

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

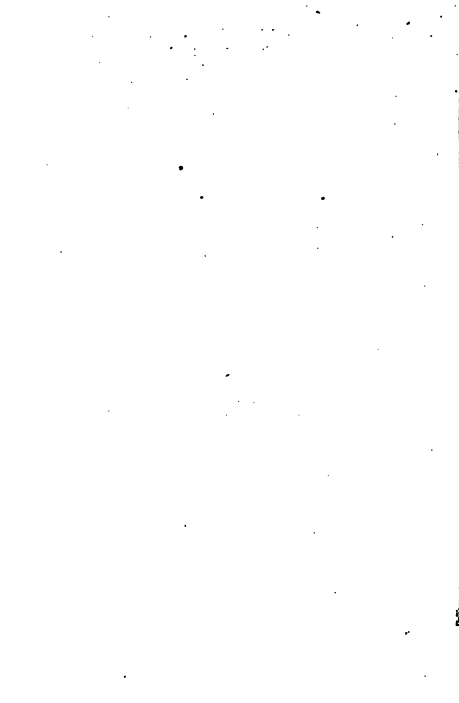
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

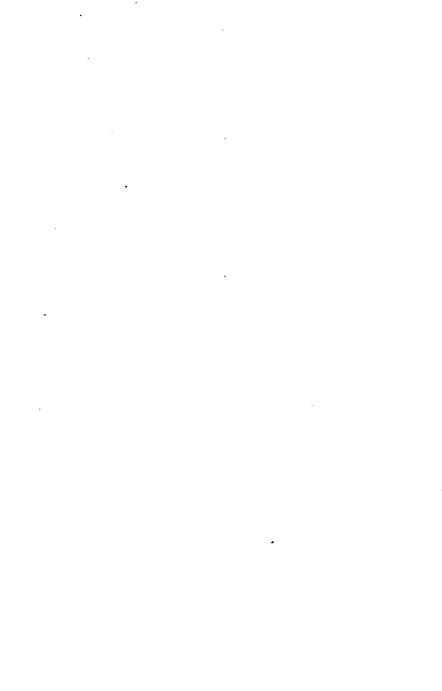
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Per. 14198 e. 235 1896 Google











.

.

.

· . •

•

.

# Theologische Studien und Aritiken.

Sine Beitschrift

für

## das gesamte Gebiet der Theologie,

begründet von

D. C. Ullmann und D. F. 29. C. Umbreit

und in Berbindung mit

D. J. Muller, D. W. Benschlag, D. Guft. Paur

herausgegeben

von

D. E. Richm und D. 3. Röftlin.

1 8 7 6.

Neunundvierzigster Jahrgang. Erfter Band.

### Gotha.

Friedrich Andreas Perthes. 1876.

# Theologische Studien und Aritiken.

Sine Zeitschrift

für

### das gesamte Gebiet der Theologie,

begründet von

D. C. Mumann und D. F. 29. C. Umbreit

und in Verbindung mit

D. 3. muller, D. W. Benfchlag, D. Guft. Baur

herausgegeben

von

D. E. Richm und D. J. Röftlin.

Jahrgang 1876, erfles Seft.





**Gotha.** Friedrich Andreas Perthes. 1876.

· Digitized by Google

·

۰ ۲

## Abhandlungen.

.



•

.

1



•

### 1

### Die Beweise für das Dasein Gottes.

Bon

J. Köfflin.

### Iweiter Artikel.

(Schluß).

Nicht ein bloger Begriff von Gott darf Grundlage und Ausgangspunkt für unfer Denken und Argumentiren fein, wenn wir benkend bavon uns überzeugen wollen, daß mir die Eriftenz Gottes anzuerkennen haben. Beim höchften Wefen fo wenig als bei irgend einem andern läßt fich die Existenz aus dem Begriff beduciren. Die Nothwendigkeit, etwas als real zu seten oder als existirend anzuerkennen, tann fich für uns immer nur ergeben aus feinem Zusammenhang mit bemjenigen, was bereits als ein Reales, Eriftirendes uns vorliegt und von uns anerkannt ift. Und das Eriftirende tritt an uns unmittelbar heran in der Erfahrung : indem wir feiner hier inne werden, fuchen wir es mit unfern Denkformen und Rategorien zu begreifen, nach feinem Wefen zu verstehen, in feinen Busammenhängen zu erfaffen, und fchließen von bier aus auch auf etwas, was nicht unmittelbar in unfere Erfahrung fällt ober was einem andern Gebiet ber Erfahrung als bem, mit welchem wir zunächst zu thun hatten, angehört und auf eine andere Beife erfahren sein will.

Die Erfahrungen aber, auf welche wir bei ben sogenannten Beweisen für's Dasein Gottes uns stützen, sind sowol innere oder Erfahrungen innerer Thatsachen und Erlebnisse unseres geistigen Lebens, als äußere, oder Erfahrungen von der Welt um uns her. Nur auf die religiösen Erfahrungen selbst restlektiren wir hier noch nicht, d. h. auf diejenigen, von welchen das fromme Selbstbewußtsein sagt, daß es in ihnen des Göttlichen unmittelbar inne werde, sich von ihm abhängig und bestimmt fühle, seine erschütternden, beslebenden, beseligende Eindrücke und Einflüsse und sicher wahrenehme. Die Frage ist ja, ob wir zur Anerkennung eines solchen Göttlichen eben auch von ben andern Seiten anseres Bewußtseins Lebens aus- und hingeführt werden.

Das wir von innerer und nicht bloß von äußerer Erfahrung reden, bedarf keiner Rechtfertigung. Bielmehr könnte man gegen bas Reden von äußerer Erfahrung neben ber inneren einwenden, daß wir in unferem Selbstbewußtsein gar nicht unmittelbar der äußern Objecte, fondern der von ihnen in uns hervorgebrachten Eindrücke, Empfindungen und Bewegungen inne werden, hiernach also alle Erfahrung eine innere fei. Wir reben indes von äußerer Erfahrung, fofern mit biefem Bewußtfein bas Bewußtfein folcher äußerer, in der Sinnenwelt vorhandener Objecte, die jenen Eindrücken zu Grunde liegen, fich verbindet; und wir beschränten baneben ben Ausdruck "innere Erfahrungen" auf biejenigen, in welchen wir zu thun haben mit dem Inhalt unferes Geiftes als folchen und mit 3been, die teinesfalls durch Einwirfungen jener finnlichen Außenwelt erzeugt find, fondern, falls fie nicht bloge Gebilde unferes Geiftes fein follten, nur höheren, über diefe Belt hinaus. ragenden Beziehungen unferes Geiftes entftammen tonnen.

Man hat nun zwischen unsern Beweisen so unterschieden, daß bei ihnen ausgegangen werde theils vom Weltbewußtsein, theils vom Selbstbewußtsein (so Auberlen), oder daß man anknüpfe theils an das Reale, theils an das Ideale, welches im Endlichen uns entgegentrete (so Twesten); bestimmter bezeichnet Biedermann das Reale oder die Welt, von welcher die erste Classe der Be= weise ausgehe, als die Sinnenwelt für sich. In die erste Rategorie fällt dann jedesmal der tosmologische und der teleologische oder wenigstens physitotheologische Beweis. Jener geht, wie Tweft en es ausdrückt, vom Realen als solchen aus, dieser vom Realen, sofern es eine dem Idealen zugewandte Seite hat; oder, nach Biedermanns Bezeichnung, jener von der Sinnenwelt für sich in ihrer unmittelbaren dußerlichen Existenz, dieser von ihr in ihrer innerern Gesetzmäßigkeit. Neben die beiden Haupctlassen stellt dann Biedermann noch denjenigen Beweis, welchen er den ontologischen nennt: er läckt ihn vom Sein des Geistes in der Sinnenwelt ausgehen; wir werden von seinen Inhalt beim Uebergang auf die zweite Classe zu reben haben; daß jene Benennung desselben nicht angemessen sei, habe ich schon bei der früheren Erörterung des eigentlich sou nennenden ontologischen Beweises bemerkt.

Wie der Ausgangspunkt und die Grundlage der verschiedenen Beweise bestimmter positiv zu bezeichnen sein werde, kann sich erst beim Eingehen in die einzelnen sestschnen, sunächst haben wir, indem wir mit dem kosmologischen anheben, nur negativ auszusagen, daß wir bei ihm in der Betrachtung der Welt von jenem eigentümlichen Inhalt unseres Geistes und ferner von Zweckbeziehungen, welche in der äußern Welt sich zu erkennen geben, noch absehen.

### Der sogenannte tosmologische Beweis.

In ben Ausführungen, welche bisher bei Theologen und Philosophen dem kosmologischen Beweis zu Theil geworden sind, hat derfelbe, wenn er auch im allgemeinen immer von der Welt als begründetem und bedingtem auf Gott als unbedingten Grund schließt, doch verschiedenartige Gestaltungen angenommen, deren Berschiedenheit besonders in den Darstellungen der Dogmenhistoriker und Dogmatiker wenig beachtet zu werden pflegt. Es fragt sich, wie der Gesichtspunkt, unter welchem die Welt aufgesaßt wird, noch näher bestimmt, an welche Art von Grund und Begründung bestimmter gedacht werden soll. Mit Bezug hierauf sinden theilweis wesentliche Unterschiede zwischen jenen Aussührungen statt, theilweis sehentliche Unterschiede zwischen jenen Aussührungen statt, theilweis mit Rückschuet, um über diejenige klar zu werden, welche der Beweis wirklich, wenn er überhaupt Geltung hat, wird einschlagen müssen

Den größten Einfluß auf die Ausbildung des Beweises in der chriftlichen Theologie hat unter den alten Bhilosophen Uriftoteles geübt. Und fofern er von der Bewegung, welche in der Belt ftatthat, auf ein erstes Bewegendes, das felbft unbewegt ift, oder eine lette Urfache zurückschließt, hat er hiemit im allgemeinen ben Weg bezeichnet, welchen diefer Beweis immer wird zu geben Aber die Art, wie er hiebei Bewegung und bewegendes haben. auffaßt, läßt Rategorien in einander fließen, welche für die Spätern auseinandertreten und auch von uns auseinandergehalten merden müffen; fie führt ichon zur teleologischen Betrachtung des Berhältniffes zwischen Gott und Belt hinüber. Denn das erste Bewegende ift ihm unmittelbar identisch mit dem höchsten 3weck, und die Be= wegung denkt er fich von demfelben nicht in der Beife hervorge= bracht, daß es als reale wirkende Urfache die Materie schaffen ober ihr den Anftog zur Bewegung geben murde, fondern fo, daß die Materie in fich einen Bug zu diefem 3mect oder, mas mit diefem wiederum eins ift, zur Idee oder Form habe. Es gehört nicht an unferer Aufgabe, den Zusammenhang diefer Auffassung mit feiner ganzen eigentümlichen Lehre vom Verhältnis zwischen Materie und Form ober 3dee weiter zu verfolgen.

Die Schlüffe, welche chriftliche Theologen, wie Diodor und Johann von Damast, vom Beränderlichen der Creatur auf den unwandelbaren Schöpfer gezogen haben, entbehren noch jeder ftrengeren logischen Deduction.

Ein wesentlich anderer Gesichtspunkt tritt bei Boethius und weiter bei Anselm ein, wenn sie für das relativ Vollkommene in den Creaturen ein schlechthin Vollkommenes, als Voraussezung fordern und jenes durch dieses hervorgebracht oder geschaffen werden lassen, wie dies von uns im Zusammenhang mit dem ontologischen Beweis besprochen worden ist.

Hinsichtlich ber bei den Scholastifern vorkommenden Argumentationen können wir Thomas von Aquin mit Kahnis als den Zusammenfassenden bezeichnen. Nur kann ich ihn nicht mit Kahnis den "normal" Zusammenfassenden nennen: denn Thomas ist nicht mit allen seinen Deductionen Norm für die anderen Scholastiker geworden, und noch weniger kann man sagen, daß dieselben an sich

als Norm für Beweise bes Daseins Gottes gelten dürften. Bon ben fünf Beweisformen, die er vorträgt, tommen für uns bier vier als tosmologische in Betracht, indem die fünfte vielmehr die Jene aber, von denen die zwei ersten wesentlich teleologische ist. auf dasselbe hinauslaufen, die dritte und vierte dagegen pon anderen Gesichtspunkten ausgehen, werden bei Thomas ohne alle Erörterung des Verhältniffes, in welchem fie zu einander fteben follten, nur hinter einander aufgeführt (Summa, P. I, Qu. 2. 3). Bir erhalten nämlich in der ersten und zweiten neben dem arifto= telischen Schluß von der Bewegung auf ein primum movens, das jedoch hier nicht auch ichon als Zweckursache gedacht ist, den Schluß von der Reihenfolge wirkender Urfachen auf eine prima causa Und zwar wird das, daß man bei einem regressus efficiens. in infinitum nicht stehen bleiben dürfe, von Thomas nicht bewiesen und überhaupt nicht weiter erörtert, fondern einfach behauptet oder vorausgesett. Er behauptet nämlich einfach, daß die moventia secunda von einem ichlechthin erften movens bewegt werden müffen und daß in der Reihenfolge der Dinge ein Erstes Urfache des Mittleren und das Mittlere Urfache des Letten fein muffe, ohne weiter zu fragen, ob fich nicht ftatt eines schlechthin Ersten nur ein prius oder relativ Erstes annehmen lasse, bem immer wieder ein anderes in endlofer Reihe vorausgehen könne. Ein eigentümlicher Gedanke begegnet uns fodann in feiner dritten Deduction : diejenigen Dinge, welche möglicherweise fein und nicht fein können, eriftiren auch einmal nicht; hätte nun alles diefe Möglichkeit, nicht zu fein, fo hätte einmal gar nichts eriftirt; bann aber hätte auch nie etwas aur Existens tommen können, weil, was nicht fei, nur durch etwas, was ichon fei, zu exiftiren beginnen könne; alfo muffe es auger jenem Möglichen auch ein Nothwendiges geben. Seine pierte Deduction entspricht jener bei Boethius und Anfelm. - Richt fo= wol mit bem britten diefer Beweise (wie z. B. in Münschers Lehrbuch ber Dogmengeschichte geschieht), als vielmehr mit dem ersten und zweiten ift der des Richard von St. Bictor zus fammenzuftellen: aus dem, mas nicht von fich felbft fein Sein habe, müffe auf ein von fich felbst Seiendes und hiemit Ewiges. geschloffen werden, weil jenes fonft teinen Grund feiner Exiftenz

hätte. Auch er erörtert nicht weiter, warum jener Regreß unmöglich sei, noch auch, ob nicht vielleicht gewisse Grundelemente der Welt selbst ewig existiren und die zeitlich werdenden Substanzen nur immer neue Combinationen derselben seien. Mit jenen beiden ersten Deductionen des Thomas und der des Richard sind diejenigen Hauptmomente und Fragen gegeben, auf welche eine Ausstührung und Beurtheilung des kosmologischen Beweises immer sich wird richten müssen.

Den alten evangelischen Dogmatikern kann man nicht nachrühmen, daß sie zu den Gründen der Scholastik irgend etwas Selbständiges hinzugebracht hätten. Wir haben früher geschen, wie Melanchthon theils von der Reihe der wirkenden Ursachen, theils von den Zweckursachen ausgeht, — in Betreff jener die Wirklichkeit des regressus in infinitum einfach verueinend. Unter den Spätern hat z. B. Gerhard nicht bloß, wie früher bemerkt worden ist, jenes Argument des Anfelm, sondern auch das dritte des Thomas mit aufgenommen.

Im Beginn ber neuern Bhilosophie zeichnet fich Descartes aus durch Nichtaufnahme der tosmologischen Argumentation 1). Er glaubt nicht bloß ihrer entbehren zu können, weil die Eristenz Gottes ichon ohne fie evident fei, ja weit evidenter als die Existenz ber finnlichen Dinge, von welcher man bort auf Gott ichlieke (val. Jahrg. 1875, S. 631). Sondern er legt dazu auch folgende Erklärung ab, die in der Geschichte unferes Beweises nicht hatte vergeffen werben follen : "Mittelft jener Reihenfolge der mirtenden Urfachen schien mir's nicht möglich weiter zu kommen als zu einer Anerfennung der Unvollkommenheit meiner Intelligenz, nämlich ihrer Unfähigkeit zu begreifen, wie folche Urfachen endlos, ohne daß eine bie erste mare, fich von Emigteit her follten gefolgt fein; denn baraus, daß ich bies nicht begreifen tann, folgt noch nicht, daß eine die erste fein müffe, sowie auch baraus, daß ich unendliche Theilungen einer endlichen Quantität nicht zu begreifen vermag, noch nicht folgt, daß es eine lette Theilung gebe, über welche hinaus feine mehr möglich fei, sonbern nur bas, daß meine end=

1) Meditationes, p. 55.

liche Intelligenz unendliches nicht fassen könne." Nur weil die Ueberzeugung von der Existenz Gottes und zwar eines persönlichen und schöpferischen Gottes aus anderen Gründen für Descartes feststeht, setzt er jene sinnliche Welt in Causalbeziehung zu einem Gotte.

Dagegen hat bald nachher die kosmologische Argumentation ihre - wenigstens dem Anschein nach - schärffte philosophische Ausführung durch Leibnitz erhalten, neben welchem hier wieder, wie beim ontologischen Bemeis, besonders Bolf und Mendelsfohn zu nennen ift 1). Sie darf jedoch in diefer Ausführung feineswegs (wie wenigstens in allen mir befannten Angaben von Theologen geschieht) mit den bisherigen Folgerungen aus der Reihenfolge der mirkenden Urfachen verwechselt merden; gerade der eigentliche Nerv des Beweises ift bei ihr ein anderer, neuer. Die Bufälligkeit der Welt und aller weltlichen Dinge und Borgange ift's, von mo fie ausgeht, und, nach einer ratio sufficiens fragend, auf Gott als das absolut Rothwendige schließt. Und diefer Begriff ber Zufälligkeit wird in eigentumlichem Sinn verstanden, - in einem andern als namentlich demjenigen, in welchem er beim teleo. logischen Beweis zur Sprache tommen muß. Bufällig beißt bier nicht, mas in eine Entwicklung, in der fonst Zweckursachen walten, hereintritt, ohne felbst auch durch diefe bestimmt zu fein; ein Bufälliges in diefem Sinn ließe ja eben nicht auf einen Bott fchliegen, der vielmehr gerade den Zweckzusammenhang gesetzt haben müßte. Zufällig heißt auch nicht etwas, für was im realen Zusammenhang der Belt tein Grund zu finden märe oder mas, wenn diefer einmal gesetzt ift, auch anders fein könnte, als es ift: vielmehr find nach jenen Bhilosophen die weltlichen Dinge insofern alle nothwendig, als in der einmal bestehenden Welt das Nachfolgende immer Zufällig beißt ihnen bier durch's Vorangegangene bestimmt ist. vielmehr basjenige, deffen Gegentheil für's Denten feinen Biberfpruch in fich schließt, - was seinem Begriff und Wefen nach sowol

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In Betreff Wolfs ift für diesen Beweis besonders auf seine "Bernümftigen Gedanken" zu verweisen; für Leibnitz vgl. Opp. ed. Erdm., p. 147. 669. 707 sq.

als feiend und fo feiend, wie auch als nichtfeiend und andersfeiend gedacht werden kann. So find nun die weltlichen Vorgänge zwar infofern nothmendig als die gegenmärtige Berfnüpfung ber Dinge ein Andersfein derfelben nicht zuläßt. Uber es laffen fich ganz andere Berknüpfungen der Dinge denken als die gegenwärtige, und fo hat dann auch das Anderssein jener Borgänge nichts wider= fprechendes mehr; das heißt: die Welt mit allem, mas in ihr ift, gehört unter die zufälligen Dinge. Das alfo, von mas hier ausgegangen wird, ift nicht die bestehende, reale Belt an fich mit ihrem Caufalzufammenhang, fondern diefe Belt in ihrem Berhältnis zu blogen Dentmöglichkeiten. Und indem wir nun in ihr felbst teinen Grund finden, weshalb fie fo fei, mährend doch auch ein Nichtfein ber gegenwärtigen Welt und bas Sein anderer Belten dentbar fei, follen wir den Grund dafür in einem nothwendigen Befen finden, bas fie fo geschaffen habe, nämlich in einem Wefen, welches nothwendig heißt in dem jener Bufälligfeit entgegengeseten Sinn, in einem Befen, deffen Richtfein einen Dentwiderfpruch enthalten würde, - einem Befen, deffen Eriftenz mit feinem Begriff gejet ober welches in diefem Sinn causa sui ift. Nothwendig, fagt Mendelssohn, ift, mas existirt, weil es denkbar ift, - indem eben fein denkbarer Begriff auch ichon die Existenz einschließt; zufällig nennen wir Dinge, fofern ihr mirfliches Borhandensein aus ihrer Denkbarkeit noch nicht folgt. Die Schlußfolgerung führt fo auf die Frage, ob es wirklich einen Begriff jener Art gebe, und hie= mit hinüber auf die ontologische Argumentation, wonach jenes ftatt= hat beim Begriff des ens realissimum. Und der Gedanke an ein Befen, welches, wenn es gebacht wird, auch Existenz haben müffe, liegt offenbar auch ichon jener den Ausgang des Beweises bildenden Definition des Zufälligen zu Grund als eines folchen, das, auch wenn es eriftire, boch als nichteristirend gedacht merden fönnte.

Dieses Ausmünden der kosmologischen in die ontologische Argumentation ist ein Hauptpunkt, auf welchen Kants Kritik des kosmologischen Beweises sich richtet; sie kann nur verstanden werden, wenn man ihre bestimmte Beziehung auf die hier vorliegende Form dieses Beweises im Auge behält.

#### Die Beweise für bas Dasein Gottes.

Diejenige ganze Auffassung endlich, nach welcher bas Verhält= nis zwischen der Welt und Gott das zwischen dem Gewirkten und ber höchften mirtenden Urfache ober bem Geschöpfe und Schöpfer ift, war von Spinoza aufgegeben und mit einer anderen vertauscht worden. Das Eigentümliche feiner Auffassung nämlich befteht nicht bloß darin, daß ihm feine Eine Substanz, von der wir beim ontologischen Beweis weiter gesprochen haben, causa immanens und nicht transiens der Dinge ift. Sondern wenn gleich auch er fie causa efficiens nennt, kommt ihr diefer Name boch nicht in den Sinn, in welchem er fonft gebraucht wird, bei ihm zu. nicht als real mirtende Rraft erscheint fie bier, fondern, wie Erdmann fehr richtig erflärt hat, als die logische Boraussehung alles Seienden oder als das, vermittelft deffen allein alles Uebrige gedacht werden tann. Und zwar hat fie, wie mir weiter erflären dürfen, einfach die Stellung eines allgemeinen Begriffes zu demjenigen, mas unter ihm subsumirt wird und, wenn es feinem Befen nach dentend erfaßt werden foll, eben als ein unter ihm Stehendes gedacht werden muß und so ihn zu seiner Denkvoraussezung hat. So steht die Substanz mit ihrem Attribut der Ausdehnung über allen einzelnen Mobi der Ausdehnung, mit dem bes Dentens über allen einzelnen Modi des Dentens, und faßt in fich felbft als das Allgemeinfte oder bas abftracte Sein alle ihre Attribute zufammen. Es wird fich fragen, ob etwa in diefer Auffaffung der Substanzialität eine föfung des Weltproblems gegeben ift, welches der tosmologische Beweis von der Rategorie der Caufalität aus zu begreifen suchte. Fragen wir indes ichon jest, in welcher Beife dann das Bervorgehen bes Einzelnen als folchen in der Belt zu benten fei, fo verweift uns hiefür doch Spinoza felbst nur immer wieder auf ein Beftimmtfein und Verursachtfein des Einzelnen durch anderes Einzelnes ; mas endliche Exiftenz hat, muß zum Exiftiren und Wirken bestimmt fein durch eine Urfache, welche gleichfalls endliche Existenz hat, und diefe wiederum durch eine andere, welche gleichen Charatter hat, und so fort in's Unendliche (Eth., P. I, prop. 28).

Von Spinoza dürfen wir, wie wir schon bei der Besprechung des ontologischen Bereiches gethan, auf Hegel übergehen, ohne daß wir auf die nächsten historischen Voraussezungen der Hegel'schen Bhilosophie uns bier einlaffen mußten. Er rebet weiter von einem togmologischen Beweife, deffen Bahrheit durch Rants Rritit nicht erschüttert fei; mährend Spinoza feinen Begriff der Substanz ohne weiteres als ben allein gültigen hingestellt und mit Schlüffen aus ihm feine Auffassung der Welt begründet hat, will Segel zeigen, wie von der endlichen, finnlichen Belt aus bas Denten fich zum Absoluten erheben müffe. Die haupttategorie, unter welcher er hiebei die endlichen Dinge auffaßt, ift, wie bei Leibnit, die ber Bufälligkeit. Er aber meint nun ichon im Ramen bes Bufälligen ju finden, daß es gar nicht ein wahrhaft Seiendes fei, sondern die Beftimmtheit habe "zu fallen", - daß es ebenso gut fei als nicht fei, - daß von ihm zu jenem Allgemeinen, jener abfoluten 3dee übergegangen und das Endliche als bloges Accidens oder porübergehendes Moment jenes Absoluten begriffen werden muffe. Behauptet wird von ihm, daß das Denken, welches die Bahrheit des Realen erfaffe, eben in biefem Uebergeben bestehe. Bemiefen batte er, mas er über diefes Berhältnis des Endlichen zum Abfoluten behauptet, wenn haltbar wäre, was er, wie wir früher bemerkten, über die Selbstentmicklung der 3dee zum Endlichen und im Endlichen in feinem ganzen philosophischen System ausfagt. Eben in diefer Entwicklung hat dann er auch die Rategorie der Caufalität, für welche wir bei Spinoza's Auffaffung bes Abfoluten als folchen keinen Raum fanden, aus jener 3dee abzuleiten verſucht 1).

Bon den neueren und neuesten Dogmatikern glaube ich aussprechen zu dürfen, daß keiner einer felbständigen oder irgendwie scharfen Untersuchung der kosmologischen Argumentation sich unterzogen habe.

Nehmen wir als Beispiel von Rationalisten und Supranaturalisten wieder Wegscheider und Hahn, so folgern sie aus einer "Zufälligkeit" oder "contingentia" der Welt und ihrer Bestandtheile, ohne auch zu erklären, in welchem Sinn hier etwas zufällig sei, und schließen auf etwas, was Ursache seiner felbst oder ens a se oder

<sup>1)</sup> Außer den Borlefungen über die Beweise für's Dasein Gottes vgl. besonders Encyklopädie § 50.

natura necessaria sei, ohne uns zu sagen, ob wir dies im Leibnig'schen oder sonft in welchem Sinne verstehen sollen.

Begel'fche Gate werben einfach reproducirt in Strauft' Dogmatif. Biedermann, der mit ihm Gott nur als ber Belt immonent und nicht als perfönlichen anerkennen will, glaubt mit dem fosmologischen Beweis "e contingentia et mutabilitate mundi" ober von der Welt als einer Bielheit einzelner Dinge aus, von welchen teines feinen zureichenden Grund in fich felbft habe, auf einen abfoluten Grund der Welt ichliegen zu müffen, und redet dann weiter davon, bag Gott bie Belt "aus fich und außer fich" fete und dem hiemit gesetten Naturproces immanent sei. Aber auch er fagt nicht, was er mit der Contingenz eigentlich meine. Er erfpart fich jede Erörterung durüber, ob ein "zureichender Grund" für die Geflärung des "Zufälligen" überhaupt für uns erreichbar, ob berfelbe dann etwa als Correlat jenes Bufälligen für ein Rothwendiges oder ens a se im Leibnit'ichen Sinn zu erflären, ob er unter die Rategorie einer mirtenden Urfache zu ftellen, ob nicht vielleicht ein Stehenbleiben bei vielen Urrealitäten und ihren wirtenden Rräften zuläßig, ja allein berechtigt fei u. f. w. Er abt in fo weit nichts bestimmteres ober begründeteres als ein hahn ober Begicheider. Und weiter läßt er uns ohne Grflärung barüber, wie bei feinem Gott ein "Auger = fich - fegen", aufammen mit der Immanenz gebacht werden foll: follen mir etwa bei diefen blogen Worten uns begnügen? oder follen mir fie im Sinne der Hegel'schen Dialektik ohne Kritik acceptiren? Die Frage wird nicht bloß von Theisten erhoben werden, sondern auch von Leuten, welche jeden Gottesbegriff für eine Illuston halten. -Auf ber andern Seite gibt unter den Theisten Martenfen zu, daß im tosmologischen Beweis für fich der Grundgedanke der des Pantheismus fei; die Welt fei bier nur das Reich der zufällig wechselnden Erscheinungen; fo gewiß als das endliche Dafein fich ewig auflöse und zu Grund gebe, fo gewiß bleibe ber ewige Grund, in welchen es fich auflöse und aus dem es hervorgehe; jo gewiß als bie Welt nur ein Scheindasein habe, so gemiß fei ihr Dafein das Dafein eines andern, bes Göttlichen. Mit dem allem hat jedoch Martensen nur ausgesprochen, wie eine gemiffe Beltan= Theol. Stub. Jahrg. 1876. 2

schauung auf eine gewisse Jee von Gott komme; er hat nicht gezeigt, wiefern und warum jene Weltanschauung berechtigt sei, nämlich ob man wirklich den einzelnen endlichen Dingen wegen ihrer Wandelbarkeit ein bloßes Scheindasein beilegen müsse und nicht viel= mehr die Existenz einer unendlichen Menge bleibender endlicher Sub= stanzen annehmen dürfe, durch deren Berbindung die wandelbaren Dinge erzeugt werden und welche nun vielleicht zu ihrer Existenz und Wechselwirksamkeit weder eines pantheistisch noch eines theistisch vor= gestellten Gottes bedürfen. Martensen hat uns viel mehr den Uusdruck einer gewissen Gemüthsstimmung, als eine logische Argu= mentation vorgetragen.

3m Gegentheil führt nach Rothes Dogmatit der tosmologifche Beweis bireft zum Theismus und zwar durch die nothwendige Frage nach der Caufalität der Belt als Ganzen 1), welche Frage vom Bantheismus "dummbreift bei Seite gestoßen wird". Denn bie Welt ift ein Bedingtes, welches als folches feinen Grund in einem andern, das nicht fie ift, haben muß; auch in ihrer Totalität und sofern fie ein Organismus ift, hört fie nicht auf ein Bedingtes zu fein; denn keine Summe bes Bedingten tann jemals das Un= bedingte ergeben; ein organisches Ganzes lebt wohl in gemiffem Sinn durch fich felbft, tann jedoch nicht durch fich felbft entfteben. Aber diefe Sate laßt Rothe, fo weit feine Dogmatit uns vorliegt. derjenigen Ansicht gegenüber unbegründet, nach welcher wir beim emigen Sein und Leben eines folchen Beltorganismus, ber eben gar nicht entstanden fei, stehen bleiben und ihm vermöge biefes Seins Unbedingtheit zuerkennen sollen 2).

Rahnis findet das tosmologische Argument "sicherer als so Bieles, was unsere Gemüthstheologen und unsere philosophischen Theologen voraussetzen" (1. Aufl., Bd. I, S. 160). Aber er gibt dafür (vgl. besonders 2. Aufl., Bd. I, S. 122) nur zwei Hauptsätze, von denen der eine der Begründung ermangelt, der andere über die tosmologische Argumentation hinausgreift. Er erklärt nämlich für's



<sup>1) &</sup>quot;als Ganzem" (für "als Ganzen") Dogmatik, Bd. I, S. 12, 3. 6 ift offenbar ein Druck- oder Schriftfehler.

<sup>2)</sup> Rothe's Ethit geht bekanntlich schon von einem in fich gewiffen Gottesbewußtfein aus und sucht von hier eine Weltschöpfung zu conftruiren.

erste, daß die Welt als eine aus Endlichkeiten bestehende Gesamtheit jelbst endlich sei und daß endlich jedes Ding sei, welches, in sich seine Schranken tragend, die nach dem Unendlichen forschende Vernunft über sich hinausweise, erklärt aber nicht, warum ein endlos sich fortziehender Zusammenhang von endlichem den Namen des Unendlichen nicht verdiene und mit welchem Recht die Vernunft die Realität eines Unendlichen in anderem Sinne des Wortes fordere. Für's zweite unterscheidet er in der Welt die Natur, welche als verständig organissite nicht durch sich selbst, und den Geist, welcher vollends nicht durch die Natur gesetzt sein könne, legt aber hiebei der Natur schon einen Charakter bei, von welchem erst die teleologische Betrachtungsweise, und dem Geist einen Charakter, von welchem erst eines Betrachtung seines eigentümlichen und namentlich ethischen Wesens reden kann.

Um meiften Umsicht und Borsicht finde ich bei Reiff, -- aber auch am wenigften Bertrauen in die rein tosmologische Argumen-Auf fie bezieht fich, wenn er fragt, ob man ben Grund tation. ber Welt in ihr felbst ober etwa einem Rreislauf von Urfachen und Birkungen suchen solle; er antwortet aber darauf nur: "Das ift eine fchmer vollziehbare Borftellung". Indem er weiter einwendet, daß man namentlich die freien Wesen nicht auf die unvernünftige Belt als ihren zureichenden halt verweisen dürfte, fodann auf bie Stufenfolge der Beltwefen hinweift und endlich fich darauf beruft, daß der menschliche Geift bei einer Annahme, nach welcher Berftandlofes fich fegen follte, fich felbft aufgeben mußte, hat auch er ichon Momente beigezogen, welche erft aus dem Bewußtfein von den höchsten Seiten unferes Beiftes fich ergeben und erst im Busammenhang ber mefentlich von unferm Geift ausgehenden Bemeife ju besprechen find. Er fpricht dies aber auch felbft aus: der Beweis, fagt er, fei fo an einem Puntt angelangt, an welchem die logische Deduktion nicht mehr weiter führe, fondern wo eine mit dem Befen des Geiftes gegebene Annahme als Axiom eintrete.

Bir haben jedenfalls für unsere Frage fortwährend mehr bei Philosophen als bei Theologen zu lernen. Aber die neueren Philosophen find, auch so weit sie in theistischen Ueberzeugungen übereinstimmen, doch in Betreff der Tragweite des kosmologischen

2\*

Bemeifes unter fich getheilt. So fchreitet Ulrici (in "Gott und Die Ratur") mittelft feiner von der Belt und ihren Stoffen und Pröften aus icon ju einer folden abfoluten Urtraft vorwärts, melde als die Urfache aller bedingten Präfte zugleich die ichopferifche Urfache Des Dafeins ber Belt fein und, weil ber Schispfungeact einen Act der Selbftunterfcheidung imvoldire, als felbfte bewuckter Geist gebacht werden müffe. Dagegen treibt nach Trendelenburg (Logifche Unterfuchungen, n. XXII) im tosmologischen Beweis noch nichts aus der Welt hinaus zu einem unbedingten Befen jenfeits berfelben, und nach Lote würde er, foweit er nur von der Bedingtheit alles Einzelnen ans ichließt, nicht einmal die Ginheit des Unbedingten festzuftellen hinreichen. Mit Berufung auf Leibnit, Ulrici und Lote hat der Theolog Bfleider er (Die Religion, Bd. I, S. 162 ff.) eine Urtraft, welche ben Caufalzufammenhang begründe und zugleich alles Ginzelne fete, philofophifch zu deduciren verfucht; auf jene Einwendung Lote's hat er nur fehr ungenügende Richtficht genommen, andererfeits nichts barüber geäußert, weshalb man hier zu jenen weiteren Schritten Ul= rici's noch kein Recht habe. -

Auf alle jene verschiedenen Argumentationen zurückblickend, werden wir nun die des Bo ethius und Anfelm nach dem, was bereits beim ontologischen Beweis gesagt worden ist, nicht weiter in Betracht ziehen müssen.

Wir bürfen ferner jene dritte Argumentation des Thomas, welche Gerhard mit aufnahm, trotz ihres eigentümlichen scholasti= scharffinnes turz abweisen. Denn jene Möglichkeit, zu sein und nicht zu sein, dürfen wir zwar von den einzelnen weltlichen Dingen aussagen, sofern wir sie vereinzelt und außerhalb ihres realen Zusam= menhanges in der Totalität der wirklichen Welt uns denken; daraus folgt jedoch nicht, daß sie auch alle zusammen jemals nicht sein ober nicht gewesen sein könnten.

Aber auch jener Leibnit'sche Begriff des Zufältigen und Nothwendigen, der oft ungeprüft und unbeschen in theologische Ausführungen herübergenommen worden ist, gibt uns teine haltbare Grundlage. Unhaltbar ift nicht bloß, wie bei der Kritit des ontologischen Beweifes gezeigt worden ift, jener Begriff des Rothwendigen als eines, deffen

20

Existenz mit seinem Begriff gesetst fein sollte. Sondern der ihm correspondirende Begriff der Zufälligkeit der Welt als einer, deren Richtstein oder Anderssein gedacht werden könnte, vermag uns überhaupt nicht weiter zu führen. Denn wir haben, wenn wir dergleichen uns denken wollen, hiermit nur eine gauz leere und müßige Vorstellung, mit welcher nichts zu gewinnen ist. Und werden wir denn, wenn wir die Welt uns als nichtseiend denken, nicht am Ende auch Gott selbst wegdenken können oder gar müßfen, sofern wir eben von uns und von der Welt aus auf die Anerkennung seiner Existenz hingetrieben werden?

Richt von Denkmöglichkeiten, sondern einfach von der Realität der Welt müssen wir ausgehen, wenn wir die kosmologische Argumentation versuchen wollen.

Da ftellt fich uns denn die Welt dar als ein Compler von Gingelwefen, die mit ihren Buftanden und Birfungen in durchgängigem Caufalzusammenhang mit einander ftehen. Wir führen die Wirfungen der einzelnen realen Dinge auf Rräfte zurud, welche ihnen inwohnen und deren Complex ihr Befen conftituirt. Mit der steten Regelmäßigkeit, mit welcher wir bie bem Befen der Dinge inhäris renden Rräfte mirten feben, gewinnen mir den Begriff der naturgefete. Das Berhältnis im allgemeinen, worin fo die einzelnen Wefen ju einander ftehen, drücken wir aus mit dem allgemeinen Begriff der Causalität und der causae efficientes. Sofern man eine Birtfamteit, welche durch folche Urfachen fich vollzieht, eine me = hanifche nennt, betrachten wir hier, mo wir vom Balten anderer, nämlich ber Zweckurfachen noch abfehen, die Welt nur erft als großen Mechanismus: dies ift, beftimmter und positiv ausgedruckt, der Ausgangspunkt des kosmologischen Beweises. — Dabei müssen wir den einzelnen Beftandtheilen der Welt, während fie fich gegenfeitig bedingen, ein Fürfichfein und Infichfein zuschreiben, fo gemiß als wir felbft, wie icon früher Jahrg. 1875, S. 645 gegen Spinoza bemerkt worden ift, bei all unferem Bedingtfein durch an deres uns unferem Selbstbewußtfein als relativ felbständige Befen erfaffen und firiren und fo von den anderen uns unterscheiden.

haben wir nun, fo lange wir bei diefer Betrachtung der Belt ftehen bleiben, schon Anlaß und zwingende Gründe für unfer

Denken, zur Jbee eines Gottes und bestimmter zu derjenigen Jbee, welche unser religiöses Bewußtsein hegt, uns zu erheben? Meines Erachtens haben hier die meisten Theologen, und zwar auch philosophirende, wie Pfleiderer und Biedermann, und auch Philosophen, wie Ulrici, ohne genügende Begründung schon positive Refultate producirt, während vielmehr Probleme vorliegen, über beren richtige Lösung und Lösbarkeit überhaupt noch gestritten werben kann, bis neue Momente von der andern Seite her beigebracht werden.

Man könnte etwa schon um der Einheit willen, zu welcher die vielen Substanzen verbunden feien, einen Gott fordern, der diefelben fo verbunden habe. Aber von einem Stundpunkt aus, der keines Gottes zu bedürfen glaubt, wird uns entgegengehalten werden : das ewige, ewig gleiche, durch nichts überweltliches bedingte und hiemit in fich unbedingte Wefen der Welt felbst bestehe eben darin, daß hier folche Einheit in vielem und das Biele in der Einheit fei: es fei nur eine willfürliche Borftellung bei uns, daß wir zuerft bas Biele fo auseinanderlegen, als ob es unabhängig von einander bestehen könnte, und alsbann, um es zusammenzubringen, einen Gott fordern. Wir werden zunächft barauf ermiedern können, daß bei jenem Standpunkt das bezeichnete Befen der Welt etwas uns erklärtes oder unerklärliches bleiben murde, indes auch zugeben müffen, daß blog von der mechanischen Weltbetrachtung aus eine folche Gottesidee, welche einen Grund für bas Sofein ber Welt barbote, fich noch nicht geminnen ließe: wie fam ein die Welt schaffender Gott dazu, eine folche Bielheit der Dinge zu fegen?

Man hat, wie wir sahen, zumeist aus der Wandelbarkeit jener Substanzen, aus ihrer steten Bewegung und Entwicklung argu= mentirt.

Zuvörderst nun führt uns unser Denken, da die Welt in dem Wechsel doch immer eine und dieselbe bleibt, auf ein beharrliches Substrat der Wandlungen hin, also auf einen Grundstoff oder, damit von Anfang an eine Erklärung für die Bielheit der Substanzen und zugleich für die Regelmäßigkeit in der Neubildung von Substanzen gegeben sei, auf eine Bielheit von Grundstoffen, Monaden, oder Atomen; bekanntlich ist auch die neuere Naturwissenschaft bei

der Annahme von Atomen stehen geblieben, aus deren zeitlicher Verbindung die wandelbaren Substanzen hervorgehen. Man mag diese Atome als Kraftcentra bezeichnen. Die weitere Frage ist, ob diese Kräfte mit der Art ihres Wirkens nothwendig ein über ihnen stehendes Unbedingtes voraussehen, durch welches sie samt den Stoffen, deren Wesen sie ausmachen, geseht sind.

Da meint namentlich Pfleiderer ichon aus dem Caufalitätsgefetz im allgemeinen, welches im Birten ber einzelnen Wefen malte, eine Urtraft, welche das Biele beherriche und felbft fete, in diefer Beife erschließen zu können : stellen wir uns vor, bag jene einzelnen Elemente ober Atome bas ichlechthin Urfprüngliche maren, fo mare rein unbegreiflich, wie dieje einzelnen Atome bazu tommen, einem allgemeinen, für fie alle gleich fehr gültigen Befete zu gehorchen, oder mie die Beschaffenheit oder Natur eines Einzelnen mit der aller übrigen von ihm ichlechthin unabhängigen Einzelnen fo harmonirte, daß auf die Action jenes in diefen eine entsprechende Birkung unabänderlich folgen würde. Aber auf jenem andern Standpunkt wird die nämliche Einwendung wie vorhin gemacht werden : es fei unberechtigt, ja thöricht, wenn man je von den einzelnen Atomen und ihren Rräften die Beziehung, in der fie zu den andern ftehen, wegdenten und fie wie Dinge anfehen wolle, die eigentlich fchlechthin von einander unabhängig feien; die Wechfelbeziehung in Sinsicht auf Rraft und Birtfamteit gehöre ichon eben mit zu ihrem Befen, und eben mit ihr fei der Caufalzusammenhang gefest; wolle man aber einen zureichenden Grund miffen, weshalb die Atome immer ichon in diefer ihrer Rraftbeziehung zu einander eriftiren, fo fordere man etwas unerreichbares: man könnte ja boch auch dafür, weshalb die Urtraft das Biele fo gesethabe, einen Grund nicht angeben; fo könne und müffe unfer Denken bei den nur in jenem Busammenhang mit einander existirenden und wirtenden Atomen als letztem ftehen bleiben : der Gedanke, daß dies der lette Grund aller Weltentwicklung fei, fchließe teineswegs einen inneren Widerspruch in sich und weitere Fragen führen ju nichts.

In der That kommen wir erst bann, wenn wir jenes Caufalitäts= verhältnis und Wirken bestimmter in feinem zeitlichen Berlauf be= trachten, auf ein Problem, welches unferm Denken nie Ruhe laffen, und es immer zur Frage nach einer höheren Ursache für diese ganze Weltentwicklung treiben wird. Es ist das jener regressus in infinitum: wir gerathen in ihn gar nicht etwa bloß vermöge einer unvollkommenen Auffassung der Vorgänge, sandern ge= rade bei einer klaren Betrachtung derselben; und einen Widerspruch des vernünstigen Denkens gegen ihn kann keine Kunst heben.

Man mag den ganzen Proces der Dinge von jenen Atomen und den ihnen selbst inwohnenden Kräften ableiten. Auch von ihnen muß dann doch anerkannt werden, was die Naturforschung im Betreff aller Stoffe uns lehrt, daß ihre Kräfte immer nur thätig merden, indem sie angeregt werden durch schon thätige Kräfte (vgl. hiezu besonders Ulrici). Von diesen anregenden Kräften gilt wiederum dasselbe. Setzen wir zwei oder drei oder unendlich viele Urstoffe: immer kommen wir darauf hinaus, daß die Thätigkeit der einen der der andern vorausgehen und doch wiederum die Thätigkeit der andern der erstern vorangegaugen sein müsse.

Eine pantheistische Auffassung tann die Schwierigkeit nicht im mindeften löfen, fondern böchftens verhüllen. Nur den Berth einer Bhrase hat der Sats in Strauß' Dogmatik, daß man über das Caufalitätsverhältnis felbst hinaus und zum Substantialitätsverbältnis übergeben müffe. Bir faben, wie bei Spinoza neben feiner Substang und ihren Attributen die einzelnen Modi, einer aus dem andern hervorgehend, in endlofem Regreg nebenher laufen. Bei Begel wäre, auch wenn man feine Deduction der Belt aus dem absoluten Begriff zugeben wollte, hiemit boch diejenige Ent= midlung, in welcher das Beltleben thatfächlich verläuft und jener Regreß fich aufdrängt, weder als eine bloge fubjective Borftellung abgethan, noch erflärt oder beducirt. Biedermann redet von einem "endlofen und, weil er nicht an's Ziel führt, auch fruchtlofen" Regreß, auf welchen die Borftellung vom Berftand verwiefen werbe, und will nun auf anderem Weg von der Bufälligkeit ber Welt aus auf einen ihr immanenten zureichenden Grund tommen : allein jenen Regreg muß er mit aller feiner Dentschwierigkeit fteben laffen, fo gemiß er die erfahrungemäßige Belt für eine reale gelten läft: und er hat mit nichts gezeigt, wie derselbe etwa aus eben diesem "Grund" erflärt werden follte.

Reber einen folchen Regreß aber muß unfer Denken hinausstreben. Damit etwas — und so hier die Welt und ihre Entmicklung — zum Denkobject für uns werde, muß es irgendwie in die Einheit des Gedankens sich zusammenfassen lassen dies Endlose und labeftimmte. Ebenso wenig verträgt sich mit unserm Denken eine solche Wechselwirkung, bei welcher das Wirken des einen zugleich durch des anderen Wirksamkeit angeregt und reale Vorbedingung für diese sein soll. Wir kommen hiemit auf Verhältnisse, sur solche nicht etwa bloß unsere Denktategorien nicht mehr zureichen, sondern welche unserem Denken geradezu widerstreiten. So nennt denn nicht bloß ein Theolog, wie J. Müller (Lehre von der Sünde, Bd. II, S. 168) jenen Regreß eine widerstinnige Vorstellung, sondern auch ein Philosoph wie Trendelenburg findet ihn spir's Denken unerträglich.

Beiter , dürfen wir hier auch ichon eine zeitliche Stufenfolge in der thatsächlichen Entwicklung der Welt in Betracht ziehen, wenn gleich der eigentliche Ort, sie, namentlich den Unterschied des Riederen und höheren in ihr zu besprechen, erft die teleologische und ethische Erörterung sein wird. Bekanntlich vermag niemand das lebendige Dafein aus dem Leblofen, noch das Bewußte aus dem Bewußtlofen abzuleiten 1) (vom freien, perfönlichen Geifte feben wir noch ab); und die Erforschung der Natur lehrt, daß erst mit irgend einem bestimmten Zeitpuntt das Lebendige und Bewußte in ihr fich erhoben hat. Wir fragen, um das zu erklären, mas hier (fei's durch neuschöpfung, fei's auch nur durch ganz neue Combination und Anregung vorhandener Monaden) gewirft worden ift, nach einer ganz eigentümlichen höheren Rraft, welche über der gesamten Naturentwicklung stehen muß; und diese Frage verbindet fich nun mit der nach einer Urfache für die Entwictlung überhaupt. Der Gedanke eines Regresses der Entwicklung in's Endlofe wird ferner vollends unerträglich, wenn gerade bie Stufe, die wir für die niedrigfte erflären müffen, fo endlos fich ausdehnt.

1) Bgl. R. Schmid in biefer Zeitschrift 1875, S. 36 ff.

Sinausstrebend also über diefen Regreg fordert unfer Denten ein Erftes, durch welches bie ganze Entwicklung gefest und welches nicht felbst mider ihr untermorfen fei. Einen Anfpruch darauf mird es machen trot der Rant'ichen Ginmendung, daß bas Caufalgefet nur für die Erscheinungswelt gelte und daher nicht über sie hinaus ausgedehnt werden dürfe 1). Denn die Rategorie der Caufalität ergibt fich uns nicht aus den Erscheinungen oder Erfahrungen an fich, burch welche mir vielmehr nur auf ein mehr ober weniger regelmäßiges und niemals ichlechthin gemiffes nacheinander von Borgängen geführt werden würden 2). Wir gewinnen sie auch nicht etwa aus einer inneren Erfahrung von Birtungen, die wir felbst zu erleben und auszuüben uns bewußt find: benn dies würde uns noch nicht nöthigen, fie auch auf die Wechfelmirfung ber äußern Objecte ju übertragen. Sondern fie ift für uns gesetzt in einer innern Nothwendigkeit des Denkens, mit welchem wir die Erscheinungen auf= zufaffen haben, und eben eine Nothwendigkeit des Denkens treibt uns ja nun auch zur Frage nach einer letten Urfache der erfahrungsmäßigen Entwicklung der Dinge. Gerade wenn mir ber Nothwendigkeit unferes Denkens fo vertrauen, dak mir die nach unfern eigenen Denklategorien von uns aufgefaßte Belt boch für eine wirkliche und nicht bloß für ein subjectives Gebilde anerkennen, müffen wir einer folchen Nothwendigkeit auch weiter folgert.

Leicht ergibt sich dann die weitere Folgerung, daß die erste, un= bedingte Ursache der Bewegung auch die Ursache der Kräfte und endlichen Stoffe felbst sei. Denn sie muß die absolute Macht über

1

<sup>1)</sup> Pfleiderer meint jenem Einwand dadurch zu entgehen, daß er beim tosmologischen Beweis nicht aus jenem Regreß, sondern aus der Frage nach dem zureichenden Grund argumentiren will. Aber indem er diesen Grund in einer alles endliche Sein setzenden Urkraft findet, sicht diese zum Endlichen und zur Erscheinungswelt eben auch im Causalverhältnis: ift denn da die Kategorie der Causalität nicht auch über die Erscheinungswelt hinaus ausgedehnt?

<sup>2)</sup> Bgl. auch Ebrard, Apologetif, Bb. I, S. 47. Fälichlich jedoch beftreitet er, daß in der Erscheinungswelt Causalität und zeitliches Nacheinander verbunden sei; die Beispiele, die er dafür vorbringt, find leicht zu widerlegen.

die Kräfte fein, deren Thätigkeiten nichts anders find, als verschiedene Formen der Bewegung. Und die einzelnen Stoffe exiftiren ja nur als Complexe von Kräften.

Endlich können mir, wenn wir überhaupt einmal fo argumentiren, auch nicht dabei fteben bleiben, jene Urfache bloß als eine Rraft zu bezeichnen. Denn der Begriff einer Rraft, wie er fich in der Betrachtung der Welt ergibt, hat nur Sinn, fofern wir beftimmte Birtungen auf das innere Befen eines beftimmten Realen zurückbeziehen : reale Rräfte find nur denkbar als Rräfte eines Realen ober eines Subjectes im weitesten Sinne des Wortes, welchem fie zugehören. So werden wir auch finden, daß icharf bentende Raturforscher entweder gar nicht von einer bestimmten Urkraft, oder. wenn fie eine folche anertennen, auch ohne Bedenten von einem icopferischen Wefen reden. Es ift unflar und unlogisch, wenn Pfleiderer im tosmologischen Beweis zuerft auf eine "Ur. realität und Urkraft" ichließt, auch die endlichen Rraftmittelpunkte als Realitäten bezeichnet, und dann boch ichließlich Gott nur die "wefentliche Urtraft" nennt. Bir find vielmehr hier ichon beim Begriff eines in fich feienden Realen angelangt, dem absolute Rraft eignet.

So weit wenigstens führt uns bieje tosmologische Argumentation. Und ichon von bier aus möchte man jenem Realen wohl auch noch weitere Bestimmungen geben, namentlich es ichon als persönliches Subject benten. Schließend aus der Urt, wie mir felbst aus uns heraus wirken und anderes seten, möchte man vom Absoluten ausfagen, daß es, anderes ichaffend, fich von dem andern und zugleich von sich felbst als dem Segenden unterscheide. Dder wie wir nur bann nicht lediglich aus dem heraus, was anderwärts her für uns und in uns gefetzt ift, fondern mahrhaft von uns felbst aus witten, wenn wir mit Bewußtfein und Freiheit uns felbft beftimmen, fo möchte man folche Beziehungen auf fich felbft vor allem dem Absoluten, das durch nichts anderes gesetst ober bedingt ift, beilegen. 3. Müller will auf dem Weg des tosmologischen Beweises baburch fogleich auch zur Berfönlichkeit Gottes hinführen, daß das 21bfolute als feine eigene Urfache im richtigen Sinne des Wortes (nicht in demjenigen, den die Vertreter des ontologischen Beweises

1

aufstellen) gedacht werden müsse; in Wahrheit nämlich bedeute dies, daß Gottes Wesen seine eigene That sei, und causa sui in diesem Sinn könne nur sein, was sich mit bewußtem Selbstbestimmen selbst hervorbringe.

Allein wir müffen zunächft hinfichtlich diefer weiteren Beftim= mungen gestehen, daß, um fie festzustellen, die Momente, auf welchen die kosmologische Argumentation ruht, weit noch nicht hinreichen. So lang man nur von jenen bedingten Caufalitäten und jenem Regres aus auf ein Reales tommt, das nicht mehr durch ein anberes bedingt oder gefett fei, mag man wohl diefen negativen Ausbrud durch den positiven ergänzen, daß es Urfache feiner felbft oder durch fich felbst gesett fei, weiß aber hiemit noch gar nicht, wie man diefes Bofitive denten foll. Gine Einsicht darein mird auch durch die 3dee der Selbstbestimmung nicht erleichtert, da mir diefe nur unferer eigenen Erfahrung entnehmen können, in der uns betannten Selftbeftimmung aber die Existenz des sich bestimmenden Subjectes felbstverständlich ichon jedem Selbstbeftimmungsact vorausgeben muß. Es ftände ichlecht um bie Idee der Perfönlichteit Gottes, wenn wir nicht Gründe anderer Art hätten, fie anzuerfennen. Auch die Gate von Gottes Selbstunterscheidung und Freiheit beim Schöpfungsact fagen ichon weit mehr, als wozu die bisherigen Prämissen berechtigen. Gibt man hiefür die Analogie mit unferm eigenen Wirken zu, fo reicht ja diefe doch gerade zum Denten eines unbedingten und ichöpferischen Actes nicht aus, fondern wir tennen hier nur ein Wirken auf ichon vorhandenen Stoff und von ichon gesetzten Bedingungen aus; überdies würde fich bier noch fragen, ob wir unsere eigene Freiheit dem Determinismus gegenüber behaupten bürfen. Saben mir aber überhaupt ein Recht, von jener Analogie Gebrauch zu machen, ehe etwa durch andere Gründe eine Analogie zwischen Gottes und unferem Befen für uns Ließe fich nicht bis jett behaupten, daß das Unbedingte feststeht? mit einer ju feinem Wefen gehörigen innern Nothmendigkeit mirte und daß diefe Auffaffung wenigstens nicht mehr unbegreifliches und unfagbares als jene andere für uns habe?

Rann aber jene tosmologifche Deduction den Begriff des Abfoluten näher noch nicht beftimmen, fo müffen wir nun weiter zugeben, daß

diefer noch ein sehr leerer ist, ja im Grunde doch nur etwas negatives mit Sicherheit aussagt. Der Kant'sche Satz, daß Begriffe ohne Anschauung leer seien, gilt von ihm noch im höchsten Grade. Dazu kommen dann die Schwierigkeiten, welche für uns der Gedanke eines Uractes, der aus jenem Regreß uns retten soll, an sich macht. Denn indem wir in der zeitlichen Entwicklung mit unserm Vorstellen und Denken uns bewegen und eben sie aus dem Uract ableiten sollen, können wir diesen selbst nur als einen zeitlichen Ansangsact denken und werden nun zwar sagen, auch die Zeit selbst sei erst durch ihn gesetzt, kommen aber hiemit auf ein dem Gesetztein vorausgesetzes Nichtsein der Zeit und können dieses doch in keiner Weise uns verständlich machen.

Hiemit tomme ich zurück auf das, was ich im Eingang der Debuction über bas vorliegende Problem als ein folches, über beffen Löfung immer noch geftritten werden könnte, gefagt habe. Denn allerdings, unferer ganzen Ausführung gegenüber tönnte man immer noch fragen, ob wir wirklich aus dem bezeichneten Charafter der Welt und aus der Unerträglichkeit jenes Regreffes den Schluß auf die abfolnte Urfache giehen dürfen, wenn diefer felbft uns boch wieder in Unbegreifliches hineinführe und fein Refultat ein fo un. bestimmtes fei. Fragen könnte man, ob wir nicht, anstatt folche vergebliche Schritte zu versuchen, doch vielmehr beim Befen der Belt felbft wie es nun einmal fei und in allem Bechfel der Borgange fich gleich bleibe, mit unferm Denten ftehen bleiben durfen und mülfen. Dann aber ift das Letzte, bei mas wir uns beruhigen follten, eben nur der Gedante an einen aus unendlich vielen Stoffen und Kräften bestehenden, thatfächlich vorhandenen und immer ichon in Bewegung und innerer Wechselwirkung begriffenen Mechanis-Man hat dann auch gar tein Recht, von einer Urtraft zu mus. reden und diefe dor Belt felbft beimlegen. Denn nirgends feben wir in jener Bewegung die Welt als Ganzes thätig werden, fondern alle Thätigkeiten, in welchen jene fich vollzieht, find Thätigkeiten der einzelnen natürlichen Subjecte mit ihren einzelnen Rräften; nicht von einer Urkraft der Welt hat man da zu reden, sondern nur von einem steten thatsächlichen Ineinandergreifen dieser einzelnen

Rräfte und Wirkungen 1). Und man meine dann ja nicht irgend etwas in diefem fteten Beltbeftand erflärt zu haben und mehr ausfprechen zu tonnen, als daß er eben nun einmal fo bestehe; namentlich muß man den innern Biderspruch, der im Gedanken an jenen Regreg und jene gegenseitige Anregung zum Birten liegt, einfach ertragen; ebenso bleiben die Uebergange zu jenen Stufen einfach Richt etwa ein fortschreitendes positives Ertennen tann unerklärt. jener tosmologischen Argumentation fich entgegenseten, fondern nur entweder eine hochmüthige Trägheit im Denten, welche die Brobleme gelöft zu haben fich eitel einbildet, ober aber ein lediglich fritifcher nnd fleptischer Standpunkt, auf welchen das Denten fich felbft befchränkt und auf die Lösungen verzichtet. Dazu bemerken mir noch, daß man in Unbegreifliches auch schon damit hineingeräth, wenn man wenigstens in der Belt felbft auf jene, ben Bandlungen zu Grund liegenden Atome oder untheilbaren Urelemente zurückgeben will : benn ichlechthin unbegreiflich bleibt, wie Räumliches, mit beffen Borstellung immer die der Theilbarkeit sich verbindet, aus dem Untheilbaren werden foll, welches eben barum als Unräumliches gebacht werden muß 2). Ein hinausschreiten über die Belt ber Erscheinungen und eine Ausdehnung des Gebrauches der Caufalitätstategorie über das Gebiet der Erfahrung hinaus trot Rant findet ohnedies auch bei diefer Atomenhypothefe ftatt. Gegenüber einem ernft miffenschaftlichen fteptischen Standpuntt aber tonnen mir allerbings bei ber rein tosmologischen Betrachtung uns nur auf bie Thatsache berufen, daß jener Trieb des Dentens und der Bernunft fich doch nie zur Ruhe bringen laffe, noch nicht auf eine unbedingte Forderung, daß ihm Geltung gegeben werde. Bir muffen von bier aus zu andern Wegen der Argumentation weiter gehen: aber nicht wie in der Leibnig'schen Bhilosophie geschah, zurück zu dem onto-

2) Vgl. N. Schmid a. a. D. S. 39.

80



1. T. T. T. T. W.

'n,

ie In

3

ligt

8

24

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bgl. auch Ritschult, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Berföhnung, B. 3, S. 186: "Das theoretische Erkennen wird dabei stehen bleiben, daß die vielen Dinge aus vielen zusammenhängenden Ursachen und Kräften hervorgebracht werden, und daß die Gesetze ihres Zusammenwirkens, so weit sie erkannt werden können, an das Vorhandensein der Kräfte selbst gebunden sind."

logischen, sondern vorwärts zu denjenigen, welche aus einem andern und zwar höhern Gebiete ber Erfahrung sich ergeben.

Erscheint hienach der Ertrag der fosmologischen Argumentation, welche häufig als die grundlegende bezeichnet wird, noch als ein sehr dürftiger, ja pretärer, so darf uns dies nicht befremden: denn in Wahrheit ist der Grund, auf welchem sie ruht, entweder noch ein sehr vager, nämlich ein sehr unbestimmter Begriff der Welt, oder, wenn man ihn bestimmter faßt, eben nur der Begriff eines Mechanismus.

Man wende nicht ein, daß die heilige Schrift doch mit Sicherheit schon von dieser Welt aus auf Gott schließen lehre. Denn wo sie uns auf die Welt als Zeugnis von Gott verweist, hat sie nie bloß jenen Causalzusammenhang wirkender Kräfte im Auge. Und sie wendet sich mit jenem Zeugnis nie bloß an unser logisches Rachdenken über diesen Zusammenhang, sondern an unseru gesamten Geist mit allem seinem Denken, Fühlen und innern Bernehmen.

## Der teleologifche Beweis.

Während die tosmologische Argumentation überall vom Dasein und Befen der Belt im allgemeinen ausgehen will, finden wir boch bei näherem Bufehen, daß ihre Wege und hauptgesichtspunkte bei verschiedenen Denkern verschiedenartig fich gestaltet haben. Anders verhält es fich mit der teleologischen. Ihre Grundlage wird überall mit Bestimmtheit auf eine und biefelbe Beise aufgefaßt: es ift die Ueberzeugung davon, bag Zwecke in diefer Belt herrichen, daß fie ein nach Zwecken geordnetes Ganzes bilde. Auch ihr Refultat ift insofern überall dasselbe, als fie den Grund hiefür in einer geiftigen, intelligenten absoluten Macht erkennt; nur dagegen, daß dieses Abfolute als ein feiner felbft Bewußtes und mit Bewußtfein fich fehft bestimmendes, d. h. als perfönliches Wefen gedacht werden muffe, wird von folchen Denter Biderfpruch erhoben, welche mit mer Ueberzeugung eine pantheiftische Anschauung glauben verbinden u fönnen.

Diefe Argumentation ist ferner überall, wo zum religiöfen 3ntreffe das Bedürfnis denkender Begründung sich gesellte, mit Vorliche behandelt, mit besonderer Zuversicht ausgesührt worden. Auch wo ein einfaches religisses Bewußtfein, das feines Gottes ichon innerlich gemiß ift, der Selbftzeugniffe, welche diefer Gott in der Belt ober in feiner Schöpfung uns vorlege, inne mird und fich freut, faßt es immer fogleich jene zwechnäßige, weife Ginrichtung ber Welt und der weltlichen Vorgänge und Fügungen in's Auge: mit dem Gedanken an die Allmacht des Schöpfers und Regenten verbindet fich ihm auch fchon der an feine Beisheit. Benn Martenfen in feiner Dogmatif die teleologische Betrachtungsweise für eine Eigenthumlichfeit des artikulirten Denkens bes Occidentes erflärt, fo ift dies den Ausfagen der alt. und neutestamentlichen Frömmigkeit gegenüber unbegreiflich. - Betanntlich ertennt auch Rant in feiner Rritit ber reinen Bernunft an, daß diefer Beweis jederzeit mit Achtung genannt zu werden verdiene; er fei der ältefte, flarfte, ber gemeinen Menfchenvernunft angemeffenfte : er ermeitere unfere naturkenntniffe burch den Leitfaden einer Einfeit, beren Brincip außer der Ratur fei, und diefe Renniniffe mirten wieder auf ihre Ursache, nämlich die veranlassende Ibee, guruck und vermehren den Glauben an einen höchsten Urheber bis zu einer unwiderstehlichen Ueberzeugung.

Dennoch werde ich als Ergebnis der nachfolgenden Erörterung aussprechen müssen, daß jene Ueberzeugung von den in der Welt waltenden Zwecken, welche dem Beweis zu Grunde liegt, auf unsere objective Erfahrung vom weltlichen Dasein und Geschehen und unser Denten darüber teineswegs so fest sich gründen lasse, wie die meisten theologischen Vertreter des Beweises anzunehmen pflegen, sondern selbst, um für uns sicher zu stehen, einer Begründung anderer Art bedürfe.

Bei der wesentlichen Uebereinstimmung, welche in Betreff der Hauptgesichtspunkte des teleologischen Beweises stattfindet, bedürfen wir hier nicht erst eines Rückblickes auf die geschichtliche Entwicklung desselben und auf verschiedene Formen, die er in ihr angenommen hat. Nur daran ist zu erinnern, daß er nicht in so kleinlicher Weise behandelt werden darf, wie in der zweiten Hälfte des vorigen Jahr= hunderts durch Supranaturalisten und Rationalisten oder Männer der sogenannten Auftlärung geschehen ist. Man darf nicht kleinlich ben einzelnen Beziehungen nachgehen, in welchen diess oder jenes

natürliche Ding für uns Menschen brauchbar und nüglich wird, und vermöge beren wir fagen, es fei vom Schöpfer zum Mittel für uns, feine höchsten Geschöpfe, gemacht. Aber die teleologische Betrachtung dehnt fich aus auf's große Ganze der uns vorliegenden Belt, wie hier die verschiedenen Stufen der natürlichen Befen, der leblosen und lebendigen, weiter der beseelten und endlich der perfonlichen fich über einander erheben und die niederen Claffen der Ratur, während sie nach ihren eigenen Gesetzen sich entwickeln, immer als Boraussezung und Mittel für die Existenz und Entfaltung der höhern sich darstellen. Und sie steigt herab im einzelnen bis zu den kleinften organischen Gebilden. Da sieht fie alle die einzelnen Theile und Functionen zum Berden und zur Erhaltung des individuellen Ganzen, wie diefes ichon in den erften Reimen angelegt war, zusammenwirken und wiederum von diefem Ganzen getragen, gelenkt und immer neu hervorgebracht. Eben indem fo jeder einzelne, auch der kleinste und niederste Organismus in fich 3med ift, bem feine einzelnen Bestandtheile mit ihren Functionen dienen, fchließen fich ferner die gleichartigen Organismen zum Gefamtorganismus von Gattungen zusammen, und in der Stufenreihe ber Gattungen steigen wir empor zum Denschen, der bie organische und anorganische Natur um ihn her sich zur Berfügung gestellt findet, um durch fie fein leibliches und geiftiges Sein zu erhalten und zu fördern und in ihr feinen Geift auszuprägen, und der in seiner eigenen natur die reichste Organisation und in seiner Leiblichkeit das wunderbar geschickt ausgestattete Bertzeug für fein eigenes, höheres, geiftiges Befen befitt.

Unter ben neueren Philosophen ist für diese Betrachtungen und die daraus zu ziehenden Schlüffe neben einem Trendelenburg und Ulrici besonders auch J. H. Fichte zu nennen, unter den Theologen besonders Reiff, Bfleiderer und Ebrard in seiner Apologetik.

So wird denn gefolgert, daß die Ergebnisse, welche durch ein so eigentümliches Zusammenwirken der verschiedenen Glieder der Welt zu Einem Ganzen, der einzelnen Bestandtheile eines jeden Organismus und der niederen Stufen in ihrem Verhältnis zu den höheren, hervorgebracht werden, durch eine höhere Macht auch schon von vorn herein zum Ziel der Entwicklung gesetzt oder daß diejenigen

Theol. Stud. Jahrg. 1876.

3

Dinge und Vorgänge, welche so thatsächlich einem Größeren, Höheren dienen, durch jene Macht zum Mittel für dieses geordnet und geschaffen sein müssen. Was in der Wirklichkeit Product ist, war so schon für die Entwicklung, aus der es hervorgeht, bestimmend, wirksam, verursachend; wir müssen ihm, während es noch nicht real existirte, schon von Anfang an eine ideale Existenz beilegen; es ist vom Anbeginn der Entwicklung wirksam als ideale Ursache.

Die Geltung der realen Urfachen, der wirkenden Urfachen oder ber mechanisch wirtfamen Rräfte im weitesten Sinn, von welchen wir beim tosmologischen Beweis zu reden hatten, ift hiemit nicht im mindeften aufgehoben, durchbrochen ober beeinträchtigt. Das liegt auch gar nicht in der gewöhnlichen, populären oder religiöfen teleologischen Beltbetrachtung. Bir müffen dies mit aller Bestimmtheit anertennen und aussprechen, mabrend freilich bie gewöhnlichen theologischen Ausführungen des Beweises darauf viel zu wenig zu reflectiren pflegen. Wenn einzelne Natur= forscher fich gegen die Teleologie ereifern, als ob durch diefelbe bie Gefete und Zusammenhänge ihres Naturmechanismus zerriffen oder umgestoßen werden follten, fo thun fie hiemit blinde leidenschaftliche Schläge in die Luft 1): fo haben es boch auch jene theologischen Beweisführer nicht gemeint. Die einzelnen natürlichen Elemente und Rräfte find und bleiben alle zusammen nach ihren phyfitalischen und chemischen Geseten wirtfam. Die höhere Macht hat fie fo zufammengeordnet, daß fie eben mit diefem ihrem natürlichen mechanischen Wirken und Busammenmirken die von ihr gewollten Broducte hervorbringen oder Mittel für die von ihr gesetten Zwecke abgeben müffen. Mit Recht wird erinnert, daß ja auch wir Menschen, wenn wir einen von uns erstrebten Borgang in der Belt herbeiführen oder einen Gedanken in ihr verwirklichen wollen, zu diefem 3med beftimmte, in den Bereich unferes Billens fallende Dinge und Rräfte, nämlich die Organe unferes Leibes und die uns bienenden äußeren Mittel, eben nach ihren eigenen Gefeten mechanisch wirtfam werden laffen; im regelmäßigen Bufammenhang der wirten= ben Realurfachen gelangen die Bertzeuge und Mittel zu unferer Berfügung; nach dem Gefetz der wirkenden Urfachen werden fie

<sup>1)</sup> Bgl. R. Schmid a. a. D. S. 48ff.

von uns weiter in Thätigkeit geset; unfere Selbstbestimmung beruht hiebei darauf, daß wir, während in jenem Zusammenhange bie Möglichkeit verschiedenen Birtens nach folchen Gefegen fich uns darbot, von demjenigen Wirken Gebrauch machen, von welchem mir die Realifirung unferer Abficht erwarten dürfen. Bom Abfoluten aber, das wir als zwecksegend denten, müffen wir annehmen, daß es alle die mirtenden Urfachen ichlechthin von Aufang fo zur Berfügung hat, um ihnen diejenige Ordnung zu geben, in welcher sie eben als wirkende Ursachen den Zwecken dienen. Bir merden weiter von ihnen auszufagen haben, daß auch fie felbft durch das Absolute gefetzt find: darauf führt nicht blog der tosmologische, fondern, wie wir fogleich feben werden, auch der mit ihm fich verbindende teleologische Beweis. Und diefes Gesetztein wird, wenn man überhaupt ein Absolutes und eine innere Beziehung der Welt ju ihm anerkannt, denn nicht bloß als einmaliges Geschaffensein, sondern als fortwährendes Bedingtsein und Getragensein durch's Abjolute betrachtet werden müffen: immer aber fo, daß das Absolute fie hiebei in den zu ihrem natürlichen Wesen gehörigen Rräften und in ben zum Befen diefer Rräfte gehörigen, gefetsmäßigen Formen des Birtens erhält.

Nur in den äußern Bundern, welche zur alt - und neutestamentlichen Heilsoffenbarung gehören, sind nach christlicher Ueberzeugung solche Borgänge in die natürliche Entwicklung der uns umgebenden Belt hereingetreten, welche den göttlichen Zwecken dienten, ohne durch die bloßen natürlichen Kräfte oder wirkenden Ursachen hervorgebracht worden zu sein, deren Hervorbringung vielmehr nur ein den besonderen Zwecken entsprechendes Eingreisen besonderer, übernatürlicher wirksamer Kräfte sich ertlären läßt. Denn eben dies macht den Begriff des Bunders aus. Wo der christliche Glaube im Gang der Dinge keine Bunder sieht, da ist ihm zu Folge die Bewegung dieses Ganges zu seinen Zielen hier überall einsach durch jene natürlichen Realursachen vermittelt.

Ein Eingreifen anderer Kräfte als derjenigen, welche sonft im Naturlauf wirksam sind, müssen wir ferner für jene Momente des Berdens der Welt annehmen, in welchen neue Hauptarten des Seins in's Dasein getreten sind. Sollten auch alle die Gattungen

3\*

85

٠

lebendiger Organismen, die wir jetzt unterscheiden, einfach vermöge folcher Rräfte und Gesetze, die noch immer in Thätigkeit und Geltung find, aus gemiffen erften Lebewesen fich allmählich herausentwickelt haben, fo müffen doch wenigstens diefe erften einer höheren und ganz eigentümlichen Rraft ihren Urfprung verdanken : denn im ganzen Bereich des Unorganischen ist teine auszufinden, welche die dort vorliegenden Grundsubstanzen oder Atome zu lebendigen Organismen und bem hier stattfindenden zweckmäßigen Zusammenwirken zu verbinden vermöchte; wie vor einem bestimmten Zeitmoment jene Substanzen auf unferer Erbe ohne Regungen des Lebens vorlagen und auf einander wirkten, fo geht nach der Zeit, in welcher jene eigentümliche höhere Kraft ihre Thätigkeit geübt und die Urorganismen in's Dafein gerufen hat, nie und nirgends mehr burch Ratur oder Runft auch nur das einfachfte und unscheinbarfte Lebensgebilde aus leblosem hervor. Ebenso wenig läßt fich pinchisches Leben mit Bewußtfein, Empfindung, Borftellung ans dem Bewußtlofen und beffen mirtenden Rräften herleiten. Uber das, bag die Welt, fo weit fie einmal besteht, mittelft der ihr felbst inwohnenden Rräfte oder mirtenden Urfachen zu den ihr gefetzten Bielen hingeleitet werbe, erleidet auch bei den Produkten, für deren Eintreten in den vorangegangenen Weltbeftand wir eine höhere Kraftwirkung statuiren müffen, teinen Abbruch. Denn auch ihr Eintritt und ihre Theilnahme am Weltbeftand ift doch auf Grund realer Bedingungen, Dispositionen und Mittel erfolgt, welche durch die vorangegangene natürliche Entwicklung der Welt fich darboten; und nachdem die neuen, lebendigen und bemußten Befen einmal eingetreten maren, hat feither ihre eigene und eigentümliche Entwicklung im einzelnen und in ihrer Gemeinschaft mit einander wiederum ihre eigenen Rräfte und Thätigkeiten zu mirkenden Urfachen.

Erkennt man nun an, daß die Welt, und zwar eben mit der Birksamkeit der ihr inwohnenden Kräfte, von Anfang an und durchweg auf Zwecke hingerichtet ist, so wird die Argumentation leicht zu bestimmteren Aussagen über die letzte und absolute Ursache dieser Teleologie fortschreiten. Es wird geschlossen, daß das Absolute auch diese Welt selbst gesett habe, und daß es, weil nach Zwecken wirkend, ein intelligentes Wesen sein müsse.

Den Einwand, daß aus den Absichten oder dem Zufammenhang nur eine weise Anordnung und Einrichtung, nicht aber ein Beschaffenfein ber Welt dargethan werden tonne, hat ichon Mendelssohn in feiner "Abhandlung über die Evidenz u. f. m." zu= gelaffen, wie denn nach ihm der teleologischen Beweisart überhaupt "noch vieles zur demonstrativen Gewißheit fehlt". Aehnlich saat dann Rant, unfer Beweis tonnte höchftens einen Beltbaumeifter, nicht einen Weltschöpfer darthun. Hinblickend auf unfer eigenes Birten, bei welchem fich uns ohne Zweifel zuerft die Borftellung von Mitteln und Zwecken bilbet, möchte man diesen Einwand das mit unterftugen, daß eben hier die ordnende, auf ein Biel hinarbeitende Thätigkeit immer nur in einem ichon gegebenen Material fich bewegen könne. Allein der Einwand dürfte, mie auch Strauß in seiner Dogmatik bekannte, uns nicht zu viel kümmern. **Wir** dürfen ihm nicht blog eine Berbindung des teleologischen Beweises mit dem kosmologischen entgegenhalten, indem die noch allzu leere 3dee einer letzten Urfache, auf welche diefer hinführte, jest durch jenen einen bestimmteren Inhalt gewinnt und jener deshalb um. fomehr wagen darf, auf diefen fich zu ftugen, fondern auch die teleologische Argumentation für sich darf weiter gehen. Gerade darum, weil wir nicht felbst auch das Material nach unfern 3deen oder Absichten ichaffen können, bleibt ja alles unfer zweckmäßiges Birten im natürlichen Material fo unvollkommen : fo vermögen wir die einzelnen Theile, wenn wir fie noch fo zweckmäßig zu einem Banzen, etwa zu einer Maschine, verbinden, nimmermehr durch und durch unferer Zweckidee gemäß zu gestalten, müffen ihnen vielmehr natürliche Eigenschaften belaffen, vermöge beren fie fich zu ihr fpröde verhalten und ihr miderstreben. Indem mir bagegenin jedem Organismus Alles durch und durch für feinen Zweck organisirt finden, und indem wir überzeugt find, daß die niederen Stufen des Daseins vom Beltbaumeister durch und durch auf's zweckmäßigste bazu angelegt ftien, den mahren Zwecken der höheren und höchsten Stufen zu dienen, treibt uns biefe unbedingte Abhängigkeit aller natürlichen Rräfte von jenem Baumeister auch zu der Annahme, daß sie gerade im Begenfatz zu demjenigen Berhältnis, in welchem bei uns bas Da= terial zu unferem Birten steht, schon ihre ganze Beschaffenheit und

Existenz nur von ihm her haben; und hiemit muß dasselbe, wie wir schon beim tosmologischen Beweis bemerkten, auch von den Stoffen gelten, die nichts anderes als Krafteinheiten ober Kraftcentra sind.

Beiter fragt fich, ob wir ein Recht haben, die ordnende und fcopferische Macht als intelligentes, vernünftiges Subject au bezeichnen. Ift fie nicht vielmehr, wie namentlich auf Degel'ichem Standpunkt gesagt wird, nur als objective, der Belt immanente Idee oder objective Vernunft wirtfam? In demfelben Sinn fagt Biedermann, der absolute Grund der Belt fei als geiftiges Brincip zu denken und nicht als persönlicher Urheber der Weltordnung. Innerhalb der Begel'ichen Philosophie hat jener Ausdruct einen verständlichen Sinn im Busammenhang mit ihrer gefamten Auffaffung vom Begriff ober der 3dee, beren Evolution bie Belt fei und welche an fich fei, noch ehe fie im menschlichen Geift zum Bewußtfein ihrer felbft tomme, - wenn anders diefe gefamte Auffassung haltbar ift und vernünftigen Sinn hat. Biebermann hätte füglich erklären follen, mas fein Ausdruct "geiftiges Princip" für einen Sinn habe, wenn dabei doch nicht an einen denkenden und wollenden Geift gedacht merden dürfe, - ob er etwa bier und fonft die Begel'iche Auffaffung vortragen wolle; ber Ausdruck ift fo, wie er ihn hinftellt, ein bloges Bort oder nur ein abftracterer Ausdruck bafür, daß jener Grund ein nach Zwecken ober geiftigen Gefichtspuntten gestaltender Grund fei; wie ein folcher Grund in fich beschaffen fein muffe, um 3mede fegen zu tonnen, wird damit noch gar nicht erklärt. In Bahrheit aber führt ber Begriff eines Zweckes von vorn herein auf ein vorstellendes, bentendes Subject hin. Denn er entsteht für uns ursprünglich damit, daß mir uns ein zu erftrebendes Object vorstellen und durch diefe Borftellung uns beftimmen laffen, unfere Thätigkeiten und das uns zu Gebot ftehende Material in einer Beife zu ordnen, vermöge beren jenes Object durch mirtende Urfachen hergeftellt mird. S0, bald wir Zwecke und Zweckthätigkeit anders als im Zusammenhang mit Denten und Wollen und bentenden und wollenden Subjecten uns vorstellen oder denten wollen, fegen mir etwas für uns gang unverftändliches und haben ftatt deutlicher Begriffe bloge Borte; wer das nicht will, der kann, wenn er einen teleologischen Borgang

denkt, ihn eben nur in Analogie mit denjenigen denken, welche mir bei uns felbft tennen. Dies gibt auch Rant zu, vorausgesett, daß wir einmal eine Ursache des in der Welt vorliegenden teleologischen Zusammenhanges nennen follen: die Bernunft, fagt er, murbe es bei fich felbst nicht verantworten tonnen, wenn fie von der Caufalität, welche fie kennt, übergeben wollte zu dunkeln und unerweislichen Erklärungsgründen, welche fie nicht tennt. Der Begriff eines Gedankens überhaupt hängt für uns feinem Befen und Ursprung nach fo untrennbar mit dem des Dentens und Dentactes, und der Begriff eines Dentens oder Dentactes fo nothwendig mit dem eines Dentenden, alfo eines Subjectes zufammen, daß es ein innerer Biderspruch ift, ju fagen, ein Gedanke fei, ehe ein Subject fei, welches ihn habe; vom Zweckgebanken aber müffen wir fagen, er fei vor den durch ihn bestimmten Borgängen, und muffen ebendeshalb ichon vor diefe auch ein dentendes Subject fegen. -Biedermann behauptet, jene Idee eines geiftigen Brincips, auf welche der teleologische Beweis in Wahrheit allein hinführe, werde von der Borftellung, welche baraus einen perfönlichen meifen Beltordner mache, verfehrterweise "in abstract finnlicher Form angeschaut". Daß aber die 3dee eines Subjectes, welche ftatt des leer abftracten und von ihm nicht erflärten Ausdruckes "geiftiges Princip" von uns gefetzt wird, nothwendig einen finnlichen Charakter trage, hat er eben nur behauptet und nicht bemiefen. - Für Strauß ift befanntlich fein Glaube an den Begel'ichen abfoluten Begriff mit 'ber Zeit entichmunden: er hat dann die teleologische Weltbetrachtung überhaupt preisgegeben.

Diejenigen, welche ein Wirken nach Zwecken in der Natur zwar anerkennen, aber nicht auf einen intelligenten Schöpfer, sondern nur auf eine den natürlichen Dingen immanente, bewußtlose Macht zurückführen wollen, berufen sich gern auf die thierischen Instincte oder Kunsttriebe: hier zeige sich ja in den einzelnen Naturwesen wirklich Kraft und Trieb zweckmäßiger Thätigkeit, ohne daß schon Bewußtsein und Wille da wäre; analog damit sei das Produciren der Natur im großen aufzufassen. Allein mit Recht wird entgegnet, daß das, was hier zur Erklärung des teleologischen Problems beigebracht wird, selbst erst der Erklärung bedarf und eben aus einer schöpferischen Intelligenz zu erklären ist, der jene Wesen

felbft ihre Einrichtung verbanten. Suchen mir auseinanderzulegen. mie jene inftinctmäßigen Borgange fich mohl vollziehen. Fassen mir 3. B. die Art ins Auge, wie ein pflanzenfreffendes Thier dazu fommt, bie feiner Erhaltung bienenden Pflangen zu genießen, die feinem Leben ichablichen zu meiden, ohne daß ihm die Unterscheidung erft durch Gewöhnung oder Dreffur beigebracht werden mußte. Es ist an diefem Berhalten nicht dadurch beftimmt, daß es bewußt und dentend feine Selbsterhaltung und physische Förderung fich zum 3med fett, die verschiedenen Stoffe darauf bezieht und demnach fich die Mittel Dann aber tonnen wir in ihm felbst gur Erflärung dafür wählt. bag es fo fich verhalte, nichts anderes annehmen als Empfindungen, welche die verschiedenen Stoffe für feinen Beruchs- und Befchmacksfinn hervorbringen und vermöge deren es das diefen Angenehme annimmt, bas fie Anmidernde zurüchftößt. Für diefe regelmäßigen Borgänge bei den Thieren bieten fich vereinzelte Analogien auch bei besonderen Zuftänden und Dispositionen menschlicher Individuen bar, wie wenn Personen, die blutarm sind, ein Gelüfte nach Gifen perspüren, ober andere anderer Umftände wegen gern falthaltige Substanzen effen : indem fie es thun, dienen fie damit ihrem phyfiichen Wohlbefinden und Bedürfnis, und doch thun fie's nicht aus einem Bewuftfein diefes Zweckes heraus, fondern weil es gerade ihrer besonderen Geschmackstimmung und bem durch diese gegebenen Antrieb entspricht. Aehnlich mag der Bogel, welcher Gier zu be= brüten hat, im Sitzen auf denselben ein eigentümliches Wohlbehagen empfinden und hierin den Trieb zum Sitzenbleiben haben, mährend dann dies zum Mittel für die Entwicklung des Gies wird. Achalich wird fich's mit andern thierischen Borgängen verhalten. wenn es auch für uns schwerer ift fie zu deuten. So wird nun vermöge bestimmter einzelner Empfindungen, Triebe und wirfender Rräfte eines Thieres ein Erfolg erreicht, auf welchen diese an fich nicht zielten, den wir aber boch bei feiner Wichtigkeit für das Leben des Thieres oder der Gattung nicht für etwas zufälliges anfehen, fondern als Zwect der ju ihm führenden Borgänge bezeichnen. Und die Frage, wie dies fo komme, führt uns über das Thier, welches nicht felbft auf den Zweck fich richten konnte, hinaus auf das Absolute, durch welches jene einzelnen Triebe und Rräfte

1

des Thieres mit der Gesamtheit feiner Lebensbedingungen fo jufammengeordnet worden find, daß jene Erhaltung und Förderung des Lebens erreicht wird. — Wenn man dennoch behaupten wollte, daß das Thier von fich aus den Zweck als folchen verfolge, fo müßte man, wie E. v. hartmann thut, annehmen, daß das Thier ohne Bewußtfein dennoch das zu erstrebende Biel fich vorgeftellt, den rechten Beg dazu gefannt und hiedurch den beftimmenden Antrieb zu jenen Thätigkeiten empfangen habe. Uber in der Betrachtung des Thieres kommt man hiemit zur Sypothese einer unbegreiflichen Hellseherei, für die man in menfchlichen Erfahrungen nur überaus zweifelhafte und in sich unbegreifliche Analogien beibringen tann. Und für die Betrachtung der Belt als ganzer und ihrer zweckmäßigen Gesamteinrichtung täme man von hier aus nicht auf ein Absolutes, das bloß als objective 3dee wirkfam wäre, fondern auf ein Absolutes, das gleichfalls die Zwecke sich vorgestellt und gewollt und jene vorstellenden und begehrenden Lebewefen producirt hätte. Es bliebe nur die Frage, ob nicht auch dieses Absolute ohne Bewußtsein in folcher Hellseherei thätig fei; hiegegen fagt auch Strauß: dem Unbemußten mürden bier Leiftungen und ein Berfahren zugeschrieben, die nur einem Bewußten zutommen tonnen,

So bleiben wir denn dabei, daß der teleologische Beweis auf das Absolute als intelligentes und wollendes Subject hinführe. Wir können, wenn wir über das Wesen des Absoluten auf Grund der teleologischen Argumentation überhaupt etwas aussagen wollen, vernünftigerweise keinen andern Begriff als diesen dafür anwenden, so wenig wir auch überschen dürfen, daß unser gewöhnlicher Begriff eines denkenden Subjectes, wie wir ihn in der Betrachtung der beschränkten menschlichen Subjecte ausbilden, für Gott nicht adäquat ift und daß wir einen für ihn wahrhaft adäquaten Begriff vermöge des endlichen Ursprungs unserer Denksormen überhaupt nicht zu bilden vermögen. Wir sind für unsere Aussagen über Gott immer auf unvollkommenene Analogien angewiesen, die sich uns in der irdischen Erfahrung darbieten, weil wir Gott selbst nicht zu schauen vermögen. Die einzig angemessen Analogie aber, die wir jetzt für ihn gewonnen haben, ist die eines solchen Subjects.

Allein die Brämiffen, auf welchen unfere Deduktion ruhte, find

im Bisherigen viel mehr nur behauptet, als nachgewiesen worden. Reicht benn nun diejenige erfahrungsmäßige Betrachtung und Kenntnis der objectiven Welt, auf welche man den Beweis zu bauen pflegt, wirklich zu seiner Begründung aus? Reicht sie hin, um uns zur Anerkennung davon zu nöthigen, daß der Welt jene zweckmäßige Organisation, aus ber wir auf einen intelligenten Schöpfer schließen, wirklich zukomme?

Bunächft bemerten wir, daß unfere bisherigen Ausfagen über jenen Zweckzusammenhang noch im wichtigsten Bunkt unvollständig find. 3m geiftigen Leben des Menschen sucht man das Ziel jener vom Niedern zum Höhern aufsteigenden Entwicklung. Aber mas macht benn diefen Geift zum Höchsten in der Schöpfung und mas ift denn der Zweck feines eigenen Lebens, feiner eigenen Entwicfluna? Wir können darauf gewiß keine haltbare Antwort geben, wenn wir nicht sofort auch ichon das sittlich Werthvolle, die sittlichen Ziele, überhaupt das Sittliche, in den Kreis der Betrachtung ziehen: und begründete Aussagen hierüber können wir eben noch gar nicht vermöge einer bloken objectiven Betrachtung und Renntnis der Welt thun, sondern nur auf Grund der Erfahrungen und Thatsachen unferes Geiftes und sittlichen Bewußtfeins. Nur wenn man ichon den ethischen Charafter der Zwecke des Absoluten in's Auge faßt, gewinnt man auch vollends die ftärtfte Widerlegung der Annahme, daß das Absolute felbft wie eine blinde Naturmacht oder nur in jener angeblichen instinctmäßigen Sellseherei wirten follte. Darum tann dann der teleologische Beweis auch in feiner Beftim= mung des Befens Gottes nicht (wie 3. B. Pfleiderer meint) bei den Gigenschaften bloger Intelligenz ftehen bleiben, fondern muß fchon zu den ethischen weiterschreiten, mofür mir jedoch Grund und Berftändnis eben erft im Zurückgehen auf's fittliche Bewußtfein erlangen.

Das Wichtigste aber ist die Frage, ob denn die teleologische Auffassung der Welt überhaupt mit Sicherheit sich feststellen lasse und nicht vielleicht doch eine andere Weltbetrachtung, nach welcher nur unser Geist die Teleologie in die Welt hineinträgt, genüge, ja allein haltbar sei. Ich kann ein Staunen darüber nicht zurückhalten, wie leicht auch ein Pfleiderer und Biedermann, die vorzugsweise kritisch und philosophisch verfahren wollen, diese Frage sich gemacht, wie wenig sie Einwendungen bedacht haben, welche in der Gegenwart mit Berufung auf ftrenge Forschung und Wiffenschaft gegen jene ganze Teleologie erhoben werden.

Bor allem: wie weit reichen denn alle unfere Bersuche, einen wirklichen Zwectzusammenhang an der Haud ber Erfahrung nach. Sollte ber nachmeis vollftändig fein, fo mußte von uweisen? jeder mirtenden Urfache in der Belt gezeigt werden, daß fie zugleich ein Mittel, ja das beste Mittel für einen bestimmten Zweck sei. für uns aber ift nicht bloß das Gebiet überhaupt, auf welchem wir Mittel und Zwecke finden, ein fehr fleines, fondern auf diefem Bebiet felbst finden mir unendlich vieles, mas mir unter diesen Besichtspunkt nicht zu bringen vermögen, ja mas in directem Widerfpruch dagegen zu stehen scheint. Bir berufen uns auf das organische Leben und den Dienst, welchen ihm die unorganischen Stoffe und Mächte leiften müssen. Aber wie viele Hindernisse stellen ihm biefe zugleich in den Beg! Sält die Bahl der Organismen, welche mit ihrer Macht über unorganische Stoffe erfolgreich sich entwickeln, wohl der uneudlichen Menge folcher organischer Reime und Blüten das Gleichgewicht, welche fort und fort ungünstigen mechanischen Ginflüffen unterliegen? Nicht minder stehen innerhalb des Gebietes der Organismen Individuen und Gattungen wider einander, und auf dem Gebiete der Thierwelt, wo wir des regen Lebens am meisten uns freuen möchten, erheben fich gerade die fchmerzlichsten Diffo-Dazu tommt für uns auf Grund unanfechtbarer Benanzen. obachtungen der in der Natur vorliegenden Zeugniffe die Thatsache, daß die Zeit, seit hier ein organisches Leben eriftirt, nur eine unendlich fleine ift, im Bergleich mit der vorangegangenen, in welcher kine Spuren davon nachzuweisen find : und welche erfahrungsmäßige Renntmis der Welt bürgt uns dafür, daß vegetabilisches, animalisches und menschliches Leben nicht durch mechanische Umwälzungen nach einem beschränkten Zeitraum untergehen wird, auf welchen wieder unendliche Zeiten ohne folche Lebensformen folgen werden? Bas foll die Berufung darauf, daß doch in diefer turzen Zeitspanne ein Fortschritt zu höherem stattgefunden hat, wenn dieses boch nur einer flüchtigen Blüte gleicht? Wenn mir bennoch eine teleologische Wirksamkeit Gottes in der Welt blog auf Grund unferer empirischen Bekanntschaft mit ihr behaupten, möchte uns

eingemandt werden, diefer Gott ermeise fich gar zu fchmach, um Berr, geschweige denn Schöpfer der Belt zu heißen; ja man tonnte, wie Lote fagt, auf die polytheiftifche Anfchauung einer Mehr= heit göttlicher Befen gerathen, deren jedes ein besonderes naturgebiet beherriche und deren verschiedenartiges Balten nur zu einer gewiffen allgemeinen Berträglichkeit zusammenftimme, oder gar auf bualistische und manichäische Auschauungen, wie in diefer Sinsicht neuerdings Bunderliches fogar von dem berühmten englischen Denter Stuart Mill aus seinem Nachlaß kund geworden ist. So viel ift gewiß, daß diejenigen Stütpunkte, welche die bloße objective Betrachtung der Belt unfere Annahme eines durch Gott gesetten Zweckufammenhanges darbieten, noch nicht genügen würden, jene Lücken und wenigstens scheinbare Widersprüche auszugleichen. Soll die Annahme zu fester Ueberzeugung werden, fo bedarf fie noch einer andern Bafis. So weit nur jene Erfahrung für fich in Betracht tommt, hat Ritfchl (a. a. D.) recht mit dem Sage: "Aus ber Erfahrung tann weber auf das Gefetz Eines Endzweckes, noch auf das einer zwecksenden Intelligenz geschloffen werden."

Und tann man, ja muß man, wenn die teleologische Erklärung ber Borgänge fo wenig fich durchführen läßt, nun nicht auch da, wo wir sie anwenden möchten, dennoch auf sie verzichten? Bon bemjenigen, mas der berühmtefte ältefte Gegner des Zweckbegriffs, Spinoza, von seinem eigentümlichen Standpunkt aus dagegen vorgebracht hat, feben wir hier ab. Auch die Ausführung Rants in feiner Rritit der Urtheilstraft, wonach die Zweckmäßigkeit nur ein fubjectives regulatives Brincip für unfere Urtheilsfraft ift und nicht objectiv die Dinge bestimmt, können wir hier bei Seite laffen: fie hängt, wie Pfleiderer richtig bemerkt, mit Rants gefamter Erkenntnistheorie zufammen, nach welcher wir auch mit unseren andern Rategorien das Objective, wie es an fich ift, nicht erreichen. Wir haben vielmehr wefentlich mit Gründen zu thun, welche vornehmlich von den mit jener empirischen Forschung eigens sich befchäftigenden Bertretern der Naturmiffenschaft uns vorgehalten merden. Es find die Gründe, welche zumeift der materialiftische Atheismus für fich gebraucht. Aber fie werden auch von Naturforschern und Philosophen (wie Loge), welche badurch teineswegs zum Atheismus

fich verleiten lassen, doch in fo weit anerkannt, das um ihretwillen aus unferer bloßen Renntnis der natur noch tein Schluß auf einen intelligenten Gott gezogen werden tönne. Sie find das Bichtigfte, was auch die apologetische Theologie beim teleologischen Beweis heutzutag in's Auge zu fassen und in feiner relativen Berechtigung zu würdigen hat. Und auf fie find nun auch wir schon durch dasjenige hingeführt, was wir felbft oben in Betreff des Berhältniffes zwischen den Zweckursachen und den wirtenden Urfachen anzuertennen Diefe Urfachen haben, wie wir fagten, ihre Geltung, batten. Was wir als Zweck gelten anch wenn wir jene gelten lassen. laffen, wird doch im wirklichen Verlauf der Dinge immer hergestellt burch das Zusammenwirken der Realursachen, der realen Kräfte und der einzelnen Substanzen, welchen diese inhäriren. Schon hiemit nun tann fich die Frage erheben : reicht dann nicht diefes Bufammenwirten für fich fchon zu, um mit innerer Nothwendigkeit die Brodutte bervorzubringen, welche wir zugleich als Zwecke betrachten? würde nicht, wie Lote es ausdrückt, ein absichtslofer Naturlauf alle die Schritte auch von felbst gethan haben, die er gemäß unferer teleologischen Anschauung unter der Leitung einer Absicht gethan haben foll? Dazu kommt alfo die große Schwierigkeit, die teleologische Aufchauung wirklich durchzuführen, mährend dagegen der mecha= nische Zusammenhang der wirkenden Urfachen überall Blatz greift. Sollen wir demnach nicht bei diefem uns begnügen und jene als eine in der Wirklichkeit unhaltbare überhaupt preisgeben?

Bergegenwärtigen wir uns näher noch die Auffassung des Weltlaufs, welche hienach aus der bloßen objectiven Betrachtung der Natur und Welt sich ergeben würde. Wir kommen zurück auf jene, beim kosmologischen Beweis von uns eingeführte Anschauung von der Welt als einem Mechanismus, der einfach aus gewissen, mit bestimmten Kräften ausgestatteten oder eben das Centrum solher Rräfte bildenden Urstoffen zusammengesetzt und dessen werdende und vergehende Substanzen wandelbare, durch Wechsselwirkung der Kräfte hervorgebrachte Berbindungen dieser Urstoffe seien. Die Berbindungen, wird gesagt, folgen sämtlich den allgemeinen physkalischen und chemischen Selezen, unter denen alle die Kräfte stehen, während sie im einzelnen durch eine für uns nicht weiter

erklärbare, urfprüngliche, verschiedene Bertheilung der Rräfte und eine hiemit gegebene individuelle Beziehung einzelner Stoffe zu einander bedingt find. Go entstehen zunächst diejenigen Berbindungen. welche mir anorganische nennen. Schon hier treten folche ein, welche uns mie große Runftmerte erscheinen und bei welchen mir bas Broduct auch ichon auf ein zweckmäßiges Wirken zurückzuführen geneigt fein könnten: fo in der Bildung von Rrpftallen. -- ober wenn mir auch nur die unscheinbaren Gistheilchen zu mundersamen Blumenbildern fich zusammenschließen feben. Und dennoch wird auch ein Verfechter der Weltteleologie wohl zugeben, daß man hier immerhin noch bei der Erklärung aus blogen wirkenden Urfachen fteben bleiben dürfte: er wird sich dann aber schon auf die Frage gefaßt machen müffen, ob die weiteren Bildungen von jenen fo specifisch verschieden feien, daß man hier ganz andere Urfachen zu Bulfe nehmen müßte. Der weitere Schritt ift der zu den organischen Gebilden, deren Charafter wir oben bezeichneten. Sie beftehen, wie die Naturforschung anerkanntermaßen nachweist, nur aus folchen Grundstoffen, welche auch im Unorganischen sich finden. Nur haben diefe hier eigentümliche, burch teine menschliche Runft herstellbare Berbindungen mit einander eingegangen, vermöge deren nun ihre Wechselmirkung mit einander jene eigentümliche Erscheinung eines aus Theilen bestehenden, durch Thätigkeit der Theile fich erhaltenden und wiederum die Theile tragenden, übrigens bald wieder ins Unorganische sich auflösenden Ganzen hervorbringen. Unerflärbar bleibt der erste Eintritt diefer Berbindungen für die Anschauung, die wir gegenwärtig vertreten (bie Ausflucht, daß fie auf andern Weltkörpern emig eriftirt haben und von bort ihre Reime auf unfere gefommen seien, ist in der oben citirten Abhandlung unserer Zeit= fchrift von R. Schmid gewürdigt worden, hat übrigens auch bei einzelnen beutschen Naturforschern 1) Anklang gefunden. Ein teleologisches Berhältnis derfelben zu der unorganischen Belt um fie her ift aber hiemit noch nicht nothwendig gegeben (wie 3. B. Pfleiderer voraussett): die außer diefen Berbindungen ftehenden oder unorganischen Stoffe wirten nur nach den physitalischen und

しま

<sup>1)</sup> Bgl. in dem Auffatz von M. Wagner, Augsb. allgemeine Zeitung 1874, Beil. Nr. 279.

chemischen Gesetzen mit den organischen fo zusammen, daß diese dadurch eine Zeit lang erhalten werden; hieraus folgt aber noch nicht, daß diefes Ergebnis auch als Zweck betrachtet werden müßte; und daneben wird ja die nämliche Wechselwirtung auch zu einer hemmenden und zerftörenden für jene Verbindungen. Auch innerhalb der organischen Substanzen ferner wirken die Grundbestandtheile nach eben denfelben Gefeten weiter (Bfleiderer, ber allein unter den genannten Theologen näher auf die Sache eingeht, hat dies übersehen). Und auch wenn man, wie doch bedeutende Forscher wollen, annimmt, daß es im organischen Leben sich nicht lediglich um neue, eigenartige Berbindungen der bloß nach den alten Gefeten mirtfamen Stoffe handle, sondern daß in der neuen Berbindung auch eine besondere neue Naturfraft, die sogenannte Lebenstraft, neben den ichon im Unorganischen mirfenden Rräften fort und fort thatig fei, fo tonnte doch auch mit Bezug auf sie behauptet werden, daß sie einfach als causa efficiens wirke und auch von ihr aus der Schlug auf ein zweckfegendes Abfolutes, durch welches fie eriftire, nicht berechtigt fei. Ans der natürlichen Birtfamfeit folcher Rräfte und Stoffe also wird bann zunächft die Entstehung einfacher Bellen hergeleitet; aus den Bellen geben durch ein natürliches Zusammenwirken nach jenen Gefeten die großen wie die kleinen Gesamtorganismen hervor. Die Leiftungen der einzelnen Glieder oder Organe eines Organismus ferner werden gleichermaßen durch die in ihnen und ihren Grundbestandtheilen mirt. famen Rräfte mit mechanischer Nothwendigfeit vollbracht. Sie führen mit eben derfelben Nothwendigkeit dazu, daß der Gefamtorganismus eine Zeit lang im Bestand erhalten und in seinen Bedürfniffen ge= fördert werde. Auch hier aber muß der Erfolg, mährend er Ergebnis diefer realen Nothwendigkeit ist, nicht etwa als Zweckidee schon irgendwie vorher existirt haben. Die Teleologen (unter den bisber Angeführten namentlich Trendelenburg und Reiff) berufen fich besonders gern auf das Beispiel eines fo überaus tunftvoll und zwedmäßig construirten Organs wie unferes Auges. Dem gegenüber wird jett behauptet ; auch dieses Gebilde ift ja doch jedenfalls durch causae efficientes entstanden, nämlich dadurch, daß beim Berden des Embryo im Mutterleib die Grundstoffe burch die ihnen eigenen Rräfte allmählich fo zufammengeführt murden; dadurch ift

factisch ein Gebilde entstanden, welches Lichtstrahlen auffängt u. f. w.; nicht aber ist das Auffangen der Lichtstrahlen schon als Idealursachen in jenem Bildungsproces wirtsam gewesen.

Eine ihr höchft willtommene Stütze findet befanntlich diefe Auffasinng in berjenigen Entwicklungstheorie, welche neuerdings befonders durch Darwin in Aufnahme gekommen ift, auch wenn man fie in manchen Beziehungen anders als Darwin faffen mag (vgl. wieder die Abhandlung von R. Schmid). Diejenigen Gattungen von Organismen, welche ichon fo entwickelte Organe haben, find aus anderen hervorgegangen, welche fie fich im Berlauf der Zeit erft allmählich ausgestalteten. Dabei haben in den anfänglichen Organismen gemiffe Functionen, ju welchen ihre Bufammenfetzung fie trieb, felbft nach dem Gefet wirfender Urfachen dahin geführt, bag gemiffe dabei in Anfpruch genommene Theile ihres Leibes mehr und mehr zu besonderen Organen fich ausbildeten. Individuen mit ichon weiter ausgebildeten Organen haben im Rampf um's Dafein vor andern ihre Existenz behauptet und mit diesen Organen sich fortgepflanzt. Durch geschlechtliche Verbindung folcher Individuen ferner, welche beide ichon besonders glücklich und träftig organifirt waren, ift bei den Nachfommen die Organisation weiter gesteigert worden. So tommt es, daß jetzt in Folge von Bererbung 3. B. ichon ein fo ausgebildetes Auge auf einmal im Mutterleib entsteht. In Rurze hat bekanntlich Strauß diefe Theorie zur Begründung feines "Neuen Glaubens" dem Publicum vorgetragen.

Ganz unerklärlich bleibt dann für jenen Standpunkt wieder der Eintritt des Bewußtseins in die bis dahin bewußtlose, wenn auch schon mit Organismen ausgestattete Welt. Denn zwischen den unfinnlichen Borgängen und Functionen des bewußten Lebens und den schnlichen, sinnlich greifbaren und meßbaren Bewegungen der Materie besteht auch bei aller Wechselwirkung beider eine so specifische Ungleichartigkeit, daß ein besonnenes vernünstiges Denken nie hoffen wird, jene selbst aus dieser ableiten zu können. Auch die Thätigkeit einer von der Materie unterschiedenen Seele jedoch könnte man geneigt sein, noch ganz unter die Gesete eines gewissen Mechanissmus zu stellen sofern nämlich in nothwendigem Causalitätszusammenhang Empfindungen, Vorstellungen und Triebe durch Eindrücke

## Die Beweise für bas Dafein Gottes.

von außen wachgerufen werden und felbst aus einander hervorgehen und sich mit einander affociiren: wollen wir diesem Mechanismus gegenüber, der in gewissem Umfang allerdings statthat, eine Freiheit sür unsern Geist behaupten, so müssen wir wieder auf unser sittliches Selbstbewußtsein als solches uns stützen. — Mit der augeblichen teleologischen Beziehung der bewußtlosen Welt zur Menschheit steht es sür jene Anschauung ebenso wie mit der des unorganischen Daseins zum organischen: wie der Mensch jeden Falls (wenn auch seiner selbstbewußten Seele nach auf unerklärliche Beise) aus der vorher vorhandenen irdischen Natur hervorgieng, so sindet er in ihr auch Material für seinen Unterhalt vor und deshalb hat er sich bisher über sie ausgebreitet und wird sich über sie ausbreiten, so weit und so lang die dort wirkenden Kräfte es gestatten werden.

Zwecke aber treten nun erst und allein in der Thätigkeit bes Menschen felbst ein, weil nämlich eben er Objecte, durch welche fein Leben und Wohlfein erhalten und gefördert wird, fich vorstellt und vermöge diefer Borftellung die ihm zur Berfügung ftebenden Rräfte fo wirkfam werden läßt, daß der Erfolg davon das vorher schon in feiner Vorstellung enthaltene Object ift. Und — saaen wir von jenem Standpunkt aus — eben dies überträgt er nun unbefugterweise auch auf die Natur um ihn her: er meint, auch bier müffen die wirkenden Urfachen, wenn fie thatfächlich einen das Leben eines Organismus fördernden Erfolg haben, von einem vorstellenden Geiste darauf hingerichtet worden sein. Ferner bildet er fich ein, er felbst finde in der Natur nicht blog thatfächlich Material für fein eigen Leben, sondern jene fei durch einen höheren Billen angewiesen, diefem überhaupt zu dienen. Und wie bei ihm das hoffen mit dem Bunfchen fich zu verbinden pflegt, fo vertnupft feine Selbstliebe mit dem Bunfch, daß die Menschheit ohne Ende diefe herricherstellung einnehmen möge, die hoffnung, daß dies wirklich mit ihr geschehen muffe, mahrend er vielmehr erwarten bürfte, daß auch fie im Wechselspiel der allgemeinen mechanischen Rräfte der Welt einmal wieder untergehen werde.

Wir müffen zugeben: eine solche Auschauung hat innere Consequenz. Was wird die höchste und entscheidende Instanz sein, die wir ihr entgegenstellen können?

Theol. Stud. Jahrg. 1876.

4

Biedermann erflärt den Gegnern der Teleologie, in deren übrigens fehr wenig einführt: der Bereigenes Syftem er ftand müffe den Zweck im Naturproceß als Erfahrungsthatsache anerkennen, wenn er nicht - unverständig genug .- fich weigere, unter Erfahrungsthatsachen auch das zu verstehen, mas im Sinnmahrnehmbaren als Gefetz feiner Proceffe fich zu erfahren gebe. Dabei redet er - gemiß in einem gang edlen Gifer - von einer absoluten Albernheit in den Antworten der Materialiften, - von einer fnabenhaften Logik, welche den Rern aller ihrer Theorien ausmache und welche die endliche äußere Bermittlung und den un= endlichen innern Grund verwechsle. Er unterläßt aber, nachzuweisen, warum das Gefetz der mirkenden Urfachen famt den bleibenden eigentümlichen Urftoffen nicht genüge, das Gefetz und den innern Grund jener Broceffe zu bilden. 216 befondere Albernheit bezeichnet er hiebei das, daß ohne eine Teleologie aus dem Primitiven durch bie unendlichen vielen naturprocesse hindurch in jeder Gattung doch immer gleichartige Individuen als Resultat heraustommen follten. Aber die Materialisten werden fragen, warum denn im Anbetracht der Gleichartigkeit der in jene Proceffe eingehenden Stoffe und der darin wirkenden Kräfte jene Gleichartigkeit nicht mindeftens ebenso natürlich fein follte als eine werdende Berschiedenartigkeit: und fie werden behaupten, die wirkliche Berschiedenheit auch gerade unter den Gattungen neben der Gleichartigkeit felbst erft durch ihre Entwicklungstheorie erklärbar gemacht zu haben.

Mit vollem Rechte zwar wird man das einreden, daß man, wie Reiff fagt, überall nach einem zureichenden Grund fragen müffe, oder daß man, wie Pfleider er fagt, die Frage nach dem Woher ber Bhilosophie nicht verbieten dürfe. Denn einen zureichenden Grund dafür, daß die Urstoffe von Anfang an jenes eigenthümliche Wesen, jene Kräfte, jene Gesetz u. s. w. haben, und ferner dafür, daß die ganz neue organische Berbindung und das Bewußtsein hereingekommen ist, kennt jener Standpunkt schlechterdings nicht. Aber er wird hier dieselbe Antwort geben wie schon bei der kosmologischen Argumentation: jenes Fragen müsse doch irgendwo stillestehen; und wir können mit ihm vermöge der uns gegebenen Mittel nun einmal nicht weiter kommen, als daß thatsächlich jener Biel-

.

heit von Urstoffen mit ihrer nicht weiter erklärbaren Beziehung auf einander allen Vorgängen der Erfahrungswelt zu Grunde liege; denn eine teleologische Erflärung ihrer ursprünglichen Wechselbeziehung und ihrer darauf ruhenden steten Wechselwirtung scheitere eben an jenen oben angezeigten in der Erfahrung flar vorliegenden Schwierigkeiten. — Pfleiderer nennt als Frage, mit welcher alle Bhilosophie erst mahrhaft beginne, neben der nach dem Woher auch gleich die nach dem Wozu. Aber wenn man unter der Frage nach dem Bozu die Frage nach dem verstehen darf, zu mas etwas mit feinen Wirkungen fuhre, fo tommen mir mit ihr über die Realursachen und ihre Wirkungen nicht hinaus. Wenn unter dem Wozu vielmehr ichon ein Zwect verstanden merden foll, fo ift Pfleiderers Sat eine petitio principii: darnach vielmehr muß die Bhilosophie erft fragen, ob fie von einem "Bozu" in diefem Sinn irgendwo anders als bei menschlichen Thätigkeiten vernünftigermeise reden können. --Reiff will mit Unfchluß an Gate Ulrici's einen Grund dafür miffen, daß die vielen Rräfte nicht in einen Rrieg aller gegen alle gerathen, mährend fie als blinde Gewalten bies eigentlich müßten. Aber die Antwort wird wieder ähnlich lauten wie bei der tosmologijchen Deduction und der Frage, warum die Stoffe und Rräfte überhaupt unter fich zusammenhängen: man habe gar tein Recht, bei einer Bielheit und individuellen Berschiedenheit fofort auch ein Biderftreben aller gegen einander, das erft durch eine höhere Macht gezügelt werben müßte, und nicht vielmehr zugleich auch ichon eine positive innere Bechfelbeziehung und individuelle Bermandtschaft an= zunehmen; die zweite Annahme liege a priori fo nah wie die erste und werde nun durch die Erfahrung bestätigt.

Sehr kräftig erscheint der Einwand, daß ja nach jener Anschauung überall Zufall herrschen würde, was dem Denken, nämlich der durch's Denken gesorderten Nothwendigkeit schlechthin widerspräche. Aber in Wahrheit wird er nur ganz auf den vorigen hinauslaufen. Denn er kann, indem er gegen jenen Standpunkt sich richtet, unter päälig nicht wol das verstehen, daß etwas nicht durch Zweec bekimmt sei, und unter dem Mangel an Nothwendigkeit nicht das, daß dort im zeitlichen Berlauf der Vorgänge gar keine Nothwendigku walte. Denn dort wird ja einerseits die Zufälligkeit in diesem

4\*

Sinn gar nicht geleugnet, fondern ausdrücklich behauptet, zugleich aber erinnert, daß in diefem Berlauf die ftrengste Nothwendigkeit, möglich die des realen Caufalzufammenhanges überall herriche, jene Zufälligkeit alfo jener durch's Denken geforderten Rothmendigfeit gar nicht widerftreite. Der Einwand wird daber das "zufällig" wol nur in dem oben gezeigten Leibnit'sichen Sinn nehmen und das besagen können, daß die dem ganzen Berlauf ewig zu Grunde liegende Beschaffenheit und Bechselbeziehung ber Dinge auch anders fich denten ließe, fofern wir teinen Grund für ihr Sofein tennen, und daß fie infofern nicht nothmendig, fondern zufällig fei. Man tommt also damit nur wieder auf den Einwurf unferer Untenntnis des letten Grundes jurud. - Bon alten Zeiten ber und neuestens 3. 28. wieder von Reiff ift den materialistischen Atomisten der Vorhalt gemacht worden: fo gut wie aus jenen Atomen die Belt, tonnte aus einem Zusammenwürfeln von Buchftaben ein herrliches Gedicht, eine Ilas oder Douffee, hervorgehen. Rene fönnten vielleicht erwiedern : man tönne ihnen nicht einmal beweifen, daß das lettere abfolut unmöglich fei. Jedenfalls aber werden fie eutgegnen: die ifolirten Buchftaben des Alphabets verhalten fich nun einmal fo äußerlich zu einander, daß für viele taufend Buchftaben Milliarden von Combinationen möglich feien und daher bei jeuem Bufammenwürfeln unter Milliarden von Fällen nur ein einziges Mal (indes doch nicht niemals) jenes Gedicht heraus. fommen könnte; dagegen haben nun einmal jene Atome ichon vermöge ihres Befens jene Bechfelbeziehung, vermöge deren fie alls mählich bei ihren gegenwärtigen Berbindungen angefommen feien; und fie werden auch hier wiederholen : es fei mindestens vernünftiger, die Unmöglichfeit unferer Renntnis eines Grundes für jene Beschaffenheit derfelben anzuerkennen, als 3medbegriffe, deren Durchführung unmöglich fei, für einen folchen Grund auszugeben.

Ein Hauptmoment endlich in jener teleologischen Argumentation haben wir noch zu würdigen, den Gedanken nämlich, daß die Entwicklung der Welt zu höhern und höchsten Stufen sich fortbewege, d. h. zu Wesen, welche nicht bloß thatsächlich am Ende der bisherigen Entwicklung stehen und die Früchte der vorangegangenen Entwicklungen genießen, sondern welche vermöge ihres specifischen

`2

innern Charafters höhere zu nennen seien. Zu würdigen ift speciell unsere Ueberzeugung davon, daß dieser Charafter uns Menschen der ganzen übrigen Natur gegenüber zusomme. Ja hiemit — und eben erst hiemit werden wir zur Erkenntnis der letzten Gründe gelangen, vermöge deren wir mit sester, unverrückbarer Zuversicht an der Leleologie festhalten, so viel ihr auch in der Welt entgegenzustehen schen hiemit vom Gebiet der bloßen objectiven Weltbetrachtung ab und auf das unseres innern, sittlichen Lebens eingehen. Denn was sagen wir denn mit jenem Gedanken des "Höheren" und "Höchsten" und mit der Ueberzeugung von unserem eigenen höheren Wesen aus? Und woher haben wir Grund und Recht zu diesen Gedanken und Aussagen?

Jene Betrachtung, wie mir fie bisher verfolgten, gibt uns auf diefe Fragen durchaus noch keine genügende Antwort. Denn auch wenn ichon bemiefen und zugegeben wäre, daß mir Denichen nach ihr als Zweck und nicht bloß als letztes Product der Entwidlung anzusehen feien, bliebe die Frage, vermöge welches hohen innern Charafters wir zu diefer Ehre gelangt feien. Und fo lange jenes nicht zugegeben ift, liegt uns nur die Thatfache vor, daß mir in gewiffem Umfang die Disposition und Macht über die fogenannten niederen Creaturen befigen. Bir möchten etwa die Hoheit mit der bloßen Macht identificiren ; die Borftellung von unferer Hoheit aber müßte bann wol als eitle Einbildung zu Schanden werden, da ja die niederen Naturmächte fich uns doch immer wieder überlegen jeigen und die Menschheit vor einer fünftigen völligen Biederverichlingung durch fie gar nicht gesichert wäre. Ja wenn man mit dem Materialismus behauptet, daß eine andere als die mechanische Beltbetrachtung nicht bloß durch unsere bisherigen Gründe noch nicht bewiesen, sondern daß wirklich diese allein berechtigt fei, so wird es zu einer Bertehrtheit, überhaupt noch jene Stufen höhere ju nennen (wie 3. B. Strauß dennoch fort und fort thut). Ift dieje Theorie der blogen wirtenden Rräfte die einzig berechtigte, fo ift höheres nur da zu finden, wo ein größeres Quantum von Rraft ift. Nebenbei bemerkt, fteht dann ebenso, was das Recht betrifft, der Satz Spinozas fest: unamquamque rem tantum juris ex natura habere, quantum potentiae habet ad existendum et operandum <sup>1</sup>). — Ebenso verhält es sich mit dem Begriff des Bollkommenen. Man nennt die Wesen der höheren Stufen vollkommener. Aber wir haben dis jetzt noch gar keinen klaren Maßstab, nach welchem gemessen werden sollte, und jener Theorie gemäß könnte man nur etwa sagen: die Wesen seine um so vollkommener, je mehr sie vermöge ihrer Zusammensetzung oder auch ihrer Masse die Kraft haben, sich zu behaupten, auf andere einzuwirken, andere zu überwältigen.

Es ift ein anderer Sinn, in welchem ber Denich uns für ein höheres Befen gilt und fo gewiß allen Bertretern einer tieferen teleologischen Betrachtung. Wir nennen ihn fo vermöge eines ihm zukommenden inneren Werthes, nämlich eines Berthes ichlechthin, nicht etwa bloß eines relativen Werthes, fofern er für irgend etwas anderes nützlich mare. Diefe Werthidee aber ift eine fittliche 3dee, nur in fittlichem Gefühl erfaßbar, nur für ein hierauf ruhendes fie auf Grund davon, gewinnen Denken verständlich. Wir daß etwas schlechthin zu Erstrebendes unbedingt von uns gefordert ift. Berth hat nur das fittlich Gute als Gegenstand folcher unbedingter, im fittlichen Bewußtfein fich bezeugender. Forderung 2). Werth hat der Mensch, sofern er veranlaßt und bestimmt ist für's fittlich Gute, wie es in den unbedingten Forderungen und Zeugniffen des Gemiffeus fich uns tundgibt; persönlich hat jeder um fo höheren Berth, je mehr er in feiner Selbftbeftimmung und Gefinnung, an welche biefe Forderungen fich richten, durch fie fich bestimmen läßt und hiemit wirklich gut wird.

Hiemit find wir freilich auf einen Punkt zurückgegangen, welcher fich nicht logisch andemonstriren läßt, sondern für welchen auf innere Erfahrung und unmittelbare Gewißheit verwiesen werden muß. Nur sofern diese Erfahrung feststeht, kann unser Denken Weiteres in Betreff der Welt und Gottes folgern.

Bon hier aus aber ift nun jener Inhalt der göttlichen Zwectidee zu gewinnen, welcher, wie wir oben bemerkten, nimmermehr



<sup>1)</sup> Spinozae Opera ed. Paulus, Vol. 2, pag. 307 (Tract. polit.).

<sup>2)</sup> Bgl. Kant, Berke, herausg. von hartenstein, B. 7, S. 334 (Kritif der Urtheilsfraft).

bei Seite gelassen werden darf, wenn man Teleologie behauptet. Und von hier aus ergibt sich nun vor allem auch die Grundstütze für die Ueberzeugung von der Teleologie felbst oder davon, daß wir Menschen nicht bloß thatsächlich gewisse Mittel für unsere Unterhalt und unsere Selbstbethätigung in der unpersönlichen Natur um uns her finden, sondern daß diese wirklich für uns und unsern höchsten Zwecke teleologisch bestimmt sei, und zwar durch einen Sott, auf dessen ordnende und schöpferische Thätigkeit einestheils sie selbst, anderntheils wir mit unsern sittlichen Wesen zurückgeführt werden müssen. Und vermöge dieser Grundlage hält die Ueberzeugung auch da Stand, wo keine äußere Beobachtung und kein darauf beschränktes Denken mehr einen Zweckzusammenhang nachzuweisen vermag: sie hält Stand als sester und Denken ruhenden Fürwahrhalten.

In Betracht tommen hiebei unmittelbar mit einander jene Bürde des Menschen, vermöge deren er über diefe natürliche Welt fich ftellen darf, und die Aufgaben, welche ihm in ihr durch un= bedingte sittliche Forderung zugewiesen sind. Er hat das Recht, wirklich jene Mittel für fich zu gebrauchen, und er tann diefe Forderungen gar nicht anerkennen und fich ihnen hingeben ohne die Buverficht, daß durch dasselbe Unbedingte und Absolute, das in ihnen fich tundgebe, auch die uns Menschen in mechanischen Rräften fo unendlich überlegene Welt ichon im voraus für das uns oblie= gende fittliche Birten organifirt fei; unfer fittliches Bewußtfein, daß wir Zwede in ihr zu verfolgen haben, ift nicht möglich ohne das Bewußtsein von ihrer eigenen zweckmäßigen Anlage. Ausae= ichloffen ift endlich für das fittliche Bewußtfein unferer Burbe, Aufgaben und Zwecke der Gedanke daran, daß wir je wieder im Betrieb eines blogen Naturmechanismus untergeben follten.

Auch der relativ höhere Charakter und Werth, welchen wir den unpersönlichen organischen und animalischen Wessen beilegen, erhält erst von hier aus seinen richtigen Sinn und seine rechte Begründung. Er ergibt sich damit, daß das Leben überhaupt, das individualissirte, das mehr und mehr in sich concentrirte und sich auf sich selbst beziehende Leben nicht bloß Mittel für's freie sittliche Leben der Persönlichkeiten darbietet, sondern in der Entwicklung der Welt und zwar in einer Entwicklung, die bei ihrem Gesetztsein durch Gott und Getragensein durch seine Kraft zugleich Selbstentwicklung ift, die Vorstufe zu diesem höchsten Leben bildet. Haben wir sodann weiter eben von unserem sittlichen Bewußtsein aus die Idee einer göttlichen Liebe und Güte gewonnen, so sehen wir eine Vorstufe ihrer Offenbarung an uns in ihrer Offenbarung an der Thierwelt, sofern sie schon hier Geschöpfe, für welche vermöge einer gewissen Beziehung auf sich selbst ein Gesühl eigenen Wohlseins möglich ist, ein solches Wohlsein genießen und ihnen hiefür die anorganische und vegetabilische Ratur zum Mittel werden läßt.

So ift denn aus der objectiven Beobachtung der Weltvorgänge die Teleologie noch nicht zu beweisen, sondern es könnte sich noch fragen, ob wir nicht bei einem bloßen Zusammenhang wirkender Ursachen stehen bleiben müssen. Jene aber, der auch eine Aner= kennung dieses Zusammenhanges an sich keineswegs im Wege steht, drängt sich nothwendig auf, wenn wir mit jener Beobachtung eine ausse sittliche Selbstbewußtsein sich stückende Betrachtung verbinden, und von hier aus eröffnen sich dann wirklich alle die Folgerungen, welche unter der Boraussezung der Teleologie nach unserer voran= gegangenen Erörterung zu ziehen sind.

Doch wir haben von unferem fittlichen Wefen und Bewußtfein und von der Bedeutung, welche ihm überhaupt für die Ueberzeugung von Gott zukommt, nachher eigens und in weiterer Ausführung zu handeln. —

Ubsichtlich habe ich bei den bisherigen Fragen über die teleologische Argumentation die sogenannte historikotheologische noch bei Seite gelassen und mich auf die sogenannte physischeologische beschränkt. Dem hohen Werthe, welchen jene oder die teleologische Betrachtung des Waltens Gottes in der innern Geschichte der Menschheit hat, wird hiemit nichts entzogen. Sie wird umsomehr Erfolg haben, je mehr auch sie ihren Gegenstand im großen und ganzen auffaßt und darauf auch scheindar kleines zu beziehen weiß. Wie wunderbar schreitet erst hier vollends eine Entwicklung, die durch einzeln wirkende Kräfte, und zwar jest gar durch ein Wirken freier, willkürlich sich bewegender Individuen vermittelt ist, mit sicherem Schritte zu Zielen vorwärts, welche vielleicht von den

١

wenigsten ertannt, von den meiften bestritten maren und zu welchen teiner den Beg vorher zu bezeichnen vermocht hätte. Bie ift die Erreichung der Ziele auch da, wo Menschen mit Bewußtsein selbft ihnen zuftreben, boch immer von höheren Mächten abhängig, von einem Erftehen leitender Männer, die feine menschliche Erziehung und Bildung ju fchaffen, von einem Busammentreffen äußerer Umftände, die keine menschliche Klugheit zu berechnen vermag. Und wie weiß — namentlich an entscheidenden Wendepunkten der Beltgeschichte --- eine höhere Macht das Erforderliche gerade im rechten Moment zu gewähren und auch das scheinbar Zufälligste auf ihre 3mede hin zufammenzulenten. Allein von biefer Betrachtung gilt ja mm vollends vermöge ihres ganzes Inhaltes, daß fie erft haltbar wird durch und für das fittliche Bewußtfein. Alle Zwede muffen bier, wie einen höchften ethischen Endzwect, fo auch an fich ichon ethischen Werth haben. Und nur mer fittlichen Sinn, Berftändnis und unbedingte Werthschätzung dafür hegt, mird in der Anerkennung ber höchften Leitung auch trop der Widersprüche ausharren, die auch hier, ja hier zeitweis oft noch greller als auf dem naturgebiet, fich zu erheben scheinen.

## Sogenannte Geiftesbeweije nebft bem e consensu gentlum; Moralbeweis.

Sind ber kosmologische und teleologische Beweis vom Weltbewußtfein und seinem Inhalt ausgegangen, so möchte man daneben Argumentationen stellen, welche auf den ganzen Inhalt unseres Geistes sich stützen. Man könnte so verschiedene sogenannte Geistes= beweise versuchen — noch außer demjenigen, welcher wesentlich die sittliche Bestimmtheit unseres Geistes zu seiner Basis nimmt, und solche Versuche find wirklich gemacht worden. Wir haben sie in unsere Erörterung zu ziehen, unsere positive Aussührung wird jedoch nur auf den sogenannten moralischen Beweis hinauslaufen.

Reden wir von unferem Geist im allgemeinen, so gehört dahin auch der Geist der Menschheit im Großen so, wie er in ihrer geschichtlichen Entwicklung überall sich darlegt. Wir kommen hiemit auf den alten Beweis e consensu gentium. Unter den Reueren führt ihn auch 3. B. Biedermann ohne Bedenken ein: er ı

beweise die dem Menschengeist immanente Nothwendigkeit der Gottesidee überhaupt.

Allein wir müffen zugeben, daß diefer Beweis für sich noch tein sicheres Ergebnis erreicht.

Die erste, indes noch nicht die stärkste Einwendung ist die, daß man Bölker gefunden habe, welchen jene Joee ganz fehle. Es find wenigstens sehr starke Zweiscl an den hierauf bezüglichen Beobachtungen gerechtfertigt: denn sehr oft wenigstens hat sich herausgestellt, daß die Beobachter gar oberflächlich versuhren, daß auch dergleichen Bölker selbst aus einer bangen Scheu vor dem Göttlichen, welches sie ahnen und sich vorstellen, mit Ausferungen barüber gegen Fremde zurückhalten. Und jedenfalls stehen die Bölker, auf welche man sich berufen kann, auf der tiefsten Stufe der Menschlichkeit: Thatsache ist, daß der Fortschritt des menschlichen Geistes überall zur Anerkennung des Göttlichen und zur Ausgestaltung der Gottesidee führt.

Aber wird nicht ein weiterer Fortfchritt die Menschheit bierüber noch hinausführen? Ift nicht die Stufe, auf welcher sie Bötter und Einen Gott über fich fest, nur eine vorübergehende, wenn auch noch fo lang mährende Zwischenstufe ihrer noch uns endlich weitaussehenden Entwicklung? Bird nicht die Erkenntnis einzelner denkender Beifter, nach welchen der Gott über uns nur eine Projection unferes eigenen Innern ift, fünftig noch Gigentum der Menschheit werden und der Glaube an einen Gott als eine Illusion darftellen, fich ihr ähnlich wie der Glaube die Erde ausgespannten himmel, welcher der an einen über Wohnfitz Gottes oder ber Götter fein follte? Nur wenn wir im Befen unferes Beiftes unabmeisbare Antriebe und Gründe für jenen Glauben finden, tann jener Confens ber Bölfer für uns das Gewicht behaupten, welches ihm freilich jeder noch nicht von tiefen Zweifeln umftricte Sinn zuerfennen mird.

Wir treten so ein in unser inneres geistiges Leben und gehen im Inhalt unseres Selbstbewußtseins denjenigen Momenten nach, durch welche unser Denken auf einen Gott hingeleitet wird. Von denjenigen Erfahrungen aber, welche wir als schon gläubige, religiös gefinnte, zu Gott hinstrebende und der Gottesgemeinschaft

genießende Ehriften von Gott machen, sehen wir auch hier noch ab. Denn indem wir von den Beweisen handeln, welche neben unser unmittelbares Innewerden des Göttlichen treten, haben wir es nicht mit diesem selbst zu thun, sondern nur mit solchen Momenten, in welchen die Gottesidee oder Beziehung zu Gott noch nicht direct gesetzt ist, welche eben auf einen Gott zu schließen nöthigen und deren Berständnis erst dann für uns möglich wird, wenn wir den dem frommen Gemüth sich unmittelbar bezeugenden Gott anerkennen.

Da führt nun am umfassenditen Kahnis<sup>1</sup>) das "psycholologische Argument" oder "psychologische Beweise" als Gegenstand einer "Geistesphilosophie" ein, indem er zugleich das Denten, Fühlen und Wollen beizieht, mit welchem unser Geist sich auf ein Unendliches richte.

Bom Wollen oder vom sittlichen Leben und Selbstbewußtsein werden wir zuletzt reden, um eben ihm die höchste Bedeutung für die Frage nach der Nothwendigkeit der Anerkennung Gottes beizulegen; dort werden wir auch die hieher gehörigen Sätze von Kahnis erwähnen.

Das Fühlen aber ist meines Erachtens für eine Beweisbeduction, wie wir sie suchen, nicht geltend zu machen. Rahnis sagt (in der 2. Auflage), vom Streben des Gefühles nach höchster Seligkeit werde auf einen absolut Seligen geschlossen, und nennt dies den äfthetischen Beweis; durch die Menschheit, sagt er, gehe das Bewußtsein, daß das Ibeal der Seligkeit, welches unser sühlender Geist hege, nur in Gott Wahrheit und Wirklichkeit sei. Allein ein wirkliches Recht, von jenem Streben aus einen solchen Schluß zu ziehen, wird von Kahnis nicht nachgewiesen, noch ist es überhaupt ersichtlich. Besser beruft sich Rahnis in der 1. Auflage darauf, daß der Mensch, welcher fühlend nach unendlichem Glück ftrebe, seine Ruhe nur in Gott finde. Allein dies ist Sache der specisisch religiösen Ersahrung, des unmittelbaren religiösen Innewerdens: wir bewegen uns dabei nicht mehr in den von ander-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 1. Aufl., Bb. I, S. 168 f. 136 ff.; Bb. II, S. 33 f.; 2. Aufl., Bb. I, S. 126 ff.

weitigen Momenten ausgehenden Argumentationen. Nur dasjenige fittliche Gefühl, in welchem das Innewerden Gottes felbst noch nicht ummittelbar mitgesetzt ist, kann hier beigezogen werden; daraus ift dann aber kein besonderer Beweis zu machen, sondern es gehört in den sogenannten Moralbeweis.

Was die denkende und erkennende Thätigkeit unseres Geistes anbelangt, so möchte man (vgl. besonders Reiff) etwa so von ihr aus argumentiren, daß man von ihren Anlagen, Normen und Leistungen auf einen göttlichen Urheber und Ordner schließt. Bestimmter müßte die Argumentation darauf hin sich richten, daß diese vermöge ihres eigentümlichen Charalters und Wesens nicht die Producte einer bloßen Naturfraft, aus welcher die Menschheit im allgemeinen Verlauf der natürlichen Weltentwicklung hervorgegangen wäre, sondern nur das Werk einer über uns und der Natur stehenden absoluten Geistes sein können.

Aber wenn wir hiefür auf die in unferm Geift liegenden Dentgesetze uns berufen, so würde sich erst noch fragen, ob diese wirklich einen so eigentümlichen und hohen Charakter und Werth haben, — ob nicht unser in allgemeinen Kategorien, Urtheilen, Begriffen, Schlüssen u. s. w. sich bewegendes Denken vielleicht nur die Sache eines psychischen Mechanismus sei, welcher mit den auch bei Thieren vorkommenden Verbindungen und Spielen von Vorstellungen wesent= lich auf Einer Linie stehe.

Die Antwort hierauf hängt bavon ab, ob wir mit diesem unserm Denken die Wirklichkeit der Dinge erfassen, uns aneignen, festhalten, ob wir mit unserm Denken, indem es sich über das bloß Sinnliche erhebt und den aus Sinneseindrücken gewonnenen Stoff gestaltet, zu einer wahrhaften Erkenntnis gelangen. Wenn wir dessen gewiß sein dürften, so möchten wir ja wohl sagen: über dem Subject und seinem geistigen Organismus und über der objectiven Welt, die in den sinnlichen Eindrücken auf uns wirke, müsse ein Höchreres und höchstes stehen, das beide auf einander hin geordnet habe, und nicht aus der dem menschlichen Leben vorangegangenen sinnlichen Welt, sondern aus diesem höcheren müsse auch unser denkender Geist seihen Ursprung herleiten. Uber ehe wir eine solche Folgerung ziehen und prüfen, müßte erst jene Gewißheit seitgestellt

fein. Descartes glaubte bekanntlich umgetehrt für fie ichon des Blaubens an einen Bott zu bedürfen, durch welchen die Wahrheit wieres Erkennens gemährleistet fei. Berden wir fie feststellen tonnen durch eine bloße Untersuchung unferes Deutens und Bor-Bir dürfen die ertenntnistheoretifchen Fragen, die zum ftellens? 3weifel an allem Biffen vom Objectiven führen tonnten, nicht vermöge einer freilich weit verbreiteten Rritiflosigkeit oder aus Bequemlichleit oder in der Hingabe an gewohnheitsmäßige Boraussehungen Am leichteften hebt darüber wol das Bedürfnis des abschneiden. praktischen Lebens hinweg. Und find es nun nicht vielleicht in der That erft prattijche Antriebe, welche hier als lette Inftanz für uns entscheiden müssen? Nämlich nicht ein bloßes praktisches Bedürfnis, deffen Berechtigung felbft wieder unficher mare, wol aber ein tiefes fittliches Bewußtfein davon, daß die Belt, wie mir fie vorftellen und denten, uns als Gebiet des fittlichen Wirkens zugemiefen fei und deshalb nicht bloße Täufchung für uns fein tonne, und daß eben auch zum denkenden Erkennen der Welt eine unbedingte sttliche Aufforderung an uns ergehe? Gilt nicht auch hier ber Sat 3. 5. Fichte's 1): "Aus dem Gemiffen allein ftammt die Bahrheit "? Dann aber muß ja schon für jene Deduction aus unferm Beift als dentendem auf das fittliche Bewuftfein zurüctgegangen werden, und von diesem aus mird ein fürzerer, directer Beg zur Gottesidee sich uns darbieten. Wir brauchen die ange= regten Fragen hier nicht weiter zu verfolgen. Reines Falls tann jene Deduction für fich als genügend und ficher gelten 2).

Bir wiffen ferner einen Inhalt unseres Denkens und Erkennens, den wir für höher achten als jene objective finnliche Welt und Natur. Dahin gehören unsere fittlichen Iveen und dahin nun eben unsere Gottesidee selbst. Mit jenen nun und mit der Frage nach ihrem Ursprung kommen wir sofort wieder auf unser stittliches Bewußtsein, dessen Inhalt und Boraussetzung wir beim Moralbeweis zu

<sup>1)</sup> Die Bestimmung bes Menschen; Werke, Bb. II, S. 255.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Frage über unsern Glauben an die Realität der Welt habe ich in der oben angedeuteten Weise weiter erörtert schon in meiner Schrift: Der Glaube, sein Wesen u. s. w. 1859, S. 161 ff.

erörtern haben. Im Betreff der Gottesidee aber erhebt fich hier, wo wir vom Geist als denkendem reden, die Frage, ob ihr In= halt ein folcher ist, daß wir schon von ihrem Vorhandensein in unserm Geist aus auf die Wirklichkeit eines Gottes, von dem sie allein in uns herstammen könne, zu schließen genöthigt sind, oder daß, wie wir ebendasselbe anders ausdrücken möchten, ihre Ent= stehung und Gestaltung in unserm Vorstellen und Denken nur durch das Wirken eines wirklichen Gottes auf uns und in uns sich erklären läßt.

Wir stehen hiemit bei derjenigen Argumentation, welche, wie wir bei der Darstellung des ontologischen Beweises bemerkten, Descartes in feinen Meditationes vor der eigentlich ontologischen porgetragen und als eine aposteriorische bezeichnet hat. Rach Des= cartes nämlich könnte die Gottesidee, wenn fie blog ein fubjectives Gebilde meines Geiftes wäre, nicht mehr pofitiven Inhalt oder Realität haben als mein eigener Geift. Sie hat aber un= endlich mehr, ba ich felbst endlich bin, sie aber die 3dee eines unendlichen, ewigen, allmächtigen, allmiffenden Wefens ift. Зф muß daher aus ihrer Griftenz in mir die mirkliche Griftenz eines Gottes als ihres Urhebers und Urbildes folgern. 3ch murde auch gar nicht merten, daß mir etwas fehle oder daß ich unvolltommen fei, wenn ich nicht die Idee eines volltommeneren Wefens in mir trüge, die ich aus dem angegebenen Grund eben nicht felbft mir entworfen haben tann. - Gben diefe Argumentation hat Bfleiberer wieder aufgenommen, und wefentlich diefelben Grundgedanten finden fich bei Reiff. noch fürzer glaubte Soltmann in einer Abhandlung der protestantischen Kirchenzeitung (1874, S. 551) baraus, daß wir den Begriff des Unendlichen haben, auf ein mirtliches Unendliches ichließen zu können. "Begriffe", jagt er, "werden burch Unterscheidungen gewonnen; gabe es nun nur Endliches von Endlichem zu unterscheiden, fo märe der Gedanke des Unendlichen fo wenig jemals zu erschwingen gemesen, als der Begriff bes Lichtes, mofern es nur einzelne Farben, nicht auch Macht gabe."

Aber werden solche Folgerungen einer verständigen Kritik Stand halten ?

Bor allem ift der Begriff des Unendlichen, mit dem man

62

## Die Beweise für das Dasein Gottes.

٩

fo gern bei Ausfagen über Gott operirt, an fich ein nur nega= tiver und in feiner Negativität unbestimmter und leerer, ber dann freilich vielfach sich deuten und wenden läßt. Auf eine gemiffe Borstellung von Unendlichem tann ichon gerade die Betrachtung der endlichen, finnlichen Dinge felbft uns führen, ohne daß wir barum ein Unenbliches, welches über dem Endlichen ftände, ftatuiren bürften. Denn jedes diefer Dinge ift zwar begrenzt, aber eben durch das Begrenzende werden wir ja immer wieder über das dadurch Begrenzte hinausgeführt, ohne eine lette Grenze uns vorstellen zu können. Ebenso hat jede Kraft und Eigenschaft, die mir in der Erfahrung vorfinden, ein gemiffes begrenztes Mag, mit deffen Begrenzung für uns eben auch die Möglichkeit und der Antrieb gegeben ift, weiter und weiter zu höheren Maßen fortzuschreiten, ohne ein Ende hievon abzusehen. Gewinnen wir vielleicht nicht blog von bier aus die Borftellung einer End= losigkeit, die wir nun unberechtigertweife zu etwas positivem machen und hypoftafiren ? 1) - Bei Soltmanns Urgumentationsweife tonnte man versucht fein, etwa auch zu fchliegen, daß es ein nichts geben muffe, weil wir fonft den Begriff eines Etwas uns nicht bilden könnten. Statt deffen genügt hiefür ichon die Erfahrung und Borftellung von einem relativ Nichtseienden. Bird nicht ebenso für die Eutstehung unferer Borftellung von einem Unendlichen die Erfahrung und Vorstellung von der blogen Relativität oder dem relativen Nichtfein und fteten Ueberschrittenwerden der einzelnen Grenzen genügen?

Schon Descartes hat freilich fein infinitum, das schlechthin keine Grenzen habe, von einem bloßen indefinitum nachdrücklich unterscheiden wollen, sich gegen die Möglichkeit verwahrt, daß wir die Idee der unendlichen Prädicate Gottes durch bloße Steigerung unserer endlichen Eigenschaften gewännen, und in Betreff der Idee der göttlichen Bollkommenheiten darauf verwiesen, daß diese in uns auch nicht einmal potenziell liegen, da z. B. unsere Erkenntnis nie actu unendlich, sondern immer noch eines Zuwachses fähig bleiben werbe.

63

Bgl. was neuerdings auch Pfleiderer über den Gebrauch des Begriffes des Unendlichen bemerkt hat: Jahrb. für prot. Theologie 1875, S. 71.

Uber vermögen mir mirtlich einen beftimmten pofitiven Begriff bes Unendlichen und Bolltommenen uns zu bilden? und find wir berechtigt, mit unfern unzulänglichen Borftellungen und Begriffen von Gott als volltommenem zu reden, wofern wir nicht erft durch Argumente anderer Art und durch unfere religiöfe Erfahrung berechtigt und genöthigt find, die Griftenz eines unfere Fassungefraft überragenden Gottes anzuerkennen? Die ethische Bollfommenheit, für welche wir allein einen beftimmten Maßftab haben in der unbedingten sittlichen Forderung, müffen mir hier außer Betracht laffen : denn über fie tonnten mir mieder nur von den Erfahrungen des fittlichen Selbstbewußtfeins aus denten und reben, von welchen wir hier noch abzusehen haben. Werden wir aber 3. B. nicht, um die Idee unendlicher Macht zu gewinnen, nur unfere aus dem endlichen Dafein ftammende Vorstellung von Rraft ins unbeftimmt Grenzenlofe fteigern, ohne das Ergebnis bievon auf einen bestimmten Begriff und Ausdruck bringen zu tönnen?

Man möchte vielleicht meinen, der positive Begriff sei ge= wonnen, indem mir den Eigenschaften ein "MU" vorfeten oder von Allmacht, Allgegenwart u. f. w. reden; eine ichlechthinige Allheit und Allmacht u. f. w. biete fich uns weder in unferer objectiven Erfahrung noch in unferm endlichen Geiste bar; eine 3dee davon tonne doch nur von einem wirklichen Gott herrühren. Allein wenn wir teine befferen Gründe für die Annahme eines Gottes haben. tann leicht entgegnet werden : unfere finnliche Erfahrung zusammen mit dem Mechanismus unferes abstrahirenden und zufammenfaffenden Denkens bringe uns zunächft dazu, Gemeinbegriffe von allen gleich= artigen Dingen, allen Thieren, allen Pflanzen u. f. m. uns zu bilden, ohne daß darum die Allheit diefer Dinge felbft auf uns gewirkt oder ein Gott zu folchen Gattungsbegriffen uns verholfen haben müßte; von bier aus fchreite ebendasfelbe Denten zu dem Begriff eines Alls der Dinge überhaupt fort, indem auch diefer nur durch Abftraction zuftande tomme, ein bloges Abftractum bleibe und keinen höhern Urfprung habe; endlich bilden mir uns die Borftellung einer Allmacht, Allgegenwart u. f. w. dadurch, daß wir eine Rraft, die wie in's Unbeftimmte gesteigert, und ein Sein, das wir in's unbestimmte ausgedehnt haben, zu itenem Universum in Beziehung setzen: ihrem Wesen nach aber verbleibe diesen Eigenschaften auch so ihre Unbestimmtheit und Herkunst aus dem Endlichen.

Rach dem allem verzichten wir barauf, das Dentvermögen und ben Dentgehalt unferes Geiftes für fich jur Grundlage eines Beweises für's Sein Gottes zu machen. Bir tonnen Gequer, welche die Gottesidee zu einem Erzeugnis bloger Abstraction machen, auch nicht fo fiegesgewiß, wie Bfleiderer thut, zur Erklärung davon berausfordern, "wie diefe unendliche Macht, die das Denken ift. diefes Sinausgeben über die Einzelheit und Endlichkeit, diefe in der Ertenninis des Endlichen als endlichen ichon vollzogene Uebermindung der Schranke der Endlichkeit, - wie diese Macht in die Ratur habe hereintreten können". Denn (auch wenn wir von dem übertriebenen, an Begel'iche Bhrafen erinneruden Ausbrud "unendliche Macht" abfehen) die Gegner dürften von uns zuerft die Antwort auf jene Fragen verlangen, ob bas vermeintliche Ueberminden des Endlichen nicht ein eitles Hinausfahren in's Unbeftimmte fei und ob wir auch nur im Gebiete des Endlichen felbft mittelft unferer allgemeinen Denktategorien und Begriffe eine wahrhafte Ertenntnis der Dinge gewinnen. Db und weshalb wir deffen fo gewiß fein bürfen, erörtert Bfleiderer nicht. - Unders allerdings wird es fich mit ber Zurückbeziehung unferes Geiftes als denkenden auf Gott als den allweisen, schöpferischen und ordnenden Geist verhalten, wenn wir unfere Ueberzeugung von Gott durch weitere Reflexion auf ben Inhalt unferes Geistes, nämlich speciell auf bas Ethifche, fester begründet haben, und vor allem unmittelbar in religiöser Erfahrung ihrer gewiß geworden find. Da dürfen wir dann eben in ihm auch den Geift erkennen, der, wie wir oben fagten, unfern Geift zum mahren Auffaffen der natur wie zum Birten auf fie mit ihr zusammen organifirt hat, und im Hinausftreben unferes dentenden Geiftes über das Endliche nicht bloß einen Trieb leerer Abstraction, fondern die Richtung auf ein Absolutes, das den reichften, vollkommenen Inhalt hat, ob auch die adäquaten Borftellungs- und Begriffsformen dafür uns fehlen.

Schon auf die ethische Seite unseres Geistes werden wir end-Theol. Stud. 3ahrg. 1876. 5

lich auch durch denjenigen Beweis weiter geführt, welchen Bieder= mann aus dem Sein des menschlichen 3ch führen und ontolo= Das 3ch, fagt Biebermann mit aischen Beweis nennen will. Recht, fei eine Synthefis von Natur und Geift, welche aus der Bafis der Natur hervorgehe und deren Grund doch nicht die Natur als folche fei, welche alfo Geift als Urgrund der Natur und unferes Beiftes voraussetze. Uber haben mir bas specifische Befen unferes Geiftes im Unterschied von der natur, fo lange wir es nicht vor allem als ethisches erfassen, und haben mir nicht namentlich hierin erft bie ftärtite und höchfte Inftanz gegen die materialiftische Erflärung des Beifteslebens, welche nach Biedermann der Gipfel von alberner Speculation ift? Ueberdies hat Biedermann felbst bestimmter eben die sittliche Stellung des 3ch bei seinem sogenannten ontologischen Beweis im Auge, indem er weiterhin fagt: derfelbe gebe vom Sein des 3ch aus, welches die physische Welt zur Borausfetung feiner Selbstbethätigung als Subject der moralifchen Beltordnung habe; der Begriff des absoluten Geiftes fasse bier das absolute geiftige Princip ber naturwelt und das zwecksende und zweckerfüllende der moralischen Belt in fich zusammen.

Eigens mit Bezug auf fein ethisches Befen alfo haben wir jetzt den menschlichen Geift noch zu betrachten und von da aus unfere Folgerungen ju ziehen. Erft in unferem fittlichen Selbstbewußtfein, d. h. erft im Bewußtfein unferes Billens, unferer Frei= heit, der uns gesetzten Zwecke und ber an uns ergehenden Anforde= rungen, werden wir unferes Unterschieds von der natur, die uns umgibt und der auch eine Seite unferes Dafeins zugehört, und unferer Erhabenheit über fie ganz und ficher uns bewußt. Absehend von diefem Selbstbewußtsein tonnten mir ferner fragen, ob denn überhaupt etwas unumftößliche Gewißheit für uns habe: in ihm aber, nämlich in den Bemiffensforderungen und Gemiffenszeugniffen, vernehmen mir Ausfagen, welche den Anfpruch auf unbedingte Geltung in fich felbft tragen und gegen alle Sinnesvorfpiegelungen und alle Zweifel, Rafonnements und Sophismen behaupten. Auch von jenem cartefianischen cogito ergo sum können wir noch weiter zurückgeben auf bas Ethifche in unferm Denten oder Bewußtfein : indem ich mich von allen den mir zweifelhaft gewordenen Objecten auf mich

felbit zurückziehe und bei mir felbit ftehen bleibe, finde ich mich felbit denfend, zweifelnd, nach Bahrheit suchend; aber in diefem Denten und Suchen bin ich begriffen, weil ich mich felbst dazu bestimme, weil ich will und weil ich in meinem fittlichen Bewußtfein mich au folchem Dachdenken über die Wahrheit aufgefordert und verpflich. Endlich erhebt fich mit den Anforderungen und Boftutet finde. laten bes Gemiffens unmittelbar ichon eine 3dee von unbedinatem für uns. Denn beim Zusammenhang der natürlichen Dinge miffen wir zwar, daß, fofern das eine eriftire, nothwendig auch das anbere fei, blieben aber noch ungewiß, ob mir in der Reihe des Bebingenden, bas felbst wieder bedingt ift, auf ein Unbedingtes zurüct. geben müffen. Und unfere Denfgefete befagen uns, daß mir, menn wir geordnet denten oder einen festen Bufammenhang des Dentens und Ertennens geminnen wollen, in diefer beftimmten Beife denten müffen; man könnte aber fragen, ob wir denn wirklich überhaupt benten müffen. Dagegen haben wir in den fittlichen Forderungen für unfer Berhalten ein Unbedingtes, und ebenso in der fittlichen Weltordnung, welche wir vermöge eben desfelben fittlichen Bewußtseins werden statuiren muffen. So unmittelbar hängt mit unferem fittlichen Selbstbewußtfein und Wefen die Anerkennung von etwas Unbedingtem zufammen und liegt demnach auch bie Frage vor, ob von hier aus auf ein über uns stehendes Subject, welchem Unbedingtheit zutomme, zu schließen fei. Denn eine Frage ift dies boch auch hier noch: die Berbindung nämlich, in welche wir das Gefetz des Gemiffens mit Gott fetzen, darf doch nicht ohne weis teres, wie Rahnis (1. Aufl., Bb. I, S. 137) will, eine unvermittelte Thatfache des Bewußtfeins genannt werden; fondern es gibt fittliche Subjecte, welche bei ernftem Bewußtfein des Sittengefetes fich deffen, daß es von Gott ftamme, boch noch nicht bewußt find, fondern erft von jenem aus auf die Anerkennung eines Gottes hinzuführen fein werden 1). Eben bamit hat der fogenminte Doralbeweis zu thun.

5\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dagegen, daß man den moralischen Beweis in eine Denkfolgerung aus dem Gesetz auf den Gesetzgeber setze, wendet Rahnis ein, daß jener Beweis dann zu einer bloßen Modification des tosmologischen würde. Aber zu einer Modification des tosmologischen wird, wenn man diesen so weit faßt, allerdings jeder, auch der teleologische, welcher von der teleologischen

Die einzelnen Momente bes Beweises, namentlich die Argumente eines Sittengefetes und einer fittlichen Beltordnung, beren Existenz theils als Thatsache behauptet, theils postulirt wird, find von Alters her ohne ftrenge Ordnung und Deduction aufgeführt worben ; fo hebt befonders auch Melanchthon verschiedene Buntte aus, aber ohne eine inftematische und, icharfe Erörterung. Ganz eigentümlich hat Rant den Beweis gestaltet, indem er einen Gott poftulirt, um der Tugend, welche nicht die Glüchfeligkeit fich zum Rmed feten, fondern nur durch bie Bflicht fich beftimmen laffen burfe, bie Gludfeligteit zu fichern, welche ihr gebure und nur burch einen göttlichen Ordner der Dinge ihr zu Theil werden tonne. Wir tonnen nicht dies zur wesentlichen Bafis unferer Deduction machen; der Sinweis aber auf die hohe, ja in ihrer Art einzige Bedeutung, welche die praktische Bernunft oder das fittliche Bewußtfein für die Anertennung Gottes hat, bleibt Rants Berdienft. Unter den Neueren find namentlich die Beiträge anzuführen, welche Bfleiderer und Reiff für diefe Argumentation geben, und besonders die Geftalt, in welcher Ritici (a. a. D. 286. III, S. 186 ff.) mit Anfchluß an Rant und in einer gegen ihn geubten Rritit den moralischen Beweis faßt, wenn er gleich darin blog eines ber hauptmomente aufnimmt, die meines Erachtens festzuhalten find, nämlich bloß das Berhältnis des fittlichen Geiftes und feiner 3wede jur natur.

Es gilt, die Momente gerade diese Beweises klar zusammenzufassen und in ihrer Kraft an's Licht zu stellen. Weshalb wir ihm besonders Gewicht beilegen, ja erst im Zusammenhang mit ihm den andern Argumentationen ihre Bedeutung zuerkennen, ist durch das oben Gesagte im voraus angedeutet. Und er ist nament= lich den verschiedenen atheistischen Richtungen der Gegenwart entgegenzuhalten. Die Thatsachen des Bewußtseins, auf welchen er ruht, sind die unerschütterliche Gegenwehr gegen einen Naturalismus und Materialismus, für welchen mit dem Göttlichen das Ideale überhaupt dahinsinkt. Und eine ernste Besinnung über die Confequenzen und Prämissen bieser Thatsachen muß auch über einen solchen angeblich idealen Standpunkt hinausführen, auf welchem

Ordnung auf ihren Urheber fchließt. Er darf eben, wenn er neben andere gestellt wird, nicht fo weit gefaßt werden.

man in ftolzem Bewußtsein eigener Autonomie der Anerkennung eines Gottes nicht zu bedürfen meint.

Wir haben zunächst den Inhalt des sittlichen Bewußtseins, woraus wir argumentiren, für sich darzulegen.

Zugleich und unabtrennbar von einander kommt ba in Betracht unfer Bewußtsein des Gesetses und unser Bewußtsein der eigenen Freiheit, wie denn auch die theologische Argumentation auf dieses so gut als auf jenes sich wird stützen müssen.

Jenes Gesetz ist in der Form seines Auftretens wie in seinem Inhalt durchaus eigentümlich geartet und ruft sofort die Frage nach seinem Woher? und Wozu? wach.

Es führt für uns den Eindruck höchster Burde mit fich und erzeugt hiemit das Gefühl der Ehrfurcht, während dem Naturgebiet alle derartigen Eindrücke und Stimmungen fremd find, außer soweit etwa in unfere Betrachtung des Ratürlichen schon Ergebniffe des fittlich - religiöfen Bewußtfeins hereinwirten. Mit den fittlichen Ideen tonnen nur fittliche Berfoulichteiten Gegenftand eines folchen Chrfurchtsgefühles für uns werden. Entfprechend ber Burde des Sittengefetes drängt fich unferm fittlichen Bemußtfein auch die Ueberzeugung auf, daß alle die natürlichen Dinge, Triebe und Rräfte famt den ihnen inwohnenden Geseten ihm untergeordnet seien oder seiner Berwirklichung in der Welt dienstbar werden müffen. Und bennoch wird der Mensch gerade durch dieses Befet, deffen Forderungen er als unbedingt vernimmt, nicht mit Rothwendigkeit beftimmt. Mit dem Bewußtsein von ihm hat er vielmehr bas Bewußtfein, daß er ihm auch widerftreben tonne und frei nach ihm fich bestimmen folle. Wiederum aber verbindet fich gerade auch mit einem solchen Widerftrebe neine Ahnung und mit einem offenen Gemiffen und flaren, fittlichen Bewußtfein eine fefte Ueberzengung davon, daß dem durch's Gefetz geforderten Guten fein Sieg in der Menschheit trots alles Widerstrebens Einzelner gesichert, und weiter davon, daß durch unfere Hingabe oder unfer Biderftreben unfer ganzes wahres Wohl bedingt fei.

Sanz eigenartig ift nicht minder der Grundinhalt der Forderungen. Wir sehen in der Thierwelt, die wir etwa mit ihren Gesehen den Menschen vergleichen möchten, alle einzelnen Individuen einfach benjenigen natürlichen Trieben folgen, welche auf ihr eigenes ngtürliches Wohlfein, ihre Selbsterhaltung, ihren Genuß hingerichtet find, und zur Befriedigung derfelben alle ihre natürliche Rraft an-Dies ift das allgemeine Gefetz, welches für fie gilt; wenden. und wenn wir bei ihnen überhaupt von einem Recht reden dürften, fo bürften wir mit jenem früher angeführten fpinozistischen Borte von ihnen fagen, daß ihr Recht fo weit reiche als ihre Rraft. Dafür, baf tein Individuum übergewaltig werde, ift ichon burch die natürliche Zusammenordnung der Individuen und das natürliche Maß ihrer Rräfte geforgt; Selbstbeschräntung wird teinem zugemuthet. So tommen wir von ben Analogien der Natur aus auf feine 3dee bavon, baß für den Menschen etwas anderes gelten follte. Auch fein Denten, Begriffebilden u. f. w. würde darin noch nichts ändern: wir tämen hiemit nur etwa dazu, daß wir die allgemeinen natürlichen Verhältniffe überblicken und hiernach uns Regeln bildeten, wornach wir unferen felbstifchen Grundtrieb noch beffer befriedigen könnten und eben in diefem Intereffe einzelnen, nicht burchfetbaren Begehrungen Ginhalt zu thun hätten. Ja nicht einmal ein Gefetz ber Gattung, dem wir in folchem felbstischen Intereffe uns fügen mußten, wäre nach den oben ermähnten neueren Darwin'ichen Naturtheorien anzuertennen: denn hätten wir nicht, wenn wir fonderliche Rraftausrüftung für den Rampf um's Dafein in uns fühlten, die Aussicht, die Schranken ber bisherigen Gattung zu durchbrechen und Anfänger einer neuen fogenannten höheren zu werden? Dies find die richtigen Confequenzen derjenigen Unschauung, zu beren Bertreter z. B. Strauf fich gemacht hat; bei ihr haben die Normen, nach welcher dann doch er unfer Leben geordnet haben will, gar feinen Grund. Statt deffen nun ift für unfer Gemiffen das Gemiffeste das Sittengefet mit feiner Forderung ber Liebe, die mit allem, was fie hat und vermag, un= eigennützig dem Nachsten sich hingibt und mittheilt, fein Wohl fich zum 3med fest, die natürlichen Triebe dämpft, unterordnet, verleugnet !

Und eben mit diesem Bewußtsein des Gesetzes ist nun also das Bewußtsein der Selbstbestimmung, der Freiheit, für uns gesetzt. In jenen Naturmechanismus hinein, in welchem auch wir mit unfern finnlichen Trieben wurzelnt, und uns bewegen, tritt die Macht des Willens, an welchen die stitlichen Anforderungen ergehen

und welcher in der Gemeinschaft der Liebe mit den andern Berfönlichkeiten feine Bestimmung erfüllt. Jene Triebe regen fich nach Naturgesetten; aber indem fie Gegenstand unferes Selbstbewußtfeins werden und in ihm zugleich bie fittlichen Ideen lebendig find, vermögen wir jene biefen gegenüber zum Stillftand zu bringen und dann einestheils ganz zurückzuhalten und zu dämpfen, anderntheils fo zu befriedigen, wie es fittlichen Zwecken entspricht. In der Natur für sich haben wir nichts analoges: verschiedene physische Triebe mögen bier in einem Individuum zumal fich erheben, aber dann fiegt einfach derjenige unter ihnen, welcher jedesmal ber ftärtste ift, mit der Nothwendigfeit des Naturgesetes. Jene Forberungen und Ideen ferner mirten felbft nicht etwa übermältigend auf unfern Willen. Es verhält fich auch nicht fo bei ihnen, daß ein ihnen entsprechender fittlicher Trieb durch feine übermiegende Stärke jene natürlichen Triebe bewältigte und mit Nothwendigteit dem Billen die Richtung gabe. Sondern fo wenig ohne einen fräftigen inneren sittlichen Trieb ein sittliches handeln möglich ift, fo ift mit jenem doch für uns zunächft nur die Möglichkeit und Rraft gegeben, ihm zu folgen, mährend wir zugleich noch die Möglichkeit des Widerstrebens haben. Eben darin missen mir uns frei. Ja in fo fern haben wir Freiheit auch jenem Unbedingten gegenüber. für die Frage nach Gottes Sein und Wefen wird unfer Bewußtfein hievon nicht weniger Bedeutung haben, als unfer Bewußtfein des über uns ftehenden Gefetes und der über uns herrschenden Beltordnung, wovon die herkömmlichen Formen des Moralbeweises allein zu handeln pflegen (vgl. indes Reiff).

Bisher haben wir das sittliche Selbstbewußtsein betrachtet, wie es für sich selbst die unbedingten Forderungen vernimmt. Aber es ist eine objective natürliche Welt, innerhalb deren ihm hiedurch Aufgaben gestellt oder Zwecke gesetzt werden und deren Bestandtheile wir als Mittel für unser sittliches Wirken zu benutzen haben. Ja in jener unbedingten Geltung und Hoheit des Sittlichen liegt für uns die Gewißheit, daß diese Welt ganz und durchweg für die Realissrung des sittlichen in ihr bestimmt, daß die Verwirklichung und Darstellung eines Reiches der durchsttlichten und hiedurch mit einander geeinten Persönlichkeiten der höchste Zweck der Welt selbst

fei. So hat der fittliche Geift des Menschen mit dem Bewußtfein feiner unbedingten Verpflichtung zugleich das Bewußtfein feines Werthes ber gefamten Ratur gegenüber. Und boch ift das Material, in welchem wir hier zu arbeiten haben, nur in äußerst beschränktem Umfang von unferer eigenen Berfügung abhängig, welche hiebei durch den an die Naturgefete gebundenen Bufammenhang zwischen unfern phyfis feben Rräften und ber uns umgebenden natur bedingt ift. Wir fteben Naturmächten gegenüber, vor welchen unfere Rräfte unendlich flein erscheinen und welche unfer fittliches Birten, wie wir beim teleologischen Beweis betennen mußten, ju hemmen, ja gar ju erdrücken brohen. Da befagt uns jene Gewißheit, daß der endliche Geift und die Natur anderswoher auf jenen Endzwech hin ficher zufammen-Die äußere Erfahrung läßt unfern fittlichen Geift geordnet feien. bruchstückweise die Wege und Fäden einer solchen Ordnung im Einzelleben und in der Geschichte der Menschheit wahrnehmen; die innere Erfahrung macht ihn deffen gewiß, daß fie bestehen und zum Ziel führen müffe, auch mo ihre Wege fich uns verhüllen.

Noch schwieriger als das Problem, wie die Natur mit dem ihr eigenen Organismus den sittlichen Zwecken des Geistes dienst= bar werden solle, erscheint die Frage, wie diese Zwecke den unsittlichen Persönlichkleiten gegenüber, welche ihnen direct widerstreben, gesichert seien. Aber nur um so inniger haftet die Zuversicht, daß dem so sein müsse, im sittlichen Bewußtsein. Vor allem eben in diesem Kampf muß das Gute schlechthin siegen, wenn es den Werth hat, von welchem das Gewissen zugt. Kommt ihm und seinen Anforderungen jene unbedingte Geltung zu, so hat das Böse schlechthin kein Recht auf bleibende Existenz. Wiederum sehen wir uns so auf eine höhere Ordnung, ein höheres, in seinen Formen geheimnisvolles, in seinen Zielen sicheres Balten verwiesen.

Auch jene Forderung Kants endlich, daß die Sittlichkleit und die Glückfeligkeit der Subjecte in ein harmonisches Berhältnis zu ein= ander gesetzt werde, hat hier ihr gutes Recht. Sie ist keineswegs eine schlechte Concession an den Eudämonismus, den jener strenge Ethiker erst ausgewiesen und dem er dann doch wieder eine Zuslucht gewährt hätte. Sie wird sich auch nicht bloß deswegen immer wieder erheben, weil der Trieb nach eigenem Wohlsein nun ein=

wal zu unserm Wesen gehört und darum nur durch ihre Erfüllung die sittlichen Persönlichkeiten zu innerer Harmonie gelangen fännen. Auch fie ergibt fich vielmehr aus der schlechthinigen und allumfossen Geltung, welche das Sittliche den sittlichen Subjecten und dem äußern Dasein gegenüber für sich in Anspruch nimmt: wie wir ihr alles Natürliche schlechthin unterordnen und wie nach jener höhern Ordnung alle natürlichen Dinge und Verhältnisse durch sie bestimmt werden sollen, so muß sie auch darin sich offenbaren, daß dem sittlichen Werth des Subjects selbst sein gesamter eigener Zustand in Hinsicht auf Lebenssörderung oder Lebenshemmung adäquat werde. Das fühlt der Frevler nicht minder mit Angst in seinem Gewissen, als es der tugendhaft Strebende bei aller Selbstverleugnung hoffen darf.

Die verschiedenen Momente, die wir aufzuführen hatten, bilden jo Ein, streng in sich verbundenes Ganzes, das schon mit den Grundaussagen des Gewissens für uns gegeben ift.

Woher nun stammt jenes Gesetz und jene Freiheit? Und wie soll das Sittliche sicher zu seinem Ziele geführt werden, woher jene sittliche Ordnung kommen?

Man kann diefer Frage hinsichtlich bes Gefetzes nicht mit dem oft misbrauchten Satz ausweichen, daß es eben unser eigen Gesetz jei, daß wir selbst es uns geben <sup>1</sup>). Denn er hat Sinn und Wahrheit nur, wenn er anerkennt, daß das Bewußtsein des Gesetzes als eines für uns geltenden unserer Selbstbestimmung schon vorangeht, und wenn er nun blaß besagen will, daß wir im eigenen Bewußtsein das Gesetz als ein in unserm eigenen Wesen gesetzes erkennen und eben deshalb uns durch dasselbe verpflichtet wissen. Woher also keines geiftiges, stittliches Wesen mit diesem Gesetze? — Die Frage in Betreff der moralischen Weltordnung darf man nicht, abgleich dies auch der graße Fichte gethan hat, hamit abweisen, daß eben die Ordnung selbst an die Stelle Gottes ju setzen sei. Man möchte von dem Schluß auf einen Gott etwa noch abstehen, wenn man wie Fichte ein absolutes 3ch statuiren und aus ihm das individuelle 3ch samt der Welt deduciren zu

<sup>1)</sup> Gegen bie Raut'iche Erklärung, bag ber freie Bille ber Gejetgeber fei, vgl. auch Ulrici, Grundzüge ber praftijchen Philosophie, Bb. I, S. 89.

tonnen meint. Ertennen aber wir eine Belt an, welche vor dem menschlichen Geist und unabhängig von ihm mit ihren eigenen Besethen existirt und boch zugleich für ihn und feine eigenartigen 3mede geordnet ift, fo tann ein vernünftiges Denten ber Frage nach einem Böheren, das über beiden Gebieten ftehe, fich nicht entziehen, und auf bieje Frage ift mit der Ausfage, daß eine moralifche Weltordnung exiftire, noch gar nichts geantwortet, ba dieje Ausfage ja gar nichts weiteres befagt, als eben nur das, daß die Belt nun einmal in jener Weise geordnet fei (vgl. auch Lote e a. a. D.). Dazu tommt, bag biefes Bohere eines fein muß mit demjenigen, von welchem unfer Geift felbft famt den an ihn ergehenden Anforderungen und der ihm dabei zugetheilten Freiheit ftammt. Beim Begriff einer bloßen irgendwie vorhandenen Ordnung aber bleibt ganz unerklärlich und unverständlich, wie fie in der Form des Sollens auftreten und uns fich felbst gegenüber Freiheit geben tonnte; wir tonnten fie nur denten wie eine Naturordnung, mit welcher bas, mas zu ihr gehört, nothwendigerweife gesett ift.

Auf ein Höchstes über unserm Geist und über ber Natur sind wir hiemit hingeführt. Durch dieses sind wir mit unserm über ber Natur stehenden sittlichen Besen in's natürliche Dasein hereingestellt. Und — wie schon beim teleologischen Beweis gezeigt worden ist, weil von ihm die Natur durch und durch geordnet ist und beherrscht wird, muß von ihm auch die Natur selbst schon ursprünglich gesetzt fein.

Wie haben wir dieses Höchste seinem Befen nach bestimmter uns zu benten?

Nimmermehr felbst wieder als eine Naturmacht oder als wirtend in der Form eines Naturproceffes. Wäre es doch da in feinen Leistungen über sein eigenes Wesen hinausgegangen. Strauß freilich hat leichten Muths ausgesprochen, daß die Natur im Menschen "über sich hinausgewollt" habe, hiemit aber den Hohn Ulrici's <sup>1</sup>) genugsam verdient. Was will, was frei wollende Wesen sich gegenüberstellt, was sie durch sittliche Anforderungen und nicht durch

1) Ulrici, Der Bhilosoph Strauß 1873, S. 46 (aus ber Zeitschrift für Bhilosophie und philosophische Kritik).

phhfischen Zwang bestimmt u. f. w., das trägt eben nicht mehr den Charakter von Natur, Naturmechanismus, Naturnothwendigkeit u. f. w. — Hätten wir von einer Naturmacht her unser Gesetz empfangen, so könnte auch nicht eine unbedingte Achtung von diesem gerade mit demjenigen Selbstgefühl, das wir vermöge unserer Würde als freie Wesen bestigen, in uns gesetzt sein: müßte nicht vielmehr dieses Selbstgefühl, mit welchem wir über die Natur uns erheben, auch gegen die Unterwerfung unter ein solches Gesetz einer Natur= macht sich wehren und uns antreiben, auch ihm gegenüber so weit als irgend möglich einen eigenen Willen zu bethätigen?

Bol aber tonnen wir das Höchfte nicht anders, denn felbft als sittlichen Geift und hiemit als persönlichen Gott auffaffen. Auf die Rategorie der Berfönlichkeit tamen wir ichon in der teleologischen Argumentation, indem wir Gott als wollend und zwectfegend zu betrachten hatten; fo nun vollends, indem wir feine Zwecke als fittlich-gut und ihn als Quelle und Urfache des Sittlich-Guten Wir müssen hienach vor allem ihn felbst als gut und erfennen. zwar vollkommen gut denken. Und ichon im Begriff des Sittlich-Buten überhaupt liegt ja, daß wir ein Wefen nur gut nennen tonnen, fofern ihm vor allem ein guter Wille und alfo auch überhaupt Bille, Selbstbestimmung zutommt: "es ift", wie Rant in feiner grundlegenden ethischen Ausführung (Grundlegung zur Metaphyfit der Sitten) erklärt, "überall nichts zu denken möglich, was ohne Ginschränfung für gut tönnte gehalten werden, als allein ein guter Wille". Ein folcher Wille aber ift nicht denkbar ohne ein wollendes, fich felbft beftimmendes Subject, und eben hiemit haben wir den Grundbegriff der Perfönlichkeit. Zugleich mit dem Befetz hat ferner für diefe unfere Auffaffung wieder die Freiheit, welche Gott uns gegeben, bie größte Bedeutung. Gegeben hat er fie uns auch feinen eigenen Forderungen, auch fich felbst gegenüber. Man hat deshalb von einer Selbstbeschräntung Gottes geredet. Der Ausbrud ift ungeschickt, weil bei ihm leicht ber Schein ents fteht, als ob bei Gott ein natürlicher Machttrieb neben seinem Billen beftände, dem dann diefer Schranken feste. Nothwendig aber müffen wir bei diefem Verhältnis, in welches Gott fich ju uns verfetzt, von einer Beziehung Gottes auf fich felbft und von

•

göttlicher Selbstbestimmung reden. — Bas die einzelnen ethischen Eigenschaften Gottes betrifft, so gibt sich so in den Thatsachen unseres sittlichen Bewußtfeins und Lebens nicht nur feine Heilig= keit, sondern auch seine Liebe kund: er macht uns zu freien, sitt= lichen Wesen nach seinem Bilde, will, daß wir aus dem Grundtrieb unseres eigenen höheren Wesens heraus seinen Anforderungen nachkommen, und will uns darin der Harmonie mit uns selbst und mit ihm und endlich eines allseitigen Wohlseins selig genießen lassen 1).

Wer bas Wefen Gottes positiv aussprechen und boch feine Berföna lichkeit verneinen will, wird immer entweder ihn nach Analogie einer Naturmacht eriftiren und wirten laffen, oder blog abftracte Ausbrücke vorbringen, welche fein Verhältnis zur Belt und namentlich zu den fittlichen Berfönlichkeiten in feiner Beije erklären und felbft unerflärte Worte bleiben. Das erfte gilt z. B. lauch beim Bantheismus eines Begel: wie ein naturproceg entfaltet fich bier das 21bfolute, und für jene Freiheit und Forderungen, welche an fie ergeben, ift tein Raum. Das andere hat, wie wir auch früher ichon bemerkten, 3. B. bei Biedermann ftatt. Das Abfolutfein de= finirt er als "reines In-sich- und Durch-sich-felbst-Sein und Infich-Grund-Sein alles Seins außer fich", fagt, dieses Sein fei in feinem In-sich-Sein nichts als der actus purus des Seins und Lebens felbst, nennt das Abfolute biernach Geift, geiftiges, zwedsetendes Princip u. f. w. Aber wie unterscheidet fich diefes In - fich = Sein und Durch = fich - Sein von demjenigen, welches die Leugner des Geistesprincips doch auch für ihre Natur annehmen. --wenn nicht etwa das Durch-sich-Sein doch auch Beziehung auf sich felbst und Selbstbestimmung in fich schließt ? Wie tommen wir vom Sein auf den actus, mas freilich Biedermann ohne weiteres. ohne logische oder sachliche Begründung, einander gleichset? Wie tommt vollends das reine In-fich-Sein dazu, Grund eines Seins außer fich zu werden, und nun gar Grund eines freien Billens? Dem Loos, Rategorien, welche dem Endlichen entnommen find. gebrauchen zu müssen, entgeht man bei folchen Auffassungen Gottes

<sup>1)</sup> Bgl. Reiff, Glaubenslehre, Bd. I, S. 47; meine Schrift "Der Glaube 2c.", S. 167.

so wenig als bei der unfrigen, nur daß es dort weit inadäquatere oder, wie bei Hegels Ausfagen von einem Proceß u. f. w., geradezu verwerfliche find. Wo anders her stammt z. B. auch die so abstracte Kategorie des In-sich und Außer-sich, als aus räumlicher Vorstellung und aus der Vorstellung des endlichen Geistes von sich selbst?

Nur das tonnte fich noch fragen, ob wir nicht, falls der Begriff bes perfönlichen Gottes boch auch feine Schwierigkeiten hat, auf theoretische Aussagen über Gott überhaupt verzichten follten. Aber reales Object des Ertennens ift Gott fo gewiß, als unfer Geift mit feinem ethischen Befen und bie Belt mit ihrem Bestimmtfein durch die sittliche Idee Realität hat und wir von hier aus auf Bott fchließen muffen (man vergleiche auch Ritschl a. a. D. gegen Rant über die Annahme der Gottesidee als Act theoretifcher Ertenntnis). Ein theoretifches Erfaffen und Aussprechen deffen, mas er ift, wird für une, ob es gleich noch fo unvolltommene Formen haben mag, boch fowol durch unfere intellectuelle Bestimmung, als auch durch das Bedürfnis der praftischen, fittlichen Beziehung auf Gott gefordert. Genug, wenn wir dabei nur immer sowohl die rich. tigen und zwingenden Motive, die uns zu unfern Ausfagen beftimmen, als die Beschränktheit, an der unfer endliches Borftellen und Denten leidet, im Auge behalten. Diefe hemmt uns überdies gar nicht erft beim Denten einer absoluten fittlichen Persönlichteit, fondern mindeftens ebenfo fehr ichon beim Denten eines abfoluten Durchfich-Seins und des Abfoluten überhaupt. Man wendet gegen jene 3dee ein, daß mir nur Perfönlichteiten tennen, welche zum Selbstbewußtfein tommen, indem fie von anderen fich unterscheiden, welche fich felbst bestimmen auf Grund einer für fich fchon gegebenen Bafis, ja welcher gar einen materiellen Leib und ein Gehirn zu ihrem Den-Allein einerseits liegt in jener nothten und Bollen brauchen. wendigkeit, mit ber wir auf unfere Gottesidee geführt wurden, daß es eben ein Selbstbewußtsein und eine Selbstbestimmung anderer Art gebe. Undererseits liegt in den endlichen Berfönlichkeiten gar tein Argument dafür, daß jenes zum Befen der Persönlichkeit und nicht vielmehr bloß zur Unvollkommenheit der creatürlichen Perfönlichkeiten gehöre. Beiter davon zu handeln ift hier nicht der Ort; wir dürfen namentlich auf die Ausführungen eines Lote 1) und Ritschl verweifen.

So hat uns das folgernde Denken von demjenigen Inhalt unferes Bewußtfeins aus, in welchem wir nicht direct mit Gott, fondern mit uns felbst und der Belt zu thun hatten, auf die Gottes= idee unferes religiöfen und chriftlichen Bewußtfeins hingeleitet. Unfere Betrachtung der objectiven natur und Belt genügte dafür an sich noch nicht, führte überhaupt noch zu keiner sichern Ent= scheidung des Broblems, das allerdings auch in ihr uns schon vor= Diefe ergab fich erft, indem mir mit der Natur und ihr laa. gegenüber unfer eigenes geiftiges, fittliches Befen erfaßten. Bon hier aus aber, durch die hier gewonnenen Bestimmungen über Gott, empfängt nun auch jene noch vage 3dee des Absoluten als letten Grundes, bei welcher die fosmologifche Argumentation anlangte, ihren vollen, lebendigen Inhalt; ferner hat das häufig mit diefer Argumentation verbundene Moment, daß die höchste Urfache noch im Verlauf der Weltentwicklung neues und über die Natur hinausragendes geschaffen habe, erft jest, durch unfer fittliches Bewußtfein, feine Begründung erhalten. Dem teleologifchen Beweis ift feine Basis, nämlich die Anschauung ber nach Zwecken geordneten Belt, erft durch diefes Bewußtfein gesichert. In diefer Beife faffen wir den sogenannten tosmologischen und teleologischen mit unferem Moral=Beweis, auf welchen wir erft bas entscheidende Gewicht legen können, zufammen.

Aber anerkennen müssen wir nun, daß diefer selbst auf einer Grundlage ruht, welche, wie wir schon früher (S. 54) bemerkten, nicht weiter logisch sich beweisen läßt. Jene Thatsachen des Gewissens und der gesamten innern sittlichen Erfahrung haben wir behauptet, ohne sie einem andemonstriren zu können. Dem gegenüber, welcher sie leugnet, haben wir kein Mittel, ihn zu überzeugen, als daß wir ihm in's Bewußtsein rusen, was doch auch ihm sich nicht ganz unbezeugt lassen werde, und daß wir praktisch auf sein Inneres wirken, damit die Zeugnisse in ihm rege werden und er nicht in verkehrter Willensrichtung ihnen sich ver-

78

<sup>1)</sup> Bgl. bazu hollenberg in diefer Zeitschrift 1865, G. 144 f.

schließe. Nur vergesse man nicht, daß überhaupt keine Realität sich für unsere Ueberzeugung seststellen läßt ohne Zurückgehen auf Erfahrungen und unmittelbares Innewerden ohne die Möglichkeit weiterer logischer Argumentationen. Bloß in Betreff der Formen und formalen Beziehungen der ihrer Realität nach schon vorausgesetzten Dinge gewinnen wir Wahrheitsaussagen durch bloßes Denken und Folgern.

Rein Beweis von Gottes Existenz kann ferner an die Stelle des religiösen und chriftlichen Glaubens treten oder diejenige Gewißheit verleichen, welche diesem eigen ist. Denn während der Moralbeweis auf einer Erfahrung des Sittlichen ruht, aus der wir auf einen Gott schließen müssen, ruht jener Glaube auf einer Erfahrung vom Göttlichen selbst, die wir in einer steten, directen Beziehung unseres Lebens auf dieses und im Genuß seiner Gemeinschaft machen; und wir machen sie wahrhaft erst im Christentum, der Religion der Versöhnung. Erst vermöge dieser Versöhnung lernen wir vor allem die göttliche Liebe wahrhaft kennen, welche dem sittlichen Geist, während sie der Grund seines Seins und Wesens ist, doch unter dem Banne der Schuld sich verhüllt und entzieht. In diesem Sinne vor allem hat die Menscheit für ihre Erkenntnis von Gott einer höheren Offenbarung bedurft: einer Offenbarung nicht in bloßer Leiner höheren Mittächlichen Wirten und Mittheilen der Liebe.

Das fittliche Leben und Bewußtjein selbst endlich, das unserem Denken nur durch die Vorausseigung eines Gottes verständlich ift, bedarf der Reinigung, Förderung und Stärkung durch die directe Hingabe der Persönlichkeit an Gott und den Genuß seiner Liebe, und wo es hieran sehlt, wird das Subject allerdings auch leicht jener Denkfolgerung sich noch zu entziehen suchen. Es vernimmt die Forderungen und empfindet ihre Autorität. Aber seine unsittlichen Triebe wirken dahin, daß es sich hiegegen mehr oder weniger abstumpfe, und der Beziehung auf einen Gott möchte es aus Furcht und aus Stolz entgehen. Erst unter den Eindrücken der versöhnenben Liebe wird es zu Gott hingezogen und erfaßt nun auch seinen volltommenen Willen. An die Freiheit, die zum ursprünglichen Besen feines Geistes gehört, wird es durch's Gesühl seiner Berantwortlichkeit stets gemahnt. Aber der Hemmung durch Sünde kann es erst durch die Erlösung und Gemeinschaft mit dem Gott bes Heils sich entringen (Pfleiderer hat dies Moment schon in den Moralbeweis aufgenommen: die Erfahrung dieser göttlichen Hülfe schließt jedoch immer schon eigentlich religiöse Erfahrung in sich). Die Gewißheit der moralischen Weltordnung gehört an sich nothwenzum sittlichen Bewußtsein. Aber die Zweisel, welche mit jenem Zustand sich verbinden, ob das Gute wirklich schlechthin durchdringe und unsere höchsten Zwecke auch die Ziele der Weltentwicklung seien, werden erst dann wahrhaft überwunden, wenn wir als Christen erfahren und wissen, daß Gott bereits das Höchste uns geschenkt habe umd das Himmelreich, welches Gerechtigkeit, Friede und Freude im heiligen Geist ist, bereits in Kraft bestehe (Röm. 14, 17, 1 Kor. 4, 20).

Für Nichtchriften wird hienach allerdings auch der Moralbeweis immer nur in so weit subjective Kraft haben, als boch auch sie, wenngleich unter Hemmung, ja eigener Ubneigung jene Erfahrungen machen; eben hieran aber soll dann auch dasjenige praktische Zeugnis anknüpfen, welches auch sie zum Ergreifen der Berföhnung und zur wirklichen Gottesgemeinschaft heranziehen will.

Für den Chriften, der im Glauben ichon gewiß ift, behalten bie Beweise ihren Berth barin, daß er ben Ginmendungen gegenüber, die boch auch bei ihm fich noch erheben mögen, und im Beburfnis ber Einheit feines gefamten Dentens und Ertennens, bas gerade auch fein von Gott geschaffener und erlöfter Geift empfinbet, fich fagen barf: auch wenn er von feiner fpecifisch = religiöfen Erfahrung absehe, finde er fich von allen Seiten her und vor allem burch das Söchfte, was in ihm felbst fei, auf den Gott hingemiefen, ber dort fich ihm offenbare. Bir find zurückgetommen auf den Eingang diefer Abhandlungen über die Beweife für's Dafein Gottes. Sie haben ihre gute Bedeutung, wenn auch ein einfacher, fittlich religiöfer Chrift ihrer miffenschaftlichen Ausführung nicht bedarf und fie für teinen Chriften den eigentlichen Grund feines frommen, festen Glaubens bilden. Die miffenschaftliche Theologie und namentlich die Apologetik darf nie auf fie verzichten, fo wenig als fie ihre Rraft überschäten barf.

## Bon Ephraim nach Golgatha.

Von

W. Rotermund,

3. 3. Paftor in Sad Leopoldo in Brafilien.

Ber aus den evangelischen Berichten ein anschauliches Bild über die Lebenstage unseres Heilandes gewinnen will, muß erst das in denselben Ueberlieferte in eine geschichtliche Einheit bringen, weil jeder Evangelist nach einem eigenen Plane arbeitet und somit die einzelnen Begebenheiten verschieden darstellt. Unternimmt man diese Urbeit, so erhält man insonderheit über die Ereignisse der letzten Erdentage des Herrn einen recht klaren und fast vollständigen Ueberblick.

Indem wir es hier versuchen, das Bild diefer letzten Tage zu zeichnen, fragt es sich für's erste, wie weit wir vom Todestage des Herrn zurückgehen dürfen, ohne befürchten zu müssen, daß der Faden der Geschichte uns entschlüpfe. Sehen wir von dem Tage ab, welcher dem letzten Mahle des Herrn vorangieng, und von welchem uns nichts erzählt wird (Matth. 26, 2. Mark. 14, 1), so werden wir uns auf die Zustimmung aller Eregeten berufen können, wenn wir vorläufig einen Zusammenhang der Geschichte rückwärts bis zum Einzuge Jesu in Jericho behaupten. Doch wir möchten noch einen Schritt weiter zurückgehen. Von Ephraim nach Golgatha: diesen Weg hoffen wir ohne Unterbrechung vollenden zu können.

Unfer Unternehmen wäre allerdings mehr als bedenklich, wenn diejenigen im Rechte wären, welche in Luk. 18, 31. Matth. 20, 17. Mark. 10, 32 nicht den Aufbruch des Herrn von Ephraim er= tennen. Denn daß die Reife, welche in Jericho zu einem vorläufigen Abschluß kam, in Ephraim, dem Orte, wohin Jesus nach der Auferweckung des Lazarus gestohen war, ihren Anstang genommen habe, ist von niemandem in Zweisel gezogen worden. Da aber Johannes, welcher von dieser Flucht erzählt (Rap. 11, 54), über den Aufbruch aus diesem Berstecke nichts berichtet, die Synoptifer dagegen von der Flucht nichts fagen, wol aber von einer Reise er=

Theol. Stub. Jahrg. 1876.

6

zählen, auf welcher fich Jefus befand, ehe er nach Jericho tam: fo tann es zweifelhaft erscheinen, wo man den Anfangspunkt diefer Reife zu fuchen habe. Um weiteften zurud verlegt ihn Beß (Chrifti Berson und Wert I, 105), welcher in Matth. 17, 22-18, 35; Marc. 9, 33-50 einen "Abschiedsbesuch in Rapernaum" erzählt findet, den der Herr von Ephraim aus gemacht haben soll. Diese Meinung scheint gegenüber dem Zusammenhange, welchem zu Folge Jefus vom Orte feiner Berklärung ber, aus der Gegend von Cäfarea Philippi, nach Galiläa zurücklam (Mart. 9, 30 exei9ev). und dann nach mehreren ohne Auffehn gemachten Wanderungen in Rapernaum einkehrte, ichlecht durch die Bemerkung unterstützt zu fein, daß die Tempelsteuer, welche von ihm gefordert murde (Matth. 17, 24), im Monat März erhoben zu werden pfleate. Matthäus würde sich dann ja in einen ganz unbegreiflichen Biderspruch mit feiner Erzählung verwickelt haben, wenn die von ihm berichtete Abgabe der Steuer im März ftattgefunden hätte, denn die Begebenheiten, auf welche diefer furge Aufenthalt in Rapernaum folgte, hatten fich ichon im September oder Oftober des vorher= gebenden Jahres zugetragen. - Fast ebenfo weit greift Caspari (Chronol. - geogr. Einl. in das L. J. Chr.) zurück, welcher (S. 159) ben Bericht Lut. 17, 11 ff. hierher zieht und meint, Jejus fei von Ephraim nach Ginnäa, der nördlichen Grenzstadt Samaria's, gegangen und habe fich von hier oftwärts in das Jordansthal gewandt, um dann in demfelben nach Jericho zu wandern. Anq Godet (Commentar zu dem Evang. des Lutas, deutsch von Bunderlich) läßt (S. 368) Rap. 17, 11 einen Abschnitt beginnen, welcher "bis nach Bethanien, vor die Thore Jerufalems und bis an den Morgen des Balmtags " führt. Indem er aber diefe Reife als Fortsetzung der Rap. 9, 51 begonnenen ansieht, den dort erzählten Aufbruch aus Galiläa auf die Rücktehr von Cafarea Bhilippi nach Rapernaum folgen läßt, gibt er keinen Aufschluß barüber, wo der Aufbruch von Ephraim einzuschieben fei. Allerdings findet auch Godet in der Erzählung Rap. 10, 38 ff., melche in diefen vermeintlichen Reisebericht des Lutas eingeschoben ift, eine Spur, daß die Reife doch nicht fo ununterbrochen eine Reife von Galiläa nach Jerufalem gewesen fein müffe, wie Lutas, ber die Lage des Martt=

i

fleckens Bethanien nicht gekannt habe (S. 277 vgl. S. 255), dies darstelle. Allein schon die Nothwendigkeit dieser Supposition dürfte hinreichen, uns gegen die Ansicht zu erklären, als wolle Lukas von Kap. 9, 51 an einen Bericht der Reise Jesu nach Jerusalem zum letzten Passah geben.

Aus der Bergleichung mit den übrigen Evangeliften geht dies Zwiefache flar hervor, daß der Berr nach Bezahlung der Steuer ju Kapernaum Galiläa für immer verließ, und daß die Reife, welche er antrat, ihn nicht zum Paffah, fondern zum Lanbhüttenfeft nach Jerufalem führte (Matth. 19, 1. Mart. 10, 1. 30h. 7, 1 ff.). Rach dem Laubhüttenfest ift er nur noch einmal vor dem Paffah in Jerufalem gewesen, zum Tempelweihfest; und von hier tehrte er "wieder" nach Peräa zurück (Joh. 10, 40. vgl. 4, 3), wo er fich also auch vorher aufgehalten hatte. Seine Thätigkeit auf diefem Arbeitsfelde murde durch ben Sulferuf der Schweftern des Lazarus unterbrochen; von Bethanien tehrte er nicht nach Peräa zurück, fondern gieng nach Ephraim. Es bleibt alfo für den angeblichen Reisebericht des Lutas nur unter der Boraussetzung Raum, daß Lufas ohne Orts = und Sachkenntnis gearbeitet habe. Andes gibt Lutas fo wenig einen Reifebericht, daß er nach der letzten Leidensvorhersagung des Herrn in Galiläa (9, 44 f.) aufhört, nach bem chronologischen Berlaufe der Dinge zu erzählen, und mit 9, 46 einen Abschnitt feines Evangeliums beginnt, in welchem er an verschiedenen Beispielen, welche den verschiedensten Zeiten angehören, die Lehrart Jesu charakterifirt (vgl. Zeitschr. f. Prot. u. R. 1868, 26, S. 350 in dem Auffate: "Einer von den Bornchmen"). Diefer Abschnitt reicht bis 18, 30; erst mit B. 31 nimmt Lutas die Erzählung mit einer neuen Todesverfündigung wieder auf und berichtet, mas fich mit Jeju am Schluffe feines Lebens zugetragen hat. In dem Evangelium des Lutas tann man daher den Faden der Erzählung nur bis Rap. 18, 31 hinauf verfolgen. Ebenso beginnen Matthäus und Marcus in den parallelen Stellen einen vollftändig neuen Abschnitt ihrer Erzählung, welche von jest ab, gleich der des Lufas, fo zusammenhängend wird, daß man die Borftellung erhält, es fei nichts wefentliches ausgelaffen in dem Berlaufe der Geschichte bis zum Tode des Herrn.

Bie sich nun ein chronologischer Zusammenhang ber spnoptischen Berichte über die besprochenen Stellen Luk. 18, 31. Matth. 20, 17. Mark. 10, 32 zurück nicht nachweisen läßt, so stimmt die hier gleichsam neu anhebende Erzählung sehr gut mit der Vorstellung, es müsse alles das voraufgegangen sein, was Johannes Kap. 11 berichtet. Die seierlich anhebende, offene und entschlossenes Kap. 11 berichtet. Die seitunen und der Schrecken seiner Jünger wird uns im Hinblick auf den Beschluß des hohen Raths, Jesum zu tödten, und auf des Herrn selbsteigenes Zurückziehen in die Einöde von Ephraim vollständig ertlärt. Soviel steht jedenfalls sesse ist, was die Evangelisten uns von den Begebenheiten auf dem Todeswege des Herrn erzählen, und ich wüßte nicht, was uns hindern sollte anzunehmen, dies Verfündigung sei bei dem Aufbruche des Herrn aus Ephraim ausgesprochen worden.

Die uns zunächst obliegende Aufgabe, die innerhalb der von uns gezogenen Grenzen sich darbietende Geschichte auf die einzelnen Tage zu vertheilen, macht es wünschenswerth, zunächst die Frage zu beantworten, in welchem Verhältnis der Todestag des Herrn zum Passahtage steht, und auf welchen Wochentag deshalb das Passahfeft des Todesjahres Christi zu verlegen ist; denn vom Passah aus werden bei den Evangelisten (Joh. 12, 1. Matth. 26, 1) die Tage gezählt.

Hier wären wir nun fehr übel berathen, wenn wirklich die evangelischen Berichte zu so verschiedenen Resultaten Anlaß böten, wie fie in der Literatur über den Todestag Jesu zu Tage getreten find.

Betanntlich handelt es sich um die Beantwortung der Frage, ob Jesus am 14. oder 15. Nisan gestorben sei. So fragt man meistens in der herkömmlichen Vorausssehung, die Synoptiker bezeichneten diesen, Johannes jenen Tag als Todestag des Herrn. Spricht man aber einmal von differirenden Stellen, so muß man auch zugestehen, daß die Differenz in beiden stellen, so muß man auch zugestehen, daß die Oifferenz in beiden stellen, so muß man berdienst Quandts (Chronol. = geogr. Beiträge I, 77 ff.), durch überssichtliche Nebeneinanderstellung aller hier in Betracht kommenden Stellen deutlich gemacht zu haben, daß die Synoptiker und gleicherweise Johannes bald den 14. bald den 15. Nisan zum Datum des Todestags Jesu stempeln. Diese Vorbemertung wird uns das Necht sichern, einen Ausgleich der offenbar nur scheinbaren Differenzen anzustreben. Gewöhnlich wird die Frage fo geftellt, wie auch Andreä ("Der Todestag Jesu", in Beweis des Glaubens 1870, S. 289 ff. 407 ff.) dies thut, "ob Jesus am ersten Tage des Bassahfeftes oder am vorhergehenden Tage gekreuzigt wurde " (S. 290). Eine direkte Antwort auf die so formulirte Frage bieten die Evangelisten nicht; doch sagen sie ganz bestimmt und nachdrücklich, daß der Tod des Herrn an dem Tage eintrat, an dessen Borabend er mit seinen Jüngern ein feierliches Mahl gehalten hatte, und daß diesse Mahl das Bassahunght war.

Ersteres, daß das letzte von den Evangeliften ermähnte Mahl des herrn am Borabend feines Todes ftattfand, bedarf, foweit die Synoptiter (Matth. 26, 20 ff. Mart. 14, 17 ff. Lut. 22, 14 ff.) in Betracht tommen, teines Beweises. Es ift nach ihnen das Mahl, an welches fich die Ginfegung des heil. Abendmahls fnupfte, und --- darin ftimmen fie dem Apostel völlig bei - dies murde eingefetzt "in der Nacht, ba er verrathen mard" (1 Ror. 11, 23). Auf diefen Berrath, welcher gegen Morgen ausgeführt wurde, folgte ant felben Tage die Berurtheilung, Kreuzigung und der Tod Jefu. Aber auch Johannes gibt dem von ihm Rap. 13, 1 ff. erwähnten Mahle eine gleiche Stellung, wie die Synoptifer. Wir ftimmen Andrea (S. 307) völlig bei, daß das Abendmahl, von welchem hier die Rede ift, offenbar dasselbe ift, welches die Synoptifer als das lette Mahl des Berrn ermähnen; wir müssen gleich ihm daran festhalten, daß die Zeitbestimmung 13, 1 alles das umfaßt, was wir bis Rap. 17 lefen, und daß nicht vor Rap. 15 ein Zeitraum von 24 Stunden einzuschieben fei. Denn die Aufforderung des Herrn am Schluffe des 14. Rapitels erlaubt nur die Borstellung, daß, mährend das Frühere über Tifch geredet murde, das Folgende gesprochen ward, nachdem man fich vom Tische erhoben hatte.

Die einzige, nunmehr an die evangelischen Berichte zu stellende Frage wird lauten müssen: War dieses letzte am Vorabend seines Todes mit seinen Jüngern gefeierte Mahl des herrn die ordentliche, zur rechten Zeit gehaltene Passahmahlzeit der Juden, oder nicht?

Nach Matth. 26, 17 traten die Jünger am ersten Tage der füßen Brote zu Jesu mit der Frage: Wo willst du, daß wir dir die Passachanahlzeit zubereiten? Und als es nun dieses Tages Ubend geworden mar (B. 20), feste fich Jefus mit ben 3wölfen ju Tifch. Daß der erfte Tag der füßen Brote nicht der erfte Festtag, nicht der 15. Nifan fein tann, wird von allen zugeftanden: ber herr mare ja fonft am Tage nach dem Feste, am 16. Nifan, geftorben. Matthäus jählt alfo dem Gefete entgegen, bem damaligen Brauche und Sprachgebrauche gemäß (vergl. Jos. Antiq. II, 15. 1), acht Tage ber füßen Brote; er rechnet den Tag vor dem Fefte, ben 14. Nifan hinzu, weil in ber Nacht, welche diefem Tage vorangieng, aller Sauerteig aus den häufern enfernt wurde. Wie wir fpäter feben werden, zählen auch Martus und Lutas bie Tage der fußen Brote vom 14. bis 21. Nifan. Um erften diefer Tage fand die Frage ber Jünger ftatt; und am Abend, mit welchem der nächfte, alfo ber Fefttag begann, faß der Berr bei dem Mable, welches die Jünger ihm bereitet hatten. Diefer flaren Zeitbeftimmung gegenüber, welche auch Marcus (14, 12. 17) hat, erscheint die Muthmaßung Andrea's (S. 425), beide Evangeliften hätten fich "ungenau ausgebrückt", und jene Zeitangabe bezöge fich "nicht eigentlich auf die Frage der Jünger, fondern auf die Feier des Mahles", als völlig unbegründet. Jeden Falls wird fie dadurch nicht wahrscheinlicher, daß Undrea die Jünger in den "letten Dachmittagsftunden" bes 13. Nifan den herrn fragen läßt. Bie erpedit müßten bann diefe Jünger gemefen fein, welche gegen Sonnenuntergang "ausgehen und in die Stadt tommen" (Mart. 14, 16; wahrfcheinlich von Bethanien aus), hier den Mann finden, das feierliche Mahl bereiten und damit fo bald fertig find, daß der Serr " am Abend" (duias yevousing B. 17) sich mit den Jüngern zu Tifche feten tann! Wenn aber Caspari (a. a. D. S. 173ff.) und nach feinem Vorgange Andrea (S. 424 ff.) gegen die Auffaffung, es fei hier von der Burüftung des Baffahmables die Rede, weiter geltend machen, daß des Lammes ja gar teine Ermähnung geschehe, und uns versichern, es fei hier von dem erften feierlichen Genuffe der ungefäuerten Brote die Rede, und letteres damit begründen, in der Nacht des 14. Nifan wäre bei Licht aller Sauerteig entfernt worden (Caspari, S. 165. 175); fo wird es genug fein, dies notirt zu haben. Burde erft in der nacht des 14. Rijan aller Sauerteig fortgeschafft, fo icheint der Schluf viel mabrichein-

licher, daß man am vorhergehenden Abend noch gefäuertes aß, und erft nach Entfernung alles gefäuerten am Morgen des 14. Nifan ungefäuertes gebacten murde (vgl. Biefel er, Beiträge 2c., S. 241). Und von einem Lamme foll fich "teine Spur zeigen"? Man muß nur nicht mit Andrea einen Bericht "vom Raufen, Schlachten und Opfern" bes Lammes an diefer Stelle erwarten, wo die Evangeliften mit ihrer Erzählung das Lamm Gottes zum Opfertode begleiten. Man muß aber auch nicht baraus Mistrauen gegen den Genuß des Paffahmahles ichöpfen, daß die Erzählung den Eindruck mache, als ob nicht im mindeften Bedenten über die Beschaffung eines freien Locals oder eines Lammes hätten entstehen können. Denn die Jünger hatten nach der Erzählung Bedenken, da fie den herrn fragten. Der herr aber hatte teine Bedenken, bier fo wenig, wie auf dem Delberge, als er feine Rünger nach einem Reitthier ausfandte, und das hält Andrea boch wol nicht für bedentlich! Aber Martus fowohl, wie Lutas, reden von einem Schlachten (Gueiv) des Baffah. Benn mir auch einräumen wollen, was übrigens weder Caspari noch Audrea behauptet haben, daß diefer Ausbruck für ben allgemeineren "bas Baffah feiern" gebraucht werden tonne, fo darf man doch in einem Zusammenhange, in welchem von der Bereitung eines Baffahmahles die Rede ift, nur die Borftellung fich erlauben, es handle fich um bas Schlachten eines Thieres, beffen Fleisch bei diefer Mahlzeit verspeift merden follte; und bas mar fein anderes, als bas Lamm.

Bichtiger aber, als der Streit über das Lamm, ift uns der Umftand, daß Martus und Lukas den Tag genau beftimmen, an welchem die Jünger den Herrn fragten. Daß es der erste Tag der süßen Brote gewesen sei, sagen beide Evangelisten; denn daß der Ausdruct des Lukas: "Es kam nun der Tag der süßen Brote" ( $\bar{\eta}\lambda$  e dd  $\bar{\eta}$   $\bar{\eta}\mu$ sqa r. a. 22, 7) nur den Anfang dieses Tages, also den Zeitraum des den 14. Nisan eröffnenden Abends umfassen follte (Godet, S. 426): diese Behauptung ist um nichts verständiger, wie die andere, Lukas habe die Absendung der Jünger vor den Anfang dieses Tages gesets (Caspari S. 171; Andreä S. 426). Hat Lukas vorher angefündigt, das Fest sei nahe gewesen ( $\tilde{\eta}\gamma\gamma\epsilon\zeta \in B$ . 1), und erzählt, was in der Nähe des Festes vorgefallen sei; so fährt er nun fort, ganz wie wir auch im Deutschen

,

uns ausdrücken: "Es kam nun der Tag der füßen Brote" und be= richtet ohne Rückficht auf die Tageszeit, was an diefem Tage vor-Und daß weder er, noch Martus an den Anfang bes aegangen. 14. Nifan gedacht haben, beweifen fie durch den Bufat, daß es der Tag gewesen, an welchem (ore, ev  $ec{\eta}$ ) das Baffah geschlachtet wurde. Das können auch nur die bestreiten, welche den judischen "nachttag" überall anbringen wollen. Das Baffah wurde am 14. Nifan geschlachtet; an diefem Tage (nicht am Abend) fendet ber herr feine Jünger nach Jerusalem, daß auch fie solches thäten. Und bamit niemand unter irgend welchem Bormande fagen könne, ber herr habe allerdings das Baffah gegeffen, aber einen Tag früher, als es gesetzlich bestimmt war, und dies freilich mit vielen feiner Boltsgenoffen, welche am eigentlichen Baffahabend weder Lamm noch Local hätten bekommen fönnen, fagt Lufas, daß an dem Tage ber füßen Brote, an welchem der Herr Betrus und Johannes zur Bereitung bes Baffah ausfandte, das Baffah geschlachtet werden mußte (Edes θύεσθαι). Dasselbe Baffah, deffen Schlachtung allen Israeliten bem Gefet zu Folge an diefem Tage oblag, follten am felben Tage feine Jünger ihm zubereiten, daß er es mit ihnen äße. Und als am Abend die Stunde des Mahles herantam, feste der herr fich mit den Jüngern ju Tifch, und mas fie agen, mar teine andere Speife, als die auf feinen Befehl bereitete, alfo das Baffahlamm (τουτο το πάσχα B. 15).

Bas also die Synoptiker ganz unzweideutig berichten, ist dieses: Am ersten Tage der ungefäuerten Brote, am 14. Nisan, fragten die Jünger den Herrn, wo sie die Passamahlzeit bereiten sollten. Beranlaßt wurden sie zu dieser Frage durch den Umstand, daß am selben Tage die Passahlämmer geschlachtet werden mußten, es also die höchste Zeit war, an die Rüstung der gottesdienstlichen Mahlzeit zu denten. Da nun der Herr hieran nicht zu denten schien, hielten die Jünger es für ihre Pflicht, ihn daran zu erinnern. Der Herr zeigte ihnen durch sein Wort, dessen Abend dieses Tages, also an dem Abend, mit welchem der 15. Nisan begann, saß der Herr mit seinen Jüngern bei der Mahlzeit, welche alle Israeliten zum Andenken an die Erlösung aus Negypten an diesem Abend effen mußten. Da nun der Herr am folgenden Tage gestorben ist, so ist nach den Synoptikern

fein Todestag zweifellos der erste Festtag des Passah, der 15. Nisan (1981. Bieseler, S. 231; Keim, Gesch. Jesu v. Nazara III, 461).

Die Frage, ob auch Johannes mit dem in Rap. 13 berichteten Mable das Baffahmahl der Juden meine, ift ungleich schwerer zu enticheiden, ba es außer vielleicht burch die im erften Berfe enthaltene Zeitbeftimmung zu dem Baffah in gar teine ausdrückliche Beziehung gesett wird. Jene Zeitbestimmung ift aber für die heutigen Lefer fo unverständlich geworden, daß faum jemand an fie herantritt, ohne fich durch eine anderweitige Erwägung zur Löfung derfelben gerüftet Diefe Ermägung, von deren Richtigkeit fich jeder mit zu haben. den Evangelien Vertraute leicht wird überzeugen können, ift folgende. Johannes hatte bei Abfaffung feines Evangeliums die Berichte der Spnoptiker vor Augen. Er übergeht manches, mas jene berichtet haben, und mas er erzählt, trägt häufig den Charakter einer Grganzung und, wie manche meinen, ber Berichtigung. Wie stellt fich Johannes nun zu den Klaren Aussagen der Synoptiker über das lette Mahl des Herrn? Wir werden uns von vorn herein wei Möglichkeiten denken müffen. Entweder er hält jene Ausfagen für unrichtig, und dann dürfen wir erwarten, daß er in unzweis deutiger Berichtigung die Vorstellung seiner Leser abändert, Jesus habe am Vorabend seines Todes das ordentliche, gesetsmäßige Passahmahl mit feinen Jüngern genoffen; oder er tritt diefer Borftellung nicht entgegen, und dann dürfen wir, auch ohne daß er die Angabe der Synoptifer ausbrücklich beftätigt, uns überzeugt halten, daß er jene Borftellung theilt.

 Ł

zu verbinden, und dies ist das "liebte er sie" (ήγάπησεν αυτούς) in B. 1. (Bgl. Biefeler, S. 232 ff; Andrea, S. 307 ff.) Die Gründe hiefür find gegen Biefeler, der jene Borte zuerft an die Participien anschließt, auch schon von Andreä genügend entwickelt, fo daß eine Wiederholung an biefer Stelle nicht nöthig ift. Nur das wollen wir mit letterem betonen, daß die in dem hauptfate enthaltene Ausfage, weil fie durch bas "vor dem Ofterfeste " zeitlich firirt wird, auch eine zeitlich begrenzte Thatfache enthalten muß, daß dagegen bie Angabe, Sefu Liebesgefinnung gegen feine Stünger habe noch fortgedauert, in biefem Zusammenhange völlig unverftändlich bleibt. Jenes Factum erblickt Dufterdiect in dem Bei= fate els relos ober, wie er schreibt, els ro relos, was er mit "bis zum Ende" übersett. Schon vor dem Ofterfeste - fo etwa läßt D. hienach den vierten Evangelisten im Gegensatz zu den Synop. titern berichten - tam es dahin, daß die Liebe des herrn gegen feine Jünger ihn zu feinem Ende (in den Tod) brachte. Er fest, wenn ich anders recht fehe, die Thatfache, um derentwillen Johannes die Zeitbestimmung beifügt, in den Tod Jefu, fo daß im Biderspruch mit den Synoptitern gejagt wäre, derfelbe habe vor dem Baffahfefte Das wäre freilich eine "absichtliche Correctur"; ftattgefunden. fraglich ift nur, ob Johannes oder Düfterdiect fie gemacht hat. Bei jener Fassung tommt eine Prägnanz heraus, bei welcher die adverbielle Beftimmung zum hauptbegriff und das hauptverbum zum Participium wird, und bie ift für den gewöhnlichen Lefer zu erhaben, als daß er fie faffen und eine Correctur fynoptischer Borstellungen in ihr erblicken könnte. Noch unverständlicher bleibt, mas beide Participialfäte, besonders der erfte, in diefem Bufammenhange follen. Denn daß Jejus bie "fichere Ertenntnis hatte, daß feine Stunde getommen fei ", und daß dieje Ertenntnis "feine ununterbrochene fortgesette Liebe trug ": das find Gate, die alles Dogliche erklären können, nur nicht dies, daß die Liebe des Berrn gegen feine Jünger ihn vor dem Ofterfeste zu feinem Ende d. h. in den Tod brachte. Endlich scheint es doch sehr gewagt, das relos auf Jefu Lebensende zu beziehen, vor allem, da es nie Ende ichlechthin, fondern Ende als erreichtes Biel, Abichluß, Bobepuntt bezeichnet (vgl. die Anmertung bei Andrea S. 309). Bol aber

paßt die Bezeichnung: eis relog liebte er fie, ganz vortrefflich. wenn Johannes ausdrücken will, daß die Liebe, mit welcher Jefus bie Seinen ftets umfaßt gehalten, jetzt vor dem Baffahfeft, ba, wie er wußte, die Stunde feines Abscheidens bevorftand, ihren Bobepunkt erreichte. Womit er ihnen dies bewies -- denn von einem Thatbeweis feiner Liebe muß hier die Rede fein -, ob durch alles. was an diefem Abend geschah (Bengel), ob durch die Fußwaschung (Undrea), oder, wie mir vermuthen, ob die höchfte Bobe feiner Agape (Liebe) nichts anderes mar, als mas die erften Chriften als Agape im engften Sinne (heil. Abendmahl) feierten : das ift eine Frage, beren Löfung auf ben Bang unferer Untersuchung teinen Ginfluß hat. Es ift uns genug, dargethan zu haben, daß die Behauptung, es läge hier "das ebenfo unmisverftändliche, wie nachdrückliche Memento des apostolischen Augenzeugen vor zur Berbefferung der fynoptischen Berschiebung der Chronologie" durch den Bortlaut der Stelle felbst entgründet wird. "Nicht die leifeste Spur" einer Berichtigung vermögen wir ju entdecten, ftimmen vielmehr Andrea (S. 292 f.) völlig bei, daß "die Differenz, welche die Rritiker wijchen ihm und den Synoptifern finden, für ihn nicht eriftirt hat".

Andrea behauptet indes nicht bloß, wie mir, eine Uebereinftimmung des Johannes mit den Synoptikern, sondern auch eine aus. gesprochene Buftimmung zu bem von uns als falfch ertannten Ausfpruche, bag nach ben drei erften Evangelien Jefus nicht bas ordnungsmäßige Baffahmahl genoffen habe. Darin hat Andrea (S. 311) gegen Biefeler (S. 233 f.) unbedingt Recht, daß die Begebenheiten des durch die Zeitbestimmung B. 1 bezeichneten Abends - denn daß es ein Abend war, fagt B. 30 und geht ichon aus B. 2 hervor - vor Eintritt des Baffahfeftes zu feten find. Wir brauchen die Ausrede, fünf Minuten vor Sonnenuntergang fei ja auch vor dem Paffahfeste gewesen, ` bier nicht erft ausdrücklich zurückzuweisen, ba wir ichon zugeftanden haben, die Zeitbestimmung beherriche alles, mas bis zum Schluß des 17. Rapitels ergählt mird, und unferer Bermuthung ju Folge die Erjählung Joh. 13 mitten in den Berlauf der Baffahmahlzeit einsest. Allerdings tommen wir damit in bie Lage, erklären zu muffen, daß das Baffahmahl dem Baffahfeste vorausgieng. Es bedarf nicht erft der Erinnerung, daß wir diese Unterscheidung nicht im Sinne

Quandts machen, der (S. 85ff.) das Paffah nach Stiftung, Gefetz und Tradition am Abend — Anfang des 14. Nifan, also 24 Stunden vor Beginn des 15. Nifan gehalten werden läßt, fo daß alfo nach ihm Jejus das gesetmäßige Baffah zur rechten Zeit genoffen hat und boch am 14. Nifan getreuzigt worden ift. Diefe allerbings "wunderliche Hppothefe" hängt offenbar mit ber wunderlichen Vorstellung vom Nachttage der Juden zusammen. Wir müffen auf biefen Begriff etwas näher eingeben, weil unfere Unterscheidung von Paffahmahl und Paffahfest von ihm aus ihre Rechtfertigung er-Sie hat ja freilich nicht blog etwas befremdliches, fondern hält. auch etwas miderfinniges für ben, welcher die an fich richtigen Säte, daß die Juden ihren Tag mit Sonnenuntergang und ihr Baffah mit bem Baffahmahl begannen, ebenfo gedantenlos miederholt, mie fie oft niedergeschrieben werden, und dabei durchaus nicht bemüht ift, fich eine Borftellung davon zu machen, wie die Sache in der Wirklichkeit des gewöhnlichen Lebens ausgesehen habe. Man glaube boch nicht, daß die Israeliten den Wendepunkt von "gestern" und "heute", welchen wir gewöhnlich in die Nacht als folche, feltener und nur, wenn etwas darauf ankommt, in die Mitternachtsftunde verlegen, für den gewöhnlichen Sprachgebrauch in den Sonnenuntergang gefest hätten. Sie fagten eine Biertelftunde nach Sonnenuntergang gewiß nicht "geftern", fondern heute", wenn fie von den Er= eigniffen des Tages redeten. Die fehr und mie früh unfere Tagesanschauung unter fie eingedrungen mar, bavon haben mir 2 Dof. 12, 18 ein Beispiel, wo den Israeliten geboten wird, vom 14. Tage des erften Monats, am Abend, bis zum 21. Tage des Monats, am Abend, ungefäuert Brot zu effen. Daß hier die Abende gemeint find, welche von Rechtswegen zum 15. und 22. Nifan gehörten, erleidet nach dem Bufammenhange teinen Zweifel, es märe ja fonft ben flaren, gesetlichen Bestimmungen entgegen am 21. das Effen von gefäuertem erlaubt gemefen. Und wenn 3 Mof. 23, 32 vom Berföhnungstage, der nach B. 27 am zehnten Tage bes 7. Monats zu feiern ift, geboten wird: Um neunten Tage des Monats, ju Abend, follt ihr diefen Sabbath halten, vom Abend an bis wieder zu Abend: fo ift unzweifelhaft nicht die Meinung, die Feier folle am Abend beim Anfange des 9. Tifchri beginnen. So ertlärt es fich auch, daß das Baffah, welches dem Gesetze gemäß an der rechtlichen Grenzicheide bes 14. und 15. Nifan geschlachtet und zubereitet und an demfelben Abend, der alfo rechtlich zum 15. Nifan gehörte, gegeffen werden mußte, nach bem Ausbrucke bes alten Teftaments, fo viel ich febe, immer "am 14. des erften Monats, zwischen Abend oder am Abend" zu halten angeordnet ift. Und will man zu dem Baffah, welches am Abend mit einem feierlichen Mable begann, ein Analogon aus der Gegenwart haben, fo erinnere man sich an Beihnachten. Dbgleich die Feier des Beihnachtsabend fast allgemein ift und bei vielen den Glanzpunkt des Festes bildet, fo wird boch diefer Abend ganz unmisverständlich auch der Abend vor dem Beihnachtsfeste genannt; das eigentliche Fest wird nie am Abend, fondern am Tage gefeiert. Man lege fich boch die Frage vor, wie Johannes das Stück vom Paffah, welches mit dem Paffahmahl anfieng und durch die Nacht vom ersten Festtag getrennt war. anders hätte bezeichnen follen, als daß er fagte, es fei "vor dem Baffahfeste" gewesen, und zweimal im Berlauf der Erzählung darauf aufmertfam macht, der Lefer habe fich einen Abend zu benten! So wenig der Abend vor dem Beihnachtsfeste der Abend des 23. Decembers ift, fo wenig tann der Abend vor dem Baffahfeste der Abend sein, mit welchem der 14. Nifan begann. Sollten wir an biefen Abend denten, fo hätte mindeftens gefchrieben werden müffen: vor dem Baffah (προ de του πάσχα), oder: einen Tag vor dem βaffah (προ μιας ήμέρας τ. π.; vgl. 2 Macc. 15, 36). Um aber zu verstehen, warum Johannes hier abmeichend von der Zeitbestimmung im vorhergehenden Rapitel vom Feste des Baffah (έσgrή τ. π.) zurück datirt, muß man sich an 4 Mos. 28, 16. 17 (vgl. 3 Dof. 23, 5. 6) erinnern, wo es heißt: 2m 14. Tage des ersten Monats ift das Baffah des Berrn, und am 15. Tage desselben Monats ist Fest. Das ganze alte Testament beachtet den Unterschied, daß es mit Baffah nie die 7 Fest = und Freudentage bezeichnet, sondern entweder nur den 14. Nifan, oder das achttägige Fest (vgl. Reil, Arch. I., 393. Unm. 1). Auch die Synoptifer bezeichnen mit dem Ausbruck Baffah entweder das Baffahmahl des 14. Nifan, oder sie identificiren ihn mit dem andern "Tage der füßen Brote" (Lut. 22, 1. 7. Mart. 14, 1. 12. Matth. 26, 2, 17) und zählen also acht Baffahtage, gebrauchen ihn aber nie vom siebentägigen Feste. Man tann fich leicht denten, baß biefe Unterscheidung zwischen Baffah und geft des Baffah, welche auch Johannes macht (vgl. auch 2, 13, 23, 6, 4, 12, 1, 13, 29. 18, 39, 19, 14; Quandt, S. 86), unter dem Bolte gang gebräuchlich mar. Wenn es hieß: Um 14. ift Baffah; fo hatte der 14. diefen Ramen ursprünglich von dem Baffahmahl, welches an bem ihm folgenden Abend bereitet und genoffen murde; der name traf noch mehr zu, als man später um die Menge der Bassahlämmer zu bewältigen, mit dem Schlachten derfelben ichon um 3 Uhr nachmittags anhob. Als nun im Laufe der Zeit pharifäische Strenge fich dazugesellte, ichon in der Racht aller Sauerteig entfernt wurde. und man fich an diesem Tage alles deffen enthielt, mas nicht unmittelbaren Bezug auf die Baffahfeier hatte: ba hatte der Tag eben einen Feiertagscharatter, und wie man ihn den ersten Tag ber füßen Brote nannte, fo wird auch der ganze Tag im Bolfsmunde mit dem Ramen Baffah bedacht fein (gegen Bieseler S. 240). Daß nun dennoch der 15. Nifan als der eigentliche Festtag ange= feben murde, wird uns erklärlich fein, auch ohne daß mir uns baran erinnern, daß um die Mitternachtsftunde bie Thore des Tempels geöffnet wurden (Jos. Ant. XVIII, 2. 2). - Ganz unmisverftändlich konnte daher Johannes berichten, Jefus habe am Borabend des Festes mit feinen Jüngern bei einem Mahle fich zu= fammengefunden, ohne daß er nöthig hatte, diefes Dahl noch näher als das gewöhnliche Baffahmahl der Juden zu bezeichnen, denn die Ubendmahlzeit am Festabend mar bei den Juden das Baffahmahl. Bon diefem Mahle nun, fo erzählt Johannes weiter, ftand Jefus auf und betrat den Weg, der ihn am folgenden Morgen, alfo am ersten Festtage, den 15. Nifan (er tf soorg), in den Tod führte.

So wenig also gibt Johannes eine Correctur der von den Synoptikern aufgestellten Shronologie, daß er ihre Angaben über das Datum des Todestages Jesu noch ausdrücklich bestätigt; so allerdings, daß er mehr betont, wie der Anfang der letzten Leiden Jesu auf den Anfang des Passahtages gesallen sei, während jene hervorheben, daß der Herr zuvor noch das Passah mit seinem Bolke geseiert habe (v. Hofmann, Schriftbew. II, 204).

Bon diefer einhelligen Erklärung aller Evangelisten, bağ der Todestag Jesu der Tag nach dem Baffahmahl gewesen sei, ist auszugehen.

Bas gegen die Richtigkeit berfelben aus ben evangelischen Berichten selbst beigebracht wird, läßt sich in die beiden Einwürfe zusammenfassen : 1) die Evangelisten, besonders die Synoptiker, charafterisiren den Todestag Jesu durch das, was sie von den Begebenheiten des Tages erzählen, als einen Werktag, und 2) die Evangelisten, besonders Johannes, stellen mehrsach in gelegentlichen Aeußerungen den ersten Festtag am Todestage Jesu als noch bevorstehend dar.

Ueber die hier in Betracht tommenden Stellen weiß ich nach allem, mas fchon über fie gesagt ift, nichts neues beizubringen. Eine lange Besprechung derfelben ift auch ichon deswegen ziemlich überflüßig, weil niemand nach ihnen fich erft ein Urtheil über ben in Frage ftehenden Gegenstand bildet, sondern jeder fich durch fie fein ichon gewonnenes Urtheil beftätigen läßt. Man laffe fich burch die anscheinend umgetehrte Behandlung, welche diefe Stellen bei Andrea (S. 302 ff.) gefunden haben, nicht irre leiten, und beachte, daß derfelbe (S. 304) die Aussprüche Matth. 26, 17 u. Parall. als grundlegend auch für ihn bezeichnet und nöthigen Falls andere Aussprüche ber Synoptifer fich anders zurechtlegen murde, als er gethan habe. Dasfelbe wird für die betreffenden Stellen des vierten Evangeliums gelten ; man wird fein Berftändnis derfelben ftets durch Rap. 13, 1 bestimmt fein lassen. Es ift Selbsttäuschung, wenn man "voraussehungslos" an jene Stellen zu gehen glaubt.

Gegen den ersten Einwurf ist einfach geltend zu machen: Wenn die Evangelisten, welche als Zeitgenossen, theilweise sogar als Augenzeugen der Begebenheiten schrieben, oder doch auf Zeitgenossenschaft resp. Augenzeugenschaft Anspruch erheben, und anerkanntermaßen eine genaue Bekanntschaft mit dem jüdischen Leben und Treiben an den Tag legen, uns etwas berichten, was am ersten Passahtage geschehen sei, so dürfen wir uns dabei beruhigen, daß solches wirklich am ersten Festtage geschehen ist. Ob das nun dem damaligen Brauche und dem Gesetze gemäß hat geschehen dürfen, oder ob hier Unstitten und gesetzwirdige Sachen vorliegen, das ist für die in Frage stehende Sache ohne Belang. Man mache sich nur klar, daß tein Evangelist, am wenigsten ein Fällscher, mit oder ohne Abficht sich in Widersprüche mit sich würde verwickelt haben. — Wer es allerdings über sich gewinnen kann, aus ben von uns behandelten Grundstellen ein dem unferen entgegengesetztes Resultat herauszulesen, der wird in jenen Stellen eine Bestätigung seiner Ansicht finden.

Allerdings haben wir ein gemiffes Intereffe dabei, die von den Begnern als ungesetzlich bezeichneten Bandlungen gesetlich erlaubt zu finden. Und ich wenigstens halte bies nicht für schwerer, als das Gegentheil (vgl. Biefeler, S. 272ff.; Reim III, S. 469ff.). Die Stelle Joh. 13, 29, fofern bort von der handlung des Raufens die Rebe ift, erledigt fich durch Binmeis auf 2 Mof. 12, 16, mo für den ersten Festtag jede Bandlung erlaubt wird, die zur Speise gehört, man müßte denn fagen, daß die Bilger fich wol Speife bereiten, aber nicht taufen durften. - Die Bestattung des Berrn mußte nach 5 Mof. 21, 23 noch am felben Eage geschehen, und wenn die Jüngerinnen fich scheuten, auch den Sabbath über sich mit der Bestattung zu beschäftigen (Luf. 23, 56), fo erflärt fich das einfach daraus, daß tein Wert ber Noth mehr vorlag. Freilich bleibt uns durch die Darstellung der Evangelisten immer der Ginbruck haften, daß der folgende Sabbath heiliger mar, als der Todestag Jefu. Man wird aber auch nie im Stande fein, zu leugnen, daß der erste Festtag, mas die Strenge in der Enthaltung von Arbeiten betrifft, dem Sabbath nachstand. Und wenn man etwa aus dem Talmud etwas anderes herauslieft, fo wird man die wiederholte Warnung Wiefelers beherzigen müffen, feine Satungen nicht ohne weiteres auf die Zeit Jeju anzumenden, und auch Reim wird wol Recht haben, wenn er fagt, daß es fich bei ihm "um tünstliche Hebung der vom Bolke läßig behandelten Festtage" handelte. Der Talmud fixirte nicht den Brauch zur Zeit Jefu, fondern prägte nur bie Confequenz des Gefetes aus: diefer Sat wird überhaupt zu beachten sein, wenn man die Frage, ob das, was die Evangelisten berichten, mit dem Festtagscharafter ftimmt, aus dem Talmud zu beantworten sucht. Selbst wenn der um 9 Uhr morgens "vom Felde " ober " vom Lande " (rure, and aygov; " im Gegensatz der Stadt ", Biner, Gramm. § 19, 1) heimkehrende Simon (Mark. 15, 21) gearbeitet hätte, würde man aus dem Talmud die Unmöglichkeit folcher Arbeit am ersten Festmorgen nicht nachweisen dürfen. Db er aber mirflich gearbeitet hat? Wenn jeder Bauer, der heutzutage am Pfingstmorgen vom Felde fommt, -- von den Städtern gang ju fcmeigen - gearbeitet haben foll, fo mußte man ichließen, daß bei uns am Pfingstfeste viel gearbeitet murde. Bas aber jeden und hier den Simon hinausgetrieben hat, das läßt fich bei der Menge der überhaupt vorhandenen Beweggründe begreiflichermeise nicht feststellen. - Die Sinrichtung des herrn und der beiden Uebelthäter kommt hier gar nicht in Betracht, da durch das, was ein Römer that, ein judischer Festtag von den Juden nicht entheiligt wurde. Betreffs der Berhaftung und Berurtheilung Jefu wird man Andrea zugestehen müffen, daß fich mit zweifellofer Gemigheit tein Präcedenzfall in der heil. Schrift nachweisen läßt. Es genügt aber auch volltommen ber von Biefeler jedenfalls gelieferte Rachweis, daß beides weder im alten Teftamente, noch in andern Schriften des judischen Bolts verboten ift. Und das wird Undrea im Hinblicf auf Stellen wie 4 Mof. 15, 32 ff., wo es nach B. 34 doch zu einer officiellen Gefangennahme kommt, und das Todesurtheil, wenn überhaupt, fo doch nicht um des Sabbaths willen verschoben wird, wie ferner 2 Rön. 11, 4ff., wo mit Biefeler die "vorher überlegte", die auf den Sabbath angeordnete Tödtung ber Athalja unter Leitung des Hohenpriesters beachtet fein will, und mit Bezug auf alle jene neutestamentlichen Berichte von den Anschlägen der Feinde gegen Jejum am Sabbath (Luf. 4, 29. Joh. 7, 32. 44 f. 8, 20. 59. 10, 31) einräumen müffen, daß es dem Charakter und ber An= schauungsweise der Juden durchaus fern lag, um des Sabbaths oder eines Festes willen von einer Verhaftung oder Berurtheilung Abftand zu nehmen. — Doch, wir würden es gar nicht wunderbar finden, wenn bei und neben der gegen Recht und Gefetz erfolgten Bermerfung des herrn noch andere gesetliche Berftöße vorgetommen mären.

Zur Unterstützung des zweiten Einwurfs: die Evangelisten stellten den ersten Festtag am Todestage Jesu als noch bevorstehend dar, scheinen mir die Stellen Mark. 14, 1. 2 (Matth. 26, 2-4). Joh. 13, 29. 19, 14 gänzlich untauglich zu sein. Caspari (S. 176) und Andreä (S. 294) freilich, welche die erste Stelle saffen, als laute der Beschluß der Hohenpriester und Schriftgetwol. Sted. 3abra. 1876. 7

lehrten: "Wir wollen Jesum mit Lift greifen, aber nur nicht am Baffahfefte", behaupten nicht einfehen zu können, mesmegen biefes Beschlusses Erwähnung geschehe, wenn er nicht zur Ausführung getommen wäre. Das ift nun nicht Schuld der Evangelisten, benen alles daran liegt, uns in die Lage zu verfeten, in welcher Refus fich zwei Tage vor dem Baffah befand, und unfere Erwartung für die Baffahzeit zu spannen. Daß Caspari und Andrea in den Evangelien nicht die leifeste Andeutung finden, diefer vermeintliche Beschluß habe eine Abanderung erfahren, ift uns nach ihrer Erflärung von Mark. 14, 12 u. Parall. jehr erklärlich. Jener Beschluß scheint mir aber nach der Erzählung des Markus anders aufgefaßt werden zu muffen. In dem Sate: Sie fuchten, wie fie ihn mit List griffen, handelt es sich offenbar um teine Zeitbeftimmung, fondern die Frage, welche in der Priefterversammlung zur Verhandlung ftand, lautete einfach: Belche Lift menden mir an, um ihn in unfere Gewalt zu bekommen? Benn Martus nun begründend fortfährt: Denn fie fagten (Eleyov yag B. 2), fo tann die Begründung nichts über die Zeit ausfagen wollen, denn von ihr ift teine Rede. Die Begründung tann nur auf einen ausgelaffenen Gebanken gehen, der fich an das "mit Lift" (er dolo) Warum mit Lift? wird man fragen. Er feierte ja anschließt. bas geft öffentlich mit; Gelegenheit, fich feiner zu bemächtigen, bot ja das Baffahfeft reichlich dar; was foll nun noch ein heimlicher 3ch tann keinen andern Gedanken finden, ber einer Ueberfall? Begründung bedurfte. nun mird fich B. 2 im Anschluß an B. 1 etma fo faffen laffen : Sie beschloffen ihn mit Lift zu greifen, weil fie einen Boltsaufftand befürchteten, wenn es am Feste geschähe. Das "am Feste" (sv rff boprff) ift offenbar im Gegensate zu "mit Lift" (έν δόλφ) gebacht. Berfteht man es von der Zeit, fo gibt's feinen Sinn, denn der Festtag war tein Hindernis für einen heimlichen Bas aber "am-Feste" geschieht, hat häufig, auch bei Ueberfall. uns, den Nebenbegriff des Deffentlichen. Und nur, wenn wir annehmen, der Evangelist habe mit dem Ausdruct : "Ja nicht am gefte !" eine öffentliche, vor allen Festgäften stattfindende Festnahme Jefu burch die Behörde ausgeschloffen miffen wollen, erhalten wir einen Begensatz zu bem "mit Lift" und damit einen paffenden Sinn (vgl.

Rlostermann: Marcusewangelium S. 267). Rach diefer Erklärung trägt diefe Stelle für die obige Frage nichts aus.

Ebenso unbrauchbar ist bas Argument, welches man aus dem Misverstande der Jünger hernimmt, Jesus habe dem davoneilenden Judas den Auftrag nachgerufen, er solle Festbedürfnisse eintaufen (Joh. 13, 29). Wir wollen zugeben, daß diese Auffassung der Jünger wenig Sinn hat, wenn der Herr die Mahnung zur raschern Aussührung seines Vorhabens dem Judas am Vorabend des Festes gab; sie hat aber noch viel weniger Sinn, wenn Judas zur Erledigung seiner Geschäfte noch einen ganzen Tag Zeit hatte. Wir sind aber auch der Ansticht, daß die Jünger, welche jedenfalls etwas saliches dachten, nicht nothwendig etwas vernümftiges gedacht haben müssen, und überlassen es andern, aus der Einfalt der Jünger wissenschaftliche Gründe herzunehmen.

Auf die Stelle Joh. 19, 14 werden mir fpater bei der Frage nach dem Wochentage, an welchem der Herr gestorben ist, noch näher einzugehen haben. Wir bemerken hier nur noch folgendes. Die Abtheilung des Berfes nach v. Hofmann (Schriftbem. III, S. 204), nach welcher zu übersetzen wäre: "Es war ein Rüfttag, um die fechste Stunde des Baffah", erscheint mir zu hart. Außerdem befagt der Bers auch nach v. Hofmann nicht, was er befagen foll; es hätte Paffahfest statt Baffah stehen muffen : eine Unterscheidung, welche Johannes hier wie 13, 1 beachtet haben würde, wenn er ftatt des achttägigen Festes den ersten Festtag verstanden missen wollte. Schon aus diefem Grunde können wir benen nicht zuftimmen, die παρασχενή του πάσχα überseten: "Rüsttag auf das Baffah", und unter diefem Rüfttag den 14. Rifan verstehen, der ja felber auch nach Johannes zum Baffah gehörte (f. o. u. vgl. Meyer zu Joh. 18, 39). Bir übersehen "Rüfttag im Baffah", oder vollständig: "Es war ein in das Baffah fallender Rüfttag", und behalten uns die weitere Begründung diefer Ueberfetzung vor. Die Stelle fagt alfo nicht, daß der Herr am 14. Nifan gefreuzigt fei, und gibt über das Datum des Todestages überhaupt keine Aufklärung.

Als Hauptbeweisstelle gegen die von uns vertretene Ansicht wird stets Joh. 18, 28 aufgeführt werden. Der Bericht, daß die Juden, welche Jesum zu Pilatus geleiteten, nicht in das durch die 7\*

## Rotermund

Einwohnung eines Beiden unreine Baus giengen, um nicht felbft unrein und bamit unfähig ju werden, das Baffah ju effen, ermedt allerdings die Vorstellung, daß das Passahmahl noch bevorstand und erft am Abend des laufenden Tages gehalten werden mußte. Denn daß unter benen, welche Jefum zu Pilatus führten, die B. 12 erwähnten Diener der Juden zu verstehen feien, welche vor dem haufe des Beiden umtehrten und in ihre Wohnung fich begaben, um das bisher wegen Zeitmangels verfäumte Baffaheffen nachzuholen, wie Baul (Stud. u. Rrit. 1866, S. 367ff.) die Sache darftellt, ift ein eregetischer Runftgriff, welchen die nachfolgende Erzählung als unftatthaft darstellt. Aus diefer ergibt fich doch, daß niemand in das haus gieng, benn wenn Pilatus mit den Juden zu fprechen hatte, er trat heraus. Es fürchteten alfo alle die Berunreinigung; an jedem andern Tage mürde ihre Wuth fie wol nicht abgehalten haben, auf die Gefahr hin unrein zu werden hineinzugehen, aber die für fie beftehende Berpflichtung, "Paffah zu effen", hielt fie diesmal zurück.

Sollten bie Lefer an biefem Ausdruck feinen Anftog nehmen und nicht einen Widerspruch mit der Zeitbestimmung in 13, 1, welche nicht ohne Hinblick auf die sonstige evangelische Ueberlieferung gegeben war, constatiren, sofern nach jener das Passahmahl schon beendet war, nach diefem Ausdruck noch bevorstand: fo mußte ihnen der Sprachgebrauch nicht fremd fein, nach welchem "das Paffah effen" nicht auf das Effen der folennen Baffahmahlzeit beichränkt war. Fand fich diefer Sprachgebrauch vor, fo verftand es sich für die Leser des vierten Evangeliums von selbst, daß sie die Vorstellung, das hier Erzählte habe fich am Morgen des erften Festtages zugetragen, nicht aufgaben, sondern in Uebereinstimmung mit diefer durch den Evangeliften felbft hervorgerufenen Borftellung jenen Ausdruck fich zurechtlegten. Daß aber ein folcher Sprachgebrauch vortam, dafür bürgt uns ichon bieje Stelle felbft. **E**r lag unzweifelhaft nahe; denn da das Schlachten und Effen (Sveiv xal gayeiv) des Lammesopfers das Charakteristische am Feste war, fo märe es fast feltfam, wenn diefe Ausdrücke nicht zur allgemeinen Bezeichnung ber Festfeier gebraucht worden mären. Zudem finden sich von jenem Sprachgebrauch auch sonst unzweideutige Spuren. Josephus fpricht vom "Schlachten des Seftes" (Ant. XVII, 9. 3:

πάσχα δε ή έορτη χαλεϊται... χαι θύουσιν αυτήν προθύμως), und 2 Chron. 30, 22 wird von den Juden erzählt, dağ fie das Feft (das Baffah) fieben Tage gegeffen hätten. Un diefen Stellen find die Ausdrücke Schlachten und Effen in ganz evidenter Beife zur Bezeichnung der ganzen siebentägigen Feier gebraucht ; ist aber die siebentägige Feier ein Effen genannt worden, fo wird niemand leugnen tonnen, daß auch die Feier des ersten Tages fo bezeichnet werden tonnte. Ueber die Ausrede, daß es im Buche der Chronita nicht heißt, "bas Paffah effen ", fondern "bas Feft effen ", mußte ich mich menigstens nur ju wundern. Fraglich mag bier bleiben, ob speciell das Effen der Chagiga am 15. Nifan gemeint fei, wie Biefeler vermuthet, oder ob wir es hier mit einer schon stärker abgeschliffenen Phrase zu thun haben, welche mit "das Paffah halten oder feiern" gleichbedeus tend ift. Daß diefe Erflärung den heutigen Gregeten gezwungen vorfommt, darauf tommt nichts an, es handelt fich um die größere oder geringere Geläufigkeit jenes Ausdrucks als Phrase im Bolksmunde, und darüber läßt sich freilich ftreiten. Daß das Bortommen der Bhrase im höchften Grade mahrscheinlich ift, wird man nicht leugnen können. Db Johannes sie hier gebraucht hat, darüber — man wolle sich dies noch einmal flar machen! — entscheidet allein die Auffassung von 13, 1.

Indem wir hier unfere Untersuchung über den Monatstag des Lodes Jesu schließen, stellen wir unser Resultat noch einmal zusammen. Nach ganz unzweideutigen, eigens zum Zwecke der Ehronologie gemachten Angaden aller Evangelisten begann das letzte zum Tode ausgehende Leiden des Herrn nach dem Genusse des seziehen Passandles am Beginn des Festes, und am ersten Festtage ward er gekreuzigt. Dieser Aussage wird durch gelegentliche Ausgerungen in den Berichten über des Erlösers Ausgang nicht widersprochen; weder wird der Todestag Jesu als ein Werktag ohne festlichen Charakter hingestellt, noch wird angedeutet, daß der erste Festag am Todestage noch bevorgestanden habe.

Bas die Evangelisten nun weiter über den Wochentag des Lodes Jesu berichten, und wie sie dies thun, dient unserer Anschauung zur Bestätigung. Es geschieht nämlich nicht im Sinne der Evangelisten, daß man diesen Wochentag in indirecter Weise fo berechnet, daß man vom ersten Wochentag, an welchene ber herr auferstand (Mart. 16, 2. Luf. 24, 1. Matth. 28, 1. Joh. 20, 1), um einen Tag, den Bochensabbath, an welchem er und die Seinen ruhten (Lut. 23, 55 ff.), zurückrechnet und fo ben Freitag als ben Todestag findet. Diefe Rechnung ift freilich unzweifelhaft richtig und bedarf gegenüber der Behauptung Seiffarthe (Chronol. Sacra; Untersuchungen über das Geburtsjahr des Berrn, G. 125ff.), der Donnerstag fei der Todestag Jefu, feines weiteren Bemeifes. Es ift aber zu beachten, daß die Evangeliften den Freitag ganz direct als Todestag angeben. So nämlich glauben wir ihre wiederholte Angabe, es fei ein Rüfttag (eine Barasteue) gewesen, als man den herrn zum Tode brachte, verstehen zu muffen. Undrea freilich will die Annahme, Rüfttag fei ein nur dem fechsten Bochentage zutommender name, bereits widerlegt haben (S. 316). Ein Beifpiel jeboch, nach welchem auch der Bortag eines Festes wit dem namen Rüfttag bezeichnet wird, und durch welches allein unfere Anficht fraglich gemacht werden könnte, bringt er uns nicht; dagegen bemerkt er wiederholt, an fich habe ber name Rüfttag jedem Tage gegeben werden tonnen, welcher der Burüftung auf ein folgendes Fest oder einen folgenden Sabbath diente (S. 302). Mit diefer zweifellos richtigen Bemerkung ift aber nichts widerlegt. Un fich tann auch der Name Weihnacht jeder Nacht gegeben werden, die burch irgend welche göttliche Thaten geweiht worden ift, 3. B. der Nacht vor dem Charfreitage. Bei den betreffenden Stellen ber Evangelien mill nicht gefragt fein, welcher Auffaffung die ursprüngliche Bedeutung des griechischen Wortes Raum gibt, fondern welcher Sprachgebrauch durch den Wortlaut der Stelle felbft vorausgefest Da will denn vor allen Dingen die Stelle Mart. 15, 42 wird. beachtet fein. Benn bier bem Ausbrucke Rufttag noch eine Erflärung durch " Vortag des Sabbath" hinzugefügt wird, fo geht baraus allerdings hervor, daß der Ausbruck Rüfttag von den Lefern misverstanden werden konnte. Wenn aber Martus dies Bort ohne weiteres durch "das heißt" (o' sorev) umschreibt, fo ift in diefem Busammenhange völlig flar, daß er es nicht als eine Einfchränkung bes Begriffs Rüfttag verstanden miffen will, wenn er damit den Tag vor dem Sabbath benennt, daß vielmehr jenes

Bort diefe Einschräntung durch den Sprachgebrauch längft erfahren Dan merkt deutlich, daß Martus für Lefer ichrieb, welche bat. des Griechifchen wol tundig waren und folglich mußten, mas Rufttag an fich bebeuten tonnte, die aber mit dem Sprachgebrauch nicht vertraut waren, nach welchem Rüfttag gleich Rüfttag auf den Sabbath ift (vgl. Meyer 3. d. St. "& eorev, mas fo viel mie Borfabbath ift"). - Auch alle weiteren Stellen, in denen das Wort vorkommt, bestärken mich in der Anficht, daß Rüfttag (nagaoxev?) eine fo gewöhnliche Bezeichnung des fechften Bochentages war, wie unfer "Freitag". Man beachte 3. B. Ignat. ad Phil. 13 (un) παροράτε τετράδα και παρασκευήν νηστεύοντες), nach melcher Stelle der Rüfttag eine ebenfo fefte und betannte Stellung in jeder Boche hat, wie der vierte Wochentag. Bedenkt man nun, daß der Rüfttag auf das Fest von allen Evangelisten zum Fest gerechnet und von den Synoptifern ausdrücklich der erfte Tag der füßen Brote genannt wird; nimmt man dann hinzu, daß man den Rüfttag überall mit Ausnahme von Joh. 19, 14 mit dem Sabbath auftatt mit dem Baffah in Verbindung gesetzt findet : fo geräth man durch die Borftellung, die Evangeliften hätten durch die Bezeichnung des Todestages Jefu als eines Rüfttages den folgenden Tag als erften Festtag hinstellen wollen, in eine schöne Berwirrung. ---

Allerdings ift es sehr auffällig, daß die Evangelisten den Todestag des Herrn so nachdrücklich als den Tag vor dem gewöhnlichen Bochensabbath bezeichnen, wenn dieser Tag der erste Festtag des Passah war. Dies scheint mir jedoch nur dann eine richtige Erklärung zu finden, wenn der Todestag Jesu wirklich der erste Festtag war. Denn siel der in Rede stehende Sabbath auf den Tag nach dem ersten Festtage, der ebenfalls den Namen Sabbath hatte, so mußten die Evangelisten einer Verwirrung vorbeugen, welche bei den Lesern durch die einsache Nennung des Sabbaths entstehen sonnte. Diese Berwirrung war um so leichter möglich, als 3 Mos. 23, 11 den Priestern befohlen war, die Erstlingsgarbe dem Herrn darzubringen "des andern Tages nach dem Sabbath, an welchem die Garben zewebet werden mußten, ein Wochensabbath war. Daß dies der Grund war, meswegen Matthäus statt des näherliegenden, aber obigen Umftandes wegen fehr misverständlichen : "bes andern Tages, an einem Sabbath" das auffälligere : "des andern Tages, der da folgt nach dem Rüfttage" fcbrieb (27, 62), hat auch Deper (3. d. St.) anerkannt. Bei biefem Zugeftändniffe tann man fich der Erkenntnis nicht verschließen, daß Matthäus den Ausdruck Rüfttag nur in der Einschräntung auf den Wochensabbath gebraucht, und daß feine Lefer ihn nur in diefer Beschräntung tennen. - Ganz diefelben Bemertungen treffen auch bei Joh. 19, 31 ju. Gerade beswegen, weil die Lefer wußten, das zuletzt Erzählte habe fich am Sabbath zugetragen, muß Johannes ihnen erflären, wie es gefommen, daß der folgende Tag, wie er fchrieb, ein Sabbath gewefen; und dies thut er durch den eingeschobenen Sats: Es war nämlich ein Rüfttag (enei nagaoxev)  $\tilde{\eta}$ v). Es traf fich im Todesjahre des herrn gerade fo, daß fein Todestag, welcher mit dem Anfang des Paffahfestes', also mit dem Festsabbath zusammenfiel, ein Rüfttag, ein Freitag war, und daß alfo ein Wochensabbath folgte. Dem fteht nicht entgegen, daß er diefen Sabbath groß nennt; dadurch daß er in das Feft und auf den Tag nach dem Festfabbath (3 Moi. 23, 11) fiel, war er mirklich größer, als andere Wochenfabbathe.

Wenn wir nun noch, fo weit dies in der Rurze geschehen tann, die Frage nach dem Todesjahre erledigen, fo hoffen wir hier eine weitere Bestätigung unferes Resultats zu finden. Wenn fich nämlich herausstellen follte, daß in einem der Jahre, die man als Todesjahre des Herrn von vorn herein gelten laffen kann, der 15. und also auch der 1. Nifan auf einen Freitag gefallen ift, fo märe bamit die Richtigkeit unferer Annahme in hohem Grade wahrscheinlich gemacht. Einen vollftändigen Beweis mürde man erft burch den Nachweis erhalten, daß das fo gefundene Jahr mit den übrigen chronologischen Daten des Lebens Jeju Chrifti ftimmt. Bufolge der Notiz Lut. 3, 23, nach welcher Jejus im Alter von etwa 30 Jahren feine Birtfamteit begann, die menigftens nach ber Rechnung des Johannes etwa 3 Jahre betrug, mar der Berr etwa 33 Jahre alt, als er ftarb. Nun wird allgemein angenommen, daß unfere angeblich von der Geburt unferes Beilands anfangende Jahreszählung erft mehrere Jahre nach diefer Geburt beginnt. Bieviel Jahre vorher Chriftus wirklich geboren ift, wird verschieden an=

gegeben; die Mehrzahl der Chronologen rechnet drei bis fünf Jahre. haben wir recht gesagt, daß im Todesiahre des herrn der 15. Rifan auf einen Freitag fiel, fo mußte fich ein Sahr mit diefem Mertmale unter den Jahren 28-33 unferer Zeitrechnung finden Birklich hat Wurm auf Grund feiner allgemein als laffen. richtig anerkannten Tabellen über den Eintritt des Neumondes berechnet, daß im Jahre 30 der erfte und somit auch fünfzehnte nifan auf einen Freitag gefallen fei. Man tonnte an der Richtigkeit biefer Berechnung durch Caspari irre gemacht merben, denn berfelbe rechnet auf Grund derfelben Tabellen heraus (S. 15ff.), daß im Jahre 30 der 15. Nifan ein Sonnabend war. Den Irrtum Caspari's, welchen auch ichon Bieseler (S. 162) aufgezeigt hat, werden wir aus feiner eigenen Darftellung, burch die wir uns über die Sachlage inftruiren wollen, am beften erkennen. Die Juden, fagt Caspari S. 2ff. über das judische Kalenderwejen, hatten ein Mondjahr mit 12 Monaten von theils 29, Mit dem 31. Tage begann ein neuer theils 30 Tagen. Monat, falls nicht am 30. Tage durch Zeugenaussagen festgestellt wurde, daß die neue Mondphase schon gesehen war. 3n biefem Falle murbe felbft noch um die Bcit des Abendopfers diefer dreißigfte Tag zum erften des nachften Monats er-Nun tönnen wir aus den aftronomischen Berechnungen er= flärt. feben, wann der neumond eintrat; es läßt sich aber nicht mit Sicherheit beftimmen, wie lange nachher diese Bhafe fichtbar wurde. Unter Umftänden ift es möglich, den Mond 14 bis 23 Stunden nach der Conjunction zu sehen; mit Sicherheit aber ist er nach 24 Stunden fichtbar. Sehr wird man fich nicht irren, wenn man, um den ersten Tag des Monats nach altjüdischer Art durch die Phase zu finden, zum aftronomisch berechneten wahren Neumonde noch 24 bis 48 Stunden addirt. Die meisten Chronologen haben die Regel von Burm angenommen, 14 Tage hinzuzuzählen. Nm. Jahre 30 trat der Neumond nach Wurms Berechnung am Mittwoch ben 22. März, abends 8 Uhr 8 Minuten, oder wie Dudemans, Profeffor der Aftronomie zu Utrecht, berechnet hat, 8 Uhr 2 Minuten ein. -Wenn wir uns nun mit unferer Berechnung an die im Borhergehenden aufgestellte Regel halten, müffen mir den Tag des Neu-

mondes bestimmen tonnen. Es ift mir unerfindlich, weswegen Caspari dies nicht gethan hat. Denn es ist doch offenbar gegen die Regel, daß er (S. 17) den am Abend des 23. März beginnenden jechften Bochentag der Juden, alfo nach unferer Rechnung ben 24. März deswegen nicht als ersten Nifan anerkennen will, weil beim Beginn diefes Tages (23. Marz, 6 Uhr abends) der Mond erft 22 Stunden alt war, und nun den Mond noch 24 Stunden älter werden läßt, um mit dem Anbruch des Sabbaths (24. März, 6 11hr abends) den erften Rifan zu beginnen, der dann mit unferm 25. März zusammenfiele. Rach diefer Rechnung fällt allerdings auch der 15. Rifan auf den Sabbath (8. April). Der Reael aemäß, nach welcher 14 Tage zum Gintritt der Conjunction zu addiren find, murde der Mond ichon Freitag den 24. März 8 Uhr morgens fichtbar, und der Regel gemäß wurde diefer Tag, falls er der 30. des vorigen Monats war, zum ersten des nächsten Monats erklärt. Man wird gewiß taum fehlen, wenn man annimmt, daß der Mond zwischen Donnerstag den 23. März 6 Uhr abends und der Mincha des nächsten Tages, alfo 22 bis 43 Stunden nach dem aftronomischen Neumond sichtbar geworden sei. Ob er in dieser Zeit gesehen ift, kommt nicht einmal in Frage, da Bieseler (S. 290ff.: "Ueber die Form des judischen Jahres um die Zeit Jesu") erhärtet hat, daß zur Zeit Jeju der "erfte Nifan nicht nach unmittelbarer Beobachtung des fichtbaren Mondes, fondern nach vorhergehender Berechnung feines Erscheinens" (S. 293) beftimmt murde. Es ift also anzunehmen, daß der 24. März, ein Freitag, zum erften Nifan geheiligt wurde. Darnach war auch der 15. Rifan ein Freitag. ber mit dem Abend des 6. April begann.

Es war also den 15. Nisan, Freitag den 7. April 30, als man unsern Herrn an's Kreuz schlug.

Bon diefem Anhaltspunkt aus begeben wir uns nun daran, an der Hand der evangelischen Berichte, die letzten Lebenstage Jesu Ehristi zu überblicken. Wir hoffen, daß unsere Angaben über den Todestag des Herrn in den verschiedenen, an sie geknüpften Berechnungen sich bewähren werden.

3weimal finden wir in den Evangelien eine Zeitangabe, welche

.

durch eine Rückrechnung vom Baffah gebildet wird. Die erfte begegnet uns bei Johannes, wo es Rap. 12, 1 heißt, feche Tage vor dem Baffah fei Jejus nach Bethanien gekommen. Die andere lefen wir Matth. 26, 1. 2 (vgl. Mart. 14, 1), wo erzählt wird, Sejus habe am Schluffe feiner eschatologischen Reden zu feinen Jüngern gesagt: 3hr wißt, daß nach zwei Tagen das Baffah eintritt. Je aufrichtiger wir mit Biefeler (S. 264) bedauern, daß folche flare chronologische Formeln zu fo verschiedenen Deutungen den Bormand geboten haben, defto betrübender ift es für uns zu feben, daß auch 2Biefeler durch feine Auslaffungen über die erfte Stelle das Berständnis menschlicher Rede unsicher gemacht hat. Bon der Brantwortung zweier Fragen hängt das Berständnis diefer chronologischen Formeln ab: Bon welchem Termin ab werden die Tage rudwärts gezählt? und: Wie find die Tage zu berechnen, welche wischen diesem Termin und der Geschichte liegen, die fich im Beginne biefes Beitraums zugetragen hat?

Die erste Frage ist zum Schaden der Sache von den meisten Eregeten nicht flar gefaßt und beantwortet. Sehe ich recht, fo ift auch Klostermann (S. 267 vgl. 273) mit Andreä (S. 321) darin einig, daß das Baffah, von welchem an datirt wird, mit dem ersten Festtage des Bassah gleichbedeutend fei. Soll das heißen, was wohl Andreä meint, daß man die Tage vom Morgen des 15. Rifan an zu zählen habe: fo ift zu erwidern, daß kein Evangelift unter Baffah den erften Festtag verfteht. Richtiger fest Wiejeler (S. 264) den Terminus a quo auf den Anfang des 15., an den Abend des 14. Nifan, läßt sich aber durch den jüdischen Rachttag so blenden, daß er den ganzen übrigen natürlichen Tag ju einem Tage vor dem Baffah macht und den Abendtheil des 13. Nifan dazu. Da Biefeler den 15. Nifan auf den Freitag fest, jo fann er vermöge des Nachttages sowol den Donnerstag, wie den Mittwoch als Vortag vom Baffah herausbringen! — Die Richtigkeit unferer obigen Behauptung, daß der natürliche Tag des 14. Nifan ebensowol mit dem Namen Baffah, wie erster Tag der füßen Brote belegt wurde, mag hier dahingestellt bleiben: fo viel ift jedenfalls unbeftreitbar, daß, wenn ein Theil dieses natürlichen Lages benannt wurde, und man von diefem Theile an Tage zu=

rückrechnet, man nur nach natürlichen Tagen rechnen barf. Wer fich nicht felbst in das natürliche Leben hinein denten tann, follte fich von Meyer belehren laffen, der nicht blog bei Matth. 26. 2 fo rechnet, jondern auch Rap. 27, 62 das "am folgenden Tage (τη επαύριον)" gegen die Meinung berer entscheidend fein läßt, bie unter biefem Tage nach dem Rüfttage den Theil des Freitags nach Sonnenuntergang verstehen. Bon einem vollen Tage ab, nicht von Stunden oder einem Theile des Tages werden Tage zu= rückgerechnet. hat man fich erft diefe Ertenntnis verschafft, dann beantwortet fich die Frage leicht, ob man vom 15. oder 14. Nifan an (die Tage im natürlichen Sinne gerechnet) zurückzählen foll, wenn es heißt, "vom Baffah" an folle man rechnen. Der natür= liche Tag des 14. Nifan oder, im vorliegenden Falle, der 6. April ift der Tag, von welchem an Johannes feine Lefer um fechs, Matthäus um zwei Tage zurüctverfest.

Bie diefe zwischeneinfallenden Tage zu verrechnen feien, will nun weiter gefragt fein. Um einfachsten erledigt fich die Sache bei der Beitbestimmung des Johannes, bei welcher nur gefragt werden tann, ob man fich denten folle, daß feche, oder daß fünf Tage zwischen des Berrn Ankunft in Bethanien und dem Baffab gelegen haben. Ueber die Antwort kann man wohl kaum zweifelhaft fein. Ebenso wenig, wie vor 1 oder 2 Tagen heißt, es liegen 1 oder 2 Tage bazwischen, fondern den ersten oder zweiten Tag vom Termin an habe man sich zu denken, also entweder den Tag unmittelbar vorher, oder fo, daß ein Tag dazwischen fällt: gerade fo wenig heißt 6 Tage vorher, man habe fich 6 Tage zwischen beiden Endpunkten zu benten, fondern den fechsten Tag vom Schluge termin an gerechnet, fo daß fünf volle Tage dazwischen liegen. Und fo gemiß 2 Tage vor dem 14. Nifan der 12. und nicht der 11. Nifan ift, fo gewiß ift 6 Tage oder der fechste Tag vor dem 14. Nifan oder 6. April der 8. Nifan oder der 31. März. Da bas Baffah auf Donnerstag fiel, fo traf ber Berr am vorhergehen-Freitag in Bethanien ein. - Bei Matthäus liegt die Sache in fo fern nicht fo einfach, als wir den Ausbruck "nach zwei Tagen ift das Baffah" in den andern "zwei Tage vor dem Baffah" umzusetzen haben. Die Berechtigung dazu scheint mir außer allem

Zweifel zu fein. Unmöglich ift es doch, mit Andreä (S. 322) zwischen dem Zeitpunkt, wo der Herr sagte, nach zwei Tagen sei das Passah, und dem Passah zwei volle Tage zwischeninneliegend zu denken. "Nach zwei Tagen ( $\mu \varepsilon \tau \alpha$  die  $\eta \mu \varepsilon \rho \alpha s$ )" entspricht vollkommen dem deutschen "übermorgen" und will, wie "zwei Tage vorher", besagen, daß ein voller Tag zwischen beiden Endpunkten liege. Den zweiten Tag vor dem Passah haben wir uns jenes Wort gesprochen zu denken, also Dienstag, den 12. Nisan oder 4. April.

Ehe wir diefe Data zum Ausgangspunkte weiterer Unterfuchungen machen, wollen wir uns ihrer Buverläßigkeit durch eine furze negative Probe vergemiffern. Datirt man die feche Tage bei Johannes vom Freitag an, fei es, daß man diefen als 14. oder 15. Nifan anfieht, fo muß Jefus am Sabbath in Bethanieu augetommen jein, - eine Unwahrscheinlichkeit, die fich als Unmöglichkeit herausftellen wird, sobald es fich uns zeigt, bag ber Berr von Jericho tam. Rimmt man den Sabbath als Endtermin, fo fällt der fechfte Tag auf Sonntag, der zweite Tag auf Donnerstag. Dag letzteres unmög= lich ift, daß der herr feine öffentliche Birtfamteit im Tempel nicht an dem Tage beschloffen hat, an welchem er feine Jünger von auswärts in die Stadt fandte, das Paffahmahl zu bereiten, bedarf teines Beweifes. Uber auch die Unfunft Jefu in Bethanien am Sonntage führt zu der Unwahrscheinlichteit, daß, wie wir später feben werben, Jefus bei Bachaus zwei nachte und einen Tag herberge genommen habe. Wir haben alfo recht gefagt, der Todes. freitag Jejus fei der 15. Rifan, und von Donnerstag ben 6. April an feien die Zeitangaben zu rechnen. Andreä täuscht sich fehr, wenn er feine "Berechnungsweise als die richtige flar nachgewiesen zu haben" glaubt (S. 323); daß er die 2 Tage des Matthäus anders verrechnet, als die 6 Tage des Johannes, bier 5, dort 2 Tage einschiebt: das bleibt falfch, auch menn alles an= dere bei ihm richtig mare.

Die Tage von dem Einzuge des Herrn in Jerusalem bis zum zweiten Tage vor dem Paffah laffen sich nun sehr leicht bestimmen, da die Synoptiker, und zwar Markus sehr genau, vom Einzuge an den Wechsel der Tage und die Geschichte jedes Tages aufge-

٩

zeichnet haben. Nach Martus liegt zwischen dem Einzugstage und dem zweiten Tage vor dem Passah ein voller Tag (11, 11, 12, 19, 20). Der zweite Tag nach dem Einzuge war also der zweite vor dem Passah. Es war, wie oben nachgewiesen, ein Dienstag, der 12. Nisan oder 4. April, als der Herr mit einem Hinweis auf das nahe Passah und sein Ende seine öffentliche Wirtsamkeit beendete. Mit einer Rede an die Jünger bei dem verdorrten Feigenbaum hatte er diesen Tag eröffnet, wie den vorigen mit der Verslachung des Baumes. Dies geschah am Tage nach dem Einzuge in Jerusalem, der also am Sonntage, den 10. Nisan oder 2. April stattsand.

Innerhalb der 8 Tage vom 31. Marz bis zum 7. April, oder vom Freitage der Anfunft in Bethanien bis zum Freitage der Rreuzigung fehlen uns noch Mittwoch der 5. und Sonnabend der 1. April. Ueber den Mittmoch verlautet nichts; mir denten uns wohl am beften mit Reim (Bd. III, S. 208), daß der Berr ihn in der Stille Bethaniens zugebracht habe. In Bethanien hat er ja von Freitag an alle Nächte zugebracht, am Dienstag Abend finden wir ihn auf dem Bege dahin (Matth. 24, 3. Mart. 13, 3), und am Donnerstag fendet er feine Jünger von einem Orte außer= halb gerufalems aus zur Bereitung des Baffahmahls (Matth. 26, 18. Mart. 14, 13. Lut. 22, 10). Man wird es ja wohl auch er= Härlich finden, daß der Berr, welcher am Dienstage die Wuth der Boltsoberften fah und wol auch ben Sandel tannte, ben Judas am felben Tage mit ihnen geschloffen hatte (ogl. Rloftermann, S. 267 ff.), fich zurückzog; damit er nicht vor der Zeit hinwegaeräumt mürde. — Bei dem Sonnabend, welcher nach unferer Rechnung zwischen Jeju Anfunft in Bethanien und feinen von den Synoptifern berichteten Einzug ju feten ift, liegt die Sache wegen Joh. 12, 12 schwieriger. Wenn die hier fich findende Notiz, Jefus fei am folgenden Tage nach Jerufalem getommen, auf B. 1 zurüchmeift, fo murbe Johannes den Ginzug auf den Sonnabend verlegen; das mare aber, ba man jett fchmerlich noch von zwei Gin= zügen reden wird, ein Widerspruch wider die Synoptifer. Da nun außerdem der Sabbath fich ju einem folchen Ginzuge als unpagend erweist, jo wird fich für uns fragen, ob wir berechtigt find, für des herrn Aufenthalt in Bethanien einen vollen Tag anzufegen.

Andrea bezeichnet diefe Annahme als "ziemlich willfürlich, da ber Tert durchaus nicht dazu nöthige" (S. 321), überficht aber bei folchem Einwurf zuerst, daß ganz dasselbe für feine Annahme gilt, Jefus habe den Sabbath bei Bachaus zugebracht, und dann. dağ die Frage für uns nicht so liegt, ob der Text dazu nöthige. fondern ob er erlaube, daß zwischen Autunft in Bethanien und Einzua in Jerufalem ein Sabbath einfalle. Wieseler nimmt fich diefe Erlaubnis, mie ichon oben angedeutet, aus feiner eigentümlichen Berechnung der feche Tage vor dem Baffah verbunden mit feiner Theorie vom Nachttage (S. 264). Der sechste Tag por dem Baffah ift nach ihm der Nachttag vom Abend des 8. bis zum Abend des 9. Nifan, also der natürliche Tag des Sonnabend mit dem Abendtheil des Freitag. Da dies der Tag der Ankunft war, fo mar der andere Tag, an welchem Jefus einzog, ein Sonntag. Da nun aber Jesus nicht am Sabbath in Bethanien eintreffen tonnte, rechnet Biefeler plöglich den fechften Tag "vom Nachmittag des 14. Nifan, oder von der Zeit, wo das Paffahlamm im Tempel dargebracht wurde", und fo wird denn der Sonntag unvermerkt für den Freitag zum "andern Tage"! "Wo bliebe da die Sicherheit des Berftändniffes menschlicher Rebe?" ift man verfucht mit Biefeler ju fragen. - Es muß bier zugestanden werden, daß eben keine Nöthigung vorliegt, die Zeitbestimmung des 12. Berfes auf bie des erften zurückzubeziehen, fo daß gemeint mare, der Einzug fiele auf den fünften Tag vor dem Passah. Es liegt gewift eben fo nahe, an das "Tags zuvor" ftattgefundene Gaftmahl und die Salbung durch Maria zu denken. Daß sich die Beitbestimmung B. 1 auch über diefes Mahl erftrecke, wird fchmerlich zu beweifen fein. Unmittelbar fällt nur die Anfunft (nachter Aor.) unter die Zeitbeftimmung. Dag fie ihm nun mahrend feiner Anwesenheit eine Abendmahlzeit bereiteten (enolyoav Imperf.), wird nun ohne Rücksicht auf die obige Zeitbestimmung weiter erzählt. Da liegt die Vorstellung nahe, daß man, ehe der Freitag zu Rüfte ging, das Mahl zubereitete, und daß die Salbung durch Maria während des am Sabbath (vgl. Luk. 14, 1) genoffenen Mahles stattfand. Der folgende Tag war dann ein Sonntag, und zwar, da wir die Ankunft in Bethanien auf den

8. Nisan oder 31. März gesetht haben, der 10. Nisan oder 2. April, was mit der Rechnung der Synoptiker stimmt.

Da nun der von Johannes berichtete Einzug des Herrn in Jerufalem unzweifelhaft berfelbe ift, welchen bie Synoptiter als eine Fortfegung ber Reife von Jericho aus darftellen (But. 19, 28), fo geminnen wir die Borftellung, daß die Antunft in Bethanien und der Aufenthalt dafelbft, welchen die Synoptifer bier übergeben, um das bei demfelben Borgefallene fpater in fachlicher Berbindung zu berichten (Mart. 14, 3ff. Matth. 26, 6ff.), in die Reife bes herrn von Jericho nach Jerufalem hineinfiel. Und ba Stericho von Bethanien nur 5-6 Stunden entfernt mar, fo find wir zu der Annahme berechtigt, daß der Serr diefe Begftrecte in einem Tage zurückgelegt hat. In Jericho hatte er bei Zachäus übernachtet (Luf. 19, 5), und der Text läßt keine andere Borftellung zu, als daß er bort Tags zuvor, Donnerstag den 7. ni= fan, 30. Marz eingetroffen ift. Mit diefer Untunft in Bericho trat, fo viel fich aus den evangelischen Berichten erfehen läßt, die erfte Paufe ein auf der Reife, welche der herr nach Lut. 18, 31. Mart. 19, 32. Matth. 20, 17 begonnen hatte. 3ft unfere Bermuthung richtig, daß der Anfangspunkt diefer Reife Ephraim mar, fo fragt fich, ob die Lage biefes Ortes zuläßt, daß gefus von hier aus an einem Tage Jericho erreicht habe. Leider fteht nichts gemiffes darüber fest ; während Ebrard das Städtchen (πολίχνεον Joseph. B. j. IV, 5. 9) fudlich von Jerufalem fucht, verlegt es Caspari (G. 158) 15 Stunden nordmärts von Jerufalem in das famaritanische Gebiet, mo El=Farah liegt, 2 Stunden nordöftlich von Sichem. Um sichersten wird es fein, wenn wir dem Binke des Josephus (a. a. D.) folgen, welcher Ephraim in Berbindung mit Bethel nennt, das etma 3 bis 4 Stunden nordöftlich von 3erufalem lag. Nehmen wir nun Ophra an der Grenze Samariens, am Rande einer öben Gegend eyyvis rijs egnuov Joh. 11, 54, die nach dem Jordan hinabfällt, als den Ort an, wohin oder in beffen Umgebung der herr fich zurückgezogen hatte (vgl. Ritter XV, 515. 527), so hindert uns nichts, anzunehmen, daß Jesus am Morgen des Tages feiner Anfunft in Jericho von hier aufgebrochen fei, denn diefer Ort ift von Jericho nur 6 bis 7 Stunden entfernt.

112

#### Von Ephraim nach Golgatha.

Bir glauben hiemit die kritische Untersuchung der vorliegenden Fragen abschließen zu dürfen. Es erübrigt, das Bild, welches sie uns von den letzten neun Erdentagen Jesu bieten, kurz zu zeichnen. Eine Uebersicht möge zunächst die folgende Tabelle geben.

| Theol. S | Wochentag.                   |          | Monatstag. | tstaç    | , min | Tagsgeschichte.                               | Belegstellen.                                                               |
|----------|------------------------------|----------|------------|----------|-------|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| tud. Jah | Donnerstag 30. März 7. Nifan | 30.      | Mårz       | 7.9      | lifan | Aufbruch von Ephraim,<br>arteat in Anika      | Aufbruch von Ephraim, Luf. 18, 31 — 19, 27; Matth. 20,<br>Autruck in Anixo. |
| rg. 187  | Freitag                      | 31.      | •          | <b>%</b> | ħ     | Reife von Fericho nach<br>Referieu            | Luf. 19, 28. 29; Matth. 21, 1;<br>m. 11 1. 20, 19 1                         |
| 6.       | Sonnabend 1. April           | <u> </u> | Upril      | 9.       | z     | Bastmahl u. Salbung.                          | 306. 12, 2-8; Matth. 26, 6-13;<br>mort 11, 2-9                              |
|          | Sonntag                      | સં       | 2          | 10.      | 2     | Einzug in Jerufalem.                          | 306. 12, 1219; Mark. 11, 111;<br>aut 10 99-44. Marth 91 111                 |
|          | Montag                       | _ ຕ໋     | •          | 11.      | 2     | Versluchung des Feigen-<br>koume Commelesinio | Mart. 11, 12 – 19; Matth. 21,<br>19 10: 0.1 10 15 18                        |
|          | Dienstag                     | 4        | 2          | 12.      | 2     | Feigenb. verborrt, Streit-                    | Mart. 11, 20 - 14, 2; Matth. 21,<br>90 96 5: 0.1 90 1 90 5                  |
|          | Mittwoch                     | 5.       | 2          | 13.      | 2     | u. exyur. secon.<br>Stillleben in Bethanien.  | 20-20' 0' 2MI: 20' 1 - 22' 0'                                               |
|          | Donnerstag 6.                | .9       | Þ          | 14.      | Ł     | Bereitung und Cenuß des<br>Motrekmeklas       |                                                                             |
| 8        | Freitag                      | 7.       | 2          | 15.      | •     | Gefangennahme und<br>Kreuzigung.              | Sob. 18. 19; Suf. 22, 40-23;<br>Matth. 26, 31-27; Mart. 14,<br>27-15.       |
|          |                              |          |            |          |       |                                               |                                                                             |

ł

113

Der gewaltige Eindruck, welchen die Auferweckung des Lazarur auf das ganze Bolt machte, war für die ichon längft gegen den Berrn aufgebrachten Briefter und Schriftgelehrten eine Mahnung, energisch gegen ihn vorzugehen. In einer Sitzung des hohen Raths wurde fein Tod beschloffen; allen Juden wurde zur Bflicht gemacht. Jefum zu benunciren. In Folge beffen zog Jefus fich mit feinen Rüngern aus ber Deffentlichkeit zurück in die mufte, einfame Gegend bei Ephraim, damit er nicht vor der Zeit feinen Feinden überliefert murbe. Am Sefte, vor den Augen aller Feftgafte follte und wollte er zu Jerufalem fein Leben in der Erfüllung feines Berufs laffen. Darf man einer Ueberlieferung des Talmud, nach welcher jene Rathsfitzung 40 Tage vor dem Baffah, alfo Ende Februar, ftatthatte, einigen Glauben ichenten, fo verweilte der herr einen Monat in diefer Zurückgezogenheit. 216 nun acht Tage vor dem Paffah bie erften galiläischen Festpilger bie Jordansaue hinunter über Bericho der heiligen Stadt zueilten, brach er mit feinen Jüngern auf aus feinem Berfted. Ruhn schritt er ihnen voran die Strafe, beren Ende er tannte und voraussagte. Aber feine Jünger brachten ihm tein Verständnis entgegen. Beffen fie fich versahen, gab die Bitte ber Rinder Zebedäi mit ihrer Mutter zu ertennen. Es mar eine Bitte um Ehrenstellen in dem Meffiasreiche, deffen Errichtung alle als bevorftehend erwarteten. Mit folchen Gedanken begleiteten ihn die Bertrauten, denen er das Geheimnis des Reiches erschloffen batte. Beit ferner ftand ihm das Bolt, mit welchem er auf der Pilgerftraße am Jordan zusammentraf und in Jericho einzog. Während die Blinden am Wege ihn als Sohn Davids anriefen und er durch feine Wunderhülfe fich als folchen bezeugte, fab bie fehende Menge in ihm nur Jesum von Nazareth. Bährend der Oberzöllner Bachaus, bei welchem der Berr übernachtete, fich des Beiles freute, das feinem Baufe widerfahren war, murrte das Bolf über feinen Seiland, daß er bei einem Sünder eintehrte. Ebe die Pilgerschar am andern Tage, Freitag den 31, März ihren Beg fortfette, suchte ber herr bie fleischliche hoffnung des Bolts auf bie Offenbarung des Reiches Gottes zu dämpfen. Durch das Gleichnis von den anvertrauten Pfunden deutete er ihnen den Berzug an und mahnte zur treuen und flugen Berwaltung des anvertrauten

Butes, denn mit der Aufrichtung des Reiches werde ein Gericht über alle ergehen. Eher als die ihn begleitende Boltsmenge gelangte er in die herberge; mährend jene noch eine halbe Stunde weiter nach Nerufalem wanderte, blieb er mit feinen Jüngern in Bethanien bei der ihm ichon längst befreundeten, durch die Auferweckung des Lagarus ihm noch mehr verbundenen Familie, die er vor einem Monat als Flüchtling hatte verlassen müssen. Von der liebenden Berehrung, mit welcher man ihn bier aufnahm, aab die Salbung des Herrn durch Maria beim Sabbathmahl einen rührenden Be-Acht Tage fpäter follte er im Grabe liegen, und feine weis. Freunde werden an die Einbalfamirung feines Leibes denten. Deffen gedachte er bei diefer Salbung und mußte das Liebeswert der Maria gegen den geldgierigen Judas und die unverständigen Jünger in Sout nehmen. Als nun das Bolt auf die Runde von Jeju Anwesenheit Bethanien ju einem Ballfahrtsorte zu machen begann, den herrn und in dem erweckten Lazarus deffen Beglaubigung als Meffias zu feben, beschloß der hohe Rath den Tod beider Männer. Trotdem wagte der Herr, am folgenden Tage, Sonntag den 10. Nifan oder 2. April, da man in Jerufalem die Baffahlämmer auswählte, in die heilige Stadt einzuziehen, fich felbft allem Bolte als Zions König barzustellen. Denn fo zog er ein, daß jeder an bie Beißagung Sacharja's vom fanftmüthigen Rönig denten mußte, wenn er den herrn auf dem Efelsfüllen inmitten der jubelnden Jünger und des lobpreisenden Boltes über den Delberg reiten fab. Er felbst aber ichaute voraus, daß feine Selbstoffenbarung die Berftodung feines Bolfs, feine Berwerfung und das Gericht über feine Feinde beschleunigen würde, und schluchzte laut weinend auf beim Anblick der Stadt. Der Zug bewegte sich langsam zum Tempel. Am Wege ftanden rathlos und zähnefnirschend die Pharifäer, und das Bolt hatte auf die Frage der über den pomphaften Einjug staunenden Jerusalemiten : "Ber ist diefer?" nur die Antwort: "Diefer ift ber Brophet Jefus aus Mazareth in Galiläa." Israels Rönig aber zog in fein Haus auf Morija, darinnen heute die Paffahlämmer ausgesondert werden mußten : - er felber das mabre Paffah= Rachdem er hier alles in Augenschein genommen, tehrte lamm. er mit feinen Jüngern nach Bethanien zurüct. Um nächften Morgen

8\*

treffen wir ihn wieder auf dem Wege nach Jerusalem. Ein blätterreicher, aber früchteleerer Feigenbaum - das Bild Israels ftand am Bege; ihn traf für feine verheißende, aber trügerische Gestalt der Fluch des nach seiner Frucht hungernden Herrn. Ein gleich trübes Bild bot ihm der Tempelvorhof, der zu einem Marktplatz umgestaltet mar. Bieder, wie zu Anfang feines Auftretens, mußte er ihn reinigen; wieder, wie immer, lehrte und heilte er. So that er am Ende feines Lebens und ichaute feine Frucht desfelben. Nur die leidenschaftliche Bewunderung des Bolkes hinderte die leidenschaftlich erregte Priefterpartei, ihre Mordgedanken am gern zur Ausführung zu bringen. Die Nacht zum Dienstag verbrachte er feiner Sicherheit wegen mit feinen Jüngern wieder in Bethanien. Als fich nun am andern Morgen befand, daß der mit dem Fluch belegte Feigenbaum verdorrt war, fagte der Herr den darüber verwunderten Jüngern, daß dem Glauben noch größeres möglich fei, er könne ben Berg, der fie von Jerufalem trennte, er könne jedes Hindernis, welches ihnen den Zugang zu dem Bergen ihres Bolts erfchmerte, befeitigen, wenn er nur in einem von vergebender Liebe getragenen Gebete fich an Gott wende. Und diefe Sinderniffe maren arof und ihrer waren viele: das fahen die Jünger am letten Tage bes öffentlichen Auftretens ihres Meisters. Die Obrigkeit feines Boltes lehnte fich widerspenstig auf gegen das Recht, welches er in Anfpruch nahm, und die entgegenstehenden Boltsparteien griffen nach allen Mitteln, feinen Erfolg zu ftören und ihn zu verderben. Doch mit überlegener Macht fchlug der Serr alle Angriffe in feine Rechte zurück, und mit Beisheit entgieng er ben Schlingen der Feinde. Bon der Verteidigung ging er zum Angriff vor. In offener Rede und in den Gleichniffen von den Weinbergsgärtnern und von der töniglichen hochzeit fprach er ihnen das Urtheil der Berwerfung. In einer Rede an das Bolt schleuderte er Wehe auf Wehe gegen die Führer und vernichtete, die ihn vernichten wollten. In ohnmächtiger Buth ftanden fie ba, angesichts des Boltes magten fie feinen Gemalt-Bas zu thun fei, murde nun fofort im Balafte des ftreich. Hohenpriefters Raiphas berathen, wohin fich die Erbitterten zurüct-Dag man bei feiner Feftnahme, besonders jest um ber zogen. Festgäste willen, alles Auffehen vermeiden und zu einem beim-

lichen Ueberfall greifen müffe, ftand feft. Judas, einer ber 3mölfe, tam ihnen jest mit dem Anerbieten, feinen herrn ihnen zu verrathen, außerordentlich gelegen. Als fich fo die Häupter feines Bolles von ihm abgewandt hatten, begehrten etliche Seiden, Jefum ju feben. Diefer ertannte ben Wint bes Baters, bag bie Stunde getommen fei, in welcher er von der Erde zum Zeichen über alle Bölfer erhöht werden follte. Die Stimme vom himmel bestätigte es ihm. So gieng ber Sohn aus dem haufe bes Baters, aber nicht allein als ein zorniger Richter, fondern zugleich ein Seiland, ber auch der Witme Scherflein beachtet. Auf dem Wege nach Bethanien wandte er sich vom Delberge um zur Stadt mit dem heiligen Tempel und verfündigte den Jüngern die Zerftörung besfelben, gab ihnen Rath und Troft für die schwere Zeit bis zu feiner Biedertunft und mahnte durch die Gleichniffe von den gehn Jungfrauen und den anvertrauten Centnern zur Bachfamkeit, Treue und Rlugheit, damit fie im Gerichte bes Denschensohnes bestehen Es trat nun ein Tag völliger Ruhe ein, welchen der fönnten. herr wol in Bethanien mit den Seinen verbrachte. 216 er bier anscheinend forglos und ohne, daß er als hausvater Borbereitungen getroffen zu haben ichien, das Feft ermartete, fragten ihn die Jünger am Donnerstage, den 14. Nifan, mo er das Baffah zu halten ge-Sie fanden indes nach feinem Borte die Stätte bereitet dente. und bereiteten ihm dort die Passahmahlzeit. Mit dem wehmütigen Ausrufe, es fei das letzte Mahl, das er mit den Seinen vor dem Lobe halte, legte er sich nieder zu Tisch, und nachdem er das alt= testamentliche Baffah gehalten, ftiftete er das Mahl der Berföhnung, die an feinen gewaltsamen Tod geknupft ift. Die Jünger aber begriffen fo wenig die fich hingebende Liebe ihres Meisters und ben Ernft bes Augenblicks, daß fie fich in Rangftreitigkeiten ein-Der gefommen ift, ein herr über alle zu fein, wusch den liefen. Jüngern die Füße und mahnte fie zum demütigen Dienst. Bierauf bemächtigte fich feiner die Todesftimmung. Das Gespräch über den Verräther und die Entlarbung desselben bewirkten in diefem teuflische Verstockung, Verrath finnend ging er fort. Die heilige Familie war nun allein, und unummunden erflärte ber Berr, daß fein Tod ihm bevorftehe, und daß die Jünger ihn nach feiner Biedererweckung in Galiläa wiedersehen würden. Diefe tonnten fich noch nicht recht in die Möglichkeit des Todes hineindenken, alle und besonders Betrus vermaßen fich, das Meußerfte mit ihm zu theilen. Aber verleugnen würden ihn alle und besonders Betrus mit ausbrücklichen Worten breimal vor bem nächften zweiten hahnenschrei: fo erklärte ber Berr. Und als jene nun allmählich den Ernft ber Lage zu würdigen begannen und aus ihrer Hoffnungsfeligkeit in Traurigkeit verfielen, begann er die Troftreden, in benen er ihnen ein Biedersehen und Stärfung durch feinen Geift verhieß. Mit Gebet wurde der Abend geschloffen. Um Mitternacht verließen fie die Stadt. Der erste Festtag, der 7. April des Jahres 30, war angebrochen, als der Erlöfer in Gethjemane eintrat. Die Todesfchauer, welche ihn hier mit aller Seftigfeit beftürmten, wurden mit Bebet überwunden, fo daß er mit Ruhe und Feftigteit dem Berräther entgegengehen und fich gefangennehmen laffen konnte. Поф in derfelben Nacht murde er vom hohen Rathe verurtheilt, weil er bie ihm zugeschobene eidliche Frage des Hohenpriefters dahin beantwortete, daß er Chriftus, der Sohn Gottes, fei. Bon Juden und heiden hatte er unerhörte Graufamkeiten und bittern Spott zu ertragen. Seilig wie im ganzen Leben blieb er in feinem Leiben. Als die Sonne aufging, fprach Bilatus das vor Gott und Menfchen ungerechte Urtheil, welches nach Gottes Willen zur Rechtfertigung ber fündigen Menschheit gedieh. Der um des Bolkes willen blutete, wurde vor allem Bolke auf Golgatha gekreuzigt. Der Macht hatte über fein Leben, gab es freiwillig dahin. In unerwarteter Zeit übergab er dem Bater seine Seele und verschied.

# Gedanken und Bemerkungen:

•

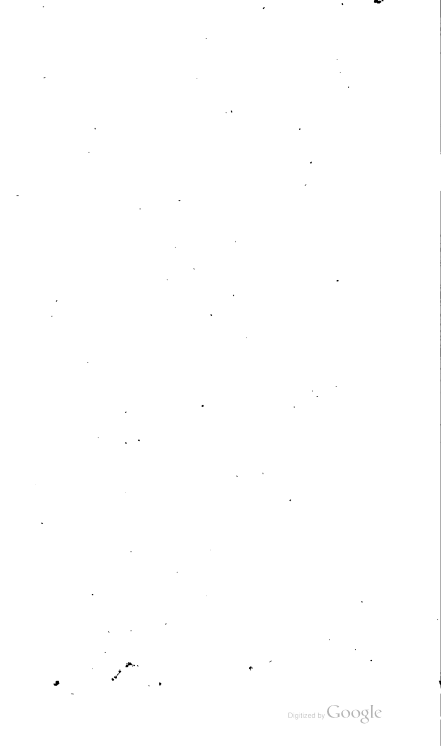
•

۰.









#### 1.

## Das Quedlinburger Fragment einer illuftrirten Itala.

Von

Dr. 25. Soum in Halle a./S.

Dies Zeugnis altchriftlicher Runft wie moderner Barbarei ift zwar bereits im Jahre 1869 aus der unwürdigen Stellung als Umschlag eines Quedlinburger Polizei = Edictes von 1624 durch den bortigen Bürgermeifter Berrn Brecht gerettet worden; boch ift es erst ganz vor furzem in Berbindung mit einem anderen Stücke derfelben funftvollen Handschrift, das Berr Archivrath v. Mülverstedt 1865 in Magdeburg auf Quedlinburger Stiftsrechnungen von 1617/18 entdeckte, von der Hand des letzteren in der Zeitschrift des Bereins für die Geschichte des Harzes 1) zur Beröffentlichung und Besprechung gelangt. Bei diefer Gelegenheit find namentlich alle Gründe, die auf die Provenienz der ganzen handschrift ein Licht werfen könnten, reiflich erwogen worden, und scheint es schließlich boch am meisten glaublich, daß dieselbe von einem ber fächfischen Raifer aus Stalien mit nach Deutschland gebracht, dem Stift Quedlinburg geschenkt und von ben dortigen Stiftsoberen bald nach der kirchlichen Reform, spätestens aber in den ersten Jahren des 17. Jahrhunderts, zur Bermaculirung an einen

<sup>1)</sup> Jahrgang 1874, S. 251 - 263.

Buchbinder abgegeben worden fei. Bon fo vielen Seiten und mit wie großer Sorgfalt diefer Fund auch damals durch Mülverftebts fundige Feder beleuchtet worden, fo ift mit Absicht doch die Erörterung einiger Fragen offen geblieben, die hier nachzuholen versucht Leider ftand für die zu diesem Zwecke nothwendige werden foll. nochmalige Untersuchung der Orginalien eben nur das Quedlinburger Gremplar zur Verfügung; das Magdeburger Fragment befand fich zur Zeit zum Zwecke der Abgabe an die königliche Bibliothet in Berlin und war somit vor Regelung diefer Berhältniffe ber Benutzung nicht zugänglich. Auch die Untersuchung der Quedlinburger Blätter, die mir durch gütige Bermittlung des Borftehers hiesigen Baisenhaus = Buchhandlung herrn D. Bertram der von herrn Bürgermeifter Brecht in Quedlinburg mit höchft bankenswerther Freundlichkeit nach bier überfandt murden, mar in fo fern mit Schwierigkeiten verbunden, als diefelben behufs befferer Confervirung zwischen zwei Glasplatten aufbewahrt werden und fomit fowohl nähere Betrachtung namentlich bei verschieden einfallendem Lichte wie Durchzeichnen der Schriftzüge völlig unmöglich Verfaffer biefes hat letterem Mangel mit Serstellung einer mar. Schriftprobe durch freies nachzeichnen abzuhelfen gesucht und glaubt für die Genauigkeit der Nachbildung, namentlich des Schriftcharakters, einstehen zu können; nur die Bobe und Breite der Buchstaben ift vielleicht hie und da nicht ganz genau getroffen, fo daß der Zwischenraum zwischen den Beilen und bie Breite der Columne an einigen Stellen etwas vom Originale abweicht.

Die erneute Durchsicht der Blätter ergab zugleich einige abweichende Lesungen gegen den bisher angenommenen Text, die in Verbindung mit näherer Berücksichtigung verschiedener graphischer Eigentümlichkeiten eine Wiederholung desselben wünschenswerth erschienen lassen <sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Die kleingebruckten Stellen find erganzt.

#### Das Quedlinburger Fragment einer illustrirten Itala.

1. Blatt. (1 Sam. 9, 1 ff.)

ERAT VIR EX FILIIS BENIA MIN ET NOMEN EI ERAT CISFILIUS ABIEL FILI SARARAE FILI BACHIR FILI ARET FILI VIRI JEMNAEI. VIB POTENS ET HUIC FI LUS ERAT ET NOMEN EI ERAT SAUL STATURA BO NUS VIR BONUS NON EBAT VIR NEMO MELIOR , SUPER HUNC IN FILIIS IS TRAHEL NEQUE LONGIOR. SUPER HUMEROS EIUS SU PER TOTAM TERRAM ET PERIEBUNT ASINAE PA TRIS SAULIS CIS ET DIXIT CIS AD SAUL FILIUM SUUM TOLLE UNUM E PUERIS ET SUR GITE ET ITE ET QUAERITE ASINAS ET TRANSIERUNT IN MONTEM EFREM ET TRANSIERUNT PER TER RAM SELIHA ET NON INVENERUNT ET TRANS JERUNT PER TERRAM SA GALIN ET NON INVE

ET FACTUM EST VERBUM . DNI AD SAMUEL DICENS PAENITET ME QUONIA. CONSTITUI SAUL RE

- **1 NERUNT ET TRANSIERUNT** PER TERRAM LAMIN ET NON INVENERUNT ET INTRAVERUNT IN SIPHA
- 5 ET SAUL DIXIT PUERO SUÒ QUI CUM EO ERAT VENI **REVERTAMUR NE RELE** VATUS PATER MEUS NEG LEGAT DE ASINIS ET SOLLI
- 10 CITUS SIT PRO NOBIS ET DI XIT EI PUER ECCE HOMO DEI. IN HAC EST CIVITATE. ET HOMO PRAECLARUS. ET QUIDQUID LOCUTUS FUE
- 15 RIT CONTINGET ET NUNC EAMUS UT INDICET NO BIS VIAM NOSTRAM IN QUA PROFECTI SUMUS.
- ET DIXIT SAUL PUERO SUO 20 ECCE IBIMUS ET QUID OFFE **REMUS EI QUONIAM PA NES DEFECERUNT NOBIS** UT OFFERAMUS HOMINI DEI. QUOD SUFFICIAT NO
- 25 BIS ET RESPONDIT PUER SAULI ET DIXIT ECCE INVE

2. Blatt. (1 Sam. 15, 10ff.)

1 DNO. STATUAT OMNIA QUAE LOCUTUS EST DNS. ET DIXIT SAMUEL ET QUAE EST VOX HUIUS GRAE

Digitized by Google

123

GEM QUONIAM AVER SUS EST A ME ET VERBA MEA NON STATUIT ET CONTRISTATUS EST SA MUEL ET CLAMAVIT AD DNM TOTA NOCTE ET ANTE LUCEM SAMUEL ABIIT IN OBVIAM ET RE NUNCIARUNT SAMUEL DICENTES ABIIT SAUL IN CARMELLUM ET SAMU EL ADDUXIT AD SE MANU. ET CIRCUMEGIT CURRUM. ET DESCENDIT IN GALGA LA ET VENIT SAMUEL AD SAUL ET ECCE SAUL OFFE REBAT HOLOCAUSTUM DNO INITIA PRAEDARU. QUAE ADTULIT EX AMA LECH ET PERVENIT SA MUEL AD SAUL ET DIXIT EI SAUL BENEDICTUS TU

- 5 GIS IN AURIBUS MEIS ET VOX BOUM QUAM EGO AUDIO ET DIXIT SAUL EX AMALECH ADTULI EA QUAE PRAEDAVIT POPU
- 10 LUS OPTIMA GRAEGIS ET BOUM IMMOLENTUR DÑO. DĒO. TUO RELIQUA AUTEM DISPERDIDI ET EXTERMINAVI.
- 15 ET DIXIT SAMUEL AD SAUL EXPECTA ET INDICO TIBI QUAE LOCUTUS EST DÑS. AD ME NOCTE ET DIXIT EI SAUL LOQUERE ET DI
- 20 XIT SAMUEL AD SAUL NONNE MINIMUS ERAS
- TU IN CONSPECTU TUO DUX SPECTORUM DE TRIBU ISTRAHEL ET UN 25 XIT TE DÑS IN REGEM

SUPER ISTRAHEL ET MI

Digitized by Google

Außerdem trägt jedes der beiden Blätter in kleineren Charaktere bie der Jtala noch eigentümliche Ueberschrift "Regnorum". Da die ersten drei Zeilen der ersten Columne jedes Blattes mit rothe Tinte geschrieben, hat bereits v. Mülverskedt hervorgehoben. Di Andeutung von Abschnitten durch das zweimalige Herausspringen de "Et dixit" aus dem Körper der Columne hat sich in einer der Original entsprechenden Weise durch den Oruct leider nicht wieder geben lassen, nur die in eben diesen Fällen eintretende Behandlun des "E" als etwas größerer Initial. In brei anderen Fälle (Bl. 1, Col. 1, Z. 1 u. 15; Bl. 2, Col. 1, Z. 1) dar wohl mit Recht auf eine ähnliche Bezeichnung von Abschnitt geschlossen. Striche zwischen den auf zwei Zeilen vo

124

theilten Silben eines Wortes sind nicht vorhanden, außer einzelnen Punkten in der halben Höche der Buchstaden am Schlusse der erwähnten größeren Abschnitte ist Interpunction nicht bemerkbar. Dagegen ist das Wort "Deus" in allen Casus zur Hervorhebung mit einem darüber gesetzen Strich versehen. Ein solcher, meistens noch von einem Punkte in der Zeile begleitet, dient zur Bezeichnung der an Zahl äußerst geringen Abscürzungen; es sind fast nur das Wort "dominus" und einige auf m ausgehende Worte, die denselben unterliegen; hie und da wird wol auch ein in der Mitte der Worte stehendes n ausgestoßen und auf obige Weise angedeutet. Außer den im Facsimile wiedergegebenen Ligaturen — A mit E, N mit T, O mit R, U mit M — begegnet keine bemerkenswerthe Gestalt.

Bas diefe Eigentümlichkeiten nun nicht nur, sondern den Gesamtcharakter der vom Texte gegebenen Unciale betrifft, so zeigt dieselbe abgesehen von einer etwas kräftigeren Gestaltung eine aufjällige Uebereinstimmung und sprechende Nehnlichkeit mit den von E. Ranke in Marburg <sup>1</sup>) nach verschiedenen Handschriften veröffentlichten Italabruchstücken', die derselbe der Mehrzahl nach in den Anfang des 5. Jahrhunderts legt. Auch von den bisher auf Ende des 4. Jahrhunderts datirten Aquilejaer Concilsacten (Cod. Paris. Lat. Suppl. 594), aus deren Randnotizen in Cursive G. Baitz seine Forschungen zum Leben und Lehre des Ulfila<sup>2</sup>) herausgab, unterscheidet sich die vorliegende Schrift nur durch ihre stärkeren und größeren Züge.

für diefe Uebereinstimmung und Altersannahme, nicht minder aber auch für die Schätzung andrer Uncialhandschriften glaube ich vor allem die eigentümliche Form des A betonen zu müffen. Sehen wir nämlich von jenen seit dem 9. Jahrhundert in Unciale be-

 <sup>1) 1.</sup> Latinae veteris testamenti versionis antehieronymianae fragmenta e codice Fuldensi eruta. Marburg 1856. Programm zum Geburtstage des Aurfürsten. — 2. Latinae veteris testamenti versionis antehieronymianae fragmentorum fasc. IV. Marburg. Index Lectionum. Ostern 1861. — 3. Fragmenta antiquissimae evangelii Lucani versionis latinae e membranis Curiensibus. Bien 1874. Gratulations-Programm für München.

<sup>2)</sup> Bgl. die unter diefem Titel 1840 in Sannover erschienene Schrift.

gegnenden Stücken ab, in denen diese Schrift nicht mehr als eine den Schreibern recht geläufige, so zu sagen "lebende" Schrift, son= dern als "Kunstischrift", als ein Product der Malerei, das öfteren Gebrauch des Lineales verräth, erscheint, so muß jedenfalls die Gestalt des A, deren vorderer Theil noch aus 2 deutlich als ge= trennt erkennbaren Linien, einer gebogenen und einer geraden, bie

in einen fpigen Bintel zusammenlaufen, besteht, ursprünglicher und älter fein, als diejenige Form, in ber ſiф biefer Bintel zu einem in einem Buge bergestellten Bogen ober Ellipfe umgebildet hat A A. Antlänge an die lettere Gestaltung und vielleicht gerade ein Uebergangsstadium von der ersteren zu diefer icheint die befannte Beiter Oftertafel zu zeigen, bie Th. Mommfen in den Abh. der Berl. At. der Biffenschaften, phil. = hift. Cl. 1862 mit Facfimile herausgab und bald nach 447 ge= schrieben sein läßt. Die erwähnte jüngere A-form tritt uns allerbings auch in dem Quedlinburger Fragment entgegen, doch nur in den Aufschriften auf den Gemälden der Rückseite unferer Pergament= blätter, von denen das Facfimile B: "Saul offerens holoca(ustum) suum " eine Probe liefert, entgegen, doch wird fich dagegen zugleich ergeben, daß diese Aufschriften auch geraume Zeit nach Niederschrift bes Tertes angebracht worden find.

Was den lateinischen Text selbst betrifft, so schließt sich derselbe auf das engste an den der Septuaginta an; die wörtliche Uebersetung des "érrogevIn sis anavroven mit "abiit in obviam" Bl. 2, Col. 1, 3. 12 mag als Beispiel für mehrere Fälle genügen. Auch das "adduxit ad so manum et circumegit currum" geht auf eine falsche Auffassung des hebräischen Urtextes seitens der Septuaginta zurück. Am selbständigsten sind aber gerade ihr gegenüber sämtliche Eigennamen behandelt, ohne daß freilich sich in allen Fällen entscheiden ließe, ob die vorhandenen Abweichungen auf bewußten Grundlagen beruhen oder auf unabsichtliche Fehler des Schreiders zurückzusühren sind. Das gilt z. B. wol vom Namen "Aret" Bl. 1, Col. 1, 3. 4, wo eine "Afec" dem griechischen Texte weit eher entsprochen hätte; offendare Fehler sind dagegen "Lamin" Bl. 1, Col. 2, 3. 2 statt "Jamin" und "dux spectorum" statt

"sceptrorum" Bl. 2, Col. 2, Z. 23; beide würden darauf hinweisen, daß der Esdez, dem unsere Bruchstücke angehörten, nach einem anderen abgeschrieben wurde. Das in kleinerer Schrift neben Z. 22, Col. 2, Bl. 2 angebrachte "tu" scheint das einzige Zeichen einer nachträglichen Nevision und Correctur zu sein. Unter den abweichenden Namensformen ist jedenfalls der durchgängige Gebrauch des. "Istrahel" statt "Israel" der für die Kritik werthvollste. Nach Ranke's Ausführungen <sup>1</sup>) kommt diese Form nur den ältesten Recensionen der Itala zu und dürfte nach diesem inneren Grunde die Entstehung unseres Fragmentes eher in ein noch höheres Alter hinaufgerückt werden, als wir nach den äußeren paläographischen Mertmalen annehmen konnten.

Da bie beiden Quedlinburger Blätter fowol als die Magdeburger (Berliner) nur auf der einen Seite Text, auf der anderen Juftrationen zeigen, fo ift mohl anzunehmen, daß burch ben ganzen Coder Seite für Seite die Bilder mit dem Texte wechselten. Daß die vorliegenden Blätter eigentlich nur Halbblätter einer größeren Bergamentlage waren, ift fast felbftverftändlich, findet aber burch einen auf Bl. 1 den Text um eines Buchftaben Breite bedeckenden rothen Bilderrand noch eine besondere Bestätigung. Mir icheint daraus noch zu folgen, daß weder die einzelnen Bergamentlagen zu heften, fei es Ternionen oder Quaternionen, vereinigt, noch diefe zu einem ganzen Bande zufammengebunden waren, fondern die Blätter einzeln, jede Seite zur Sälfte beschrieben, dem Maler jur Anbringung feiner Bilder auf den leeren Stellen vorgelegt wurden. fterner stellen die Bilder auf der Rückseite von Bl. 1 Scenen dar, die alle erft unmittelbar auf die in der Textseite besprochenen folgen und bei Bl. 2 ift dies wenigstens auch in überwiegender Mehrzahl der Fall. Es icheinen daher bie entsprechenden Texte und Bilder immer neben einander gestanden zu haben und zwar die Bilder bem Texte voran auf der zur Linken befindlichen Seite. Nach unferer modernen Paginirung hätten alfo alle geradzahligen

Latinae veteris testamenti versionis antehieronymianae fragmenta. e cod. Fuldensi eruta. Marburg. Programm zum Geburtstage bes Rurfürsten 1856. S. 27 ff.

Seiten Bilder, die ungeraden den Text enthalten, der Codex also wahrscheinlich p. 2 (f. 1 vers.) mit den Bildern, p. 3 (f. 2 rect.) mit dem Texte begonnen, p. 1 (f. 1 rect.) wäre somit aber unbeschrieben oder unbenutzt gewesen: eine Eintheilung, wie sie uns noch im späteren Mittelalter begegnet.

Ueber die Abtheilung der illustrirten Seiten durch rothe Linien in je vier Bilder hat v. Mülverstedt im allgemeinen bereits berichtet; mir ist es indes durch mehrsache Betrachtung trotz der erheblichen Beschädigung derselben gelungen, die darin erhaltenen Darstellungen näher zu bestimmen und einen Theil der auf den Bildern in Goldschrift angebrachten Ausschriften zu entziffern.

So ift auf dem erften Bilde links oben des Bl. 1 ,, monimentum Rachel " über einer mit Bufden umwachfenen Säule, ferner zwei Rrieger mit Selm, Schild und Langen und der Aufschrift "Duo viri nuntiantes . . . inventa est " zu ertennen. 3mifchen beiben Männern und dem Grabmonument befinden fich noch eine größere und fleinere Figur, jedenfalls Saul und fein Rnabe, und bas Ganze stellt die von Samuel prophezeihte Begegnung mit den Boten bes Baters am Grabe der Rahel dar (1 Sam. 10, 2). Bom Bilde rechts oben ift ein Baum noch ertennbar, an dem ein Rnabe lehnt, dann folgt nach rechts eine größere männliche Geftalt, die bie Ueberschrift ,, Saul", eine fleinere ebensolche Figur und Bruchftucke von zwei anderen dergleichen --- (dies Bild ift durch Abschneiden um Fingerbreite verfürzt) - mit der Ueberschrift "viri tres", also wol die Julustration zu 1 Sam. 10, 3 u. 4, der Scene unter der Eiche Thabor. Das Bild lints unten zeigt . b . gael (Abigael 1)) über einer fleineren Figur, dann "Saul" über einer bem entsprechenden Berfönlichkeit und ,, chorus prophetarum " über brei Gestalten, von denen eine eine Flöte und eine andere eine Barfe trägt, versinnbildlicht also 1 Sam. 10, 5 refp. 11: Saul unter den Bropheten. Um meiften gelitten hat leider das Bild rechts unten; von ben Ueberschriften ift nur ", Saul" lesbar über einer größeren Figur mit rothem Mantel, die die rechte Sand vorstreckt, in der Linken

Р. 2:

<sup>1)</sup> Es ift freilich nicht recht erklärlich, wie der junge Begleiter Sauls zu diefem Namen kommt.

einen Speer hält; neben ihr steht eine Berson in weißem Gewande mit derselben Haltung der rechten Hand — vielleicht Samuel —; weiter rechts sind trotz des abgeschnittenen Stückes mehrere Personen in ruhiger Haltung sichtbar, die wohl das Bolt andeuten sollen, wie das Ganze vielleicht auf die im weiteren Theile des 10. Capitels geschilderte Erhebung Sauls zum König zu beziehen ist.

Das biefer Reihenfolge entfprechende erfte Bild bes Blattes 2 enthält befanntlich die Ueberschrift "Saul offerens holoca(ustum) suum" über einem Brandaltar, an dem Saul fteht; hinter ihm befinden fich zwei Rrieger in fleinerem Maßftabe, eine zweite Ueberschrift an der finfen Seite ber Bilder lieft ", Samuhel descendens (in) Galgala" über einer im Wagen ftehenden und die Bügel mehrerer Pferbe haltenden Figur. Die Darstellung bezieht fich also ausnahmsweise auf das letzte Stück des auf der Rückfeite gegebenen Textes. 3m folgenden Bild ficht man eine Figur eine andere fich abwendende am Mantel faffen, worüber die Worte "Saul tenens Samuhel" fteben, und hat hierzu wol Cap. 15, 27, der Berfuch Cauls Samuel jurückzuhalten, den Vorwurf abgegeben. Das dritte Bild läßt den Ramen "Aga rex" über einer fnieenden, "Samuhel" über einer bewegungelofen, "Saul" über einer die Sände zum Simmel erhebenden Berfon, fomie eine ebenfolche ohne Damen ertennen und gibt jedenfalls 1 Sam. 15, 32, bie Bitte bes Amalefitertonigs Agag um Gnade, wieder. 3m vierten Bilbe ficht man Rönig Agag am Boden liegen, über ihm Samuel mit erhobener Hand und im hintergrunde eine Burg; "Samuhel interficiens regem Amalechitarum " zieht fich als Ueberschrift barüber hin und tann es daher nicht zweifelhaft fein, daß bies Bild bem 33. Berje des öfters berührten Capitels entfpricht.

Die schmähliche Behandlung dieser Bruchstücke als Bücherumschlag hat nun zwar, wie v. Mülverstedt bereits schilderte, vor allem die Farbenpracht und Zeichnung der Bilder empfindlich geschädigt, doch aber zu gleicher Zeit zur Blosslegung einer Reihe unter den Decksarben befindlicher schriftlicher Notizen geführt. Un vielen Stellen ist freilich die Decksarbe zu dicht gewesen, und hat so fest gehaftet, daß die darunter stehenden Züge nur schwach durchschummern und schwer erkennbar sind, oft hat es sich getroffen, daß gerade auch noch die in Goldtinte ausgeführten Ueberschriften an

Theol. Stub. Jahrg. 1876.

biefen Stellen aufliegen und so bie sichere Lesung auf beiden Seiten behindert ist. Die Schrift, beren Charakter v. Mülverstedt nicht nächer zu bestimmen wagte, kann ich zweifellos als "ältere römische Cursive" bezeichnen, wie ich auch für folgende Lesungen und die Genauigkeit der gegebenen autographirten Proben bürgen zu können glaube:

Bí. 1, Bilb Nr. 2 "(a)rborem glandi(feram).. unus portat tres edos unu(s) ..... utrem vini" b. h. eine andere Faffung 1 Sam. 10, 3 nach der Bulgata: " et (cum) veneris ad quercum Thabor, invenient te ibi tres viri ascendentes ad Deum in Bethel, unus portans tres hoedos et alius tres tortas panis et alius portans lagenam vini."

Unter den Farben von Bilb Nr. 4 läßt sich vielleicht "Samuel profeta et Saul" herauslesen, ohne jedoch ebenso wie die Ueber= schriften eine nähere Bestimmung der dargestellten Scene zu liefern.

In Bild Nr. 1 und 3 find kaum curfive Züge an entsprechender Stelle bemerkbar. Dasselbe gilt auch von Bild Nr. 1 des Bl. 2.

Dagegen liefert hier Bild Nr. 2 eine um so reichere Ausbeute, ben wenn auch lückenhaften Satz: .... cit se profeta et rex (Saul) dum vult illum prendere, extremum de vestimento eius abscidit et ille cor g... (,cor gentis' ober ,coram gente' vielleicht), der sich der Bulgata=Bersion von 1. Sam. 15, 27 an die Seite stellt: "Et conversus est Samuel ut abiret, ille autem apprehendit summitatem pallii eius, quae et scissa est."

Nicht so leicht erklärt sich die unter Bild Nr. 3 liegende Schrift, bie ich dem Facsimile gegenüber nach erneuter Ansicht der Originale zu folgendem vervollständigen fann: "Facis ubi rex Saul profetam rogat ut in se rogent Deum." Diesem Saze stände wol V. 30 der Bulgata parallel: "At ille ait: Peccavi, sed nunc honora me coram senioribus populi mei et coram Israel et revertere mecum ut adorem dominum Deum tuum." Damit würde aber faum, wie wir bisher zu beobachten Gelegenheit hatten, das Bild und die Ueberschriften übereinstimmen, die anscheinend den König Agag Samuel und Saul um sein Leben bitten lassen. Wir müssen also entweder eine solche Divergenz ruhig hinnehmen, oder eine Emendation der untersten Schriftschicht damit versuchen, daß, wie unter "rex"

Agag verstehen, Saul als Accusativ fassen und vor "profetam" ein "et" einschalten.

Das vierte Bild ergibt bie ebenso fichere wie mit den übrigen Erscheinungen harmonirende Lesung ,, civitatem et extra civitatem ubi profeta ..... procidit regem alienum .... Saul ubi in Richt ganz ficher, aber doch auch nicht unwahrscheinlich contra." ift, daß dem Ganzen auch ein "Facis" vorausgeht. Die Latinität diefer Notizen dürfte tein Hindernis fein, das einmal verbürgte und ein zweites Mal zu vermuthende "Facis" als eine Art Imperativ ju betrachten und aus dem fich oben ergebenden Verhältniffe der unteren Schrift zu den Bildern und zu den Ueberschriften den Beweis da= für als erbracht anzuschen, daß diese Notizen vom Schreiber des Coder bald nach der Niederschrift des Textes auf den leeren Seiten angebracht werden feien, um bem Illuminator einige Anhaltspuntte für feine Entwürfe zu geben. Daß Schreiber und Illuminator in dem vorliegenden Falle verschiedene Bersonen waren, möchte bei dem Umfange ihrer beiderseitigen Leistungen burchaus von vorn herein nicht zweifelhaft fein; boch fehlt diefer Bermuthung dadurch eine besondere Stütze nicht, daß der Maler in seinen Ueberschriften fich ftets der Form "Samuhel" bedient, mährend der Schreiber im Tert ", Samuel", in den cursiven Notizen aber nur "profeta" Daß es in folchem Falle um fo mehr nothwendig war, ichreibt. dem Maler durch Notizen zu Hülfe zu tommen, bedarf taum wol einer Erklärung, in gleicher Weise arbeitete ja in anderen Fällen der Textschreiber dem Initialen=Maler und dem Rubricator vor. Auch bei folcher Gelegenheit ließ fich ebenfo wie hier die gegebene Bülfe leicht genug verbergen 1).

Das gleichzeitige Nebeneinander = Borkommen von Cursive und Uncial hat nun an fich durchaus nichts auffälliges; im Gegentheil

<sup>1</sup>) Zuweilen geschah dies freilich auch nicht. So ist 3. B. in dem Hrn. Geh. hofrath Hänel in Leipzig gehörigen Julian-Codez in beneventanischer Schrift des 11. Jahrh. das zu Ansang S. 5 befindliche, auch in der That in rother Tinte angesührte Hauptrubrum: "Incipiunt constitutiones novellarum Justiniani perpetui augusti de Graeco in Latinum translatae per Julianum eloquentissimum virum antecessore (1) civitati (1) Constantinopolitanae" am untersten Rande von S. 4 in ganz kleinen Zügen schwarz vorgetragen.

ift es bochft natürlich, bag ber Schreiber für den auf lange Beit gottesbienstlichem und heiligem Gebrauche gemidmeten Tert mürdigere und feierlichere Büge mählte als zu den mehr geschäftlichen und für Den Augenblick beftimmten Notizen. In einem ganz ähnlichen Berhältniffe ftanden ja die bereits oben angezogenen Aquileiger Concilsacten zu ben curfiven Randbemerfungen des Bischofs Maximinns über Ulfila und seine Lehre. Allerdings dürfen wir beide Schriftproben wol nicht mehr als fo gleichzeitig anfehen, als bisher angenommen wurde. Können wir vielleicht die Entstehung der in Unciale gefchriebenen Theile noch in bas Ende des 4. Jahrh. zurüctlegen, fo dürfen wir nach den Forschungen Bessels 1) die Abbandlung des Bischofs Maximinus nicht über das Jahr 438 Mit diefer Annahme fteben nun aber unfere Btanrückdatiren. obachtungen über die Quedlinburger Fragmente feineswegs im Biderfpruch, fondern tonnen vielleicht nur um fo mehr zur Aufhellung und Sicherstellung derfelben bienen. Bie oben bemerkt ftimmt die Uncialschrift in beiden Codices ziemlich überein und bürfte als gleichaltrig angesehen werden 2), in den Quedlinburger Fragmenten muß aber auch die Cursive der Unciale ziemlich gleichzeitig fein. Benn daher unfere früheren Altersbestimmungen ber Quedlinburger Bandschrift, wenn die Annahme iber die Entstehungszeit der Maximinischen Schriften richtig fein follen, fo mußten fich bafür Belege auffinden laffen, daß die Quedlinburger Curfive auch älter fei als die der Parifer Randbemerkungen. Das scheint mir in der That auch durchaus nicht unmöglich; die Quedlinburger Eurfive scheint in der Entwicklung als solche bei weitem noch nicht fo fortgeschritten zu fein, als bie der Arianischen Schriften, erstere icheint der altrömischen Bachstafelcurfive und der ber pompejanischen Juschriften näher zu ftehen als bie letztere. 3ch verweise  $f\cdot \mathbf{5}\cdot p\cdot \mathbf{\mathcal{P}}\cdot \mathbf{\mathcal{P}}$  in den Fragmenten der Aquilejaer Concil8,

۰.

<sup>1) 28.</sup> Beffel über das Leben des Ulfila und die Betehnung der Gothen (Gött. 1860).

<sup>2)</sup> Eher tonnten fich wol Momente ergeben, die berechtigten, den Parifer Coder jünger als ben Quedlinburger anzuseten.

acten. Sehr auffällig muß ferner aber auch die überwiegend auftretende form des a fein ; in den pompejanischen Infchriften, wie in den Bachstafeln wird es trop vielfältiger Umbildung der anderen Buchstaben noch immer ans zwei geraben in fpipem Binkel zufammentreffenden. Linien gebildet; seit wir aber mit den Notizen über Ulfilg die Eurfibe auf Bergament und Bapprus tennen, befist das a die Geftalt CL und behält diese mit Ausnahme von Ligaturen, in denen überhaupt der Charafter eines Buchstaben völlig untergeht, bis in die Rarolingifche Zeit. Zwifchen beiden Formen muß boch ein Uebergang stattgefunden haben, und zwar ein Uebergang, der auf dem Bestreben, den Buchftaben durch einen einzigen Bug zu bilden, beruht. Es wird fich daher wol folgende Reihe aufstellen laffen :  $\lambda \lambda \checkmark \omega \omega$ . Als den Repräfentanten der mittleren Stufen diefes Ueberganges glaube ich nun aber das a ber Quedlinburger Cursivnotizen ansehen und fie baher für älter als die Parifer Randbemertungen anseten zu tonnen. Bum mindeften wird aber unfere oben getroffene Altersbestimmung der Quedlinburger

Fragmente hiedurch keinen Falls um irgend etwas abgeschwächt. In nicht minderem Einklange mit derfelben ftehen denn nun auch schließlich die ganze Ausstattung und Stil der Bilder, soweit dies eben zu erkennen möglich. Die Zeichnung der einzelnen Gestalten fcheint äußerst fein und forgfältig, die Farben frisch, doch nicht grell gemefen zu fein; die Geftalten der einzelnen Figuren waren entichieden ebenfo lebensvoll als ebenmäßig entworfen: felbit die Stellung der Pferde am Dreigespann Samuels ift nicht unnatürlich, sondern nur etwas ungeschickt; vor allem aber ift die Tracht aller wie die Bewaffnung und Ausrüftung der Rrieger durchaus altrömisch. Rirgends zeigt fich eine Spur des vermildernden Einflusses der Bölferwanderung und ihrer Stürme, noch die entstellende Einwirfung des späteren Byzantinismus. Eine solche kunft = und stilvolle Illustration der ganzen Bibel war aber jedenfalls auch nicht das Bert eines Jahres, sondern eines ganzen Lebens und erflärt fich daraus wol der spätere Charakter der jedenfalls zuletzt angebrachten Ueberschriften auf den Bildern gegenüber ber Unciale des Textes.

Bum Schluffe wäre vielleicht noch die Frage, wenn auch nicht w löfen, fo doch wenigstens zu berühren: ob dies Kunftwert wol

noch in aller Bollständigkeit seiner Zeit nach Deutschland gelangte, ob es nicht vielmehr schon in seiner Heimat dem gleichzeitigen Ansturme der Roheit und des Verfalles, wie des Eisers der der Autorität des Hieronymus blind Anhangenden anheimgefallen, in Bruchstücken unter den sächstischen Kaisern über die Alpen nach den schattigen Höhen des Harzes wanderte, um dort in einer nüchternen und geldbedürftigen Zeit confessionellen Haders und Verfolgung erneuten und schwereren Verlezungen zu unterliegen.

2.

### König Phul.

Bon

Suftav Rölch.

Man hat bis jetzt den biblischen König Phul von Affprien affprisch = babylonischen Steinurfunden nicht gefunden. den in Lepfius aber fagt uns in feiner Abhandlung "Ueber den chronologischen Werth ber affprischen Gponymen", Berlin 1869, S. 56, man brauche den Phul in den affprischen Berichten überhaupt nicht mehr zu suchen, da er mit Thiglath=Pilefer identisch fei. Rein, ermiedert ihm A. v. Gutschmid aus Gründen, welche in biefer Stizze ihre Erörterung finden muffen, in der Recenfion feiner Schrift im "Literarischen Centralblatt " 1870, S. 1158, bie Keilschriftforscher follen eben nach Bhul suchen, bis fie ihn Auf die Seite des erfteren Gelehrten ift neuestens Gberfinden. hard Schrader getreten, auf die Seite des letteren muß ber Recensent des Schrader'ichen Buches "Die Reilinschriften und bas Alte Testament" in den "Theologischen Studien und Rritiken" 1874, S. 768-784, treten, wie er dort S. 177 fchon fich ausgesprochen hat.

Der Ausgangspunkt ber Beweisführung E. Schraders für die Identität Bhul — Thiglath = Pilefer ist die Behauptung der Lückenlosen Continuität der affprischen Eponymenliste, welche wir

in fieben, fämtlich fragmentirten, Exemplaren befigen, die zwar nicht alle den gleich langen Zeitraum umfassen, aber in ben Namen gleich lauten und nur in den Abtheilungeftrichen und in der Reihenfolge der Namen hie und da differiren, also im Wefentlichen identisch und obendrein in ihrer Buverläßigfeit durch die "Berwaltungelifte " controlirt find. Ift nämlich die Reihenfolge ber Eponymen luckenlos, fo muß ber Rönig Phul, wenn er eriftirt hat, unter ihnen vorkommen. Nun kommt er aber nicht vor, also fann er auch nicht eriftirt haben. Freilich tann die Lückenlosigkeit der Gponymen - und Bermaltungslifte gegen Sinds und Oppert, welche eben zu Gunften Bhuls vor Thiglath = Bilefer eine Lücke von über vierzig Jahren argwöhnen, nicht bewiesen werden, denn man wird es schwerlich je einmal zu einem solchen Umfang der Durchforschung des Steinurfundenmaterials bringen, daß er bie Möglichkeit ber Entdeckung von Ergänzungen ber heutigen Sponymenlifte ausschlöffe.

Doch nehmen wir einmal mit der Mehrzahl der Affpriologen bie Ludenlosigkeit der Eponymenlisten an, wie konnte dann der geschichtlich unmögliche Bhul in die Bibel hineinkommen? Als corrupte Abbreviatur von Tuklat-habal-asar, dem Reilfchriftennamen Thialath = Bilefers, ober als zweiter Name diefes Königs (einen Pu-u-lu zur Zeit Sargons will neuerdings George Smith gefunden haben), antwortet E. Schrader, benn diefer hat nach feinen eigenen Steinaufzeichnungen von "Menahem von Samarien" zugleich mit Rezin von Damastus Tribut empfangen. Aber muß denn Minhimmi Samirinai nothwendig der König Menahem von Samarien fein, tann er nicht blog der Ueberbringer des Tributs fein? hat ber Berfaffer ichon in feiner Recension S. 780 gefragt. Die Gemeinschaft mit Rezin von Damastus würde das erstere allerdings, wenn auch nicht nothwendig, fo doch fehr wahrscheinlich machen, aber Rasunnu Dimaskai erinnert eher an einen Refon von Damastus, vgl. 1 Ron. 11, 27, als an den Fürften Regin, fo daß auch diefer die Tributzahlung burch einen Stellvertreter geleistet au haben scheint.

Leider ift der gute Bhul aber eben auch dann, wenn Minhimmi Samirinai nicht der König Menahem ift, an Thiglath=Pilefer rettungslos verloren, denn letzterer hat 731 v. Chr. einen baby=

Lonifchen Rönig befiegt, deffen Namen E. Schraber noch in feinen RAT. S. 129 Dugab gelesen hat, wofür er neuestens in seiner Bublitation "Affprifch-Biblifches" in den "Jahrbüchern für protestantische Theologie" 1875, S. 321 ff., mit Smith nat schärferer Betrachtung der Reilzeichen Duzir berausbringt. Du aber ift nach E. Schraders Erläuterung a. a. D. bas 3beogramm für das Zeitwort Kun, deffen Impftt. Af. Ukin fehr häufig vorkommt, so daß jetzt der Name Ukinzir heißt. Dieses ift mit dem Xivzigos des Ptolemäischen Kanon identisch, was E. Schrader in den "Affprisch = babylonischen Reilinschriften" S. 155 ichon nachgemiefen hat und a. a. D. wieder nachmeist. Da nun vollends der Ptolemäische Kanon auf die Jahre 731 und 726 v. Chr., das erfte volle Regierungsjahr Salmanaffars, einen Regentenmechfel fest und neben Xirfipov ein zad Ilwoov einschiebt, in welchem A. v. Gutschmid eine perfische Berhärtung von Bhul und zugleich eine tuchtige Bürgschaft für bie felbständige Geschichtlichteit diefes Rönigs ertennt, fo fcheint die 3dentität Bhul - Thiglath-Pilefer unumftößlich festzustehen. Den Argumenten E. Schraders erlaubt fich der Berfaffer zwei hiftorifche und ein philologisches entgegenzusegen.

Ein geschichtliches Bedenken gegen die Identität, welches A. v. Sutichmid betont und der Verfasser nach eigener näherer Prüfung ihm nachsprechen muß, tann einem aus der Erwähnung Phuls von Alexander dem Bolyhiftor bei Eufebius ermachfen. Die Stelle lautet bei Carl Müller "Fragmenta Historicorum Graecorum", T. II, pag. 503: post hos (45 Rönige einer ungenannten Dynastie mit 526 Regierungsjahren) ait exstitisse Chaldaeorum regem, cui nomen Phulus erat: Hebraeorum quoque historia memorat, quemque item Phulum appellat. Hic Judaeam invasisse dicitur. Diefe Notiz geht durch Alexanders Gewährsmann Apollodor auf Berofus zurücf. Boher tennt nun ber letztere den Rönig Phul? Deueftens meint Ed. Böhl, Berofus hab eaus den Septuaginta geschöpft; ob aber zur Zeit bes Berofus 260 v. Chr. die alexandrinische Uebersetzung der hiftorischen Bucher des Alten Teftaments ichon vorhanden mar, ift zweifelhaft. Bar fie aber vorhanden, fo darf man zu Bunften ber Unabhängigkeit des Berofus von ihr auf die Ramensform

Digitized by Google

20. ....

k

Osa tein Gewicht legen, ba baneben auch Dol, Dalads und Palicy in den Codices vortommt. Doch wir brauchen die Septuaginta nicht, Berofus tann Hebräifch verstanden oder bei babylonischen Juden fich ertundigt haben. Reine beffere Baffe zum Schutz. ber Unabhängigteit des Berofus finden wir in feiner Stellung als babulonischer Priefter, welche ihn gewiß hebräifche Notizen nicht nur zur Bergleichung mit der einheimischen Tradition, fondern auch ju beren Correctur ober Erganzung benüten ließ, ba nach feiner eigenen Erzählung bei Syntellus nabonaffar bie Urfunden ber Geschichte feiner Borganger zerftort hatte, f. Carl Rüller S. 504: Ναβονάσαρος συναγαγών τας πράξεις τών πęd artor βασιλέων ήφάνισεν. Dagegen fühlt man fich versucht, die Setbitundigteit bes Berofus durch bie Charafterifirung Phuls als rex Chaldaeorum ju retten, weil diefen die Bibel Rönig von Affprien nennt. Erfterer Unebrud tann nämlich nicht nur bie Aussehnung der herrichaft des affprischen Königs Bhul auch über bie Chalbäer, fondern auch die Ausdehnung ber Serrichaft bes chaldaischen Rönigs auch über die Affprer, alfo eine chaldaische Ufurpation, die man fo gerne in diefer Stelle fucht, bedeuten, wenn auch, wie E. Schrader bemerkt, von einem Dachtauffchwung der Chaldäer in den letten Jahrzehnten vor Nabopolaffar nichts befannt ift, und ein anderer Epitomator des Berofus oder in diefem Bunfte vielleicht des Rtefias, Abydenus, die Dynaftie bei Bhul nicht unterbricht, wie Alexander ju thun fcheint. Rönnte man aber auch dem Berofus feine Unabhängigkeit von der Bibel auf diefem Bege ficherftellen, fo mußte boch der auffteigende Berbacht, daß am Ende auch der chaldaifche Siftoriter den Bhul mit Thiglath-Pilefer ibentificire, ein verhängnisvolles Gewicht gegen die biblifche Untericheidung beider geminnen. Bie nämlich Berofus den Phul einen Rönig ber Chaldäer nennt, fo nennt Thiglath-Bilefer in den Steinurtunden fich felbft Rönig von "Sumir und Alfad", d. i. Babylon und Chaldäa, und wie Thiglath = Bilefer nach ber Sponymen = und Berwaltungslifte im Jahr 745-743 v. Chr. auf den Thron getommen ift, fo foll noch A. v. Gutfchmid in den "Beiträgen pur Geschichte bes alten Orients " bie Zeitrechnung bes Berofus die Thronbesteigung Phuls in das Jahr 747 oder 746 v. Chr. fiten, eine Differenz, welche auf einem fo dunteln Geschichtsgebiet

wenig besagen will. Sein Resultat gewinnt der genannte Gelehrte dadurch, daß er von der Flut des Xisuthros bis zu der Eroberung Babylons durch Chrus 538 v. Chr. einen 10 Saren oder 36000 Jahre zählenden Calcul vorausfest, burch welchen man nach Ubjug ber 34,080 Jahren für bie erfte, mythifche, Dynaftie im armenischen Eusebius von Cardinal Mai bei Carl Müller a. a. D. S. 503 bis zur Eroberung Babylons 1920 hift orifche Diese bringen ben Anfang ber zweiten, b. i. der Jahre erhält. erften hiftorischen, medischen, Dynastie in bas Jahr 1920 +538=2458 v. Chr. Nun hatte die medische Dynaftie nach Eufebius 8 Rönige mit 224, nach 2. v. Gutichmib 234 Regierungsjahren, fie reicht alfo bis 2224. Die dritte, ungenannte, hatte 11 Rönige, deren Regierungsjahre bem Texte entfallen find, aber mit einer Randbemertung auf 48, nach 21. v. Gutfchmib auf 248 zu ergänzen find, fo daß fie bis 1976 reichen. Die vierte, chalbälfche, Dynaftie hatte 49 Rönige mit 458 Regierungsjahren, fie reicht alfo bis 1518. Die fünfte, arabische, Dynaftie hatte 9 Könige mit 245 Regierungsjahren, fie reicht alfo bis 1273. Die fechfte, affprische, hatte 45 Rönige mit 526 Regierungsjahren, fie reicht alfo bis 747 und macht 746 v. Chr. zum erften vollen Regierungsjahr Bhuls. Bier reißt ber Faben ab und tann erft bei Sanherib wieder angefnüpft werden. Um bieje Lude abzumeffen, rechnen mir von Raboned, bem Beitgenoffen ber Eroberung Babylons, bis auf Sanherib einschließlich die einzelnen Regierungen rückwärts. Sie find: Naboned mit 17 Regierungsjahren, nerigliffar mit 4, Evilmerobach mit 12, wofür aber 2. v. Butfchmid mit bem Btolemäischen Ranon und Jofephus 2 gabit. Rebutadnezar mit 43, Nabopolaffar mit 20, Sammughes' Bruder mit 21, Sammughes felbst mit 21, Sanheribs Sohn mit 8, Sanherib felbft mit 18, jufammen 164, nach 2. v. Gutfchmid aber nur 154 Regierungsjahre, welche bie Thronbesteigung Sanheribs auf 538+164=702 ober frühftens 703, beziehungsmeife 692 ober 693 v. Chr. zurückführen und alfo für beffen Borgänger bis zum erften Jahre Phuls 43 oder 44, beziehungsmeise 53 oder 54 Jahre offen laffen. Diese Rechnung leidet an dem einen hauptichaden, daß die affprische Dynaftie nach der Bermuthung Röderaths in feiner "Biblifchen Chronologie bis auf bas Sahr

ber Geburt Jefu " S. 105 gemäß ber Angabe bes Abydenus, daß die Oynaftie der Ninyaden 67 Jahre vor der ersten Olympiade aufgehört habe, nur bis 67 + 775 = 842 v. Chr. gereicht haben dürfte, fo daß das erfte Jahr Phuls in die Schwebe zwischen 843 und 745-743 v. Chr., dem erften fteinurfundlichen Regierungsjahre Thiglath = Pilefers, täme, denn das "post hos" beweift gang und gar nicht bie unmittelbare Folge Bhuls auf den leten der 45 Rönige. Damit ift die Gutschmid'sche Rechnung grichlagen! Aber auch wenn man fie stehen läßt, braucht man nur fatt ber 234 Regierungsjahre ber medischen Dynastie 224 zu lefen, um mit dem Regierungsanfang Phuls bis 756 v. Chr. hinauf und damit dem früheren Anfat Dunckers 1) 760 bis auf 4 Jahre nahe ju fommen. Den Calcul A. v. Gutschmids könnte also niemand für die Identität Phul=Thiglath=Pilefer geltend machen. Noch weniger Bemicht hat die Betitelung beider als "Rönige von Chaldaa", weil higu alle affprischen Könige bis auf Nabopolaffar berechtigt maren. Und auch das wird nicht stehen bleiben: Berosus habe seinen Bhul aus der Bibel.

Ein zweites geschichtliches Bedenten liefert ihm die biblische Chronologie, welche ihren Cardinalpunkt, den falomonischen Tempelbau, in runder Bahl auf 1000 v. Chr. fest und fo mit Menahem und Phul an das Ende des erften Drittels des achten Jahrhunderts v. Chr. tommt, f. Berzogs Realenchtlopädie Bd. XVIII, Man hat diefe Unfage mit profanen Synchronis-S. 459. men herunterdrücken zu müffen geglaubt. So Movers und A. v. Butichmid in feinen "Beiträgen zur Geschichte bes alten Drients " mit den angeblich aus thrifchen Annalen ftammenden 240 Jahren von der Gründung von Tyrus bis zum Tempelbau im 12. Jahre Hirams und ben 143 Jahren und 8 Monaten von da bis zu der Gründung Karthago's bei Josephus Antiqq. VIII, 3, 1 und c. Ap. I, 17 und 18. Die Gründung Rarthago's fällt nämlich nach Juftin, deffen Vorgänger Trogus Bompejus wahrscheinlich ebenfo wie Jojephus aus Menander von Ephefus gidopft hat, Hist. Phil. XVIII, 6, 9, 72 Jahre vor Rom, d. i. nach Barro, dem Movers folgt, 753+72=825 v. Chr.,

1) In der vierten Ausgabe feiner "Geschichte des Alterthums" folgt er köglich E. Schrader.

wodurch der Tempelbau auf 144+825 = 969 und die Gründung von Tyrus auf 240+969=1209 v. Chr. tommt. Die Brobe diefer Rechnung geben die 677 Jahre ber Dauer Rarthago's bei Solinus Polyhist. 27 11, und bas thrifde Grundungsjahr 1 vor der Eroberung Troja's bei Juftin XVIII, 3, 5, denn 1208 ift das Eroberungsjahr Troja's auf dem Marmor Parium, bei Ephorus, Timäus, Kaftor und Difäarch. Die Gründung Rarthago's tann aber niemals ein chronologifches Fundament abgeben, da ihre Aera abgesehen von ihren Schwantungen (auker Solinus nach Philistus 21, nach Appian 50 por Troja, aber auch 846 v. Chr., nach Timäus 814 vor Chr., nach Cicero und Plinins 752, nach Bellejus Paterculus 818, nach Eutropius 816, nach Synfellus 786 und 894) eine ungeschichtliche in cytlischen Bablen fich bewegende ift, wovon einen Carl Müller in feiner Einleitung zu den "Fragmenta Chronologica " in feiner Ausgabe des Rtefias in der Dibot'schen Sammlung fattfam überzeugt. Um diefer geschicht= lichen Unguverläßigkeit willen tann man baber auch nicht auf eine Rechtfertigung ber biblifchen Unfage durch die tyrifchen Bahlen Eine folche gewinnt man, wenn man zu dem vorhin vertrauen. angeführten zweiten Gründungsjahr Rarthago's bei Syntellus 894 v. Chr. die einzelnen Regierungszeiten vom 12. Regierungsjahre Hirams bis zum 6. Pygmalions, als dem Jahre vor ber Flucht der Dido, nach dem Text des Josephus, aber ja nicht nach der Correctur feiner Ercerptoren, hinzuzählt. Diefe ergeben nämlich die Summe von 125 Jahren, und 125+894=1019 Ein Datum des Tempelbaus, das um ein Jahr über v. Chr. ben Anfatz Scaligers und um zwei Jahre über ben Bengels und M. v. Niebuhrs hinaus und bis auf brei Jahre an den Ewalds hinanreicht. Jofephus felbft gibt freilich feine 143 Jahre und 8 Monate für eine Aufzeichnung in den tprifchen Annalen aus, aber er hat fie, wie Sitig in feiner "Geschichte bes Bolfes 3srael" S. 11 richtig bemerkt, durch den Abzug von 12 Regierungsjahren Sirams von feiner durch Bermechslung der Lebensjahre diefes Rönigs mit deffen Regierungsjahren gefundenen Abditionsfumme von 155 Jahren und 8 Monaten zu Stande gebracht, eine Errungenschaft, die er ichwerlich Menander und feinen tprifchen

140

Quellen verbankt. Nicht gefährlicher, als ber thrifche Spnchronismus, ift ber biblifchen Chronologie ber mit dem Ginfall Sifats drohende ägyptische, denn Letronne, Lenormant, Wilkinfon, Bunfen, Saig und Brugich fegen die Thronbesteigung Sefonchis' I. gegen den Anfat von Lepfius auf 961, der aber felbst nach dem ihn adoptirenden Dunder "feineswegs außer 3meifel" ift, rund auf 980 v. Chr., ob fie gleich Julius Afritanus auf 934 berechnet, dem A. v. Gutichmid, Reinifch und Unger im allgemeinen zuftimmen. Gewichtiger als die besprochenen Syuchronismen icheint nun freilich der neuestens von Dunder aufgestellte affprifch-moabitifche zu fein. Der genannte Belehrte nimmt einerseits die Thronbesteigung des Israeliten Jehn nach den affprischen Unnalen fpätestens 843 v. Chr. und andererseits die 40jährige Berrichaft Omri's und Ababs über Medaba in Moab nach dem Defastein zu feinem Ausgangspnntt, und zählt nun ju der Jahreszahl der Thronbesteigung Jehu's die 98 Jahre der israelitischen Rönigsrechnung von ba bis zum Ende Salomo's und wegen des Mejafteins noch 12 conjecturale Ergänzungsjahre ber in der Bibel zu furgen Regierungsjahre Omri's und Ahabs hingu, wodurch er mit dem Ende Salomo's bis 953, einer Bahl, welche Lepfius ans feiner eben erwähnten Regierungszeit Sifats abgeleitet hat, und mit dem Tempelbau bis 990 v. Chr. hinauffommt. Diejes Datum des letteren ftutt er mit den 1433 Toder 144 thriichen Jahren des Jojephus zwijchen bem Tempelbau und der Gründung Karthago's nach Appian 846 v. Chr. Abgesehen von dem Bedenken, ob denn der lediglich nicht näher charakterifirte "Jahua ber Sohn bes humri" wirklich mit Jehu, dem Schlächter des haufes Omri, identisch fein könne, und abgesehen von ber noch nicht bewiefenen Sicherheit der "vierzig" Jahre und ihrem Zusammenhang mit dem vorher genannten Omri auf dem Mesastein dürfte es als Inconsequenz erscheinen die biblischen Bablen einerfeits zu biscreditiren, andererfeits aber boch mit ihnen einen hiftorifchen Calcul herftellen zu wollen. Ift bienach der biblifche Unfat Menahems und Phuls unverdächtig, fo tann letterer unmöglich mit Thiglath = Bilefer identisch fein, der nach der Evonvmenliste erft 745-743 v. Chr. jur Regierung getommen ift.

Diefen geschichtlichen Bedenten tritt als philologifches die

Frage zur Seite: wie kommt es, daß, wenn Bhul und Poros im Ptolemäischen Kanon eine Abbreviatur von Tuklathabalasar find, ähnlich zusammengesetzte längere Namen, namentlich der ganz analoge Nabopolassar, bei Berosus und im Kanon von dieser Berkürzung verschont geblieben find?

Uber wer follen denn Bhul und Boros fein, wenn fie nicht in Thialath = Bilefer aufgehen und doch wegen der Continuität der affprischen Eponymen = und Bermaltungslifte feinen Raum in der Geschichte haben? lautet die Gegenfrage des Lefers. Boros mag, um mit dem letteren zu beginnen, der von Thiglath=Bilefer an Uchingirs Statt eingesetzte babylonische Unterkönig gemesen fein, obaleich E. Schrader behauptet, an zwei etwa in demfelben Jahre nach einander regierende Rönige fei gar nicht zu denken, da nach ber Praxis ber Autoren des Ranon der eine der Beiden gänzlich übergangen worden mare. Die Seltsamkeit eines Unter = und Oberkönigs neben einander, welche E. Schrader annimmt, ift aber gemiß nicht unanstößiger, ba fie ja auch nur in diefem einzigen Fall im Ranon vorfäme und noch dazu dem Obertonig den zweiten Rang anwiefe. Aber Poros ift ja "ein als affprisch = babylonischer gänzlich nicht zu begreifender Name". Dann ift es der Name des Eponymen von 848 v. Chr., Pur-Ra-man, und der des von 763, Pur-il-sa-gal-'i auch! Und Phul? Diefer tann der affprische Gponym von 769, Bil-malik, d. i. "Bel ift Rönig", gemefen fein. Aus einem geldhauptmann Bilmalik aus Affyrien tann ein hebräifches Misverständnis leicht einen Phul melech Aschur gemacht haben. Eine grammatische Schwierigkeit kann die Verwandlung des Bil in Phul nach E. Schraders "Alfprisch = babylonischen Reilinfchriften", S. 200 nicht haben, und die Einwendung, die Sebräer pflegen von ben affprischen Genéralen wol den Titel, aber nicht den Ramen ju verzeichnen, fällt durch Mebufaradan hin. So bedarf man gur Ehrenrettung der hebräischen Annalistik in Sachen Phuls der Eponymenluckenhypothese nicht.

## Recensionen.

• .

× .



-



Fundamentaldogmatik von Heinrich Voigt, Dr. und ord. Prof. der Theologie zu Königsberg. Gotha bei Friedr. Andr. Berthes 1874. XIV u. 684 S S.

Der ausführlichere Titel des vorliegenden Buches fündigt "eine zusammenhängende hiftorisch-kritische Untersuchung und apologetische Erörterung ber Fundamentalfragen chriftlicher Dogmatif" an. Diefen doppelten Zwed feiner Arbeit, "hiftorifche Rritit behufs einer Sichtung aller verschiedenartigen Auffassungen der dogmatischen Fundamentalwahrheiten " und "Bertheidigung biefer Bahrheiten gegenüber allen Anfechtungen bes modernen Zeitgeiftes", begründet der Berfaffer mit der "Berworrenheit", in welche die abweichende dogmatische Dethobe, wie der Zwiespalt der modernen und der chriftlichen Weltansicht die Dogmatit gebracht haben. Beffer, als es die bisherigen Prolegomena leisten konnten, foll die begrifflich richtige Auffassung der Dogmatif auf diefem Bege erzielt und überhaupt ihre Lehrfubftang fichergestellt werden. Deffenungeachtet befolgt die Ausführung die übliche Ordnung ber Brolegomena, indem in vier Abschnitten 1) die Religion im allgemeinen (S. 9-172), 2) die geoffenbarte Religion (S. 173-480), 3) die Urtunde der geoffenbarten Religion (S. 481-648), 4) die Biffenschaft von der geoffenbarten Religion (S. 649-684) erörtert werden. Nach einer eingehenden Unterjuchung der Etymologie und des ursprünglichen Sinnes des Bortes religio wird ber zur Bestimmung des Befens ber

Theol. Stub. Jabra. 1876.

10

1.

## Boigt

Religion geeignete Weg festgestellt. Weder der auf heidnischem Gebiet entstandene Name, noch bie maniafachen biblischen Bezeichnungen, noch die Conftatirung des den verschiedenen Religionen Gemeinsamen, auch nicht die Definition des Befentlichen im Christentum follen zum Biel führen, fondern allein "bie Betrachtung des Lebens Jeju Chrifti felbft". In der auf diefem Wege gewonnenen Bestimmung des Wefens der Religion als "eines heiligen und feligen Kindeslebens des Menschen in steter Gemeinschaft mit Gott" werden drei wefentliche Momente unterschieden: 1) der Begriff eines persönlichen, von der Welt hypostatisch unterschiedenen Gottes im Gegensatz ju dem mit dem Befen der Religion unvereinbaren Bantheismus; 2) der Begriff der Gemeinschaft des Menschen mit Gott im Gegenfatz zur deiftischen, das Bunder ausschließenden Trennung Gottes von der Welt; 3) der Begriff des menschlichen Lebens in dem religiöfen Berhältnis, in welchem das Gefühl bie Burzel bildet, obwol auch Biffen und Bollen an dem religiöfen Leben felbit Antheil haben. Blof anhangsmeife mird ber Unterschied des Individuellen und des Socialen im religiöfen Leben in Betracht gezogen. Was die Entstehung der Religion betrifft, fo wird diefelbe unter Abmeisung der verschiedenen Bersuche, fie aus äußeren Eindrücken und Ueberlieferungen zu erflären, aus einer inneren Disposition des Menschen abgeleitet, aber nicht fo, als ob bem Menschen ein fertiges, entwickeltes Gottesbewuftfein mitaegeben fei, sondern aus der Berbindung der Rategorie der Causalität mit der Abneigung gegen den regressus in infinitum entsteht im Menschen das Bewußtfein von der absoluten Urfächlichkeit, die nur als persönliche gebacht werden tann, und dies Bewußtfein entwickelt fich weiter als Trieb zur Gemeinschaft mit Gott, fei es überwiegend in der Form der Furcht oder der Dankbarkeit. Nun entsprechen aber die hiftorischen Formen der Religion nicht ihrem volltommenen Begriff, und die geschichtlich hervortretenden Berirrungen haften an dem Befen der Religion; denn entweder ftammen fie aus einem irrigen Gottesbegriff, oder aus einem irrigen Beg Sottes Gemeinschaft zu suchen. In ersterer Sinficht wird theils Gott nicht hypostatisch von der Welt unterschieden und dadurch das Abhängigkeitsgefühl verlet (Seidentum), theils die Welt feiner freien

-----

Selbstbeftimmung entzogen und badurch das Gemeinschaftsgefühl geschädigt (Deismus). In Betreff bes Beges zur Gemeinschaft mit Gott führte die einseitige Betonung des Fühlens, Wiffens und Bollens zu den Berirrungen des Mysticismus und Pietismus, des Orthodoxismus und Rationalismus, des Moralismus oder Bie bei der Ableitung der natürlichen Berirrungen Romismus. bes religiöfen Lebens ber Gegenfatz des Individualismus und Socialismus nicht berücksichtigt wird, fo hat auch ber Berfaffer davon abgesehen, das Berhältnis ber Religion ju anderen Gebieten des menschlichen Lebens, wie zur Runft, zum Staate und zum Sittlichen überhaupt zu beleuchten. Angefichts diefer bei dem heutigen Stand ber Religionsmiffenschaft fcmer verftändlichen Enthaltung, erscheint es wie eine Unterbrechung bes bis bahin flaren Ganges ber Untersuchung, wenn § 7 das Berhältnis der Religion zur Bhilosophie einer umfassenden Erörterung unterzogen wird; dieselbe könnte an diefem Orte nur im Zusammenhang mit einer allseitigen Untersuchung über die Stellung der Religion in der Gesamtheit des psychischen und focialen Lebens der Menschen einen Platz haben. Beranlaßt ift der Ercurs durch die Thatfache, daß die Bhilosophie von je her, namentlich auch in der neueren Zeit, Neigung gezeigt hat, fich an die Stelle der Religion zu fegen und fie als eine untergeordnete Stufe des miffenschaftlichen Bahrheitsstrebens zu behandeln; bem gegenüber jest fich der Berfaffer hauptfächlich mit Begel und Schelling auseinander. Bon hier aus werden wir zu der Eintheilung der verschiedenen Religionen geführt. Nach einer kritischen Musterung früherer Berjuche wird der Grundfat festgestellt, daß der Gottesbegriff bei der Classificirung der Religionen als Eintheilungsgrund zu behandeln ift md zwar näher der Grad der Absolutheit, in welcher in den verschiedenen Religionen Gott anerkannt wird. In der Absolutheit Gottes find brei Momente zu unterscheiden : bie Ueberweltlichfeit. de Einheit und die Persönlichkeit; diese drei Momente werden nur im Monotheismus gleichmäßig gewürdigt. Hieraus ergibt sich für die heidnischen Religionen die an dem Gottesbegriff gemeffene Stufenfolge des Fetischismus, des naturdienstes, des Polytheismus, des Dualismus und des Bantheismus. Und unter den monotheiftischen Religionen find jene brei Momente des Begriffes der absoluten Per-

10\*

fönlichkeit nur im Christentum, nicht im Islam und Judentum, vollkommen zusammengefaßt und verstanden.

Weitaus am ausführlichften ift ber zweite Abschnitt behandelt von ber "geoffenbarten Religion", ober mas wol nach den Gedanken des Berfaffers der correctere Ausdruck fein murbe, von der Offenbarung Gottes, wie fie der Religion im Menschen entfpricht, diefelbe hervorruft und bestimmt. Diefer Abschnitt vereinigt Voran fleht die Definition des Beariffs fehr verschiedenartiges. ber Offenbarung, ber natürlichen und ber übernatürlichen, verbunden mit einer Rritit der früheren Auffassungen des Offenbarungs-Zweitens finden wir eine apologetische Bewährung begriffs. der Möglichkeit, Nothwendigkeit und Wirklichkeit der natürlichen Offenbarung mit einem Ercurs über das Verhältnis der menschlichen Vernunft zu der Offenbarung und über den Gegensatz des Rationalismus und Supranaturalismus. Endlich folgt eine Charakteriftif ber innerhalb der geoffenbarten Religion hervorgetretenen wichtigften Gegenfäte, alfo des Judentums und Chriftentums, des Ratholicismus und des Protestantismus, des lutherischen und des reformirten Brotestantismus. Es ift bem Referenten nicht deutlich gemorden, wie die Beleuchtung ber beiden letteren Gegenfäte durch den Begriff der Offenbarung Gottes angezeigt ift, fie ergeben fich boch erst aus bem Begriffe ber Rirche. In ber natürlichen wie in der übernatürlichen Offenbarung mird unterschieden zwischen Manifestation und Erleuchtung (das Wort Inspiration wird für die specielle der Offenbarungsurtunde zu Grunde liegende Erleuchtung vorbehalten). In der natürlichen Offenbarung ist die Manifestation Gottes durch die Schöpfung vermittelt und liegt in dem gesamten Universum mit Ginschluß bes Menschen vor, mährend die Erleuchtung dem Menschen die intellectuelle Fähigkeit verleiht, Gott aus der Schopfung zu ertennen. Beide fteben nicht nebeneinander als zwei besonbere Quellen der Gotteserkenntnis, eine äußere und eine innere, fonbern Gott manifestirt fich den Menschen nur mittelft der Beltord= nung, und das unmittelbare Gottesbewußtfein ift nur der fichere Tact, mit welchem der Mensch ohne Reflexion bei der Frage nach der Urfache des creatürlichen Seins die Gottesidee erfaßt. Die durch die natürliche Selbstoffenbarung herbeigeführte Gottesertenntnis be.

schränkt sich auf das durch das religiose Berhältnis geforderte Maß, und auch bezieht fie fich nicht auf das durch die Sünde befimmte Berhältnis zu Gott. Die übernatürliche Offenbarung beruht barauf, daß die natürliche ihren Zweck verfehlt hat, ein gewagter Ausdruck, der mehrmals wiederkehrt. Sie bezweckt die herstellung des religiofen Lebens aus feiner allgemeinen Entartung. Daber ift fie nur auf hiftorischem Bege zu conftatiren; benn fie litgt nicht im Befen des religiöfen Berhältniffes, auch ift fie nicht, wie die natürliche, durch die in der Schöpfung gesetten endlichen Caufalitäten vermittelt, fondern besteht in einem neuen fchöpferischen handeln Gottes, in Wirkungen göttlicher Willensacte, bie nach der Ordnung des Naturlebens nicht eingetreten fein würden. Demae= mäß besteht die Manifestation Gottes bei der übernatürlichen Offenbarung in besonderen göttlichen Thaten, durch welche Gott dem verirrten Menschengeschlecht fein Wefen und feine Gedanken kundzuthun und damit erlöfend zu wirken sucht, und diese gehören theils der irdischen, theils der himmlischen Sphäre an. Die in der irdischen Sphäre eintretenden Offenbarungsthatsachen bienen zur Rundgebung göttlicher Bedanken und zum Erweis göttlicher Rräfte; bie himmlischen Zeichen bestehen in einer Erschließung des menschlichen Bahrnehmungsvermögens für die wefentlich leibhaften Realitäten der unfichtbaren Belt; benn bie himmlische und bie irdische Welt find "nur durch eine jubjective Grenze geschieden". 3hre Bollendung findet die Offenbarung in der Person Jesu Christi, der selbst teine Offenbarungen empfieng, sondern persönlich bie göttliche Offenbarung ift. Die Erleuchtung befähigt den menschlichen Geist zur Erkenntnis und um Verständnis der übernatürlichen Manifestation als eines Actes göttlicher Wirksamkeit, fie besteht für diesen Zweck in einer Läuterung und Rräftigung des menschlichen Erkenntnisvermögens burch den bynamischen Einfluß des göttlichen Geiftes. Sie gibt jeweilig den Grad der Erkenntnis, der nach der besonderen Geiftesbeschaffenbeit des einzelnen Menschen zur Begründung feines persönlichen heilsverhältniffes nöthig ift, schreitet daher auch mit der Entwicklung ber menschlichen Bildung fort.

Indem mir die fritische Beleuchtung früherer Auffassungen Des Offenbarungsbegriffes übergehen, wenden mir uns zu dem zweiten

Thema diefes Abschnittes, zu dem nachweis der Möglichkeit, nothwendigkeit und Birklichkeit der übernatürlichen Offenbarung. Bon vorn herein erkennt der Berfaffer an, daß von einem zwingenben Beweis nicht die Rede fein tann. Entzieht fich ja felbft die Realität der Objecte des Beltbewußtfeins einem folchen. Nur fo viel läßt fich nachweifen, daß bie Gewißheit von der übernatürlichen Offenbarung eng mit dem chriftlichen Gottesbegriff zusammenhängt, und daß alle von den Gegnern geltend gemachten Argumente auf die principielle Leugnung diefes Gottesbegriffs zurückzuführen find ; daber find auch die Bunder nicht Beweismittel, fondern Object des Beweifes; die Offenbarung besteht in Bundern. Die Möglichkeit der Offenbarung wird bewährt an dem Befen Gottes, der Belt und des Bird nur der chriftliche Gottesbegriff von einer hppo-Menschen. ftatifc von der Belt unterschiedenen absoluten Berfönlichfeit feftgehalten, fo fteben weder bie Unveränderlichkeit, noch bie Ueberzeitlichteit Gottes, noch die Universalität des Berhältniffes Gottes au allen Menschen der Thatsache einer besondern Manifestation Gottes an Einzelnen zum Zweck ber Erlöfung aller im Bege. Ebenfo hindern die Weltordnung und ihre Gefete das Bunder der Offenbarung nicht, da dasselbe nicht als Aufhebung und Herstellung des Maturzusammenhangs anzusehen ift, sondern mit dem naturgeset gar nicht in Berührung kommt. Nach der Analogie der Wirkung · der menschlichen Selbftbeftimmung auf die ihr zugängliche Ratur, ift die göttliche Wundermirtfamteit die Dervorbringung einzelner Ereigniffe, welche ohne Caufalzusammenhang mit naturgesegen in bie Sphäre berfelben eintreten. Bor ber mahren Auffaffung des Berhältniffes des Menfchen zu Gott fallen auch die Bebenten, daß übernatürliche Rundgebungen Gottes für den Menfchen unerfennbar, unzwechmäßig und unvereinbar fein murden mit dem Gefetz der geiftigen Entwicklung des Menschen. Besonders gegen Strauß richten fich diefe apologetischen Ausführungen und wir begegnen dabei dem bebentlichen (Lut. 16, 31) Say (S. 255): "Wir hoffen, daß, wenn Spinoza und Strauß felbft Beugen einer in Bundern fich voll. ziehenden Birtfamteit Gottes gemefen wären, auch fie zu der Ertenntnis von der Eriftenz Gottes im hupoftatischen Unterschied von der Belt getommen und damit auch von ber 3wedmäßigkeit jener

Birkfamkeit überzeugt fein würden." - Die Nothwendigkeit der übernatürlichen Offenbarung tann nicht aus dem Begriff ber Religion begründet werden, fondern nur aus der Thatfache der fündlichen Berkehrung der menschlichen Natur, und zwar nicht allein ihres Ertenntnisvermögens. Bon Seiten Gottes ift diefe Nothwendigkeit nur eine relative, die erlösende Offenbarung beruht auf einer durch das menschliche Bedürfnis veranlaßten freien Entschließung Gottes. Die natürliche Anlage bes Menschen zur Gotteserkenntnis macht fie aber teineswegs überflüßig, da bie Vernunft des Menschen durch den Misbrauch ber Freiheit getrübt worden ift. -- In Betreff der hiftorischen Birklichkeit der übernatürlichen Offenbarung wird vorerft die Ungulänglichkeit der früher üblichen Beweismittel dargelegt, aus der apostolischen Inspiration, aus den Bundern des herrn, aus der Auferstehung Chrifti, aus der Betehrung Bauli und endlich aus dem testimonium Spiritus Sancti. Bon zwei Thatfachen geht der Berfaffer aus, in welchen bie übernatürliche Offenbarung mit ihren Wirfungen noch bis in die Gegenwart hineinreicht, von den fittlichen Wirfungen des Chriftentums in der Beltgeschichte und von der Urfunde der übernatürlichen Offenbarung. Die persönliche Erscheinung Jeju Chrifti ift nicht fraft der natürlichen Entwicklung des menfchlichen Geschlechtes, fondern unter dem Einflug einer übernatürlichen göttlichen Manifestation ber Quellpunkt eines neuen fittlichen Lebens ber Menschheit geworden, und diese fittlichen Birtungen bes Christentums find untrennbar von den religiösen Thatsachen der Offenbarung. Auch find die letteren urtundlich auf das beste bezeugt. Die Zeugen der Offenbarung waren fittlich unfähig zu einer Fälfchung und haben vom herrn die Berbeißung einer unfehlbaren Lehrautorität erhalten. Besonders michtig ift das Zeugnis des Apostel Paulus von felbfterlebten übernatürlichen Thatfachen, und überhaupt haben die wichtigften neutestamentlichen Schriften Anfpruch auf urtundlichen Berth. Dazu tommt das forgfältige Festhalten der älteften Rirche an ber avostolischen Ueberlieferung, und in ihrer Mitte steht die feste Ueberzeugung von ber Auferstehung Jesu Chrifti. Auch ber weißagende Charafter der altteftamentlichen und neuteftamentlichen Geschichte ift für diefe Frage nicht ohne Bedeutung, d. h. weniger

einzelne Borhersagungen, als der innere Zusammenhang der vom religiösen und sittlichen Principien aus und auf das Ziel der Erlösung durch Christum stufenweise fortschreitenden heiligen Geschichte. Das alte Testament ist eine reale Prophetie auf Jesum Christum, und die Verbalweisagung in demselben besteht in der Bezeugung der religiösen und sittlichen Principien, und des Heilszieles der Offenbarungsgeschichte, sowie des inneren Zusammenhangs der göttlichen Führungen. Das ganze Christentum beruht auf dem Wanber göttlicher Manisestation.

Nach diefen avologetischen Ausführungen wird das Berhältnis der menschlichen Bernunft zur göttlichen Offenbarung einer eingebenden Erörterung unterzogen und die lediglich receptive Rraft berfelben betont. Es ftellt fich die Frage, ob das Centrum des geiftigen Universums im Menschen oder außerhalb des Menschen zu suchen fei. Der menschliche Geift ift als Ebenbild Gottes das Auge ber Schöpfung, das Organ für die natürliche und übernatürliche Offenbarung, hingegen materiell tann die menschliche Bernunft nicht Quelle der religiöfen Wahrheit und Richter über göttliche Dinge fein. Die "Bernunft" ift gar nichts objectiv allgemeines und einheitliches, fondern nur ein receptives Bermögen des Menschen, und ihr Gebiet ift die Geschichte. Die Offenbarung enthält nicht eine Lehre, die etwa die Bernunft auch aus fich produciren tonnte, fondern fie ift ber Inbegriff von erlöfenden Thaten Gottes, bie aus der Liebe Gottes, nicht bloß aus logischen Brincipien stammen. Und wie die Offenbarungs= geschichte durch die Glaubwürdigkeit ihrer Zeugnisse fich vor der wahren Vernunft bewährt, fo darf fich auch ein vernünftiges Berftändnis der Geschichte nicht loslöfen von den edelften Trieben bes menschlichen Geiftes, dem religiöfen und ethischen. Ohne bas Licht des Gottesbewußtfeins und bes Gemiffens bleibt der Rufammenhang ber geschichtlichen Entwicklung der Menschheit dunkel. Wenn auch die übernatürliche Offenbarung in ein harmonisches Berhältnis zu der natürlichen gesetzt merden muß, fo darf andererfeits die Existenz des Bösen und die Disharmonie in der natürlichen menschlichen Entwicklung nicht vertannt werben. Auch bleibt fich die mahre Bernunft immer ihrer endlichen Beschränktheit und Fehlbarteit bewußt und erhebt nicht den Anspruch auf adäquate Ertennt-

## Fundamentalbogmatit.

nis des Absoluten. Diese Aussührungen finden ihren Abschluß in einer kritischen Uebersicht über die Entwicklung des Gegensatzes von Rationalismus und Supranaturalismus in der neuprotestantischen Theologie.

In einer dritten Abtheilung der Offenbarungslehre werden die für die Dogmatit michtigften religiöfen Gegenfätze charakterifirt, welche in der Offenbarungsreligion hervorgetreten find. Dem Judenum und Ehriftentum gemeinsam find die Ideen der göttlichen Persönlichkeit, der göttlichen Absolutheit gegenüber der Belt, der lebendigen Beziehung Gottes zum Menschen, und ber Ubhängigkeit. diefer Beziehung vom fittlichen Berhalten bes Menschen. Das Befen des Chriftentums wird unter Polemit gegen die Beftimmungen Schleiermachers und hegels nach der objectiven und der fubjectiven Seite definirt. Nach der objectiven Seite ist das Chriftentum die hypostatische Einheit des göttlichen und menschlichen Befens. in der Berfon Chrifti, und hieraus ergibt fich die menschliche Urbild= lichteit der Berfon des Erlöfers, fomie die Fähigkeit des Mittlers fein Leben den Menschen mitzutheilen. Nach der subjectiven Seite ift es bie Gemeinschaft mit Christo und Gott durch den Glauben, durch welchen die rechte Religion im allmählichen Werden zur Berwirflichung tommt. Das Judentum ift aber nach der objectiven, mienach der subjectiven Seite negativ und positiv eine Borstufe des Christentums; doch find die genauen Bestimmungen hier wenig flarund erschöpfend, fie geben auf den eigentümlichen Rern des religiofen Bewußtfeins im Alten Teftamente nicht ein.

Beit gründlicher behandelt der Verfasser die kirchlichen Gegensäte innerhalb des Christentums, vorerst des Katholicismus und Frotestantismus, und dann des lutherischen und des reformirten. Protestantismus. Die einzelnen in der älteren und neueren Theologie gemachten Versuche, diese Gegensätze begrifflich zu formuliren, werden dargestellt und kritifirt. Indem wir es den Lesern überlassen, sich mit diesen sorgsättig durchgeführten kritischen Auseinanderetzungen bekannt zu machen, theilen wir das schließlich als Ergebnis aufgestellte Urtheil des Versassen mit. Bei dem Gegensatz zwischen Katholicismus und Protestantismus liegt der Schwerpunkt in der Art, wie die Vermittlung der Gemeinschaft des sündigen Menschen mit Gott selbst aufgesast wird. Rach protestantischem ١

Grundsatz ist nur Christus der Mittler der Gemeinschaft der fündigen Menschen mit Gott, nach katholischer Lehre ist außer Christo noch eine menschliche Wirksamkeit zur Erlangung der Gemeinschaft mit Gott nothwendig. In Betreff des lutherischen und reformirten Protestantismus ist zwischen weniger bedeutsamen Eigentümlichkleiten und wesentlichen religiösen Differenzen zu unterscheiden. Der wesentlichste Differenzpunkt ist, daß die göttliche Heilswirksamkeit auf lutherischer Seite als eine pneumatisch-somatische, auf reformirter Seite nur als eine pneumatische gedacht wird; und damit hängt der zweite zusammen, daß in der reformirten Kirche die Scheu und Ehrfurcht vor Gott, in der lutherischen das Gefühl der Gemeinschaft mit Gott überwiegt. Beide Unterschiede beruhen darauf, daß die lutherische Confession das Berhältnis bes Göttlichen und Menschlichen verwandtschaftlicher und enger aufschi.

Der britte Theil der Fundamentalbogmatif handelt von "der Urfunde ber geoffenbarten Religion". Die Nothwendigteit einer authentischen Urfunde ber göttlichen Offenbarung wird aus dem 3med derfelben und den Gefeten des geschichtlichen Lebens begründet und ebenfo gegen Rom, wie gegen Leffing und Schleiermacher behauptet. Wenn auch der Unterschied der Begriffe Offenbarung und heilige Schrift icharf betont und der ältere mechanische Infpirationsbegriff abgelehnt wird, fo mird boch festgehalten, daß für die fortdauernde Birkfamkeit der Offenbarung es "einer ju irrtumslofer Verfündigung der Heilswahrheit befähigenden Geiftesausrüftung" bedurfte, und daß die Apostel fich felbst als infallible Lehrautorität hinstellten. Sind nun auch beide Testamente Urtunden der einheitlich, aber ftufenweise fortichreitenden Beilege fchichte, fo ift doch das Neue Testament allein die für das Christen= tum endqültige Lehrnorm, und das Alte Teftament muß ihm mit fecundärer, normativer Bedeutung untergeordnet werden. Auch überwiegt im Neuen Teftament ber Grad der Inspiration quantitativ und qualitativ. Die urfundliche Autorität der heiligen Schrift will ber Berfaffer nicht begründen mit dem Zeugnis der Rirche, oder dem Zeuge nis des heiligen Beiftes in den Bergen der Gläubigen, oder mit ber Lehre von der Inspiration, oder mit dem Bertehr der Jünger mit dem Berrn, fondern lediglich mit ber perfönlichen Autorität ber Apoftel. Die Schlußtette führt hier von dem fittlich reinen Charafter der Apostel auf die Richtigkeit ihrer Zeugniffe von den empfangenen Offenbarungen Bottes, und diefe beftätigen die ihnen vom Berrn verliehene Ber-Daher beruht die urfundliche heikung unfehlbarer Lehrautorität. Autorität der heiligen Schrift an erster Stelle auf der apostolischen Authentie und Integrität, und fie beschränkt fich inhaltlich auf das Gebiet bes religiofen Lebens. Nur die Schriften der Apostel mit Einschluß des Baulus find im vollen Sinne als infpirirte Urfunden der Offenbarung anzuerkennen, die übrigen biblischen Schriften nur in zweiter Linie je nach dem nähern ober fernern Berhältnis ber Berfasser zu den Aposteln. Die Schwierigkeiten, die fich aus dem Berhalten des herrn und der Apostel zu den alttestamentlichen Schriften für eine folche Unterscheidung ergeben, werden nicht ohne eigene Berlegenheit (S. 530) zu beben versucht. Bärmer entwickelt ber Verfaffer feine Anficht über die Infpiration im Anschluß an eine eingehende Kritik der älteren und neueren Theorien, unter welchen letzteren die von Philippi, Rothe und Rabnis befonders ausführlich besprochen werden. Inspiration, im Unterfchied von ber Erleuchtung, ift der besondre geiftige Einfluß, den Berfasser biblischer Schriften in übernatürlicher Beise von Gott erfahren haben. Allein die Inspiration erstreckt fich nicht sowol auf die Schriften als auf die Bersonen der Apostel und zwar nach ihrer ptellectuellen Seite; baber kommt den Trägern apostolischer Infpiration unfehlbare Lehrautorität zu; da nur die Apostel mit Ginichluk bes Baulus iufpirirt maren, fo find auch nur ihre Schriften eine fichere und vollftändige Erkenntnisquelle der chriftlichen Bahrbeit, bie Schriften der Apostelschüler nur in fecundarer Beije. Die Juspiration fest weder die natürlichen intellectuellen Rräfte außer Selbstthätigkeit, noch besteht fie blog in einer ethischen Einwirkung. Sie ift eine Erleuchtung der Erkenntnis, bie fich aber auf die Heilswahrheit und zwar das, mas für dieselbe von wefentlicher Bedeutung ift, beschränkt. In diefen Grenzen theilt fie außer dem Berftändnis der Offenbarungsthatsachen auch ganz neue Offenbarungswahrheiten mit, und bezweckt nicht bloß treue Ueberlieferung, fondern richtige begriffliche Lehrbarftellung. Dabei ift aber bie verbale Darftellung nur indirect vom göttlichen Geift beeinflußt. nach Diefem Begriff ber Inspiration beftimmt fich auch der Umfang des

biblischen Kanons. Da ftreng genommen im Neuen Teftamente nur bie von Aposteln verfaßten Schriften inspirirt find, fo ift innerhalb des Neuen Testamentes zu unterscheiden zwischen protofanonifchen, deuterotanonischen und nichtkanonischen Schriften; zu letzteren gehören der zweite Betrusbrief und der Judasbrief. Das Urtheil über die Ranonicität hängt weniger von inneren Kriterien als von dem apostolischen Charakter der Berfasser ab. Noch nöthiger ift eine folche Unterscheidung beim Alten Teftamente. Für die Auslegung ber heiligen Schrift und ihre Bermerthung für die Dogmatik wird por allem eine durchaus objective Conception des Schriftinhaltes gefordert, um nach forgfältigfter fprachlicher Auffaffung den Ginen und unmittelbaren Sinn der Worte zu ermitteln und aus ihnen erst bas zusammenhängende Begriffssystem und die mannigfache Anwendung abzuleiten, und hiefür ift auf die hiftorischen Berhältnisse ber Abfaffung und die eigentümlichen Gedantentreise der Berfaffer in ihrer Einheit und Unterschiedenheit zu achten. Aus diefen Forderungen ergibt fich das Verwerfliche der älteren Interpretationsmethode. Die wesentliche Berbindung, in welcher der Begriff der von infpirirten Berfaffern überlieferten Urfunde der Offenbarung zu der Offenbarung felbst fteht, gestattet nicht, der tirchlichen Tradition, wie man biefelbe auch verstehen mag, mit dem Ratholicismus eine ebenbürtige Stellung neben der heiligen Schrift anzuweisen. Auch die fymbolischen Bücher find nicht an fich normativ für den christlichen Glauben, fondern follen bas Befen einer firchlichen Gemeinschaft im Unterschiede von ihren Gegenfägen bestimmen und das einheitliche chriftliche Bewußtfein derfelben darstellen." Der ganze 216= fcnitt schließt ab mit einer furgen Beleuchtung der altdogmatischen affectiones Scripturae Sacrae.

Der vierte Abschnitt "von der Wissenschaft der geoffenbarten Religion" definirt die christliche Theologie als "die Bissenschaft vor dem durch Christum vermittelten Leben der Menschen in Gemeinschaft mit Gott", und da hier ebenso ein materiales durch das Christentum bedingtes, als ein formales in dem Begriff der Bissenschaft enthaltenes Moment maßgebend ist, so ist sie näher "die in historisch-logischem Zusammenhang stehende universale Auffassung der geoffenbarten und in den weltgeschichtlichen Entwick-

.

lungeproceg eingetretenen religiofen Bahrheit". Die Schleiermacher'iche Anlehnung der Definition der Theologie an den Begriff der Kirche wird ausdrücklich zurückgemiesen. Auch in Betreff ber Eintheilung der theologischen Disciplinen tadelt Boigt fowol die Bedeutung und die Rangordnung, die Schleiermacher der philosophischen Theologie zuweist, wie die Unterordnung ber eregetischen und ber boamatischen Arbeit unter die historische Theologie. Die Theologie wird getheilt in die eregetische oder biblische, hiftorische, fuftematische und prattijche Theologie. Die fpftematische Theologie hat den Offenbarungs. gehalt ber heiligen Schrift dem menschlichen Geifte intellectuell anjuignen, die chriftliche Wahrheit in einer fachlich und formell möglichft vollendeten Auffassung darzustellen. Bunächst hat sie es mit den Dogmen zu thun, d. h. mit ben schlechthin abjoluten chriftlichen Lehrfäten, welche Gegenstand gläubiger Ueberzeugung find. Diefe Dogmen find aber nur in dem religiöfen Bewußtfein der Apostel rein enthalten, und daher ift bie Aufgabe der Dogmatik, "das religiole Bewußsein der Apostel zur Darftellung zu bringen". Die miffenschaftliche Aufgabe fordert eine scharfe und bestimmte begriff. liche Faffung der einzelnen Lehrfäte, eine logisch zusammenhängende Darstellung derfelben mit Rudficht auf die hiftorifchen Grundlagen des Chriftentums, und die Gestaltung des Lehrgebäudes von einem princiviellen Grundgedanken aus. Die einzige Quelle und Norm der Dogmatit ift die Urfunde der göttlichen Offenbarung. Die Ethik hat nicht den absoluten Charakter wie die Dogmatik, sie verarbeitet die Forderungen an den menschlichen Billen, die fich aus ber dogmatischen Wahrheiten ergeben.

In höherem Grade als dies die versuchte Stizzirung des Inhaltes vergegenwärtigen kann, wird der Lefer des mit sorgfältigstem Fleiß ausgearbeiteten Buches im einzelnen manigfache Anregung und Belehrung empfangen. Nicht nur ist die Berbindung cristlicher Plerophorie mit wissenschaftlicher Unbefangenheit und einem rein sachlichen Ton der Polemik wohlthuend, sondern auch die gründlichen kritischen Erörterungen über ältere und neuere Bestimmungen der dogmatischen Grundbegriffe sind vielsach schlagend und überzeugend. Auch ist die Offenheit dautenswerth, mit welcher

der Verfasser feine Abweichung von der orthodoren Auffassung der Offenbarung und der Inspiration der heiligen Schrift unverschleiert läßt und einen positiven Erfatz für bie als unzureichend anerkannten älteren Theorien sucht. Für eine umständliche Orientirung auf dem gesamten Gebiet der in der protestantischen Dogmatit üblichen Prolegomena ift das Wert gerade auch durch feine ansführlichen dog-3ch hebe sonderlich mengeschichtlichen Erfurse eine schätzbare Gabe. die Abschnitte über die confessionellen Gegenfätze und über die Inspirationslehre hervor. Nur hat sich Referent trot der gelegentlichen Berücffichtigung neuefter Dogmatiter, wie Rahnis und Rrauß, Schenkel und Biedermann, namentlich bei der apologetischen Auseinandersetzung mit der neueren Biffenschaft des Eindrucks nicht erwehren tönnen, daß das ganze Buch mehr an die Aufgaben und den Stand der theologischen Wiffenschaft vor etwa 20 Jahren Bie ganz anders haben wir fürzlich einen Beteranen erinn**e**rt. in dem Sendschreiben an zwei theologische Freunde in die heutige Bewegung der Geifter eintreten feben! Sollte nun einmal nach dem Blane des Verfassers eine apologetische Fundamentirung der Dogmatit versucht werden, fo durfte weder die naturmiffenschaftliche Entwicklungetheorie, noch die Philosophie Schopenhauers und hartmanns, noch die Socialethit, fo weit fie mit den Problemen der Religionswiffenschaft zusammenhängt, in dem Mag ignorirt werden, wie es hier geschieht. Die apologetischen Ausführungen richten fich lediglich gegen die pantheistische und deistische Denkweise. Auch werden die positiven Lehrbestimmungen des Berfassers ichmerlich den gleichen Anklang finden, wie die meiften tritischen Ausführungen. Um zunächst einzelnes hervorzuheben, fo fehlt es nicht an nach 3nhalt oder Form höchft gewagten Neußerungen, wie S. 68, "daß fich bas religiöfe Leben im Menschen viel früher regt, als irgend eine Thätigkeit der Vernunft"; S. 90: "die Erscheinung des religiöfen Lebens in den herzen der Rinder theils vor dem wirklichen Einfluß der Erziehung und des Unterrichtes, theils auch ganz ohne denfelben."

Oder man vergleiche S. 98: "So ist auch die Causalitätstategorie an sich nicht ein Object der Reflexion oder gar ein Resultat der= selben, sondern sie wurzelt mit unzerstörbarer Festigkeit im unmittel-

baren Bewußtsein, im Gefühl", mit S. 68: "das unmittelbare Gefühl, in welchem die Burgeln des religiöfen Lebens liegen, hat mit dem Begenfat von Subject und Object noch gar nichts zu thun, es ift de in den dunkeln Tiefen der Seele murgelnde Lebensempfindung". Richt minder bedenklich erscheint der gegen Schenkel gerichtete Sat. 6. 75 : "Jedermann versteht unter Gemiffen nur ein ethisches Bermögen des menschlichen Geistes, dagegen ebenso wenig ein religiöfes und ethifches zugleich, als ein religiöfes für fich allein", ober S. 269 : "Das Chriftentum muß nach feinem fittlichen Gehalt felbst von denjenigen, die feinen religiöfen Inhalt anfechten und fich von dem wesentlichen Zusammenhang des erfteren mit dem letteren nicht überzeugt halten, als abfolute Bahrheit anertannt werden, und 6. 473: "Die Auffaffung ber göttlichen Gnadenwirtung als einer nur pneumatischen (nämlich bei den Reformirten) schließt die Bermittlung durch das Wort Gottes nicht aus, fondern ein". Um das freie Einwirken Gottes auf die Naturwelt durch Bunder an der Analogie der menschlichen Selbstbestimmung zu erläutern, wagt Berfasser den mindeftens unvorsichtigen Sats S. 249: "Der menschliche Geift beherricht feinen Leib, und zwar, wenn er will, felbft im birecten Begenfatz gegen die Forderungen der feinen Leib immanenten phifichen Gefete", d. h. boch wol nur gegen ethische Forderungen, die fich aus dem physischen Lebensgesetz ergeben. Eine ähnliche Untlarheit scheint in dem Sat S. 240 zu liegen: "Es find nicht die von Gott geordneten Naturgesete, mit denen er in feinen Bundern eine Correctur vornimmt, fondern dies geschieht vielmehr mit ben verkehrten Entscheidungen der dem Menschen verliehenen Selbftbestimmung, indem durch diefe in vielen Dingen die Naturordnung verlet ift." Es sei noch auf den lapsus hingewiesen S. 277: "Es geschieht dies (die Bezugnahme auf übernatürliche Ereigniffe). in Schriften, deren Echtheit felbft von den extremften Gegnern der übernatürlichen Offenbarung und ihrer Urfunden unangefochten geblieben ift, 3. B. Rom. 15, 18. 19" u. f. m.

Referent würde lieber auf eine folche Auslese verzichtet haben, wenn sie nicht zur Illustration seines Urtheils dienen müßte, daß überhaupt in den positiven Aussührungen des ganzen Buches eine flare und ftrenge Handhabung der wissenschaftlichen Sprache zu ver-

miffen ist. Die Vertretung der christlichen Wahrheit vor der historischen und metaphysischen Universalmissenschaft ift nach ber Umgestaltung der gesamten Weltansicht in der modernen Cultur eine fo hobe und fcmere Aufgabe, das ein Theologe dazu ber vollen Baffenrüftung philosophischer Durchbildung bedarf. SO vielfach man von den theologischen Grundgedanken Schleiermachers und Rothe's abweichen mag, fie arbeiten mit einem ganz genau definirbaren Alphabet von Begriffen. Weder die psychologischen und ethifchen, noch die metaphpfifchen Grundbegriffe, mit denen das vorliegende Bert umgeht um den Begriff ber Religion und der Offenbarung zu definiren, find präcis entwickelt und ausreichend Diefen Mangel macht das hohe Ziel, das der Berf. bearündet. fich gestellt hat, doppelt fühlbar. Daber wird trot der zahlreichen feinen und tiefen Bemertungen ber versuchte Beweis für die Bahrheit der göttlichen Offenbarung teinem, der nicht von haufe aus bic religiöfen Borausfetungen bes Berf. theilt, genügen tonnen, wie mir dies aus demfelben Grund von den meiften neueren apologetischen Urbeiten ausfagen müffen. Es hängt diefer Mangel aber wol mit dem ganzen Plan des Buches zusammen, auf den ich noch zurücktommen werde.

In Betreff des Einzelnen beschränke ich mich auf hervorhebung Eines Lehrstückes, welches besonders geeignet ift, den theologischen Standpunkt bes Berf. und bie Art, wie er feine Aufgaben löft, zu charakterifiren. In der Lehre von der Inspiration der heil. Schrift und dem biblischen Ranon geht der Berf. weit, fehr weit in einer beterodoxen Auffassuna. Die Inspiration erftredt fich im vollen Sinn nur auf das Ev. Johannis, die paulinischen Briefe und ben ersten Betrusbrief und zwar ausbrücklich nur unter ber als ausgemacht angenommenen Voraussezung, daß wirklich Apostel Verfaffer diefer Schriften find; die Inspiration bezieht fich nur auf das Befentliche der Heilslehre und hindert nicht, daß, wie Jesus felbst, fo auch die Apostel im Zusammenhang mit dem judischen Schriftgebrauch alttestamentliche Stellen unrichtig ausgelegt und verwandt haben. S. 556: "Bir müffen es schlechterdings als unberechtigt ansehen, nicht apostolische Berfasser neutestamentlicher Schriften ebenfowol für inspirirt, wenn auch nur für hiftorisch inspirirt anzus

2**8** 

jehen, wie die Apostel." S. 572: "Die biblischen Schriften (auch diejenigen inspirirter Verfaffer) find in Folge ber Mitmirtung des factors der natürlichen geiftigen Buftandlichteit ihrer Berfaffer nicht als schlechterdings irrtumslos anzusehen." Da nun ber Begriff ber Offenbarung wesentlich eine mit unfehlbarer Lehrautorität ausgeftattete Urtunde derfelben fordert, fo handelt es fich barum, burch theologische Rritit zwischen Schriften Inspirirter und nicht Inspirirter in der Bibel zu unterscheiden und ersteren absolute Unfehlbarteit in der Seilslehre zuzusprechen, und dann ebenso durch ein theologisches Urtheil das auszusondern, mas in diefen Schriften ben Charafter ber Unfehlbarkeit hat von dem, mas dem grrtum ausgesett ift. Das hiemit der protestantische Glaube an die Autorität und Ranonicität der heil. Schrift völlig schwantend wird, leuchtet ein. Benn die Inspiration so absolut an den apostolischen Ursprung gebunden und für den zweiten Brief des Betrus die Rritit zugelaffen wird, tann die Rirche fich dem Bertrauen überlaffen, daß das vierte Evangelium und die Bastoralbriefe sicherlich apostolischen Ursprungs sind? Und wenn beim U. T. ein dem alttestamentlichen Standpunkt entsprechender Grad der Inspiration für Mofes und die Bropheten, nicht für die Bfalmen in Unfpruch genommen wird, wo ift benn die Grenze zwischen dem von Mofes und nicht von Mofes Stammenden? Es ift eine fehr äußerliche Urt wie bie Autorität und Unfehlbarkeit der allein als inspirirt angenommenen Apostel begründet wurde. Auf Grund einer Schriftauslegung, die der Berfaffer fonft mit Recht principiell zurückweift, wird behauptet, Jejus habe ben Jüngern bie Unfehlbarteit in der Lehre ausdrücklich verheißen, und die Apostel hätten fie ausdrücklich in Anfpruch genommen. S. 496: "Stellen fich bie Apostel nicht als eine durchaus infallible christliche Lehrautorität hin und verlangten fie nicht als folche von jedem Mitglied bereits gegründeter Gemeinden unbedingten Gehorfam?" Dazu tommt denn die wiederholte Berufung auf die sittliche Bahrhaftigkeit der Apostel. S. 517: "Aus der noch gegenwärtig ertannten fittlichen Wirtfamkit der Apostel folgt der sittlich reine Charakter und insbesondre die Bahrhaftigkeit, aus diefer die Richtigkeit jener Mittheilungen über die Worte des Herrn und die Berechtigung ihres dem ent-11 Theol. Stub. Jahrg. 1876.

161

fprechenden apostolischen Bewußtfeins (alfo von der Unfehlbarteit), und daraus wieder ihre urfundliche Treue in der Ueberlieferung der Thatsachen der übernatürlichen Offenbarung." S. 580: "Aus ber weltgeschichtlich vorliegenden Birkfamkeit der Apostel haben wir ihren fittlich lautern Charafter bewiefen, und weiter aus diefem ihrem Charakter die Wahrheit aller irgendwie (!) wichtigen Ausfagen über die Berson Christi und ihr Berhältnis zu derfelben. Bu biefen Ausfagen gehören ohne Zweifel . auch diejenigen, welche fich auf eine ihnen verliehene unfehlbare Lehrautorität beziehen." Solche Schlußfetten erinnern an die völlig unzureichende altbogmatifche Beweisführung. In ähnlich äußerlicher und unflarer Beife mird auch bie Aussonderung des als unfehlbar hingeftellten Lehrstoffes vollzogen. So S. 586: "Es gibt gewiffe auf das Naturgebiet bezügliche Lehrftude, bie fo gemiß zu ben Gegenständen ber apostolischen (alfo unfehlbaren) Berfündigung gehören, als es eine natürliche göttliche Dazu gehört, daß das Menschengeschlecht von Offenbarung gibt. Einem Urpaare abstammt, daß gemiffe Störungen des naturlebens, bie jest normal find und auch die leibliche Seite bes menschlichen Befens ergriffen haben, nicht urfprünglich find." S. 585: "Die Infpiration bezweckt nicht nur die richtige Ertenntnis und Berfündigung bereits geschehener Offenbarungsereigniffe, fondern theilt auch gang neue Offenbarungsmahrheiten mit, 3. B. in ben eschatologischen Lefeftuden 1 Ror. 15, 35 ff. und 2 Ror. 5, 1 ff." Das wäre alfo eine Erleuchtung, ber feine Danifestation ju Grunde läge.

In der Inspirationslehre treten nach dem Urtheile des Ref. bem Berf. zwei Grundbegriffe zu sehr zurück, ohne deren Hülfe die protestantische Lehre von dem biblischen Kanon und seiner Inspiration nicht die ihr durch die historische Kritik erwachsenen Schwierigkeiten überwinden kann. Es sind dies die Begriffe des Wortes Gottes oder Evangeliums, für welches die Apostel allein unfehlbare Autorität in Anspruch nehmen, und der Kirche, welche allein die Kluft zwischen den Thatsachen historischer Offenbarung, die eine dauernde Wirtsamkeit in der geschichtlichen Welt üben sollen, und den nachfolgenden Geschlechtern ausfüllen können. Ohne den Begriff der Kirche, freilich nicht im römischen Sinn, schwebt der Begriff des Kanons

und der Inspiration in der Luft, hat keinen festen Grund und Boden. Auch bei der Lehre von der Religion und bei der Definition der theologischen Wiffenschaft macht es sich als Uebelstand bemerklich, daß die Kirche, als das geschichtlich von Jesu Christo ausgegangene Gesamtleben, sür den Verfasser nicht die Bedeutung zu haben scheint, die ihr in der christlichen Heilsölonomie zusommt. Sollen die historische Umgrenzung und die universelle Bestimmung der göttlichen Offenbarung in Ehristo, soll der ewige absolute Gehalt und die zeitliche, entwicklungsbedürftige Form der Heilsölstistung in befriedigender Weise Ausgleichung finden, und zwar unter Anerkennung der in der modernen Weltansicht wirklich constatirten Thatlachen, so ist dies nur von einer evangelischen Grneuerung des Dogma's von der Kirche zu erwarten, welchem die Lehrstücke vom Worte Gottes und vom biblischen Rauon unterzuordnen sind.

Der Biderfpruch gegen folche Ausführungen würde durch ben Dant für die empfangene Belehrung reichlich aufgewogen, wenn die gesamte Anlage des Buches als eine die dogmatische Wissenschaft fördernde anerkannt werden könnte. Der Berf. will die Doamatik formal fundamentiren und die christliche Wahrheit material gegen die moderne Beltansicht verteidigen. Diefe Vermischung zweier nach Biel und Bemeismitteln durchaus heterogener Aufgaben ift wol der hauptfächliche Grund, daß taum ein icharf dentender Lefer das Buch mit Befriediaung bei Seite legen tann. Man wird fortwährend genöthigt, aus apologetischen Gedankenreihen in dogmatische überzuspringen und umgekehrt. Der Berfasser beabsichtigt eine materiale Bewährung der chriftlichen Fundamentalwahrheiten gegenüber "allen Anfechtungen des modernen Zeitgeistes ", und tommt bann nach einer nach eigenem Urtheil wenig auslangenden Untersuchung über den Sinn des Wortes religio zu dem Resultat, das Wefen ber Religion fei aus der "Betrachtung des Lebens Jefu Chrifti" Der auf diefem Wege mehr aufgestellte, als nachzu bestimmen. gemiefene Centralbegriff eines "heiligen und feligen Rindeslebens bes Menschen in fteter Gemeinschaft mit Gott" wird als der feste Brund behandelt, aus welchem fowol die wefentlichen Momente in dem Religionsbegriff, wie die an demselben haftenden Verirrungen abgeleitet werden. Bon bier aus werden nun die Baffen genommen

11\*

gegen Bantheismus und Deismus und dargelegt, daß beide mit bem von ber Persönlichkeit Jeju abftrahirten Religionsbegriff nicht ftimmen. Jede tiefere Untersuchung über die pfychologisch = ethischen Fragen, bie mit bem Religionsbegriff zusammenhängen, über bas Berhältnis des absoluten göttlichen Befens zu dem menschlichen Gottesbewußtfein, über das Berhältnis der einheitlichen Caufalität zu dem ethischen Dualismus in der Welt fehlt. Die eigentlichen Brobleme der Apologetik, an denen fie menigstens ihre Kraft verfuchen und im Bertehr mit der idealistischen Bhilosophie ohne dogmatische Boraussehungen meffen muß, fo bas Berhältnis ber gottlichen oder absoluten Urfächlichkeit zu den endlichen Urfachen, der Begriff der absoluten Persönlichteit, die Bestimmung des finnlich entstandenen Menschen zum ewigen Leben, die Stellung des Böfen innerhalb der einheitlichen göttlichen Beltordnung, die centrale Be= beutung Eines hiftorischen Individuums für die gesamte menfchheitliche Entwicklung, find mit einer Unbefangenheit bei Seite gelaffen, die fich nur aus den positiven dogmatischen Boraussetungen erflärt. Dadurch haben aber die apologetischen Seitenblicke auf Strauß und Andere ihre durchschlagende Rraft verloren.

Uchnlich verhält es fich mit dem Begriff der übernatürlichen Der Verf. bevorwortet felbst, daß der Beweis fich Offenbarung. barauf beschränke, daß der vorher dargelegte Gottesbegriff eine folche ermögliche und fordere. Er scheint es nicht gefühlt zu haben, welchen gewichtigen Stein des Anftoges feine wiederholt wiederkehrende Bemerkung, die natürliche Offenbarung habe ihren 3med verfehlt, in den Weg legt, ohne auch nur feine Beiseiteschaffung zu verfuchen. Und nun doch der Anspruch, das thatsächliche Borhandenfein einer übernatürlichen, in Bundern fich vollziehenden Manifestation Gottes und einer unfehlbaren Urfunde derfelben ju erweifen ! Auf die fritische Untersuchung der Offenbarungsgeschichte, des Lebens Jefu, der Zuverläßigkeit der Quellen wird nur oberflächlich eingegangen. Bir begegnen hier allenthalben einer lediglich bogmatischen Argumentation, welche nur für die einleuchtend ift, Die schon im Glauben an die Offenbarung stehen, nur nach einer theoretischen Zurechtlegung diefes Glaubens begehren. Auf die lofe gefügten Schlußtetten, mit welchen die Inspiration der apostolischen



Fundamentaldog matik.

Urfunden befestigt werden foll, haben mir ichon hingemiefen. Außer dem Nachweis von dem Unzulänglichen der vantheiftischen und der beistischen Gedankenreihen ift zur Begründung des Offenbarungsbegriffes wenig geleistet. Begrifflich wird die übernatürliche Offenbarung daraus erklärt, daß die natürliche in Folge der menschlichen Sünde ihren Zwect verfehlt hat, und hiftorisch ist die letzte und wichtigste Stute die Berufung auf den fittlichen Charafter und bie fittlichen Erfolge der Apostel. Die Ausführungen des Berf. würden weit weniger Biderfpruch erregen, wenn er bie apologetische Aufgabe ganz bei Seite gelaffen hätte, wenn er fich auf den Unfpruch beschräntte, vom offenbarungsgläubigen Standpunkt aus bie älteren dogmatischen Theorien von der Offenbarung und der heil. Schrift zu fichten und zu reinigen. Nur unter Boraussetzung des hriftlichen Glaubens ift die Urgumentation von einigem Werth, ohne daß freilich auch hier das löfende und entscheidende Wort ge= funden ift. Namentlich der Begriff der Inspiration und des Ranons ift in diefer äußerlichen und mechanischen Fassung unhaltbar, taum beffer begründet, als ber altdogmatische, und weniger flar und positiv. Der Ref. ift burch das vorliegende Buch in feiner Ueberzeugung nur befestigt worden, daß die Dogmatit aus ihrer "Berworrenheit" nur heraustommt, wenn dogmatische Begriffsentwicklung und apologetische Ausführungen reinlich auseinander= gehalten werden. Die Apologetit verträgt teine dogmatischen Borausfehungen, fie muß die Centralthatsachen und die Centrallehren des Chriftentums, auf Grund deren die Rirche zum Glauben einladet, metaphyfifch, pfychologisch, ethisch und geschichtsphilosophisch zu begründen versuchen, unter Beschränkung auf das Befentliche, in der Chriftenheit Gemeingültige, und ohne Axiome, die nur für die Blaubenserfahrung Gewißheit haben. Bingegen die Dogmatit darf nicht von den Bersuchen, die tiefsten Probleme des menschlichen Geistes mittelft ber chriftlichen Weltansicht speculativ zu lösen, abhängig gemacht werden; fie geht von der chriftlichen Seilserfahrung aus und richtet ihre Arbeit auf die Reinigung und Forderung einer zufammenbängenden Erkenntnis der chriftlichen Glaubensmahrheit, um durch diefelbe die Reinheit und Birtfamkeit ber firchlichen Berfündigung ficherzuftellen. s. pon der Golk.

2.

Die chriftlichen Grundwahrheiten oder die allgemeinen Principien der chriftlichen Dogmatik von Freiherrn H. b. d. Golk, Dr. und Prof. der Theologie. Sotha, Fr. Andr. Perthes 1873. XII u. 380 SS.

Der Berfaffer bezeichnet fein Bert als einen "rein fuftematifchen" Berfuch, jeboch nicht in dem Ginne, als ob es beziehungelos ber gegenwärtigen Lage ber Rirche gegenüberftände; im Gegentheil hofft er einen nicht werthlofen Beitrag zur Löfung ber prattifchen Lebensfragen unferer Rirche anzubieten. Darin hat er unzweifelhaft Recht, bag es eine burch ben Stand ber Biffenschaft, ebenfo wie burch bie Lage der Kirche geftellte Aufgabe der Theologie ift, Die allgemeinften Brincipien der chriftlichen Lehre einer besondern Untersuchung ju unterziehen und diefelben direct aus den Quellen auf einen flaren, begrifflich verarbeiteten Ausbrud zu bringen. Bir wiffen es bem Berfaffer Dant, nicht bloß, daß er der Theologie bie Stellung, welche fie in der Rirche einnehmen muß, gegenüber den Prätensionen fouveräner Biffenschaft auf ber einen, fogenannter Rirchlichkeit auf der anderen Seite richtig zu bezeichnen gewußt hat, wenn er es ihr zuschreibt, daß fie für die nothwendige firchliche Berftändigung bie Borarbeiten ju liefern habe, fondern auch, baß er für bie Löfung der brennenden Frage nach den Grenzen der Lehrfreiheit einen von warmem tirchlichen wie freiem miffenschaftlichen Sinn getragnen Beitrag geliefert hat, zuletzt auch dafür, daß er nicht birect auf die prattifche Frage abzielt, fondern zunächft fich volle Beit läßt, bie miffenschaftliche zu beantworten.

Verfasser beginnt mit einer turzen Erörterung der enchclopädischen Gliederung der theologischen Disciplinen. An Schleiermacher fich anlehnend, beftimmt er die Theologie als positive Wissenschaft, Wissenschaft ihrer Methode nach, positiv nach ihrem Gegenstand — das empirisch gegebene Object des Christentums, nach ihrer Voraussetzung — gläubiges Verständnis christlicher Wahrheit, nach ihrem Zwect — Rirchenleitung. Letzterer Zweck erfüllt ihm aber nicht, was er auch nach seiner Anficht foll, ben verschiedenen theologischen Aufgaben ihre innere Einheit zu geben, indem Verfasser, unter Schleiermacher zurücksinkend und feine eigne Methode richtend, nicht aus ihm, fondern aus ganz beliedig, weil ziellos anderswoher geholten Reflexionen die vier Grunddisciplinen der historischen, systematischen, praktischen, philosophischen Theologie gewinnt. Die Aufgaben ber historischen and schriftentums betrachtet wird, das theils ein sich geschicklich entwickelnder Thatbestand, theils eine im innern Gehalt sich immer gleichbleibende Einheit ist, die der praktischen und philosophischen Theologie aus dem Berhältnis der Theologie zu dem tirchlichen Lesologie aus dem Berhältnis der Theologie zu dem tirchlichen

Die Unzwechmäßigkeit diefer Gliederung tritt besonders in der falichen Stellung und Aufgabe hervor, die der philosophischen Theologie angemiefen wird. Sie foll speculative Bearbeitung der chrifte lichen Lehre, apologetische der Lehre und Geschichte fein und fo einerfeits das Chriftentum mit dem allgemeinen wiffenschaftlichen Bewußtsein vermitteln, und dadurch mehr die Gläubigen in ihrer Gewigheit befeftigen als Ungläubige von der Bahrheit des Chriftentums überzeugen, andrerseits und namentlich die Ehre der Theologie und bes Chriftentums in der miffenschaftlichen Belt fichern. Demgemäß ift fie nicht eine einzelne Disciplin der fuftematischen Theologie, fondern ein "vielgestaltiger, das ganze Material ber Theologie umfallender Zweig theologischer Arbeit". Bhilosophisch beißt fie wie die philosophische Facultät der Universitäten (!!); theologische Disciplin ift fle durch ihr Ausgehen pom chriftlichen und kirchlichen Jutereffe. Ueber diefen philosophischen Charafter läßt fich nichts Bie aber durch jenes Intereffe, ohne Berletung ihres fagen. Charakters als Wiffenschaft, ichon ber theologische Charakter gewahrt fein foll, ift fchmer zu feben, ba jeder philosophirende Chrift dasfelbe Intereffe haben wird. - Benn Berfaffer dem Schleier. macher'ichen Gesichtspunkt feines § 1 treu blieb, fo mußte er fich ju jener Gliederung durch Reflexion auf Art, Befen, Bedürfnis der chriftlichen Rirche den Weg bahnen. Borausgesetst wird gläubiges Berständnis der chriftlichen Bahrheit; das ift aber ein un-

۱

meßbarer Ranon. Der Theolog muß fich mit feinem Denten vielmehr auf den Boden der religiös-fittlichen Erfahrung fonderlicher Urt ftellen, welche die Chriften zu einer Gemeinde vereinigt; diefelbe ift in ihrem principiellsten Befen aus der Schrift als der claffifchen Urfunde des chriftlichen Lebens zu erheben; es fragt fich bann, in wie fern und in wie weit diese fonderliche Erfahrung auf Allgemeingültigkeit und Nothwendigkeit Anfpruch machen tann und in fo fern fähig ift, Grundlage eines Ganzen allgemeingültiger Borftellungen d. h. einer Biffenschaft zu werden. Eine Reihe von Fragen fundamentalfter Art wird bier erörtert werden müffen, für die der Name der philosophischen Theologie teine contradictio in adjecto ift, und die erörtert worden fein muffen, ehe in der rechten Beife hiftorifche und fuftematifche Theologie bearbeitet werden Siefür ift ber Ertrag von Frauks Syftem der chriftlichen fann. Gewißheit, bas Berfaffer andersmo mit der Conftatirung feiner Neuheit abthut, nicht gering.

Die dogmatische Theologie hat nun nach dem Berfasser das Chriftentum, wie es eine erfahrungsmäßig gegebne Thatfache ift, alfo durch empirisch reflectirendes Denten nach feinem allgemeinen Wahrheitsgehalt und in feinem innern Bufammenhange barzuftellen. Erfte Borbedingung für Löfung diefer Aufgabe ift eine allfeitige, in das Befen eindringende Anfchauung des Chriftentums. Die Quellen ber letzteren find, in ihrer Berschiedenheit boch gleich un= entbehrlich, die Urfunden von der geschichtlichen Entstehung bes Chriftentums, bie Zeugniffe von der geschichtlichen Entwicklung ber chriftlichen Lehre und bes chriftlichen Lebens in ber Rirche, die perfönliche Erfahrung ber Gläubigen. Diese drei Quellen der chriftlichen Lehre find zugleich Normen für ihre Bahrheit: auf alle brei muß fich ber Beweis für den chriftlichen Gehalt, ben firchlichen Werth und die begriffliche Rlarheit der Lehrfätze beziehen, fo, baß immer zwei die Controlle über die Benutzung der britten üben. Reine genügt für fich : aus ber Schrift ift alles Mögliche hergeleitet, bas tirchliche Dogma ift zu fehr hiftorisch bedingt, die persönliche Glaubenserfahrung ift zu fliegend und zu fehr individuell beeinflußt. Doch muß ihr normativer Gebrauch ein verschiedener fein : an der perfönlichen Erfahrung wird die religiöfe Bedeutung, an ber beiligen

.....

Schrift der rein christliche Behalt, an der kirchlichen Entwicklung der bogmatische Werth der Lehrsätze d. i. ihre Tauglichkeit als Norm firchlicher Vertündigung zu meffen fei. Den höchften Rang behauptet fomit die Autorität der geschichtlichen Urtunden von der Entftehung des Chriftentums. Die Aufgabe der dogmatischen Theologie ichließt ein Zweifaches in fich: 1) als ficheren Grund des Lehrgebäudes einen klaren und treffenden Ausbruck für die allem Chriftlichen zu Grunde liegende Einheit ober für das Befen des Chriftentums zu gewinnen, 2) bie chriftliche Bahrheit in ihrer Manigfaltigkeit nach ihrem inneren Zusammenhange ausführlich darzuftellen. Bur Feststellung ber bogmatischen Brincipien bürfen nun teine andern Boraussetzungen gemacht werden als jene Quellen und Normen und die Gesetze der Logit. Die fo zu gewinnende Principienlehre foll den materialen Kanon chriftlicher Lehre darftellen, das, mas das Evangelium in der heiligen Schrift, das dauernd Symbolische, die Gemeinschaft Bedingende in ben firchlichen Dogmen, der wesentliche Rern in der gläubigen Erfahrung ift. Und zwar handelt es fich zunächft um Erfaffung ber gemeingültigen chriftlichen Bahrheit, um das allen geschichtlichen Formen des Chriften= tums ju Grunde liegende Befen besfelben, wie es grundfäglich von allen anerkannt wird. Erft auf Grund diefes Refultates kann fich dann eine confeffionelle, polemische wie irenische Principienlehre aufbauen. Der ausführende Theil gliedert fich in eine chriftliche Religionslehre (Lehre von ber religiöfen Unlage und Beschaffenheit des Menschen), Offenbarungslehre (Theorie von der heilsgeschichtlichen Offenbarung Gottes), Seilslehre, Sittenlehre. - Das vorliegende Buch foll die tatholische Principienlehre geben. Sie hat ihre Aufgabe gelöft, wenn im Christentum erfahrene und zu miffenschaftlichem Denten befähigte Menschen genöthigt werden, in den begrifflich festgestellten Principien den innerlichsten Behalt ihrer persönlichen Erfahrung, den Kern und Mittelpunkt der in ber Schrift bezeugten heiligen Geschichte und ben gleichbleibenden und gemeinsamen Grund der in der firchlichen Enimidlung bervorgetretenen Gegenfäte mieder zu ertennen. Um bies zu erreichen, mird die Schrift im ganzen verwerthet werden muffen, damit die Belt der geschichtlichen Thatjachen berausgestellt werde, deren Urtunde fie ift. Das Zeugnis der Kirche für das Befentliche im Chriftentum haben wir in den festen und flar erkennbaren Mittelpunkten zu suchen, die sich in jedem Lehrstreit, in jedem sittlichen Gegensatz und in jeder Lebensäußerung der Kirche geltend machen. Das Zeugnis gläubiger Erfahrung, das christliche Selbstbewußtsein, tann nicht zum direkten Maßstab für den reinchristlichen Gehalt der Lehre dienen, sondern zum Maßstab ihres religiösen Werthes, zur Scheidung dessen, woburch die christliche Gemeinschaft mit Gott bedingt wird, und dessen, was lediglich zu den historischen Mitteln und Hormen gehört, unter denen das Christentum entstanden.

Berfaffer will also von einer hiftorischen Dogmatit nichts miffen, fondern erstrebt in der dogmatischen Theologie eine möglichst volltommene Erkenntnis und Darstellung des Chriftentums nach feinem allgemeinen Bahrheitsgehalt und in feinem inneren Zusammenhaug. Damit fteht in Biderspruch fein Gedante einer tatholischen Brincipienlehre. Denn wenn er auch wiederholt ausspricht, daß für die allgemeine Darstellung des Wesentlichen im Christentum die confessionelle Grundanschauung bestimmend fein muffe (S. 57), daß man bei einer leeren Abftraction anlangen würde, welche eine innerliche Abgrenzung des Chriftlichen vom Unchriftlichen unmöglich machte, wollte man den inhaltlichen Ausdruck für das Wefen des Chriftentums fo allgemein faffen, daß alles in demfelben beschloffen märe, was je mit Ueberzeugung den Anspruch auf den christlichen namen erhoben hat (S. 63), so überwindet er doch nicht bas Schwanken zwischen der Aufgabe bas Chriftentum barzustellen, wie es von allen anerkannt werden muß, ber eigentlichen dogmatischen Aufgabe, die die Theologie auch in ihrem principiellen Theil und da erst recht nicht verleugnen darf, und der auderen, es hiftorisch darzustellen, wie es factisch von allen anerkannt wird (S. 48). Dies Schwanken wird verschuldet durch den ehrenwerthen 3med des Berfaffers, für Bandhabung der Disciplin über den Lehrstand Grundfätze zu finden. welche der miffenschaftlichen Freiheit und ber Individualität in den Schranten des Wefentlich-Chriftlichen den gebürenden Raum laffen. Man darf aber nicht aus noch fo löblichen praktischen Jutereffen der Strenge wilfenschaftlicher Forderungen Eintrag thun. Es zeigt fich vielleicht ichon bier, bag jene prattifche Aufgabe nicht von einer

Fundamentaldisciplin der systematischen Theologie, sondern auf Grund der gesamten dogmatischen Theologie von der praktischen zu lösen ift.

Beiter ift es schlimm, daß Verfasser, ber doch vom Christentum als einem empirischen Lebensbestande ausgehen will, sich nicht flar macht, wodurch in der christlichen Kirche Bedürfnis und Recht einer Lehre und zwar einer durchgeführten Gesamtweltanschauung, sowie das Bedürfnis ihrer Regelung, d. i. der Theologie, anstehe. Endlich wird jenes Schwanten vom Verfasser tünstlich ausgebildet durch die Nachahmung Schleiermachers in dem, was sein Grundfehler ift, in der von der zwectvollen Betrachtung absehenden Manier der Ibentitätsphilosophie, ein möglichstes Gleichgewicht der in zahllosen Mischlungen des Mehr und Minder zusammenseienden Gegensähe herzustellen. Die Relativität quantitativer Größen ist des Verfasser Rlippe. Sein principieller Theil und die Heils- und Sittenlehre selbst haben feine verschiedene Fragestellung, sondern die letzteren führen nur mehr aus, was der erstere angesangen hat. Beide haben also kein wissen schaftliches Recht auf Sonderezistenz.

Derselbe Mangel kehrt wieder, wo es sich um die Methode handelt. Es gelingt dem Berfaffer nicht, eine flare Borftellung davon ju geben, wie die drei Quellen und Normen der chriftlichen Lehre zu benutzen find. Schon der Unterschied von Quelle und Norm bleibt unflar. Sodann ift dem Berfaffer Quelle und Norm nur die Schrift. Denn, wie er § 19, S. 25, 26 auseinandersett, beschränft fich ber Quellencharafter ber perfönlichen Glaubenserfahrung barauf, dem theologifirenden Subject die Fähigkeit zu geben, den Bahrheitsgehalt der Schrift aufzufassen; nicht aber will er aus ihr inhaltliche Sätze entnommen willen. In der Billenschaft, auch der theologischen, handelt es fich nun um Sate, die auf Allgemeingul. tigkeit, wenigstens für einen bestimmten Rreis Anfpruch machen. Die individuelle Glaubenserfahrung entzieht fich aber den Bedingungen gewiffer Constatirung und Mittheilung -- fie ift etwas wilfenschaftlich Unqualificirbares. Daß fie dem Theologen fo nöthig ift, wie Sinn für das Schöne dem Mefthetiter, verfteht fich von Diefe Unbrauchbarkeit der perfonlichen Erfahrung für die felbit. Gewinnung ber dogmatischen Gäte tritt noch mehr heraus, wenn fit, als Norm benutzt, über die religioje Bedeutung diefer Sate

entscheiden foll. Das Urtheil der perfönlichen Glaubenserfahrung bes herrn Berfaffers über die religiöfe Bedeutung diefer oder jener Lehrfäte, fo freudig Ref. ihm in den hauptpuntten beiftimmt, hat boch auch mit dem Urtheil des lettern verbunden teinerlei Anfpruch auf Allgemeingültigkeit. Empirisch läßt fich eben nicht conftatiren, mas die Summe des Gemeinfamen ber perfönlichen Glaubens= erfahrung aller Chriften ift. Auch wenn die Zeugniffe in größter Manigfaltigkeit vorlägen, mare boch ein Ranon zur Sichtung bes Materials nöthig. Der Ranon märe bann ichon, was wir fuchten, die allgemeingültige Ausfage diefer Norm. Complicirte geiftige Proceffe gehen nun nie ohne das Element bentender Berarbeitung vor fich, auch nicht in gang unmiffenschaftlichen Geiftern - alle Ausfagen und Urtheile des fogenannten unmittelbaren Bewußtfeins find burch Denkoperationen vermittelt, welche die allerdings vorhanbenen urfprünglichen Glemente in eigentümlicher Beije vertnüpfen. Und fo mare die Summe folcher wirklich und thatsächlich richtigen Aussagen boch nichts Unantaftbares, fondern ein auf feinen inneren Busammenhang und die Richtigkeit der Berknüpfung hin fritisch ju beurtheilendes Material.

Ebenso wenig ift dem Verfasser die firchliche Entwicklung felbftändige Norm irgendeiner Entscheidung; bas liegt ichon darin, daß bie Prüfung der Lehrfätze an den Erfahrungen, welche die Rirche bei der begrifflichen Ausprägung der Glaubensmahrheiten gegenüber entgegengesetten Abweichungen ichon gemacht hat, nur über ihren Werth als Regel firchlicher Berfundigung entscheiden foll. So ift bas Berftändnis der firchlichen Entwicklung dem Berfaffer nicht Norm, fondern propädeutisches Sulfsmittel zur richtigen Behandlung der eigentlichen und einzigen Norm, der Schrift. Freilich hat er Recht, wenn er fagt, daß diefelbe nur über den chriftlichen Gehalt ber Lehre entscheide und anderweitige Regeln ihrer handhabung fordere. Gr ficht aber S. 70 die Aufgabe des Schriftbemeifes vor allem darin : "in die geschichtliche Welt der Thatsachen hineinzumeisen, deren Ur= funde die Schrift ift". Wo bleibt ba bie reiche Gedankenwelt ber Schrift, welche in den Reben Chrifti wie in den Briefen der Apostel vor uns ausgebreitet liegt? Jene von ber Schrift bezeugten Thatsachen mären ein eines innern Zusammenhanges ents

L

rathendes, disparates Material, an das die Theologie in carimonialgesetlicher Weise gebunden mare. - Es ift fonach mehr ein guter Tact als Frucht einer flaren und fichern Methode, wenn der Berfaffer, wie es unftreitig geschieht, in feinen Ausführungen werthvolle Gefichtspuntte zu der Serftellung eines folchen innern Bufammenhanges verwendet. Uber es muß die Evidenz und Sicherheit ebendeshalb nothwendig fehlen. Dag für jede Lehre, welche eine Berknüpfung von Sätzen ift, die im einzelnen und im gangen auf Zustimmung Anspruch macht, die Regeln der Logit maßgebende Norm find, tommt gang gelegentlich einmal zum Ausdruct. Dieje find aber nur ein Theil der die Belt beherrichenden allgemeinen Befete. Sie ruhen auf der Metaphyfit, und follen fie auf ein Gebiet des geiftigen Lebens, wie es doch das Chriftentum ift, angewandt werden, um dasfelbe zur Ertenntnis zu bringen, fo find sie nicht anwendbar ohne Pfychologie. Damit scheint die Theologie jeder herrichenden Zeitphilosophie ausgeliefert zu fein. Run, daß fie niemals und nirgends von biefer unabhängig gemefen, zeigt ihre Geschichte. Der Dogmatiter muß hinreichend philosophisch gebildet fein, um aus den vorhandenen Philosophien diejenige zu mählen, ober, wenn fie nicht da ift, fie, soweit es für feine Zwede nöthig, ju ichaffen, welche bem erfahrungsmäßig gegebnen Thatbeftande des geiftigen Lebens, wie er in der chriftlichen Gemeinde, voll zum Ausdruck tommt, gerecht zu werden vermag. Die wirkliche Quelle und Norm zumal ber fpftematischen Theologie ift alfo bie Schrift, ihre zweite Norm bie allgemeinen Befete bes geiftigen Nämlich fo. In den Ausfagen Jefu über bas religios= Lebens. sittliche Berhältnis zu Gott, mas er in feiner Gemeinde zu verwirklichen beabsichtigt, und in den Ausfagen der Urgemeinde über dasselbe, wie sie es in sich verwirklicht weiß, haben wir einen der Unmegbarteit der Individualität enthobnen Rern beffen, mas das Befentliche in der perfönlichen Glaubenserfahrung, und da Religion hierin besteht, im Christentum ist. Und zwar ist durch jene erste Quelle die Absicht Christi, uns die feste und handliche Norm eines 3 wedes gegeben, burch bie zweite bie Ausfagen ber Ur= gemeinde, die Bürgschaft, daß diefer Zweck verwirklicht ift und nach ihm alles beurtheilt werden tann. Ferner haben wir Ausfagen

Jefu und ber Urgemeinde, welche uns lehren, woburch für das Bewußtfein Jeju wie für dasjenige feiner urfprünglichen Gemeinde jenes Berhältnis, b. i. der neue und eigentumliche Lebensgehalt bes Chriftentums, nicht bloß hiftorifch, fondern immerwährend urfächlich bedingt und vermittelt wird. Es find hiftorifche, biblifch=theologifche Aufgaben, die fo an der Spite ftehen. An der Natur diejes chriftlichen Lebensgehaltes wird nach den allgemeinen Gefeten des Seins, ber Metaphyfit, und des geiftigen Lebens, der Binchologie, fomie unter Berückfichtigung des hiftorischen Borftellungsmaterials geju und feiner Jünger, es nun zu erproben fein, ob und in wie weit bie in ihrem Bewußtfein festftehende Nothwendigteit jener Bermittlungen nur pfpchologischer Schein ift, ber entweder burch bieje hiftorischen Bedingungen oder burch allgemeine Gefetze der geiftigen Entwicklung oder durch beides erzeugt wird, oder aber durch jene eigentümliche Natur des chriftlichen Lebensgehaltes geforderte, durch jene Gefete ermöglichte, bleibende Wahrheit. Alsbann wird aus bem so und in feinem innern Busammenhang ertannten und erhärteten Material nach den allgemeinen Gefeten des geiftigen Lebens und des Seins überhaupt die Gesamtweltanschauung, welche jede Religion und die chriftliche vor allem gewährt, in miffenschaftlichem Rusammenhange durchzuführen fein. Solcher miffenschaftliche d. h. allgemeingültige Zusammenhang ist dadurch ermöglicht, daß das nach der Intention Jefu in feiner Gemeinde verwirklichte religiöfe Leben alle Bedürfniffe des menschlichen Geiftes befriedigt, die 3dee besselben, die ihm in der Schnsucht immanent ift, in der Befriebigung der letzteren als verwirklicht aufweist, sich also als abfolute, einzige, allen geltende Wahrheit bewährt. Borausgesett ift dabei die allerdings noch immer gegen die herbart'sche Schule zu verteidigende Ertenntnis, daß zwischen der ertennenden und ber beurtheilenden Thätigkeit des Geiftes tein Dualismus besteht, fondern die erstere von der letteren ihre fruchtbarften Impulje erhält.

Auf diefem Wege bleibt beides gemahrt, der firchliche wie der wiffenschaftliche Charakter der Theologie. Letzterer wird vom Verfasser in Wahrheit ganz beiseite gesetzt. Weder enthalten seine Prolegomena eine Anweisung, über bloße Reflexionen des christlichen

Glaubens, in sich felbst hinauszukommen, noch macht seine positive-Aussührung einen Ansatz dazu.

Das Buch felbst gerfällt in 6 Lehrstücke, deren erftes bie Berfon Jeju als den Mittelpunkt anfmeist, von welchem aus bie Brincipienlehre ihre Aufgabe zu löfen hat, da in ihr bas Wefen des Chriftentums fich concentrire. Berfaffer führt zunächft aus, mas er unter der centralen Bedeutung der Berfon Chrifti im Chriften-Bie fie durch einen trot aller Borbereitung in tum versteht. Israel durchaus neuen, ureigenen Gehalt ber grundlegende hiftorifche Anfangspunkt ber chriftlichen Rirche ift, fo auch bas bleibende und volltommene Urbild für alles Chriftliche. In Folge ber zweiten hälfte diefes Sates fteigert fich die Bedeutung Jeju dahin, daß, was er ber Menschheit gebracht und geleistet hat, ganz und ausschließ. lich an feiner Berson haftet, daß also Kirche und einzelne Christen. für alle Folgezeit in einer nicht bloß hiftorischen, sondern personlichen und inneren Abhängigkeit von ihm ftehen. Go ift er ausichließliche Quelle alles Chriftlichen, als folche aber zugleich beftimmt zur centralen Bedeutung für das gefamte menschliche Leben, in welchem nur dasjenige bleibenden Beftand hat, mas Gefäß und Bertzeug feiner Wirksamkeit wird. Hiftorifc und ethifch, "dynamisch" und teleologisch ist Christus das einzige Centrum für die Rirche und burch fie für die Menschheit. - Diefe Sate werden bewiesen durch die drei Normen. Der Beweis hat nicht zu bewähren, daß Christus wirklich diefe centrale Stellung in der Mensch= heit hat und haben tann, fondern daß die chriftliche Rirche dieselbe anerkennt und wefentlich auf ihr ruht.

Mit diefer Behauptung, welcher Verfasser allerdings treu bleibt, ist der Theologie ihr Grab bereitet. Selbst eine begrifflich exactere Arbeit, als die seine, wäre, von solchem Gesichtspunkt beherrscht, nur methodische Hallucination, Reflexion des christlichen Gemeinglaubens in ihm selbst. Dann ruhte das Christentum auf einem statutarischen Gesetz, auf einem unbegriffnen und unverstandenen, der Menschennatur gegenüber anknüpfungslosen Factum, das nur willfürlich anerkannt oder abgelehnt werden könnte, je nach Belieben. Und doch hat das Christentum einst die Welt gewonnen und thut dies noch jetzt, zeigt sich also als eine Macht, welche mit allgemeingültigen bleibenden Factoren des Menschenlebens in innerem Bufammenhange Diefen fich flar ju machen ift Aufgabe der Theologie, weil fteht. nur aus diefem allgemeinen Charafter des Chriftentums feine befondere Gestalt verständlich werden tann, wie auch umgetehrt feine Besonderheit es ift, von welcher aus auf diese allgemeine Anschauung ber Menschennatur Licht fällt. Mit Sulfe einer richtigen Binchologie, welche die fpecifische natur bes Gefühles und ber von diefem belebten Anfchauung, diefer Synthefe des Allgemeinen und Befondern ertennt, wird fich erweisen laffen, daß der allgemeine geiftige Behalt des Chriftentums, welcher nicht in Sezung hiftorischer Thatfachen und in Erkenntnis allgemeiner Bahrheiten aufgeht, sondern ein ftreng funthetisches Urtheil, eine burch logische ober hiftorische Bewißheit nicht zu vollziehende, nur mit bem Gefühl mögliche und burch die Anschauung ermöglichte Subsumirung der einzelnen Berfon unter bas Allgemeine involvirt, nicht bloß bei feinem ersten hiftorischen Auftreten, fondern in feinem bleibenden Bestande an bie besondere Form der Bermittlung durch Chriftum gebunden ift. Bur Ueberwindung von Gegenfägen, wie fie die evangelische Rirche heute in sich hat, die nicht bloß a limine abgewiesen, sondern geiftig übermunden fein wollen, reicht ber hiftorische Beweis aus Schrift und Rirchengeschichte nicht aus; bas Zeugnis ber individuellen Glaubenserfahrung aber ift wol im Einzelnen im Stande ein empfängliches Gemuth zu gewinnen, aber nicht um feiner Einzelheit willen, sondern weil ihm eine allgemeine Wahrheit immanent Diefe aber herauszustellen und durchsichtig zu machen, das ift ift. unabweisbare Aufgabe der Theologie.

Der biblische Beweis des Verfassers folgt nun zunächst der reichsgeschichtlichen Methode. Die heilige Geschichte zeigt Jesum als den beherrschenden Mittelpunkt einer die ganze Entwicklung der Menheit umfassenden Reihe göttlicher Führungen und Offenbarungen, welche das Heil der Welt bezwecken. Jesus erweist sich als das Ziel der sein Wirken vorbereitenden, vorbildenden und weißagenden Geschichte des Alten Bundes. Und zwar ist es nicht die absolute Vollendung der im Alten Testamente überall angebahnten und nirgends durchgeführten geistigen Religion, die thatsächliche Ber= wirklichung eines wahrhaften Reiches Gottes, worin für den Ber=

1

faffer diefe geschichtliche Stellung Chrifti zur israelitischen Geschichte besteht, sondern "der gläubigen und geiftlichen Einsicht desselben in den innern Zusammenhang der göttlichen Baushaltung" enthällt fich , bie lebendige Gegenwart Chrifti in dem Bangen israelitifcher Beschichte in den Typen, welche ben Weg und das Wert Chrifti thatfächlich vorbilden" (vgl. S. 89). - Seit Chrifto besteht aller fortidritt der haushaltung Gottes in der Bermirklichung des Lebens Chrifti in der an ihn glaubenden Menschheit. Die vorchriftliche Beschichte der Bölferwelt ist nach der Schrift Zubereitung auf Chriftum, das Biel der nachchriftlichen Untergebung unter feine herrschaft. - Beiter wird bie centrale Bedentung Jefn aus ber Beije der Entstehung der christlichen Rirche aufgezeigt. Das entscheidens Gemeinschaftbildende in Christi Birtsamteit ist nicht Schre ober Organisation, sondern der innerliche Gesamteindruck feiner Berfönlichteit auf die herzen der Menfchen. Diefe Thatfache frimmt überein mit seinem Selbstzeugnis, mit dem apostolischen Bewußtfein, mit der apostolischen Bredigt, die alle Begriffe von Gott und Mensch in der Perfon Chrifti concentrirt, die das Motiv und Biel des griftlichen Lebens ber Perfon Chrifti entnimmt, mit ber apostolischen Auffassung des Heilsprincipes bei Uebergang des Christentums an die Böllerwelt. Schließlich zeigt fich bieje centrale Bedeutung Jefu in der religiösen Sprachbildung des Neuen Testamentes, in den Anfängen theoretischer Lehrentwicklung, wo die Berfon Sefu überall der Mittelpunkt ift, sowie der Maßstab der Ausscheidung des Unchristlichen, endlich im Charakter der evangelischen Geschichtsschreibung. — Diefe Abschnitte befunden überall eine finnige und geiftvolle Bersenkung in die Schrift; die richtige Methode der Schriftverwerthung für die fustematifche Theologie können wir in ihnen nicht finden.

Die zweite Norm, die thatsächliche Entwicklung des kirchlichen Lebens, legt Zeugnis ab, indem in Rücksicht auf die Entwicklung des Dogma's, des Eultus, der Berfassung diese ganze Geschichte beherricht wird von dem Kampf um die Behauptung und Reinerhaltung der centralen Bedeutung der Person Christi. Mittelpunkt aller productiven Lehrbildung in der alten Kirche ist die Christologie. Mit dem Abschluß der letzteren beginnt die reproductive scholastische Arbeit. Mit dem Erwachen neuer dogmatischer Production tritt die Christologie wieder

Theol. Stud. Jahrg. 1876.

in den Mittelpunkt. An ihr haften die bedeutenderen Härefien; gemeinschaftbildend werden nur die Abweichungen, welche mit ihr zusammenhangen. Diese Geschichtsconstruction, deren etwas unbestimmtem Gesichtspunkte sich ja die meisten einzelnen Erscheinungen irgendwie ohne allzu große Schwierigkeit fügen, versührt den Verfasser voch zu manchen schiefen Urtheilen. So soll z. B. zwischen Lutheranern und Calvinisten die tiefste Klust die christologische Differenz bleiben.

Es folgt dann ein ebenso inniges und warmes wie keusches Bekenntnis der persönlichen Glaubensersahrung des Berfassers darüber, daß in Christo Grund und Gehalt seiner Gemeinschaft mit. Gott concentrirt ist. Die ihm so erwachsene Gewißheit bestätigt sich ihm durch das Anschauen des inneren Glaubenslebens andrer Christen und durch die Zeugnisse christlicher Erfahrung aus allen Zeiten. — Warum wir diesen Zeugnissen den Werth eines dogmatischen Beweismittels für den Umfang und Inhalt des vom Versasser mit der centralen Bedeutung der Person Christi Gemeinten absprechen müssen, ist oben auseinandergeset.

Ift fo Christi Centralität ermiesen, fo folgt, daß das Berftändnis des Wesentlichen im Christentum auf Einficht in den eigentümlichen Gehalt feiner geschichtlichen Berfönlichkeit beruht. Das zweite Lehrstück findet dann als den mefentlichen Grund diefer centralen Bedeutung Christi die geschichtliche Wirklichkeit gottmenschlichen Lebens in ihm. Bon aller Theorie absehend, zeichnet der Berfasser aus den Evangelien ein Bild des Charafters und der fittlichen Individualität Chrifti und ftellt die Art und Beife feines Berufslebens dar, wie eins das andere bedingt. Wir ftehen nicht an, diefe mit liebevollftem Verständnis entworfne Zeichnung des geschichtlichen Befens der Person des Berrn eine mahre Perle ju nennen, und tönnen es verstehen, wenn auch nicht billigen, daß ihm über dem Anschauen dieser Geschichte gewordnen allfeitig abfoluten 3dee, die die Bürgschaft ihrer auch historischen Wahrheit für das Gemuth in sich felbst trägt, die theologische Aufgabe, deren wir gebenten mußten, aus den Augen verschwindet. Die Grundzüge diefes Bildes find folgende.

Jefu gesamte fittliche Selbstthätigkeit beherrschen zwei gleich

Digitized by Google

178

ftarte Buge : eine stetige und immer gleichmäßig fräftige Gemeinschaft mit Gott und eine reine aufopfernde Selbsthingabe an bie Menschen. Beide find vom erften Erwachen des sittlichen Selbstbewußtseins an gleich rein und wachsend fräftig, beide in jedem Lebensact unauflösbar in einander. Jefu inurer Bertehr mit Gott ist durchaängig verflochten mit den sein Gemüth bewegenden Eindrücken der Menschenwelt, besonders mit ben fein Berufsleben betreffenden. Die receptive Seite diefes Bertehrs - Gemiffensleben und Undacht — ift nicht abstract religiöse, der Welt abgewandte Berfenfung in's Unendliche, sondern Beziehung aller Momente des Beltbewußtfeins auf das Gottesbewußtfein; die active Seite desfelben ift ganz auf fein Berufsleben gewandt. Alle egoistische Frömmigteit ift ihm fremd, fowie jede blog myftifche, von feiner Liebe gu den Menschen und den concreten Erlebnissen feines Berufes abgewandte Bertiefung in den Umgang mit Gott. Andrerseits ift der Bertehr mit Gott bie allgegenwärtige Seele feiner Berufsthätigteit, fo daß er in ihm aus dem nicht bloß allgemeinen moralischen, fondern jeweiligen, ihm perfönlich geltenden Billen Gottes bie entfceidenden Motive feines Sandelus und bie Rraft feines Wirkens icopft. Diefe absolute Einheit von Gottinnigkeit und Menschenliebe wird nie gestört, weder durch den aus der finnlichen Bedingtheit der Menschennatur auch in ihm folgenden Bechsel von Gebet und Arbeit, zwischen denen der Uebergang für ihn allezeit ein leichter und freier ift, noch durch den Wechfel von Birten und Leiden, Wohlthun und Streiten, welches alles in feiner idealen Bollendung auf der gleichmäßigen Einheit von Gottinnigkeit und Menschenliebe ruht. Dies ist ein göttliches Leben in menfchlicher Lebensform, geschichtliche Realität eines göttlich-menschlichen oder (zunächst zwar nur ethisch gemeint) gottmenschlichen Lebens in feiner Berson, ein geschichtlicher Thatbestand, mit welchem sich sein Selbstzeugnis deckt.

Im engsten Zusammenhang mit diesem Charakter steht der Inhalt seines geschichtlichen Berufswerkes, welches in den drei Acten des Lehrens der Wahrheit, des Vergebens der Sünde und der Friedestiftung mit Gott, der Einführung befreiender Kräfte der Erlösung in die Welt oder des Heilens und Helfens aus Noth und Tod sich vollzieht. Diese drei Hauptformen seiner Berufsthätigteit stehen im innern Zusammenhang dadurch, daß alle nur verschiedene Beisen persönlicher Selbstdarstellung find.

Freilich, daß wir uns nicht mehr in den Prophläen, sondern mitten in der Dogmatik selbst besinden, beweisen die überall hervortretenden Reime der eigenen biblisch - realistischen Dogmatik des Verfassers. Eine dévauss gottmenschlichen Lebens, die Jesum zum Haupt der Kirche und Centrum des Christentums macht und sich in den drei Formen seines Berufslebens offenbart, ist der Grundbegriff des Verfasser, der in diesem Werke nicht zur vollen Klarheit kommt, aber doch schon deutlich einen etwas verdächtigen Beigeschmack nach den chemisch-physikalischen Wirkungen verräth, welche die Kirchenväter der Verbindung der Gottheit mit der Menschheit zuschrieben.

Bollends die behagliche Breite, mit welcher das III. und IV. Lehrstück auf Grund ber gesamten Schrift Reuen Teftamentes bie Lehre von der Berfon Stefu und feinem Mittlerwert weiter ausführt, zeigt, das Berfasser nicht mehr auf dem schmalen Bege zur Pforte der Dogmatif vorsichtig einherschreitet, sondern auf den weiten, jest ficher umzäunten Luftgefilden des bogmatischen Gartens fich ergeht. Sefu fittliche Berfönlichteit und bie Birfungen feines Berufelebens merben bier nochmals in's Auge gefaßt im Bergleich und im Zusamenbang mit der gesamten Menscheit. Jefus ift einmal eine völlig einfame und unvergleichliche Größe innerhalb der Menschheit, als der heilige Sohn Gottes fteht er im Gegensatz zu allen anderen Menschen. Es wird ausgeführt die Thatsache feine unbefleckten Sündlofigkeit; ihre Beschaffenheit im Berhältnis zur Schmäche und Berfuchbarteit ber finnlichen Natur, welche Jejus theilt, wird bezeichnet als jede moralich bestimmende Energie des Fleisches wider ben Beift ausschließend. Dieje Unfündlichteit ift Meußerung feines positiven fittlichen Charatters, feiner Seiligkeit, feines in der Absonderung von ber Belt Gott zugeeignet Seins. Diefer Beiligkeit Boraussetzung ift Jeju Gottessohnichaft. Der Begriff der letteren wird durch die ver= schiedenen Momente feiner Entwicklung in ber Schrift hindurch näher Die beiden wesentlichsten Momente find die Entstehung verfolat. aus Gott, als Urfache ber perfönlichen Seiligkeit Jefu, und bie Ublegung der feinen wefentlichen Lebensstand verhullenden Fleischesnatur. In erfter Sinficht foll die Erzeugung des Sündlofen auf

Digitized by Google

180

bem Bege ber menschlichen Zeugung burch Mann und Beib, wenn Berfaffer ihn für fich anch abweift, ein in den Grenzen des Chriftlichen möglicher Gedanke fein : um fo energischer wird aber betont, daß nach der Schrift — und nur dieser Gesichtspunkt kommt hier in Frage -- Jeju fündlofe Beiligkeit und gottesträftiges Berufsleben auf einem ursprünglichen Berhältnis zu Gott beruht. Das hervortreten gefu in ber Menschheit ift ein absolut neues, es ift auch nicht bie reife Frucht ber im menfchlichen Gefamtleben, ins. besondere in der heiligen Geschichte verborgenen göttlichen Geifteswirtungen - offenbar gegen Schleiermacher gemeint, - fonbern die göttliche Erzeugung einer beiligen naturbafis, eines befetten Leibes, welches Gefäß für ein gottmenschliches Leben werben und bleiben bonnte. Benn die Berklärung durch Tod und Auferstehung von Baulus als Zeugung zum Sohne Gottes betrachtet wird und mit diefem Brädicat die Befens - und Lebenseinheit mit Gott bezeichnet werden foll, fo ift es doch in ber Principienlehre noch nicht nöthig, in den "finnlich-geiftigen Bifionen" der Jünger abäquate Zeichen ber Erhöhung ju feben. Wenn fo bas Prädicat "Sohn Gottes" auf Person und Organismus Jesu, auf feinen perfönlichen Charafter und auf feine Berufsstellung, auf feine Bertunft und auf fein Lebensziel fich erftredt, fo ift Jefus unabhängig von jeder zeitlichen Eriftenzform der Sohn Gottes, das göttliche geben in ihm ift, fei es in persönlicher Subsiftenz ober in idealer Bräeriftenz, in Gott ein emiges. Bermöge beffen ift er mehr als ein religiös-fittliches Genie, er fteht zur Menschbeit im Gegensatz des Erlösers zu ben Erlöften. Mit derfelben Ausführlichkeit und berfelben biblifch-defcriptiven Methode wird fodann die andere Seite ausgeführt, daß Jejus trop alledem vollen Antheil an der Menschennatur hatte. 20as ihm fehlte, gehört nicht jum Befen berfelben; alles, mas er eigentümliches hatte, ift nicht aus dem idealen Begriff der Menschheit ausgeschlossen; auch Gottes Sohn heißt er als Mensch. Zuerft nimmt gesus theil an der fleischesnatur. Dag er in ihr feine Beiligkeit behauptet, macht feinen Bandel in ihr zum fortgesetten Berdienste (sic!!), zur Bewährung gottfeliger und sittlicher Tüchtigkeit (als ob beide Begriffe identisch wären !). Bermöge feiner Gemeinschaft mit Gott und feiner Liebe zu ben Menschen steigert sich sein gliebliches Berhältnis zur Menschheit zur Stellung als Haupt derselben, welches im Mitgefühl die Berantwortlichkeit für dieselbe trägt. In dieser moralisch vermittelten Solidarität mit der Beltsünde findet Berfasser ven Schlüssel der Bersöhnungslehre. Jesus concentrirt die Sünde in seinem Selbstbewußtsein und deckt sie zu durch seiner Ersatz leistenden Strafe, sondern die Fülle des Gehorsans gegen Gott und der Liebe zu den Menschen im Leiben. Endlich brittens ist er mit der Menschheit verbunden durch die Bestimmung, sein Leben ihr mitzutheilen. Diese Uebertragung seines Berdienstes und seiner Kraft auf die Menschheit ist nicht nur im juridischen Bilbe als Zurechnung, sondern auch "dynamisch" als Lebensverbindung zu denken, nach dem Bild vom Haupt und Leibe.

Hiermit scheint uns die ethische Vertiefung ber Bersöhnungslehre wieder verloren zu gehen. Denn "dynamisch" ist eine ungeistige Rategorie. Es liegt im Geiste keine Rategorie in der Mitte zwischen der bloß ethischen Wirtsamkeit Christi als eines Vorbildes und der, wie Verf. sagt, juridischen einer in der Umwandlung des bösen Gewissens in das gute sich vollziehenden Subsumirung des Einzelnen unter das synthetische Rechtfertigungsurtheil.

Seine so in ihren Grundzügen entwickelte Christologie, die Berf. selbst freilich nur als Aufstellung des christologischen Problems betrachtet, unterscheidet er vom kirchlichen Dogma so, daß letzteres bei der Feststellung seiner christologischen Grundbegriffe von der Bergleichung der Person Christi mit Gott ausgehe, er mit der Schrist von der Bergleichung Ehristi mit den Menschen. Die Bollendung des gottmenschlichen Lebens Christi ist ihm erreicht, wenn in einem Alssimilationsproceß, der zuerst ein moralischer des Personlebens, dann ein organischer des Naturlebens ist, auch im Leibe Christi, der Gemeinde, und weiterhin in der Menschheit das gottmenschliche Leben absolut verwirklicht ist. In dieser Berwirklichung besteht das Wessen des Christentums.

Bon ihr handelt das VI. Lehrstück: das Mittlerwert Christi in der Menschheit. Das Wert Christi ift eine Bersöhnung des Gegensatzes zwischen Gott und Mensch. Dieser wird aufgehoben in

Bezug auf das Verhältnis Gottes zu ben Menschen, fomie ber Menschen zu Gott. Dieje Aufhebung ichließt nach der moralischen Seite die beilige Bermittlung des Guten und Bofen durch die Sühnung der Sünde in fich, indem die in Chrifto gegebne Burgschaft für die reale Bernichtung des Böfen in der Menschheit die anticipando geschehende Berföhnung und Annahme ber noch mit der Sünde Behafteten ermöglicht. Mit ber ethischen Ausgleichung foließt bie Befeitigung des Gegenfages ein auch bie Bermittlung des Endlichen und Unendlichen, nach Seite der räumlichen Begrenztheit des Simmlischen und Irdischen, nach Seite der zeitlichen des Bergänglichen und Unvergänglichen. Undrerfeits ift das Wert Chrifti bit Berföhnung der Gegenfäte innerhalb des menfchlichen Lebens, indem es ein volltommenes Gleichgemicht ftiftet : bes religiöfen und fittlichen Lebens, des freien Berfonlebens und des bedingten Naturlebens, des Einzellebens und des Gesamtlebens, indem es die einzelnen Rreife menschlichen Gesamtlebens unter einander au dem einen Organismus des Reiches Gottes verbindet, indem es eine Berklärung der Naturwelt, zu welcher unfer finnlicher Organismus gehört, und eine Berföhnung der die Menfchenwelt beherrichenden Gegenfäte von Leid und Freud, Ohnmacht und Kraft, Berluft und Gewinn ichließlich hervorbringt.

Bir sehen, es ist ein gut Theil des dogmatischen Stoffes, den Berf. von vornherein durch Prästription gegen etwaige Einschränkungen oder Umbildungen seitens der Dogmatik sichern möchte. Bermittelst seiner schildernden, mehr für Phantasie und Anschauung, mehr für Sinn und Gesühl, als für den Verstand berechneten Methode, in seiner mehr rednerischen als begrifflich exacten Darstellung hat er in den Centrallehren bereits mehr oder minder deutlich die Reime stiner eigenen dast an, daß er vielmehr religiöse Anschauungen in loser Versnüpfung "als scharf umriffene Begriffe in strengem Zusammenhange gibt. Der Eindruck, mit dem man diese Ubschnitte lieft, ist je nach dem Maßstad, den man anlegt, ein sehr verschiedener. Sieht man sie darauf an, ob sie eine historische Reproduction der biblischen Anschauungen sind, so vermißt man Sonderung der den verschiedenen biblischen Schriftstellen eigentümlichen Ausschauungen ten verschiedenen biblischen Schriftstellen eigentümlichen Ausschauungen

Bersehung in ihren hiftorisch bedingten Borftellungstreis, gernhaltung moderner verfnüpfender Gedanten, wie 3. B. die Anticipation ber durch Chriftum im Menschen bereinft zu Stande tommenden ethilch - religiöfen Bollendung als Möglichkeitsgrund für die Sündenvergebung ein folcher ift. Sieht man vom wiffenschaftlichen Gesichtspuntt ab, fo wird man aus diefer ebenso ernften wie liebevollen Affimilirung der Schrift burchgängig wohlthuende Unregung fcopfen. Frägt man aber endlich nach allgemeingültigen, nothwendigen Begriffen bogmatischer Wahrheit, fo ift es peinigend und brückend, wenn eine vorschnelle Berfetung des modernen theofophischen Realismus mit den ethischen und religiofen Schriftgedanten von ewiger Babrbeit und mit den biblifchen Begriffsteimen, eine Berfegung, welche fich nicht zu einem begrifflich flaren, in feiner Nothwendigkeit und Wahrheit durchsichtigen und "für den gläubigen und denkenden Chriften " überzeugenden Zufammenhang erhebt, wenn eine folche in allen wesentlichen Zügen fertige, burchaus individuell bedingte Beltanschauung ihre einzelnen Bestandtheile als ungntastbares. unmodificirbares Gefetz hinftellt und der Dogmatit blog die Aufgabe aufchreibt, amischen ihnen Berbindungsfähen aufzufinden. Auch uns find die Anfätze zur Bildung allgemeiner, die räumliche und zeitliche Belt umspannender Gedanten, welche die Schrift bietet, die Richtpuntte der dogmatischen Forschung; aber darum fordern wir zunächft eine rein hiftorifche biblifche Theologie, nicht eine biblifche Dogmatif. Nur dann, wenn diefe hiftorische und bie fpftematische Aufgabe reinlich gesondert werden, tann es gelingen, den emigen Bahrheitsgehalt der Schrift mit den Mitteln unferer Begriffe und unferer Sprache zur adäquaten Darstellung zu bringen.

Nur in der Vollziehung der dogmatischen Arbeit felbst, die freilich Verf. in seiner Weise überall schon angefangen hat, kann das gefunden werden, was das V. Lehrstück darbietet: " die christlichen Fundamentalbegriffe als positiver Kanon für das dogmatische System und als Grenzlinie wider die Häresse. Aus der Zusammenfassung des gottmenschlichen Lebensgehaltes Christi mit seinen Wirkungen auf die Menschheit ergibt sich die Beschreibung des Wesentlichen im Ehristeutum. Das Wesen desselben ist persönliche Gemeinschaft

bes Memschen mit Gott, die als Heil aus fimdlichem Berderben binch Jesum Christum vermittelt ift, sowohl in ihrer ewigen Begründung in der Liebe des Baters, wie in ihrer geschichtlichen. Stiftung im gottmenschlichen Leben des Sohnes, wie in ihrer allnählichen, stetig fortschreitenden Verwirklichung in der Kirche durch den heiligen Geift. Mit Absicht ift der anthropologische Ausgangspunkt gewählt, und mit Absechung von der wetaphysischen Entwickung des trinitarischen Gottesbegriffs die trinitarische Form des Gottesnamens an die Mittlerschaft Christi geknüpft.

Richtig ist, daß die bogmatische Theologie eine folche Begriffsbestimmung der chriftlichen Religion voraussetzt, aber nicht als Ergebnis einer umfaffenden Berwerthung der avostolischen Aussagen. fondern vielmehr als Bedingung vollftändiger Berwerthung des richtig erhobnen Stoffes der biblischen Borftellungen. Richtig ift. das diefe Begriffsbeftimmung gewonnen werden muß aus der Rufammenfaffung Chrifti mit feiner thatsächlichen Birtung in der griftlichen Gemeinde. Rach dem Obigen murden mir ju biefem Behnf bie Intention Christi zusammenfassen mit ihrer Berwirklichung in der chriftlichen Gemeinde. Wir vermiffen aber in diefer Zeichnung der besondern Gestalt des Chriftenthums die allgemeinen Buge, burch beren Befit es fich als Religion überhaupt, und durch deren besondere Beschaffenheit es fich als die absolute Religion beweift. In den Mertmalen "Seil aus fünblichem Berberben und persönliche Gemeinschaft mit Gott" vermiffen wir die Sonderung. und einzelne hervorhebung der beiden Gesichtspunkte, nach deren cuem in der Religion der Meufch eine Freiheit und Selbftandigteit erstrebt aegenüber der Belt, deren Theil er ift, und nach deren andrem die wahre Religion die absolut sittliche fein muß. Dazu tommt, daß der fonft fo biblifche Berfaffer den Fundamentalbeariff Chrifti, das Gottesreich, durch den apostolischen ber Rirche erfest. Anzuerkennen ift freilich, daß Berf. den Ausdruct " Beil" gemählt hat, um etwas der positiven 3dee des Gottesreiches entsprechendes als conftitutiv für die Dogmatik zu sichern neben der negativen Er-Aber der Ausdruck "Beil" ift nur auf den Einzelnen belösung. jüglich. Das Universelle, mas im Gedanten des Gottesreichs liegt, tommt unter ber Gestalt der Rirche in der Definition des Berfaffers nicht zu seinem selbständigen, ja über den Einzelnen und fein Heil übergreifenden Werthe, sondern wird zu einem bloßen Mittel für das Heil des Einzelnen herabgedrückt. Endlich, im Streben nach einem concreten anthropologischen Ausgangspunkt ist die nothwendige Objectivität der monotheistischen Gottesidee, welche wesentlich durch den göttlichen Selbstzweck des Gottesreichs gesichert wird, nicht genügend hervorgehoben.

Aus feiner Definition ergeben sich nun mit Hülfe der in das Gebiet der Dogmatik vorgreifenden früheren Erörterungen für den Berf. vier Fundamentalbegriffe, welche ihm zum positiven, nicht formalen Ranon für das dogmatische System werden, als theologischer, soteriologischer, christologischer, ecclesiologischer Ranon.

Der theologische Kanon fordert die Erklärung der religidsen Thatsachen aus der Bestimmung des Menschen zur personlichen Gemeinschaft mit Gott. D. h. auf den Gottesbegriff angewandt, verlangt er gleichmäßige Anerkennung von Gottes selbstgenugsamer Lebendigkeit, überweltlicher Heiligkeit für alles Endliche, ursächlicher Herlichkeit, welche drei die näheren und erschöpfenden Bestimmungen der ewigen Liebe sind. Dagegen ist zu bemerken, daß dieser Gehalt des göttlichen Wesens als der Liebe erst im Selbstzweck Gottes, im Gottesreich, zum erschöpfenden Ausdruck kommt. Auf den Begriff des Menschen angewandt fordert dieser Kanon, daß des Menschen Naturbedingtheit und seine persönliche Freiheit gleichmäßig betont werde, und daß beide als der Grund der Gemeinschaft mit Gott anerkannt werden, in so fern als der Mensch in seinem Naturleben von Gott abhängig, in seinem Personleben als Gott verantwortlich zu benken ist.

Der soteriologische Kanon will die wechselseitige Aufeinanderbeziehung der Lehren von Sünde und Gnade sichern und badurch die für die Dogmatik unfruchtbare Frage nach dem Ursprung des Bösen abschneiden. Auf den Begriff des in Gott begründeten Heils angewandt fordert er, daß zorn, Gerechtigkeit, Gnade in Gott als untrennbar einander ergänzende Grundbestimmungen der ewigen, sich dem Bösen gegenüber selbst behauptenden Liebe Gottes anertannt werden, und schließt den Gedanken einer in der Zeit vollzogenen Umwandlung von Zorn in Gnade aus. Auf den Begriff

der menschlichen Sündhaftigkeit angewandt, fordert er, daß das Ineinander der das Verhältnis der fündigen Menschheit zu Gott constituirenden Momente der Schuld, der Heilung und der heilsamen Strafe oder züchtigenden Besserung alle einzelnen Lehrsätze über das Böse im Menschen in Person - und Naturleben desselben beherrschen.

Der driftologische Kanon will, ohne der bogmatischen Aufgabe, den Begriff gottmenschlichen Lebens Christi in ausgebildeten Lehrformen zu entfalten, vorzugreifen, boch die zu allgemeine Berufung auf gläubigen Anschluß an Christi Berson und Bert als bem Unchriftlichen Raum gebend ausschliefen und die Anertennung der bleibenden und ausschlieflichen Mittlerstellung Chrifti fichern, vermöge deren er fein perfönliches Berhältnis zu Gott rechtlich und dynamisch auf die Menschen überträgt. Die Gottheit Chrifti muß unzweideutigen Ausdruck in der Lehre finden, und zwar fo, daß ihm an allen Grundbeftimmungen der emigen Liebe, wenn auch in verschiedener Beise, Untheil zuerkannt wird. nach diesem Ranon hat Chriftus Untheil an Gottes Lebendigteit und Selbstgenugsamkeit, insofern er, wenn auch von Gott abhängig und nicht causa sui, fondern ein Gott secundi ordinis, emiges Erzeugnis und ewiges Biel ber göttlichen Liebe, Mittelpunkt des göttlichen Beltplans ift, nicht aber Product der in Raum und Zeit getheilten und veränderlichen Welt. Er hat unbeschränkten Antheil an der Beiligkeit Gottes in feinem Personleben. Die Berrlichkeit Gottes eignet ihm als idealer Befit und verwirklicht fich fuccesfiv in feinem Naturleben, ein Broceff, der sich in der Bollendung der Kirche fortset. Sodann ift in Christo Gottes Berhältnis zum Böfen. wie es ber emigen Liebe eignet, in bie Menschenwelt geschichtlich eingetreten. Endlich hinfichtlich feines Berhältniffes zur Menschbeit ift in feiner Berson die Naturbedingtheit, die gottesbildliche Freiheit, die Gemeinschaft mit Gott gleichmäßig anzuerkennen, und in feinem Werk fein Antheil an der Schuld der Sünde, der erziehenden Strafe und der Beanadiauna.

Der ecclesiologische Kanon, welcher weder römisch noch proteftantisch sein soll, will beiden gleichmäßige Anerkennung sichern, einerseits dem unsichtbaren, selbständigen Lebensgrunde der Kirche, dem heiligen Geist, dessen Begriff nicht von der Kirche getrennt werden darf, von deffen Berfönlichkeit hier nicht zu reden, der aber nicht bloß der Gemeingeist der Kirche als abstractes Product des von Christo ausgegangenen Gesamtlebens, sondern als die persönliche Gegenwart Christi in der Kirche die Kraft der Wiedergeburt und das Pfand der Gotteskindschaft ist, und den sichtbaren, äußern Erbensformen der Kirche andrerseits.

Die Grundidee ber vier Kanones ist die Verwirklichung gotimenschlichen Lebens in der Welt durch Christum; sie ist nur nach vier Seiten angewandt, in ihrem abstract allgemeinen Gehalt, in ihrer negativen Beziehung auf die Sünde, in ihrer centralen Verwirklichung in der Person des Mittlers, in ihrer successiven Verwirklichung in der Kirche. Es ist anzuerkennen, daß diese Kanones die religiösen Jeen zum Ausdruck bringen, welche das Wesen des Ehristentums constituiren und welche die Dogmatik in ungetrübter Reinheit bewahren muß, abgeschen von der symmetrischen Architectur des Verfassers und vorbehaltlich der Formulirung im einzelnen, die z. B. gleich den undiblischen Ausdruck der Verwirklichung gottmenschlichen Lebens treffen würde, der zudem nicht einmal einen für die Menschheit als ganzes gültigen, einheitlichen, die Einzelnen zusammenfassenden Zweckgedanken involvirt und auch darin der biblischen Jete des Gottesreiches nachsteht.

Der II. Theil des V. Lehrftucks braucht dieje Fundamentalbegriffe als Grenzlinie wider häretische Geftaltung firchlicher Lebre. Es handelt fich bier nicht um ben firchenrechtlichen, fondern um den bogmatischen Begriff ber härefie, nicht um Beurtheilung geschichtlicher Größen, fondern um Feftftellung ber allgemeinen Grundfate. Barefie ift eine Lehre, welche mit dem Anspruch auf den Schein chriftlicher Wahrheit und mit gemeinschaftbildender Rraft aus der Rirche hervortretend das Befen des Chriftentums von einem einzelnen Bunkte aus principiell gefährdet. Bu ihrer Ausscheidung genügt tein formaler Ranon — und dazu find alle urfprünglich materialen in Lebensepochen der Rirche aufgestellten Ranones im geschichtlichen Berlauf geworden, - fondern dazu ift ein materialer Ranon nöthig, und diefer ift in den vier Fundamentalbegriffen gefunden. 3m Anfchluß an diefe zeichnet Berf., erläuternde Beispiele aus der Regergeschichte und der firchlichen Dogmatif herbeiziehend, wie die Theologie durch

188

einseitige Servorhebung des einen der in jedem diefer Begriffe gleichmäßig geforderten Momente in häretische Berirrungen geräth, indem fie nicht bloß bas entgegenstehende Moment der Wahrheit unterbrückt, sondern auch die übrigen chriftlichen Grundbegriffe verun-Bantheismus und Deismus, Determinismus und der die reinigt. woralische Autonomie des Menschen behrende subjectivistische Liberalismus find die vom theologischen Ranon ausgeschlossenen Särefien. häretisch ift es hienach auch, wenn Gottes Birten und naturgejet ols ausschließende Gegenfätze behandelt werden, wenn ein magischer Begriff der Schöpfung und des Bunders statuirt wird. häretischer Dualismus ift es nach dem II. Ranon, wenn mit der fichlichen Lehre Born und Gnade in ausschließenden Gegenfatz gestellt werden, häretisch ift der moderne humanismus, ber bas Boje nur in die fubjective menschliche Unffassung fest, baretifc die firchlich = veffimiftifche und die humaniftifch = optimiftifche Betrachtung der fittlichen Zuftände ber empirischen Menschheit. Der hriftologische Ranon ichlieft den Dotetismus und ben Ebionitismus aus, ber ecclesiologische die firchlich-gesetliche Richtung, welche entweder die orthodore Lehrüberlieferung ober das priefterliche Amt als Träger ber Beilszueignung in falfcher Berthschätzung hält, und den bald muftisch = feparatistischen, bald rationalistisch = demagoaischen fubjectiv-freigeiftigen Spiritualismus. Diefe Bezeichnungen, befonders die ju den beiden erften Ranones gehörenden, flingen bisweilen allgemeiner, als fie nach den Erläuterungen gemeint find. Berf. hat burchaus Richtungen im Auge, welche den vollen Anfpruch barauf erheben, chriftlich ju fein, und nur burch einfeitige Betonung eines Momentes der chriftlichen Wahrheit in unchriftliche Berirrung gerathen. — Aus diefen Ausführungen folgt, daß der aufgestellte Begriff ber haresie nicht ein bogmatischer, fondern ein ber prattijchen Theologie angehöriger ift; damit ftimmt überein, wenn Berf. wischen häretischer Richtung und ausgebildeter häresie unterscheidend von letzterer verlangt, daß sie zu der entsprechenden christlichen Fundamentalwahrheit felbst fich in ausdrücklichen Gegensatz stelle und ihre Irrlehre zur Bafis einer firchlichen Thätigkeit mache, und wenn er ihr gegenüber die Aufhebung firchlicher Gemeinschaft fordert. Recht hat er unzweifelhaft, wenn er meint, daß die häresie wirt-

٩

fam nur bann übermunden werde, wenn man unter den Chriftgläubigen; eine Berftändigung über den zeitgemäßen Ausdruck für bas wefentlich Chriftliche erziele, und wenn er vor den beiden Abwegen marnt, ben Unterschied des Chriftlichen vom Nicht = Chriftlichen zu verflüchtigen ober eine einzelne theoretische Form christlicher Lehre mit bem Befen des Chriftentums gleichzuseten. Wir hoffen mit ihm, wenn auch vorerft wenig Anzeichen die Erfüllung biefer Hoffnung in einer Rirche verbürgen, beren Geiftlichkeit mehr ober minder die orthodore Tradition ober vielmehr den landläufigen Riederfchlag derfelben mit bem Befen des Chriftenthums identificirt, und beren Laienschaft übermiegend in Folge des mangelnden Berftänd. niffes diefer nur hiftorisch und theologisch zu verstehenden othodoren Lehre fich dem Wefen des Chriftentums mehr und mehr entfremdet, wir hoffen mit ihm, daß dereinft das Product dogmatischer Arbeit bie nothmendige fymbolbildende Betenntnisthat der Gemeinde hervorrufen und ermöglichen werde.

Das VI. Lehrstück endlich charafterifirt, vielfach geiftreich und treffend, einseitige Richtungen der dogmatischen Theologie. Ͽ unterscheidet dieselben von der Häresie fo, daß die lettere unmittelbar an den religiöfen Grundgedanken hatte und direkt eine Entftellung bes chriftlich - religiofen Gehaltes der Lehre fei, mährend jene mehr an den pfpchischen und hiftorischen Boraussetzungen ber chriftlichen Wahrheit haften und mehr ein Ausdruck ber allgemeinen Weltanschauung feien, unter beren Voraussetzung bie chriftliche Bahrheit verarbeitet wird. Aus den allgemeinen Boraussezungen der Philofophie, der Natur = und Geschichtsbetrachtung entspringt der Gegenfay theokratifch = supranaturalistischer und humanistisch = historischer Richtung, beren erfte vom theocentrifchen Gefichtspunkt Welt und Chriftentum ansieht, mährend die zweite bas Chriftentum vorerft als eine pfychologische und hiftorische Thatsache menschlichen Lebens zu vers Aus der allgemeinen Auffaffung des Religiöfen, je stehen sucht. nachdem dasselbe überwiegend auf eine einzelne Seite des menfchlichen Befens bezogen wird, entspringt der Gegensatz einer intellectualiftifchen, dogmatifirenden, einer moralifirenden, einer fentimentalen, äfthetisch = fubjectiven Richtung. Die Charafteriftit diefer Richtungen weist auf ihre manigfachen Rreuzungen bin.

haben wir uns unter dem miffenschaftlichen Gesichtspunkt mit dem gehrten Herrn Verf. vielfach nicht in Uebereinstimmung finden können, so schlagen wir doch den praktischen Werth seines Buches für die kirchliche Gegenwart sehr hoch an und wünschen demfelben die weiteste Berbreitung, ebenso um der nachbrücklichen Betonung des unveräußerlich Christlichen willen, wie wegen seiner im besten Sinne weitherzigen Milbe gegen nur theoretische Differenzen. In dieser hinschaft ist die für den wissenschaftlichen Zweck etwas uneracte Darstellung bei der klaren Uebersichtlichkeit der Anlage des Buchesein Borzug.

Bernigerobe.

Symnafiallehrer J. Gottichick.

19**t** 



## Ein deutsches Palästina=Museum in Zerusalem.

Rein gand außer der Heimat felbst nimmt fo fehr das Intereffe aller Deutschen in Anspruch als Balaftina. Jeder hört davon in Schule und Rirche; Theologen und Orientalisten haben fich täglich bamit zu beschäftigen; für den Urchaologen und Geschichtsforscher, für den Culturhiftoriter und Ethuographen ift es als Biege zweier Religionen, als Schanplatz ber gewaltigften Begebenheiten, von der größten Bedeutung. Alljährlich werden von Deutschland, wie von andern civilifirten Ländern aus Reifen babin unternommen und die deutsche Colonie in Jerufalem überwiegt an Bahl und Einfluß bedeutend die jedes anderen europäischen Boltes. Während aber England zum Zweck der geographischen Aufnahme des Landes und für archäologische Forschungen diesseits des Jordans feit Jahren ichon eine Commission erhält (Palestine Exploration Fund) und Amerita in ähnlicher Beise auf die Oftseite bes Jordans eine Expedition geschickt, hat Deutschland wenig gethan, um auch an der hebung ber miffenschaftlichen Schätze diefes gandes theil= zunehmen. Um aber auch unfrerfeits zur Erfenntnis diefes, die ganze Menschheit intereffirenden Gebietes beizutragen, hat der deutsche hiefelbft beschloffen, in gerufalem ein beutiches Berein Baläftina=Mufeum zu errichten, und diefes Unternehmen dem unterzeichneten Curatorium anvertraut. Dasfelbe mird unter dem Schutze des hiefigen deutschen Confulates ftehen, und hoffen mir, daß es auf dem Gr. Majeftät bem Raifer gehörenden altberühmten Johanniter = Blate eine mürdige Unterfunft finden wird. - Mährend die Refultate der englischen und amerikanischen Forschungen in den Fachblättern, Bibliotheten und Mufeen der betreffenden Nationen verschwinden, foll in unferem Mufeum ein jedermann zugänglicher Ueberblick über die Natur des Landes und die Culturentmicklung der einst und jetzt darin lebenden Bölfer gegeben werden. Erít bann werben bie Orientreisenden von einem Befuche hier mirklichen

Rugen haben, ba ihnen bis jett nur die öde traurige Gegenwart, und nicht die reiche Bergangenheit, vor Augen tritt. Neue Funde und Entdeckungen werden in den gelesensten theologischen, naturwiffenschaftlichen, ethnographischen und orientalischen Zeitschriften besprochen merden; ebenjo follen Mittheilungen über neu gefundene, allgemein anziehende Gegenstände und über den Stand der gangen Angelegenheit in sonstigen öffentlichen Blättern der heimat gemacht werden. Den an den Mufeen, Universitäten und gelehrten Schulen angestellten Fachgelehrten wird von den Comite-Mitgliedern in ihr Gebiet einschlagende Austunft, fo weit das Mufeum bafür ben Stoff zu liefern vermag, mit Freuden ertheilt werden. Ebenso werden wir etwaige Doubletten unferer Sammlungen, Abzeichnungen u. bgl. gern ben fich bafür intereffirenden Inftituten in Deutschland abtreten. So hoffen wir mit biefem Dufeum ein für viele Bebiete nütsliches, dem deutschen namen zur Ehre gereichendes Wert ju ichaffen.

Schon find nicht unbedeutende Anfänge von Sammlungen in unferem Befitze. Die archäologisch-hiftorische Ubtheilung besitzt Dentmäler aus der althebräischen, altchriftlichen, arabischen und Rreuzsahrer-Zeit, moaditische Gefäße, Münzen, welche vom Director des Kgl. Münzentadinets in Berlin, Herrn Dr. Friedländer, genau bestimmt find, Sopien und Ubtlatsche von alten Denksteinen.

Die naturmiffenschaftliche Abtheilung befist eine vom befannten Afrita - Reifenden herrn Dr. Rerften uns geschenkte reichhaltige Sammlung der in Baläftina vortommenden Thier = und Steinarten, mit den lateinischen und den in der Bibel vorkommenden hebräischen und deutschen Namen bezeichnet. Bon der Flora Baläftina's er= hält man durch bas von einem Bereinsmitgliede angelegte Collectaneum umfassende Renntnis. Für die culturhiftorische Abtheilung besiten wir bereits Baffen, Schmudfachen, Bausgeräthe aus früheren Perioden und hoffen, daß Sr. Majestät Gnade uns die bei den Ausgrabungen auf dem Johanniterplatze gemachten Funde, besonders architektonisch charakteriftische Gegenstände aus der römischen und arabischen Zeit, überweisen wird. Eine große Anzahl Reisebe-schreibungen aus früheren Jahrhunderten, sowie ältere und neuere Rarten bes Landes find theils in unferm Befite, theils fteben fie uns burch freundliche Mithulfe einiger geographischen Inftitute ber Heimat, sowie des englischen Exploration Fund, in gewiffer Aus-Alle hiefigen Glieder ber deutschen Ration werden nach fict. Rräften jur Erweiterung ber bisher vorhandenen Sammlungen beitragen, fo daß wir gegründete Ausficht haben, Ende d. 3. unfer Dufeum zu eröffnen. -

Da die hiefige deutsche Colonie zu wenig zahlreich und zu un= Theol. Stud. 3ahrg. 1876. 13

17

bemittelt ift, um die Kosten der Einrichtung, Erhaltung, Bereicherung und Ueberwachung dieser allen Confessionen dienenden Anstalt allein zu tragen, so wenden sich nun die unterzeichneten Comité- Mitglieder, die gern bereit sind, im einzelnen weitere Austunft zu geben, an alle Freunde des Unternehmens mit der Bitte, durch Geldbeiträge uns zu Hülfe zu kommen, den bereits von uns zusammengebrachten Fond zu vermehren. Das Volk, welches zur Erforschung der arktischen Regionen, wie Afrika's, so viel gethan, wird auch die keineswegs bedeutenden Mittel beschaffen, um das alle intereffirende Palästina mehr wie bisher wissenschaftlich auszubeuten.

Insbesondere richten wir das ergebenste Ersuchen an die deutschen Herren Berlags - und Antiquariats - Buchkändler, unserer Bibliothet, die ja eine wesentliche Ergänzung des Museums bilden wird, durch gütige Geschenke, Uebersendung von Büchern, welche sich auf Palästina, die von dort ausgegangenen Religionen, seine Geographie, Geschichte, Cultur und Sprache beziehen, zu Hülfe zu kommen.

Etwaige Geldbeiträge bitten wir dem Herrn Banquier Loefche in Berlin (Oranienburger Str. 20) zur Ueberweisung an das Euratorium des Paläftina-Museums zugehen zu lassen.

Jas Gomité für das deutsche Palästina-Zauseum. `9e3. Freiherr v. Münchhausen, Agl. Consulats Berweser; Borfizender.

" S. Friedländer, Borfigender des deutschen Bereins.

" Lic. Wefer, Baftor ber beutschen Gemeinde.

- " F. Feutiger, Banquier; Caffier des Curatoriums.
- " B. Rothe, 1. Lehrer der beutschen Schule.
- F. Marter, 2.

. A. Niepagen, Infpector bes Johanniter = Blages.

# Theologische Studien und Aritiken.

Sine Beitschrift

für

### das gesamte Gebiet der Theologie,

begründet von

D. C. Ullmann und D. F. 29. C. Umbreit

und in Berbindung mit

D. J. Müller, D. W. Benfchlag, D. Guft. Baur

herausgegeben

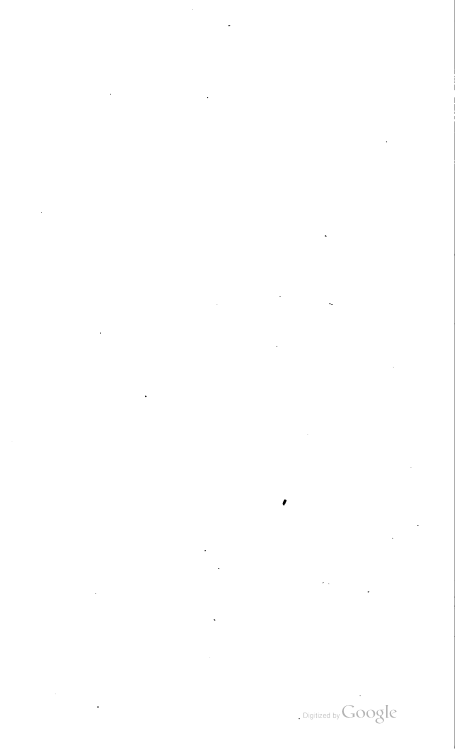
bon

D. E. Richm und D. J. Röftlin.

Jahrgang 1876, zweites Beft.



Gotha. Friedrich Andreas Perthes. 1876.

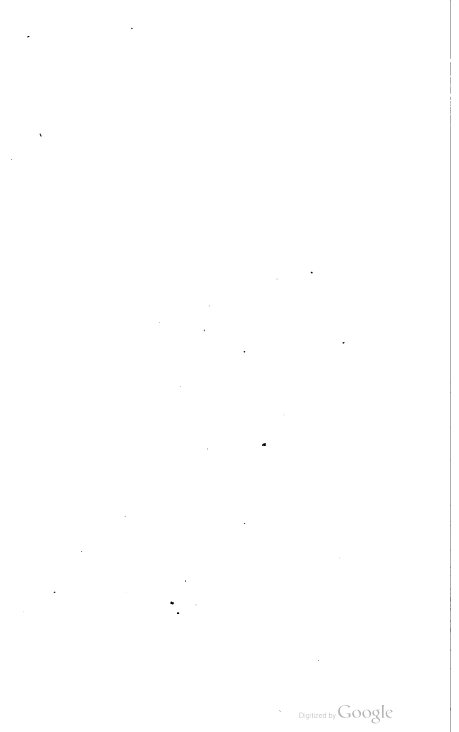


## Abhandlungen.



-----





#### 1.

#### Ueber die Nationalität der Reinastutischen Galater.

#### Bon

#### Dr. Willibald Grimm, Professor und Riethenrath in Bena.

Bei Erwägung der Frage nach der Nationalität der kleinastatischen Galater handelt es sich selbstverständlich um die Bewohner der von Paphlagonien, Rappadocien, Bylaonien, Phrygien und Bithynien umgrenzten, auf den Landkarten als Galatien bezichneten, von den Alten auch Gallograecia<sup>1</sup>) genannten Landschaft. Daß nur hier die vom Apostel Paulus gegründeten und als al *inclostatae rifs Falarlas* (1 Kor. 16, 1. Gal. 1, 2 verglichen mit 3, 1) bezeichneten Gemeinden zu suchen seinen an<sup>3</sup>) und Haus zu rath<sup>3</sup>) haben die erst seit der Mitte des vorigen Jahrhunderts von einigen Gelehrten aufgestellte, aber seit 1838 allgemein verworfene Ansicht mit geringer Modification wieder aufgenommen,

۲

<sup>2)</sup> Anch Fallis of soin, bas Gallien im Often, im Gegenfat ju bem europaischen, als bem im Beften gelegenen Gallien, bei Appian (B. civ. 2, 49).

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> In feinem "Baulus" (Antorificte deutsche Ausgabe, 1869), S. 61. 286. 294.

<sup>3)</sup> Reuteftammiliche Beitgefchichte, Thi. II (Geibelberg 1872), S. 528 ff.

daß Baulus den Namen Galatien im staatsrechtlichen Sinne von ber römischen Provinz biefes namens gebrauche, in welcher zu dem alten und eigentlichen Galatien bedeutende Strecken der benachbarten ganbichaften, unter ihnen auch Lykaoniens, geschlagen waren 1), und daß einigen Angaben der Apostelgeschichte zu Folge bie galatischen Gemeinden des Paulus in den zur römischen Provinz Galatien gehörigen lykaonischen Städten Derbe, Luftra, Sconium (Apftg. 13, 51. 14, 1. 6. 21. 16, 1) und im phrugischen "Antiochia bei Biffidien" (Apftg. 13, 14. 14, 21) ju fuchen feien 2). Die Unhaltbarkeit diefer Anficht vom Gebrauch bes namens Galatien hat feiner Zeit Rückert 8) gründlich bargethan, daher ich hier nur darauf aufmertsam zu machen brauche, wie höchft unnatürlich es gewesen mare, wenn Baulus die vier genannten, einander verhältnismäßig fo nahen Städte nach der umfangreichen römischen Provinz Galatien benannt und nicht lieber nach ihrer Mehrzahl als al exulyolas rys Auxaoulas bezeichnet hätte, wie denn auch Lukas Apftg. 14, 6 Lyftra und Derbe ausbrücklich als lytaonische Städte nennt. Dag im gewöhnlichen Sprachgebrauch der altherkömmliche Sinn des Namens Galatien beibehalten ward, erficht man aus der Bemerfung Strabo's (12, 5. p. 566), "bie! Galater hätten lange Zeit das Land der attalifchen Rönige und ber Bithyner durchzogen, bis diefe ihnen freiwillig την νυν Γαλατίαν και Γαλλογραικίαν λεγομένην über= laffen hatten ", fowie aus ber Angabe bes mahricheinlich erft ber Zeit Hadrians oder der Antonine angehörenden !) Geschichtsschreibers Memnon (cap. 19 ed. Orelli), die Galater hätten von ihren

- 1) Ueber ben Umfang biefer Provinz vgl. Couten, Die Wanderungen der Kelten (Leipzig 1861), S. 268 und Renan a. a. D., S. 92.
- 2) In der ersten Auflage feiner Schrift "Der Apostel Paulus" (Heidelb. 1865), S. 50 war hausrath noch der gewöhnlichen Ansicht. Er scheint also burch Renan umgestimmt worden zu sein, wie er denn auch die von Renan bloß angedeuteten Gründe weiter aussührt.
- <sup>8</sup>) In feinem Magazin für Exegefe und Theologie des N. T. (Lpz. 1838),
  S. 97 ff. Bgl. außerdeni Biefeler, Commentar über die Briefe an die Galater, S. 530 ff. und gegen Hausrath Hilgenfeld, Einleitung in das N. T., S. 251 f.
- 4) Bgl. Orelli's Praefatio zu feiner Ausgabe Memnon's, S. IVff.

#### Ueber die Nationalität ber fleinafiatischen Galater.

-----

Eroberungen riv vör Falarlar xalovµérnv behalten. Auch unterscheidet Plinius (H. N. 5, 25) zweimal Lykaonien von Galatien. Friedrich Sieffert<sup>1</sup>) verweist auf Inschriften, auf welchen die alten Namen der einzelnen Theile der neuen Provinz Galatien beibehalten seien. Gesteht doch auch Hausrath zu, daß in Apstg. 16, 6 und 18, 23 der Name Galatien im alten herkömmlichen Sinne zu verstehen sei, wogegen er nach Renan auch in diesen Stellen im politisch-statistischen Sinne gebraucht sein sollt.

hiemit ift die Hypothese eigentlich abgethan. Doch will ich noch die hauptsächlichsten von Renan und hausrath aufgestellten Gründe in Betracht ziehen, da sie meines Biffens fämtlich neu find. Es find folgende: Erftens. Nach Gal. 4, 13 fei Baulus bei Abfassung bes Briefs erft zweimal in Galatien gewefen. hätte er nun die dafigen Gemeinden erft auf der Apftg. 16, 6 berichteten Reife gegründet, fo müßte fein erneuter Befuch bei ben Galatern (Apftg. 18, 23) in das Jahr 56 fallen. In diefem Jahre fei er aber nach Apftg. 18, 21 bereits dreimal in Jerufalem gewesen, bei Abfassung des Galaterbriefs dagegen 1, 18. 2, 1 habe er dieje hauptftadt feit feiner Bekehrung erft zweimal besucht gehabt. Wer also ben Galaterbrief in das eigentliche Galatien gerichtet fein laffe, ber muffe die Apftg. 18, 21 erzählte Reife ftreichen, ba der Galaterbrief von ihr nichts miffe. Es fei aber "baare Willfür, in Apftg. 16, 6 die Stiftung von Gemeinden ju verlegen, von der die Apostelgeschichte nichts misse, und im Rap. 18, 21 f. eine Reife nach Jerufalem zu löschen von der fie ausdrücklich berichte" (hausrath). Allein bei der befannten theilmeifen Lückenhaftigkeit und Ungenauigkeit der Apostelgeschichte tann deren Schweigen über die Gründung galatischer Gemeinden in Kap. 16, 6 nichts beweisen. Bird doch Rap. 18, 23 das Borhandensein von Chriften in Galatien vorausgeset, welche Baulus in ihrem Glauben befestigt habe, mas mit dem aus dem Galaterbriefe fich ergebenden Thatbestande auf's beste ftimmt. Der in Apftg. 18, 21 auf die Reife nach Jerufalem fich beziehende Baffus ift aber, wie allbetannt, in text-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In der Abhbl. "Galatien und seine ersten Christengemeinden" in der Zeitschrift für die hiftor. Theologie, Jahrg. 1871, S. 274.



#### Grimm

tvitischer Begiehung äußerst zweiselhaft. Gesetz aber auch, bie Ungabe wäre textlritisch gesichert, fo wäre bamit noch nicht ihre geschichtliche Glaubwärdigteit außer Zweifel gestellt, ba auch bie Mpftg. 11, 29 f. berichtete Reife nach gerufalem, wie jest wuhl von allen Seiten anerkannt wird, dem Galaterbrief ju Folge Paulus nicht gemacht haben tunn. Benigftens tann er, wenn er fte auch mit Barnabas antrat, doch nicht bis nach Jernfolem getommen fein. Bare aber auch bie Nachricht in Mpftg. 18, 21 terttritifch und geschichtlich gesicherter, als fie es ift, fo war für Baulus nach ber von ihm in Gal. 1, 11 - 2, 10 verfolgten Teabong teine Röthigung vorhanden, biefer erft gang turg vor ber Abfafinng bes Briefs gemachten Reife zu gebenten, nachdem er. worauf ihm den galatischen Agitatoren gegenüber alles antam, die bei feiner zweiten Anwesenheit in Jerufalem erfolgte Anerkennung feines göttlichen Berufs als Heidenapostel seitens ber Urapostel 1) berichtet hatte. Much Reller 2), welcher in Apfta. 18, 21 f. in textfritifder

- 1) Gal. 2, 7 f. Mit Ausnahme von Holften (in feinem "Evangelium bes Baulus und Betrus" S. 273 und in der Broteftantenbibel 3. b. St.) erkennen meines Wiffens alle Ausleger in els ra &vn (B. 8) nach ber befannten Comparatio compendiaria eine Concision bes Ansbruds an flatt els anoorody' tur esvar. Rach Bolften dagegen foll Baulus den Ausdruck anoorolije rov ever abficitio vermeiden, weil ihn die Urapostel nicht als ebenbürtigen Apostel, fon= bern nur als ihren Gehilfen anerkannt hätten. Mein ichon ber Gegensatz von evaryekior the azoobvorlas und the neorounes im porhergehendem Berje fpricht für bie Gleichftellung bes Baulus mit ben Uraposteln. Cobann würde Baulus, wenn er bie ihm von holften beigelegte Abficht gehabt, einer verschmitzten Mentalrefervation, einer navoveyla, fich schuldig gemacht haben, wie wir fie, zumal Angesichts ber Stellen 2 Ror. 4, 2 vgl. mit 12, 16 ohne bie zwingenbften Gründe feinem Charakter unmöglich aufbürden bürfen. Und mas hatte ihm auch folch' eine fclaue Refervation genfitt? Seine jubifchen Gegner in Galatien waren entweder ichon mit dem wahren Thatbestand befannt oder konnten ihn leicht in Erfahrung bringen und in beiden Fällen die Refervation bes Baulus als ichneidende Baffe gegen ihn benutzen. Denn er wäre in folchem Falle nicht einmal απόστολος δι' ανθρώπου (Gal. 1, 1), fondern bloker edayyediorn's gemeien.
- Die Apostelgeschichte nach ihrem Inhalt und Ursprung beitisch untersjucht, S. 303.

Digitized by Google

#### 202

Beziehung alles in Ordnung findet, aber in Baurs Art die befeldft berichtete Reise des Paulus nach Jerusalem für tendenziöfe Dichtung des Verfaffers der Apostelgeschichte erklärt, erkennt doch an, daß Paulus diesen Besuch Jerusalems, auch wenn er ihn gemacht hätte, im Galaterbrief zu erwöhnen nicht genöthigt gewesen fei.

3weitens. Hausrath behauptet, jur Beit bes fogenannten Apoftelconventes müßten die galatischen Gemeinden bereits beftanden haben, alfo von Baulus auf feiner erften Mifftonsreife gegründet fen, da felbiger Gal. 2, 5 versichere, er habe in dem Streite über bie Beschneidung der Seidenchriften teinen Augenblick nachgegeben, ΐνα ή αλήθεια του εύαγγελίου διαμείνη πρός ύμας. Allein bies ift eine willfürlich pedantische Ausbeutung ber apostolischen Borte. Denn fo gut Baulus ganz fpeciell an die Galater gebacht hätte, müßte er fich auch alle übrigen bamals bereits beftehenden heibenchriftlichen Gemeinden einzeln mit beren Ramen vergegen. wärtigt haben. Seine Meinung tonnte boch nur die gewesen fein: Bebe ich jetzt nach, so wird die evangelische Wahrheit bei den bereits gegründeten und noch zu gründenden Gemeinden fich nicht in ihrer Reinheit erhalten, sondern früher oder später entstellt oder verfümmert werben. Bon dieser feiner damaligen Erwägung macht er nun fpecielle Anwendung auf die Galater 1). Wendet er boch auch fonft etwas, bas von allen feinen Gemeinden oder von allen Chriften überhaupt gilt, speciell auf die Lefer an, mit denen er es gerade zu thun hat; vgl. 2 Ror. 1, 6. 4, 14 f. Eph. 3, 1 f.

Drittens. Das ganze Thema bes Galaterbriefes brehe fich um den Streit, der in Betreff der Beschneidung der auf feiner er ft en Miffionsretfe von Paulus und Barnabas bekehrten Heidenchriften

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Auch Biefeler (Comm. zu Galat., S. 120) schließt aus Gal. 2, 5, baß zur Zeit ber daselbft berichteten Berhandlungen zu Jerusalem ben Galatern bas Evangelium bereits verfündet gewesen sei. Da dies nun aber erst zur Zeit von Apfig. 16, 6 geschehen, so folgert Wiefeler weiter, daß die Gal. 2, 1 ff. erwähnte Reise des Paulus nach Jerusalem erst nach dem Apostelconvent (Apftg. 15) stattgefunden haben, folglich mit der Apftg. 18, 21 f. im Text. rec. erwähnten identisch sein mütste. Eine Ansfücht, die schon von verschiedenen Seiten widerlegt ift.

ausgebrochen mar. Diefe erfte Miffionsreife habe fich nur im Suben ber Proving Galatien, nicht in ber Landschaft Diefes namens "bewegt". Auch fese ber Brief Betanntichaft der Lefer mit Barnabas voraus; benn Rap. 2, 13 berichte Baulus, wie es gefommen fei, daß er fich mit Barnabas überworfen habe. Die Reife burch bie galatische Landichaft (Apftg. 16, 6) habe erft nach ber Trennung des Barnabas von Baulus stattgefunden, mährend im Guden ber Broving Galatien Beide zufammengemirft hätten. Statt des Barnabas, meint Renan, folle man vielmehr, wie 1 Theff. 1, 1 und 2 Theff. 1, 1 eine Ermähnung bes Silas erwarten, in deffen Gefellschaft Baulus feine zweite Miffionsreife begonnen habe (Apftg. 15, 40). Allein es ist eine ganz falsche Voraussetzung Hausraths, daß bald nach der Bereinbarung auf bem sogenannten Apostelconvent ber Beschneidungsfanatismus ber judaistischen Gegner des Paulus gedämpft worden sei. Ließ er boch ben Apostel noch turz vor dessen Tode nicht ganz ohne Sorge um feine liebste Gemeinde, die zu Bhilippi; val. Bhil. 3, 2 ff. Der Ruf des Barnabas tonnte zu den Galatern ichon vor deren Betchrung burch das Greignis in Lyftra (Apftg. 14, 8 ff.) ge= brungen fein, oder, mas anzunehmen das natürlichste ift, Baulus tonnte bei feinem zweimaligen Aufenthalt in Galatien felbit in gewöhnlicher Unterhaltung von feinem früheren Umtsgenoffen erzählt Sest er boch auch Befanntschaft der Korinther mit dem= haben. felben voraus, 1 Ror. 9, 5. In Gal. 2, 13 aber will er nicht bie Urfache feines Zermürfniffes mit Barnabas berichten, fondern, wie Silgenfeld richtig bemerkt, "bie Bohe ber Gefahr in Antiochien bezeichnen". Das Zerwürfnis mit Barnabas und die bleibende Trennung ber beiden Glaubensboten erfolgte erft nach bem Vorgang in Antiochien; Apftg. 15, 37-39. Des Silas, bes Mitbegründers der forinthifchen Gemeinde, gedentt Baulus auch im erften Rorintherbriefe nicht.

Blertens erklärt es Hausrath für höchft unwahrscheinlich, daß etwaige Gemeinden in der galatischen Landschaft "jenseits des kleinasiatischen Hochlandes in einem so regen Verkehr mit Antiochien und Jerusalem sollen gestanden haben, wie der Galaterbrief voraus= sehe, während auf den Handelsstraßen von Attalia und Perge ein

#### Ueber die Nationalität der Keinasiatischen Galater.

derartiger Verkehr zwischen den lykaonischen Städten und den beiden chriftlichen Metropolen weit eher sich erklären lasse". — Nun, ich wüßte nicht, durch welche natürliche Hindernisse die judaistischen Agitatoren, wenn sie von Antiochien oder Jerusalem bis in die lykaonischen Städte (in welche sie Hausrath kommen läßt) gelangt waren, hätten abgehalten werden können, 20 und einige Meilen weiter nördlich nach der Landschaft Galatien vorzudringen. Auch erschren wir weder aus dem Galaterbriefe woher sie gekommen waren, noch ist es bekannt, wie weit von Palästina und Syrien aus dis Kleinassen hinein die judaistische Propaganda sich bereits erstireckt und Boden gewonnen hatte. Uebrigens wurde seit der römischen Herschaft (seit dem Jahr 24 vor Christus) Ancyra der Mittelpunkt des Großhandels zwischen Often und Westen und Knotenpunkt bes Durchmarsches ber römischen Legionen. <sup>1</sup>)

Erst nach Abweisung der Renan-Hausrath'schen Hypothese sind wir berechtigt, die Frage nach der Nationalität der kleinasiatischen Galater in den theologischen Studien und Rritiken zu untersuchen, was außerdem nur in einer rein philologischen oder historischen Zeitschrift geschehen könnte. In Betreff dieser Frage begegnen wir nun der merkmürdigen Erscheinung, daß, während es dermalen keinem Bertreter der classischen Philologie oder Archäologie, keinem Reltisten oder Germanisten beisäult, diese Galater für Germanen zu halten, dies nach Nikol. Selneckers<sup>3</sup>) Vorgange von namhasten Theologen, wie Hug<sup>3</sup>), Olshausen, Baumgarten-Erusius, Rückert, Wieseler in ihren Commentaren, Holften <sup>4</sup>), Hilgenfeld<sup>5</sup>) geschehen ist und noch geschieht, wogegen von Theologen, welche auf Erörterung ber Frage sich eingelassen, nur der Ratholik Windischmann<sup>6</sup>) und der jüngere Sieffert (a. a. D.) gegen diese Behauptung sich erklären, Rettberg aber

- 1) Bgl. Ritter Erdfunde, Thl. XVIII, S. 475, 2. Aufl.
- <sup>2</sup>) 3n ber ad studiosos oratio de Galatis in feinem Commentarius plenissimus in omnes epistolas Pauli (Lips. 1595), p. 335 sqq.
- 3) Einleitung in die Schriften des R. T., Thl. II, S. 302, 4. Aufl.
- 4) Protestantenbibel, S. 701.
- 5) Einleitung in das N. T., S. 250.
- 6) Ertlärung bes Briefes an die Galater (Mainz 1843), S. 4.

in feiner "Rirchengeschichte Deutschlands" bie urchriftlichen Galater gang außer Betracht läßt, indem er deren Keltentum ftillichweigen vorausfest 1). Die Verteidiger ihres Deutschtums haben fich augenscheinlich von dem religiös-nationalen Interesse bestimmen laffen, den Apostel Baulus auch als Brediger unter Deutschen und unter feinen Stiftungen auch deutsche Genneinden nennen m Beiß es boch Biefeler zu betonen, "daß die Galater dürfen. wirflich bas erfte beutsche Bolt find, welchen das Wort vom Preme verfündet murbe". Liegen boch nach Baumgarten-Erufins "biefe avoftolifchen Gemeinden national uns Deutschen am nächften 2). Dishaufen findet es bedeutfam, "bag ber deutfche Luther es war. ber an diefem an Deutsche gerichteten Schreiben bas Befen bes Evangelium wiederertannte und ans Licht brachte? Und Deper, obschon er nur ben dritten Theil der Galater als Deutsche anertennt (hierüber val. unten), läßt boch " mit boren Befehrung bie Rirchengeschichte Deutscher anheben." Sieffert (a. a. D., S. 260) fpricht es geradezu aus, "wie schmeichelhaft es vielleicht für uns fein würde, den Apostel Baulus als den Gründer der deutschen Rirche (?) zu miffen und in unferen neutestamentlichen Schriften einen Brief an unfere deutsche Borfahren zu besitzen". Da aber "bie nüchterne Biffenschaft" jene Galater als Germanen anzuertennen nicht vermöge, fo tröftet fich Sieffert mit der Thatfache, daß Relten und Germanen Nachbarn gewefen feien und in vorhiftorischer Zeit in Afien mit einander Gin Bolt gebildet hätten. - Geltfame national-religiöfe guufionen, ba ja von jenen Galatern, die fpäter in fremden Nationalitäten völlig aufgingen und verschwanden, auch wenn fie Deutsche gemefen wären, tein Tropfen Blutes in unferen

<sup>1)</sup> Auch Knobel (Bölkertafel ber Genefis [Gießen 1850], S. 49) ficht dasselbe als selbstverständlich au, ohne ber gegentheiligen Anficht zu gedenken.

<sup>2)</sup> Mehnlich ichon Selneder a. a. D., S. 345: "- - cum ad Galatas scripsisse Paulum legimus, ad nostros majores, Germanos, eum scripsisse sciamus. Germani ergo epistolam hanc sibi vindicent ut haeredes et posteri. Et ad Germanos ethnicos in densissimis tenebris positos - - per dei gratiam lucem evangelii statim initio doctrinae christianae et apostolicae pervenisse haec ipsa epistola testatur."

Abern fließt ! Geltfamer Anhang einer Rirchengeschichte Deutschlands, bem jebe räumliche und zeitliche Continuität mit der eigentlichen Rirchengeschichte umferes Bolles fehlt ! 1)

Doch hören wir die von den Bertretern des Deutschtums ber Galater, am ausfisierlichften und nachbrücklichften von Biefeler 2) aufgestellten Beweise. Davans, daß bie Alten die in Rebe ftobenbe Landichaft als Galation und ihre Bewohner als Gallier, Galater, Relten bezeichnen, folge noch nichts für die Behauptung. daß fie wirflich Relten und keine Germanen gewesen feien. Erft Julius Cafar unterfcheide amifchen Galliern und Germanen und bezeichne mit letzterem Ramen die jenfeits dos Rheines wohnenden Biller, welche man vor dem cimbrifchen Rriege mit ben Galliern jufammengeworfen habe. nach Strabo (12, G. 567) redeten die drei galatifchen Stämme, die Trokmer, Toliftobager (oder Tliftoboger) und Teftofagen, biefelbe Sprache. Rach dem Zeugnis bes Sieronhmus, ber längere Zeit in Gallien und am Rhein, for wie in Galatien gelebt habe, daß in Galatien ohngefähr diefelbe Sprache, wie die der Trevirer, geredet werde, tonne dies nur bie deutsche gewesen sein. Denn die deutsche Nationalität ber Trevirer werde durch bie Angabe Strabo's (4, 3, 4. S. 194) und Lacitus (Germ. 28) bestätigt. Rach Lacitus hätten fich die Trevirer ihrer germanischen Abkunft "bei jeder Gelegenheit gerühmt, wo man fie mit den Galliern verwechseln wolkte" (Bug). Much berichte Cafar (B. g. 3, 4) aus dem Munde eines einheimischen

- 1) Umgettijvt jubeit Carl Terier in dem Aufjat Les Gaulois en Asie, in der Revue de deux mondes, XXVII. Bb. (1841), p. 575 in franzöfijchem hochmuth: "Pour nous, nous ne devons pas nous rappeler sans un sentiment d'orgueil national, que les Gaulois ont laissé dans ce pays des souvenirs impérissables."
- 2) Commentar zu dem Briefe an die Galater, S. 523ff.
- Froleg. in l. H epist. ad Galat.: "Unum est, quod inferimus — Galatas excepto sermone graeco, quo omnis oriens loquitur, propriam linguam eandem pene habere quam Treviros, nec referre, si aliqua exinde corruperint, quam et Afri Phoenicum linguam nonnulla ex parte mutaverint et ipsa latinitas et regionibus quotidie mutetur et tempore."

Stammes, daß der größte Theil der Belgier vor Alters über den Rhein gefetzt fei, fich dafelbft niedergelaffen und die früheren gallifchen Bewohner vertrieben habe. Da nun nach ber von Cafar (B. g. 1, 1) gegebenen Eintheilung Galliens die Trevirer zu ben Belgiern ju rechnen feien, fo fei man berechtigt, fie für Germanen ju halten. - Ferner feien nach Cafar (B. g. 6, 24) vor Beiten bie voltijchen Tettofagen (Volcae Tectosages, welchen namen Sug aus Misverständnis bes deutschen Ausbruds "Bolt ber Tettojoger" erflären zu dürfen glaubt !) aus Gallien über ben Rhein gegangen und hätten bie fruchtbaren Landichaften um den hercynischen Bald eingenommen, mo fie noch fagen und im Rufe ber Gerechtigfeit und friegerifcher Tapferfeit ftänden. Sug und Wiefeler ichliefen hieraus, fie feien ursprünglich Deutsche gemefen, in grauer Urzeit in bas heutige Frankreich ausgewandert und fpäter über den Rhein in ihr altes Baterland zurückgefehrt. - Auch die namen ber galatifchen Seerführer Leonorios und Lutarios feien augenfcheinlich beutiche, jener fei gleichbedeutend mit Leonhard, biefer mit Lothar, Luther. Ja man hat fogar in bem galatifchen Röniasnamen Dejotarus unferen Dietrich gefunden 1). -Endlich betont Biefeler, daß nach Strabo (p. 523) die Fürften ber Galater Recht fprachen, mie es bei den Germanen Sitte gemefen, nicht die Briefter (Druiden) wie bei bn Galliern (Cafare B. g. 6, 13, 23). Dies fei aber gerade ein hauptunterfchied zwischen Galliern und Germanen.

Diefer Beweisführung ift folgendes entgegenzuftellen. Erftens. Die Nachricht Cäfars über die Tektosagen beruht auf sehr unklarer und verwaschener Kunde der früheren Keltenzüge aus dem heutigen Frankreich in die mittleren Donauländer, wo sie sich ansiedelten (Strabo 4, S. 187; Livius 5, 34; Justin 244). Hierüber find die jetzigen Geschichtsforscher einverstanden <sup>2</sup>). Rein aus der Luft gegriffen ist die Behauptung, daß die Tektosagen ursprünglich Deutsche gewesen seien. Sie bildeten vielmehr mit den Arekomikern

<sup>1)</sup> Bgl. Silgenfeld a. a. D., G. 250.

<sup>2)</sup> Bgl. unter anderen Mommfen, Römifche Geschichte, Bb. I, G. 330 f., 4. Aufi.

Einen gallischen Bolksstamm, den der Bolker an der Südküfte Galliens von der Oftküfte Aquitaniens bis zum Rhodanus. Ihre hauptstadt war Tolosa. Bgl. Cäsars B. g. 6, 24. 7, 7 u. 64; Justin 32, 2; Mela2, 5, 2; Plinius' H. N. 3, 5.

3weitens. Um das Jahr 280 vor Chriftus 1) begannen ungeheuere Schwärme von Barbaren Bäonien, Macedonien und Griechenland fengend und brennend, mordend und plündernd und ungeheuere Tribute erpressend zu durchtoben. Sie werden von den Alten (vgl. Livius 38, 16; Paufan. 10, 19; Juftin. 24, 4 ff. 25, 1 ff.) als Gallier bezeichnet, und nach der jetzigen Befcichtsforschung unterliegt es teinem Zweifel, daß es pannonische oder illprische Relten waren, deren Grundstamm die vor Zeiten aus dem transalpinischen Gallien ausgewanderten, jest mahrscheinlich durch neue Bujüge aus anderen Stämmen des Mutterlandes verstärkten Tettofager bildeten 2). 216 die zwei Führer der zweiten Expedition nach Griechenland nennt Paufanias Brennus und Afichorius (Letterer von Diodor 22, ecl. 13 Richorius genannt). Schon der Name Brennus bezeichnet diefe Barbaren hinlänglich als Bolfsgenoffen jener Gallier oder Relten, welche im Jahre 390 Rom einnahmen und verbrannten, zumal wenn, mas Abolf Schmidt 8) ju bober Bahricheinlichkeit erhoben hat, Brennus nicht Berfonen= name, fondern Appellativbezeichnung teltischer Seerführer fein und demnach des Bausanias Unterscheidung zweier Führer auf einem Misverftändnis beruhen follte 4). In Dardanien trennte fich von der hauptmaffe ein haufe von 20,000 Röpfen, von denen nur die Hälfte maffenfähig mar, und zog unter 17 Seerführern, von denen aber die Geschichte nur die Ramen der zwei bedeutendften, des Leonorios und Lutarios, aufbewahrt hat, nach Often durch

- 2) Bgl. Conten a. a. D., S. 187.
- 3) In ber Schrift De fontibus veterum auctorum in enarrandis expeditionibus a Gallis in Macedoniam atque Graeciam susceptis (Berol. 1834), p. 47 sqq. Bgl. dazu Contzen a. a. D., S. 110.
- 4) Das Etymon von Brennus. ift fehr unficher, vgl. Diefenbach, Origines europaeae. Die alten Bölker Europas mit ihren Sippen und Rachbaru (Frankfurt a./M. 1861), S. 268 ff.

<sup>1)</sup> Ueber die Richtigkeit diefer chronologischen Bestimmung vgl. Beter, Zeittafeln der griechischen Geschichte, S. 134, 2. Aufl.

Theacien gegen Byzanz und von da füdlich die Süfte der Propontis entlang in derfelben Beife, wie die hauptmaffe des Seeres in Griechenland, durch Berheerung und Erpreffung übergll Schreden perbreitend. Um Bellespont von der Fruchtbarkeit und dem Reichtum Rleinafiens in Reuntnis gefetzt und ba, wo bie Meerenge am fcmmalften ift, bie gegenüber liegenden reizenden Ufer erblidend, beschloffen fie überzuseten, ermangelten aber der Fahrzeuge. Eine Entzweiung mit Lutarios vermochte ben Leonorios, mit bem größeren Theile des Beeres nach Byzanz zurüchzugehen. Inzwischen bemächtigte fich Lutarios macedonifcher Fahrzeuge und feste mit ber fleineren Schar über im Jahre 278 v. Chr. Dasfelbe Glud follte bald darauf auch bem Leonorios zu Theil merden, als König Nitomedes von Bithynien gegen feinen Bruder Zipoites die militärifde Sülfe der Barbaren nachsuchte und daber Leonorios' Schar über ben thracischen Bosporus ichaffen ließ. In Rleinafien vereinigten fich wieder beide Scharen und verhalfen dem Ritomedes 2000 Sieae (Livius 38, 16; Memnon 19; Juftin 25, 2). Mit ber Beute der Besiegten belohnt 1) und mahrscheinlich durch Buzüge auswärtiger Relton verftäuft, begannen fie, burch bie Uneinigfeit und bie Berrüttung ber fleinafiatischen Staaten begünftigt, ihr friegerisches Räuberleben von neuem und theilten jedem ihrer drei Stämme einzelne Provinzen zur Tributerpreffung zu, den Trotmern den Bellefpont, den Toliftobogern Meolis und Jonien, den Tettofagen bie Mitte Rleinafiens (Livius 38, 16). Much verdungen fie fich häufig als Söldner den friegführenden Staaten 2). Endlich hatte

- 1) Memnon, c. 19 ed. Orelli: Νιχομήδης χατά] Βιθυνών ποωτον, συμμαχούντων αὐτῷ καὶ τῶν ἐξ Ηφαχλείας, τοὺς βαφβάφους ἐξοπλίσας τῆς τε χώφας ἐχφάτησεν, καὶ τοὺς ἐνοιχοῦντας κατέκοψεν, τὴν ἄλλην λείαν τῶν Γαλατῶν ἑαυτοῖς διανειμαμένων. Das ift wohl ber natürlichste Sachverhalt. Unrichtig dagegen Strabo 12, 5, 1, die attalischen und bithynischen Könige hatten den Galatern die nach ihnen benannte Landschaft Galatien gutwillig überlassen; am unrichtigsten Justin 25, 2, Rilomedes habe sein Reich mit den Galliern getheilt.
- 2) 3 n fi in 25, 2: "Gallorum ea tempestate tantae foecunditatis juventus fuit, ut Asiam omnem velut examine aliquo implerent. Denique neque reges orientis sine mercenario Gallorum exercitu ulla bella

. .

der wackere Attalus I. von Bergamum den Muth, ihnen den Tribut zu verweigern, und zugleich das Glück, den bisher für unüberwindlich Gehaltenen eine empfindliche Niederlage beizubringen (wahrscheinlich um 229 v. Chr. und nicht weit von Bergamum), durch welche fie fich zur feften und bleibenden Unfiedelung in der nach ihnen benannten Landschaft genöthigt fahen 1), und zwar in der Art, daß die Trotmer den öftlichen Theil mit der hauptstadt Tavium, die Tektosagen die Mitte mit der hauptstadt Ancyra, den weftlichen die Toliftoboger mit der hauptstadt Beffinus in Befitz nahmen (Strabo 12, 5, p. 567). Bierzig Jahre fpäter (189 v. Chr.) murden fie durch den Conful Cnejus Manlins Bulfo befiegt und dadurch, obschon mit Belaffung ihrer hertömmlichen ureigenen Berfassung, in Abhäugigkeit von Rom gebracht, von welchem betanntlich nach einander zwei ihrer Fürften, Deiotarus und Amyntas, den Königstitel erhielten, bis nach des Letteren Tode das Land zur römischen Provinz gemacht ward, im Jahre 24 v. Chr. — Unfere Galater waren demnach urfprünglich eine Abzweigung des berüchtigten großen Relten = oder Gallierzugs. Sämtlichen alten Schriftstellern, die ihrer gedenken, gelten fie für Relten; feinem ift es beigetommen, fie für Germanen zu halten. Der Conful Manlius Bulfo, im Begriff, den Rrieg gegen die Balater zu beginnen, erinnert feine Soldaten, daß es jest den Angriff auf ein Bolt gelte, mit welchem ihre Borfahren nur einmal, einft an der Allia, unglucklich getämpft, über welches fie aber fpäter zahlreiche Triumphe gefeiert hätten (Livius 38, 17). In einer aus Trogus vollständig entlehnten Rebe bei Juftin (38, 4) weiß Rönig Mithridates VI. die Gallier fehr genau von den Cimbern ju unterscheiden und rühmt die kleinafiatischen Gallier, daß fie von jenen Galliern, bie einft Italien eingenommen, nur durch den

Theol. Stub. Jahrg. 1876.

gesserunt, neque pulsi regno ad alios quam ad Gallos confugerunt. Tantus terror gallici nominis et armorum invicta felicitas erat, ut aliter neque majestatem suam tutam neque amissam recuperare se posse sine gallica virtute arbitrarentur."

 <sup>\$</sup>aujania\$ 1, 8, 2: Μέγιστον δέ έστιν οἶ (bem Attalu\$) τῶν ἔργων ἐργων. Γαλάτας γὰρ ἐς τὴν γῆν, ἡν ἔτι καὶ νῦν ἔχουσιν, ἀναφυγεῖν ἡνάγκασεν ἀπό ϑαλάσσης.

Bohnfitz fich unterschieden, Abstammung, Tapferkeit und Art der Rriegführung aber beiden gemeinfam fei. Auch der vielgereifte völker - und länderkundige, zu Amafia in Bontus, alfo in der Nachbarschaft von Galatien, geborene Strabo, der die Berfaffung ber Galater beschreibt (12, p. 567) und höchft mahrscheinlich deren einheimische Traditionen tannte, bezeugt ansbrücklich die feltische Berfunft berfelben und weiß über die Nehnlichteit und Berfchiedenbeit der Kelten und Germanen Austunft zu geben (7, 1, 2, p. 290). Es ift aber taum glaublich, daß, nachdem feit Cafar der Unterschied beider Bölter betannt geworden war, man über die wahre Nationalität ber kleinasiatischen Galater im völligem Frrtum verblieben fein follte. — Dazu tommt noch ein tunftarchäologischer Grund. **Wir** besitzen nämlich noch eine Reihe von Marmorstatuen aus der vergamenischen Rünftlerschule, welche mit besonderer Borliebe die dem Attalus und Eumenes verbankten Niederlagen der Galater zum Vorwurf ihrer Schöpfungen mählte (vgl. Plinius' H. N. 24, 19. 24; Blutarchs Anton. 60). Die Kunftarchäologen find barin einverstanden, daß teine der betreffenden Barbarengestalten die eines Germanen fei, weder eine von den Statuen, die nach Brunns ichoner Entdedung auf das Weihgeschent zurüchzuführen find, welches Attalus I. auf die athenische Alropolis ftiftete 1), noch die gewöhnlich mit den Namen Bätus und Arria bezeichnete Gruppe ber Villa Ludovisi 2), noch endlich die unter dem irrigen Namen "fterbender Fechter" befannte Statue des verendenden Rriegers im capitolinischen Museum 3). Lettere entspricht viels thehr gang bem von Diobor 5, 28 gezeichneten Bilbe eines Galliers mit dem faftigen fleisch eines mächtigen Rörpers, mit dem von ber Stirn über ben Scheitel bis tief in den Nacken zurückgeftrichenen Haar und dem allein nicht geschorenen Schnurbart. Dazu "das aus einem foliden Stück Metall mit doppelter Drehung gewundent



Line gute Ueberficht giebt Overbed, Geschichte ber griechischen Plassil, Bb. II (2. Aufl., Leipz. 1870), S. 176 ff., Figurentafel 95. Sgl. auch R. O. Müller, Handb. der Archäologie der Runft, Bd. II (Breslau 1848), S. 176 ff. 8. Aufl.

<sup>2)</sup> Abgebildet 3. B. bei Overbed a. a. D., Fig. 99.

<sup>8)</sup> Bgl. Dverbed, Fig. 97 u. 98.

halsband (torques), dergleichen in mehreren Originaleremplaren von Bronze und Gold aus gallifchen Gräbern auf uns getommen find." 1) - Auch ift nicht zu verschweigen, wenn auch felbfte verständlich tein sonderliches Gewicht darauf zu legen ift, daß, als ur Zeit ber Occupation Aegyptens durch die Neufranken viele Gefangene berfelben nach Angora (bem alten Ancyra) gebracht worben waren, die christlich armenischen Eingeborenen daselbft, in Erinnerung an ihren altgallischen Ursprung, Bieles jur Milberung ihrer angeblichen Stammgenoffen beigetragen haben follen 2). ---Sind aber die Galater des Paulus Relten gewesen, fo erklärt fich hieraus am beften deren Bankelmuth und wetterwendisches Befen (mobilitas et levitas ingenii, Cafars B. g. 2, 1) ?) in ihrem Berhalten gegen die chriftliche Beilebotschaft. Auf's lebhaftefte intereffirt für alles Neue (vgl. Cäfars B. g. 4, 5), nahmen fie den Apoftel bei feiner erften Antunft, trotbem daß ihn fein Rrankheitszuftand eher "als einen von Gott Geschlagenen, denn als einen Gottgefandten " (Sofmann) erscheinen ließ, in der Eigenichaft des letzteren auf, wie einen Engel Gottes, ja wie Chriftum felbit, und priefen fich gludlich megen eines folchen Lehrers (Gal. 4, 13-15). Aber in des Apostels Abmesenheit ließen fie fich von judaiftischen Zeloten umftriden, beren fchablichen Einfluß er bei feiner zweiten Anmefenheit zu paralyfiren wußte, fo daß er beruhigt fie verlassen konnte (1, 9 vgl. mit Apftg. 18, 23). Doch taum hatte er fich entfernt, als sie den judaistischen Beloten von neuem ihre Bergen öffneten und nahe baran maren, fich beschneiden ju laffen (1, 6. 4. 9. 5, 2). Sonach "hatte immer der zulest zu ihnen von Chriftus Redende Recht " (Renan). Indes fceinen fie boch durch ben an fie geschriebenen Brief auf längere Dauer zur Bernunft zurückgebracht worden zu fein, da einige Jahre fpäter ihr gutes Berhältnis zum Apostel außer Frage erfceint nach Ror. 16, 1.

<sup>1)</sup> Dverbed a. a. D., G. 190.

<sup>2)</sup> Bgl. Ritter a. a. D., S. 490.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Damit hängen zufammen subita et repentina consilia (Căfar, B. g. 8, 8) und temeritas innata, ut levem auditionem habeant pro re comperta (7, 42). Bgl. auch Diefenbach, Origines europ., p. 167.

Drittens. nach ben bisherigen Erörterungen läßt es fich fast von vorn herein erwarten, daß ber vom Laute ber Damen Lutarios und Leonorios für das Deutschthum unferer Galater entnommene Grund auf blogem Scheine beruhen wird. Und dies ift bei näherem Bufehen wirklich ber Fall. Der name Lutarios läßt fich mit gothar ichon deshalb nicht vergleichen, weil lettere Form fpätere Ermeichung von Chlothahari, Hlothari, Hlodhari (Chlothacharius bei Baulus Diatonus) ift 1). Dieses aber ift jufammengefest aus hlut (= laut) und chari (Beer) und bezeichnet einen, der im Seere lauten Klang hat ober gerühmt wird 2). Die Beftandtheile von Lutarios bagegen find das feltische loth (Sumpf lat. lutum), wie in Lutetia, Lutevani (in Gallia narbonensis bei Plinius, H. N. 3, 4 [5], 36, davon das heutige Lodève 3) und bie auch fonft in teltifchen Berfonennamen übliche Endung ario 4), wie in Ducarius (den namen eines Infubrers bei Livius 22, 6

- 1) Bgl. Graff, Althochdeuticher Sprachichat IV, 555. Förftemann, Ultbeutiches namenlegiton, Bb. II, S. 602.
- 2) Bal. Röftlin, Martin Luther, Bb. I, S. 21.

3) Bal. Zeuss, Grammatica celtica (ed. II, 1871), p. 15. - In bitfelbe namentategorie würde auch Luterius gehören, wenn biefer name ilberhaupt eriftirt hat. Der Berfaffer bes (auch noch von Rnaate in ber Beitichrift für die luther. Theologie 1872, S. 486 ff.) falichlich Luthern beigelegten (f. bagegen Röftlin a. a. D. II, G. 434), "Aliquot nomina propria Germanorum" etc. Viteb. 1537, betitelten fogenannten "Ramenbüchleins" bemerkt nämlich über Lotharius: "Caesar hunc Lutherium s. Lutherum vocat", und Luther felbft ift diefer Anficht in feiner Enarratio in Genesin in Opp. exeg. latin., T. X, Es tann nur die Stelle Caes. b. gall. p. 89 (Erlang. Ausg.). 7, 7 sqq. gemeint fein. Allein bafelbft beißt ber betreffende Gallier nach allgemein recipirter Lesart Lucterius (nach Beuß a. a. D. vom feltischen luch = agmen, ober luct, lucht = copia, pars, aliqui). Ditbner, Ripperdey, Dudendorp in ihren fritischen Ausgaben notiren nur bie Bariante Lucretius, C. C. Chr. Schneider allerdings and Luterius. Doch reproducirte auch Betrarta in feiner Historia Julii Caesaris 16, 11 den Namen in der Form Lutherius mit der Bariante Lucharius im hamburger Coder.

In den in griechischer und lateinischer Reproduction auf arios, arius, orios, orius fich endigender Personennamen nehmen die Keltiften ario und orio als die feltische Endung an.

und eines Bojers bei Silius Ital. 5, 645) und anderen Beifpielen 1). Derfelben Endung wie in Leonorios 2) begegnen mir auch in anderen keltischen Personennamen, wie in dem oben genannten 'Azızwolos (Baufan. 10, 19, 4), in Koµortógios 8), bei (Bolyb. 4, 45 f.), Faisorógios (Bolyb. 25, 4, 6), Ogeorógeos (Paufan. 10, 22, 3), Andecomborius (nach richtiger Lesart bei Cafar, B. g. 2, 3). - Der name Deiotarus, Aniórapos, hat mit Dietrich nichts zu schaffen. Letteres ift befanntlich Erweichung aus Theoderich und lautet im Althochdeutschen Dioterih, Dioterich, Thioterih 4). Deiotarus ift vielmehr ein einheimisch galatischer Name. Des Deiotarus Schwiegerfohn hieß Brogitarus (Cicero, Har. resp. 13, 28; Ad Quintum fr. epp. 2, 9). Eines Boyodiáragos gedenkt Strabo 12, 5, 2, p. 567. - Befannt find die vielen auf orix endigenden Personennamen bei Casar : Orgetorix, Dumnorix, Ambiorix, Eporedorix, Cingetorix, Eporedorix, Bercingetorix. Derfelben Namenendung begegnen wir auch im afiatischen Gallien, in 'Adiarógis (dem Namen des Sohnes eines galatischen Tetrarchen, bei Strabo 12, 3, 6, p. 543 und 12, 3, 35, p. 567), Alogis (dem Ramen des Bruders eines Briefters von Beffinus 5)), Zivogit oder Deroges (eines vornehmen Galaters bei Plutarch, Amator. 22 und Mulier. virt. 20). Auf einer aus dem in Anchra dem Raifer Auguftus geweiheten Tempel erhaltenen Infchrift wird ein Ateporix, Sohn des Albiorix und ein Gezatorix genannt 6).

- 8) Nach Glück, Die bei C. J. Cäfar vorkommenden keltischen Namen (München 1857), S. 29 richtiger Koμμοντόριος. 3ch gebe die Namen8formen nach den recipirten Texten. Zwischen den Schreibungen — ώριος und — όριος (dieses am häufigsten) vermag ich nicht zu entscheiden.
- 4) Bgl. Graff, Althochbeuticher Sprachichatz, Th. II, S. 389 V, S. 129.
- <sup>5)</sup> Auf einer von Mordtmann im 3. 1859 bei Sivri Hissar 2<sup>4</sup>/<sub>4</sub> 3 Stunden nordwärts vom alten Beffinus aufgefundene Inschrift aus Eumenes' II. Zeit; vgl. Sitzungsberichte der Münchner Atademie 1860, S. 180 ff.

<sup>1)</sup> Bei Zeuß a. a. D., S. 779.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Berschiedene Schreibungen des Namens in den Handschriften: Λεονόφιος, Λεοννόφιος, Λεωνώφιος, Λεωννώφιος und im Lateinischen bei Livius: Comnorius und Lonorius.

<sup>6)</sup> Bgl. Texier a. a. O., S. 591. — Ueber die genannten Nominalformen

Bei Versonennamen Deutscher ift diese, fo viel ich weiß, auch von Schleicher für entschieden keltisch gehaltene Endung orix ämfterft felten und ficher erft durch vielfache nachbarliche Berührung von Relten und Germanen von ersteren zu letteren übergegangen. Bis jett find mir nur aufgestoßen Bojorix als cimbrischer Fürst (Liv., Epit. 67; Florus 3, 3), fo wie Aevologis und Baurogis, welche neben anderen vornehmen Germanen das Ungluct hatten, im Jahre 17 n. Chr. den Triumphzug des Germanicus schmücken an müffen (Strabo 7, 1, 4, p. 292). Bielleicht biefen aber dieje beiden Männer Deutorih und Baitorih und ift die keltische Formirung ihrer Namen auf Rechnung Strabo's oder feines Bemährsmanns zu fegen. Reltisch find auch die Ramen der galatischen Häuptlinge Kagsiyvaros (bei Polyb. 25, 4) und Epossognatus (bei Livius 38, 18) verglichen mit Critognatus (bei Cafar, B. g. 7, 77), mit Boduoguatus (B. gall. 2, 23) und dem Ramen des Allobrigers Karovyvaros (Dio Caff. 37, 47 f.) 1). -Ein Sanptgewicht ift endlich auf die feltischen namen zweier Dertlichkeiten in der Landschaft Galatien zu legen: Dovre ueror (denn dies ift die anertannt richtige Lesart ftatt Aquvai uerov) und Eccobriga. Drynemeton war nach Strabo (12, 5, 1, p. 567) der Versammlungsort des Landtags der Galater. Es ift höchst wahrscheinlich ein aus dous und nemetum zusammengesetes Baftardwort 2). Nemetum aber bedeutet im Reltischen Seiligtum und ist uns erhalten im Avyovorovéµerov (Stadt der

- 1) Nach Zeuß a. a. D., S. 16 ist das teltische gnath ader gnad = solitus, consuetus.
- 2) Diefenbach (Origines eur., p. 322 vgl. mit deffen Celtica I, p. 160 sq.) glanbt es bagegen im Zusammenhang mit Druides bringen zu bürfen. An eine Ableitung vom griechischen νέμος (so Großfurd zu Strabo l. c.) ift nicht zu benten.

vgl. Zeuß, Gr. celt., p. 20 sq. Diefenbach, Origines, p. 436 sq. — Die Endung rix entspricht der Deutschen rih und rich, latinister ricus. Der Name Gezadoriz, sowie ein anderer aus der Raiserzeit, Gaizodiastes, desgleichen der oben (S. 215) angeführte Gaizotorius erinnern an den bekannten keltischen Burfspieß gassum oder gesun, über welches Wort sehr aussführlich Diefenbach a. a. D., S. 350 ff. handelt.

## Ueber die Nationalität ber Heinafiatischen Galater.

Arverner, jest Clermont, bei Ptolemäus 2, 7, 19), Vernemetum, Tasinemetum<sup>1</sup>). Es war also nach der natürlichsten Annahme ein Eichenhain. — Das von den keltischen Sprachforschern überschene Eccobriga war nach der Tabula Peutingeri ein Ort im Nordosten Galatiens am rechten Ufer des Halys. "In allen Keltenländern aber sind Ortsnamen mit der Endung briga (d. i. Höche, Berg) sehr häusig."<sup>3</sup>) Wir erinnern nur an Admagetobriga (nach der richtigen Lesart bei Cäsar, B. g. 1, 31) und Neusroßelya (bei Ptolem. 2, 5).

Biertens. Rann fonach bas Reltentum unferer Galater feinem Zweifel unterliegen, fo wird der aus des hieronymus Vergleichung ührer Sprache mit derjenigen der Trevirer (f. o. S. 207) un siehende allein berechtigte Schluß der fein, daß zur Zeit des Hieros nymus die Trevirer noch teltisch redeten, welcher Schluß von allen Reltiften und unter den Theologen von Rettberg 3) gezogen wird. Es ift nun zwar richtig, daß nach Cafar, B. g. 2, 4 die Belgier, zu welchen man nach der B. g. 1, 1 gegebenen Eintheilung Galliens die Trevirer zu rechnen hat 4), germanischer Abtuuft fich rühmten. Aber dies beweift nichts weiter als ihren Glauben baran. Die eigenen Meinungen der Bölfer über ihre Abfunft find aber bekanntlich oft fehr munderlicher Art. Jener Glaube der Belgier hatte wohl taum einen anderen Grund, als daß fie mit ihren Nachbarn, den Germanen, beständig fich herumichlugen (B. g. 1, 1), dadurch die einfache Lebensweise, tries gerische Kraft und Tapferkeit (B. g. 6, 24) fich bewahrten (2, 13; 8, 25), daher auf ihre mehr verweichlichten Stammgenoffen, die eigentlichen Gallier, mit Geringschätzung berabfaben und lieber von den ihnen mehr gleichgearteten Germanen abstammen wollten, welche Neigung zuletzt in völligen Glauben an folche 21bftammung übergieng 5). Cäfar aber (B. g. 3, 11), sowie A. Hirtius

1) Bei Zeuß a. a. D., G. 10.

i.

- 2) Diefenbach, Origines, p. 271 sq. Bgl. auch Glüd a. a. D., S. 121 ff.
- 3) Richengeschichte Deutschlands I, S. 20. Auch ichon von J. D. Michaelis, Einleitung in bem Neuen Teftament II, S. 1198.
- 4) Bgl. auch Mela 3, 2: "Clarissimi Belgarum Treveri."
- <sup>5)</sup> Bgl. Zeuß, Die Deutschen und die Nachbarstämme (München 1837), S. 191.

im 8. Buche des gall. Krieges 8, 45 unterscheiden die Treviter von den Germanen. Und Rettberg (a. a. D.) behält entschieden Recht mit ber Bemerfung, daß im entgegengeseten Falle Cafar nicht ermangelt haben murde, ihre Unterwerfung als einen Gieg über die Germanen zu rühmen. Die Stelle des Strabo 4, p. 194 (f. oben G. 207) ift eregetisch zweifelhaft. Der Ginn ber Borte Τρηουίροις δε συνεχείς Νερούιοι, και τουτο γερμανικόν έθpos tann allerdings der fein, die Nervier feien Germanen fo gut wie bie Trevirer, und in diefem Falle ware Strabo's Angabe über bie Trevirer ebenso falsch, wie es die über die Nervier ohne allen 3meifel ift nach Cafar, B. g. 2, 4. Das xai rovro tann aber auch nur zur Bergleichung mit den vorhergenannten germanischen Bölkern der Ubier und Tribokcher dienen. Weit entfernt, daß Tacitus Germ. 28 das Deutschtum der Trevirer bezeugt (f. oben S. 207), gibt er nach der richtigen Erklärung vielmehr seinem Zweifel baran Ausbrud. Denn feine Borte 1) tonnen nur befagen, bie Trevirer suchten durch ihre Sucht, für Germanen zu gelten, fich Anjehen zu geben, gleich als ob die Ehre der Abstammung fie por ber Uchnlichkeit mit ben Galliern und beren ichlaffem Befen fcute. Und in Histor. 4, 37 unterscheidet Tacitus die Trevirer von ben Germanen. — Biefeler betont nun zwar, daß nach Cafar, B. g. 1, 1 bie Sprache ber Belgier eine andere gemejen fein muffe, als die der eigentlichen Gallier. Allein nach Strabo war der Unterschied zwischen beiden nicht bedeutend 2) und ber

- 1) "Treveri et Nervii circa affectationem germanicae originis ultro ambitiosi sunt, tamquam per hanc gloriam sanguinis a similitudine et inertia Gallorum separentur."
- 2) Strabo 4], 1, 1, p. 176 unterscheidet nach Cäsar, B. g. 1, 1 brei Bölkerschaften ber "Reltike" (d. i. Galliens), Aquitanier, Belgier und Relten. Die Aquitanier seien von den übrigen Galatern (Galliern) in Sprache gänzlich verschieden; die übrigen Galater bezeichnet er als δμόγλωττοι ou πάντως, άλλ<sup>2</sup> ένίους μιχοδν παφαλλάττοντας ταϊς γλώτταις. "Der Unterschied ber Belgae von den Galli im engeren Sinne war keineswegs so groß, als er nach Cäjars erster Angabe (B. gall. 1, 1) zu sein schriftstellern ergiebt." Diefenbach, Origines, p. 131 vgl. mit dessen Schriftstellern ergiebt." Diefenbach, Origines, p. 131 vgl. mit bessen

keltischen Sprachforschung steht es als unzweifelhaft fest, daß bie Berfchiedenheit nur eine dialektische war. Auch gedenkt Cafar immer nur Einer Sprache in Gallien, der lingua gallica, nirgends einer lingua belgica. Das Gallische muß aber vom Deutschen bedeutend verschieden gewesen sein, da nach Casar, B. g. 1, 47 Ariovistus erft nach langem Aufenthalt in Gallien dessen Sprache geläufig fprechen gelernt hatte 1). Wollte man auf der unbegründeten Boraussehung, es fei zur Zeit des Hieronymus in der Gegend um Trier deutsch geredet worden, durchaus bestehen und das Beugnis des Hieronymus durch die Annahme begreiflich machen, die fleinafiatischen Galater hätten aus Relten und Germanen bestanden, mie Biner 2) und Meyer, durch Sugs Behauptung (f. oben S. 208) bethört, ben einen Boltsstamm, die Tettosagen, zu Deutschen ftempeln wollen 3), und es fei demnach in Galatien theils deutsch, theils feltisch geredet worden, fo fteht folcher Annahme das Zeugnis Strabo's (12, p. 567) entgegen, nach welchem die drei Bölferfcasten δμόγλωττα καί κατ' άλλο ουδεν έξηλλαγμένα waren, was nur fo viel befagen tann, daß fie außer bem Griechischen, bas fie fich angeeignet, Eine und dieselbe aus Europa mitgebrachte Stammsprache redeten. Ein Beispiel einer beide Sprachen redenden Person ist uns von Livius 38, 24 aufbehalten in jener galatischen Edeldame, welche mit ihrem Ehrenräuber, einem römischen Centurio, nur griechisch geredet haben tann, ihren Dienern aber sua lingua, aljo in dem dem Centurio unverständlichen Reltisch, befahl, diesem das haupt abzuschlagen, welches fie ihrem Gemahl als Sühne des an ihr begangenen Frevels überbrachte. Uebrigens weift Diefen=

<sup>1)</sup> Bgl. Diefenbach, Celtica II, 1. p. 58 und beffen Origines, p. 131.

<sup>2)</sup> Bibl. Realwörterbuch im Art. "Galatia", 3. Aufl.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Da Plinius, H. N. 5, 42 (32) unter ben in Kleinafien eingebrungenen Barbarenftämmen auch Teuto bodiacos nennt, so ließ fich nach Diefenbachs (Celtica II, 1. p. 258) Bericht Thierry (Histoire des Gaulois, Paris 1828) burch biesen Namen, sowie durch ben vermeintlich deutschen Namen Lutarios zu der Bermuthung verleiten, ber große Barbarenschwarm möge auch deutsche Stämme mit umfaßt haben und ber Grund der Trennung des Leonorios und Lutarios von der Hauptmasse (j. oben S. 209 f.) in einem nationalen Zerwürfnis zu suchen fein. Mlein Teut ift ein dem Keltischen und Germanischen gemeinsamer Wort-

bach 1) vereinzelte Spuren des Keltischen im afiatischen Gallien bis ohngefähr in das 6. christliche Jahrhundert nach. Da endlich nach Rieperts Rarte 2) die heutige füdweftliche Sprachgrenze von Trier um 8 - 10 geographische Meilen entfernt ift, fo wird man es nicht befremdend finden, wenn zur Zeit des Hieronymus in der Umgegend von Trier noch keltisch geredet wurde. Es kann dies freilich nur auf abgelegenen Bunkten der Landschaft geschehen fein, ba bie hauptftadt Trier ein bedeutender Sit römischer Bildung war und als Residenz mehrerer römischer Raifer das gallische Rom genannt wurde. Auch im eigentlichen Gallien laffen fich neben ber lingua romana, b. h. dem guten von den Gebildeten geredeten und im Gerichtswefen eingeführten gatein, und ber lingua gallica, dem corrumpirten, die Grundlage des nachmaligen Französisch bildenden Latein, die Spuren der lingua celtica oder des Altgallischen bis in das sechste christliche Jahrhundert verfolgen 3).

Fünftens. Gegen den letzten von der Verschiedenheit des Recht sprechenden Personals im cisalpinischen und kleinasiatischen Gallien entlehnten Grund Bieselers (s. oben S. 208) ist zu erinnern, daß das hierarchische Druideninstitut nur in Britannien und dem eigentlichen Gallien, nicht in den übrigen Keltenländern sich nachweisen läßt <sup>4</sup>), dasselbe auch ein viel zu complicirter Organismus war, um auf den nur für den Zweck der Abenteuer und des Raubes unternommenen, nicht die Aufsuchung neuer fester Bohnsitze beabsichtigenden unsteten Wanderzügen transportabel zu sein.

- 1) Origines, p. 426 sq.
- 2) "Die deutsch-französischen Grenzländer mit Angabe der Sprachgrenzen." Berlin 1867.
- 3) Bie Diefenbach, Origines, p. 157 nachweift. Die Abhandlung von Perrot "De la disparition de la langue gaulois en Galatie" in der Revue celtique 1871, no. 2, ift mir nur diesem ihrem Titel nach befannt.
- 4) Bgl. Conten a. a. D., S. 92.



beftandtheil; vgl. ben keltischen Personennamen Teutomatus bei Cäsar, B. g. 7, 31 u. 46 und ben des 'gallischen Gottes Teutates bei Lucan 1, 445. Lactanz 1, 21. Bgl. Zeuß, Die Deutschen und die Nachbarftämme, S. 146 f. u. Gramm. celtica, p. 88. Diefenbach, Celtica II, 1. S. 211. Contzen a. a. D., S. 83 Anm.

## Ueber die Nationalität ber fleinafiatischen Galater.

Erft nachdem mein Manuscript in die Druckerei abgegeben war, wurden mir die Abhandlungen der beiden französsischen Gelehren, Alexander Bertrands ("Les Gaulois" in der Revue archéologique 1875, Mai, p. 281—303, mit Nachtrag im Juniheft, p. 391—94) und d'Arbois de Jubainville's ("Les Celtes, les Galates, les Gaulois", ebendaselbst, Juliheft, p. 4—18), betannt. Sie stehen indes zu der von mir im Obigen behandelten Spezialfrage in keiner Beziehung, indem sie schenzeiten und der Borübergehen gedenken, deren keinassiatischen Galater nur im Vorübergehen gedenken, deren keinassiatischen Salater nur im Borübergehen gedenken, deren

2.

## Ueber die Berechtigung der drei herkömmlichen Tauf= fragen bei unserer Kindertaufe.

Von

Sermann Ohl, Baftor in Selmsborf.

In den meisten älteren lutherischen Taufformularen finden wir die drei bekannten, vor dem Bollzug der Taufe an den Täufling zu richtenden Fragen: 1) Entfagst du dem Teufel? und allen seinen Werten? und allem seinem Wesen? 2) Glaubst du an Gott, den Bater u. s. w.? Glaubst du an Jesum Christum u. s. w.? Glaubst du an den heiligen Geist u. s. w.? 3) Willst du getanst sein? — Die Tauszeugen beantworten diese an das Kind gerichteten Fragen an dessen Statt. Es ist verhältnismäßig nur eine geringe Anzahl älterer Formulare, in welchen diese Fragen vertauscht sind mit einer Aufforderung zum Betenntnis des Glaubens und daran sich anschließenden Fragen, welche beide an die Bathen gerichtet werden. Ein Beispiel diefer Rlaffe bietet das Taufformular der Strafburger Rirchenordnung von 1598. In bemfelben forbert der Läufer die Taufzeugen auf: "So betennet mit mir die Artitel unferes chriftlichen Glaubens, auf welche wir alle getauft find und auch diefes Rindlein foll getauft werden." Darauf folgen drei Fragen an die Pathen, durch deren Beantwortung fie ihre Zuftimmung zu diefem Glauben bezeugen und ihre Willigkeit ausdrücken follen, das Rind neben Bater und Mutter dahin fördern zu helfen, "daß es in diefer Gemeinde Christi zum catechismo gebracht werde, auch, so es zu solchem Berftande tommt, daß es feinen Glauben felbft in diefer Gemeinde Chrifti bekenne . . . . " (Höfling, Das Sacrament der Taufe II, 116 u. 117.) Von unferer Zeit urtheilt Höfling im Jahre 1848, daß die frühere Minorität jest zur Majorität geworden fei. Es fei wol die jetzt gebräuchlichste Form die, daß man nach ber Recitation des apostolischen Symbolums die Bathen frage: .1) ob fie begehren, daß das Rind auf diefen chriftlichen Glauben getauft, und 2) ob fie versprechen, nebst den Eltern dafür ju forgen, bag es in demfelben mohl untermiefen, erzogen und bei dem Betenntniffe desfelben erhalten werde" (a. a. D., G. 226 u. 237). Es fragt fich, ob Höflings Urtheil heute noch gültig ift. Freilic bietet auch bas in Boeths Ugende (II. Theil, S. 5 u. 6) an erfter Stelle aufgenommene Taufformular biefe fogenannte declaratorijde Form des Glaubensbekenntniffes mit den darauf folgenden Fragen an die Pathen. Aber es ist doch in den letzten zwanzig Jahren bie ältere Frageform wol an vielen Orten erneuert worben, wo fie bereits durch bie andere verdrängt mar. Jedenfalls hat diefelbe eine folche Lebenstraft bemiefen, daß es fich wol verlohnt, die innere Berechtigung berfelben zu prüfen. Mit ihrem Alter ift dieselbe ja nicht bewiesen. Es ist nicht erst in Folge mangelnder Einficht unferer Zeit geschehen, daß man an den auf die Berfon des Rindes lautenden Fragen Anftog nahm, wie es nach Zexichwit scheinen könnte (Ratechetif I, 338); vielmehr find, fo lange diefe Fragen bei der Taufe von Rindern angewandt wurden, auch ernfte Bedenken dagegen erhoben worden. Wenn Tertullian an ber Rindertaufe Anftog nahm, fo mar ihre der Brofelptentaufe gleicht



Ueber bie Berechtigung ber brei hertömmlichen Tauffragen. 223

form eine Hauptveranlassung feines misgünstigen Urtheils. Gre= gor von Nazianz wünscht wenigstens das britte Jahr der Kinder abzuwarten, um in solcher Weise taufen zu können. Augustin muß fich viel Mühe geben, um die Bedenken feines Freundes Bonifacius über diefen Punkt zu beschwichtigen (Höfling II, 228). Diese lauten, fowie die vielen ftillen Bedenten gegen die alten Tauffragen legen es nahe, diefelben einmal näher daraufhin anzusehen, ob fie allen folchen Bedenken gegenüber aufrecht zu erhalten find. Um aber auf die Frage nach der inneren Berechtigung jener Fragen bei unserer Taufe eine begründete Antwort zu finden, fchlagen wir folgenden Beg ein. Wir feben zunächft zu, wie diefe Fragen entstanden find, und wenn ihre Entstehungsgeschichte nicht felbst fcon ihren Gebrauch bei der Rindertaufe rechtfertigt, fragen wir weiter, auf welche Beife denn der Gebrauch derfelben gerechtfertigt worden ift, und fchließen mit einer Brüfung der für benfelben angeführten Gründe.

I.

Sämtliche lutherische Taufformulare, welche die drei genannten Fragen enthalten, gehen zurück auf Luthers Taufbüchlein und haben fie aus demfelben entnommen. Diefes aber mar, zumal in feiner ersten Gestalt, nur eine Berdeutschung und Berfürzung des in der römisch=katholischen Kirche üblichen Rituals. Hierher haben wir uns alfo zu wenden, um die Entstehung und urfprüngliche Bedeutung jener Fragen zu erkennen. Aber wenn wir nun auch die genannten Fragen in dem zur Zeit der Reformation in der römischen Rirche üblichen ordo baptismi finden, fo werden wir doch zum Berftändnis derfelben noch viel weiter zurückgehen müffen. Denn der in der römifchen Rirche für die Taufe von Rindern wie von Erwachfenen übliche ordo baptismi ist nichts anderes, als eine Zusammenziehung und Berschmelzung aller ber verschiedenen liturgischen Acte, welche ursprünglich für den Ratechumenat und die Taufe der Broselyten geordnet waren (Höfling I, 553). In der liturgischen Ordnung des Proselytenkatechumenats haben wir alfo den Ursprung unferer der Taufe vorangehenden Fragen zu suchen.

Ursprünglich gehörten diefelben nicht alle zu der Taufhandlung selber, fondern hatten zum Theil schon in den liturgischen Acten ihre Stelle, welche die alte Katechumenatserziehung auf ihrem Wege begleiteten. Wahrscheinlich ging schon dem Eintritt in die erste Stufe des Katechumenats, in den Stand der sogenannten christiani eine vorläufige abrenuntiatio und professio sidei voran (a. a. D., S. 333). Ihre Hauptstelle aber hatte beides, die abrenuntiatio und die professio sidei, in der dritten Stufe des Katechumenats. Wenn die christiani zu catechumeni geworden und diese dann in den Stand der gwrischusvoi oder electi eingetreten waren, dann war die Zeit für die eigentliche abrenuntiatio und professio sidei gefommen. Es sielen diese feierlichen Acte in die sogenannten Strutinien, welche der Tauschandlung vorangiengen.

für die in der Oftervigilie zu Taufenden begannen die Strutinien in ber römischen Kirche am Montag nach Oculi (Höfling I, 228), Benn die gwrifouevoi an dem Tage mit der geweihten Ufche beftreut maren, jum Zeichen, daß nun eine Zeit der Buge für fie beginne, fo wurden ihnen ichon bei diefem Beginn ber Strutinien bie Fragen borgelegt : "Abrenuntias Satanae? etc. Credis in Deum patrem etc.?" (a. a. D., S. 307). Aber mit größerer Reierlichkeit tehrte bie abrenuntiatio und die professio fidei wieder im letzten, dem fiebenten Strutinium, am sabbatum sanctum, in ber Frühe des Oftersabbaths. Um Mittwoch nach Laetare, in fpäterer Beit erft am Balmfonntag, mar den Taufcandidaten bas formulirte Glaubensbetenntnis und bas Baterunfer übergeben worden (traditio symboli). In bem letten Strutinium erfolgte bie redditio symboli (a. a. D., S. 229 u. 316). Nachdem fie das Glaubensbekenntnis recitirt hatten und darauf ber Exorcismus an ihnen vollzogen war, murde ihnen wieder die Frage vorgelegt : "Abrenuntias Satanae? et omnibus operibus ejus? et omnibus pompis ejus?" worauf fie jedesmal "abrenuntio" antworten mußten (S. 317). Bei der eigentlichen Taufhandlung folgte dann nicht noch eine neue abrenuntiatio, fondern nur eine interrogatio de fide und zwar wurde diesmal in diefelbe der Inhalt des symbolum apostolicum nur in abgefürzter Gestalt aufgenommen, weil die redditio symboli, die eigentliche professio fidei, in dem letten Strutinium furg vorhergegangen war. Es folgt noch bie Frage : " Vis baptizari?" und baran schließt fich die immersio (a. a. D., S. 455. 484. 485).

Ueber die Berechtigung der drei herkömmlichen Tauffragen.

Dies ift bie urfprüngliche Stelle der Fragen, welche mir jest unmittelbar der Rindertaufe vorangehen laffen. Sie gehören theils noch in den Bhotizomenat, theils in die Taufliturgie, die für Proselyten und zwar Profelyten aus den Beiden bestimmt mar. Bieraus ergibt fich auch die nächste Bedeutung diefer Fragen. Die Antwort auf dieselben foll bezeugen, daß der Ratechumenat wirklich fein Biel erreicht hat. Die ganze Ratechumenatserziehung in der alten Rirche bewegte fich um den Gedanten der Taufe. Alles tirchliche handeln an den Katechumenen hatte das Ziel, diefelben zu einem heilmirkenden Sacramentsempfang zu bereiten, ihre rechte Tauffähigkeit zu bewirken. Und die Fragen, welche schließlich an die Taufcandidaten gerichtet wurden, follten die Tauffähigkeit berfelben constatiren. Es war ja nach ursprünglicher Ordnung eine lange Ratechumenatszeit vorangegangen. "Es mar", wie Bezichwit fagt, "die enge Gaffe des zweijährigen Ratechumenats errichtet zwischen dem weit geöffneten Thor des Predigtgottesdienstes und dem tief jurückgezogenen Altar der Sacramente" (a. a. D., S. 198). Während dreier oder zweier Jahre waren die Ratechumenen durch Theilnahme am Gottesbienst, durch Gebetsübung, durch den Bertehr mit Chriften vorbereitet für den Empfang der Taufe. Durch eine ftufenweife in die Rirche einführende Badagogit follte dies Biel erreicht werden. Besonders war die Zeit, welche unmittelbar ber Taufe vorangieng, die Zeit des Photizomenats, darauf angelegt, die Täuflinge zu bereiten für den Empfang des Sacraments. Bie in der Zeit des Ratechumenats überhaupt, fo follten fie insbesondere in der Zeit des Photizomenats lernen, mas es zu bedeuten habe, wenn fie bem Teufel entfagten und Christo sich zusagten. Die constitutiones apostolicae fagen von dem Taufcandidaten : µav Javerw ra negi της αποταγής του διαβόλου και περί της συνταγής του Xeiorov (Söfling I, 376). Richt blog, auch nicht an erfter Stelle durch Lehren, fondern vornehmlich durch feelforgerifche Thätigfeit fuchte die Rirche folches Lernen ju fördern. Faften, Bachen, Beten, abverlangte Sündenbefenntniffe, Fürbitte und Sandauflegung follten hierzu helfen. Die Brüfung der Taufcandidaten aber fand ihren liturgifchen Ausdruct in der Forderung ber Entfagung und des Glaubensversprechens. Bas die Rirche von den Zäuflingen

perlangte, ift im Grunde in dem Worte des Betrus am Pfingftfefte enthalten: μετανοήσατε (a. a. D., S. 375). Die geforderte Sinnesänderung follte von Seiten der Täuflinge durch die abrenuntiatio und bie professio fidei befundet merden. Daß dies in der Form ber abrenuntiatio geschah, hatte feinen Grund in der Rücksicht auf bas Beidentum und den Gögendienst, von dem fie fich losfagen Auf das Bedürfnis der Heidenproselyten war die Abrefollten. nuntiationsformel zunächft berechnet (a. a. D., S. 381). Es liegt ihr bie in der Rirche fehr energisch ausgebildete Borftellung zu Grunde, bag bie heidnischen Götter Dämonen find, und daß alles, was mit ihrem Dienst zusammenhängt, Dämonendienst ift. hierauf zunächst und nicht auf das fündige Berderben überhaupt bezieht fich, mas von den äyyeloi, der largeia und der nount Satans gejagt Dies wird bestätigt durch die Thatfache, daß Brofelyten wird. aus den Juden diefe abrenuntiatio jedenfalls nicht immer zu leiften hatten. In einem alten Abrenuntiationsformular für Judenprofelnten kommt von einer abrenuntiatio Satanae nichts vor; dagegen heißt es: αποτάσσομαι πασι τοις Έβραικοις έθεσι καί τοῖς ἐπιτηδεύμασι χαὶ τοῖς νομίμοις χαὶ τοῖς ἀζύμοις  $\mu$ . [. w. (a. a. D., S. 289). Diefe Beziehung der Teufelsentfagung auf heidnischen Götendienst zeigen insonderheit die alten deutschen 216fcmörungsformeln, in welchen die Namen der Götter einzeln genannt werden, denen die Täuflinge entfagen (S. 338). Sie geht ferner hervor aus der zahlreichen Unmendung der von der Abres nuntiation unterschiedenen, aber boch eng damit zusammengehörenden Exorcismen bei Proselyten aus den Beiden; denn diese Exorcismen hatten ja ebenfalls ihren Grund in ber Anschauung, daß Gögenbienft Dämonendienft fei.

Die Abkehr von folchem gögendienerischen Wesen bezeugte der Täufling, indem er, das Angesicht nach Westen, dem Ort der Finsternis, gewandt, dem Teufel entsagte; die Hinkehr zu dem dreieinigen Gott bezeugte er durch das Ja, mit welchem er das Glaubensbekenntnis bekräftigte. Und endlich das Verlangen nach der Gnadengemeinschaft dieses Gottes, das Verlangen nach der Taufe sprach er aus durch die Antwort auf die letzte Frage: "Vis baptizari?", "Volo!" "Es dienen", wie Höfling sagt, "die der immersio

.

nnmittelbar vorhergehenden Fragen; vis baptizari? oder baptizo te? oder haec omnia credis? quid petis? und vis baptizari? augenscheinlich dem mit der größten Gewissenhaftigkeit und Sorgfalt verfolgten Zwecke, die Form des Sacraments auch von Seiten des Täuflings mit aller nur denkbaren Bollständigkeit zum Bollzug fommen, und die Taufgnade als von ihm mit rechtem eigenen Bewußtsein und Willen empfangen erscheinen zu lassen" (S. 485). Ebenso macht Zezschwitz wiederholt darauf aufmertfam, wie fehr in der altfirchlichen Ratechumenatsordnung die Wahrung und Achtung der perfönlichen Freiheit der Ratechumenen hervortritt: "Un drei hauptftufen zeigt fich bie Sorge, die Entscheidung auf Freiheit des perfönlichen Entschluffes zu gründen . . . Die lette Erflärung freien Begehrens geschah bei der Taufe felbst und ift feitdem nothwendiges Stud ber Taufliturgie geblieben ... Gerade an dem Höhepunkt follte dem am bestimmtesten Ausdruck gegeben werden, was von Aufang an für die Kirche Voraussetzung des Handelns gewesen war." (Ratechetit I, 149 u. 150.) "Des Ratechumenatsunterrichtes nächster Zweck war eine That, die That der vollbewußten eigenen Entscheidung für bie Zugehörigkeit zu Chrifto und feiner Gemeinde" (a. a. O., S. 275). Die Antwort auf die Tauffragen follte bezeugen, daß diefer 3med erreicht fei.

Es geht aus allem Genannten zur Genüge hervor, wie eng die drei Tauffragen mit dem Katechumenat der alten Kirche zufammenhiengen. Sie haben die vorausgegangene Katechumenatserziehung zu ihrer Boraussezung. "Die Widerfagung und Glaubensgelobung", sagt Höfling, "sind der Punkt, an welchem Proselytenlatechumenat und Proselytentause einander berühren, die beiden zusammengehörigen Gnadenmittel des Icháoxerv und des  $\beta \alpha \pi \tau i$ leev in das rechte Berhältnis zu einander treten, der Ziel= und Gipfelpunkt des Ratechumenats als Erfüllung der Taufform sich darstellt" (a. a. D. II, 227).

Aber wie ist es nun geschehen, daß diese so ganz auf das Bedürfnis der Katechumenen berechneten, ihre kirchliche Erziehung voraussjetzenden Fragen auch bei der Tause von Kindern angewandt wurden? Ist diese Uebertragung von der. Proselytentause auf die Kindertause in der Meinung geschehen, daß diese Fragen auch

Theol. Stud. Jahrg. 1876.

in diefem Fall geeignet feien, die Tauffähigkeit der Rinder zu constatiren? Bir können dies nicht fagen. Es ift dieje Uebertragung überhaupt nicht in Folge einer folchen Reflexion über die Angemeffenheit derfelben bei der Rindertaufe geschehen, fondern weil diefe Fragen einmal in der Taufliturgie fich festgesett hatten, fo ohne weiteres mechanisch auf die Rindertaufe übersind sie tragen worden. "Bur Zeit, als die Formen des tatholischen Cultus fich bildeten und firirten, nahm der haptismus adultorum noch eine prädominirende und maßgebende Stellung ein. Die Rindertaufe murde von ihm in's Schlepptan genommen und nahm fast gar teine eigene liturgifche Broductivität für fich in Anfpruch. " (a. a. D. I. 140.) Die Rirche lehrte freilich nicht, daß die Bedingungen, von welchen fie die Taufe Erwachsener abhängig machte, auch bei Rindern gelten follten. 3m Gegentheil hatte fie den Grundsatz, daß, wo scire und velle überhaupt noch gar nicht stattfinden, das nescire und nolle fein Hindernis eines vollfommen gültigen und heilsfräftigen Sacramentsempfangs fein tonne. Aber fie gab diefem Grundfat in liturgifcher Sinficht feine Folge, fondern taufte die Chriftentinder in derfelben Beise, wie die Ermachfenen. "Ja fie konnte fich auch nicht entschließen, erftere von den liturgischen Ucten des Ratechumenats der letzteren zu dispenfiren. Die ganze liturgische Behandlung des Ratechumenats und der Taufe der Profelyten trug fie auf die Rindertaufe über und machte fich dies badurch auf eine ganz leichte und einfache Beije möglich, bag fie an die Stelle der aufgerufenen Selbstthätigkeit der ermachfenen Taufcandidaten überall bas Reden und handeln der Pathen für die Rinder treten ließ." (a. a. D. II. 2.) Die Kinder, welche in der Oftervigilie getauft werden follten, mußten wie die Ermachsenen an den vorangehenden Strutinien Theil nehmen. Es wurden mit ihnen diefelben Erorcismen vorgenommen, wie mit den Erwachsenen; ben Ermahnungen, welche an die Erwachsenen gerichtet wurden, mußten auch die Rinder beiwohnen; es murde ihnen mie den Ermachfenen bas Glaubensbekenntnis übergeben und abgenommen, nur daß fie dann durch bie Taufpathen vertreten waren (a. a. D. I, 234). Es wurden diefelben Bebete, welche für die Profelytentaufe bestimmt waren, auch bei ber Kindertaufe gebraucht. Hier wie dort murde gebetet: "Da,

quaesumus Domine, electo nostro, ut sanctis edoctus mysteriis et renovetur fonte baptismatis et inter ecclesiae tuae membra numeretur" (a. a. O. I, 553 u. 555). Wenn so alle liturgischen Ratechumenatsacte auf die zu taufenden Rinder übertragen murben. fo dürfen wir uns nicht wundern, daß ihnen auch die bret in Rede ftehenden Fragen vorgelegt murben zur Beantwortung burch die Bathen. Gieng doch die gleichförmige Behandlung der Rinder wie der Ermachfenen fo weit, daß die getauften Rinder wie die Ermachfenen, an der auf die Taufe folgenden Communion Theil nahmen. Diefe Rindercommunion, welche fich in der morgenländischen Riche bis auf den heutigen Tag erhalten hat, fand in der abend. ländijchen Rirche bis tief in das Mittelalter binein ftatt, und zwar nicht als ein gebuldeter Misbrauch, sondern als eine nothwendige Ordnung. Selbst Augustin schreibt in Bezug auf die Communion der Rinder: "An vero guisquam audebit etiam hoc dicere, quod ad parvulos haec sententia non pertineat possintque sine participatione corporis hujus et sanguinis in se habere vitam?" (a. a. D., S. 547 u. 548). Ja auch das ber Communion wrangehende Faften follte möglichft bei Rindern eingehalten werden. Sie follen nur im Nothfalle vor der Communion Milch bekommen. In einem alten Ordo Rom. ans dem 9. Jahrhundert heißt es: "De parvulis providendum, ne postquam baptizati fuerint ullum cibum accipiant neque lactentur sine summa necessitate, antequam communicent sacramentum corporis Christi" (a. a. D., S. 551).

Nach allem Angeführten dürfen wir wol ohne Ungerechtigkeit behaupten, daß die Uebertragung der Tauffragen von der Profelytentaufe auf die Kindertaufe eine durchaus mechanische gewesen ist. Es kam dies her von der ceremonialgesestichen Richtung, welche in der Kirche zur Herrschaft gekommen war. In der Zeit, in welcher diese liturgischen Ordnungen ihre seste Gestalt gewannen, war die Kirche bereits zu einer ceremonialgesestichen Heilsanstalt geworden. So geschah es, daß alle die Ceremonien und liturgischen Acte, welche dem Tausvollzug vorangiengen oder folgten, als zum Sacramentsvollzug gehörig angeschen wurden. Es gehörte zur Bollständigkeit der Tause, daß alle die einmal aufge-16\*

229

tommenen und festgesetzen Gebräuche und Ordnungen beobachtet wurden, und darum wurden dieselben, obwol aus dem Bedürfnis der Proselytentause entstanden, ohne weiteres auch auf die Rindertause übertragen. Es ist sehr charafteristisch, was Augustin schreibt: Cum alii pro infantibus respondent, ut impleatur circa eos celebratio sacramenti, valet utique ad eorum consecrationem, quia ipsi respondere non possunt (a. a. O. II, 5). Die 3dee der Bollständigkeit des Sacramentsvollzugs ist es, welche die liturgische Behandlung der Kindertause beherricht.

Ohi

Die alte Katechumenatsordnung konnte nun freilich, als die Profehtentaufe immer feltener und die Rindertaufe die Regel murde, nicht mehr lange fich halten. Nur mühfam und als tirchlicher Lurus, wie höfling fagt, tonnte diefelbe in Gemeinschaft mit den alten Taufzeiten eine Zeit lang aufrecht erhalten werden. "Man hielt eben Rinder hin mit der Taufe, um alle Ucte bes früheren Brofelntentatechumenats in folenner Beife an ihnen in Bollzug bringen ju tonnen" (a. a. D. I, 442 u. 443). Für bie Rinder, welche nicht por bem Anfang ber Strutinien, fondern mährend derfelben, aber noch vor Oftern geboren maren, murde, mie für franke oder in Lebensgefahr ichmebende Brofelyten, eine Brazis Bedürfnis und Regel, welche die verschiedenen Ratechumenatsacte unter fich vereinigte und auch mit denen der Taufe in eine nähere Verbindung brachte. Schlieflich wurden benn alle Ratechumenates und Tauf. acte fowol für die Taufe Ermachfener, als für die Taufe von Rindern zum Ganzen einer Handlung, zu einem ordo baptismi jufammengezogen, doch fo, daß fich die urfprüngliche zeitliche Bie trenntheit als eine räumliche darftellte (a. a. Q. I. 552 u. 553; II. 21). Die eigentlichen liturgischen Ratechumenatsacte, die Acte des christianum facere, catechumenum facere und bie feche erften Strutinien ber qurifouevoi murden por der Rirchthure oder in ber Borhalle vollzogen. Das als nächfte Borbereitung zur Taufe am Morgen des Ofterfabbaths vorgenommen wurde, geschah im inneren Kirchenraum, aber noch fern vom baptisterium. Die eigentliche Taufhandlung fand dann erft am Taufftein felber ftatt (a. a. D. I, 553). Daher finden mir unfere Fragen auch in bem römifchen ordo baptismi an ber Stelle, welche ihnen burch bie



Ueber bie Berechtigung ber brei herkömmlichen Tauffragen. 281

Ratechumenatsordnung gewiesen war. Noch vor der Kirchthüre oder in der Borhalle geschah die erste abrenuntiatio und interrogatio de fide. In der Kirche, aber noch fern vom Taufstein, fand dann die recitatio symboli apostolici et orationis dominicae und die Haupt-Abrenuntiation statt. Bei dem Taufstein, vor der eigentlichen Tauschandlung, sinden wir die interrogatio de fide in der abgefürzten Gestalt und die beiden Fragen: quid petis? mit der Antwort: baptismum, und die andere Frage: vis baptizari? mit der Antwort: volo (a. a. O. I, 555 f.).

Auch in Luthers Taufbüchlein ift noch fehr gut die urfprüngliche Stellung und Bedeutung unferer Tauffragen zu ertennen. freilich die erste abrenuntiatio und interrogatio de fide vor ber Riche hat Luther weggelaffen — hier findet ber dreifache Exorcismus ftatt -, aber der liturgische Theil in der Rirche bietet uns unfere fragen ganz in der Gestalt des römischen Formulars. Die interrogatio de fide hat hier und zwar in den beiden Ausgaben von 1523 und 1526 die verfürzte Form, wie dort, was fich eben nur aus ihrem Ursprung erklärt. Auch die Gebete in Luthers Taufbüchlein verrathen ihre Herkunft aus der Katechumenatsliturgie. Das erfte Gebet lautet : "O allmächtiger, ewiger Gott ... Du wolleft jehen auf diesen deinen Diener, den du zu des Glaubens Unterricht berufen haft. Treibe alle Blindheit feines Bergens von ihm . . . daß a tuchtig werbe, ju tommen ju beiner Taufe Gnade, Arznei ju empfahen." Es ift dies die alte sogenannte oratio ad catechumenum faciendum, in der es heißt: "omnem caecitatem cordis ab eis expelle . . . . ut idonei efficiantur accedere ad gratiam baptismi tui, percepta medicina (a. a. O. II, 51; I, 308). Das zweite Gebet, welches Luther auch in der zweiten Ausgabe feines Taufbüchleins beibehielt und welches in viele Taufformulare übergieng, hat feine ursprüngliche Stelle inmitten ber Exorcismen ber liturgifchen Strutinienordnung. Die Worte : "D Gott, du unsterblicher Troft aller . . . . ich rufe dich an über diesen deinen Diener, der deiner Taufe Gabe bittet und deine emige Unade durch die geiftliche Biedergeburt begehret . . . . " find eine Ueberfegung des alten Gebetes: "Deus, immortale praesidium omnium . . . . te invoco super hos famulos tuos qui baptismi tui donum petentes aeternam consequi gratiam spiritali regeneratione desiderant" (a. a. D. II, 52; I, 312). Das vierte Gebet stammt eben daher. "herr, heiliger Bater, allmächtiger einiger Gott, von dem alles Licht der Wahrheit fommt, wir bitten beine emige und allersanftefte Gute, dag du auf diefen deinen Diener beinen Segen gießeft, und wolleft ihn erleuchten mit dem Licht deines Erkenntuisses. Reinige und heilige ihn; gib ihm das rechte Erkenntnis, daß er murdig werde, ju beiner Taufe Gnade zu tommen, daß er halte eine feste hoffnung, rechten Rath und heilige Lehre und geschickt werde, zu empfahen deiner Taufe Gnade burch Jesus Chriftus unfern Berrn." Es ift auch dies bie Ueberfetzung eines alten Strutiniengebetes, das lautet: "Aeternam ac justissimam pietatem tuam deprecor, Domine sancte, pater omnipotens aeterne, Deus luminis et veritatis, super hos famulos tuos, ut digneris eos illuminare lumine intelligentiae tuae. Munda eos et sanctifica. Da eis scientiam veram, ut digni efficiantur accedere ad gratiam baptismi tui; teneant firmam spem, consilium rectum, doctrinam sanctam, ut apti sint ad percipiendam gratiam tuam." (a. a. D. II, 58; I, 313 u. 314.)

Es erhellt von selbst, wie der ganze Charakter dieser Gebete sich nur aus ihrer ursprünglichen Bestimmung für die Ratechumenen erklärt. Das Bedürfnis der Kindertaufe würde solche Gebete uimmermehr erzeugt haben. Hier führen wir diesen Punkt nur deshalb an, um auch hieran zu zeigen, wie sehr die ganze Tausliturgie durch die alte Ratechumenenordnung beherrscht ift.

Aber wenn nun die Sache sich also verhält, daß die drei Tauffragen samt der ganzen Taufliturgie Luthers so abhängig sind von der römisch-katholischen Prazis, welche Luther vorsand, und wenn diese durch eine ganz unvermittelte Uebertragung der Ratedumenatsliturgie auf die Rindertaufe entstanden ist, so ist damit bewiesen, daß die Entstehungsgeschichte der brei Tauffragen ihre Auwendung bei unserer Rindertaufe nicht rechtfertigt.

Π.

Es fragt fich nun zweitens, ob bie Anwendung diefer Fragen bei der Kindertaufe, welche zunächft in einer offenbar mechanischen

Weise geschehen ist, hinterdrein eine solche Begründung gefunden hat, daß sie dadurch gerechtfertigt erscheint. Wir werden hierbei nicht bloß auf die Stimmen zu achten haben, welche laut geworden sind, um diese Frageweise zu rechtfertigen, sondern auch manche andere Aeußerungen, welche sich mit der Prazis der Kindertaufe überhaupt beschäftigen, sind uns von Wichtigkeit, in so fern sie, wenn auch zunächst ohne liturgisches Interesse, doch dasselbe sehr nahe berühren.

Schon in der alten Kirche hat es nicht an Bedenken gefehlt gegen die Nebertragung der Formen der Brofelntentaufe auf die Kindertaufe. Es ist bereits in der Einleitung an Tertullian, Gregor von Razianz und Augustin erinnert worden. Mit der in Rede stehenden Befragung der zu taufenden Kinder hängt es zufammen, daß Gregor von Nazianz den Rath ertheilt, bei gesunden und träftigen Rindern das dritte Jahr abzumarten, damit fie ichon μυστικόν ακούσαί τι και αποκρίνεσθαι vermöchten. Gemiffensbedenken wegen Anwendung der Tauffragen bei der Rindertaufe waren es, welche Augustin veranlaßten, fich über diefen Bunkt auszufprechen. Sein Freund Bonifacius fand es nicht vereinbat mit der christlichen Wahrhaftigkeit, binfichtlich des uns ganz uns befannten gegenmärtigen oder zufühftigen Berhaltens eines Rindes eine zuverfichtliche Ausfage zu thun. Db das Kind glauben werde, fagt er, bas tonne ebenfo wenig jemand miffen und verbürgen, als daß es keusch oder kein Dieb sein werde. Diesen Bedenken gegenüber weift Augustin hin auf den Glauben der Rirche. Die Rinder empfangen das sacramentum fidei in fide ecclesiae. Bie die Kinder geboren werden per aliorum carnalem voluptatem, fo werben fie wiedergeboren per aliorum spiritualem voluptatem. "Derfelbe Geift der in der Taufe in sancta compage corporis Christi per aliorum spiritualem voluntatem, per officium voluntatis alienae auf sie und in ihnen regenerirend wirkt, foll und will in gleicher Beife auch nachher durch die Predigt und Bucht des Bortes auf fie und in ihnen mirten. Diefer Birtfamteit des Geiftes zu dienen bekennen, ihr dienen zu wollen versprechen die offerentes, wenn fie für das Rind die Tauffragen beantworten." Es macht Augustin das Bedenken nicht irre, daß etwa die offerentes

nicht die rechte Intention haben möchten, denn er sieht hinter denselben die ganze christliche Kirche. "Offeruntur quippe parvuli ad percipiendam spiritalem gratiam non tam ab eis quorum gestantur manibus... quam ab universa societate sanctorum atque fidelium." Allso Augustin weist den Bonisacius nicht hin auf ein gegenwärtiges oder zufünstiges Verhalten des Kindes selbst, sondern auf den Glauben der Kirche, welche das Kind vertritt, und nur in so fern kommt er auf das gegenwärtige Verhalten des Kindes zu sprechen, als er bemerkt, daß dasselbe nicht den Riegel widerstrebenden Denkens vorschiebt, "qui etiamsi fidem nondum habeat in cogitatione, non ei tamen obicem contrariae cogitationis opponit, unde sacramentum ejus salubriter percipit" (Hosfling a. a. O. II, 228 u. 2. 3. 6. 7. 8). —

Beftimmter im Sinn ber Verheißung christlicher Erziehung beutet Dionhsius Areopagita die Antworten der Pathen auf die Tauffragen. Er fagt: δτι ό παις αποτάσσεται xad συντάσσεται τουτ' έστιν όμολογώ τον παιδα πείσειν, είς νοῦν ίεξον ίόντα, ταις έμαις ένθέοις αναγωγαίς, αποτάξασθαι μέν όλιχῶς τοις έναντίοις, όμολογησαι δε xad ενεργησαι τας θείας όμολογίας (a. a. D., S. 9).

Im ganzen und großen bleiben die beiden Grundgedanken Augustins im Mittelalter die herrschenden, der Gedanke, daß die Kinder getauft werden auf den Glauben der Kirche und daß sie, weil sie nicht widersttreben, das Sacrament der Taufe heilbringend empfangen können.

Eine neue Behandlung unserer Frage finden wir bei Luther. Luther kommt wiederholt und eingehend auf den Glauben der Rinder bei der Taufe zu sprechen. Im Gegensatz zu der römischen Lehre von der Wirkung des Sacraments ex opere operato knüpft Luther die Heilswirkung des Sacraments an den Glauben und darum fordert er auch für die Kindertaufe den Glauben der Kinder. Er tritt in entschiedenen Gegensatz gegen die Lehre, daß die Kinder auf den Glauben der Kirche getauft werden. "Tause hilft niemand, er glaube denn für sich selbst." Er will auch nichts wissen von der Lehre der Waldenser und böhmischen Brüder, daß die Kinder auf ihren eigenen, aber zufünftigen Glauben getauft werden. "Denn

der Glaube muß vor oder je in der Taufe da fein." Ja, Luther sagt: "Wo wir nun nicht . . . beweisen, daß die jungen Kinder jelbst glauben und eigen Glauben haben, da ift's mein treuer Rath und Urtheil, daß man ftracts anftehe, je eher je beffer, und taufe nimmermehr teine Rinder." Aber wie gelangt das Rind zu dem Glauben, den es haben muß, um die Sacramentsgnade zu empfangen? Luther fcmacht den Begriff des Glaubens nicht fo ab, af er bie paffive Empfänglichteit, das Nichtwiderstreben bes Rindes als Glauben gelten ließe, fondern er greift zu dem auguftinifchen Bedanten von der Bermittlung ber Rirche zurud, nur daß er benfelben etwas anders wendet. Die Rinder erlangen den Glauben auf die Fürbitte ber Kirche, der Eltern und Bathen. Des Bathen Glaube bittet und ermirbt ihnen den eigenen Glauben. "Die Lindlein stehen da bloß und nackend an Leib und Seele, haben kinen Glauben, tein Wert. Da tritt her die chriftliche Kirche und bittet, Gott wolle ihnen den Glauben eingiegen, nicht daß unfer Blaube dem Rinde helfen foll, fondern daß es einen eigenen Glauben gewinne." Aber nun lehrt Luther boch fonft fo beftimmt, daß Bott den Glauben nicht wirft ohne das Wort. Wie verträgt fich diefer Grundfatz mit ber Annahme eines dem Rinde durch das Bebet ber Rirche eingegoffenen Glaubens? Luther hilft fich fo. Auch für die Rinder läßt er den Satz gelten, daß der Glaube aus Gottes Bort tommt, wenn man's höret. "hier eben hören die Rindlein Gottes Wort, wenn man fie taufet; darum bekommen fie den Glauben in der Taufe. " Noch bestimmter fpricht fich luther aus in den Worten: Dicimus ad baptismum eos credere per vim verbi quo exorcisantur et per fidem ecclesiae. Die Rinder glauben hienach für die Taufe in Kraft des Wortes der Exorcifation und in Kraft des Glaubens der Kirche. Das Bort Gottes bei der Sacramentshandlung, besonders das Wort ber Exorcifation wirft ben Glauben in ben Rindern, bamit er für den Empfang der Taufe felbst vorhanden ist. Es macht Luther wenig Sorge, daß die Kinder noch nicht mit Vernunft das Wort hören tonnen. "Die Alten faffens mit Ohren und Bernunft, oft ohn' Glauben, fie aber hörens mit Ohren ohn Bernunft und mit Glauben . . . Beil die Rinder ohn Vernunft und närrifch,

find fie beffer zum Glauben geschickt benn die Alten." (S. Zezschwitz, Ratechetit I, 237-244.)

Bon diefer Anschauung Luthers aus wird es auch verstäudlich, daß er die alten Katechumenatsgebete, die alle auf eine persönliche Bürdigkeit des Täuflings abzielen, in sein Taufbüchlein aufnahm. Denn es sollten ja nach Luthers Meinung die Kinder in Kraft der Fürbitte der Kirche durch das Wort bei der Taufe die persönliche Bereitschaft für die Taufe, nämlich den Glauben, gewinnen. Bei dieser Anschauung haben auch die an das Kind gerichteten Fragen gar keine Schwierigkeit. Die Pathen können dieselben getroft im Namen des Kindes beantworten; sie leihen wirklich dem Kinde nur den Mund, sprechen nur aus, was im Kinde bereits vorhanden ist.

Aber Luther hat in dieser also gesaßten Lehre vom Glauben der Kinder keine Nachfolger gehabt. Melanchthon, Chemnitz, Gerhard lehren freilich auch einen Glauben der Kinder in der Taufe, um den Gedanken an eine Heilswirksamkeit der Taufe ex opere operato abzuwehren. Uber ihre Lehre ist doch von der Luthers wesentlich verschieden. Luthers Satz, daß der Glaube vor der Tause da sein müsse, damit die Tause heilskräftig wirke, ist von den genannten Dogmatikern aufgegeben. Sie lehren nur einen gewissen wirdt wird. Das Sacrament der Tause schaft nach ihnen selber, was es als Bedingung heilskräftiger Birtsamkeit fordert. Das Sacrament fordert Glauben, aber wirkt auch Glauben, und zwar wirkt es den Glauben unschlbar in den Kindern.

Melanchthon spricht nur von neuen Bewegungen nach Gott hin, welche der durch die Taufe gegebene heilige Geift in den Kindern nach ihrem Maße hervorbringe. In der Wittenberger Concordie sagt er, die Gabe des heiligen Geistes sei auch in den Kindern nach ihrem Maße träftig. "Und wiewol man nicht eigentlich wissen tann, welcher Gestalt solche Wirtung Gottes in ihnen geschehe, so ist doch gewiß, daß in ihnen werden neue und heilige Bewegungen .... und die Bewegungen und Neigungen dem Herrn Christo zu glauben und Gott zu lieben werden etlichermaßen verglichen den Bewegungen, so beide, der Glaube und die

Ueber die Berechtigung der drei herkömmlichen Tauffragen.

Liebe sonst haben. Und das wollen sie auch verstanden haben, wenn fie lehren, daß die Kinder eigenen Glauben haben."

Achnlich lehrt Chemnits auch nur von irgend einer Birkfamkeit des heiligen Geistes in den Kindern: "Ergo oportet spiritum sanctum in infantibus qui baptizantur efficacem esse et operari, ut regnum Dei, quod in baptismo offertur et donatur, accipere possint suo quodam modo, nobis nec satis cognito nec explicabili" (a. a. D., S. 245 u. 246).

Auch Gerhard bescheidet sich Näheres über den Glauben der Kinder zu sagen, aber behauptet doch bestimmt, daß in den Kindern Glaube durch die Tause gewirkt werde. Die Tause sei das Sacrament der Wiedergeburt, es gäbe keine Wiedergeburt ohne Glauben, solglich müssen die Kinder glauben. Auch durch die heilige Tause werde der Glaube erweckt in den Herzen derer, welche sich der Birkung des heiligen Geistes nicht muthwillig widerseten. Nos non de modo sidei solliciti sumus, sed in illa simplicitate acquiescimus quod infantes vere credant. Baptismus est lavacrum regenerationis: jam vero regeneratio sine side non habet locum. (Bei Schmid; vgl. Gerhard, Erklärung von der heiligen Tause, hrsg. v. Schlawiz, S. 54 u. 122.)

Biel weiter geht Quenftedt, der den Kindern nicht bloß wie Melanchthon und Chemnitz dem Glauben vergleichbare Bewegungen zuschreidt, sondern eine ficks vera, prout includit spiritualem notitiam, assensum et fiduciam seu apprehensionem et applicationem meriti Christi. Er sagt von derselben: "in Christum mediatorem recumdit ejusque beneficia operatione spiritus s. apprehendit". Von dem Glauben der Erwachsenen soll sich dieser Glaube der Kinder nur dadurch unterscheiden, daß der erstere sich nach außen entsaltet und dem Höchsten Liebe erweist, während der letztere sich noch nicht also bethätigen kann (vgl. Luthardt u. Schmid).

So weit gehen nun die heutigen Vertreter der Theorie von dem Glauben der Kinder nicht, auch Zezschwitz nicht, obwol er die Fassung Quenstedts die consequente Fortbildung der älteren Lehre neunt und Thomassus tadelt, daß er vor solchen Consequenzen zurückschreckend sich auf die ältere Fassung der Lehre zurückzieht

(a. a. D., S. 253). Aber jeden Falls vertritt Zezichwitz unter den heutigen lutherischen Theologen außer Kliefoth und Delitich am entschiedensten die Lehre von dem durch die Taufe gewirkten Glauben der Kinder.

In fo fern bewegen fich alle brei genannten Theologen auf ber von Delanchthon, Chemnit und Gerhard betretenen Bahn, als fie nicht wie Luther einen ber Taufe vorausgehenden, fondern einen burch bie Taufe gemirkten Glauben ber Rinder annehmen. Bas diese Theologen treibt, fo beftimmt und ernftlich biefe Lehre vom Glauben ber Rinder festzuhalten, ift die Meinung, daß fie nur fo bas Brincip mahren, "daß die Gnadenmittel nicht ex opere operato, fondern gefeanet nur unter Concurrenz bes Glaubens bes Individuums wirfen tonnen". Bezichmit fpricht dies mit ben angeführten Borten aus (a. a. D., S. 236). Und wenn Rliefoth fagt : "Die Rindertaufe hat nur einen Sinn, wenn es einen Rinderglauben gibt " (Theorie bes Rultus, G. 184); Delitich: "Die Berechtigung ber Rindertaufe bleibt ohne Ausflüchte von der Frage bedingt, ob die Rinder glauben tonnen" (Bibl. Binchologie, S. 345), - fo werden mir folde Meufterungen in eben diefem Sinne zu verftehen haben. Freilich weniger übereinftimmend ift bas, mas fie nun über ben von ihnen geforderten Glauben ber Rinder fagen.

Rliefoth meint, mit dem Rinderglauben habe es gar keine Schwierigkeit, wenn man zuerft unter Glauben verstehe, was darunter verstanden werden müsse, nämlich das Empfangen des Geistes und der Kraft des Herrn. Er sagt dann weiter von dem getauften Kinde: Es kann den Glauben nicht bekennen, nicht weil es den Glauben d. h. den Geist nicht hätte, in welchem man Ehristum seinen Herrn und Gott seinen Bater nennt, sondern weil es die erforderliche Entwicklung nicht hat (Theorie des Cultus, S. 184 u. 185). Hiernach heißt also dem Kinde Glauben zuschrieben dem Kinde den Geist zuschnech, in welchem man glaubt. Bestimmter spricht sich Delitzsch aus. Derselbe macht einen Unterschied zwischen dem Glauben der Erwachsenen und dem Glauben ber Kinder. Er nennt den letzteren fices directa im Unterschied von der ficks reflexa der Erwachsenen, und was er damit meint, macht er deutlich durch das Beispiel des fühllosen Glaubens. Wir

werden gerecht durch die fides directa und nicht durch die fides reflexa, wir werden gerechtfertigt nicht, weil wir fublen, daß wir glauben, sondern sofern wir glauben. Der Glaube ift feinem Befen nach fiducia supplex (Zuverficht ber Zuflucht), und folche fiducia supplex meint Delitich auch dem Rinde zuschreiben zu Freilich beschränkt er diefe Ausfage, indem er von einem fönnen. Kernvunkt des Werdens des Glaubens spricht, wo er noch wie feiner und auch mirklich actuell noch keiner, aber doch icon famen - und teimartig vorhanden ift (Biblifche Bipchologie, S. 351 u. 353). 3m Unterschied hievon legt Zezschwitz Werth darauf, auch den Glauben der Rinder in der Form actueller Exiftenz Er fpricht von einer innerlichen Entgegenbewegung im m denken. Rinde, welche der Geift Gottes im Taufact felbst schafft, um heilsmäßig dem Rinde einwohnen zu können. Er fagt: Fremdes Begehren bringt bas Rind zur Taufe; "aber diefes vertritt nicht nur ein zukunftig erst bei dem zu reifem Bewußtsein gelangten Rinde zu erwartendes eigenes Begehren, fondern es leiht nur Ausbrud einem Bedürfnis und einer Empfänglichteit, die im Augenblid der Berührung vom Geifte der Biedergeburt in actuelles Begehren übergeht, dem einzig die eigene Meußerungsfähigkeit abgeht. Bas actuell im Taufact nun concurrirt, ist, wie eigener Glaube, fo eigenes Begehren der Rinder." Diefes immerhin inftinctive Ergreifen der Wirfung des Geiftes in der Taufe nennt Zezichwitz feinem Befen nach rechtfertigenden Glauben (Ratechetit I, 255; bgl. Bortrag zu hannover, S. 85).

Es ift jett noch nicht unfere Aufgabe, biefe verschiedenen Belehrungen über den Glauben der Kinder zu prüfen, fondern zunächft handelt es fich darum, welche Bedeutung die drei Tauffragen betommen bei der Annahme, daß das Sacrament der Taufe selber den Glauben in den Kindern schafft, welchen es fordert. Die befte Austunft finden wir hierüber bei Rliefoth.

Er macht Ernft mit bem Sat, daß die Antwort auf die brei an den Täufling gerichteten Fragen nicht ein ichon gegenwärtiges Berhalten deffelben bezeichnen fönnen, und tommt von diefem Sat aus ju folgendem überraschenden Resultat. Er fagt in der "Theorie des Cultus" vom Jahre 1843: "Sieht man die Taufzeugen an

als die für das Kind bekennen, so bekennt und entsagt das Rind; die Formel muß die an das Kind gerichtete Frageform haben: "Glaubst du? Entsagst du?" und ihre nothwendige Stelle ist nach der Taufe; benn niemand kann Christum einen Herrn heißen, ehe er nicht den heiligen Geist empfieng." Kliefoth erklärt es für eine Halbheit, diese Fragen vor der Tause beizubehalten und sagt, die nothwendige Form für das Bekennen und Entsagen vor ber Tause sich daß der Geistliche vorspricht: "Bir glauben ... und in diesem Glauben entsagen wir ..." und daß er an diese Bekenntnis - und Entsagungsformel die an die Tauszeugen gerichtete Frage knüpft: "Ist das der Glaube, in und zu welchem dies Kind getauft werden foll?"

So lefen wir in dem Buch aus dem Jahre 1843. Anders aber lautet das Urtheil in den "Liturgischen Blättern" vom Jahre 1845. Kliefoth berichtet in denselben freilich, daß von fämtlichen eingegangenen Boten nur drei die herkömmliche Frageform in Schutz nehmen, jedoch ohne eine eigentliche Motivirung zu bieten; die übergroße Mehrzahl wolle, daß der Täufer das Glaubensbekenntnis spreche und dann die Taufzeugen frage: "Wollt Ihr, daß dies Kind auf diesen Glauben getauft werde?" (a. a. D., 1. Heft, S. 55). Uber trotzem nimmt er nun die herkömmlichen drei Fragen in Schutz. Er bleibt freilich auch hier bei dem Satz, daß von einem in dem Kinde bereits vorhandenen Glauben nicht die Rede sein könne, aber er will die drei Fragen trotzem vor der Taufe beibehalten wissen, indem er sie auf folgende Weise deutet.

Die Fragen sind gerichtet an den Täufling, werden aber beantwortet durch die Taufzeugen. Diese fagen aber nur vormundschaftlich für das unmündige Kind aus theils was in dem Kinde bereits ift, theils was in Kraft und Folge der Tause wird (S. 88). Aber was ist das, was die Tause in dem Kinde bereits vorsindet, was das Kind mitbringt zur Tause? Es ist nicht die Entsagung ber ersten Frage, auch nicht der Glaube der zweiten, sondern das Begehren nach der Tause, von welchem in der dritten Frage die Rede ist. Kliefoth sagt: Die Kirche mißt dem Kinde einen Bunsch und Willen, die Tause und ihre Gnade zu erlangen, bei; sie setz voraus, daß in dem Kinde unbewußter Weise ein Seuszen der

Ereatur, eine Erlöfungsbedürftigfeit und Erlöfungsfähigfeit mirklich und dermalen vorhanden fei (S. 85). Seißt es nun aber nicht blog: "Billft du getauft fein? " fondern : "Billft du hierauf, auf folden Glauben getauft fein?" fo fpricht dies "hierauf" nach Rliefoth aus, mas in dem Rinde werden foll. Auf ben Glauben taufen heißt jemanden taufen, damit er den Glauben betomme. Billft du getauft werden, damit in Rraft folcher Taufe folch Blauben und folch Laffen von der Belt und in deffen weiterer folge folch Betennen und Entfagen in dir werde? Es ift alfo in den beiden ersten Fragen von etwas Eventuellem, in der Taufe erst ju Begründendem die Rede. Bon einer Aufgabe ift in der erften Frage die Rede, von einem Streit, nicht in welchem der Täufling icon ftehe, fondern in welchen er fich erft durch die Taufe begebe, und von einem Glauben ift in der zweiten Frage die Rebe, nicht welchen das Rind habe, fondern welchen es durch bie Taufe betommen foll (S. 84). Die Kirche tann aber die Taufzeugen für den Täufling antworten laffen, weil fie die ungezweifelte Buverficht hat, daß die Taufe Solches an dem Täufling thun werde. Der ganze Act des Entfagens und Betennens beschreibt alfo nur, zuerft was das Rind jetst ichon fei, nämlich erlöfungsbedürftig und erlösungsfähig, weiter, mas das Rind fofort durch die Taufe werde, nämlich gläubig der Gemeinschaft des Berrn einverleibt und von der Belt los, endlich, mas das Rind auf Grund der Taufe und in der weiteren Entwicklung des in ihr mitgetheilten Geiftes werden werde, nämlich ein Betenner bes Glaubens und ein thätiger Betämpfer ber Belt (S. 86). In biefem Sinne will Rliefoth bie drei Tauffragen in ihrer hertömmlichen Form beibehalten miffen. -Richt fo flar ift es, in welcher Beife Zezschmitz biefe Fragen bei der Kindertaufe deutet. Bährend Rliefoth die Bedeutung derfelben bei der Proselytentaufe ganz bei Seite läßt, fagt Zezschwitz, daß folche Befragung des Rindes gerade geeignet fei der Erkenntnis ju dienen, daß das Berhältnis der Kinder zur Taufe wesentlich dasselbe ift wie das der Erwachsenen (Katechetik I, 340). Die nothwendigen Bedingungen, an welche bie fegensvolle Erfahrung der Taufgnade gefnüpft ift, follen in den Fragen und Antworten vor Ertheilung ber Taufe fich einen Ausdruck geben (S. 342). **24**2

Uber nach feiner Lehre wird boch der Glaube der Rinder erst durch bie Taufe felber gewirkt. Demgemäß werden die Fragen an den Täufling mit ben Antworten der Bathen auch nur aufzufaffen fein als eine Borausverfündigung beffen, mas burch die Taufe in bem Täufling wird gewirft werden. Benn Bezichmit die Abrenuntiation rechtfertigt mit ber Erflärung: "Sie ift ber entfprechende Ausbrud für das moralische, in Freiheit der Hingabe gestellte Berhältnis jur herrschaft des Argen, eine Freiheit, die nicht vorausgeset und ein Berfprechen, bas bemgemäß nicht gefordert würde, ftünde bie Abrenuntiation nicht im Berhältnis mechfelfeitiger Bedingtheit aur Taufe als der realen Befreiung aus der Obrigteit der Finfternis und Erfüllung mit bem guten Beifte" (S. 341), fo weiß ich biefe etwas fchmer verständlichen Borte auch nur in dem angegebenen Sinne zu deuten. Die Taufe, welche eine Losfagung von ber Berrichaft des Argen fordert, um fegensreich zu wirken, ichafft felber die Erfüllung diefer Forderung, indem fie den Täufling thatfächlich aus ber Obrigkeit ber Finfternis befreit und in ihm die Enticheidung bes eigenen Billens gegen bie Berrichaft bes Urgen hervorruft. ---

Uber mir haben noch von einer dritten Auffaffung zu berichten, welche bie Tauffragen nicht, wie Luther, burch einen vor ber Taufe gewirften, auch nicht, wie Rliefoth, durch einen in der Taufe gewirften Glauben der Rinder rechtfertigt, fondern vielmehr durch ben Glauben, ju welchem die Rinder erft durch bas zum Sacrament hingutommende Bort erzogen werden. Dieje Erflärung und Rechtfertigung der Tauffragen finden wir bei Söfling, und feiner Auffaffung müffen wir barum eine befondere Aufmertfamteit ichenten, weil fie von manchen andern Theologen wird gebilligt merden, welche bie Annahme von einem in der Taufe zu mirtenden Glauben ber Rinder mehr ober weniger aufgegeben haben. 2Benn 3. B. Thomasius darauf Gewicht legt, daß das Rind in den Organismus ber Gemeinde eingepflanzt wird, weil darin nicht nur die Bürgichaft, sondern das Medium gegeben ift, wodurch die Gabe der Taufe fich zum perfönlichen Glauben auswirft; wenn er von dem Gemeinglauben fagt, daß derfelbe das Rind nicht nur zur Taufe bringt, fondern es bei der Taufe vertritt und ihm den perfonlichen Ueber die Berechtigung ber brei berkömmlichen Tauffragen.

\_\_\_\_

Glauben vermitteln hilft und wenn er daran die Bemerkung knüpft: "Nur von da aus läßt sich auch einerseits das stellvertretende Bekenntnis und Gelöbnis der Taufzeugen völlig rechtfertigen, andrerseits der widertäuferische Irrtum sicher widerlegen"; so dürfen wir aus dieser kurzen Andeutung wol schließen, daß Thomasius wesentlich dem zustimmt, was Hössling zur Rechtfertigung der drei Tauffragen sagt.

höfling verbirgt fich nicht die ernften Bedenken, welche gegen den Gebrauch der Tauffragen bei unferer Rindertaufe fich geltend machen. Er macht felber darauf aufmertfam, wie das Berhältnis bei der Kindertaufe ein fo ganz anderes ift, als bei der Brofelptentaufe. Er fagt: "Während bei ber Profelytentaufe die Gnadenwirtung des Sacraments davon abhängt, daß das bereits entwidelte Bewußtfein und Bollen ihr nicht widerftrebt, fondern auf fie eingeht . . ., fo tann bei Kindern, mo noch tein bemußtes und gewolltes Biderftreben möglich ift, auch teine bewußte und gewollte Singabe die Bedingung und Boraussetzung des Empfangs der Sacramentsgnade fein . . . . Bas alfo in der Form der Rindertaufe ben Empfang des Sacraments von einem gegenwärtigen bewußten und gewollten Sichverhalten des Täuflings abhängig zu machen scheint, scheint das nicht eben darum der Wahrheit ju widersprechen und, weil es etwas unmögliches fordert, geradezu als eine Selbstironie des baptismus parvulorum, als ein factifcher Proteft ber handlung gegen ihre Statthaftigkeit betrachtet werden ju müffen ?" (a. a. O. II, 228 u. 239). Uber trot diefer Bedenten will höfling die drei Tauffragen boch gelten laffen, indem er fie nicht als eine Erflärung de praesenti, sondern als eine sponsio de futuro auffaßt. Er thut dies aber in anderm Sinn als Rliefoth. Rliefoth fieht diefelben auch nicht an als eine Erklärung de praesenti, sondern findet in ihnen eine Beschreibung deffen, was durch bie Taufe felbst gewirft werden foll. Dagegen fagt höfling: "Diefer Kinderglaube, welcher behauptet wird, um die Statthaftigkeit, Noth und Bflicht der Kindertaufe damit zu beweisen, ift mahrlich nicht ein folcher, von welchem man behaupten tönnte, daß seine Annahme die herkömmlichen Tauffragen erzeugt habe oder in ihnen ihre angemeffene liturgische Darstellung finde" Theol. Stub. Jahrg. 1876. 17

(S. 230). Die Kindertaufe habe nicht bloß das Nichtwiderftreben ber Rinder, auch nicht blog ben Glauben zur Borausfegung, welchen man burch bie Taufe gewirkt fein laffe. Bare bies ber gall, fo tomnten und bürften unterschiedelos alle Rinder, beren man habhaft werben tonne, getauft werden. Die Rindertaufe habe auch jene fünftige fides explicita gur Boraussegung, welche allein durch bie Bredigt bes Borts gewirft werden tonne (S. 232). Die Rindertaufe wird nach höfling ertheilt in hoffnung auf den durch die Bredigt bes Bortes fpäter zu bewirfenden Glauben. "Darum läßt bie Rirche fein Betenntnis bei ber Ertheilung bes Sacraments gleich ftellvertretend anticipiren und fpricht in biefer ftellvertretenben Anticipation fowol des Täuflings als ihre eigene fünftige Berpflichtung aus" (G. 233). Die Bürgichaft für den tünftigen Glauben bes zu taufenden Rindes findet Söfling in dem Gemeinalauben der Rirche, in compage corporis Christi, in fide ecclesiae. So greift er jurud ju bem alten auguftinischen Bebanten, bag bas Rind bas Sacrament empfange in fide ecclesise, nur bag er biefen Gebanten beftimmter als Auguftin mit dem von dem aufünftigen eigenen Glauben der Rinder verbindet. Söfling fagt: "Die Taufe verfett ben Täufling in ein Berhältnis, welchem ju Folge er jum Gehör ber Bredigt und jum Glauben ebenfo befabiat und berechtigt, wie verpflichtet ift, aber nicht feine fides ift es zunächft, was ihn zur Taufe bringt, mas ihm den Empfang bes Sacraments und bie Berfetzung in bas genannte Seilsverbaltnis vermittelt, fondern die fides ecclesiae, und mas geschicht, bas geschieht nicht nach feinem Billen, fondern per ministerium voluntatis alienae. Sein Berhältnis zur Rirche ift es, was ihm fowol die Taufe vermittelt, als auch die chriftliche Erzichung verbürgt ; durch bie Urt und Beife, wie die Rirche ftellvertretend feiner fich annimmt, fällt feine Berpflichtung zum Glanben mit einer Berpflichtung, welche hinfichtlich feiner übernommen wird und übernommen werden muß, in gang eigentümlicher Beife gu-Diefem eigentümlichen Berpflichtungeverfammen. hältnis nun, biefer boppelten Berpflichtung fowol bee Tauflings als ihrer felbft glaubte die alte Rircht

### Ueber die Berechtigung der beei herkömmlichen Tauffragen.

badurch einen gang zwedmäßigen, plaftifch-energifchen Ausdruck zugeben, daß fie bie gragen ber Brofelgtentaufe bei ber Rindertaufe beibehielt, und bier ebenfo einerfeits an bas Rind felbft richten wie andrerfeits burch deffen sponsores oder susceptores beantworten ließ" (S. 232 u. 233). Es handelt fich also hier um eine Berpflichtung für die Butunft. Das primäre Subject für dieselbe ift der Täufling felber, das fecundare deffen Bathe; und diefes Berhältnis tommt badurch zum entsprechenden Ausdruck, daß das Kind gefragt und der Pathe zur Antwort an beffen Statt aufgefordert wird. "Einerfeits alfo widerlegt fich ber Bedanke an ein gefordertes gegenwärtiges Sichverhalten des Täuflings durch bie fremde Antwort von felbft, und andrerfeits wird bie zufünftige Berpflichtung durch nichts anderes fo fehr, als eben burch das gegenwärtige ftellvertretende Beknnen und Geloben recht martirt" (G. 238). Höfling rechtfertigt aljo ben Gebranch der drei Tauffragen bei unferer Rindertaufe, indem er fie im Sinne der Taufverpflichtung, als eine sponsio de futuro bentet, und versichert dabei : "In einem andern Sinne als in diefem komten und durften die altherkömmlichen Fragen bei ber Kindertaufe in unferer Rirche nie verstanden werden" (S. 234). ---

Bir haben alfo eine dreifache Art kennen gelernt, die Anwendung der alten Tauffragen auf unfere Kindertaufe zu erklären und zu rechtfertigen.

Nur turz berühren wir einen vierten Versuch, diefelbe einfach daburch zu begründen, daß man an die Stelle des Glaubens der Erwachsenen die natürliche Empfänglichteit der Kinder für den Glauben setzt. Diesen Versuch finden wir z. B. bei Martensen. Derselbe schreidt den Kindern eine lebendige Neceptivität zu für die neue Schöpfung, die nur gedacht werden könne als die allgemeine Empfänglichteit der menschlichen Natur für Christum, und die im Naturgrunde des kindlichen Lebens sich vege als Trieb zum Neiche Gottes (Die christliche Taufe, 2. Aufl., S. 45. 46. 47). Die Frageform empschlit sich ihm als die volltommenste, weil das durch angedeutet werde, daß das Kind nicht nur der willenlose

17\*

5

Gegenstand ber handlung, fondern wefentlich felbft wollend fei, "Bas bie Taufzeugen im Namen bes Rindes thun, indem fie die Taufe ber Rirche für bas Rind begehren, das begehrt das Rind im Grunde felbft. Denn wie bas ganze Geschlecht, fo hat das Rind ein mefentliches Berhältnis zu Chriftus . . . es begehrt feiner innerften natur nach ju bem Glauben entmickelt zu werden, ben bie allgemeine Rirche betennt" (a. a. D., S. 112). So oft dieje und ähnliche Gebanten auch heutzutage im vermeintlichen Intereffe ber Prazis ber Rindertaufe laut werden, fo brauchen wir uns boch nicht lange bei benfelben aufzuhalten. Denn erftens ift es fehr fraglich, wie bas, was man in der bezeichneten Beife über bie Empfänglichteit ber Rinder fagt, zu bem ftimmt, mas an anderer Stelle über bas gangliche Berberben bes natürlichen Menfchen gelehrt wird, von welchem boch auch die Rinder nicht frei find; und zweitens liegt es auf der hand, daß diefe natürliche Empfänglichteit ber Rinder, diefer Trieb zum Reiche Gottes, der fich in ihnen regen foll, in ben brei Tauffragen teinen angemeffenen Ausbrud findet. Bir beschränten uns alfo auf die Begründung ber Tauffragen, welche Luthers Lehre vom Rinderglauben bietet, und bie beiden andern Bersuche, die Tauffragen ju rechtfertigen, die mir ben einen vornehmlich bei Rliefoth, den andern bei Höfling finden, und fragen, ob durch diefelben bie innere Berechtigung der Tauffragen bei unferer Rindertaufe mirtlich nachgemiefen ift.

# III.

1) lleber bas was Luther lehrt in Betreff des Glaubens der Kinder werden wir uns turz fassen können. Freilich das müssen wir sagen, Luthers Art, den Satz von der Nothwendigkeit des Glaubens für heilsträftigen Sacramentsempfang auch für die Kindertaufe geltend zu machen, ist die einzig consequente. Rach Luthers Anschauung können wir sagen, die Kinder erfüllen wirklich die Forderung, im Glauben die Sacramentsgnade zu empfangen. Ob sie den Glauben vor der Tause oder während der Einleitung der Tause bekommen, sie haben jeden Falls Glauben im Augenblick, wo sie getaust werden, und empfangen demnach zu ihrem Heil die Gabe des Sacraments. Die Tauspathen können getroft an ihrer

# Ueber die Berechtigung der drei herkömmlichen Tauffragen. 247

Statt die Tauffragen beantworten, sie sprechen nur aus, was die Rinder felber glauben und begehren und mas fie nur nicht äußern tonnen. In der alten Rirche erregte es freilich einft ernfte Bedenken, als einmal ein Sklave, der während der Borbereitung zur Taufe erfrankt war, sprachlos zum Taufbrunnen gebracht murbe, fo daß andere für ihn antworten mußten. Ferrandus fprach diefe Bedenken aus in einem Schreiben an den Bischof Fulgentius von Ruspe und fcrieb: "Quaeso nunc, utrum nihil ad aeternam beatitudinem consequandam vox ablata nocuerit?" (3ezíchwitz I, 147 u. 148). Luther macht dies Bedenken, daß die Rinder ihren Glauben nicht felber bekennen tonnen, teine Noth. Aber Luthers Lehre über diefen Bunkt ift, foviel ich habe erfehen können, nicht wieder erneuert worden. Und dies hat seinen guten Es ift ja die Unhaltbarkeit diefer Lehre zu offenbar. So Grund. hoch wir auch von der Kraft der Fürbitte denten mögen, wir werden nie annehmen dürfen, daß ein Mensch durch die Fürbitte eines andern ohne alle Vermittlung zum Glauben tommt. Luther felber legt ja fonft fo großes Gewicht darauf, daß Gott den Blauben nicht ohne die ordentlichen Gnadenmittel wirkt. Wenn er nun, um auch hier diefen Satz festzuhalten, auf das Wort hinweift, das vor ber Taufe über dem Rinde gesprochen wird, besonders auf das Wort der Exorcisation, so ist dies ja nur ein Schein. So ift der apostolische Spruch: "Der Glaube tommt aus der Predigt", boch nicht zu verstehen, als ob badurch, daß über einem Menschen ein Bort Gottes gesprochen wird, derfelbe zum Glauben tommen tonne. Es fteht außerdem im Romerbrief Rap. 10, 17: n nloris έξ αχοής, nicht έχ χηρύγματος, und die αχοή, welche Paulus bier fordert, werden wir boch dem Rinde nicht zuschreiben. Endlich tann es uns auch nicht blenden, wenn Luther fagt, die Rinder tämen deshalb leichter zum Glauben, weil sie noch ohne Bernunft hören. Denn hier handelt es fich um die Bernunft nicht, in fo fern unter ihr eine von dem felbstfüchtigen und fündlichen Sinn des natürlichen Menschen beherrschte und fich felbstwillig abschließende Dentweise verstanden wird, sondern in fo fern fie bas Bermögen ju vernehmen bedeutet. Und in biesem Sinne ist die Bernunft bem Buftanbekommen des Glaubens nicht hinderlich, fondern für dass felbe fehr nothwendig. - Es ift alfo mit Fug und Recht Luthers Theorie vom Glauben der Rinder aufgegeben.

2) Aber wie steht es nun mit jener andern von den älteren Dogmatikern und auch von einigen neuern Theologen vertretenen Ansicht, daß die Kinder zwar keinen Glauben vor der Tause haben, daß sie aber durch die Tause selber den Glauben bekommen?

Sehen wir zunächft einmal näher zu, worin denn eigentlich biefer alfo gewinkte Glaube besteht. Nach Rliefoth hat es mit bem Rinderglauben gar teine Schwierigteit, wenn man nur unter Glauben verfteht, mas barunter verftanden merden muß. Und in ber That, er macht es uns leicht, uns eine Borftellung von dem Glauben der Rinder zu machen. Glauben foll nach ihm nichts weiter bedeuten, als das Empfangen des Geiftes und der Rraft bes herrn ober, mie er fich fpäter ausdrittt, bas Empfangen ber erlöfenden Mächte Chrifti (Liturg. Blätter I, 85). Aber es ift boch fehr die Frage, ob das bloße Empfangen der erlöfenden Mächte Chrifti fcon Glaube genannt werden tann. nur durch ben Doppelfinn des Wortes Empfangen entsteht der Schein, als fei bier vom Glauben bie Rebe. Richt bas Empfangen bes Beiftes oder der Rraft des herrn, fondern das Aufnehmen des herrn ift ber Glaube. Benn im neuen Teftamente magalau-Baven bazu dient, das Verhalten bes Glaubens zu bezeichnen, fo fteht das Wort gleich bedeutend mit dexecoat. Bir tönnen wol fagen: empfangen, geschentt betommen haben alle diejenigen ben herrn, denen er fich offenbarte; aber nur benjenigen, die ihn aufnahmen, gab er Macht Gottes Rinder zu werden. Em. pfangen haben alle Sorer die Pfingftpredigt des Betrus; aber nur bie fein Wort gern annahmen (edefavro), ließen fich taufen. Empfangen tonnen wir die Gnade Gottes vergeblich; wenn wir fie annehmen, werden wir gerettet. 3ch tann eine Gabe empfangen ohne mein Biffen und Billen, ja mider meinen Billen; annehmen und aufnehmen tann ich fie nur mit Biffen und Billen. In dem letteren Sinne verftehen wir das Aufnehmen bes herrn, welches fo viel ift als glauben. So einfach ift alfo die Sache nicht, wie es nach Kliefoths Darftellung scheint. --Anders tommt die Sache bei Delitich zu ftehen, welcher den

248

Kindern den Glauben in feiner einfachsten Gestalt als fidueia supplex zuschreibt, aber zugleich denfelben als einen unbewußten, noch richt actuellon bezeichnet. Aber dagegen hat bereits Thomasins bewerkt, daß der Glaube auch in feiner allereinfachsten Gestalt als fiducia supplex immer ein bewußtes Berhalten des Menfchen fei. hat auch darauf hingewiesen, daß es nicht berechtigt ist, den fühl= bien Glauben bes Ermachfenen als eine Analogie des Linderglaubens ju bezeichnen. Denn auch dann, wenn ich glaube, ohne zu fublen, wan ich dem Wort traue ohne Gefühl der Gnade, fo ift folch fühlloses Glauben kein unbewußtes, sondern im Gegentheil ein sehr. bewußtes Berhalten. Wenn endlich Delitich das, mas er den Glauben der Rinder nennt, als etwas noch nicht actuelles bezeichnet, fo muß er fich von Zezschwitz belehren laffen, daß, mas moralische Qualität ift, nur in der Form actueller Exiften & gebacht merden kmn, daher auch der Glaube der Kinder als eine actuelle Geistesbewegung zu denken fei. Und dies wird Delitich um fo mehr zugeben müffen, da er felber den actus directus des Glaubens, welchen er auch bom Kinde zufchreibt, ein in ber Einheit aller Kräfte auf die Gnade Christi fich beziehendes Greifen und Ergreifen nennt (a. a. D., G. 351). ---

Bezichmit felber bezeichnet in feiner Ratechetit die Entgegenbewegung bes Rindesgeiftes, welche er burch den Geift Gottes in der Zaufe gewirkt fein läßt, als rechtfertigenden Glauben und meint der unabsehbaren Berwirrung der Begriffe auf diefem Gebiet das durch abzuhelfen, daß er im Gegensatz zu manchen älteren Dog= natitern Biedergeburt und Rechtfertigung in der Taufe zufammenfallen läßt. "Bir magen es", fagt er, "jenes immerhin inftinctive Ergreifen ber Birtung des Geiftes in der Taufe, - Glauben feinem Befen nach rechtfertigenden Glauben ju nenwen." Aber in dem zu hannover gehaltenen Bortrag hat ihn dieje Lühnheit verlaffen. Hier trägt er Bedenken, den Kinderglauben rechtfertigenden Glauben ju nennen, weil rechtfertigender Glaube entwideltes Gemiffensleben vorausfete. Und mahrend er in der Ratechetit die Faffung Quenftedts die consequente Fortbildung diefer Lehre nennt (S. 253) und ihm namentlich beiftimmt, daß er den fühnen Schritt gethan, den Kinderglauben in der Taufe als actus justificans zu bezeichnen (S. 247), so beschränkt er dies Urtheil in dem genannten Bortrage, indem er es als verschlt bezeichnet, daß Quenstedt dem Kinderglauben so gut wie alle Eigenschaften des rechtfertigenden Glaubens und damit des Rechtfertigungsstandes zuzusprechen versuchte (a. a. O., S. 86). —

Woher alle diefe Schwantungen und Bidersprüche in den verichiedenen Darftellungen über bas Befen des Rinderglaubens? Ift es blog die Schwierigkeit, die geiftige Bewegung des Rindes, welche als Glaube gelten foll, im Borte wiederzugeben ? Es haben wol alle, welche diefe Lehre vertreten, das Gefühl, daß fie fich auf einem dunklen Gebiet bewegen. Dies verrieth fich unverkeunbar in den oben angeführten Säten von Melanchthon, Chemnit und Gerhard. Aber wenn uns ber modus, in welchem die Rinder die Taufanade empfangen fo unbefannt und unerklärbar ift, wie Chemnits fagt, was berechtigt uns alsbann, denfelben Glauben zu nennen? Es wird wol von allen diefen Darftellungen des durch die Taufe in ben Kindern gemirtten Glaubens gelten, mas hofmann in feiner Beurtheilung der Martenfen'schen Schrift in Bezug auf die Meinung fagt, daß durch die Taufe ein Reim des Glaubens in das Rind gelegt werde: Es ift dies unflar aus feinem andern Grunde, als weil es unrichtig ist; benn das Sacrament als solches ift nicht bestimmt Glauben zu wirken, und die Wiedergeburt durch das Sacrament geschieht in einer Beise, bag barin boch dem Borte fein Amt ausschließlich verbleibt, den Menschen zu betehren, indem es ben Glauben wirkt (Mecklenburg. Rirchenblatt 1844, S. 203).

Es steht die ganze Theorie von dem durch die Taufe gewirkten Glauben der Kinder in Widerspruch mit der Aufgabe des Sacraments, mit dem Wesen des Glaubens, mit dem geistigen Zustand der Kinder. Es steht diese Theorie im Widerspruch mit der Aufgabe des Sacraments. Wenn Harleß in Bezug auf das Abendmahl sagt (Harleß und Harnack, Die tirchlich-religiöse Bedeutung der reinen Lehre von den Gnadenmitteln, S. 101): "Wo steht denn geschrieben, daß der Sacramentsempfang dazu gesetzt sei, Buße und Glauben in uns zu wirken?" und wenn er fortfährt: "Was geset ist Buse und Glauben zu wirken, das ist nicht das Geheimnis dieses Sacraments, sondern das Wort, das mit dem Hammer des

### Ueber die Berechtigung der brei herkömmlichen Tauffragen. 25t

٠

Bejeges das harte Berg zerschmeißt und mit dem Balfam bes Evangeliums das zerschlagene heilt", -- fo werden wir dies getroft auch auf das Sacrament der Taufe anwenden können. Es hat das Sacrament als folches, im Unterschied vom Wort nicht die Aufgabe, Glauben zu wecken, und in feinem Unterschied vom Wort, nicht als verbum visibile, kommt es hier doch in Betracht. Weil bei den Kindern das Gnadenmittel des göttlichen Wortes den Glauben noch nicht wirken kann, darum soll gerade das Sacrament der Taufe hier wirken, was das Wort noch nicht wirken tann. Es ift aber diefe Lehre der alten Dogmatiter, daß auch das Sacrament ber Taufe Glauben wirke, offenbar nur ein Sulfsfat, ju dem fie ihre Zuflucht nehmen, um die Taufe als Sacrament der Biedergeburt festzuhalten. Sie vertennen ben Unterschied zwischen ber Rraft der Biedergeburt, welche der Mensch empfängt, und dem Glauben, welchen ber Mensch leiftet, und meinen, wenn die Taufe Biedergeburt mirten folle, muffe fie auch Glauben mirten. Dies ift recht erfictlich in Joh. Gerhards fcriftmäßiger Erklärung von der heiligen Taufe. Derfelbe fagt in dem Abschnitt, ob die getauften Rinderlein glauben: "Gott der Herr wolle den Glauben durch's Sacrament ber heiligen Taufe in ihren Bergen erwecken, weil unter andern Wirkungen Gott der Herr auch den Glauben in und durch die Taufe anzündet, wie Kap. 13, § 1 bewiesen" (S. 122). Wir feben diese Stelle nach, finden aber auch bier nur wieder die Schlußfolgerung: Weil die Taufe ein Bad der Wiedergeburt ift und ohne den Glauben niemand mag wiedergeboren werden, fo muß ja auch burch die heilige Taufe der Glaube erwecket und angezündet werden. Es werden darauf folgende Sprüche angeführt:

- Joh. 17, 20: Ich bitte für die, so durch ihr Wort an mich glauben werden.
- Röm. 10, 17: So kommt der Glaube aus der Predigt, das Predigen aber durch das Wort Gottes.
- 1 Petr. 1, 23: Als die da wiederum geboren find, nicht aus vergänglichem, fondern aus unvergänglichem Samen, nämlich aus dem lebendigen Wort Gottes das da ewiglich bleibet. In keiner einzigen der angeführten Stellen ist von der Taufe die Rede, fondern vielmehr wird der Glaube ausdrücklich als eine

Wirkung des Wortes bezeichnet. Der Satz, daß das Sacrament der Taufe Glauben wirke in den Herzen der Kinder, ift nicht aus der Schrift, auch nicht aus der Erfahrung genommen, sondern ist das Ergebuis eines in abstract logischer Weise mit dogmatischen Begriffen rechnenden Versahrens. —

Aber auch mit dem Befen des Glaubens fteht; die Theorie von bem durch die Taufe gewirften Glauben ber Rinder in Biderfpruch. Denn, um es gleich turz zu fagen, bier wird ber fittliche Borgang des Glaubens in einen reinen Raturproceg verwaudelt. Der beilige Geift, fo fagt man, wirkt burch bie Taufe den Glauben in ben Herzen ber Rinder, weil diefelben feinem Birten noch nicht miderftreben. Martenfen findet es ganz unbedenklich, hier Gebrauch zu machen von der tatholischen Formel: obicem non ponere (a. a. D., S. 46). Aber ichon die Erinnerung baran, wie verhänge nisvoll die Anmendung diefer Formel gerade für die römische Lehre geworden ift, muß uns bedentlich machen, ob nicht auch bier badurch der fittliche Charafter des Glaubens gefährdet wird. Mit folcher paffiven Empfänglichkeit ift boch der Glaube nach nicht ge-Rothwendig und unfehlbar foll der Glaube in den Berzen geben. ber Rinder erweckt merden, weil fie nicht widerftreben. Darauf beruht die ganze Ruversicht, mit welcher der Glaube im namen ber Rinder befannt wird , daß das vom Geifte Gottes berührte Rind aar nicht anders könne als in Folge folcher Wirkung glauben. Eine unwillfürlich und nothwendig erfolgende Bewegung des Geiftes tann aber nicht mehr als ein Vorgang von sittlicher Art angesehen werben. Begichmit freilich fucht in eingehenden Erörterungen auch dem von ihm geforderten Glauben der Kinder die fittliche Art zu wahren. 3m Einklang mit dem von ihm ausgesprochenen Grundfatz, daß, weil die Taufe in einen individuellen Seilsftand versete, ihr Empfang nicht möglich fei ohne individuelle Stellungnahme nach Erkenntnis und Willen, wenn auch in ihren allgemeinften Borausfetzungen (a. a. D., S. 222), behauptet er, daß er den Act des ergreifenden Glaubens, alfo einen geiftig ethischen Borgang, zum Wefen auch des erften Anfangs mache und nicht iraend ein muftifches, undefinirbares, geiftig=phyfifches Lebensproduct im Getauften ponire (S. 262). Wenn er auf der einen Seite

bie persönliche Stellungnahme zur empfangenen Gabe als das eigentliche Katechumenatsziel bezeichnet, fo lehrt er zugleich, daß, weil die Taufe actuellen Glauben im Rinde gewirkt habe, als Thatfache, als That varhanden fei, was auch am Ende nur gefordert "Was der Unterricht leiften foll, ift nur das Beides: merbe. um Bewußtfein zu bringen, was unbewußt bereits perfönlicher Besith ift, und diefem Bewußtfein Sprache und Ausbruct zu verliben" (G. 276). Aber wie follen mir uns eine folche unbewußte That, eine solche unbewußte perfönliche Stellung. nahm e benten ? Bezichmig fucht bie Wirtungsweife bes Geiftes Sottes im Rinde auf folgende Beije ju veranschaulichen : "Man dente es fich unter dem Bild einer für bestimmte Functionen angelegten, aber ruhenden Mustel. Die Frritation des Bunktes, an dem ihre Bewegungenerven zusammenlaufen, wird zur unmittelbaren und natürlichen Wirtung ein Faffen und Zugreifen nach bem Begenstand haben, der darnach geartet ift, jenen Bewegungspunkt erganisch zu berühren." (S. 252.) Es mag dahingestellt bleiben. ob bies Bild zur Aufflärung des dunklen pinchologischen Borganges dient. Eines aber geht aus demfelben hervor, daß der Glaube hier als eine naturnothwendige Birtung des Geiftes Gottes gebacht ift. Und dies wird dadurch bestätigt, dag er die durch den Beift Gottes im Rinde hervorgerufenen Bewegungen mit den pil motus vergleicht, welche bem Rechtfertigungsglauben voraufgeben (S. 254). Deun fo wichtig diefe Bewegungen für das Zuftandetammen des Glaubens find, fo bestimmt find fie vom Glauben felbft: zu unterfcheiden. Mit großem Nachdrud betont es Thomafius, daß diefe motus inevitabiles wol die Voraussezung der Betehrung und des Glaubens find, aber nicht der Glaube felbft. Die motus inevitabiles erfährt nicht blog derjenige, welcher zum Glauben tommt, foudern auch derjenige, welcher fich nicht zum Glauben bringen läßt. Die motus inevitabiles werden in uns erregt ohne unfer Wollen; aber ob wir auf diefelben eingehen, ob wir uns durch diefelben zum Glauben bringen laffen, das hängt von unferem Billen ab, das ift Sache unferer fittlichen Entscheidung, So fteht es mit der Wirfung des Wortes, welche Ermachfene etfahren. Wenn nun bei Rindern das Gnadenmittel des Sacraments

bas des Wortes vertreten foll, eben weil fie das Wort noch nicht hören tonnen, fo follte dasfelbe boch auch in der Beife bes Bortes wirten, b. h. es follte wol die dem Glauben vorausgehenden Geiftesbewegungen, nicht aber den Glauben felber auf eine unwider. ftehliche Beife hervorbringen. Uber bie Lehre berjenigen, welche behaupten, daß in den Kindern der Glaube durch das Sacrament ber Taufe gemirkt werbe, läuft barauf hinaus, daß der Glaube in den Rindern auf eine naturnothwendige Beife entsteht, d. h. fie lehren einen Glauben der Rinder, dem der Charafter einer fittlichen Entscheidung fehlt. Es wird freilich der Kinderglaube als eine innerliche Entgegenbewegung im Rinde bezeichnet, welche der Geift Gottes im Taufact ichafft. Aber wenn im Taufact bie fcummernden Geiftesträfte des Rindes in Bewegung gefest werden, woher miffen mir denn, daß nur die Empfänglichkeit für den Geift Gottes im Rinde erwedt wird, dagegen bas Widerstreben, bas boch auch im Kinde fchlummert, ruhig weiter fchlummert? Die Rinder find auch Fleisch vom Fleisch geboren, und es versteht fich gar nicht von felbft, bag die erften Bewegungen des findlichen Geiftes nur Entgegenbewegungen find zum Geifte Gottes hin. Es fteht bemnach also: Nimmt man an, daß das Sacrament der Taufe in analoger Beife wie das Bort den Glauben, wenn auch nur in den leifesten Anfängen, in den Kindern wirkt, fo haben wir teine Gemigheit, ob es in dem einzelnen gall mirklich zum Glauben fommt. Lehren wir aber, dag burch die erste Berührung des findlichen Geiftes vom Geifte Gottes unfehlbar eine Bewegung desfelben gewirkt werde, welche wir Glauben nennen, fo ift biefer nothwendig hervorgerufene Glaube ein Glaube ohne fittliche Art. Die Tendenz also, welcher diese ganze Theorie dienen foll, wird boch nicht erfüllt. Man ift ja nur deshalb fo eifrig, den Glauben ber Rinder in der Taufe festzuhalten, damit die Taufe nicht ju einem opus operatum werde. Man meint die Gnade des Sacraments auch hier an die Bedingung des Glaubens und zwar des zeitlich concurrirenden Glaubens knüpfen zu müffen. Aber man erreicht diefen Zweck nur, indem man ben Glauben felber durch ein opus operatum hervorzaubern läßt. —

Es fteht diese Theorie endlich im Widerspruch mit der Rindes-

natur felber. Man fpricht viel von der Empfänglichkeit der Rinder: man fagt, daß die Rinder ja eigentlich nichts als Empfänglichkeit feien, um badurch bie Borftellung von dem Glauben der Rinder annehmbar zu machen. Aber Empfänglichteit tann wol zum Glauben werden, ift aber nicht Glaube. Man fagt, daß die Rinder den Birfungen des heiligen Geistes nicht widerstreben. Aber mas ift hiemit gewonnen? "Ein Mangel an Biderftreben, der gar nicht ethijch bedingt ift, sondern nur darin feinen Grund hat, daß die jum Biderstand fähigen Organe überhaupt noch ruhen, geht eben deswegen mit einem Mangel an wahrer Fähigkeit des Aufnehmens hand in Hand." (Söftlin, Der Glaube, S. 321.) Man beruft fich barauf, daß ber Gläubige boch auch im Schlaf, wenn er feine Bernunft nicht brauche, feinen Glauben behalte. Aber bier handelt es fich nicht darum, ob wir im Schlaf den Glauben behalten, fondern darum, ob wir als Rinder im Schlaf, im geiftigen und oft auch im phyfifchen Schlaf zum Glauben tommen tonnen. Auf den Glauben aber werben wir doch nicht anwenden wollen das Bfalmwort: Seinen Freunden gibt er es schlafend. Man weift immer wieder bin auf die Stelle der Schrift, die von Johannes fagt, daß er ichon im Mutterleibe mit beiligem Geift erfüllt fei. Aber diese Stelle trifft unsere Frage nicht. Denn nicht darum handelt es fich, mas ber heilige Geift vermag, fondern mas ber Denfch als Säugling vermag. Der heilige Geist weht, wo er will; und es mare ebenso thoricht als vermeffen, wollten mir durch unfere Lehrfätze bem Birten des heiligen Geiftes Schranten feten und ihm verbieten, fcon im Rindesleben fein Balten zu beginnen. Das leugnen wir ganz und gar nicht. Das hat auch Augustin nicht geleugnet, als er den Glauben der Kinder leugnete. Das hat er vielmehr ausdrücklich behauptet, indem er fagte: "Dicimus ergo in baptizatis parvulis quamvis id nesciant habitare spiritum sanctum." (Höfling II, 3.) Aber ebenso bestimmt, wie er dies behauptet, leugnet er das Andere, posse credere parvulos. Und mit Recht. Denn nicht ber beilige Geift ift es, welcher glaubt, fondern der Mensch in Kraft des heiligen Geistes. Der heilige Beift ift aber ein Geift der Ordnung, und mir dürfen wol annehmen, daß fein Wirken im Rindesgeifte der von Gott gesetten

٦

Entwicklung des kindlichen Lebens congruent fein werde. Beim es nun aber, wie Thomafius ansführt, teinen Glauben gibt, ber nicht burch Erfenninis und Willen vermittelt wäre, fo werden wir nicht fagen dürfen, daß der heilige Geift im Taufact Glauben wirk in bem Sängling. -- Es ift nicht glücklich, wenn Delitich, um die Annahme eines keimartigen Glanbens auch in neugeborenen Rindern zu empfehlen, auf das johanneische Evangehium himmift. aus welchem man recht deutlich febe, mas für ein fiufenleiterartiger Begriff nuovoveiv fei: berfelbe durchlaufe ba alle Sproffen von der niedrigsten bis zur höchsten (Bibl. Bipchologie, S. 353). 60 richtig diefe Beobachtung ift, fo wenig beweift diefelbe für bie aufaestellte Behauptung. Denn wenn irgend ein Buch der heiligen Schrift die fittliche natur des Glaubens und zwar auf allen feinen Stufen betont, fo ift dies das johanneische Evangelium. Es ift ja eine befannte Eigentümlichfeit besfelben, den Glauben als einen fittlichen Act des Gehorfams gegen die Wahrheit aufzuzeigen. Ber Die Bahrheit thut, kommt an's Licht. Aber auch bei Baulus hat ber Glaube folchen Charafter; auch Paulus fpricht von einer vramm πίστεως. Bas das Neue Teftament unter πίστις versteht, tonnen wir den Säuglingen nicht zuschreiben, weil diese mlores teine Raturanlage der findlichen Empfänglichkeit, fondern ein fittliches Berhalten ift, welches durch das Beilswort gemirkt wird, das die Rinder noch nicht vernehmen.

Aber, wo bleibt benn das Recht der Kindertaufe, wenn der Kinderglaube nicht anerkannt wird? Dies Recht bleibt völlig unangesochten. Es ist eben eine ungegründete Behauptung, wenn Delitssch sagt: "Die Berechtigung der Kindertaufe bleibt ohne Ansflüchte von der Frage bedingt, ob die Kinder glauben können" (a. a. D. 345). Wir brauchen uns auch nicht schrecken zu lassente flüchter von der Frage bedingt, ob die Kinder glauben können" (a. a. D. 345). Wir brauchen uns auch nicht schrecken zu lassente flich nudum et inefficax signum permanet" (Müller, Symbol. Bücher, S. 496). Denn hier meint Luther augenscheinlich den erst nachfolgenden, in täglicher Reue und Buße sich übenden Glauben. Es gibt überdies Aleuserungen Luthers genug, welche den eben angeführten Satz wieder einschränken. In demselben größen Ratechismus sagt er: "Deinde hoc quoque dicimus, nobis non summam vim

in hoc sitam esse, num ille, qui baptizatur, credat necne, per hoc enim baptismo nihil detrahitur. Verum summa rei in verbo et praecepto Dei consistit . . . . Accedente aquae verbo baptismus rectus habendus est, etiam non accedente Neque enim fides mea facit baptismum, sed baptismum fide. percipit et apprehendit." (a. a. D., S. 493.) Berhielte es sich freilich fo, daß die Taufe dem Menschen bloß eine einzelne, für den Augenblick des Empfangs berechnete Gnadengabe vermittelte, dann würde auch für den Augenblict des Empfangs der Glaube bes Empfängers erfordert. Ift aber die Taufe vielmehr die an dem Anfang des Lebens geschehende, aber für das ganze Leben gemeinte und aeltende Gnadenthat Gottes am Meufchen, fo ift es nicht nöthig, daß der Glaube zeitlich mit der That Gottes zusammenfalle. 68 genügt, wenn der Densch in dem Daß, als er zugänglich ift für das Wort des Evangeliums, fich dazu bringen läßt, das gelten zu laffen, was Gott an ihm gethan hat. 3ch darf mich hiefür wol berufen auf das, mas harnact in feiner Ubhandlung über die tirchliche Berwaltung des heiligen Abendmahls bemerkt: "Beil der Herr in der Taufe mit uns lediglich nach feinem freien Erbarmen und nicht nach unferm Berhalten handelt, fo macht er fich fie unterfciedslos und gleichermaßen alle zu eigen, die fie empfangen. Bon den Getauften hängt es darnach ab, ob fie auch ihrerfeits und unter der Einwirtung des Worts fich zum Glauben beftimmen laffen, d. h. die Rindesgefinnungen und Glaubensactivität beweifen wollen, zu welcher die Taufe fie berechtigt, ermächtigt und verpflichtet." (a. a. D., S. 194.) Es verhält fich mit der an Rindern vollzogenen Taufe ähnlich, wie mit der Fugmaschung des Betrus burch ben herrn. "Bas ich jest thue, weißt du nicht, du wirst es aber hernachmals erfahren", fo fpricht der Berr ju Betrus; dies Bort gilt auch in Bezug auf die Taufe der Rinder. Der Herr reinigt die Kinder burch das Bafferbad im Wort; zum Glauben aber tommen die Kinder, wenn fie hernach erfahren, mas der Herr an ihnen gethan hat. Das Recht der Kindertaufe steht und fällt also keineswegs mit der befämpften Theorie vom Kinderglauben. Auf fo fcwachen Füßen fteht dasselbe nicht.

Auch die Tauffragen, um die es uns zu thun ist, tommen bei

biefer Theorie feineswegs zu ihrem Recht. So icharffinnig bie Darftellung von Rliefoth auch ift, er bringt es ju einer Rechtfertigung ber Tauffragen boch nur fo, dag er fomol ihre urfprüngliche innere Ordnung, als ihren ursprünglichen Sinn vollftändig umbiegt. Bergleichen mir die Bedeutung, welche die Tauffragen urfprünglich hatten, mit der Bedeutung, welche Rliefoth ihnen gibt. Bei ber Brofelytentaufe wies bie erfte Frage rudmärts. Die Entfagung des Täuflings bedeutete feinen Bruch mit feinem bisberigen Beben, ben Bruch infonderheit mit der Geftalt fündigen Berderbens, in welcher er zuvor gelebt hatte, bie Scheidung vom Bögendienft ; bie Entfagung mar wefentlich ein Betenntnis der Buße. nach Kliefoth weift die Frage hinaus in die Zufunft. Rliefoth beutet fie, indem er die befannten Borte anführt: "Ber fich ju ber driftlichen Rirche thut, begibt fich in einen geiftlichen Streit"; auf Diefen Streit, auf die zufünftige Beiligung foll nach ihm die erfte Frage hinmeifen. - Die zweite Frage betraf den Glauben, ju welchem der Täufling durch die Theilnahme am Gottesdienst und durch Unterweisung erzogen mar. Die Antwort auf dieje Frage follte bezeugen, daß er nicht umfonft unter bie Bucht bes Bortes geftellt, fondern durch bas Bort zum Glauben getommen mar. Rach Rliefoth ift diefe professio fidei Ausdruck des Glaubens, ju welchem ber Täufling nicht etwa erft durch die nachfolgende Bucht bes Wortes tommen, fondern welcher in ihm fofort und nothwendig burch bas Saframent der Taufe gewirft wird. Er fagt: "Es wird hier gar nicht befannt, fondern beschrieben, worauf das Rind getauft wird" (Liturg. Blätter I, 86), b. h. nach dem Zusammenhang, es wird die Wirtung der Taufe beschrieben. Es muß hiebei allerbings nachträglich ermähnt werden, daß Rliefoth an einer fpäteren Stelle ber Liturgifchen Blätter, als an ber oben berüchfichtigten, die früher gegebene Deutung und Rechtfertigung der Tauffragen einigermaßen modificirt durch folgende Bemertung: "Es ift wol ju beachten, daß das Rind nicht allein für den Augenblick getauft wird, fondern für fein ganzes Leben, zeitlich und emig. Die Frage ergeht alfo an das Rind nicht als an einen Unmündigen allein, fondern als an einen Mündigen unter ber Boraussetzung, bag es als Mündiger nicht anders antworten wird, als feine Taufzeugen Ueber bie Berechtigung der drei herkömmlichen Tauffragen.

259

m seiner Statt gethan haben — zu welcher Boraussetzung die Chriftenheit berechtigt ift durch ihren Glauben an die Kraft der Laufe und des dem Kinde später in Folge der Taufe zu theil werdenden Bortes" (a. a. D., S. 166). Diefer Say beschränkt einigermaßen das, mas an früheren Stellen über ben Blauben als einer fofort nach ertheilter Taufe vorhanbenen Wirtung berfelben gefagt mar (vgl. S. 79 u. 86). hier berührt fich Rliefothe Deutung und Rechtfertigung ber Tauffragen mit der Höflings. Aber völlig umgedeutet find die Tauffragen auch fo noch. Bährend diefelben urfprünglich constatiren follten, daß die Boraussegungen vorhanden feien, auf welche bin die Laufe ertheilt wurde, follen diefelben jett dazu dienen, die Wirfungen der Taufe und, wie es nach der zuletst angeführten Stelle heißen muß, des auf die Taufe folgenden Wortes in den Getauften ju beschreiben. — Besonders auffällig ift aber die Umdeutung der dritten Frage. Billft du getauft fein ? Diefe Frage bildet in der alten Taufliturgie für die Ratechumenen recht eigentlich die Spise aller voraufgebenden Fragen, daber fie in manchen Liturgien vor der Taufe in verschiedener Gestalt wiederholt wird. Die ganze vorangehende Ratechumenatserziehung hatte wefentlich dies Riel, bas rechte Taufverlangen in dem Ratechumenen hervorzurufen; bazu wollte fie benfelben bereiten, daß er in voller Bahrheit und freier Billensentscheidung sprechen tonnte : volo baptizari. Und nun ift biefer Bille des Täuflings dabin abgeschmächt, daß in demfelben nur ber Ausbruck ber in jedem Rinde vorhandenen Erlöfungebedürf. tigfeit gefunden wird. Es foll ber Bille, getauft zu werben, nichts weiter bedeuten, als das Seufzen ber Creatur, welches auch bem Rinde zugeschrieben werden tann. Auch bei Zezschwitz tommt bie Sache fo zu fteben. Derfelbe betont freilich besonders ftart, daß die letzte Frage dazu diene, den Billen des Täuflings nach der tiefen Badagogit des Altertums in feiner felbständigen Bedeutung scharf hervortreten zu lassen (Katechetik I, 333). Diese Er= flärung freien Begehrens nach der Taufe ift ihm fo michtig, daß er nach der Frage: Willst du getauft fein? die Taufhandlung einleiten läßt mit den Worten : Auf diefes bein Begehren taufe ich dich u. (S. 343; bgl. S. 150 u. 663). Aber das Begehren der 18 Theol. Stub. Jahrg. 1876.

Linder nach ber Taufe ift boch auch nach Zezschwitz nur ein Beburfnis und eine Empfänglichteit, dem das fremde Begehren ber Bathen einen Ausdruck leiht (S. 255). Es ift fast ichon zuviel gefagt, wenn Bezichmit anderswo von einem unbewußten Band+ ausftreden bes Rinbesgeiftes fpricht, welches ber Berührung bes Geiftes Gottes mit ihm begegne (S. 663). Denn erft in Rraft ber Taufe, im Augenblic ber Berührung vom Geift ber Biedergeburt geht bas Bedürfnis ber Rinder in actuelles Begehren über (S. 255). Und auch biefes unmittelbar burch Die Taufe gemirtte eigene Begehren ber Rinder icheint er nicht festzuhalten, wenn er in dem Abschnitt über bie Confirmation fagt: "Das Begehren nach bem vollen Gemeinschaftsgenuß ber Rirche fest bas eigene Betenntnis zu der erften initijrenden Aufnahme als einer nachträglich mit eigenem Begehren erfaßten ftillfcmeigend voraus" (S. 664). 211fo auch nach Besfcmits merden mir die lette Frage auf den natürlichen Buftand bes Rindes von der Taufe beziehen und in derfelben einen Ausbrud ber Beilsbedürftigfeit des Rindes erfennen, mabrend die beiden erften Fragen Borausverfündigungen beffen find, mas durch bie Taufe in den Rindern gewirkt wird. - So ift die innerliche Ordnung der Tauffragen vollständig umgetehrt; bie lette ift zur erften und die erfte zur letten geworden; und zugleich ift der urfprüngliche Sinn der Tauffragen fehr fünftlich umgedeutet. 68 ift dieje Umdeutung ebenso fünftlich, wie es fünftlich ift, wenn Rliefoth in Bezug auf bie Bezeichnungen des Täuflings im Tauf. formular fagt : "Unfer Formular behandelt ichon vor vollzogener Taufe ben Täufling wie einen Getauften. Es nennt ihn einen Diener Chrifti, es behandelt ihn als einen Gläubigen u. f. m. Es geschieht dies in der ungezweifelten Buverficht, und um auf's bireftefte die ungezweifelte Buverficht zu predigen, daß dies alles fofort mit ertheilter Taufe eine Birflichteit und Bahrheit merden merbe (a. a. D., S. 79). Diefe Bezeichnungen bes Täuflings, die fich einfach aus ber Urt und Beife erflären, wie die alte Rirche bie Ratechumenen ichon vor ber Taufe anfah, follen nun die Täuflinge proleptisch nach den Wirtungen der Taufe benennen. Das Rünstliche und Gewaltsame folcher Umbeutungen ift menig geeignet, die

۰.

Juversicht zu erwecken, daß "das einfache Gemeindeglied auf den einfachen Sinn der Tauffragen ohne viele Kreuz- und Querfragen eingehen und ihn auch richtig treffen werde" (Kliefoth a. a. D., S. 165). —

3) Anders als mit der Theorie Luthers von dem vor der Taufe gewirkten Glauben der Rinder und der in neuerer Zeit befonders von Rliefoth und Zesschmitz vertretenen Theorie von dem in der Laufe gewirkten Glauben der Rinder verhält es fich mit der Auffaffung, durch welche Söfling die Beibehaltung ber hertommlichen Tauffragen rechtfertigt. Die Anftöße, welche wir in den beibm erften Fällen fanden, find hier nicht vorhanden. Bei Böfling tommt die Bedeutung des Wortes ebenfo zu ihrem Recht, wie die des Sacraments, die fittliche Natur des Glaubens wird gewahrt, ebenso wie die Matur des Kindes. Höfling betont mit Recht, mas in den andern Theorien nicht gebührend gewürdigt wird, daß der herr zwei Mittel des pasyreverv eingeset hat, das santizer und das disarer, das zwar nicht die Taufe des Rindes, wol aber das µadyrevser unvollständig ift, fo lange ts noch an dem didaoxerv fehlt. Bei Höfling tommt auch der Organismus ber Rirche, in welchen bas Rind hineingepflanzt wird und die Stellung der Bathen zu ihrem Recht, welche bei der verpflichtenden Anticipation des Betenntniffes stellvertretend eintreten. Auch dadurch empfiehlt fich feine Darlegung, daß fie wesentlich nichts Anderes ift, als eine Rücktehr zu dem Wahrheitsgehalt der altirchlichen von Augustin vertretenen Anschanung. Aber find die bei Tauffragen wirklich der angemeffene liturgische Ausdruck für ben Sinn, welchen Höfling mit denselben verbindet? Ift es richtig, wenn er fagt, daß die alte Kirche durch Anmendung diefer drei fragen auf die Kindertaufe nur der doppelten Berpflichtung sowol des Täuflings als ihrer felbst einen plastisch = energischen Ausdruck geben wollte? Das ift mahr: Augustin und andere haben fich diese Fragen in folcher Weise zurechtgelegt; aber Höflings eigene Darstellung zeigt unwidersprechlich, daß die Uebertragung der Fragen der Proselytentaufe auf die Rindertaufe nicht in folcher beftimmten Absicht und Erkenntnis, sondern in fehr mechanischer Beise vor sich gegangen ist. Und wenn wir wirklich die beiden

18\*

ersten Fragen mit Höfling als eine sponsio de futuro wollen gelten laffen, mas fangen wir dann mit ber britten Frage an: Billft bu getauft fein? Hier muffen wir boch wieder zu der prafentischen Auffaffung zurücktehren. hat nun aber ber Baftor Danneil nicht Recht, wenn er in feinem Bortrag über die Taufliturgie auf ber Gnadauer Conferenz in Bezug auf diefe Frage faat: "Diefe Frage tann in Wirklichkeit nicht an ein Rind gerichtet werden" (Danneil, Geschichte des Taufformulars, S. 31)? Es ift ja eine reine Fiction, die Taufe des Rindes irgendwie von des Rindes Willen abhängig zu machen. Das Rind wird getauft und wenn es fich auch fträubt gegen den Empfang ber Taufe; es wird getauft, nicht weil es felbst die Taufe begehrt, fondern weil die Eltern es wollen und die Rirche es fordert. "Für Kinder aber ift, fo lange fie Kinder find, der Bille ber Eltern entscheidend nach Gottes Ordnung." (Rahnis, Dogmatif III, 482). Benn wir die Auffaffung der Tauffragen bei unferer Rindertaufe, welche Söfling vertritt und als die einzig verftändige bezeichnet, mit den Tauffragen felbit veraleichen, fo werden wir leicht zu dem Urtheil fommen, welches Spener in Bezug auf den Erorcismus aussprach, daß "die Gloffe beffer ift, denn der Text und diefer nicht anders gerettet werden tann als burch jene". Ja, auch die andern Borte Speners paffen auf unfere Frage : "Wenn nun aber billig in bem Gottesdienft dahin gesehen werden follte, daß alle Formeln, deren man jich gebrauchet, auf's wenigste die nicht ausbrücklich von dem heiligen Beift vorgeschrieben find, fondern in ber Rirchen Freiheit fteben, alfo abgefaßt werden, daß beren Berftand fo bald aus ben Borten ertannt, hingegen folche Redensarten vermieden werden. die nicht allein unterschiedlichen Berftand leiden, fondern auch beren Borte eher die unrechte als rechte Meinung vorftellen, fo fehen mir baraus, baß die ganze Ceremonie fo bewandt ift, daß man fie endlich ents fculdigen, aber nicht eben hoch loben kann." (Bei Höfling II, 209 u. 210.) 3ch betenne wenigstens, daß mir auch burch Höflings Auseinandersetzung der Einwand nicht gehoben ift, den er felbft in den Worten ausspricht: "Ift die Rindertaufe gerade barum in ihrem guten Rechte, weil bie Boraussegungen bes bap-

tismus adultorum auf sie keine Anwendung leiden, wie kann 18 dann mit der Wahrheit verträglich erscheinen, das was der Ausdruck und die Bethätigung jener Boraussetzungen ist, die Tauffragen bei ihr unverändert beizubehalten?" (a. a. D. II, 229.) Auch Höfling macht sich dies nur dadurch möglich, daß er den unveränderten Tauffragen einen veränderten Sinn miterlegt. —

Nach alle dem ift es mir nicht möglich, die herkömmlichen drei Lauffragen als innerlich berechtigt bei unferer Kindertaufe anzuertennen. Gerade ber Grundfat, ben Zezschwitz einmal ausspricht, daß alle die Formen auszuscheiden seien aus der Taufliturgie, in denen eben nur zu Gefühl kommt, mas neben der wefentlichen Bleiche Differenz ber Berhältniffe ift zwischen Rindertaufe und Laufe Ermachjener (a. a. D., S. 340), gerade diefer Grundfat fpricht gegen die Beibehaltung ber drei hertömmlichen Tauffragen. Bas für diefelbe fpricht, ift lediglich die Rückficht auf ihr ehrwürdiges Alter und die fehr berechtigte Abneigung gegen Menderungen auf liturgischem Gebiet. Das aber scheint mir allerdings bedauernswerth, daß die Warnung Böflings nicht mehr beachtet ift, diefe Tauffragen da, wo fie außer Uebung getommen find, nicht allem Misverständnis zum Trop wieder einzuführen (II, 239). Man hat zurückgegriffen zu den alten Tauffragen in der fehr lobenswerthen Ubsicht und Meinung, die Taufe auch dadurch wieder p Ehren zu bringen. Aber hat man wirklich badurch erreicht, mas man erreichen wollte? Ein Mann, dem wohl ein Urtheil bierüber zufteht, weil er felber das Seine gethan hat, die Taufe wieder zu Ehren zu bringen, urtheilt hierüber ganz anders, als es heutzutage zu geschehen pflegt. Claus harms fagt in feiner Pastoraltheologie (II, 219), indem er feine Freunde anfeuert, es nicht leicht zu nehmen mit dem Taufen : "Wie viel an uns liegt, foll die Taufe wieder in Ehr' und Anfehn kommen. Ach ja, Lieben, wie ift fie um Ghr' und Anfehn getommen, und dazu haben die alten Formulare mit geholfen. 3ch zeige nur auf eins hin: Es find nun ichon über taufend Jahr, seit in unferm Norden das Chriftentum eingeführt ift, feit bei uns die Kinder getauft werden, und immer noch taufen wir, will fagen,

immer noch wird getauft nicht anders, als wenn wir einen erwachsenen Menschen vor uns hätten mit Rebe in feinem Munde und mit Glauben an den Teufel auf dem Blockberg in feinem Berzen, welchem Glauben und bisherigen Mitritt er jetzt entfagen Ift's nicht so? ..... Db ich denn nicht an føll. Teufel, Erbfünde glaube? So fehr, wie der preußischen Confistorial. räthe einer, nur daß ich ebenso fest bavon überzeugt bin, in die Taufe eines Rindes gehört folches nicht, wenigstens in diefer Beife nicht hinein." Zezschwitz freilich fieht bierin nur Manga an Verständnis für die altfirchliche Ratechumenenpädagogik (a. a. D., Aber es ift doch fehr die Frage, ob man weislich **S**. 426). baran gethan hat, im Gefühl der wiedergewonnenen größeren Einficht in liturgischen Dingen folche aus reicher Erfahrung berausgeborenen Mahnworte gang zu vergeffen. ---

Es ift gefagt worden, Luther felber habe gefühlt, daß in Theorie und Praxis der Kindertaufe etwas unheimliches, feinem Brincipe fremdes liege und man hat fich dafür berufen auf eine Aeußerung Luthers in dem Brief an Melanchthon aus dem Jahr 1522, in welchem er fich über die von den Zwickauer Bropheten verworfene Rindertaufe ausspricht (Safe, Brot. Bolemit, 2. Aufl., S. 368). Bier fcreibt Luther zum Schluff in Bezug auf die Taufe und ben Glauben der Rinder: "Semper expectavi Satanam, ut hoc ulcus tangeret" (de Wette, Luthers Briefe II, 128). 3ch laffe es bahin gestellt fein, ob man berechtigt ift, zu der Bte hauptung, daß in diefer Aeußerung und der ganzen Haltung des Briefes fich ein dunkles Gefühl Luthers von etwas feinem Glauben fremdartigem verrathe. Aber das ift richtig, es ift bier in der That ein wunder Punkt der Lehre vorhanden; und wunde Stellen rührt man nicht gern an. Aber es wird doch gerathen fein, nicht dem Satan zu überlaffen, daß er diefe munde Stelle meiter aufs reiße, fondern lieber bie beilende Sand an biefelbe zu legen. nicht die objective Bedeutung und Rraft der Taufe ift aufzugeben, nicht das gute Recht der Kindertaufe, wol aber eine Theorie von dem Glauben der Kinder, welche miderspruchsvoll in fich felber das in Wahrheit nicht leiftet, was fie leiften foll. Dies ift nothwendig, damit der wunde Bunkt in der Lehre von der Kindertaufe nicht

bleibe. Wünschenswerth aber ist es, daß auch an die liturgische Frazis bei der Taufe die bessernde Hand gelegt werde. Denn die drei herkömmlichen Tauffragen sind bei unserer Kindertaufe nur dann erträglich, wenn das, was ihnen vorangeht oder folgt, en Verständnis derselben sichert, das mit ihrem Wortlaut nicht unmittelbar gegeben ist.

....

3.

-----

# Der schriftftellerische Plan des britten Evangeliften.

Bon

Bfarrer g. J. Mösgen.

Auch der von rein literärgeschichtlichen Gesichtspunkten ausgehenden Rritik ift es bisher nicht gelungen, die Eigentümlichkeit des britten Evangeliften flar ju ftellen. Und - müffen wir hinzufügen — es konnte ihr nicht gelingen. Denn fie muß ganz wie die ältere theologische Ansicht von einer felbstgeschaffenen Boraussegung ausgehen, und die von einer folchen aus gewonnenen Besbachtungen tragen jedesmal im höchsten Maße das Muttermal ihrer Entftehung an fich und führen in Folge bavon zu einer Besamtanschauung, welche sich mit dem wirklichen Bestande der vorliegenden Schrift nicht decken will. Darin macht es keinen Unterschied, ob in dem Evangelisten von vornherein ein chronistischer Ergänzer früherer Darftellungen oder ein tendenziöser Ueberarbeiter von Urevangelien vermuthet wird. Auch die neuerlichst der Unterfuchung nach der fcbriftftellerifchen Aulage des dritten Evangeliums ju Grunde gelegte Annahme, im dritten Evangelium und ber Apostelgeschichte zwei Theile eines Geschichtswerkes und nicht zwei felbständige, wenn auch ihrem Zwecke nach verwandte Arbeiten, vor uns zu haben, laffen wir als eine unbefugte, an dem rov udv

newror Lóyor Apg. 1, 1 keine zwingende Stütze habende Borausfetzung zunächst bei Seite. Auch sie ist nur zu sehr geeignet allein die ihr etwa entsprechenden Züge der einen oder andern Schrift einseitig wahrnehmen, aber die etwaigen eigentümlichen Gesichtspunkte beider verkennen zu lassen. Indem wir das Recht jedes litterarischen Products einer vergangenen Zeit vor allem für sich felbst allein zeugen zu dürfen zur Geltung bringen, halten wir es für am richtigsten, in dem aus ihr selber abnehmbaren schriftstellerischen Plane den festen Punkt zu gewinnen von dem all seinem Mittelpunkte aus die volle Eigentümlichkeit des Evangeliums erfast werden kann.

Diefer Weg dürfte beim dritten Evangelium um so sicherer zum Ziel führen, als in ihm selbst zwei Zeugen über die schriftstellerische Anlage desselben zu vernehmen sind, die evangelische Darstellung selber und das einen seiner Aufgabe sich selber wohl bewußten Schriftsteller verrathende Proömium. Un dem Maße der Uebereinstimmung des aus beiden gewonnenen Ergebnisses wird die Untersuchung die Gewähr ihres Gelingens haben.

I.

Das kürzere und deshalb allgemeinere Zeugnis des Proömiums (Euk. 1, 1-4) zuerft zu vernehmen, wird rathsam sein. Ik das letztere nun auch mit gutem Grunde um seiner schlichten Einfachheit, Bescheidenheit und Kürze willen das Muster der Borrede einer geschichtlichen Schrift genannt (Ew.), so hat demnach trots der gewählten Sprache und der sorgfältigen Regelmäßigkeit seiner Construction jene Kürze Anlaß zu zahlreichen Bermuthungen und zur Annahme der verschiedensten Bermuthungen gegeben. Sicheres und zuverläßiges wird derselben daher allein durch eine Erklärung zu entnehmen sein, welche eine solche Lage der Dinge einnimmt und aus den Worten darlegt, sür welche ein einfacherer und natürlicherer Ausdruck als der vorliegende kaum zu denken ist (vgl. Thierschied, Bersuch, S. 162).

Das Proömium wird nun in feiner Darlegung ganz und gar durch die Gegenüberstellung der Arbeit des Evangelisten und der Schriften feiner Borgänger beherrscht; es kann daher, da dasselbe andererseits



eine grammatisch genau gegliederte Beriode bildet, der nachfatz nur mit bem edofe zapol B. 3 beginnen. Diefe Gegenüberstellung birgt nun feineswegs eine latior accusatio der Borgänger (Origines u. a. Rirchenväter, Bornm.) in fich; dem Bortlaut nach wird vielmehr nur auf jenen Borgang als den Umftand hingewiesen, welcher den Evangeliften erft auf das anderen vielleicht befremdliche Unternehmen einer Schrift von gleichem Stoffe geführt hat (vgl. das ensidifnee u. Bilte, Urevangelift, S. 109). Dem allerdings teineswegs pleonastisch stehenden (Glass., Ruin.) enexelonoav B. 1 darf kine tadelnde Nebenbedeutung zugemuthet (gegen Orig., Euthym., Luth., Beun, Ebr., Letebufch), noch es als Sindeutung auf Pfeudoapoftel und apofryph. Evangelien gefaßt werden (Rirchenväter, Beda, Baumg. - Cruf.; dagegen vgl. Dald.), weil enereigeev meder in ber Brofangräcität (Xen., Cyr. II, 2, 23; VI, 1, 41. Bol. 2, 27. Diod. Git. p. 1461) noch im biblifchen Griechifch (Upg. 9, 29; 19, 13; vgl. 2 Matt. 2, 29; 7, 19) eine folche tadelnde Rebenbedeutung hat, sondern stets nur die Schwierigkeit des betreffenden Unternehmens andeutet (Mey., Bl., d. 28., Grimm, Jahrbb. f. d. Th., Bd. XVI, S. 133); vgl. Polyb. XII, 18, 3 und auch Arift., Rht. VII, 1. 7). Die nollor, welchen der Evangelift feine Urbeit gegenüberftellt, dürfen ichon um des Ausdrucks willen nicht auf Matthäus und Martus beschränkt werden (vgl. Credner), ja lettere bürfen nicht einmal unter jene mit eingerechnet werden. 3war könnte die schriftstellerische Thätigkeit der Evangelisten, zumal ba fie ihren Stoff aus ber Ueberlieferung aufnehmen, mit dem avaraoveo Jai dingyyoiv bezeichnet werden, da dies der klassische Ausdruck für die eine wiedergebende und ordnende Thätigkeit bei der Aufzeichnung geschichtlicher Begebenheiten ift. Uber gerade das, was der dritte Evangelift hernach als die feine eigene Arbeit von der feiner Borgänger unterscheidende Eigentümlichkeit hervorhebt, beweift, daß er bei den no'llos fo wenig an feine eigene wie an die derfelben naheftehenden des erften und zweiten Evangeliften gedacht haben könne. Dennoch ift, was von jenen πόλλοι hier gesagt wird, auch für das dritte Evangelium von Wichtigkeit. Da das von ihnen Gefagte fo weit auch von ihm felber gilt, als es nicht für jenes durch das Folgende aufgehoben wird.

Die Frucht jener Versuche nennt ber britte Evangelist dingesσεις των πεπληροφορημένων έν ύμιν πραγμάτων und dieje lettere Bezeichnung bes Inhalts jener Singigeis verbietet in derfelben nur fragmentarische Aufzeichnungen einzelner evangelischer Begebenheiten zu feben (Schleierm., Ebr.), fondern nothigt zu ber Unnahme (Solam., Bl.) daß biefelben, wenn auch in verschiedenem Make und Grade das Ganze der nenthypog. npayu. enthalten haben. Die noayuara, Thatfachen, Borgange, Begebenheiten, welche ichon um bes verschiedenen Ausbruds willen von ben Loyos 2. 4 unterschieden merden müffen, werden durch das er ouiv πεπληροφορημένων als folche Thatfachen bezeichnet, denen ein überfinnliches, dem blog finnlichen Auge nicht faßbares Moment innewohnt, wie denn πραγμα auch bei Bhilo und anderwärts (val. Lobet, Aglaophanus, p. 143) zur Bezeichnung von überfinnlich realem dient. Bon den zwei dem nangowopeiv im R. T. beimohnenden Bedeutungen: 1) erfüllen, gur Bollenbung führen = πληφούν 2 Tim. 4, 3. Apg. 12, 25 und 2) jur vollen Ueberzeugung bringen Rom. 4, 21. 14, 5. Rol. 4, 12 in Beziehung auf Personen und auch auf Sachen 1 Theff. 1, 5 (vgl. Del. zu Sebr. 6, 11 und Sofm. zu Rol. 2, 2) tann bier nur bie lette angemandt werden. Bei ber Unnahme ber erfteren ergibt fich nämlich ber höchft gezwungene Sinn, daß der Evangelift fage : bie Thatfachen hätten fich im Rreife ber Chriftenheit zugetragen (Bulg., Luth., d. 28., Ebr., Bl., Grimm), mas auszudrüden, wenn bies überhaupt von ben evangelischen Thatfachen gefagt werden tonnte, nach dem Sprachgebrauch des dritten Evangeliums yevousvor hinreichend gemefen fein murde (vgl. Em.), oder die Thatfachen müßten damit als Erfüllung von Weißagungen bezeichnet werden follen (fo Leffing, Thierich), welche Unnahme mit der gangen Darftellung bes britten Evangeliums in Biberfpruch fteht. Die zweite Bedeutung gibt ben Sinn: "zur vollen Ueberzeugung ges bracht, vollbeglaubigt (vgl. Spr., Theophyl., Euthym., τουτ' έστι των βεβαιωθέντων έν ήμιν πραγμάτων Βελ. Grot., Ly., Olsh., Mey., Holzm.), ohne dag dabei das fubjective Moment betont und überfest werden barf: vollgeglaubt (fo Ew.). Die Bezeichnung ber fchon von den Borgängern be-

#### Der schriftstellerische Plan des britten Evangeliften.

richteten Thatsachen als vollbeglaubigt erzwingt von vorn herein die Anerkennung, daß die mit feinem Evangelium vom Evangelisten erftrebte aogaalsea B. 4 in etwas anderem als in der auten Berbürgung und daraus ermachsenden geschichtlichen Gemigheit über de Borgange des Lebens Jefu bestehen muß, daß ihm vielmehr dieje volle Beglaubigung nur Voraussetzung für jene aogalesa ift. Durch das er hulv, welches, weil es dann gar nicht zu ftehen brauchte, nicht auf alle gleichzeitig Lebenden fich beziehen tann (gegen Bl.), wird ein Unterschied gemacht zwischen innerhalb und außerhalb der Chriftengemeinde umlaufenden und angenommenen Brichten und Erzählungen, und den letteren allein, fofern fie von allen anerkannt werden, ein wirklicher Werth beigelegt. Weil fo bierin ein fritischer Unterschied ftatuirt ift, und ber Evangelift nach biefer Seite fich feinen Borgängern nur gleichftellen will, befpricht er die Urt, wie die berichteten Begebenheiten ihnen zugekommen. noch genauer in B. 2. Die Angabe nun, wie (fie die Begebenheiten) uns bie überlieferten, welche vom Anbeginn Augenzeugen und Diener des Worts geworden — läßt die mitgetheilten Begebenheiten als lautere Biedergabe der mündlichen Ueberlieferung erscheinen. Denn xa9cds tann fich nur auf das hauptverbum und nicht auf das nur als Attribut vorkommende Participium πεπληροφορ. (f. Theoph., Lühn., Olsh.) beziehen und das naosdooav, welches an fich gleicherweise von mündlicher wie von schriftlicher Ueberlieferung gesagt werden tann (Grot., Holz., Königsmann), muß hier, weil jene Borgänger im Berhältnis zu biefer Baradofis ein neues bilden (gegen Baur, Meper, Solam., vgl. Grimm) von mundlichem Vortrage verstanden werden. Da nun der lettere niemals ju ein und derfelben Zeit, alles, mas Jefus gelehrt und gethan Apg. 1, 1 umfaffen tonnte, bestand das von feinen Vorgängern und gleicherweise vom Evangeliften eingeschlagene Berfahren alfo barin: die einzelnen Begebenheiten, wie fie fich aus der Erwähnung im mündlichen Vortrage ergeben, niederzuschreiben und an einander ju reihen (vgl. Lekebusch u. Röftlin). Die vom Evangeliften wie von feinen ihm muthmaßlich gar nicht als Quellen erscheinenden (vgl. Holzm.) Vorgängern befragten Träger der Paradofis bezeichnet er in zweierlei Sinficht näher: einmal nach der Stellung,

269

1

welche sie von vorn herein einnehmen, und als folche nennt er sie avronras Augenzeugen und fodann nach dem, mogu fie im Berlaufe der Geschichte geworden, nämlich vangeras rov Lopov Diener des Worts 1). Die Zusammenstellung diefer beiden Bezeichnungen führt, da Apg. 6, 1 vom felbigen Berf. berichtet wird, Die Apostel hätten im Unterschiede von anderen Amtsträgern ber chriftlichen Gemeinde fich es ausgemacht: huiv de ry noosevry xal th diaxorla tov loyov neoxaetsersous und andererseits boch nicht jeder im Sinne von Ephes. 6, 1 bestellte evaryeliorns ober Sidáoxalos als Träger der Ueberlieferung gelten konnte, und ber Evangelist also ben chriftlichen Schriftstellern ein alleiniges Salten in ihren Berichten an folche zufchreibt, die beides Augenzeugen und Diener des Borts geworden, auf eine bewußte Unterfcheidung zwischen apostolischer und nichtapostolischer Tradition. Daraus ergibt fich ferner, daß das on' donig hier auf den Beginn bes öffentlichen Auftretens Jefu geben muß, wenn es auch, was bie Barallelen Joh. 15, 27. Apg. 1, 21 nicht hindern (gegen d. 28., 191., Men., God.), den Lebensanfang bezeichnen könnte (fo Olsh., Grimm).

Nun erst nach der Schilderung des von seinen Vorgängern allein eingeschlagenen Versahrens geht der Evangelist mit dem soose xauod zur Darlegung des seine Arbeit von denen jener Unterscheidenden ein. Indem er, dem Zusammenhange nach (vgl. das xai) in dem Vorgange jener die ihm zu seiner Schrift gewordene Anregung namhaft macht, stellt er wiederum seine Arbeit in dieselbe Rategorie mit jenen (vgl. Holzm.). Damit leitet er selbst an, was er über jene gesagt, auf seine Arbeit mitzubeziehen. Das ist um so nöthiger, als zu dem Edoze xauod gehörige xaGesys yeauaum seines Gegensages zu dem avarasaosau willen nicht sowol aus den vorangegangenen näster durch ne'via (so Thiersch unter ungehöriger Vergleichung von Apg. 1, 1) als durch outgrout



Dem Wort λόγος hier bie Bebeutung bie in Rebe stehenbe Sache (Erasmus, Bez., Grot., Rühn., Bl.) zu geben, ift um so ger zwungener, als es bamit doch nicht gelingt, bem λόγος hier und bem λόγοι B. 4 benselben Sinn abzugewinnen, und bamit auch ber in dem πραγμάτων turz zuvor ausgeprägte Sinn zu schnell wiederholt wird.

περί των πεπληροφορημένων εί ήμιν πραγμάτων erganzt werden muß, welche volltönige Bezeichnung bei ber Schilderung der Borgänge fich am leichteften aus der Absicht die Art feiner eigenen Schrift mitzubezeichnen erflärt. Das edofe xauod legt die Bermuthung nahe, daß die Unternehmung diefer Arbeit das Resultat einer längeren Erwägung seitens des Evangelisten war. Der wirkliche Entschluß sich an die Arbeit zu machen ward nach den dem xauoi beigefügten Worten παραχολουθήχοτι άνωθεν πασιν axeisoos durch das Bewußtsein des Evangelisten von feiner Befähigung zum Zeugnis über die Thatfachen der evangelischen Geschichte nach der einen Seite gewirkt. Denn das Bart. Berf. naoaxolov.9n/xore, wie es der Evangelift neben dem fonst hier von ihm gebrauchten hiftorischen Tempus in edoge zauod und ypaqoas anwendet, läßt das Bemühen um die Erforfchung jener Thatsachen als ein ihm bereits in einer früheren Beriode eigenes Diefer Auffaffung fteht das Fehlen des Artitels von erscheinen. dem napazolovInzors nicht entgegen und es muß darum nicht etwa unter Nichtberückfichtigung bes Tempus angenommen werden: ber Evangelift habe seine Forschung erst behufs Abfassung des Evangeliums gemacht (fo Bug, Thol., Ebr., Apg.). Der häufige Bebrauch bes magaxolou9siv feitens der Brofauschriftsteller (vgl. Demosthenes pro cor. p. 285, de fals. leg. 423. Bolyb. III, 32, 2. Jofeph c. Ap. c. 10; de vita s. c. 65) macht dabei unweifelhaft, daß das maganolovInnore ber Evangelift nur, als Erforscher des wirklichen Vorgangs nicht als gleichzeitiger Beobachter (Hug) bezeichnen soll. Eine andere Bedeutung beø παραχολουθείν hier anzunehmen wie: in näherem Umgang mit jemd. ftehen, hindert das beigefügte aneesoos, welches auch nöthigt das naoi nicht auf Augenzeugen fondern vielmehr auf Begebenbeiten zu beziehen (gegen Baul.). Indem nun aber neben das azoihos noch ein avorer gestellt wird, tann bies nicht wiederum den Sinn von gründlich (Grot.: radicitus) haben, fondern muß in der bei Profanschriftstellern gewöhnlichen Bedeutung: "von vorne an " (Berod. VIII, 6, 13; Bhil. vit. Mos. II, 141; Jof. Alterth. XV, 7, 8) genommen werden. Der Evangelift tann aber nach dem schon vorhin hervorgehobenen and derns hinzufügen, wenn er bamit angleich in Besonderheit feiner Renntnis von den evangelischen Thatfachen geltend machen will, fo daß bas äver ger auf ben Lebensanfang über ben Anfang des öffentlichen Auftretens binüber zurüchmeifen muß. Wie aber bei der mit anoeßwis gleichen Bugehörigkeit ju dem maganolov9ýnore behauptet werden tann, ber Evangelift nehme felber für das ävw9ev Berichtete teine gleiche hiftorifche Buverläßigteit in Anfpruch, ift unerfindbar (gegen Men., Solam.). Denn burch das maour befundet der Evangelift boch auf's beutlichfte, daß er fein B. 1 näher geschildertes augeswis παραχολουθείν auf alle Theile feiner Schrift gleichmäßig bezogen miffen will (vgl. Chemn.). Da das naoen aber in feiner Beife au yoauas in Beziehung fteht, dies vielmehr bem Busammenhange nach eine andere Ergänzung erhalten muß (vgl. oben), fo ift's un. richtig, bem Evangeliften auf Grund bes naoin bie Behauptung beizumeffen, ihm fei bei feiner nachforschung nichts entgangen ober er habe auch alles ihm Betannte in feine Schrift aufgenommen. Die Behauptung, eine vollftändige Biedergabe der Ueberlieferung geben zu wollen, würde nur bann in den Worten liegen, wenn ber Evangelift feinen Vorgängern außer in Betreff ihres Beginnes vom öffentlichen Auftreten an eine allgemeine Unvollständigkeit nachgesagt hätte, mährend das rov vor bem πenlygogogyuévor έν ήμιν πραγμάτων eber auf einen alle umfaffenden Gefamtberichte ichließen ließe, wenn die Worte gepreßt werden dürften. Dach diefer ebenso concisen als bedeutungsvollen Angabe über die eigene Ausrüftung bes Evangeliften, welche es ihm felbft hand anzulegen gut scheinen ließ, gibt er nun ferner die Rücksicht an, aus der er fein Evangelium und in Beziehung auf die er es alfo fchrieb, wie es vorliegt. Bei der Boranstellung des za 9ezng ift es willfürlich, diefes Wort absolut und außer Zusammenhang mit ber in bem Sat Eva enigvos x. r. 2. angegebene Absicht des Schreibens aufzufaffen, mährend boch bie eingeschaltete Anrede xoartiore Geogile zeigt, bag gerade in biefem Absichtsfat der Nerv der ganzen Darlegung ausgesprochen wird. Bährend nur xa. Jeknig == xara ro &fng geordnet heißt (Ew.) und, da es meifellos an fich aliud est, si de historico si de philosopho aut alio scriptore agitur xa9s5njs loquenti (Tifchendorf,

## Der schriftstellerische Plan Des britten Evangeliften.

Syn. S. XV) an und für fich ebensowol eine chronologische mie ine fachliche Anordnung einer Schrift anfündigen tann (gegen Den., vgl. Thierich u. Bl.), nöthigt ebenfowol der Gegenfat, in welchem es hier fteht, wie die im Zwedfatz mitangegebene 21bfict der gewählten Anordnung, es hier von einer fachlichen, planmäßigen Anordnung zu verftehen. Das xagesof fteht nämlich feineswegs ju bem einer ganz anders gewandten Ausfage in näherer Beziehung, fo daß es dadurch einen temporalen Charatter empfinge (gegen Biefeler, Chron. Syn., S. 26 Anm.), wol aber fteht das radefifs yoawat, welches der Evangelift den Theoph. verspricht, im Bymfatz zu dem von feinen Borgangern ausgefagten avaradoreo Sal. Dietes fagte das Zustandebringen einer Susynois wor nendng. er huir rearyu. B. 2 durch ein einfaches chronikenartiges Uneinanderreihen der Begebenheiten aus, mie dies ftets die zunächft ich darbietende Erzählungsweise ift. Benn der Evangelift im Unterschiede darin fich in Bezug auf feine Schrift ein xa9s575 yeawas verlangt, fo tann er damit nicht eine durch avaraoosogas bzeichnetes chronologische oder anakoluthistische Anordnung fið schft wiederum beilegen wollen. Will man aber gar darin das Bornehmen bezeugt finden, der Ebangelift wolle nichts außer der Ordnung berichten, in welcher die Ereigniffe fich wirklich nacheinander pugetragen (fo Bief., Den., Tifchendorf, Godet, Grau), fo icheitert Diefe Annahme an der Beschaffenheit des Evangeliums felber und an vielen ausdrücklichen und bestimmten Angaben diefes mb der andern Evangelien. Nam contra apparet, illum non emel ob rerum cohaerentiam comminuisse, quae temporibus erunt discreta, quod suis locis patefiet (Grot., Rühn). Das radefis yoawae muß aber dennoch eine bestimmte Ordnung im Auge haben und tann nicht lediglich überhaupt eine geordnete Erzählung versprechen, deren Anorduung dann bald beliebig durch ein hronologisches bald durch ein fachliches Intereffe bedingt fein foll (fo lichtenftein, Leb.-Befc., S. 93; Bofmann, Btichr. f. Brot. u. Rirche 1870 II, 342), denn dies brauchte nicht besonders ausgesprochen ju werden. Von welcher Ordnung es aber gemeint fei, folgt aus der Absicht, in der das Evangelium nach dem Finalsats ?va x. r. l. sefcrieben ward. Der Epangelift beabsichtigt aber diesem zu Folge

ı

- - - Y

#### Nösgen

burch feine Darlegung der evangelischen Thatfachen, den Theophilus bie Gemigheit der Lehren, über welche er Unterricht empfangen, ertennen ju laffen. Das loyos kann nämlich hier nicht die πεπληροφορημένα έν ήμιν πράγματα bezeichnen, da es deren adgaleia burch eine neue Erzählung nicht ertennbar würde, ihre Glaubwürdigteit auch durch ihre augenzeugliche Berbürgung en juiv alfo auch zwischen bem Evangeliften und bem im Chriftenthum unterwiefenen Theophilus von vorn herein feftftand. Aóyoi darf beshalb aber auch nicht allgemein im Sinne von Dingen (Malb., Em.), Geschichten (Bl., Grimm) oder Ueberlieferungen (Thierich) genommen werben, fondern muß feine nachfte Bedeutung: Lehren behalten und von chriftlichen Lehrftucken verftanden werden (Euth., Rigad. Γνα πλεόν κατέσχης την ασφαλείαν των λόγων της niorews, b. B., Men., Doftz., Silafd., Grimm). Der Umfang und Inhalt diefer Lehrstücke läßt fich aus diefer ganz allgemeinen Angabe nicht erschließen und nur der Umftand, daß diefelben als ber einfache fich von felbst ergebende Reflex ber in ber Chriftenheit vollbealaubigten Thatfachen ertennbar gemacht werden foll, macht die Annahme bringend, daß fie fich auf Jeju Berjon, Bort und Reich beziehen mußten. Bei biefem 3mede tann ber Evangelift nur eine bem entfprechende, alfo fachliche Unordnung im Auge haben bei feinem Berfprechen xa9e5is youwar, welches natürlich nicht ausschließt, daß er, wo dies feinem Zwecke nicht widersprach oder gar hinderte, auch die anakoluthistische oder chronologifche Reihenfolge der Begebenheiten beibehielt; nur auf ihre Ginhaltung tonnte fein Augenmert nicht gerichtet fein. Durch Dieje Angabe feines Zweckes und ber durch ihn bedingten Anordnung ber evangelischen Thatfachen erhellt auch auf's deutlichite ber Grund ber nichtbefriedigung, welche die chronitenartigen Arbeiten feiner gedachten Borgänger bem Evangeliften bereiteten und die ihn trieb felbit Sand anzulegen.

Diefem Prodmium zu Folge haben wir also ausgesprochenermaßen eine nach lehrhaften Gesichtspunkten geordnete und gruppirte Darlegung der evangelischen Thatsachen im Evangelium zu erwarten, analog dem Verfahren der damaligen Historiker ein nach dem Fächerwerk der Schule gruppirtes Gemälde mit moralischen

### Der schriftftellerische Plan bes britten Evangeliften.

Rotiven in ihren Werken zu liefern, um ein lebhaftes Gefühl der Tugend zu erwecken (vgl. Bernhardy, Grundriß der griechischen Literatur, 3. Aufl., Bd. I, S. 576), wie denn im dritten Evangelium vor allem die Analogie der Evangelien mit der damaligen Historiographie am deutlichsten hervortritt. — Und es fragt sich nun, ob diese Verständnis des Proömiums sich am Evangelium selber als richtig erprobt.

П.

Die Analyse des Evangeliums wird aber zu einem sehr verschiedenen Ergebnisse führen, je nachdem wir im dritten Evangelium den ersten Theil eines von vorn herein auch auf die Aussführung der Apostelgeschichte angelegten Geschichtswerts sehen (Hofmann, zeitschrift für Prot. und Kirche 1870, Bd. LIX, S. 335 ff.) oder dassselbe für eine selbständige Arbeit halten, welcher später aus verwandtem Beweggrunde auch die Bearbeitung der Apostelgeschichte folgte. Eine Vergleichung der Angaben des Evangelisten in dem betrachteten Proömium und des Vorworts der Apostelgeschichte 1, 1. 2 spricht aber entschieden wider jene Annahme, das Evangelium sei bereits mit Rücksicht auf die Apostelgeschichte geschieben, sondern läft uns in den beiden Schriften nur zwei Arbeiten besselben Versaffers erkennen, deren Grundgedanke und Zweck verwandt ist. Das Evangelium wird darum hier nur für sich allein in's Auge gesaßt. —

Nach dem Schlusse des Proömiums läuft die Erzählung in gleichartiger Weise in drei durch Anmerkung welthistorischer Daten (Rap. 1, 5. 2, 1. 3, 1) von einander deutlich gesonderten Wendungen dis zu dem einen unverkennbaren Einschnitt in der Erjählung machenden Stammbaum (Rap. 3, 23-37) fort. Nur ein von außen an's Evangelium herangebrachter Zuschnitt kann diese vom Verfasser selber intendirte Abgrenzung seiner Vorgeschichte verkennen. Es darf dies um so weniger geschehen, als bei näherer Untersuchung der volltönige Ausdruck zur Bezeichnung Jesu, welchen der Evangelist bei dem Beginn der Schilderung des öffentlichen Auftretens gebraucht: das  $\delta$  Inst. das beabsichtigte Ziel der bis dahin aus dem Leben Jesu berichteten Vorgänge darstellt. Die drei durch die welthistorischen Daten markirten Wendungen

Theol. Stub. Jahrg. 1876.

19

< \*\*

ber Borgeschichte geben fich bei diefer Abgrenzung als brei unter einander in einem gewiffen Verhältnis der Steigerung ftehende Stufen der in den Ereigniffen der Kindheit und Jugend Jeju fich barftellenden Offenbarung feiner Berfon. Die erfte Bendung Rap. 1, 5 ff. ftellt zuerft alle jene Thatfachen zufammen, burch beren Ineinandergreifen die Geburt Jefu als die Geburt beffen, ber vom Engel in feiner Anfündigung geschildert war, für Maria felber ein Gegenstand freudigen Glaubens und badurch erft durch fie möglich ward; biefe Thatfachen gipfeln in den beiden Symnen als Beugniffen der in Maria und den ihr naheftehenden Rreifen fortichreitend gewonnenen Glaubenszuversicht. Die zweite Wendung Rap. 2 weift nach, wie die über und an dem Rinde fich bei der Geburt und jedem michtigen Buntte der Rindheitsentmidlung Jefu fich vollziehenden Ereigniffe biefen fich als ben bemährten und ermiefen, ben ber Engel zuvor angefündigt und Maria's Glaube erhofft hatte. Die britte Wendung Rap. 3 gibt dann fchließlich davon Runde, wie Jefus vor Gott durch das der Weißagung gemäße Auftreten feines Borläufers und bas bei feiner Taufe durch diefen vom himmel her erfolgende Reugnis als der mit heiligem Geift Erfüllte legitimirt und ichon bamals im Alter von 30 Jahren als ein folcher offenbar mard, ber nicht fein tonnte, mofür ihn die Menschen hielten (Rap. 3, 13 f.).

Den mit Rap. 4, 1 anhebenden und bis Rap. 9, 45 fortlaufenden erften haupttheil feiner Darlegung leitet der Epapgelift burch Borführung zweier äußerlich in teinem zeitlichen Bufammenhange ftehenden Borgänge ein. Rönnen fie darum nur einer innerm Berwandtichaft nach hier im Anfang zufammengeftellt fein, fo beweijen Rap. 4, 1 u. 14 die beiden einleitenden einander ähnlichen Formelu: πλήρης πν. άγ. υπέστρεψεν μαι υπέστρεψεν έν δυνάμει του nverucros, daß dieselben für den Evangelisten nach zwei verfchiedenen, einander ergänzenden Seiten bas in allem Thun Rin fich barftellende Balten und Bohnen des Geiftes Gottes in fondetlicher Beije ertennen ließen. Bon dem letten ber beiden Borgänge ift nun bereits längft anerkannt, daß er wie eine Art Programm ber weiteren Schilderung vorangeftellt. Da nun aber bem Evangeliften die erfte Beritope unter gleichem Gesichtspunkt mit ber zweiten fich darftellt und überdem auch bie Schlußbemertung jur

Bersuchungsgeschichte B. 13: zad ovreledas návra neigaspèr i diábohos antorn an' airov ayoi xaipov ben in ihr voll= wenen Rampf und Sieg als bei fpäteren Borgängen wiederholt nicheinen läßt, fo tann diefe Bufammenftellung nur ben 3med haben, anzuzeigen, daß das in diefem erften haupttheil bis au feiner Hingabe in den Tod, bei deren Beginn die Darftellung des Evangeliums Rap. 9, 45 zunächft abbricht, verzeichnete Birten Stefu nach den beiden angedeuteten Seiten, ber negativen wie pofitiven, als Selbfibewährung Jefu als mit bem Beifte Gottes Erfüllten aufgtaßt werden foll. Dabei will der Evangelift teineswegs eine das Birken Jefu fortbauernd begleitende Darstellung in diefem Theile geben ; er ftellt ausweislich ber hierauf angewandten Formeln xai èyévero, éyévero de äußerlich nicht zusammenhängende Begebenheiten für seinen Zweck zusammen. Hingegen beweist bie häufige Hervorhebung des Eindrucks, welchen Jeju Auftreten auf bas Bolf macht (Rap. 4, 38. 39. 4, 43. 5, 11. 15, 26) und babei bie Rennzeichnung desfelben als eines unmittelbaren und unbtabsichtigten durch den Hinweis, wie oft Jefus dem voreiligen Bingeben an den Eindruck feitens des Bolles gemehrt hat (Rap. 4, 46. 5, 10. 16, 22), wie fehr es dem Evangelisten darauf ankommt, ju erweifen, daß die von ihm berichteten Borgänge thatfächlich gur Selbstbezeugung Jefu gedient haben.

Im einzelnen stellt der Evangelist dann Kap. 4, 14 bis 5, 26 vier sehr verschiedene Thaten Jesu zusammen, um gleichsam in tuem Ensemble zu zeigen, durch welche Werte sich das Auftuten Jesu in Kraft des Geistes betundete: die Heilung zu kapernanm, den wunderbaren Fischzug, die Heilung des Aussätzigen und die dem Gichtbrüchigen ertheilte Vergebung der Sünden. Dieser ersten Gruppe folgt eine andere, die Vorgänge zusammentellt, welche mehr hervortreten lassen, was Jesus dem Volle zu bringen gesandt und gewillt war; es wird an der Verussung des Zöllners (Kap. 5, 27-32) Jesu Kommen die Sünder zur Buße zu rufen, an der Lebensart der Jünger (V. 33-39) die Heraufführung einer neuen freudenreichen Zeit, an Jesu Verhalten an den Sabbathen (Kap. 6, 1-11) fein Wille nicht zu tnechten sweden zu lösen, an der unter Verbereitung durch Gebet erfolgten

19\*

Auswahl der Jünger aus der ihm zuftrömenden Menge (B. 12–19) Jesu Absicht eine neue nicht auf irdischen Banden beruhende Gemeinschaft zu gründen, an der Bergpredigt (B. 26–49) das neue von ihm gebrachte Lebensprincip aufgewiesen. — Der durch dies Auftreten hervorgerufene Eindruck wird dann durch drei weitere Borgänge in seiner Tiese und Allgemeinheit klar gemacht, so das der Eindruck von der Macht seines Wortes (Kap. 7, 1) an dem Glauben des heidnischen Centurio (Kap. 7, 1–10), der Eindruck son Nain (B. 11–17), der Eindruck seiner aus allem hervorleuchtenden, selbst in Israel neuen und befremdenden Geistesatt (B. 19:  $\sigma v \in \delta$  segzóuevos) von der Gesandtschaft des gefangenen Täufers B. 18–23 getennzeichnet wird.

Ausnahmsweise fährt der Evangelist dann einmal akoluthistisch fort; aber bennoch will er nicht einfach die geschichtliche Fortfegung bes Borigen geben und auch das Folgende nicht einmal unter ben gleichen Gefichtspunkt mit demfelben bringen. Denn wider seine fonftige Gewohnheit hebt er gerade diesmal die innere Berfchiedenbeit des in beiden Abschnitten Berichteten felbft hervor (B. 24: άπελθόντων δε των άγγελων Ιωάννου ήρξατο λέγειν προς τούς δηλους περί 'Ιωάννου). Unvertennbar wirft Sefus auch in biefer Rebe einen Rückblick auf das Berhalten des Boltes jum Täufer wie zu ihm felber, wenn er zu verstehen gibt, daß er feinem im Evangelium feit Rap. 5, 27 geschilderten Auftreten ju Folge dem Bolle als ein ανθρωπος φάγος και οίνοπότης φίλος τελωνών xal auaorwlor gelte und demfelben ebenfo wenig recht fei wie ber Täufer. Benn er bann ju dem Schluffe tommt, daß er nur benen fich zuwenden tonne, welche eine folche Zuwendung rechtfertigten, fo erscheint diefer Abschnitt auch feitens des Evangeliften bazu bier aufgenommen, die im ferneren Berlaufe feiner Darftellung befundete Beschränfung ber Birtfamteit Jeju auf einen Heinen Rreis im Bolfe ju begründen und aus der Geiftesart Sefu zu erflären. Stene atoluthiftifche Unreihung biefes Abfchnittes an ben vorigen aber foll bann zugleich, ähnlich mie bie weltgefchichtlichen Daten in ber Borgeschichte, diefe neue Bendung im Berfahren Jeju, feine Befchräntung auf einen fleineren Rreis, geschichtlich feftstellen.

Im weiteren Berlaufe ber Darftellung folgt dann eine Anzahl von Abschnitten, welche dieje Scheidung im Bolt und deren Folge im Berfahren Jefu noch näher zur Anschauung bringen. Es folgt dämlich 1) bie Beritope von der buffertigen Sünderin, in welcher ner Gegenfatz des fich von Jefu zurückhaltenden Theiles des Bolles und bes feinem Dienst ergebenen icharf ausprägt (7, 36-50); 2) die Angabe über die menigen Frommen, von welchen Jefus nur Unterstützung anzunehmen vermochte (Rap. 8, 1-3); 3) bas Bleichnis von vielerlei Ader (Rap. 8, 4-18) mit feinem Binmeife auf die wenn auch in verschiedener Beife ihm widerstrebende Mehrheit bes Boltes; 4) die Losfagung Jefu von feinen ihn felbft nicht verstehenden Verwandten (V. 19-21); 5) die Ueberfahrt nach Badara (Rap. 8, 22-39) - benn fo muß der Abschnitt nach 8. 22 und dem einfach fortfahrenden zad zarendevoar B. 26 begrenzt werden) mit ihrer Erfahrung, daß die mächtigften Bunder (B. 25 u. 36) Jefu auf einen Theil des Bolles fogar nur abftogend wirkten; 6) die Rücktehr von dort (B. 40-56) mit der Auswahl bes Jairus und bes blutflüßigen Beibes aus der Zahl ber ihn Ermartenden (B. 40), weil er bei ihnen Glauben fand (B. 48-50), um ihnen zu helfen, mährend er von feinen Berten nicht geredet haben will. Das sysvero sv ro vnoorosiyas xrd. 8. 40 ftellt ebenso ben äußeren und inneren Zusammenhana beider Borgänge heraus, wie es den letzteren durch die Einführung mit fferero als eine besondere Begebenheit fenntlich macht.

Den Schluß diese ersten Haupttheiles machen dann Borgänge, an welchen die sonderliche Bewährung des Geistes und der Kraft, welche in Jesu wohnt, innerhalb des Kreises seiner Auserwählten (9, 1) klar wird. Denn es wird berichtet, wie Jesus seinen Jüngern von seiner Kraft zu einem dem seinen gleichartigen Thun Macht und Auftrag gibt (Kap. 9, 1-6), wie er gegenüber der Unklarheit der Unempfänglichen wie eines Herodes über ihn (V. 7-9) durch Machtbeweise gleich der durch die Hand seiner Jünger gehenden Speisung der Fünstausend (V. 10-17) zum vollen und klaren Bekenntnis über seine Berson als den Christ (V. 18-27) führt, zur Befestigung in demselben die Vertrautesten zu Zeugen seiner Berlärung und des abermaligen Zeugnisse bes Baters über ihn macht (B. 23-26), endlich allen fich durch die Heilung des ihnen felber unheilbaren Dämonischen er τη μεγαλειότητι του Seov offenbart.

Diefe Bezengung Jefu vor feinen Jüngern geschieht indes beidemal nicht, ohne daß ihnen zugleich gefagt wird, mas bis jur vollen Offenbarung gefu als ber Chrift ihm felber noch miderfahren muß und fie in feiner nachfolge auf fich nehmen muffen (B. 22-27. 31. 44 u. 45), von welcher Rede fie freilich bei ihrem Erstaumen über feine herrlichkeit nichts faffen noch verstehen. So wird bier ber am Anfang diefes haupttheiles fofort ausgesprochene Gegenfat zwifchen bem, als welchen fich Sefus bezeugt und bewährt, und bem, was ihm feitens des Boltes widerfährt, noch in gesteigertem Maße Daraus ift zu schließen, daß mir hier am Ende ausgefprochen. bes erften haupttheiles fteben. Die bisherige Darftellung hat nun eine zweifache Erwartung rege gemacht, bag ber Evangelift ben Eintritt ber angefündigten, hier und ba bereits hervorgetretenen Berwerfung Jefu durch fein Bolt fchildern und zugleich bie Bemährung Jefu mitten in diefer den Ausgang feines Lebens herbeiführenden Berwerfung in gesteigertem Dage aufzeigen wird.

Diefer Erwartung entspricht indes das Nächstfolgende keineswegs; erst Rap. 18, 31 tritt die Absicht des Evangelisten hervor, berselben von da ab zu entsprechen, indem er dort die Leidensankündigung wieder aufnimmt und in derselben zugleich auf die letzte und vollste Bewährung Jesu als der Christ mitten unter der Verwersung durch's Volk hinweist.

Wenn nun aber hier Kap. 9, 46 ein andersgearteter, neuer Haupttheil des Evangeliums anhebt, so kann derselbe um so weniger dem gleichen Zwecke wie dem vorigen dienen, als bei dem vollen freien Walten des Evangelisten über den Stoff er demnach die beiden Hauptwendungen im Leben Jesu, einmal die Bewährung seiner felbst an allen und dann die Beschränkung derselben wie seines Wirkens überhaupt auf die Empfänglichen nach dem Heraustreten der geistlichen Unempfänglichkeit der Menge, zur Darstellung gebracht hat. In der That tritt auch äußerlich ein Unterschied zwischen dem ersten und diesem zweiten Haupttheil hier heraus. Ramen bisher überwiegend Thaten zur Mittheilung, so wiegen im weiteren Gespräche nur Reden vor. Diese Verschiedenheit hätte von

je her eine besonnene Beurtheilung des Evangeliums hindern sollen, die beiden Theile nach localen oder chronologischen Gesichtspunkten sondern zu wollen. Welcher Gesichtspunkt nun der Zusammenstellung dieses zweiten Theils zu Grunde liegt, wird wiederum nur den eigenen Andeutungen des Evangeliums entnommen werden dürfen.

Da es hier am Anfange des Theils gleich wieder zwei, wenn mch nur kleine akoluthistisch weder mit dem vorangegangenen (B. 46: slejhler de dialogiscuje er avtroket, noch mit den folgenden Abschnitten (B. 51: éyévero de év rö svyrrlygevössas ras huseas) zusammenhängende Borgänge ohne jede Angabe über On und Zeit ihres Geschehenseins bringt, so liegt von vorn herein die Bermuthung nahe, sie würden, ähnlich wie Kap. 4, 1 die Anfangs – Veritopen, den Grundgedanken des Theils kennzeichnen. Kide führen nun auch gleichmäßig zu einer Aussprache Jesu über die Anforderungen, welche er an seine Jünger stellt; beide stehen debei ähnlich, wie Kap. 4 die beiden Borgänge, in dem Berhältnis gegenseitiger Ergänzung. Während nämlich Jesu erstes Wort Kap. 9, 46—48 das Maximum wahrer Jüngerschaft ausspricht, betundet das zweite B. 49—50 das Minimum derselben, deren Grundmerkmal im Handeln év zö övóyaxe avtor besteht.

Die hiedurch nahe gelegte Boraussetzung bestätigt fich im Folgenden burchaus. Es folgen lauter Meußerungen Jefu über ben von feinen Jüngern zu bewährenden Sinn und Geift, wie fie bei ben verschiedensten Gelegenheiten und teineswegs lediglich mit Bepg auf die Zwölfe gethan. Die ersten weisen barauf hin, daß 34fu Anhänger belebt fein mitffen von feinem Gifer zu erretten (Rap. 9, 51-56), von einem der Welt ganz und gar abgewandten Sinne (B. 57—62), von dem Berlangen mitten in der feindlichen Belt auf alle Beife bie Friedensarbeit Jefu fortzufegen (Rap. 10, 1-16); benn das ift die Grundforderung der an die Siebenzig gerichteten Ermahnung. Es folgen dann Reben Jefu, wie das bei ber Rücktehr ber Siebenzig gesprochene Bort, in welchem er ju bedenken gibt, daß seine Jünger nicht sowohl der Stellung, welche fit auf Erden durch ihre Werte einnehmen, fondern ihrer Stellung im himmel eingedent bleiben müffen (Rap. 10, 17-24); daß fie, k größeres ihnen zu erfahren gegeben, wie Jefus lobpreifend ihnen

vorhält, mit dem Geleisteten nie zufrieden Gott am Nächsten zu dienen haben (Kap. 10, 20—37: Gleichnis vom barmherzigen Samariter), überhaupt nicht nach Wunsch und Neigung, sondern unter Harren auf Jesu Weisung das letzte Theil zu erwählen haben (Kap. 10, 38—42). Mit dem Bericht, wie Jesus seinen Jüngern in seinem Sinn und in seiner Weise zu beten gelehrt (Kap. 11, 1—4) und wie er zu gleichem Eiser am Gebet ermahnt (V. 5—13; vgl. bes. V. 13), tommt dann der erste Abschnitt dieses Haupttheiles zum Abschluß.

Eine längere Berhandlung Jeju mit ben Pharifäern und unter bem Bolfe (Rap. 11, 14-54) legt bann ben unverföhnlichen Gegenfat zwifchen bem Beifte Chrifti, burch welchen bas Reich Gottes tommt, und bem ihm feindlichen Sinne in Jerael bar, welcher anfangs bem Sinne Jefu zu weichen fchien, dann aber um fo gewaltiger zurücktehrte (B. 14-26) und nur ba allein nicht zurückfehren tann, wo man fein Wort bemahrte (quladoein B. 27. 28; val. Rap. 10, 38-42), mas bei ber ganzen yevea aurn novnea nicht ber Fall mar, ba fie bas ihr gegebene Licht unter ben Scheffel ftellte (B. 29-36), am wenigften aber bei den Pharifäern, welche in geradem Gegenfatz zu Jefu nur to efw 9ev in's Auge faffen und ro kow gev unbeachtet laffen (B. 37-52). nachdem ber Evangelift alfo zuerft biefen Gegenfatz burch Reben Chrifti bargelegt, läßt er nun zur weiteren Aufhellung bes Unterfchiedes Barnungen Jeju folgen: 1) vor dem Sauerteige pharifäischer Beuchelei, welche bas Inwendige und Auswendige bes Menfchen in Biderfpruch fest, verbunden mit Jefu Ermahnung zur Offenheit und Befenntnistreue (Rap. 12, 1-12); 2) vor der πλεονεξία, melde bei den Pharifäern mit jenen hand in hand gieng, der gefus das Trachten reich zu fein in Gott entgegenstellt (Rap. 12, 13-53); 3) vor ber falfchen Sorglofigkeit des pharifäisch gefinnten Boltes, welche die Bedeutung der Zeit für's emige Seil nicht achtet (B. 54. 59) und burch Verfäumnis ber zum Fruchtbringen gegebenen Zeit bas Gericht über fich herbeizieht (Rap. 13, 1-9), mährend doch, wo cs Bande des Satans ju löfen gibt, jede Stunde die beste bazu ift, wie Jefus durch Vorgang und Bort lehrt (B. 10-17).

Wenn uns barauf im Evangelium zwei Aeußerungen Jeju, zwei Gleichniffe begegnen, welche, ba dies nicht angemerkt, nicht

um der Gleichzeitigkeit mit dem Vorigen halber hieher gesett fein tönnen, auch nicht der Achnlichkeit des Gedankens nach fich dem Vorigen anschließen, hingegen untereinander wiederum im Berhältnis gegenfeitiger Ergänzung ftehen, fo bietet fich dadurch die Bermuthung dar, daß mit ihm ein weiterer Fortschritt in der Darstellung des zweiten haupttheiles gemacht werden foll. Da nun das eine, das Bleichnis vom Senftorn, die zunehmende Ausbreitung und das andere, das Gleichnis vom Sauerteige, die alles durchdringende Kraft des Reiches Gottes, wie es fich in der Welt darftellt, ausspricht, fo tann ber hier gemachte Fortschritt ber Darstellung nur darin bitehen, daß nach der Zusammenstellung von Reden und Aussprüchen Riu über den Sinn und Geift, das Befen des einzelnen güngers Jeju nun eine Zusammenstellung folcher folgen foll, welche bie Gemeinschaft der Jünger, das Reich Chrifti als das Reich Gottes auf Erden besprechen und verhandeln. Diefer Auffassung gereicht jur Bestätigung, daß im weiteren Verlauf des Evangeliums des Reiches Gottes öfter gedacht wird benn zuvor : Rap. 13, 29. 14, 15. 16, 16, 17, 20, 21, 18, 16, 17, 24, 25, 29, und zwar nicht wie in den vorhergehenden Abschnitten nur gelegentlich und nebenbei, wie 3. B. bei Angabe des Gegenstandes der Berfündigung Jeju und feiner Jünger (vgl. Rap. 4, 43. 8, 10. 9, 11. 27), fondern als hauptgegenstand der Besprechung.

So handelt Jesus gleich im nächsten Abschnitte von dem schwierigen Eintritt in's Reich Gottes, welchen zu erringen vielen von aller Belt Enden gelingen wird (Kap. 13, 22-30), von dem aber trotz seines äußeren Herr=Herr=Sagens das prophetenmörderische Jerufalem ausgeschlossen werden würde (B. 34. 35). Weiter folgt dann eine Berhandlung im Hause eines Obersten der Pharisäer, in welcher Jesus im Gegensatz zu der Art, wie der Pharisäer bei keiner Einladung versahren (B. 2-6) und dazu, daß jeder in ihrer Gemeinschaft nur das Seine suche (B. 7-11), sein Reich schlichert, wie es alles für sie bereit hält (B. 15-17) und die Gleich= gültigen ebenso wie die in der Welt Nichtsgeachteten zu sich einladet (B. 18-21). Dieser Rede mit ihrem Hinweis auf die Allgemeinscheit der Einladung zum Reiche Gottes dient die solgende Rede zur Ergänzung, indem sie die Heich Schlicher Ausor

vor Augen führt, durch beren Erfüllung die Berufenen erft zu mahren Gliedern bes Reiches Gottes werden und fo bie Schrante jener allgemeinen Ginladung aufzeigt (B. 25-35). Durch eine ganze Reihe nun folgender Aussprüche Jeju wird bas in beiden Reben Gejagte nach einzelnen Seiten noch mehr specialifirt. So wird zuerft ber pharifäifchen Bermerfung ber Zöllner und Sünder in Jerael gegenüber bas Berhalten bes Reiches Gottes in ben brei Gleichniffen vom verlorenen Schaf, Grofchen und Sohne ermiefen (Rap. 15). Dann wird im Gleichnis vom ungerechten haushalter (Rap. 16, 1-9) die Hingabe von allem in den Dienst des Reiches Gottes als die mahre Klugheit nachgemiefen, mobei zur Bermeidung vertehrter Unwendung des Gleichniffes bie Unvereinbarteit der Gottesfurcht mit ber Untreue (B. 10-13) burch hinzugefügte Aussprüche Seju gewahrt wird. Gegenüber ber Gewinnfucht ber als gelagyugoi bezeichneten Bharifäer gibt darauf Jefus biefen zu bedenten, daß es viel nöthiger fei, bem Reiche Gottes Gewalt anzuthun, als nach bem, was bei Menfchen hoch gelte, zu trachten, und auch auf das Rleinfte in bem unvergänglichen Gefet Gottes zu achten (B. 14-18), und zuerft an bem Beispiel des reichen Mannes, mie, mer jenes allein für ra aya9a savrov in diefem Leben achte, nimmer zu dem wahren But des Reiches Gottes gelange. Die folgende Rede an bie Bünger bringt dazu noch eine Ergänzung nach einer anderen Seite, indem fie vor aller Selbstgerechtigteit warnt und verbietet, ebenfo über die Berfündigungen anderer felbftgerecht zu urtheilen und fich felber das eigene Thun zum Berdienst anzurechnen (Rap. 17, 1-10). Dann folgt noch die Erzählung von der heilung des bantbaren Samariters (B. 11-19), mit ihrem Sinweis auf ben (28. 6) als Rraft zu allem Guten hervorgehobenen Glauben, der ben Borjug habe vor bem blogen Thun des Gebotenen.

Der zweite Haupttheil schließt dann mit einer Collection von Abschnitten, welche sich sämtlich auf die Offenbarung des Reiches Gottes wenn auch in verschiedener Weise beziehen. Der Erklärung Jesu über die nicht in die Sinne fallende Erscheinung des Reiches Gottes (Nap. 17, 21. 22) tritt ein den Jüngern ertheilter Aufschluß zur Seite (B. 23-37), daß die nach den Tagen des Menschenschnes schließlich eintretende Offenbarung desselben nur unter dem Gericht

über die in Sünden verstockte Welt erfolgen werde. Diese Offenbarung eis sudlunger vor suberwärtigkeiten der Welt unabläßig erstehen Jünger unter allen Widerwärtigkeiten der Welt unabläßig erstehen (Rap. 18, 1-8). Es wird dann die Art des göttlichen Urtheils an dem Gleichnis vom Pharifäer und Zöllner (B. 9-14), an der Zuerkennung des Reiches Gottes an die von den Jüngern zurückgewiesenen Kinder (B. 15-17), am Versahren Jesu mit dem reichen Jüngling (B. 18-27) und an dem Ausspruch Jesu über das um das Reich Gottes willen Gethane (B. 28-30) deutlich gemacht.

Der Schluß des zweiten Haupttheiles des Evangeliums muß hin angenommen werden, weil die Kap. 9, 44 gegebene Leidensverlündigung nur in feierlicherer und ausführlicherer Weise mit der gleichen Bemertung über das Nichtverständnis der Jünger Kap. 17, 31—44 wiederkehrt. Daß sie aber hier in einer Aeußerung vorlommt, welche zugleich mit *dod ävaßalvoyev els 'Isooo*. eingetheilt wird, zeigt an, daß hier nun wirklich solgen soll, worauf mir schon durch den ersten Haupttheil hingewiesen waren: die Zeichnung der Gelbstbewährung Jesu als des Christs unter der energisch geltend gemachten Feindschaft des Boltes Israel. Der dazwischengetretene Haupttheil Kap. 9, 46 bis 17, 30 ist indes zu umfangreich, um nur für eine Episode gehalten werden zu dürfen; und es wird aus der Art, in welcher sich dieser jetzt beginnende Schlußtheil zu ihm verhält, die Bedeutung desselben für die Oelonomie des Evangeliums erschlossen mitsen.

Daß die Uebernahme der Leiden in keinem Widerspruche mit der früher gezeichneten Selbstbewährung Jesu als des Christs steht, hebt der Evangelist von vorn herein durch die Mittheilung ihrer Anfündigung, wie durch die in sie eingeschlossene Zurückweisung auf die Weißagung des Alten Testaments hervor, nach welcher navra ra yeyoaumera an dem Christ bei seiner Erscheinung als Menschenschn in Ersüllung gehen solle. Indes die vom Evangelisten vorangestellte Ankündigung des Hinaufzugs Jesu nach Jerusalem weist ferner darauf hin, daß dieser fortan zu schildernde Hinaufzug auch nach seinem gesamten Verlaufe wie im einzelnen der Bezwährung Jesu nicht nur zum Abschluß gedient, sondern dieselbe noch in besonderer Weise vollendet habe. In welcher, läßt der Evangelist

fofort burch die Boranstellung der Beritope über die Heilung der Blinden in Jericho erkennen, welcher im Biderfpruch mit dem Bolte Jefum als Sohn Davids b. i. als Rönig in Israel begrüßt und von Seju im Biderfpruch mit benen, welche feinen Buruf erftiden wollen, herzugerufen und um feines Glaubens willen geheilt wird (Rap. 18, 35-43). Je mehr die Boranstellung diefer Gefcichte als eine beabsichtigte erscheint, um fo mehr muß in ihr ber Bint gefunden werden, bag ber Evangelift zeigen will, wie gefus burch feinen Hinaufzug fich nicht nur als mit dem Geift erfüllt erwiefen, fondern gemäß diefer feiner Salbung fich auch als Rönig des Reiches Gottes bewährt habe. Bei biefer Absicht hatte ber Evangelift alle Beranlassung, um bie rechte Einsicht in Sefu meffianische Rönigswürde zu gewähren, ben zweiten haupttheil mit feinem nachweife der Anforderungen Jefu an feine Reichsgenoffen wie feiner Reichsgebanten überhaupt vor diefer Fortfegung der Schilderung feiner Selbftbemährung einzuschalten.

Sichtlich weilt nun der Evangelist bei den Vorgängen in Jericho, aus welchen er jene Heilung vorausgenommen, länger, weil fie für die Urt charafteriftifch, in welcher Jejus fich als Davidsjohn und Rönig im Reiche Gottes bemähren wollte. Dag diefe Borgange in den Augen des Evangeliften mirflich nach diefer Seite bebeutungevoll, läßt bie Bemertung Rap. 19, 11 ertennen : axovόντων δε αύτων ταυτα προς θείς είπεν παραβολήν χτλ., und er alfo das Gleichnis nur für einen weiteren Aufschluß über bas zuvor eingeschlagene Berfahren erflärt. Durch feine Gintehr bei Zachäus hat Jesus bezeugt, daß er in dem derzeitigen Stadium feiner herrschaft fein Rönigtum nicht zum Gericht fondern zum Seil ber Abrahamsföhne verwalten will (Rap. 19, 1-10) und weift bann in bem Gleichnis Rap. 11-27 auf ben Unterschied zweier Perioden feiner Reichsverwaltung bin, auf den Unterschied der verantwortungevollen Verwaltung der den Seinen anvertrauten meffianis ichen Reichsgüter burch diefelben, und ber Zeit des Gerichts über bie untreuen Verwalter, wie über die fich auflehnenden Biderfacher. Rach biefem Gingang geht der Evangelift erft über zur Darftellung bes Ginzuges in Jerufalem, freilich auch nur in einer feinem 3med entsprechenden Beife (Rap. 20, 1). Er berichtet von der Huldigung

als Rönig, welche Jefus zu Jerufalem annimmt (Rap. 19, 28-40), der Androhung des Gerichts über die sich mider ihn empörende Stadt (B. 41-44), der Ausübung meffianischer Machtbefugnis im Lempel (B. 45-48), der Nöthigung feiner Biderfacher zur ftillschweigenden Anerkenntnis feiner Macht (Rap. 20, 1-9) und bem Aussprechen des Urtheils über ihr Berhalten zu Jefu in dem felbft für jene kaum misdeutbaren Gleichnis von den Weingärtnern (B. 10-19). Der Evangelift berichtet ferner, wie Sefus in Berufalem bei ber Frage über den Zinsgrofchen durch überraschende Scheidung dessen, was Gottes und was des Kaisers ist, seine frinde unfähig macht, ihm etwas anzuhaben (B. 20-26; odx lozorav έπιλάβεσθαι αυτού B. 21 u. 40), dieselben sogar durch Beantwortung der ihnen selbst unbeantwortbaren Zweifelsfrage der Sadduzäer über bie Auferstehung zur Anertennung feiner felbst zwingt (B. 27-40) und endlich zum Eingeständnis der menschlichen und göttlichen Hoheit des Chrifts, der er ift, bringt (B. 41-44). Der Evangelift berichtet dann, wie Jefus in Jerufalem felber als Weltenrichter auftritt, indem er den Bharifäern ein περισσότερον χρίμα zuertennt (B. 43-47), unter ber Menge der dargebrachten Opfer das Scherflein der Wittwen allein als Gott wohlgefällig anerkennt (Rap. 21, 1-4) und Jerufalems mie der Seinen Geschict in der bevorstehenden Entwicklung bis zu feinem fichtbaren Biedererscheinen (B. 5-36) vorherbeftimmt.

Dieses Auftreten Jesu als König in Jörael wird nun allerdings bald und gemäß seiner eigenen Ankündigung beim Hinaufzuge und von den durch dasselbe um so mehr aufgestachelten feindlichen Mächten in Jörael, welche das Bolk hinter sich herziehen, unterbrochen. Darum führt der Evangelist zuerst Kap. 22, 1—6 diese seindlichen Mächte auf. Das durch sie herbeigeführte Leiden Jesu stellt der Evangelist nicht dar, ohne wiederholt hervorzuheben, daß es Jesu zwar bekannt gewesen (B. 21—23) und von ihm als ein göttliches Muß anerkannt ward (Kap. 22, 7. 37. 52). Sein Bericht erfolgt dabei in der Weise, daß aus ihm erhellt, daß Jesus sich gerade durch seine Uebernahme und Ueberwindung gleicherweise wie durch sein Thun und Auftreten als der Christ Gottes und König im Reiche Gottes, als xúgeos bewährt habe.

Diejes tritt gleich in dem Berichte des Evangeliften über Jeju Borbereitung auf's und feinen Eintritt in's Leiden hervor. Derfelbe berichtet, wie gefus in wunderbarer Beije ben Ort ermählt, in welchem er das Bundesmahl des Alten Bundes zum lettenmal gefeiert miffen wollte (B. 14-16), um an beffen Stelle für bie Zeit bis zur vollen neuteftamentlichen Erscheinung des Reiches Gottes ein Mahl des Gedächtniffes an feinen burch ben Berräther herbeigeführten Tod einzuseten (B. 17-23), bei melcher Gelegenbeit er feinen zunächft gleich ihm nicht zum Berrichen, fondern zum Dienen berufenen Jüngern bie fünftige Berrichaft in feinem Reiche mspricht (B. 24-30). Dann läßt der Evangelift den Bericht über brei Borgänge an jenem Abende folgen, burch welche Befus fich und bie Seinen auf bie Stunde feines Leidens rüftete (vgl. B. 38: ενα μή είζελθήτε είς πειρασμόν), die Berheißung feiner Fürbitte für Petrus bei dem ihm angefündigten Fall (B. 31-34), die Ermahnung der Jünger zur Rampfbereitschaft (B. 34-38), das Gebet in Gethfemane (B. 39-46). Bei ber bann folgenden Erzählung über Jefu Gefangennehmung bebt ber Ebangelift bem Borigen entsprechend bie babei zu Tage getretene Dbmacht über feine Feinde besonders an der Enthüllung des Berräthers (B. 47-48), bem dem fleischlich tämpfenden Jünger gewährten Schutz (B. 49-51), der Beschämung ber Hohenpriefter burch bie Rüge ihrer Sinterlift (B. 32. 33) hervor und mertt bann noch an: Jefus habe nur barum feine Dacht nicht weiter gebraucht, weil es ihre Stunde und bie Macht der Finsternis mar nach Befu Biffen (B. 53b).

Bei der ferneren Schilderung des Hereinbrechens dieser Macht (B. 54; vgl. die durch ovllassovres turz bezeichnete Behandlung Jesu mit der Ankündigung an die Jünger, B. 32: xad usr' avoµav eloyio371 und dem Vorwurfe B. 52: wis end lusr' elselaluse eloyio371 und dem Borwurfe B. 52: wis end lusr' elselaluse eloyio371 und dem Borwurfe B. 52: wis end lusr' elselaluse eloyio371 und dem Borwurfe B. 52: wis end luser die Selaluse eloyio371 und dem Borwurfe B. 52: wis end luser die 1. 63 lehrt, absichtlich die Erzählung von Petri Berleugnung und dem ihn rettenden Blick Jesu voran als Zengnis gleicher Bewährung Jesu an seinen Jüngern in wie vor seinem Leiden. Dann folgt zuerst eine Zeichnung der Größe des Jesu angethanen Leides in drei Zügen: 1) die in der Berwerfung der geistlichen

## Der fcriftftellerische Blan bes britten Evangeliften.

Bürde in minderem Maße durch feine Berhöhnung als Prophet von= feiten der Kriegstnechte (B. 63-65), in höherem Mage durch 216sprechung des von ihm behanpteten Wesens als der Christ durch die geistliche Behörde (B. 66-71); 2) burch die Behandlung als eiller Schwärmer bei der Behauptung feines Königtums vonseiten sowol der römischen (Rap. 23, 1-5) wie der judischen Obrigkeit (8. 6-12); 3) durch ben Austaufch gegen ben Mörder Barnabas und burch feine Ueberantwortung an biefes Anorns Stelle an's Rreuz durch's Bolt wie durch Bilatus (B. 13-24). - Rach diefer Schilderung der Leidenstiefe ftellt der Evangelist aus den Leidenswigängen lauter folche Buge zufammen, melche fich zum Bemeife timen, daß Stefus fich bennoch, mährend ihm folches miderfährt, fich als Rönig im Reiche Gottes ermiefen. Er berichtet, wie der Berichtete 1) fich vielmehr als Richter, der Gnade und Recht übt, in seinem Mahnwort an die ihn beweinenden Frauen (B. 25-31), durch feine Fürbitte für die ohne Wiffen an ihm Sündigenden (B. 32-34) zeigt, 2) durch die Ueberschrift am Kreuze mitten unter dem hohne über feinen Rönigsanspruch dennoch als Rönig legitimirt wird und königliche Macht selbst in Betreff der Zukunft an dem übt, der ihn als solchen anerkennt (B. 35—42), 3) während erschreckendes Gericht über die Welt rings um ihn ergeht und ber Lod an ihn herantritt, als der ftirbt, der durch nichts vom Bater getrennt ift (B. 43-46) und als der Gerechte, d. i. als der mit Unrecht Beftrafte, von dem Bollftrecter des Gerichts unter Bugbezeigungen der Menge anerkannt wird (B. 47. 48) und 4) ihm durch das unter des Bilatus Zustimmung bereitete Begräbnis und die Salbenbereitung der ihm auch jett noch dienenden Frauen (B. 55: altives yoar ouredyludulai de the Tad.) and in Israel gehuldigt wird (B. 49-56).

Die im Kap. 24 zum Schluß folgende Auferstehungsgeschichte verfolgt endlich auf die ausgesprochenste Weise (vgl. B. 7. 25. 26. 44-46) den Zweck, das Leiden als den nothwendigen Weg zur herrlichkeit d. i. zur Offenbarung des wahrhaften Königtums Jesu darzustellen, also zum vollsten Document dafür zu machen, daß Jesu Leiden in ihrem varausgesagten Ausgange nur zur Selbstbewährung Irju als der Chrift gedient habe. Der Evangelist hebt nämlich

289

hervor, wie der Engel Jesum als den vom Tode nicht Ueberwundenen anerkennt, während die Menschen sich darein nicht sinden können (Kap. 23, 55 bis 24, 12), Jesus selbst die ihn verkennenden Emmauswanderer auf die Nothwendigkeit seiner Bewährung durch Leiden und Auferstehung ausmerksam macht (B. 13-35), durch Bezeugung seines Lebens vor den Seinen dieselben der Art zu neuer Huldigung sührt, daß er sie selbst zu Dienern bei der bereits von den Propheten vorherverkündeten Art der nächsten Ausübung seiner Königsmacht annehmen kann (B. 36-49) und sich endlich durch seine Auffahrt gen Himmel als den segnend Waltenden sichtbar bekundet (B. 50-53). —

Diefe hier ohne Vergleichung ber Anordnung einer Aufeinanderfolge der gleichmäßig berichteten Begebenheiten in dem erften und zweiten Evangelium angestellte Analyse des dritten Evangeliums hat durch sich selbst zur Erkenntnis einer planmäßigen Auswahl und Gruppirung der mitgetheilten Borgänge in allen Theilen geführt, selbst in der Leidens- und Auferstehungsgeschichte, in welcher dem dritten Evangelisten häufig der Borwurf der Berwirrung gemacht wurde. Eine wiederholte Durcharbeitung des Evangeliums hat uns dieselbe stets bestätigt, wenn dieselbe auch an ihren ungewisseren Punkten noch manche Berichtigung wird erfahren können.

Schon die ftets wiederkehrende Erscheinung, daß bei den Einfcmitten der Darftellung sich am Anfang der haupttheile und Ubschnitte eine Beritope oder ein fich gegenseitig erganzendes Perifopenpaar darbot, welches den Gesichtspunkt flar ftellte, aus bem bie folgenden Begebenheiten zusammengereiht find und betrachtet werden follen, tritt dem Einwurfe entgegen, daß die aufgestellte Anordnung nur mühsam dem Evangelium aufges brungen fei. Bergleicht man nun aber den Inhalt der drei haupttheile, von welchen der erfte Jeju Selbstbemährung als der Chrift, ber voll heiligen Geiftes ift, durch Wort und That unter dem Bolf wie an feinen Jüngern, der zweite den Ginn und Geift ber von ihm gebildeten Jüngergemeinschaft und des mit biefer begonnenen Gottesreiches, der dritte die Bemährung des ihm als dem Chrift jutommenden Rönigtums in 3srael und im Reiche Gottes mitten unter ben von dem ihm ungleich gesonnenen Israel über ihn gebrachten

#### Der schriftftellerische Plan bes britten Evangeliften.

Leiden und burch deren Ueberwindung vorführt, mit der dreitheiligen Ausfage über Jefu Bestimmung, welche ber Engel der Maria über ihn gibt und mit welcher Jesu Erwähnung im Evangelium begonnen wird — Rap. 1, 32: 1) ούτος έσται μεγάς (vgl. Rap. 9, 43: έξεπλήσσοντο δε πάντες επί τη μεγαλειότητι του θεου πάντων δε θαυμαζόντων επί πασιν, οίς εποίει ό 'Ι.) χαι υίος ύψίστου xληθήσεται (vgl. Rap. 9, 18. 22. 23); 2) και δώσει αυτῷ κύριος ό θεός τόν θρόνον Δαΰίδ του πατρός αύτου, και βασιλεύσει ἐπὶ τοῦ οἶχον Ἰαχώβ; 3) χαὶ τῆς βασιλείας αὐτοῦ ov'z čoral relog -, jo wird die Uebereinftimmung diefes vom Evangeliften aus Einer Quelle aufgenommenen breitheiligen Ausspruchs und des in den brei Theilen des Evangeliums aufgeführten Grund. gedankens unbedingt auffällig erscheinen. Es tommt hinzu, daß 8. 31: καί συλλήψη έν γαστρί και τέξη υίον και καλέσεις to ovoua autov Incovv, den Inhalt der Borgeschichte fliggirt und 3. 35 die weitere Eröffnung des Engels, daß wir jo fagen, die treibende Botenz des neu beginnenden Menschenlebens benennt, mie sie vom Evangelisten später immer auf's neue hervorgehoben wird. Demnach legt fich die Annahme nahe, daß ber Evangelift die zunächst der Maria gegebenen, mit xad idov B. 31. 32 eingeleitete jur Bergleichung der Lebensganges mit ihr auffordernde Zusage des Engels zum Grundriß feiner Darftellung erwählt hat, auch hierin ganz historisch verfahrend. Vorgeschichte und Hauptaussührung verhalten fich dabei, wie die Ankündigung der Selbstoffenbarung Jeju als des Chrift und deren Erfüllung. Beil der Evangelift aber jene Erzählung von der Anfündigung der Geburt Jesu sich hatte überliefern lassen und sie nur getreu nach der evangelischen Ueberlieferung wiedergeben wollte, mußte er zum Berftändnis der Engelrede B. 33 dem ihm michtigften Abschnitt den Bericht über die Ankündigung der Geburt des Täufers voranstellen.

Der bedeutendste Bersuch, den Grundgedanken des dritten Evangeliums zu bestimmen (vgl. Hofmann a. a. D.; vgl. Grau, Neutestamentliche Schrifttum, S. 269 ff.), hat zu einem anderen Resultat gesührt. Nach ihm sehen wir in diesem Evangelium die Bertündigung des in der Person Jesu erschienenen Heils der Welt inmitten des jüdischen Boltes und Landes beginnen und dis dahin Veol. Sub. 3abra, 1876. 20

Digitized by Google

١

291

### 202 Nösgen, Der ichriftftellerische Plan bes britten Evangeliften.

gelangen, mo es entschieden ift, daß das jubifche Bolt als Bolt außerhalb der aus um junächft hervorgegangenen nunmehr burch bie beidnifche Belt fich ansbreitenden Gemeinde Sefu bleibt, welche in Folge deffen, ob fie auch viele einzelne jubifche Glieber gablt, eine beidnifche mird." Die Behauptung, daß ber Gang bes Evangeliums diefen Gedanten bis auf's einzelnfte entfpreche, ftehen von porn berein große Bedenten entgegen. Bor allem tann bieje Anffaffung nicht die Sorgfalt erklären, mit melcher der Evangelift die von ihm erzählten Bartien der Leidens- und Auferstehungsneichichte aushebt, da diefer Theil für den Evangelisten bei jenem Grundgebanten nur nebenfächliche Bedeutung hat. Sodann widerfprebt Diefer Auffaffung ber in ber Apostelgeschichte gegebene Befehl Seju, von Jernfalem aus mit der Predigt des Evangeliums zu beginnen; bies war überflüßig, wenn das füdifche Bost fchon bei der Auferftehung feine Stellung außerhalb der Gemeinde bes neuen Bunde genommen hätte. Endlich tritt bei diefer Anffassung des Grundgebantens bie Berfon Jefu hinter bie Zeichnung ber reichsgeschichtlichen Situation ganz zurück, mas mit ber im ganzen Evangelium hervortretenden Auffassung der Evangelisten und feiner fummarischen Inhaltsangabe bes Evangeliums : Apg. 1, 1 : wv hogaro Invoir ποιείν τε καί διδάσπειν nicht ftimmt.

Unverkennbar aber entspricht ein von den nachgewiesenen Grundgedanken beherrschtes Evangelium dem im Proömium aufgestellten Lehrzwecke: es ist demnach wirklich ein nach lehrhaften Mostwen geordnetes Geschichtsbild.

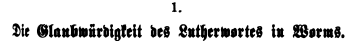
Allerdings bedarf die damit hingestellte Auficht von dem Evangelium zu ihrer Sicherstellung noch der Darlegung mancher anderen Beobachtungen. Vor allem wird noch der Nachweis hinzukommen müssen, daß der Evangelist in der Gruppirung und Abrundung seiner Perikopen seinem lehrhaften Zwecke gemäß frei phaltet und durch keine einem lediglich den geschichtlichen Faden verfolgenden Schriftsteller obliegende Rücksichten sich binden läßt, ohne doch der historischen Treue etwas zu vergeben und Tendenzschwiststellerei zu treiben. Will's Gott, werden dies und manche andere, zur Charafteristit des Evangeliums dienende Ausführungen diesem Versuchen nachfolgen.

# Gedanken und Bemerkungen.









Bon

G. ZAönckeberg, Baftor zu St. Nicolai in Hamburg.

Herr Dr. A. H. Burthardt hat die Glaubwürdigkeit der Borte Luthers: "Hier fteh' ich; ich kann nicht anders, Gott helf mir. Amen", in Frage gestellt. Herr D. Julius Köftlin ift nach einer eingehenden Untersuchung der Urkunden zu dem Resultate gebommen, daß Luthers Ausruf mehr Worte, als "Gott helf' mir", wie Burthardt vermuthet hatte, enthalten habe; daß es aber nicht schriftliche, wie gedruckte Urkunden, welche den erwähnten Forschern nicht bekannt geworden sind, lassen mich ben Versuch machen, die Glaubwürdigkeit des Ansspruches zu beweisen.

Burthardts Zweifel find burch eine eigenhändige Aufzeichnung Spalatins erregt, welche das Auftreten Luthers in Worms betrifft und in welcher sich nur findet, daß "Luther in ganz einfacher Weife leine Rede mit den Worten geschlossen habe: "Gott helfe mir. Amen." Köftlin legt auch diefer Schrift, die sich noch im weimarischen Gesamt-Archiv befindet, ein großes Gewicht bei. Allein beide

#### Möndeberg

beachten nicht, daß dieje Schrift, wie fie beschrieben wird, doch nur ein Concept zu fein scheint, ber erste Entwurf zu einer andern Schrift, die erft ausgearbeitet werden follte. Darauf meifen nicht nur die vielen Fehler und Ungenauigkeiten bin (folche finden fich auch in den meiften Flugschriften, die damals beraustamen), fondern insbesondere die große Lucke von ungefähr 40 Zeilen in Luthers Rede, die schwerlich absichtslos gelassen ift, da die letten acht Wörter der Rede, welche allein für fich gar teinen Sinn geben, ohne irgend ein Unterscheidungszeichen an den Sat, der ber Lude voraufgeht, angeknüpft find. Auch fpricht dafür, daß diefe Aufzeichnung nur ein Concept war, die "Nota", welche auf eine Beilage hinweift. — Denn Spalatins Schrift besteht aus zwei Theilen, einem Bericht über das, mas mit Luther in Borms vorgefallen ift, und einer Beilage, die die Rede enthält, welche anther am 18. April gehalten hatte. Sinter diefer Rede, in der Beilage, fteht aber auch, in furzen Säten zusammengefaßt, die Frage des Reichsreduers und Luthers Ermiderung; und hinter diefer Ermiderung Luthere fteht : "Gott helff mir. Umen." Diefe Beilage mar unstreitig für Spalatin bas Bichtigste; ber ganze Bericht follte nur jur Einfleidung dienen; felbst die Rede, die Luther am 17ten vor dem Raifer gehalten, wird nur in menigen Gaten angegeben; die Rede am 18ten hafte Spalatin aber vollftändig, lateinisch erhalten. Darum brach et feinen hiftorischent Bericht von den Berhandlungen am Donnerstage ab, und fügte hinzu : "Nota. Sie folgeth die vertenticht red Doctoris Martini vor taif. Majeftät des berurten Dornftage befcheen."

Die ganze Beilage war also eine Uebersetzung, auch von Spalatins Hand geschrieben, und zweiselsohne von Spalatin selbst verfertigt; aber — von welchem Orginal? Das kann auch Köstlim nicht fagen.

Mir liegt ein Exemplar, das der hamburgischen Stadtbibliothet gehört, von einer lateinischen Schrift vor, die gerade dasselbe enthält, was, verdeutscht, die Beilage Spalatins, einer Schrift, die Burthardt und Röstlin nicht gekannt haben, wenngleich Panzer sie unter Nr. 209 angeführt hat. Auf dem ersten Blatte steht in einem Viereck, das durch Randzeichnungen gebildet wird (an jeber Seite

> ند م

eine Säule, oben eine Urne zwischen Füllhörnern, unten eine Gruppe spielender Kinder):

> DOCTORIS MARTINI Lutheri oratio coram Caesare Carolo, Electoribus Principi bus, et Statibus Imperii, in con uentu Imperiali Vormaciae die XVIII Aprilis hoc est Fer. V. post Misericor dia Domini habi ta M. D. XXI.

Die Schrift hat, wie alle Flugschriften aus jenen Tagen, weber eine Angabe des Ortes, noch der Zeit, wann fie erschienen ift. Aber daß fie aus der ersten Zeit nach dem Reichstag ftammt, das für fpricht fcon, daß der Drucker beim Beginne feiner Arbeit teine Ahnung von der Größe bes Manuscriptes, bas er bruden follte, scheint gehabt zu haben. Er beginnt auf der Ruckseite des Titelblattes gleich ganz oben. ", Serenissime domine imperator", füllt aber mit Luthers Schrift nur 5 Seiten von 6 Blättern und druckt nun, um die letzten Seiten nicht leer zu lassen, erst 4 Versus ad Palatium Caesaris fixi contra Schieffer et monachum aliud (sic), bann 44 Berfe : Jubilum Euricii Cordi reverendo patri doctori Martino Luthero, Vormatiam ingredienti acclamatum. MDXXI. die XVII. Aprilis. 3ch befite aber auch ein zweites Gremplar berfelben Schrift, bem andern ganz gleich, auf deffen erste Seite Luther felbst mit eigener Band geschrieben hat (auf den weißen Raum unter dem Titel, wie er es auch sonft zu thun pflegte):

> Doc. Caspari Lindemanno Archiiatro Ducali Saxon.

Es ift das Exemplar, das Luther felbst (wer möchte es bezweiseln, gleich nach dem Erscheinen der Schrift?) feinem lieben hausarzt, der so oft in seinen Briefen genannt wird, der auch der Hofarzt des Churfürsten war, gesandt hat.

Rann nun noch ein Zweifel sein, daß Spalatin ein Exemplar

biefer Druckschrift vor sich gehabt bei der Uebertragung diefer Rebe Luthers? Und boch ift dies unmöglich! Denn in diefer Druckschrift fehlen unten auf der zweiten Seite vier Zeilen, die in Spalatins Ueberfetung fteben. Der Ausfall ber Zeilen ift leicht ju erflären durch ein Versehen bes Segers, der zwei Börter, die mit "li" beginnen (liberius und licentiosissimum) vertaufchte; aber er läßt die Annahme, daß Spalatin diefen Drud vor fich gehabt hat, nicht zu. Dagegen bestätigt bieje Druckschrift bie Vermuthung, die ichon fonft ausgesprochen ift, daß Luther felbst bie Rede lateinisch in Druck gegeben; sowie die, daß Spalatin die Rede schon früher in Handschrift gehabt habe, als sie gebrudt erschienen ift. Und die Wahrscheinlichkeit diefer letteren Annahme wird fast zur Gewißheit durch zwei Umstände. Zuerst: auf der königlichen Bibliothet in Dresden befindet fich noch ein fehr schönes Manuscript auf 4 Quartblättern, von denen zwei beschrieben find, die gerade dasselbe enthalten, mas die lateinische Druckschrift, ausgenommen den Titel. Ueber der Rede fteht einfach: IHesus. Berr Baftor J. R. Seidemann hat die Freundlichkeit gehabt, die Handschrift noch einmal anzusehen, um uns die Gewißheit zu geben, daß in diefer handschrift die in Druck übergangenen, wie die in Spalatins Aufzeichnung fehlenden Zeilen stehen. Eine andere Abschrift, die vor dem Druck von Luthers Rede gemacht fein muß, ertennen mir zweitens in der erften Ausgabe der Acta et res gestae D. M. Lutheri in Comitiis Principum Vormaciae Anno MCXXI, die mir von der Lübecker Stadtbibliothet gütigst geliehen ist. In diefer ift die Druckschrift ganz und gar wiedergegeben, doch mit der Ueberschrift: Dictio D. Martini Luth. coram Caesare Carolo et Principibus Vuormatiae, feria quinta post Misericordia Domini. Que welchem Grunde tonnte bie Ueberfcbrift verändert fein, wenn die Druckschrift mit dem Titel vorgelegen hätte, da die Rückfeite des Titelblattes, wie ichon bemerkt, den Anfang der Rede enthält? Die Aufnahme von Luthers Schrift in die erste Ausgabe der Acta gibt uns nun aber auch die Gemikheit. baß Luther die Rede, wenn nicht ichon in Worms, boch bald barauf muß druckfertig gemacht haben; denn ichon am 3. Juni 1521 ichreibt Hieronymus Behus ja von dem "unbenannten actaschreiber, der

**29**8

in etlichem das widerspiel der wahrheit gesagt" (f. Niedners Zeitschrift 1851, S. 23). Ebenso erklärt der Abdruck von Luthers Schrift den späteren Vorwurf des Cochläus, daß Luther selbst ruhmrednerisch die Wormser Verhandlungen beschrieben und dieses dadurch zu verbergen gesucht habe, daß er in der dritten Person von sich gesprochen; der Gebrauch der ersten Person in andern Stellen habe ihn aber verrathen.

In Bezug auf die hauptfrage, bie uns vorliegt, bie, nach der Blaubwürdigkeit des Lutherwortes in Worms, erhält Spalatins Aufzeichnung nun wol ein doppeltes Gewicht, da fie auf Luthers tigmem Zeugnis beruht; indes ift die Aufzeichnung felbft doch von kiner größeren Bedeutung, als eine der vielen Druckschriften, welche Burthardt anführt, die Luther in der Angabe des Spruches folgen. Denn daß Luthers Druckschrift ichon früh der Berbreitung des vollen Lutherwortes entgegengetreten ift, erhellt gerade aus der erften Ausgabe der angeführten acta. In diefer fteht, wie gesagt, die ganze Schrift Luthers bis zum : "Gott helf mir. Umen." (Die letten Borte deutsch. Daß vor Amen "Armen" fteht, wird von allen für einen Drudfehler gehalten.) Dann aber wiederholt der Berausgeber das 3wiegespräch Luthers mit Dr. Ect ausführlicher, und fügt Luthers Schlußsats: "Biderrufen tonne er nicht, mas die heilige Schrift an mehreren Stellen behaupte", hinzu: Cui epiphonematis loco adjecit: Deus adjuvet me!

Sehen wir deshalb von allen diesen Schriften ab, so bleibt die Frage: Widerspricht Luthers Druckschrift nur der Annahme, daß Luther in Worms gesagt: "Hier stehe ich; ich kann nicht anders, Gott helfe mir. Amen"? noch zu lösen.

Zunächst müffen wir Burkhardts Jrrtum berichtigen, daß nach Spalatins Aufzeichnung Luther in ganz einfacher Weise seine Rede mit den Worten geschloffen habe: "Gott helfe mir. Amen." "Seine Rede" hat Luther nicht mit diesen Worten geschloffen. Das lagt Spalatin nicht, sagt auch Luther nicht. Nein, im Gegentheil; Luther sagt, daß er am Ende seiner Rede gesagt habe: "Dixi." Dies "Dixi" übersetzt Spalatin nicht; anch die andern Druckschriften, welche eine andere, als Spalatins Uebersetzung haben, übersetzen das Wort nicht; aber Köftlin hat im Leben Luthers an's Ende ber Rebe gesetst : "Jeh habe geredet." Die Borte "Gott helfe mir, Amen" stehen, wie wir gehört, erst am Ende des Zwiegesprächs mit dem Reichsredner.

Bat Luther nun behauptet, daß er felbft die Borte : "Gott helf' mir. Amen", dem Schluß feiner Erwiderung hinzugefügt? Das liegt auch nicht am Tage. Anstößig bleibt immer, daß die letten Worte : "Gott helf' mir. Amen" deutsch find. Dag Luther die Borte lateinisch gesprochen und erft beim Niederschreiben in's Deutsche übersett habe, wie die erste Ausgabe der acta das epiphonema lateinisch wiedergibt: Deus adjuvet me! - bas möchte jest niemand behaupten. Der Ausruf ift zu gewöhnlich, zu unbedentend dazu. Burthardt felbft fühlt das ja, ba er fchreibt, daß Luther in ganz einfacher Beife die Rede geschloffen. hätte Luther aber dieje Worte deutsch gesprochen nach dem Schluß ber beftigen Disputation, die den ganzen Saal in die heftigfte Unruhe verfetzte und den Raifer vermochte, ein Ende zu machen dadurch, daß er aufftand und die Sigung verließ, - Luther hatte biefe Borte nicht hervorgehoben. Aber es find ja überhaupt nur zwei furze Sate Luthers Rede hinzugefügt, in denen die beiden hauptpuntte, um welche es fich im Streit mit Dr. Ed handelte, angegeben find; von allem, was fonft gesprochen, fonft vorgefallen ift, fagt Luther gar nichts, wie hätte er bies unbedentende Schlußwort anführen follen?

Aber wie erklären sich denn diese wenigen deutschen Worte am Schluß von Luthers lateinischer Rede? Ganz einfach, als Ausdruck der Stimmung, in der Luther gewesen, als er die Rede niedergeschrieben hatte. Bei der gewaltigen Aufregung, in der Luther sich, nachdem er die Rede gehalten, bei den Angriffen des Reichsredners befand, hat er in seinem frommen Sinn gewiß zu verschiedenen Malen laut Gott um Hülfe angerusen; haben doch alle Berichterstatter, wenn auch mit verschiedenen Worten, bei verschiedener Gelegenheit einen solchen Hülferuf angeführt. Wie liegt da aber so nahe, anzunehmen, daß Luther nun auch, als er später sich wieder die ganze Verhandlung und die Folgen, die sie für ihn gehabt und die sie noch haben konnte, vor die Seele stellte, am Schluß feines Schreibens hinzusetzte: "Gott helff mir. Amen." Ist es doch nicht das einzige Mal, daß wir einen solchen Schluß am Ende eines Schriftstuds

finden. Bir wollen nur erwähnen, daß auch "Das ernftliche Gebet, fo Luther auf dem Reichstage zu Worms gethan", endet mit einem "Gott helf mir. Amen" (Erl. A. 64, 289); auch hinter ver Schrift "Bon Bereitung zum Sterben" steht: "Daß helff uns Gott. Amen" (Erl. A. 21, 274).

Uns diesen Gründen tann dem Schlußwort von Luthers Druckschift teine Bedeutung für die Entscheidung der Glaubwürdigkeit des Lutherwortes beigelegt werden.

Nun tönnte man aber der ganzen Schrift, als Zeugnis, daß luther felbft von dem Lutherworte nichts gemußt, ein Gewicht beilegen. Ju, nan tonnte diefer Rede noch die anderen Schriftftude hinzufügen, in benen Luther fich über die Geschichten und handlungen auf dem Reichstage erflärt hat, fein Sendschreiben an den Grafen von Mannsfeldt (Erl. A. 53, 71), das, was er im Jahre 1546 in Gisleben über Tijch mitgetheilt (Erl. 64, 366), Briefe, die er geschrieben, u. f. m., --- in teinem finden wir eine Hindeutung auf unfern Lutherfpruch. - Allein Luthers Schweigen von diefem tann uns noch weniger ein Zeugnis gegen die Wahrheit fein, als für andere Lhatfachen aus feinem Leben fein ausbrückliches Zeugnis ein Be-In der Mittheilung über die Bormfer Geschichten in weis ift. Eisleben (Erl. A. 64, 370) tommt z. B. vor : "Diemeil ich redete, begehrten fie von mir, ich follt es noch einmal wiederholen mit lateinischen Borten; aber ich fcmiste fehr, und mar mir des Betummels halber fehr beiß, und daß ich gar unter den Fürften ftund. Doch fagte Serr Friederich von Thun zu mir: , Rönnt ihrs nicht thun, fo ift es genug, Herr Doctor !' Aber ich wiederholte alle meine Worte lateinisch!" nach diefer Darftellung hatte Luther feine Rede alfo zuerft deutsch gehalten; nun aber erklärt Röftlin die Behauptung, daß Luther zuerft beutsch geredet, für ficherlich falich (Ofterprogramm, S. 19)! Für Luthers Darstellung lassen fich zwar wohlzubeachtende Zeugniffe anführen. In dem Bericht, den Jacob Rrel am 30. April 1521 feinem Serrn, dem Freiherrn Schweickart zu Gundelfingen, aus Worms fandte, heißt es: "Do hatt ein Doctor von Trier - eine schöne red erstlich in latein und nachmals in deutsch gethon — Darauff Doctor Luther mit lauter ftim, alfo daß ydermann im großen fal hatt hören mögen, ge=

30f

antwurtt erstlich in teutsch und nachmals in latein." Dann die Drudschrift felbst, bei der Röftlin die angeführte Behauptung macht: "Römisch. Rai. Mat. Berhörung, Rede und widerrede D. M. Luthers " (Burchardts II.) und die Röftlin felbft für die ältefte hält, die fagt : "Luther hat allemege im Ersten zu teutich und zu dem letzten in Latein geredet." Spalatin fcbreibt in feiner : Epitome Actorum D. M. Lutheri in conventu Vormat. 1521: "Dixit primo germanice, deinde latine ", wenn er auch in feinem Bericht ju Luthers Rede (bei Förstemann) schreibt : "Luther hat ein fürste lich red, antwort und entschuldigung zu latein und teutsch gethun." Huch tann nicht wenig gelten, was Selnecter in feiner Lebensbeschreibung Luthers hat, wenn dieje gleich erft 1576 erfchienen ift; er fchreibt: Eccius rebete allezeit 'erft lateinisch, barnach beutsch, und wiederholte allezeit, was er lateinisch gefagt hatte: Lutherus aber gab erstlich feine Meinung beutich zu verftehen, barnach im Latein; und das that er beutscher nation zu Ehren, in welcher das Licht des Evangeliums erscheinen follte. Und barauf hat Caspar Sturmius, ber Berold, acht gegeben und folches hernachmals öfters gerühmt, wie ich oft aus feinem Munde gehört habe." - Aber trot diefer Beugniffe hat Röftlin boch wohl Recht, nicht nur wegen Beutingers, bes augeburgifchen Gefandten, Bericht, fondern wegen ber genauen Angabe in ber ersten Ausgabe ber Acta. In biefer wird ausbrudlich auf ben Unterfchied von Mittmoch und Donnerstag hingewiefen. Um ersten Tage beißt es: "Joannes ab Eck, officialis generalis, latine primum, deinde germanice eandem sententiam protulit. Post haec D. Martinus ista reddidit germanice ac latine"; am Donnerstag aber: "respondit D. Martinus et ipse latine et germanice". Dies erflärt auch bie Aufforderung des herrn von Thun, die Rede ju überfegen, oder es fein ju laffen; benn daß er lateinisch fie hielt, mar boch der fremden Brälaten wegen bie hauptfache.

Sollte nun Luthers Schweigen über unferen Spruch gegen denselben überhaupt ein Bedenken erregen? Daß der Ausruf nicht zu der Rede gehörte, die Luther gehalten, haben wir gesehen; er war also nicht prämeditirt, sondern nur der Erguß der augenblicklichen Stimmung; als solcher konnte er auf die Hörer einen



#### Die Glaubwürdigkeit des Lutherwortes in Borms.

gewaltigen Eindruck gemacht haben, ohne gerade Luther felbst so wichtig zu erscheinen. Eine Möglichkeit ist ja auch, daß der Ausspruch gar bald so in aller Munde gewesen ist und daß Luther deshalb es für überflüßig gehalten hat, ihn zu wiederholen.

Denn daß das Wort: "Hier steh' ich, ich kann nicht anders, Gott helf mir. Amen!" aus Luthers Munde in Worms hervorgegangen ist, dafür spricht vor allem das Wort selbst. Ein solches Wort ersindet sich nicht so leicht, weist den Gedanken, als ob es von andern aus verschiedenen Ausgerungen Luthers auf dem Reichstag zusammengesett sei, durch sich selbst zurück! Eine absichtliche Ersudang würde, wie schon Knaacke in der Zeitschrift für lutherische Theologie hervorgehoben hat, einen besonderen Zweck voraussetzen, und ein solcher ist nicht zu entbecken.

Dazu kommt, daß das Wort schon unmittelbar nach dem Bormfer Tage betannt gewesen fein muß. Denn wir finden gerade diesen vollen Ausspruch in einer Schrift, die eine mertwürdige Achnlichkeit mit Spalatins Aufzeichnung hat. Es ift die Drudschrift, die den Titel führt: "Die gant handlung go mit | dem Hochgelerten D. Mar | tino Luther taglichen | die weyl er auff dem Repferlichen | Repchstag gu Bormbs ge | west, ergangen ift, auffs | fürgeft be | griffen." Burthardt führt die Schrift unter ben Urtunden als F an; er fowol, wie Röftlin fuchen umfonft das Gewicht biefes Zeugniffes zu entfräften. Burthardt felbst ist erstaunt über die Gleichheit dieses Drucks und Spalatins handichrift, die fo weit geht, daß fogar die Abfage Spalatins eingehalten find. Und doch hat er noch nicht bemerkt, was Röftlin allerdings schon anführt, daß sich die Bemerkung Spalatins in der nachschrift über Cochläus, furz zusammengezogen, in der Drudschrift ichon im Text, hinter Act. V, an der Stelle eines ausgefallenen Sates, findet. Richt zu übersehen ist boch auch bie Aehnlichkeit des angeführten Titels mit der zweiten Aufschrift der Spalatin'schen Handschrift, die E. E. Förftemann also angibt: "Die handlung, fo mit Doctor Martinus Luther auf dem tehferlichen Reichstag zu Worms ergangen ift, aufs fürst begriffen." Dazu kommt die fast buchstäbliche Uebereinstimmung der ichon oben angeführten Nota vor der Rede. Daß diefe Schrift älter ift, als

808

bie ähnliche, von Burkhardt mit L bezeichnete, geht daraus hervor, bag "Luthers Sendbrief nach feinem Abschied von Borms an die Reichsftände dafelbst versamlet ", fich in L findet, mabrend F auf dem Titel hat: "Item die gelenist brieff D. M. 8. gegeben, hhruhen auch be | gruffen feunt." Der Druct biefer Schrift ift nach Rnaacte's Bemertung aus ber Officin von Johann Grünenberg ; bas Bafferzeichen im Papier ift auf der letten Seite (in bem Exemplar der hamburgischen Stadtbibliathet) ein Thiertopi, abulich bem hunde in der Abschrift der lateinischen Rede auf der Dresbener Bibliothet. Auf der erften Seite ift: "Bittenberg" in's Papier eingepreßt. - In diefer Schrift findet fich an der Stelle bes "Gott helf mir. Amen !" das volle Sutherwort : "3ch fan nicht anderst, hie ftehe ich, Got helff mir, Umen." Und dabei ift eine Bemerkung boch auch beachtungsmerth. Buther, ber auf bie Correctur feiner Bibelübersetung großen Rleiß gewandt hat, hat baranf feben laffen, bag, mo nur in einer früheren Ausgabe ein "nit" ftatt "nicht" ftehen geblieben mar, dasselbe verbeffert würbe. In allen alten Schriften, in welchen fich bas Lutherwort von Borms befindet, heißt es immer: "3ch tann nicht andere!" In diefem älteften Druck fällt dies um fo mehr auf, da unmitteb bar biefem Ausruf vorhergeht : "3ch bin obermunden durch fchrifft, go von mir gefürt, vnd gefangen om gewiffen, bnn dem wort gottes, derhalben ich nit mag, noch wil widerruffen, diewehl wider gemiffen beichwerlich zu handlen onheplfam vnnd onfridlich ift."

Ift die Erscheinung des Lutherwortes in dieser Druckschrift ganz unerklärlich, wenn Luther das Wort auf dem Reichstage nicht gesagt hat, — so gewinnt das Zeugnis, das in ihr liegt, eine Beträftigung dadurch, daß derfelbe Ausspruch sich nach Röstlins Angabe noch in einem zweiten Flugblatt aus jener Zeit finden soll, das dem Titel nach mit unferer Schrift in gar keinem Berhältnisse sterrogata D. Martini L. responsum etc. 1521. Es ist mit Knaacke zu bedauern, daß über diese Schrift keine nähere Kunde gegeben ist. Indes genügt die Eine Schrift bach schan zum Beweise, das bas Lutherwort schon in dem Jahr, da es gesprochen war, auch bekannt geworden ist.

Und bas Bort muß nicht bezweifelt worden fein, als es erzählt worden ift; es hat fich verbreitet, trop der vielen Schriften, die dasfelbe nicht angeführt huben; es ift geglaubt worben noch bei Luthers Lebzeiten, in den Rreifen, die feine nachfte Umgebung gebildet haben. Das ergibt fich aus der Schrift: "Acta reverendi Patris D. M. Lutheri coram Caesare Carolo V. Principibus, Electoribus et Imperii ordinibus, in Comitijs Principum Vuornatiae." Diefe Schulft ift querft mit Melanchthons Historia de vita et actis rev. viri D. M. Lutheri hinter ber Borrede des weiten Theiles der Wittenberger Ausgabe von Buthers Berten abgedruckt. Sie hat eine nicht zu verkennende Berwandtschaft mit der ersten Ausgabe der Acta et res gestae in Comitiis Principum A. 1521, von der schon mehr die Rede gewesen; aber es ift mir nicht gelungen, eine Ausgabe, die zwischen diefer und jener Das Mittelglied bildet, zu entdecken. Sie ift bedeutend verändert und weiter ausgearbeitet. Dennoch ist diese zweite Ausgabe weit verbreitet, nicht nur mit Luthers Berten, auch mit den einzelnen Ausgaben von dem Leben Luffhers von Melanchthon. Der Baftor in Beißenfelz Johannes Pollicarins hat beide Schriften, auch mit andern zufammen, herausgegeben und bem Fürften Georg von Anhalt gewidmet; die Vorrede war am 20. October 1547 unterschrieben; die Ausgaben find oft wiederholt. In diefer Ausgabe fteht nun der volle Lutherspruch. Anaacte hat in der Buericte'ichen Zeitichrift ichon barauf aufmertfam gemacht, daß Delanchthon bas Leben Luthers für die gesammelten Berte geschrieben hat, weil Luther vor bem Erscheinen aus biefem Leben abgerufen war, und daß der Druck bes zweiten Theils ber Berte noch bei Luthers Lebzeiten begonnen habe. Ift es zu benten, daß in jenen Tagen bei der Bearbeitung ber Acta Lutheri in comitiis Wormatiae, während die erfte Ausgabe von Luthers Oratio beibehalten murde, gerade das Lette: "Got helff mir. Amen" umgeändert wäre, wenn nicht von allen als gewiß angenommen wäre, daß Luther bamals gesagt hat: "hier fteh ich, 3ch tan nicht anders, Got helff mir. Amen " ?

Und diese Gewißheit ist auch später nicht bezweifelt worden von denen, die fich nach dem Borgange bei den Zeitgenoffen er-



#### Müller

tundigt haben. Johann Mathessus gedenkt der Worte ausdrücklich in feinen im Jahre 1565 gehaltenen Predigten über Luthers Leben, und Nicolaus Selnecker, von deffen Lebensbeschreibung Luthers schon geredet ist, führt ausdrücklich an, daß Luther unter anderen die deutschen Worte dazugesettet: "Hie bin ich, ich kann nicht anders, Gott helfe mir. Amen."

Nur als eine Muthmaßung wollen wir nun zum Schluß noch bie Meinung äußern, daß Luther dieses volle Wort ausgesprochen habe, nachdem er die lateinische Rede deutsch wiederholt, statt des lateinischen Dixi.

2.

# Melauchthons Autograph der Loci communes in dentscher Sprache.

Bon

### Dr. Alois Müller.

In der Olmützer kaiserlich stöniglichen Bibliothet befindet sich ein die Loci communes in deutscher Sprache enthaltender Codex, eine Papierhandschrift in Folio, aus dem 16. Jahrhunderte (1553), bestehend aus 793 nur am oberen Rande beschnittenen Blättern (wovon einige leer) sesten Papieres von je so ziemlich 32 Centimeter Höhe und 21 Centimeter Breite. In demselben erscheinen folgende Wassereichen: Der Buchstab W eigentümlich verschlungen — ein Hund mit heraushängender Zunge und gestutztem Schweife, ein Halsband um den Hals, — ein Ritterhelm ein gefrönter Adler mit herausgestreckter Zunge und ausgebreiteten Fittigen — ein Kopf, bedeckt mit einer in zwei aufgerichtete Zipfel mit Quasten endenden, unten gezackten Raputze — ein in der Richtung der Wasserftreifen (quer) angebrachtes Thier (Schwein??). Die Lagen sind besonders im Ansage, wo der Faden der eingelnen

306

#### Melanchthons Autograph der Loci communes in deutscher Sprache. 307

hefte fehr gut fichtbar ift, und bin und wieder auch gegen bas Ende ertennbar, sonft aber schwer zu bestimmen. Wol anderen Ursprunges find die am unteren Rande angesetten bis E. 1 mit Tinte, bann mit Röthel geschriebenen Signaturen, Lagen von verfciedener Blätterzahl bezeichnend. Wahrscheinlich von Melanchthon felbst stammt die nicht fortlaufend, sondern partienweise gehend, am oberen Rande theils mit schwarzer theils mit rother Tinte gefcriebene Foliirung. Die Schrift - Curfiv fehr feften Zuges ift allerdings auf den ersten Blick schwer lesbar, verliert aber, wenn man sich mit ihr vertraut gemacht hat, gar bald diefe Sowierigkeit. 3m Durchschnitte fteben taum über 20 Zeilen auf der Foliofeite, und überall ift links ein ftarker Rand, hin und wieder gar etwa 4 Finger breit, gelassen. Die Tinte hat einen in's Braune gehenden Stich, gegen bas Ende find Blätter, auf welchen fie ihre ätzende Eigenschaft nicht verleugnet hat. Auf der Janenfeite des Borderdedels fteht in Curfivschrift von Elias Sutters hand: "Dig Buch follen meine Erben nicht von fich laffen, auch niemande gefährlicher weise allein vertramen, ob fie auch (herausgefratt) fl. barfir betomen möchten." Und auf einem auf derfelben Innenfeite oben flebenden Bapiere: "Joannes (ber Gigenname mir unlesbar) dono dedit Eliae Huttero Germano a. 1600 Noribergae Antidori loco." Der Name scheint Autograph zu fein, die folgenden Borte find von Butters Band. Aber besonders wichtig für die Geschichte unferes Coder ift das vorne befindliche, dieselbe Größe wie die Blätter der handfchrift habende, gestochene Bucherzeichen folgenden Inhalts : "Ex Bibliotecha (sic) Illustris ac Generosi Domini Dñi Ferdinandi Hoffman Liberi Baronis in Grunpöhel et Strecau, Dñi in Grevenstain et Janowitz, Supremi Haereditarii Curlae Magistri Ducatys Styriae, et Supremi Marsalci Archiducatus Austriae, Sacratiss.m. Caes.\*• et Regiae Maiestatis Consiliarii et Camerae aulicae Praefecti, etc." Ueber der Schrift das von zwei Engeln gehaltene Familienwappen: im Mittelschilde ein links schauender, aufrecht stehender, gekrönter Löwe — daneben: links oben und rechts unten je ein rechts schauender, gefrönter Bock mit erhobenen Borderfüßen; links unten und rechts oben je eine Getreideähre. Einband: fehr

Theol. Stub. Jahrg. 1876.

21

feste, vollkommen unverschrt erhaltene Holzdeckel mit den Rücken bis fast zur Hälfte der Deckel deckendem schön gepreßten Schweinsleder, das ebenfalls gut conservirt ist. Den mächtigen Band, der, nebendei bemerkt, 10 Pfund im Gewichte hat, halten Loci COM | Mefsingschließer zusammen. Am Rücken mit Tinte: LOCI COM | MVNES PHJ | LIPPI MELANT. | Deütsch: | Bie sie mit Des PHILIP | PI aigner Handt con | cipirt undt geschrieben. Gegenwärtige Signatur: Mörr. I, b, 8.

Für die Geschichte der handschrift find zunächst die eben erwähnten, in bem Coder vortommenden Aufzeichnungen und das geftochene Bucherzeichen zu berücksichtigen. Uber höchft bedauernewerth ift es, daß ber name besjenigen, ber das Manufcript dem Elias Sutter geschentt hat, fo verlett ift, daß ich denfelben nicht ju entziffern vermag. 3ch gebe jedoch bie hoffnung nicht auf, bag in ber Reformationsgeschichte gut bewanderte Gelehrte, benen bieje Beilen ju Gefichte tommen werden, ben namen vielleicht noch herausbringen dürften. Bezüglich des Ferdinand Boffman, Freiherrn von Grünpühel, bemerte ich, daß das in der hierortigen faiferlich-töniglichen Bibliothet aufbewahrte Psalterium arabicum des Elias Sutter (Autograph) ebenfalls in feinem Befite gemejen ift. Diefer Ferdinand Hoffman, geboren ben 10. October 1540 ju Grag in Steiermart und vom Raifer Ferdinand I. aus ber Taufe gehoben, feit bem Jahre 1580 bis zu feinem Tobe (1607) wirflicher Geheimrath und Hoftammerpräfident, mar als Mäcen und Bucherliebhaber betannt. nach Dudit im Archip für öfterr. Beschichte, 39. 20., S. 421. Alle feine Bucher, mit Ausnahme berjenigen, an welchen er den Originaleinband zu mabren für gut fand, find fofort ichon am grünen Bergamenteinband - Anspielung auf fein Pradicat " von Grünpühel" --- ertennbar und fallen bem aufmertfamen Besucher ber Olmützer taiferlich = töniglichen Bibliothet, mohin, wie ich gleich zeigen werde, eine große Bahl berfelben gefommen ift, fofort in die Augen. nach einer freundlichen Mittheilung des Berrn M. Brun, fürftl. Urchivars und Bibliothetars in Mitoleburg, wo fich das fürftl. Dietrichftein'iche Archiv befindet, war nämlich Fürft Ferdinand von Dietrichstein langjähriger Bormund ber zwei letten weiblichen Sprößlinge Maria Elifabeth und



Melanchthons Autograph der Looi communes in deutscher Sprache. 309

Johanna, Töchter des Bolfgang Friedrich Soffman von Grünpühef. Diefelben vermälten fich fpater und zwar die erftere mit Philipp Siegmund, die Lettere mit Georg Sepfried, Grafen von Dietrichftein. Als Dant für bie geführte Bormundschaft erhielt der Fürft Ferdinand von Dietrichstein die ganze hoffman von Grünpühel'iche Bibliothet (circa 4000 Banbe Mfcr. fowol als Drude), mußte fie aber auf Befehl bes Raifers einer Cenfur durch die Brünner Jefuiten unterzichen, weil fie 1) von jenem Hoffman von Grünpühel herrührte, der zur Zeit der luther'ichen Reformation das Haupt der Lutheraner in Steiermart war ?). Die Jesuiten verfuhren babei, wie leicht begreiflich, fehr ftrenge, und erflärten 842 - ber beften - Berte für tegerisch ober boch verdächtig. Diefe mußten auf bes Raifers weiteren Befehl 1669 bem Collegium zur Aufbemahrung gegeben Fürft Ferdinand, ber biefe Berte unter folchen Umftänden werden. nicht brauchen tonnte, auch teine Aussicht hatte, fie aus den händen ber Jefuiten je wieder zurückzuerhalten, ichentte fie zulett — 1679 — dem Collegium 8). Hier mache ich gleich bie Bemertung, bag unfer Coder nicht vollständig ift. Er beginnt mit den Borten : "Borrede. Ber nutlich felb lernen ober ander deutlich onterrichten und leren will . . . . " und fchließt : "Ber bem geringften onter ben meinen omb ber lehre willen einen trunt maffer gibet etc. ber wirt belohnung empfahen." Enbe bes Abfages : Bon den Sa-3ch hatte mich bemnach, ba mir diefe von ben Brünner cramenten. Iefuiten geübte Cenfur nicht betannt gemefen mar, nach Ritolsburg gewendet, in der Hoffnung, daß die Ergänzung zu dem hier liegenden

<sup>1)</sup> Bol zum Theile?

<sup>2)</sup> S. ben Artikel "Hofmann" in Erich und Gruber.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) S. auch Dudit a. a. O. Wenn es daher überhaupt richtig ift, was Ceroni (zur Zeit der Klösterauschebung in Ocsterreich mährisch-schlefticher Enbernial - Secretär) in seiner handschriftlichen Geschichte der Bisstotheten in Mähren, 3. Bb., von der Jesuitenbibliothet in Ungarisch-Fradisch (in Mähren) berichtet, nämlich daß in dieser Bibliothet die Autographen: Loci communes des Melauchthon und Psalterium arab. Eliae Hutteri gewesen sind, so tönnen diese Handschriften wol nur vorübergehend, und zwar leihweise hier benutzt worden sein. Ceroni war in U. Fradisch geboren. Seine erwähnte Geschichte ist Eigentum des mährischen Landes-Archivs.

Codex vielleicht unter dem in der dortigen fürftl. Dietrichstein'schen Bibliothet befindlichen Hoffman'schen Büchernachlasse liegen könnte. Dies war nun freilich nicht leicht möglich, "weil", wie mir Herr Archivar Brun ganz richtig bemerkt, " die Jesuiten nichts davon zurückgelassen haben, nichts davon zurückgelassen hätten". Bielleicht aber veranlassen nunmehr meine Zeilen die Nachforschung nach dem Berbleib des hier Fehlenden oder die Constatirung deffen, daß Melanchthon überhaupt nur den hier befindlichen Theil der Loci geschrieben hat.

Rach ber Aufhebung ber Jefuiten gieng unfere Banbichrift mit vielen anderen ben Jefuiten abgenommenen an bie Olmüter taiferlich - tönigliche Bibliothet über. In einem bierortigen Bibliothefsacte vom 28. December 1782 bittet der damalige Borftand ben Baron pan Smielen am Schluffe feines Berichtes : "Wenn E. Excellenz veranließen, daß meine übrigen Catalogi auch jur allerhöchften Ginficht abgeforbert mürben, - fo tommt auch ber Gatalogus Manuscriptorum mit - worin E. Ercellenz das Manufcript von huß und Melanchthon 2c. finden werden." Auf= fallend bleibt es immerhin, daß diefer fo michtige Cober, wenn ber Bericht des Olmützer Bibliothets = Borftandes an van Swielen wirklich abgegangen ift, nicht gleich anderen den aufgehobenen mährijchen Rlöftern abgenommenen werthvollen Sandichriften für bie Biener hofbibliothet reclamirt worben ift. Dag fich in dem Manufcript auch nicht die geringste Spur bes einftmaligen Befites ber Refuiten findet, dürfte baburch erflärt werden, daß basselbe, als von einem Erzfeter herrührend, gar nicht mit der üblichen Sejuitenformel: Inscriptus catalogo S. J. . . perseben au werben für murbig befunden morden ift, und vielleicht auch in einer besonderen Rifte auf dem Zimmer eines höheren Baters unter Schloß und Riegel gehalten murde. Achnliches erinnere ich mich in einem bier befindlichen alten Bibliothetsacte gelefen zu haben. Bie fehr übrigens Melanchthon den frommen Batres in Brunn ein Greuel gewesen fein muß, geht baraus hervor, bag in einem mir vorliegenden amtlichen Berzeichniffe 1) ber verbotenen Bucher,

1) Protocoll, Nr. 5 von 1775.

.

welche aus der Brünner Collegial-Bibliothek nach Olmütz abgeschickt werden sollten, des sanften Mannes Name nicht weniger als 30 mal vorkommt. (!) Auch unser oben erwähntes Psalterium von Hutter prangt in diesem Index prohibitorum <sup>1</sup>). Namentlich scheint den Jesuiten an dem Melanchthon=Codex das Zeugnis dieses Mannes von dem hohen Werthe des Retzerbuches unlieb gewesen zu sein, da sie das zwischen dem Vorderbeckel und dem Bücherzeichen besindliche leere Blatt, auf dessen Nande der Name des Johannes ? mit der angesügten Bemerkung Hutters steht, zum Blücke freilich nur mit den Rändern an den Vorderbeckel anklebten. Durch den Klehftoff ist aber leider gerade der Eigenname so ver= let worden, daß er, mir wenigstens, kaum lesbar erscheint. Fegenwärtig klebt dasjenige Stück, aus welchem geschrieben ist, am oberen Rande der Vordeckel=Jinnenseite, während der übrige Theil des ebenerwähnten leeren Blattes vom Deckel losgelöst ist.

Seit dem Jahre 1782, wenn nicht schon seit 1775, ift also die Olmützer kaiserlich-königliche Bibliothek unzweiselhaft im Besitze des Melanchthon-Autographs: Loci communes. Trotzdem aber, daß eine Nachricht von demselben z. B. schon in Heuns Bertrauten Briesen, Leipzig 1792, 2. Theil, S. 238 vorkommt, kann dieser so wichtige Codex seit freilich nicht leicht bestimmbarer Zeit bis zum April dieses Jahres, wo die erste diesbezügliche Notiz<sup>2</sup>) in der Wiener "Neuen Freien Presse vom 1. desselben Monats erschien, so ziemlich als verschollen betrachtet werden. Auch Baumgarten, der in seinen Nachrichten von merkmürdigen Büchern, 6. Bd. (vom Jahre 1754), S. 409 ausdrücklich erwähnt, daß Melanchthon "sich im Jahre 1553 an die Durchsschigung, oder vielmehr Umarbeitung der teutschen Locierum gemacht, die dadurch eine neue Uebersezung ja eine wirkliche Urschrift geworden", weiß über den Aufbewahrungsort dieses Autographi nichts zu berichten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ausbrücklich als Manuscript bezeichnet. Unsere Loci finden sich als Manuscript nicht aufgeführt. Uebrigens ist das Berzeichnis ungemein flüchtig abgefaßt.

<sup>2)</sup> Bom Herrn Dr. Seberiny in Bien, ber gelegentlich seines Aufenthalts in Olmütz ben Coder besichtigte.

Offenbar aber ist diese "Urschrift" das gegenwärtig in Olmütz aufbewahrte Manuscript, das zu Baumgartens Zeit unter ben Fittigen der Brünner Jesuiten ruhte. Sie, die geschworenen Feinde des Protestantismus, müssen bie eigenhändige, dickleibige Handschrift des Erzlegers Melanchthon ein Jahrhundert hüten !

Das ber bier befindliche Delanchthon . Cober erft burch biefen meinen Bericht in der gelehrten Belt recht befannt werden wird, mag feinen Grund barin haben, daß von meinen Borgangern im Umte, die die Bandfchrift gemiß alle getannt haben, teiner bie Echtheit derfelben bezweifelt, baber auch nicht bie Authenticität berfelben zu conftatiren für gut befunden hat. 3ch als Steptilter wandte mich in diefer Angelegenheit im Februar b. 3. zunächt an den mit feit Jahren gewogenen Professor und Superintendentm Dr. Seberiny in Wien, der mein deswegen an ihn gerichtetes Schreiben in einer Beife beantwortete, bie meinen Zweifel an ber Edtheit des Autographs volltommen gerechtfertigt hat. Derfelbe Gelehrte, bem ich bier für feine liebevolle Theilnahme an meinem Intereffe für den Melandithon - Cober meinen Dant ansfpreche, hatte aber fofort den richtigen Weg gefunden, um fo balb als möglich zu einem enticheidenden Refultate zu gelangen. Er wandte fich in biefer Frage an die erfte diesfällige Auctorität Deutschlands, Brof. Dr. Bindfeil in Halle, und hatte bie Gewogenheit das Antwortichreiben desfelben mir zur Einficht zuzumitteln. Nun wollte ich Dr. Seberiny's Gefälligfeit nicht weiter in Anfpruch nehmen und ichrieb felbft an Dr. Bindfeil. Da ich die Bandfcbrift in's Ausland zu fchicken nicht berechtigt war, erlaubte ich mir an ben eben genannten Gelehrten Die Anfrage, ob er wol aus irgend einem der handfchrift entnommenen und ihm vorgelegten Blatte die Echtheit bes Coder ju bestimmen in ber Lage wart. Auf Die zufagende Antwort desfelben Berrn vom 19. Mars habe ich ihm ein einzelnes zu dem Cober gehöriges Blatt zugefandt. Mit fieberhafter Spannung und Ungeduld fah ich dem Bescheide entgegen. Am Charfamftage fruh (27. Marz) betam ich bas vom 25ften besfelben Monats datirte Schreiben des Berrn Dr. Bindfeil, bas ich hiemit theilweife miedergebe :

..... "Daß dasfelbe (Micr.=Blatt) von Melanchthon eigenhändig

No. alle

Melanchthons Autograph der Loci cummunes in deutscher Sprache. 313

geschrieben sei, zeigte schon der erste Anblick, und nicht der geringste Zweifel kann dagegen irgendwie erhoben werden. .....

Aus meiner Ausgabe, welche das Resultat meiner Bergleichung jämtlicher Ausgaben, auch der Nachdrücke darlegt, ist ersichtlich, das Melanchthon bei seiner ersten und zweiten Revission der von Justus Jonas gemachten deutschen Uebersetzung verhältnismäßig wenig darin änderte, was er in derselben wol am Rande oder auf beigefügten Blättern verzeichnen konnte, daß er dagegen in seiner dritten Revission von 1553 eine völlig neue Umarbeitung seinen Lesern darbot, und daß das dortige Mscr. seine eigenhändige handsschrift dieser wichtigen Umarbeitung ist, weshalb es von Hutter in seiner vorn eingeschriebenen Warnung durchaus nicht überschätt worden. . . . .

Da bie Abweichungen der 2. und 3. Ausgabe der 4. Revission von dem Texte der 3. Revission nicht bedeutend sind, mithin am Rande (oder eingelegten Blättchen) in einer Ausgabe der 3. Revission oder in der 1. Ausgabe der 4. Revission leicht verzeichnet werden konnten, also für diese kein durchweg neues Manuscript uöthig war, so folgt daraus, daß das dortige Manuscript ohne Zweisel das einzige ist, welches Melanchthon bei seiner Revision dieser beutschen Loci vollständig seinem ganzen Umfange nach selbst geschrieben hat.

Sie werden sich daher, bei dem hohen Werthe Ihres Schatzes, ein großes Berdienst erwerben, wenn Sie denselben bald möglichst aussührlich beschreiben ..... "

Zum Schluffe nennt Herr Dr. Bindseil den Olmützer Coder eine "bisher völlig unbekannt gebliebene Handschrift" 1) und in einem anderen an mich gerichteten Schreiben einen "Bibliothetsschatz".

Es ift bemnach bas hier befindliche Melanchthon= Autograph nach dem Urtheile des als Auctorität in diefer Frage anerkannten Herrn Dr. Bindfeil echt

٦

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) hiemit zerfällt auch die in einem Wiener Blatte von einem ganz Unberufenen gegen mich eröffnete Polemik, gleich als ob es mit der fatistischen Notiz: "Loci communes — ein Bergament(1)-Codex in deutscher Sprache von Melanchthons eigener hand geschrieben" (wer hatte dies 1873 bereits constatirt?) genug wäre!

#### 314 Müller, Melanchthous Autograph der Loci communes 2c.

und nicht der geringste Zweisel kann dagegen irgendwie erhoben werden. Um etwaige Bebenken gegen die Echtheit des Soder für immer zu beseitigen, habe ich die ganze auf diese Frage bezügliche Correspondenz, soweit ich sie in Händen habe, der Handschrift einverleibt und freue mich herzlich, durch eine Auctorität, wie Dr. Bindseil, die Authenticität des Manuscripts constatirt zu haben. Zu besonderer Befriedigung gereicht es mir, daß mein gleich von allem Anfange an auf die oben citirte Stelle von Baumgarten basirtes Urtheil auf solche Weise bestätigt worden ist. Bei dieser Gelegenheit kann ich nicht umhin, zu gestehen, daß das Hauptverdienst um die Bürdigung dieser theueren Reliquie, welche fortan bei einem etwaigen Besuche bes mährischen Rom fein Gebildeter ignoriren wird, Herrn Dr. Bindseil gebürt, dem ich hiemit meinen herzlichsten Dank ausspreche. Auch des Herrn Prof. Dr. Horawitz in Wien sei an dieser Stelle dankbar gedacht.

Zum Schlusse bemerke ich noch, daß die Handschrift so zu fagen auf jeder Seite gleich auf den ersten Blick als unzweifelhaftes Concept sich präsentirt. Ebenso sieht man sofort, daß dieses Eoncept als Druckeremplar gedient hat, am linken Rande eines beschriebenen Blattes steht quer von Melanchthons Hande innes beschriebenen Blattes steht quer von Melanchthons Hande innes beichriebenen Blattes steht quer von Melanchthons hande innes beichriebenen Blattes steht quer von Melanchthons hande innes beschnick quer: "Bito Creuzer zu vberantworten", oben am linken Rande eines anderen beschriebenen Blattes ebenso: "dem Erbarn Cunrado Ruel zu Witberg", endlich noch auf dieselbe Weise: "Cunrado Ruel". Eine genaue Collationirung unserer Handschrift mit dem entsprechenden gedruckten Texte behalte ich mir für ein anderesmal vor.

# Recensionen.



.

.



1.

Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Verföhnung, dargestellt von Albrecht Ritschl. Band II: Der biblische Stoff der Lehre. XXIV u. 377 SS. Band III: Die positive Entwicklung der Lehre. XXXVIII u. 598 SS. Bonn 1874, Abolf Markus.

Rafcher beinahe, als bei der umfänglichen Anlage des Ganzen gehofft werden mochte, find dem dogmenhiftorifchen erften Bande die zwei weiteren gefolgt, die ein Bert zum Abichluß bringen, das in unferen Tagen, ganz abgesehen von dem Berthe oder Unwerthe bes Inhalts, einzig dasteht. Auch die Theologie ift in die Art unferes modernen literarischen Betriebes in hohem Maße bineingezogen worden. Die beften Rräfte werden leicht in Productionen für den Tagesbedarf, für tirchliche und theologische Parteifragen Neben der Apologetit ift es boch eigentlich nur die verbraucht. Beschichte, welche in größeren Berten Anbau findet - und auch fie pflegt mehr und mehr an bas große Publicum fich zu wenden. Da ift es benn wirklich ein Phänomen, wenn ein Theologe seine Rraft einer so umfangreichen Monographie widmet, die, wenn sie freilich ein Centraldogma behandelt, doch mit den kirchlichen und theologischen Tagesfragen nichts zu schaffen bat, eine Monographie nicht für "Gebildete", sondern für ben engen Rreis ber Fach-

١

genoffen. Man freut fich, daß es doch überhaupt noch eine Theologie im alten Sinne des Wortes in Deutschland gibt. Und wenn wir im voraus fagen, daß diefe beiden letten Bände auf ber Sohe des ersten ftehen, ben der Unterzeichnete feiner Beit an biefem Orte zu besprechen die Ehre hatte, fo ift damit auch ausgefprochen, daß die Qualität dem Umfang entspricht und ber Berfaffer die Ehre moderner Theologie in glangender Weife zu retten weiß. Der eindringende Scharffinn, mit dem der Berfaffer bie Gedankengänge bis auf ihre letten Bestandtheile binaus zu gergliedern verfteht; die feine Combinationsgabe, mit der er andererfeits fcheinbar entlegenes zufammenzuftellen und zur Auftlärung fcmieriger Probleme ju verwenden weiß; bie Genauigkeit und Bollftändigkeit, mit der er das geschichtliche Material beherrscht: bas find die großen Borzüge, die auch in diefen neueren Theilm bes Bertes hervortreten und bie es uns erflären, bag wir auf allen Seiten ben Gindrud neuer felbftändiger, anregender Gedanten Diefe Charakterzüge machen es aber auch natürlich, befommen. warum dies Wert an den Lefer fehr hohe Anfprüche macht und ein Beispiel des geraden Gegentheils von populärer Darstellung bietet. Es ift ein burchaus vornehmer Ton, ber bas Ganze durchzieht, und wenn wir desfelben im allgemeinen uns freuen, weil er eben mit dem mehr efoterischen Charakter des Werkes ftimmt, fo tonnen wir nicht bergen, daß der Berfaffer boch gar manchmal in Diefer Beziehung uns fast an die Grenze des Erlaubten ju geben scheint. Beinahe absichtlich scheint die Terminologie manchmal in ganz eigentümlicher Beife ohne Vermittlung mit bem gewöhnlichen Sprachgebrauch gebildet. Man hat hie und da das Gefühl, als trete bas Selbftbemußtfein bes Berfaffers im Gegenfats zu bergebrachten Anschauungen ziemlich lebendig hervor, und wenn es auch weniger mehr wie im erften Bande einzelne Belehrte find, benen mit einer gemiffen Gefliffentlichteit ihre misverftändlichen Anschauungen vorgehalten werden, fo wird man doch auch bier bes Eindrucks nicht los, daß es dem Berfaffer größeres Bergnügen macht, bisher gültige Anschauungen in ihrer Bertehrtheit aufzuzeigen als nachzumeifen, welche Bezüge zwischen ben eigenen Aufstellungen und den feither im Schwange gehenden Anfichten

# Die chriftliche Lehre von der Rechtfertigung und Berföhnung. 319

ftattfinden. Bielleicht ift es nicht unbescheiden, wenn der Unterzeichnete fich erlaubt in diefem Busammenhang auch auf das hinzuweisen, mas feines Erachtens als Schatten jenen eben hervorgehobenen Borzügen zur Seite geht. Dem Scharffinn fteht nicht ein gleiches Mag von Tieffinn gegenüber. Die Gedanken treten weniger als Theile einer einheitlichen großartigen Anschauung auf und, wie ichon bei Besprechung des erften Theiles hervorgehoben wurde, man wünscht oft vergeblich eine flare Uebersicht und Durchichau der Gedanken. Trop der thefenartigen Busammenfaffung der Hauptgedanken am Schlusse jedes Abschnittes, wird ber Lefer nicht ohne ziemliche Mühe diefe Thefen als die or= ganischen Glieder einer einheitlichen Anschauung sich flar machen fönnen. Die dialektische Behandlung hindert die progreffiv aufbauende. Der Verfasser scheint die lettere Methode als eine der induktiven miffenschaftlichen Behandlung, wie fie unfere Zeit erfordert, weniger entsprechende und mit der Gefahr der Erschleichung ju fehr behaftete anzusehen 1).

Die inductive regressive Methode Ritschls, von der wir geredet, tritt auch schon in der Gesamtanlage des Werkes hervor. Bon der Geschichte geht der Weg durch die Schrift hindurch zur

<sup>1)</sup> Die eben gemachte Bemerkung foll natürlich nicht im Sinn eines Tabels ausgesprochen jein, fondern nur die naturgemäße Grenze der miffenfchaftlichen Individualität des Berfaffers zu zeichnen versuchen. Dagegen wäre es dem Berfaffer vielleicht ohne Berleugnung biefer Individualität möglich gewesen, feine fonft oft fo treffenden Schlaglichter nicht auch bis auf den Culturtampf unferer Tage fallen zu laffen und uns boch wieder in der Barteien Streit zu vermideln. Und wenn dabei fogar bas Dogma von ber Infallibilität in Mitleidenschaft gezogen wirb, fo halten wir bas, offen gestanden, für einen lapsus bes fonft jo auten Geschmads bes Berfaffers. Dag außer bem Vaticanum bas Dogma von ber Infallibilität eines Menfchen irgendwo eriftire, wird auch ber Scharffinn des Berfaffers nicht erweifen tonnen, - daß aber bie Anfprüche auf Infallibilität nicht zu ben Eigentümlichkeiten einer Bartei ober bogmatischen Richtung gehören, sondern zu dem, mas dem Menschenherzen, ich barf nicht fagen angeboren, um nicht in eine dogmatische Controverse perwidelt zu werben, fondern überhaupt eigen ift, follte boch ein folch fcharffichtiger Menfchenkenner nicht vertennen.

positiven Darstellung. Warum der Berfasser die biblische Lehre nicht vorausgeftellt, das erklärt er uns in der Einleitung bes zweiten Theils, in welcher er fich über bas Brincip der Dogmatik auseinanderfest und dasfelbe im Unterfchied von Schleiermacher und hofmann nicht im chriftlichen Gelbftbewußtfein, fondern in ber Lehre Jeju und bes apostolischen Zeitalters findet. Die biblifchtheologifchen Ausführungen follten alfo ber pofitiven Ausführung ju Grunde gelegt werden, die lettere unmittelbar an die erfteren angeschloffen werden. Go bedeutfam uns nun bie Ausführungen Ritfchls gegen ben Schleiermacher'ichen Subjectivismus erscheinen, fo wichtig es uns erscheint, die Ausfagen bes Berrn gegen ben Schein zu fchuten, als hatten fie auch nur geschichtlichen Werth, fo evangelisch corrett mir es finden, bie Dogmatif in die engite Berbindung mit der biblifchen Theologie zu fegen, fo möchten wir boch unfer bei Anzeige des erften Bandes geäußertes Bedenten hinfichtlich ber Boranstellung bes bogmengeschichtlichen Theiles nicht Hat auch die Dogmatik ihren Stoff unmittelbar jurüchnehmen. an den Ausfagen Chrifti und der Apostel ohne dogmengeschichtliche Bermittlung, fo find biefe Ausfagen boch eben auch die Ausgangspuntte ber geschichtlichen Entwicklung des Dogmas und die lettere hängt ohne Basis der biblischen Theologie in der Luft. Die 3mischeneinschiebung ber Geschichte zwischen Bibel und positiver bogmatischer Darftellung murde den birecten Unfchluß ber letteren an die erftere nicht gehindert haben, und es wäre möglich gewesen fofort auch im geschichtlichen Theil die Inconcinnität ber verschiedenen Berfuche jur göfung des Broblems mit den biblifchen Gedanten bemertbar Doch es wäre unnut, nachträglich um eben diefen aut machen. Bunkt weiter rechten zu wollen. Bildet boch jeber Theil am Ende wieber ein Ganzes für fich, das man mit pollftem Intereffe ftubiren tann ohne immer fich erinnert zu fühlen an bie vielleicht nicht in jedem Betracht zwedmäßige Stellung, die der Theil zum Gangen einnimmt.

Indem Ritschl nun fich anschickt, aus der Schrift den eigentlichen Stoff der Lehren von der Rechtfertigung und Bersöhnung zu eruiren, versäumt er nicht, sich einleitend über die Frage auszusprechen, nach welchen Grundfätzen der Canon abzuscheiden

#### Die chriftliche Lehre von ber Rechtfertigung und Berföhnung. 821

Und hier hat jener in der That eine fehr bedeutsame Beift. sbachtung gemacht, daß die tanonische Literatur sich wesentlich daburch von den nachapostolischen unterscheide, daß die lettere unfähig gewesen fei, fich ber richtigen altteftamentlichen Borgussetzungen der hauptideen Chrifti und der Apostel zu bemächtigen. Der Gedanke ift von Ritschl in Anwendung auf gemisse Literaturproducte der nachaposiolischen Zeit schon früher ausgesprochen worden, aber in diefem Umfang und mit diefer Anwendung auf die Begründung des Begriffes des tanonischen boch noch nicht. Für die ganze folgende Darstellung ist diefer Antimarcionitismus des Verfassers von eingreifender Bedeutung und zu apolagetischen Zwecken ift bridbe in hohem Dage verwendbar. Aber ob nicht in diefer Richtung die neutestamentlichen Gedanten aus den Gedanten und dem Sprachgebrauch des Alten Teftamentes ju ertlären, hie und da zuweit gegangen und die Selbständigkeit der chriftlichen Gedankenbildung etwas verfürzt erscheint? Bir werden vielleicht noch Gelegenheit haben, an einzelnen Buntten barauf hinzuweifen. Jeben falls aber dürfte das zweifelhaft fein, ob diefe charakteriftische Eigentämlichkeit der tanonischen Literatur eine Inspirationstheorie überflüßig macht. Gewiß auf eine folche Theorie den Beweis ber Canonicität gründen wollen, wäre ohne Zweifel ein verthrtes Unternehmen, aber barum, weil gerade ju biefem 3wed bie theorie nicht dienlich ift, dürfte fie in anderem Busammenhaug, 100 es fich um den Offenbarungscharatter der alt - und neuteftamentlichen Religion handelt, doch taum entbehrt werden können. Daß Ritschl, wenn er überhaupt einmal die Autorität ber Quellen m Besprechung brachte, den Begriff der Offenbarung und 3nspiration nicht auch noch, wenn auch nur in Form von Lehnfätzen behandelte, erscheint angesichts seiner Methode des Beitausholens etwas auffallend um fo mehr als boch fein eigener Canon an bem Zusammenhang der beiden Testamente gerade im Begriff der Offenbarung wieder feine Begründung und Rechtfertigung fuchen zu müssen scheint.

3n fo manigfachen Bemerkungen nun auch die weiteren Ausführungen über den Begriff und die Methode biblischer Theologie Anlaß geben würden, erfordert es doch der hier gebotene Raum,

1

daß wir dem Berfasser in etwas weiter bemefsenen Schritten nachfolgen auf seinem Gange, den wir im allgemeinen als regressiven schon bezeichnet haben. Zunächst werden die Aussprüche des herrn über den Heilswerth seines Todes im Zusammenhang mit seiner Anschauung vom Reich und aus dem alttestamentlichen Sprachgebrauch heraus erörtert. Das zweite Rapitel ist sodann der Besprechung der biblischen Gottesidee als der Borausssezung für das Bedürfnis der Sühne gewidmet; das dritte Rapitel geht auf die Vorstellung vom Opfer, in welcher der Berfasserth des Todes Christian die apostolischen Aussagen über den Heilswerth des Todes Christian zusammengefast sieht, des Näheren ein unter besonders eingehender Frörterung der alttestamentlichen Opferidee, während das vierte Rapitel endlich bie Rechtfertigung oder allgemeiner die Lehre von der Gerechtigteit enthält.

In den Erörterungen Ritschls über das Reich Gottes, die ber natur ber Sache nach nicht erfchöpfend fein tonnen, ba fit ja bier nur dazu dienen follen, die Ausfagen des Berrn über ben Seilswerth feines Todes zu beleuchten, möchten mir nur Ginen Bunft beanftanden: die Auffaffung, als ob die Ausfagen des Berm über das meffianische Gericht bei den Synoptifern im mefentlichen ihre Erklärung fänden in den Aussprüchen bei Johannes über bie durch ihn veranlaßte xolois. Ritichl leugnet nicht direct die Unnahme eines meffianischen Endgerichts und einer damit im 310fammenhang ftehenden äußerlichen Berftellung und Bollendung ber Gottesherrichaft, im Gegentheil gibt er ju, daß das Gottesreich feine volle Bermirklichung nicht in der Gegenwart, fondern in der Rufunft finde (S. 41), aber es icheint boch diefe eschatologijche Seite in den funoptischen Reden des herrn zu menig gemurdigt, ia es scheinen geradezu gewaltfam die diesbezüglichen Reden bes herrn beseitigt zu fein. Wie kann man Stellen wie 3. B. Matth. 13, 49. 50 auf den Begriff der johanneischen zeiois ju reduciren unternehmen. Diese eschatologische Seite der Reichs. verfündigung des herrn icheint uns aber auch für die vorliegende Frage teinesmegs irrelevant. Schon den Begriff bes ous feo 9ai, ben Ritfchl in die Berufung in die Gemeinde refp. in den An: trieb zur Sinnesänderung auflöfen will, erhält unter diefer Bor-

aussezung ein anderes Colorit ganz in Analogie mit dem apostolischen Gebrauch (vgl. 3. 29. 21pg. 2, 21. Röm. 10, 13). Wir möchten damit nicht leugnen, daß die johanneischen Stellen von der zeiois eine werthvolle Erganzung ber bei den Synoptifern fich findenden Ausfagen über das Endgericht enthalten, aber eine Ergänjung, teine Rectification. Den Blict auf diefes Endgericht läßt boch auch die Sündenvergebung felbft, die der herr verfundigt und die er als Meffias mittheilt, in erhöhter Bedeutung erscheinen, und der Schluß liegt nahe, daß bei diefem Blict die Sündenvergebung nicht nur als Boraussezung für den Eintritt in die Jüngergemeinde, fondern auch für die Rettung im Endgericht gelten muß, daß fie aljo auch ein fortgehendes Bedürfnis für die einzelnen Glieder biefer Jüngergemeinde ift. Sofern fie aber das erftere ift, dürfte boch wol auch gefragt merden, ob fich denn nicht in den Ausjagen bes herrn Spuren finden von einem Zusammenhang ber Sündenvergebung mit der activen Gerechtigkeit des Reiches. Ritschl felbft hat S. 35 gegen die Bengftenberg'iche Mishandlung ber Geschichte von der großen Sünderin die lutherische Deutung in Schutz genommen und damit dem Gedanken Luthers, daß die gute Sandlungsmeife des Chriften aus dem Motive der Dankbarkeit für die empfangene Gerechtsprechung hervorgehe, mindeftens die Autorität des herrn gefichert, wenn auch feine Behauptung, dag die Autorität des Baulus dafür fehle (S. 339) richtig fein follte. Aber auch bie Stelle Matth. 5, 6 wäre wohl nach diefer Richtung zu verwerthen gewesen, da die von dem Berfasser beliebte Deutung bie dexacooving fei hier nur die Anerkennung Gottes für die icon vorhandene Gerechtigkeit, boch taum im Zusammenhang eine genügende Stütze finden dürfte. haben mir hier nicht ohne Geltendmachung etlicher für den dogmatischen Theil noch besonders bedeutfamer Bedenten dem Berfaffer folgen tonnen, fo find wir um fo dankbarer, daß derfelbe den Berfuchen, wie fie von neueren Theologen gemacht wurden, den Zusammenhang der von den Herren verfündigten Sündenvergebung mit feinem Tode ju leugnen, den tegründetsten Biderspruch entgegenstellt. Bir möchten nur ber Reim'ichen bezugsweise Solften'ichen Meinung gegenüber, als ob die Worte des Berrn bei Gelegenheit der Einfetzung des Abend= Theol. Stub. Jahrg. 1876. 22



#### Riticl

mahls ein vorübergehender lapsus desfelben gewefen feien, den Gedanken aussprechen, daß die Bahl ber diefen Busammenhang befprechenden Stellen ohne Zweifel deshalb fo gering ift, weil ber Berr aerade biefe Gedanten, als ein auch feinen Jüngern nicht leicht zugängliches Geheimnis, in feinen Mittheilungen auf die lette Zeit auffparte, und möchten uns die Frage erlauben, ob nicht neben ben beiden eingebend von Ritich I behandelten fpnoptischen Stellen (Mart. 10, 45. 14, 24), bach eine Reihe von Ausfagen bes herren auf diefen Gedanten mehr oder weniger flar hinmeifen und ob es sich nicht der Mühe lohnte namentlich auch Aussprüche bie bei Johannes fich finden wie Rap. 3, 14. 10, 11 näherer Ermägung zu unterziehen. - Bei Befprechung des Sinnes, in welchem der herr die Sündenvergebung an fein Leiden und Sterba fnüpft, geht Ritfchl von den Bedingungen derfelben im Alten Bunde aus. Die icon aus der geschichtlichen Darftellung hervorleuchtende Anfdanung des Berfaffers, daß die Borausfegung der Gültigkit bes Opfers Christi in feiner toniglichen Stellung liege, wird auch hier sofort dadurch gestützt, daß darauf hingewiefen wird, wie die Sündenvergebung für Israel nur ein an das Bundesverhältnis gefnühftes außerordentliches Recht Israels fei, das barum auch feine Grenze an dem Beftand Diefes Bundes finde. Nur für Sünden, die einen Bruch dieses Bundes nicht involviren, bilden die Opfer die Bedingung der Vergebung. 280 ein Bundesbruch eingetreten, werde in außerordentlicher Beife bie Bergebung geincht. Im wefentlichen in Uebereinftimmung mit Dehler (Theologie Des Alten Teftamentes, 20. I. S. 277; 20. II. S. 151 W.) wird dann gezeigt, wie die Prophetie, das Unzureichende des Obferinftituts fühlend, Ergänzungen versucht habe, um die Sündenvergebung ju erlangen und, da eine Sicherheit und Allgemeinheit diefes Gutes von ihr nicht gewonnen werden konnte, eine folche eben als charafteriftifches Zeichen und Voraussesung des Neuen Bundes gemeinast Daran anfnüpfend, verfündigt nun der herr zunächft als habe. bas Organ Gottes die Sündenvergebung denen, welche an ibn als ben Träger der Gottesherrschaft glauben, mobei er die Sündenvergebung vom Straferlaß unterscheidet (S. 51-61). Wenn nun baran die weitere Frage fich knüpft, an welche altteftamentliche

824

Die chriftliche Lehre von der Rechtfertigung und Berföhnung. 325

Anschauungen sich ber Herr in den Aussagen über den Beilswerth feines Lobes angefchloffen, fo finden wir Ritfchl zunächft eifrig bemüht, den Einfluß von Jef. 53 zu beschränten. Wir geftehen aber, daß uns weder die Deduction, daß diefes Capitel ein Ginfciebfel im babhlonischen Jesaia fei und ber bort gemeinte Rnecht Bottes nicht identifc mit bem fonft von Deuterojefaia befprochenen fel, überzeugend, noch bie Eliminirung etlicher neutestamentlicher Stellen, welche eine beftimmte Beziehung auf Jef. 53 enthalten, ohne kritischen Gewaltstreich möglich erscheinen will. Bol aber tönnen wir zugeben, daß diefe Beziehung in Matth. 20, 28 nicht hervortritt. Indem nun Ritfchl nachzuweisen beftrebt ift, daß in der genannten Stells nicht ein Object an die Stelle bes anderen gefest, fondern eine Thätigkeit des Berrn an die Stelle ber Thätigkit der vielen gesetzt werden soll und daß das Bort Léroov Uebersetung des Bortes mit fei, gewinnt er nach ausführlicher Erörterung bes letztgenannten Bortes in ben einschlägigen Stellen des Alten Teftamentes der Stelle den Sim ab: ich bin getommen anstatt berer, welche eine Werthgabe als Schutzmittel (795) gegen dos Sterben für fich oder für Audere an Gott zu leiften vergeblich erftreben würden, dasselbe durch die Singebung meines Lebens im Lobe an Gott ju verwirklichen, wobei er, Berth auf bas avrd nollor legend, die Birtfamteit diefes Schuymittels auf die Geminde ober auf diejenigen beschränkt missen will, welche durch Blauben und felbftverleugnende nachfolge ber Berfon des herrn de Bedingung erfühlen, unter der allein biefe Leiftung den erverteten Schutz für fie vermitteln tann (S. 86). Indem Ritichl wch hervorhebt, dag darnach im Unterschiede vom Alten Bunde die Anfchauung begründet werde, daß auch die einzelnen Glieber ber Gemeinde nicht nur bie lettere als Ganzes ein Schutzmittel gegen den Tob gewinnen, daß fie dagegen fich geschützt wissen, daß fie im Tobe die volle Bernichtung und Zweetlofigkeit erfahren, nacht er weiter barauf aufmertfam, daß bier von der Sinde als Bermittlung des Todes wicht die Rede fei und uach diefer Seite bin die Ausfage beim Abendmagle als Ergänzung bienen müffe.

Die letztere Ausfage verständlich zu machen, greift nun aber ber Berfaffer weiter zurud. Liegt derfelben das Schema vom

22\*

Opfer zu Grunde, fo muß erft die alttestamentliche Lehre vom Opfer entwickelt werden. Dieje felbst aber tann nicht verstanden werden ohne Entwicklung der alttestamentlichen Anschauung von Gott und feinem Berhalten zur Sünde. So werden dann in einem zweiten Capitel die Beziehungen der biblifchen Gottesidee auf Berföhnung und Sündenvergebung entwickelt. 216 Grundbestimmung der altteftamentlichen Gottesidee wird die Seiligkeit erklärt, welche Eigenschaft fich alsdann im Neuen Teftament im Begriff der Liebe entfalten foll. Gewiß mit Recht wird in dem Begriff der Heiligkeit das Moment der Ausschließlichkeit zunächst betont und in unmittelbarer Berbindung mit der den Gedanken anderer Götter ausschließenden Einzigkeit gesett. Das weiterhin die Ermählung Israels auf biefer Beiligkeit beruhe und das Carimonialgesets wefentlich der äußerlichen Abscheidung des Bolks Israel von den anderen Böllern diene, der Begriff der Seiligteit in Anwendung auf das Bundesvolt zunächft aber dieje äußerliche Ausprägung finde, ift gewiß flar; weniger flar aber dürfte bas Andere fein, wie nun die 3dee des Erbarmens, der Gute und Gnade in diefem Begriff der Heiligkeit enthalten fein und der lettere fich gemiffermaßen von felbft in den der Liebe im nenen Testament umseten foll. Und fo gewiß diese lettere Bestimmung im Neuen Teftament die eigentlich leitende wird, fo möchte boch zu fragen fein, ob denn wirklich damit die Beftimmung ber Seiligfeit ersetzt ift und fein tonne. Abgesehen von den von Ritich felbst behandelten Stellen muß boch gefragt werden, ob denn nicht diejenigen Ausfagen des Neuen Teftaments, in welchen Gott unter dem Bilbe des Lichtes dargeftellt wird, auf den Gedanten hinweisen, daß die Beiligkeit als Ausschließlichkeit gegen die Sünde auch neben dem Brädicat der Liebe ihre Bedeutung behalte, ob nicht namentlich die Uebertragung des Begriffs der Beiligen auf die chriftliche Gemeinde in diefer hinficht weiter führen tonne. Die Beantwortung biefer Frage, ob die Schrift nicht doch eine gemisse Dualität in Gott voraussete, die Heiligkeit - ich will nicht fagen als Beschräntung aber als Beftimmung der Liebe festhalte, dürfte auch auf die Bürdigung der weiteren Refultate unferes Buchs nicht ohne Eins fluß fein. Runachft wird ber Begriff ber Gerechtigteit entwidelt

**326** 

ij.

## Die criftliche Lehre von der Rechtfertigung und Berföhnung. 327

und gezeigt, daß bie Schrift den eigentlich juriftischen Begriff der Berechtigkeit nicht tenne, vielmehr unter bemfelben bas zum 3mede bes Beiles ber Gläubigen folgerechte Berfahren Gottes verftehe, feine Confequenz in Rettung der Seinen. Es gehört diefer 26ichnitt (S. 100-118) zu ben inter fanteften, und wenn man auch vielleicht noch im Zweifel fein nag, ob alle neuteftamentlichen Stellen fich diefer Erklärung ungezwungen fügen wollen, ob nicht doch gerade mit Erweiterung der Theokratie und Bertiefung des Sündenbewußtfeins die altteftamentliche Anschauung eine Modification erlitten habe — das ift sicher, daß die traditionelle Ausleauna biefes Begriffes durch diefe Erörterungen zu einer Revision fich nuf genöthigt feben. Jeden Falls dürfte diefe Revision, wie uns fdeinen will, noch in höherem Mage nöthig fein, als in Bezug auf die Anschauung vom Borne Gottes. 3mar in Einer Beziehung möchten wir die nachmeife Ritfchls als durchaus befriedigend anertennen, nämlich darin, daß der Born immer auf die Bernichtung des Lebens ber Sünder abzielt und nie auf folche Strafen bezogen wird, welche durch die ertennbare Abficht der Befferung des Sünders als Züchtigungen ober als Erziehungsmittel bezeichnet find. Daß diefe Lebensvernichtung, die ihren besonderen Stachel darin hat, daß ts das Leben in der Bundesgemeinschaft mit Gott ist, das vernichtet wird, eben darum auch eine Berallgemeinerung erleidet und auch in Gerichten anderer Art zur Erscheinung tommt, ift ebenso jujugeben. Daß endlich die Borftellung vom Zorne Gottes insbijondere eine eschatologische Farbung annahm, die Offenbarung desselben hauptfächlich in dem Eindgerichte angeschaut wurde, in welches nun nicht nur die bundbrüchigen Israeliten fondern auch bie ber Theofratie feindlichen Böller verwickelt werden, ift eine feine Beobachtung, die insbesondere auch fur bie Betrachtung ber neutestamentlichen Stellen von Bichtigkeit viro. Bier zeigt Ritschl, daß der Begriff des Borns durchaus eine auf die Efchatologie beschränkte Anwendung finde. Dagegen will uns die Erklärung von Eph. 2, 3 und Joh. 3, 36 nicht einleuchten. Daß der Zorn Gottes nur etwas actuelles fei und lediglich teinen habitus in Gott begründe, scheint, auch wenn man die von Ritschl vorgetragene Ertlärung zugeben wollte, doch durch diefe Stellen eigentlich auss

geschlossen. Wenn Paulus von einem Inoavolzeiv rijv derijv redet Röm. 2, 5, fo wird man boch unmillfürlich ju ber Borstellung gedrängt, daß der Erweisung des Zornes ein inneres Berhalten Gottes vorangeht, daß die Sünde überhaupt ein gemiffes Pathos in Gott erregt, beffen Offenbarung allerdings im Neuen Testament wesentlich eschatologisch dargestellt wird, weil es bis bahin immer wieder Modificationen erleiden tann. Die rein phänomenologische Auffassung biefes biblischen Begriffes will darum doch nicht ganz genügen. Die Zurückführung der Erscheinungen auf den Begriff gottlicher Seiligteit tonnten wir uns gerne gefallen laffen, wenn diefer Begriff felbit von Ritichl mehr in feiner ethischen Ausprägung anertannt, nicht felbst wieder nur auf die Bestimmungen abfoluter Einzigkeit, Lebendigkeit und Machtfülle reducint Ob pon hier aus nicht auch eine etwas anerkennendere Be wäre. urtheilung ber Versuche, den Born Gottes mit ber Liebe zu combiniren, fich erreichen liefe, wäre doch zu fragen. Liegt nicht barin, bağ ber Born zunächft bem Bundesbruch gegenübertritt, ein gemiffer Fingerzeig bafür, daß, um mit Ritschl zu reden, gerade die versuchte Bereitelung der göttlichen Zwecksehung der Liebesgemeinschaft bieje Reaction erfährt, welche bie Schrift mit dem Begriff des Borns bezeichnet, daß allo doch die Liebe der Affect des Erbarmens bei bem heiligen Gotte fich in eine andere Art von Affect umfest, ohne daß wir barum von einer egoiftischen sentimentalen Liebe reben bürften, wenn anders nicht auch die Festhaltung feiner Einzigteit, die abfolute Bejahung feiner 3mede burch Gott egoiftisch fein Es will dem Unterzeichneten scheinen, als ob Ritichl bei foll. feiner vorwiegend dialektischen Art bach die theosophischen Momente in der biblischen Theologie etwas zu geringschättig behandelte. Man wird doch wol mit Recht fagen dürfen, daß die Schrift nicht fcotiftisch denkt, daß vielmehr Gottes Befen, feine ethische natur, fo zu fagen als Schranke feiner Willfür erscheint. Und von bier aus könnten doch vielleicht jene verurtheilten Theorien über den Born Gottes auch eine biblische Begründung zu geminnen versuchen. --- Indem wir uns nun von hier aus mit Ritschl wieder ber Erklärung der in den Einsekungsworten des Abendmabls lie genden Ausfage des herren über den heilswerth feines Lodes ju-

wenden, möchten wir nicht verfäumen, auf die geiftvolle Art binzuweisen, in der Ritschl (S. 157. 158) die Erscheinung erklärt, daß, während in den apostolischen Schriften das Leben des herrn ganz in den Hintergrund tritt gegen fein Sterben, in den Evangelien umgekehrt der Tod nur als Bestätigung feines abfolut werthvollen Lebens erscheint. Dur dürfte vielleicht noch zu bemerten fein, daß doch die wenigen den Werth des Todes betreffenden Stellen in den Evangelien um fo gewichtiger und feierlicher hervortreten. Aus der Zuspitzung diefer Eindrücke, fagt er, geht einerseits bie Anfelm'fche Theorie vom Tode Chrifti, andererfeits der Socinianismus alter und neuer Zeit hervor. Weniger neu, aber nicht minder richtig und wichtig scheint uns die weitere Bemerkung, bag in den apostolischen Schriften mehr als in unferer Dogmatit die Auferwedung und Erhöhung bes herrn für die Beurtheilung bes Berthes feines Todes in Betracht gezogen werde. Auch ber weiteren Bemertung, daß die paulinischen Stellen, welche von der heilswirksamkeit des Todes Christi handeln, die Gemeinde in ihrer Belamtheit als Object diefer Wirkfamkeit vorausseten, möchten wir hier noch teinen Biderfpruch entgegenseten. Es wird fich bei Besprechung ber eigentlich dogmatischen Refultate ergeben, in wie weit wir uns ben Schluffen, die der Berfaffer daraus zieht und in benen, wie ichon der bogmengeschichtliche Theil andeutete, boch ber eigentliche Nerv den positiven Gedanten Ritschls zu fuchen ift, anzuschließen vermögen.

Die Voraussezung für die nun folgenden Erörterungen über die Opferidee des Alten Testaments ist die, daß sämtliche neutestamentliche Schriftsteller mit Ausnahme des Jakobus und Judas die Heilswirksamkeit des Todes Christi vom Gedanken des Opfers aus construiren, für welche Voraussezung betreffs des Apostels Paulus, darauf Bezug genommen wird, daß auch er das Blut Ehristi als das eigentlich die Wirkung hervordringende vorausseze, was eben nur unter Annahme der Opferidee verständlich sei. Indem nun unter Ablehnung einer Erklärung aus heidnischen Opferideen weiter gezeigt wird, daß die neutestamentlichen Schriftstellen theils sprecell das außerordentliche Bundesopfer Erod. 24, 3—11 in's Auge fassen (so die Einsezungsworte des heiligen Abendmahls

٦.

Ebr. 9, 15-21. 1 Betr. 1) theils das Sündopfer am großen Berföhnungstage (Ebr. 9, 10. Rom. 3, 24-26. Mastnetov = Rapporeth) theils das Baffahopfer (1 Ror. 5, 6-8. 1 Betr. 1, 18. 19) theils mehrfache Beziehungen zufammenfaffen (Tit. 2, 14. Apoc. 1, 5. 6. 5, 9. 10) geht er dazu über, den Sinn der Opferhandlung felbit zu deuten. Sier schließt fich Ritschl an die Dehler'sche Auffassung an, wonach das Befentliche am Opfer die Blutdarbringung ift. Und zwar will er diefe Auffassung nicht auf bie alttestamentlichen Opfer beschränkt miffen, fondern als die gerade auch im Neuen Testament herrschende erweisen. Belchen Sinn hat aber diefe Blutdarbringung? Bunächft wird der Schluß abgewiefen, ben man aus dem Gebrauch des Wortes ilaoxeo 9at ziehen tonnte. Wenn diefes Wort auf flaffifchem Boden die Bedeutung hat Dam ποιείν τον θεόν, fo ift es dagegen für die LXX und das na Testament nur die Uebersezung von 780 und fein Sinn also auf dem hebräischen Worte zu eruiren. Das Ergebnis der eingehenden Erörterungen ift nun das, daß durch die Blutsprengung der Briefta foll vor Gott bedeckt und damit befähigt werden, in die Rau Gottes zu tommen und fofern der Priefter nur an ber Stelle ber Gemeinde handelt, wird bieje felbft zur Gemeinschaft mit Gott burch folche Bededung befähigt. Wenn der Priefterberuf 38rads aber darin besteht, daß es Gott nahe ist, in die Gemeinschaft mit ihm eintritt und diefe Gemeinschaft sich wefentlich in Opferdar bringungen vollzieht, in dem Nahen zu Gott, fo bedarf doch der 31 1 Gott nahende Priefter einer Bedeckung zu feinem Schutze gegen it Lebensgefährlichkeit der unmittelbaren Anfchauung Gottes (S. 282 ff.) Wir maßen uns nicht an, beftimmt zu entscheiden, ob nicht doch auch andere Borstellungen im Alten Testament noch nebenher fpiela - auf das Bedenkliche der Eliminirung von Jef. 53 und mi die noch bedenklichere Leugnung des Ginfluffes diefer Stelle auf bit Neue Teftament wurde ichon hingemiefen ----; jeden Falls icheint uns in der hauptsache die Ritichl'iche Auffassung wohl begründet. Du gegen erhebt fich nun die Frage, warum ift denn die unmittelben Anschauung Gottes lebensgefährlich — warum also diese Bedeckung nöthig? Und wenn hierauf geantwortet wird: die Schutzbedeckung ber Opfernden durch die priefterlichen Bandlungen ichließen im

1

allgemeinen teine Rudficht auf Sünden berfelben ein, fondern nur darauf, daß fie geschaffene Menschen find" fo gestehen mir, daß diefe Antwort uns nicht befriedigt. Offenbar wird boch in Ben. 3 ber Bertehr Gottes mit ben Menfchen als bas naturgemäße Berhältnis vorausgesetzt und die Zerreißung diefer Gemeinschaft burch den eingetretenen Fall erklärt. Und wenn der Prophet Jefaia Cap. 6 fein "Webe mir, ich vergehe!" ausruft, fo begründet er es nicht mit feinem Befen als geschaffener Menfch, fondern mit feiner Sündhaftigteit, und der ganze eigentümlich-ethifche Charakter ber alttestamentlichen Religion bürgt dafür, daß nicht ber metaphyfifche, fondern der ethifche Unterschied zwischen Gott und ben Menschen bas Entscheidende ift. 3ft aber bas Bedürfnis der Bedeckung nicht ans der Erhabenheit Gottes überhaupt, wofür Ritichl auch teine birecten Beweife beibringt, fondern aus ber heiligfeit Gottes und zwar aus ber ethifch gefagten abzuleiten, fo bürfte die an den Maffifchen Begriff des Warses Jas fich haltende Auffaffung von der Birtung der Opfer boch mieder ein gemiffes Recht betommen. Bezüglich des Neuen Teftaments läßt Ritfchl felbft wenigstens ftillschweigend diefe Begründung aus der Erhabenbeit Gottes herausfallen. Es ift die Sünde, welche das Opfer im Sinne des Bedeckens nöthig macht. Aber wenn man auch ganz von dem Gedanten einer Straffatisfaction absehen will, muß doch bei jeder Erklärung des Opfers die Borausfegung fein, daß in Gott felbft etwas ift, das wider die Sunde reagirt und das Raben bes Sünders zu ihm hindert. 200 nicht, fo hat doch diefer ganze Gebanke bes Opfers nur phänomenologischen Werth. Und in der That dürfte fich zeigen, bag auch die dogmatischen Ausführungen Ritschls das Bedürfnis der Bermittlung der Sündenvergebung durch das Opfer Chrifti nur als ein für das menschliche Bewußtfein, eigentlich nicht objectiv vorhandenes nachweisen. Theils bestätigt, theils verdeckt wird dies Ergebnis durch die Erörterung über die Beziehung des Opfers Chrifti auf die Gemeinde.

Berdeckt badurch, daß, indem nun Ritschl dazu übergeht, den Rachweis zu führen, daß das Opfer nach der Darstellung der neutestamentlichen Schriftstellen seine Beziehung nicht auf den Einzeinen, sondern auf die Gemeinde gehabt habe, die Frage, warum

denn überhaupt das Rahen zu Gott nur durch ein Opfer möglich fei, hinausgerückt und der Darstellung Bahn gemacht wird, als habe das Opfer lediglich die Bedeutung einer feierlichen Initiation gehabt und fei als folche mittelbar für ben Einzelnen boch von Bestätigt aber wird diese phänomenologische objectiver Bedeutung. Auffaffung gerade durch den nachdruct, mit bem Ritfchl bie Beziehung des Opfers auf die Gemeinde hervorhebt, denn eben, wenn nur die Gemeinde als folche, nicht auch der Einzelne für fich ber Bezugnahme auf das Opfer Chrifti bedarf um zu Gott naben ju tonnen, wird beutlich, daß bie Sunde als Schuld fein eigentlich objectives Hindernis ber Gemeinschaft mit Gott fein tann. Daß nun überhaupt auch bei dem hergang der Berföhnung mit Gott die Bedeutung ber Gemeinde mehr hervorgehoben werden muß, ift gemiß vollftändig zuzugeben, und es gehört zu den un beftreitbaren Berdienften Ritfchls, auf diefen Buntt mit allem Rachdruck hingemiefen zu haben dem lutherischen Individualismus Aber fo gewiß der Empfang ber Sündenvergebung gegenüber. nach neuteftamentischer Unschauung zusammenfällt mit bem Gintritt in die Gemeinde, so möchten doch namentlich diejenigen Stellen, welche gerade bie Urt ber Gemeindeftiftung im einzelnen ordnen und ein Licht auf die dabei eingehaltene Braxis fallen zu laffen geeignet find, wie 3. B. den Taufbefehl Lut. 24, 47. 21pg. 2, 38. 16, 31, dafür fprechen, daß das logifche Prius die Sündenvergebung ift, daß, obwol ber einzelne fein Briefterrecht nur innerhalb der Gemeinde auszuüben in ber Lage ift, boch biefes Recht felbst auf der directen Bezugnahme auf das Opfer Christi ruht. Gerade auch das avri πολλών bei ben Ginfegungsmorten bes Ubendmahls möchte auch dafür fprechen, bag bie vielen als ein= zelne - wenn auch zu einer Gemeinde bestimmt, bas nächste Object ber Berföhnung find. Und wenn auf biefen Buntt noch einmal zurückzukommen der dogmatische Theil reichlich Gelegenheit bieten wird, fo möchten wir boch bier das betonen, daß die Schrift bes Neuen Teftaments das Opfer ficher als eine objective Bebingung, b. h. als eine burch bas Befen Gottes felbft nothwendig gewordene Bedingung ber Gemeinschaft bes Sünders mit Gott mficht.

#### Die chriftliche Lehre von ber Rechtfertigung und Berjöhnung. 338

Judem nun Ritschl weiter zu zeigen sucht, wie anderweitige auf den Opferbegriff nicht reduzirbare Aussagen des Apostels Baulus über die Birtung des Todes Christi namentlich Röm. 6 auch ganz unabhängig neben diesen Aussagen über das Opfer hergehen und zur Erklärung der Wirksamkeit des letzteren nichts beitragen, glaubt er schließlich die paulinische Auffassung des Begriffs xarallärreiv als bestimmtesten Beweis dassür geltend machen zu können, daß das Neue Testament von einer Bersöhnung Gottes so wenig etwas wisse als von einer activen Feindschaft desselben gegen die Sünder <sup>1</sup>), daß vielmehr diese letzteren immer als *dz Dool* im activen Sinn gefaßt werden und es bei der xarallary sich wergebung in ein thatsächlich neues und anderes Berhältnis zu Gott zu bringen, so daß die Rechtfertigung vorangehe und die Versöhnung bie Confequenz sei.

Ift die Borstellung von der Wirkung des Strebens Christi im Neuen Testament wesentlich nach dem Schema des Opfers gedildet, 10 muß auch die Analogie der Qualität der alttestamentlichen Opfer mit der Person Christi näher untersucht werden (S. 232 ff.). Die Analogie besteht in der Fehllostgleit, die für das Opfer im Alten Testament gesordert wurde und welche bei Christo ersetzt wird durch die Sündlosigkeit und sittliche Bollkommenheit. Ent= sprechend aber der höheren Wirkung des Opfers Christi im Gegensaz zu der alttestamentlichen Opfer, ist bei dem Opfer des Herrn nicht nur die stittliche Art der Fehllosigkeit in Anschlag zu bringen, sondern auch die Absicht des Herrn, dieses Leben der urlannten Fügung Gottes gemäß zum Vortheile der Menschen dem Bater auch im Leiden und im Sterben hinzugeben. Die Qualisication des Herrn als Opfer ruht wesentlich in seinem Berussgehorsam, wenn dieser letztere auch ein umfassenderes Gebiet der

Bir möchten indes wenigstens per parenthesin fragen, ob nicht Stellen wie Röm. 5, 10 vgl. B. 8 auch wenn die active Bedeutung des Wortes έχθροι nicht bestritten werden will, doch auf einen entsprechenden animus in Gott weisen, ob die αγαπη nicht deswegen so groß erscheint, weil sie eine Ueberwindung dieses natürlichen animus in Gott ift.

Realifation hat, als nur den Kreuzestod, und deswegen Ritschl findet, daß die Opfervorstellung hinter dem Reichtum und der Eigentümlichkeit der Lebensbestimmung Christi zurückbleide, die eigentlich da= bei gemeint sei.

Gehören nun die letztgedachten Aufstellungen Ritschls über die Bedeutung des Opfers zu denen, welche für die dogmatischen Grundanschauungen am entscheidendsten sind, aber auch am meisten Bebenten hervorrufen werden bei denen, welche doch in der Schrift einen — kurz gesagt — anthropomorphistischeren Gottesbegriff zu finden glauben, so darf er wol um so mehr in zwei weiteren Punkten auf allgemeinere Zustimmung rechnen: zu der Aussführung, daß die Sünde, zu deren Hinwegräumung das Opfer Christi dienlich fein solle, nicht als Einheit erscheine im Neuen Testament sondern als die Bielheit von einzelnen Uebertretungen und daß die Sünden, für welche das Opfer gelte, wesentlich als Sünden der Unwissenheit beurtheilt werden, die Regel Num. 15, 27-31, welche für die alttestamentlichen Opfer aufgestellt wurde, auch für die neutestamentlichen feitgehalten werde.

Dagegen bürfte allerdings die von Ritichl ausgesprochene Boraussicht fich bestätigen (S. 248), daß man die Gewohnheit, die Gal. 3, 19 fich findende Notiz über den Dienft der Engel bei ber Gefetzgebung als dogmatisch einflußlos zu betrachten, der Anertennung feiner Auffaffung entgegenseten werbe, wonach der Fluch bes Gesetes Gal. 3, 13 nicht identisch mit dem Fluch Gottes fein folle und die Lostaufung aus diefem Fluch durch Chriftus einmal nur die Juden betreffe, fodann ohne Beziehung auf Gott fei. Denn zwar für dogmatisch völlig gleichgültig möchten wir die Notiz fo wenig halten als die gleichartige Apg. 7, 53. Der bloß transitorische Charatter der Gesetsoffenbarung foll damit ja offenbar ausgebrückt fein; aber daß Baulus im Gefetz je etwas anderes als ben Ausdruck des eigentlichen Willens Gottes gefehen habe, müßte boch wol beffer begründet fein feiner klaren Auffaffung im Römerbrief gegenüber wie denn Ritschl selbst nicht wagt, die volle Confequenz feiner Auffassung zu ziehen.

Wie Ritschl die Stelle im Galaterbrief als gegen die Opferidee indifferent zu erweisen auf die angegebene Weise versucht hat,

so glaubt er auch den im ersten Korintherbrief zweimal (6, 20. 7, 23) gebrauchten Ausbruck des *dyogeco Hyre* außer Beziehung zu diefer Ibee seiten zu dürfen — ebenso auch noch etliche andere Stellen 2Tim. 1, 10. Hebr. 2, 14. 15. 1 Jon. 3, 5. 1 Petr. 2, 21—25 (die beiden letztgenannten Stellen Beziehungen auf Jef. 53) und endlich Hebr. 9, 23. Es würde zu weit führen, wollten wir dem Einzelnen näher nachgehen. Die scharffinnigen Aussführungen des Verfassfers könnten eine Modification doch nur finden von einer ebenso eingehenden Gesamtanffassung des Wertes Christi aus.

Das letzte, vierte Rapitel wendet fich nun von der Berföhnung ju Rechtfertigung und der Gang ift auch hier in fo fern ein reguffiver, als, wie wir gehört, für Ritschl die letztere das thatfächliche antecedens der erfteren ift. Es wird hier von der alttestamentlichen Auffassung der Gerechtigkeit ausgegangen und gezeigt, wie diefelbe als Attribut der Glieder des Bolkes von ben Dichtern und Propheten einer bloß gesetzlichen Legalität gegenüber in echt religiöfem und sittlichem Sinne fortgebildet wurde und zwar zunächst ohne bestimmte Bezugnahme auf das Gesetz. Soweit diefe eintrat, wie in Pf. 119, wird auf die ftatutarische carimonielle Seite des Gefetes nicht reflectirt. Bie dieje Gerechtigkeit ihren halt am Beftand des religiofen Gemeinwefens hat, fo fucht fie auch ihre Aufgabe wiederum innerhalb diefes Gemeinwefens. Babrend aber die Bfalmen doch mehr die individuelle Seite hervorheben, find es die Bropheten, welche die Bedeutung der Gerechtigkeit auch des Einzelnen für das Ganze in ftärkerem Maße betonen. Wenn auch biefem Streben nach Gerechtigfeit gegenüber bie Innehaltung ber Cultussitte namentlich der Opfer relativ vergleichgültigt wird. fo bedingt dasselbe boch teinen Bruch mit ihr und es fehlt ja nicht an Stellen, welche gemiffermaßen eine Durchdringung auch der Cultusfitte mit bem Geift diefer Gerechtigkeit eine Sereinnahme auch der ftatutarischen Theile des Gefetes in die Grundauffaffung von dem fittlichen Verhalten des Frommen zu Gott und den Nebenmenschen zeigen. Daß diefe Gerechtigkeit als eine vorhandene vorausgesetzt wird und daß der pharifäische Rechtsstandpunkt Gott gegenüber nicht in den Bordergrund tritt, im Gegentheil diefe Gerechtigkeit als eine durchaus in Abhängigkeit von Gott ftebende

erscheint, dürfte nicht in Abrede au gieben fein. Un den gaugen Abschnitt (S. 260—269) möchte nur die Frage zu knüpfen sein, ob nicht einerseits der Pharifäismus doch in dem Standpunkt der Bergeltungslehre, die auch durch die Pfalmen und Propheten bindurchklingt, einen Anhaltspunkt gefunden habe und ob nicht anbererfeits das Gefühl der Unzulänglichkeit der bisherigen Leiftungen etwas unterschätzt ist. Benigstens scheint boch anch schon ber Eingang ber Bergpredigt an ein foldes Gefühl der Unzulänglichleit zu appelliren, und wenn die Aufgabe der Gerechtigteit des Himmelreichs wesentlich anknupft an die Auffassung der Gerechtigkeit durch die Bropheten, so ist es doch die Himmelreichspredigt erft, welche die Herftellung derfelben ermöglicht. Und daß sie auch fo noch der steten Ergänzung durch die Bergebung bedarf, fagt neben dem Baterunser das Sleichnis Matth. 18, 21 ff. Andererseits dürfte doch auch in dem Gebrauch der Ausbrücke moBos, anodovra beim Berhältnis Gottes und des Menschen eine Andeutung bafür liegen, daß der herr die Anwendung des Rechtsverhältniffes auf bas religiofe und fittliche Gebiet nicht unter allen Umftänden für unangemeffen tann gehalten haben.

So intereffant die weiteren Ausführungen Ritfchls über die Beiterführung des Begriffs der activen Gerechtigkeit bei den übrigen neutestamentlichen Schriftstellern find, so bedeutsam namentlich die Erörterung der Gründe ist für das Zurücktreten des Begriffs des Reiches Gottes bei den letzteren gegenüber von der Stellung, welche dieser Begriff in den Reden des Herrn selbst einnimmt, so wichtige principielle Fragen über das Berhältnis der sacelsela seov zur exalyola sich daran lnüpfen ließen, so eilen wir doch der Hauptsachvola zu: der Ausführung über den paulinischen Begriff der Rechtfertigung.

Hier auf diefem Punkte unternimmt es nun ber Berfasser, die in der Theologie allfeitig hergebrachte Anschanung von der paulinischen Lehre völlig aus den Augeln zu heben. Einmal behauptet er, daß der Apostel weit davon entfernt sei, das Berhältnis Gottes und des Menschen überhaupt und an sich als ein Rechtsverhältnis zu denken, daß er allerdings mit dem Pharifäismus im Gefetz die Begründung eines solchen dem religiöfen Verhältnis von Gnade

....

Die chriftliche Lehre von der Rechtfertigung und Berjöhnung. 887

und Glauben ichlechthin widersprechenden Rechtsverhältniffes gesehen, ja die pharifäische Auffassung in diefer Beziehung noch vericarft habe, ba dieje letztere boch wol das Glement des Glaubens und der Gnade nicht ganz werde ausgeschloffen haben, daß ihm aber eben bamit auch das Gefetz als eine völlig transitorische Erscheinung vor Augen gestanden fei, welche einerseits gar nicht auf göttliche Ordnung zurückgeführt werden tonne fofern man ausichlieflich den carimonialen Theil desfelben in's Auge faffe, deffen hervorhebung bem ethischen gegenüber die pharifaische Eigentümlichteit fti, und daß andererfeits, fofern es die bestimmungsmäßige fittliche Ordnung in fich fchließe, allerdings von Gott gewollt gewefen fei, aber nur ber Hervorrufung der Sünde gedient habe. Bir gestehen um junächft, daß uns biefer dem Apoftel zugemuthete Biderfpruch in Auffassung bes Gesetzes boch etwas ftart zu fein icheint, fo ftart daß man doch fragen muß, ob nicht eine einheitlichere Anicauung zu gewinnen ift und ob den Schluffel für diefelbe nicht doch der Gedanke darbietet, daß an fich das Berhältnis von Leiftung und Lohn zwischen Gott und dem Menschen tein schlechthin un= angemeffenes wäre. Man braucht nur den Gedanten einer rechtligen Berpflichtung nicht in fo fcbroffer Beife zu faffen, bag er ben eigentlichen Gegensatz zum religiofen Berhältnis in fich fchließt. Luch bas dem religiöfen Berhältnis ganz analoge findliche fchließt bie Anerkennung der Leiftungen des Rindes burch den Bater, fchließt bu Lohn nicht aus und schließt andererseits auch die Abhängigkeit bes Rindes vom Bater, bas Bemußtfein alles von ihm empfangen p haben, nicht aus. Daß der Upoftel Baulus den Gedanten eines mitlichen Berhaltens Gottes zu ben Menfchen nicht als schlechthin unverträglich mit dem religiöfen betrachtet habe, wird man fo lange behaupten dürfen, als für den unbefangenen Gregeten Stellen Die Rom. 2, 6. 2 Ror. 5, 10 auch von einer zufünftigen Bergeltung gemäß den Berten reden. Indem das mojaische Gesetz die fittlichen Forderungen Gottes rechtlich fizirte, brachte es freilich die Gefahr einer irreligiöfen Auffaffung, einer falfchen äußerlichen Berechtigteit mit fich und fchloß den Glauben, fofern diefer und nicht die Leiftung Grund des göttlichen Urtheils fein follte, aus; aber warum bas Gefet mit feinem an fich göttsichen Imhalt micht

auch bie Rom. 7 beschriebenen Wirfungen follte ausüben, für das religiofe Gemuth nicht wirklich die bestimmungsmäßigen Forderungen Gottes follte aussprechen tonnen, ift boch nicht recht einzusehen. Mag ja immerhin die Röm. 7 geschilderte Erfahrung zunächst eine individuelle fein, Baulus will fie boch als die normale aussprechen und will es boch wohl als allgemein gültigen Sat anerkannt wiffen, dak die durch die Sünde eingetretene Unfähigkeit des Menschen zur Erfüllung bes Befeges der Grund fei, marum bas Befet ben Tod gewirkt habe. Warum follen die anderen Aeußerungen, daß das Gefetz, weil es nicht ex niorews gewesen sei, nicht habe rechtfertigen tonnen, damit im Biderspruch ftehen? Bir burfen doch nicht vergeffen, daß die zages, ju ber die Gefetesleiftung im Biderspruch steht, wesentlich nur die Gnade der Sündenvergebung, bie nloris mefentlich nur der Glaube des Sünders an den, m gerecht macht, ift. Eine zages und nloris im allgemeinen Sinn wäre boch wohl nicht ausgeschloffen, auch wenn bie menschlicht Leiftung der Grund des göttlichen Urtheils mare.

Uns will icheinen, als ob auf diesem Buntte bei dem Berfaffer ber Scharffinn ganz besonders den Tieffinn überwogen hätte, als ob die hohe fritische Begabung den Berfasser verhindert hätte, einen mehr conftructiven Weg in der Reproduction der paulinischen Bedanken zu verfolgen. Nur eine erneuerte Construction der gangen paulinischen Lehre könnte auch, wie dem Berfasser scheinen will, eine mirkliche Rritit des Berfaffers geben, da Einwendungen, wie fie eben versucht worden find, in ihrer aphoristischen Geftalt freilich fehr wenig geeignet find, bie Aufstellungen bes Berfaffers gründlich au erschüttern. Der Begriff der Sixaiwois felbft wird auch von Ritichl im forenfischen Sinn genommen, und wir stehen hier wieder mit ihm auf dem Boden der evangelischen Tradition. Beim Be griff des Glaubens wäre doch wol auch die xapdia als Sit besselben ju ermähnen gemesen und eine pfychologische Analyje diefes Begriffs murde zur Hervorhebung auch des myftischen Elements im Glauben geführt haben. Bie im Begriff der dixalwois, fo fteht Ritschl auch in der Ausführung, daß der Glaube nicht eigentlicher Stoff für das göttliche Urtheil ift, auf dem Boden ber angelischen Tradition und es dürfte hier nur die feine Anwendung

ţ

der Rant' ichen Unterscheidung zwischen analytischem und synthetischem Urtheil, welche im britten Theil des Bertes dann eine noch bedeutsamere Rolle spielt, zu notiren sein.

Wenn fobann bie weiteren Ausführungen über die Confequenzen der Rechtfertigung und namentlich die dabei ausgeführten Bergleichungen mit ben Anschauungen ber übrigen neutestamentlichen Schriftfteller die eindringende, geiftvolle Eregefe des Berfaffers befunden und wenn ihm zugegeben werden muß, daß der Apoftel die Frage über den Zusammenhang des Standes der Rechtfertigung mit der activen Gerechtigkeit nicht überall in aller Rlarheit deutlich macht, fo icheinen boch die Stellen, aus welchen ein folcher Bufammenhang erschloffen werden tann, etwas weniger gewürdigt. Einmal können wir uns nicht dabei beruhigen, daß die elenny theils nur den objectiven Friedensftand theils nur die friedliche Stimmung des Menschen Gott gegenüber im Gegensatz zur ehemaligen Feindschaft bezeichnen foll. Alles zusammengenommen wird man boch des Eindrucks nicht los, daß in der slonvy auch das durch bie Adoption begründete Friedensverhältnis Gottes zum Menschen gezeichnet fein foll, ein neues Berhältnis, in dem nicht nur eine Berpflichtung, sondern auch ein Antrieb resp. eine Befähigung zur Ausübung ber activen Gerechtigkeit liegen würde. Der Berfuch, forgfältig alle Gedanken an eine Beziehung ber elon'n auf Gott als das Subject derfelben abzuschneiden, rührt boch wefentlich von bem Intereffe Ritfchis her, die Möglichkeit einer Wirkung des Opfers Chrifti auf Gott zu bestreiten. In diefer Hinsicht aber können wir dem Verfasser nicht Recht geben. Andererfeits will uns auch der Beweis, daß der Geiftesempfang in teinem Caufalzusammenhang mit der Adoption stehe, nicht genügend erbracht icheinen. 3ft, wie Ritichl will (S. 353), die Adoption auch nur durch den Erkenntnisgrund ermiefen, daß in der ganzen Chriftenheit fich der Geift wirtfam zeigt, fo liegt doch fehr nabe, auch auf einen realen Zusammenhang zu schließen. Wenn überall, wo der Geift ift, auch die Adoption vorhanden ift, marum foll denn beides gleichgültig neben einander hergehen. 3ft bie Geiftesausgießung auch geschichtlich in der Schrift an die Auferstehung des herrn alfo an die Rechtfertigung geknüpft, fo scheint es wie Theol. Stub. Jahra, 1876. 23

eine Art Eigensinn, bier den inneren Bufammenhang ju leugnen. Freilich zeigt sich in der absichtlichen Reducirung der Birtung des Geistes auf eine angeblich nur etstatische Anrufung bes Sohnes - woneben die Wirfung desfelben auf das fittliche Leben nach Gal. 5, 25 ff. und anderen Stellen faft nur wie ein unfreimilliges Bugeständnis aussieht ---, daß der Berfaffer gerade bezüglich des Geistes ganz eigentümliche Anschanungen hegt und - wie wir im dogmatischen Theil hören werden — die Opnamik des Geistes eigentlich nicht zugeben will. Bie ein folches bloges Rebeneinander der Rechtfertigung und der Geiftesmittheilung auch dadurch foll bewiesen werden, daß der Apostel das einemal die Heilsgewißheit auf Rechtfertigung, das anderemal auf die active Bolltommenheit zurückführe (S. 368), hat dem Referent zu verftehen nicht gelinger wollen. Gerade wenn die Rechtfertigung das Brincip, die Beiligung, die Confequenz, wenn die lettere die Bewährung der erfteren ift, läft fich doch am eheften eine folche fonft doch taum ertfärliche, fcheinbar widersprechende Begründung ber Beilsgemigheit benten. Die Annahme dieses Zusammenhangs, wonach die Seilsgewißheit principiell auf die Rechtfertigung gegründet bleibt, aber auch an der activen Bolltommenheit ihre Bewährung findet -- eine Annahnn, die doch auch in Bhil. 3, 12 ihre Stütze finden durfte ---, zugeftanden, mare boch der lutherische Gebante einer Ergänzung des Bewußtfeins activer Gerechtigkeit durch die Rechtfertigung nicht mehr foger abwegs und es möchte fich hieran auch der Berfuch fnupfen, auch beim Apostel Baulus den Gedanten aufzufinden, den ber Berfaffer dem Johannes vorbehält, daß die fittliche Funktion dazu vient, bas von Gott gegründete Beilsverhältnis für den Einzelnen in Geltung zu erhalten (1 Ror. 13). Daß im übrigen die Frage über die Bergebung der Sünden bei den Gerechtfertigten weder aus Baulus noch aus den übrigen neutestamentlichen Schriftstellern fich ganz leicht beantworten läßt, ift ficher. Ebenso wird zuzugestehen fein, daß im allgemeinen ein ethischer Optimismus herricht, ber wit dem Beffinismus der lutherischen Reformation nicht gang ftimmt. Es ift ein Optimismus, der eben in der Erfahrung bes gewaltigen Umichmungs durch die Erlöfung feine Ertfärung finbet; es ift -- wenn ich fo fagen foll -- der Optimismus der erftm



Liebe, ein Optimismus, ber aber, wie dem Referenten scheinen will, doch mindestens mit dem Optimismus ber vorkantischen rationalistischen Theologie nichts zu thun hat. Es ist ein Optimismus, der nicht in ber Unterschätzung menschlicher Sünde und menschlichen Berderbens, nicht die ber Ueberschätzung menschlicher Kraft, sondern in dem unbedingten Glauben an die Macht der Erlösung seinen Grund hat. Wenn der Unterzeichnete so von dem zweiten Theil des Werkes auch mit einer gewissen Disharmonie Abschied nimmt, so geschieht es doch mit herzlichem Dank für die Fülle von Anregungen, welche in demselben beschlossen ist.

Von diefer Fülle denen, welche das Wert noch nicht studirt heben, eine Vorstellung zu geben, war schon bei diesem Bande eine schwere Aufgabe. Dieselbe erhöht sich bei dem bedeutend umfäng= licheren dritten Bande so, daß Referent sich erlauben muß, einen etwas freieren Gang einzuschlagen. Er versucht es zunächst über etliche Grundgedanken des Werkes sich auseinanderzusetzen, in welchen er von dem Versasser, um dann kurz über den Gang des Ganzen Rechenschaft zu geben und auf besonders neue und treffende Gedanken hinzuweisen.

Unfer Wiberspruch beginnt nun allerdings sofort auf den erften Ritichl geht von der Definition der chriftlichen Religion Seitert. aus und findet, daß diefelbe wie eine Ellipfe einen boppelten Mittelpuntt habe, fo zu fagen einen ethischen und einen religiöfen. Teleologifc betrachtet, fei bas Chriftentum die Anftalt zur Berbeiführung des Reiches Gottes, b. h. die Berftellung einer Organifation ber Renfcheit durch das Bandeln aus dem Motiv der Liebe ; anderer= feits aber fei das Chriftentum auch die Religion der Erlöfung, d. h. es bezieht fich in ihr alles auf bie in dem Berhältnis zu Gott als Bater zu gewinnende Freiheit von ber Schuld und von der Belt. Obgleich nun fofort hinzugefügt wird, bag die Ausführung ber vollendet religiofen und vollendet fittlichen Beftimmung bes driftlichen Lebens in bem Leben des Einzelnen in fteter Wechfelwirtung vor fich gehe, will uns boch fcheinen, als fei die Trennung zwifchen bem fittlichen und religiöfen Factor noch eine etwas zu abstracte. Das Reich Gottes im Sinne bes Berrn ift boch wol nicht eine lediglich ethifche Aufgabe. Bennichon im Baterunfer

23\*

die Heiligung des Namens Gottes übergeordnet wird dem Rommen bes Reiches Gottes, fo dürfte boch darin ein hinmeis liegen darauf, daß wenigstens in seiner Bollendung das Reich Gottes auch Drganifation gemeinschaftlicher Gottesverehrung ift, basselbe also auch wol in der Zeit seiner Entwicklung eine religiöfe Seite an sich hat, daß also die Kirche, als dermalige Organisation gemeinsamer Bottesverehrung, nicht fo beziehungslos zu dem Befen des Gottesreiches ift, wie es nach einzelnen Meußerungen des Berfaffers wol fcheinen tonnte. Wir möchten hier, wie ichon oben geschehen, darauf hinmeisen, daß Ritschl die eschatologische Seite des Reiches Gottes, bie boch ichon in den Gleichniffen Matth. 13 deutlich genug hervortritt, nicht ausreichend in Betracht gezogen hat. Aber umae= fehrt scheint es uns auch bedenklich, bas Berhältnis zu Gott rein nur unter ben religiöfen Gesichtspunkt zu stellen und als be Schema des religiöfen Berhältniffes zu Gott ausschlieklich die 216hängigkeit geltend zu machen. Der herr ftellt die Liebe Gotte und des Nebenmenschen coordinirt nebeneinander. Fällt die Liebe zu ben Nebenmenschen unter ben sittlichen Gesichtspunkt, fo boch wol auch die Liebe zu Gott. Und hier eben liegt, wenn ich recht febe, eine scheinbar leife und boch überaus folgenreiche Abweichung von der eigentlich biblischen und kirchlichen Auffassung. - Die Einseitigkeit, mit welcher die Abhängigkeit betont wird, scheint barauf hinzudeuten, daß bei Ritfchl jenes gefunde Dag von Anthropomorphismus - daß ich fo fage - noch nicht erreicht ift, wit es der Schrift eignet und freilich nicht in thesi - das hat Ritschl felbst am deutlichsten gezeigt ---, aber in praxi auch von ber firchlichen Lehre vorausgesetzt wird.

Bu einem gesunden Anthropomorphismus würde Referent eine folche Theologie rechnen, welche ein Ineinanderwirken göttlicher Heilsgedanken und Heilsthaten mit menschlicher Freiheit offen lassen würde, und zwar in der Beise, daß der Mensch in gewissem Sinne auch Gott zu afficiren im Stande ist, d. h. daß Gott seine Stellung zum Menschen vom Verhalten des letzteren zu ihm abhängig macht. Das scheint uns das eigentlich Unterscheidende zwischen der kirchlichen Auffassung und dem Rationalismus zu sein, daß nach ersteren die Geschichte überhaupt und die Heilsgeschichte insbesondere ein

Drama ift, bei welchem göttliche Thaten und menschliche Sünden wider einander und burch einander mirten, in welchem es Peripetien und Katastrophen munderbarer Art gibt und bei welchem die Zuichauer, die zugleich felbst in das Drama verflochten find, die lette göfung in einer gewaltigen Schlußtataftrophe erwarten, mährend der Rationalismus, indem er Gott von der Berwicklung mit der Belt löft, ihn über die Affection von dem zeitlichen Geschehen hinaufhebt, auch die Beilsgeschichte mehr oder weniger zu einem phänomenologischen Proceg macht, ber fich mit einer gemiffen Naturnothwendigkeit abspielt, bei welchem die menschliche Freiheit eigentlich nur für das innere fubjective Leben volle Geltung behält, die Religion felbst barum auch etwas lediglich fubjectives bleibt und nur mittelbar als Factor in die Geschichte eintritt. So ge= wiß nun die Schrift der heidnischen Urt des Unthropomorphismus gegenüber, der Berabziehung des Göttlichen in's Natürliche gegenüber die Erhabenheit Gottes betont und damit der rationalistischen Auf= faffung eine handhabe bietet, fo entschieden gewinnt man boch ben Eindruct, daß im wesentlichen damit teineswegs biefe bramatische Anschauung, wie fie eben charafterifirt murde, verneint werden wollte, fondern daß die firchliche Auffaffung ihre volle Berechtigung in ber Schrift findet, und bie Aufgabe miffenschaftlicher Dialektik fceint nur bie zu fein, jene erfte Reihe von Ausfagen auszugleichen, mit diefer durchherrschenden Anschauung von dem Gegeneinanderwirten göttlicher und menschlicher Thaten. Ritschl hat feine Dialektit mehr darauf verwandt, die zweite Reihe von Vorstellungen zu Bunften der erfteren fo viel möglich zu befeitigen, in einem nach dem oben Ausgeführten wol nicht mehr misverständlichen Sinne die Geschichte zu entgöttlichen versucht. Wir haben bavon ichon Broben im Bisherigen gehabt namentlich in der Dialektik, mit der der Begriff des Borns Gottes feiner Bedeutung für die Gegenwart fo zu fagen zu entfleiden versucht murde, nicht ohne daß freilich, fojern boch für die efchatologifche Betrachtung die Geltung des Begriffs feftgehalten murde, ein ungelöfter Reft hätte übrig bleiben müffen. Gbenfo deutete uns ber Berfuch den Begriff ber meffianischen xeiois fast ganz auf die johanneische Form zu reduciren, auf diefen Bug in der Ritfchl'ichen Theologie. Auch der Begriff des Reichs

Gottes ichien uns unter diefer Borliebe für bie immanente Seite ju leiden und die neutestamentliche Darftellung boch nicht allfeitig Auch bie Ausführungen über den Begriff der Berau erreichen. fohnung felbft fcheinen fcon zu fehr von diefer neigung, die Bebentung ber geschichtlichen Thatfache abzufchmächen, beherricht. Der dogmatische Theil nun bietet hiefür die zahlreichften Broben. 3m Begriff Gottes felbft, in den Ausführungen über Gott und Freiheit, in bem charatteriftischen Gifer Ritfcils gegen die Auffassung von naturereigniffen als gottlichen Gerichten zeigt fich biefer Bug, ben wir eben als rationalistischen charakterifiren möchten und ber bann in eingreifenderer, folgereicherer Beife fich bemerklich macht in ber Bestreitung bes Begriffs ber Erbfünde, in der Auffaffung der Berföhnung, in der Unterordnung der Rechtfertigung bes Ginzelnen unter ben Gebanten des Reichs Gottes und im Zusammenham damit in der eigentümlichen und gewiß nicht biblischen Auffassung bes heiligen Beiftes und feiner Birkfamkeit in der, wie uns dünten will, boch etwas übertriebenen Schätzung des Begriffs ber chriftlichen Freiheit, wie endlich in dem Jehlen ber Efchatologie. Ift es nicht eine menschliche That von Abam gewesen, welche die folgenreichste Bermicklung verurfacht hat, in das ganze Berhältnis von Gott und Denfch auf's tieffte eingegriffen hat, fo tann auch freilich bie Erlöfung nicht mehr die große That der Biederherftellung gewefen fein, fo ift's auch zu verstehen, wenn bie Berfon des herru alles metaphysisch einzigartigen Befens entfleidet wird, fo ift's ju perftehen, wenn auch bas Reich Gottes nicht in gewaltigen Rataftrophen fein Biel erreicht, fondern wenn bie Denfchheit im wefentlichen darauf angewiefen ift, nach und nach mit Sulfe der in Chrifto aufgegangenen Gottesertenntnis und ber in ihm eröffneten Gemeinfchaft mit Gott fich zu organifiren zu dem Reich Gottes.

Wenn wir es versuchen auf die angegebenen Punkte etwas näher einzugehen, so folgen wir dem Gang des Verfaffers nicht genau, der, wie oben bemerkt, ein regressiver ist und von der Darstellung der Rechtfertigung aus erst auf die Voraussetzung an die Lehre von Gott, von der Sünde und der Person und dem Wert des herrn zu reden kommt. Schon die überaus interessanten Erdres mern über die Persönlichteit Gottes, in denen Ritichl sich

bemüht, zu zeigen, wie der Begriff der Persönlichkeit sich erft in Bott erfchöpft, -- Erörterungen, aus denen Referent fich nicht verfagen tann, die S. 200 über die Emigteit des Geiftes gegebene Auffaffung zu notiren, in der er fich freut eine Autorität für feine eigene bisher mit einiger Schuchternheit vorgetragene Lehre ju finden; fcon diese Erörterungen führen fclieflich zu einem Ausbruck, ber vielleicht einer Beanftandung unterliegen könnte. "Richts", wird S. 206 gefagt, "was auf den göttlichen Geift einwirft, ift ihm urfprünglich fremd und nichts braucht er fich erft anzueignen, um felbständig zu fein, vielmehr ift alles, mas die Welt für ibn bebeutet, im Grunde ein Ausbruck feiner eigenen Selbft= bthätigung, und mas von der Bewegung der Dinge auf ihn zu= rückwirkt, kennt er als den Kreislauf der nur durch ihn felbst möglichen Birklichkeit." So fehr wir im allgemeinen damit übereinstimmen, möchten wir doch fragen, ob es nicht möglich wäre, von diefen Ausdrücken das Misverftändnis abzuwehren, als murde die Selbständigteit des menschlichen Geiftes damit bedroht, als hatte Bott nicht dem menschlichen Geift, eben weil er zur Berfönlichkeit bestimmt ift, vermittelft eigener Selbftbeschräntung eine Sphäre der Freiheit offen laffen, die Möglichkeit eines Gegeneinandermirkens ber ichopferischen und geschaffenen Personlichkeit in Analogie mit der zwischen den geschaffenen Geiftern ftattfindenden gemähren wollen, unbeschadet natürlich ber eben im Begriff ber volltommenen Perfönlichteit begründeten Unterschiedes. Benn mir auf diefen Bunkt Gewicht legen, fo geschicht es unter anderem auch beswegen, um es begreiflich zu machen, wie der Mensch Gott gegenüber auch Träger von Rechten fein tann. Bir können die fcharffinnigen Erörterungen des Berfaffers über die der fcotiftischen, focinianischen und orthodoxen Anschauung zu Grunde liegenden Gottesbegriffe großentheils uns aneignen. Die Entgegensetzung der socinianischen und orthodoxen Theorie nach dem Schema von Privatrecht und öffentlichem Recht wurde schon bei Besprechung des geschichtlichen Theils als eine neues Licht gebende anerkannt. Auch die Grund= bestimmung Gottes als Liebe in dem Sinne, daß die Liebe nicht erst als etwas zu einer anderweitigen Beftimmung Gottes binzutommendes betrachtet werden dürfte, möchten wir zur Buftimmung

empfehlen. Aber wir erlauben uns einmal die Definition der Liebe in Anspruch zu nehmen und sobann die fchroffe Entgegenfetzung bes Sittlichen und Rechtlichen zu negiren. Benn in ersterer Beziehung die Liebe definirt wird nicht nur "als das Gefühl von dem Berthe eines Objects für das geiftige Subject sondern auch als Motiv ber Willensbewegung entweder zur Aneignung des geliebten Objects ober zur Beförderung feines Dafeins in feiner Ant (S. 238), fo scheint einmal ein boch wol nach unferer Erfahrung nicht zu bestreitendes Moment dabei nicht zum vollen Ausbruck gelangt zu fein, nämlich die Billenserregung zur Selbstmittheilung an ein anderes Subject, sondern es wird auch in den folgenden Ausführungen das richtig hervorgehobene Moment der Richtung auf Aneignung bes geliebten Subjects fo gut als ganz fallen gelaffen, und die Liebe Gottes wird ausschließlich auf Aufnahme bes Zweckes des anderen in den eigenen Selbstzweck beschränkt. 60 wird benn das Reich Gottes als Reich der humanität, in feinem wefentlich fittlichen Charafter und Befen als bas eigentümliche Correlat der Liebe Gottes bezeichnet, als das worin der Selbstzweck Gottes und ber Zweck ber Menschen coincidirt. Nehmen mir bagegen die oben genannten Momente hinzu, fo mußte in den letten Zwed bas aufgenommen werben, mas bei Ritfchl eigentlich nur Boraussezung ift, die Bollziehung der persönlichen Gemeinschaft Gottes und bes Menschen. Das Schauen Gottes wird von dem Berrn felbft, wird von Paulus und Johannes doch als das eigentliche Biel der religiöfen und sittlichen Entwicklung angegeben. In diefer persönlichen Gemeinschaft mit Gott gewinnt erft ber Densch feinen absoluten Werth. In diefem persönlichen Berhältnis wird auch der Gott, der die Liebe ift, concret der Bater und es bürfte auch miffenschaftlich von diefem Grundbegriff ein noch umfaffenderer Gebrauch gemacht werden. Ritschl verwahrt fich gegen den Bors wurf des Ratholifirens, den man ihm angesichts feiner Unterordnung des Berhältniffes des Einzelnen zu Gott unter den Beariff bes Reiches Gottes mache, ba er ja beim Reich Gottes an nichts weniger dente als an eine amtlich organifirte Rirche; aber ben Vorwurf bes Romanifirens in freilich anderem Sinne, als er gewöhnlich gemeint ift, tann Referent boch nicht ganz zurücknehmen.

## Die chriftliche Lehre von ber Rechtfertigung und Berföhnung. 347

Es ift zwar in dem Kapitel von der Freiheit des Chriftenmenschen in vielfach wiederholten Wendungen von der Selbstbeurtheilung des Ehriften als eines allem Aeußeren gegenüber absolut werthvollen Gegenstandes die Rede, aber die Subsumtion des Einzelnen unter den Begriff des Reiches Gottes, wo es sich um das Verhältnis zu Gott handelt, scheint doch weder der germanischen Werthschätzung des Einzelnen noch dem biblischen Gedanten des Kindesverhältniss zu entsprechen. Das Kind wird Kind doch nicht erst im Geschwistertreis und durch Vermittlung desselben und kommt für den Bater nicht nur als Glied dieses Rreises in Betracht.

Aus diefem Berhältnis scheint dann aber auch noch etwas Gewiß ist das Verhältnis von Bater und witeres zu folgen. Rind ein fittliches und wird durch ein bloßes Rechtsverhältnis nicht erschöpft. Uber es möchte boch schwerlich zu leugnen fein, daß das Rechteverhältnis barum nicht ausgeschloffen ift, daß ber Sohn auch innerhalb des Liebesverhältniffes Träger von Rechten ift, auch innerhalb des Abhängigkeitsverhältniffes doch mit einer gemiffen Freiheit dem Bater gegenübersteht und daß die Liebe sich gerade auch in der Achtung des Rechtes erweist. Sollte darum die Anwendung von Rechtsbegriffen auf das Verhältnis Gottes jum Menschen, mofern sie nur nicht ben Anspruch machen, dies Berhältnis zu erschöpfen, ganz unzuläßig fein? und fest die Liebe, fofern fie Aneignung eines anderen geiftigen Subjects und Bingabe an ein folches ift, falls bies lettere nicht in ungefund myftischer Beife überfpannt werden will, nicht auch wieder Erhaltung und Anerkennung des Selbst voraus! follte es alfo fo undenkbar fein, daß Gott eben als Liebe und eben, wenn er ben Menschen in feine Gemeinschaft ziehen will, auch fich in feinem Selbft festhält? freilich Ritfchl proteftirt energisch gegen den Gedanten einer natur in Gott, gegen den Gedanken eines Wefens im Unterschied vom Billen, ba ja Gott nicht eine Macht außer sich habe, von der er Grundfätze, Regeln empfangen tönnte, an die er gebunden mare. Allein foll Gott gemiffermaßen in feinem 3med aufgeben, gehört es nicht zum Befen des Selbftbewußtfeins, fich von feinen Zwecken wieder zu unterscheiden? Wenn Gott fich felbft fo zu fagen fein Befen gegeben, foll dann die Analogie der menschlichen Unter=

Digitized by Google

Ŧ

scheidung zwischen bem Wefen und den einzelnen Handlungen so völlig unanwendbar sein? Wenn wir die Untexordnung des Begriffs der Heiligkeit unter den der Liebe auch völlig zugeben, hat dieser Begriff gar keine Geltung mehr auf neutestamentlichem Boden, sollte es nicht möglich sein, daß die göttliche Liebe, eben weil sie als solche das von ihr gesetzte Selbst der geistigen Wesen achtet und nicht schlechthin determiniren will, in eine gewisse Spannung mit der Heiligkeit, d. h., wie wir definiren möchten, mit der sittlichen Selbstbehauptung, der Sünde gegenüberträte?

Bie weit freilich der Berfaffer in der Lage fich befindet, das menschliche Selbst als ein Gott relativ coordinirtes zuzulassen auch bezüglich der Freiheit, laßt fich mit voller Sicherheit nicht abnehmen. Wenn Referent auch in folchen Abschnitten bes Buches, denen er nicht gang zustimmen tonnte, fich immer angeregt fand, immer auf neue Gefichtspunkte hingemiefen, fo hat er ben Ginm Ubschnitt von dem Berhältnis menschlicher Freiheit zu Gott nicht ohne eine gewiffe Enttäuschung lefen tonnen. Sat ihm immer die metaphyfifche Seite biefe Frage als die eigentlich fchwierige, "als bie Meifterfrage", wie Ritichl diefe Frage nennt, geschienen, fo fpricht fich ber Berfasser bier eigentlich doch nur über bie fittliche Freiheit aus (S. 250-255), nämlich darüber, daß man gerade in einer besonderen Urt der Ubhängigfeit von Gott bie Freiheit zum Guten befist; diefes letztere aber hat Referent - er weiß nicht, ob nicht am Ende die Schwierigkeit nur für feine nicht geborig geübten Sinne eben zu tief liegt -, redlich geftanden, nie für eine fo überaus ichwierige Sacht gehalten. Daß wir wol, wenn wir die Zwecke Gottes uns aneignen, Die rechte Freiheit finden, das schien ihm eine fehr nabeliegende Wahrheit, während die andere Frage, wie weit der Mensch im Stande ift, bem 3mede Gottes entgegenzumirten, nur auch betreffe ber eigenen Berfon ihm immer bie eigentliche Meisterfrage icheinen wollte. Darüber aber erfahren wir an Diefem Orte menigftene nichts. Auch der folgende § 37, über die Emigkeit Gottes, läßt bie Stellung des Berfaffers mehr ahnen, als daß er fie gang flar machen murde. Denn wenn hier gesagt ift (S. 260), daß mir bie Anwandlung unferer Borftellung verneinen, als ob die Belt auch für Gott, wie fo oft für uns, ein Sindernis bilde burch bie

## Die driftliche Lehre von der Rechtfertigung und Berföhnung. 849

Anerkennung, daß Gott auf jedem Schritte nicht bloß feines Schaffens, nicht bloß feines Planes sicher bleibt, sondern die Berwirklichung des bezweckten Ganzen erlebt, so ist damit noch nicht ausgeschlossen, daß Gott aus der Fülle seiner Mittel, aus der Fülle von Möglichkeiten doch dasjenige herausgreift, was angesichts der relativ unabhängigen Entscheidung anderer Christen das angemessen sit, — mit Einem Wort eine Anschauung, wie sie Rothe auf diesem Punkte geltend gemacht hat, ließe sich immer noch damit vereinen, wenn auch die übrigen Prämissen des Verfassers einer solchen nicht günstig sind.

Es war diefe Frage vom besonderem Gemicht für die Lehre von der Sünde. Bezüglich diefer (S. 286ff.) ift gewiß Ritfchin juqugeben, daß fie erft im Lichte der chriftlichen Offenbarung tann ganz verstanden werden, und ebenso, daß es bei ihr ganz besonders gilt, die Erfahrung zu Rathe zu ziehen, oder die Offenbarung allerdings nur unmittelbar mit ihr zu thun hat. Benn aber damit bie Autorität der biblifchen Schöpfungsurfunde mit ihren "bildlichen Beziehungen" foll beifeite geschoben merden, um die Bufälligkeit 1) der Sünde zu leugnen und ihr einen gehörigen Blat in der Entwidlung ber Menschheit anzumeifen, fo möchten wir eben das driftliche Gemiffen dagegen halten, welches die Sünde als das Nichtfeinfollende, Abnorme und zwar nicht nur bezüglich ber Bufunft, fondern auch bezüglich ber Bergangenheit, nicht nur bezüglich der individuellen Entwicklung, fondern auch vermöge des Gemeingefühls bezüglich des ganzen Geschlechts behaupten dürfte. Bir glauben, daß, ohne damit Chriftum zu einer zufälligen Erscheinung zu machen und ohne bie justitia originalis zu überspannen, bie Annahme einer Ubnormität ber Entwicklung gleichmäßig Boraussegung der biblischen Beltanschauung wie der christlichen Gemiffenserfahrung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ritici fceint hier felbst auf keine ganz festen Anschauungen gekommen zu sein, deun S. 335 sagt er: "Man muß sich hüten, sie (die Sünde) als Birkung Gottes und als ein zweckmäßiges Glied seiner Weltordnung zu bezeichnen. Sie ist ein scheindar unvermeidliches Erzeugnis des menschlichen Willens unter den gegebenen Bedingungen seiner Entwicklung und wird doch im Bewußtsein unserer Freiheit und Selbständigkeit als Schuld zugerechnet."

Referent gesteht, daß ihm noch nicht hat flar werden wollen, ift. wie ein scharfer Unterschied der ethischen Entwicklung der Menichheit von der natürlichen der materiellen Belt foll festgehalten werden, wenn a priori die Möglichkeit einer gottwidrigen, von Gott nicht gewollten Entwicklung geleugnet wird. Das ganze Verhältnis Gottes zum Menschen verliert etwas von dem eigentlich ethischen Charafter und bie Sünde droht zu etwas lediglich phänomenologischem zu werden, von deren Qual icon die Gnofis zu befreien vermöchte. Wenn es hier den Anschein gewinnt, als habe der Verfaffer bas ethische Wefen ber Menschen nicht ganz genügend in Betracht gezogen, wenn namentlich ber Mangel einer Unterstellung des Berhältniffes von Gott und Denich unter ben ethischen Gesichtspuntt auch in ber Beschreibung des Befens der Sünde hervortritt, die nur mittelbar eine Feindschaft gegen Gott fein foll, fofern fie barin besteht, das particulare Gut ftatt des höchsten, des Reichs Gottes, zu wählen, fo will uns andererfeits vortommen, als fei derfelbe zu ängstlich in Ausschließung des Naturartigen an der Sünde foferne er den Begriff der Erbfünde gang eliminiren will. Gewik verdient manches, mas zur Rritit diefes letteren Begriffs beigebracht ift, ebenso Beachtung wie die positiven Aufstellungen über die ge= meinfame Sünde; aber wenn ohne näheres Eingehen auf ben Begriff des Fleisches die biblischen Inftanzen erledigt fein follen, fo dürfte boch gefagt werden, daß bie Beweismittel ber Berteidiger der Erbfünde, die boch auch in der Erfahrung mefentliche Stütt punkte haben, nicht ganz genügend beachtet find.

Ift freilich die fündige Entwicklung der Menschheit selbst nicht das Zufällige, so wird noch weniger das Uebel als solches anertannt werden dürfen, und es kann nicht wundernehmen, wenn Ritschl die Beziehung des Uebels auf die Sünde überhaupt in Abrede nimmt. Aber so unbestreitbar richtig der Satz ist, daß gerade auf diesem Punkte die neutestamentliche Anschauung von der alttestamentlichen sich scharf abgrenzt (S. 315); so gewiß es ist, daß auf dem Boden des Neuen Testaments die Schätzung des Leidens und auch des Todes eine ganz andere geworden ist, als sie auf dem Boden des Alten Testamentes gewesen ist: so wird sich andererseits nicht leugnen lassen, daß doch auch im Reuen

1

Teftament die hemmungen der Freiheit, wie der Berfasser im allgemeinen die Uebel bezeichnet, daß der Tod insbesondere als das Aufzuhebende angesehen wird, als das, mas in der definitiven Organisation der Menschheit ichlechthin in Wegfall tommen muß. Aller Genuß der gegenwärtigen christlichen Freiheit macht die Hoffnung auf die volls tommene Befeitigung beffen, mas jest zur Uebung bes Glaubens nöthig fein mag, aber boch eben nur mit Anspannung aller Kraft übermunden werden tann, nicht überflüßig. 3ft aber die Beziehung des Uebels im allgemeinen auf die Sünde im allgemeinen überhaupt festgestellt, fo merden auch bie individuellen Beziehungen nicht aus. zuschließen fein. Und ift (S. 362) das Schuldgefühl das zureichende Motiv, Uebel als Strafen für uns felbft zu beurtheilen, fo wird das boch nur möglich fein, wenn auch ein objectiver Bufammenhang zwischen Sünde und Uebel angenommen werden darf; andern Falls mare bas Thun des Gemiffens aus einer entgegenstehenden objectiven Betrachtung zu corrigiren. Ift aber die Annahme eines objectiven Zusammenhangs erlaubt, fo wird auch erlaubt fein müffen, einen folchen Bufammenhang bei anderen anzunehmen, vorausgesetzt nur, daß dabei immer die neutestamentlichen Regeln Joh. 9, 1-3. Luf. 13, 1-3 feftgehalten werden, und der paftorale Gifer (S. 313), wie fich doch erwarten läßt, fich zum voraus felbst unter das Wort stellt: "Wenn ihr nicht euren Sinn ändert, werdet ihr auch ebenso umkommen", vorausgeset ferner ben ganz richtigen Grundfat (S. 308), daß das chriftliche Schuldgefühl bereit ift, eine Menge gesellschaftlicher Uebel als Folgen gemeinfamer Sünde zu beurtheilen, zu welchen jeder in unmeßbarer Beife mitgewirkt hat.

Im ganzen will uns scheinen, als sei die Scheu, einen engeren Busammenhang zwischen Sünde und Uebel zuzulaffen, die uns neben den vielen trefflichen Bemerkungen des Verfassers über diesen dunkeln und schwierigen Gegenstand doch als ein Mangel erscheint, nur aus einer mangelhaften Anschauung über das Verhältnis Gottes und des Menschen zu erklären, weil nicht der Einzelne persönlich Gott gegenübersteht; darum wird auch die Beurtheilung des Uebels unter dem Gesichtspunkt der Pädagogie beiseite ge= ichoben, es soll ja keine Gelegenheit zu Einmischung eines Rechtsbegriffs geboten werden, mas aus Anlag des Begriffs der Buchtigung immerhin möglich wäre, barum der Berfuch ben Bufammenhang lediglich als einen subjectiven, durch das Schuldgefühl vermittelten — ein Schuldgefühl, bas doch wol auch durch bas Uebel foll hervorgerufen werden - festzuhalten. Es ift ja gewiß aut, die Religion soviel als möglich mit der Metaphysik unverworren zu laffen. Aber eine andere Frage ift, ob nicht bie religiöfe Beitanfchauung bes Chriftentums Momente enthält, welche ein folches völliges Absehen von der Metaphysit doch nicht zulassen. Wit werden demnächft auf einen folchen Buntt geführt werden. Bor= läufig möge dagegen hingemiefen werden auf die Ausführungen bes § 43, in welchem bie Sünde abgesehen von der Erlöfung in einbringender Beife als Sünde ber Unmiffenheit nachgemiefen wird -, eine nachweisung, bei der eine und die andere Schwierigkeit fic pielleicht eher lofen liefe, durch bie Annahme eines concreteren Berhältniffes Bottes zu der Zeit und ber geschichtlichen Entwicklung. (Bal. S. 28 ff., mo fehr flar wird, wie der gefunde Anthropomorphismus, den mir fordern ohne genauere Auseinandersegung mit bem Begriff ber Beit, immer wieder ju fcheitern broht, und das Berhältnis Gottes zu ben Menfchen etwas unlebendiges erhält, wobei die Bewegung immer nur auf Seiten bes Menschen ift.)

Neben der Lehre von Gott und von der Sünde ist für das zu behandelnde Dogma nun wesentliche Boraussetzung die richtige Anschauung von der Person des Herrn. Den Ranon, mit welchem der Berfasser seine Erörterung darüber beginnt, wird man gewiß zugeben müssen, daß nach dem Maße der Leistung auch das Wesen der Berson selbst bestimmt werden müsse der Seistung auch das Wesen handle, über die Person des Herrn an sich Speculationen zu versuchen, sondern, daß es sich darum handle, die Wirkung dieser Person auf uns und die fortbauernde religiösse Geltung zu erklären. Wenn aber diese Wirkung des Herrn dahin fizirt werden wollt, daß (S. 340) die religiöse Bestisters vorgebildet sei und in ihr als der fortwirkenden Kraft zur Rachbildung begründet, so müßte vers gefragt werden, ob die Schriftaussagen über die religiöse Geltung des Herrn damit erschöpft seien und ob namentlich darnach

Die criftliche Lehre von der Rechtfertigung und Berlöhnung. 359

alles ans den Ausfagen über die Berfon des herrn ausgeschieden werden dürfe, was deren unüberfchreitbare Erhabenheit über uns feststellen und fich in teiner Beife jur nachbildung durch uns tiqnen würde. Benn in § 45 die Borftellungen des Johannes und des Apostels Banlus als 2 verschiedenartige gegen einander gleichgültige Formen der Borftellung von der Gottheit Chrifti anfgführt werden, invem die Conception des Johannes die geschichtliche Erscheinung Chrifti in Hinficht ihres moralischen Gesamteindrucks beuttheile, der mit dem betannten Befen Gottes übereinftimme, während die der anderen Apostel die Gottheit Christi mit der ewigen Bedeutung feiner Berfon für Gott und ber Bermirtlichung benfelben in feiner gegenwärtigen Erhebung über bie Belt zusammenftelle, fo feint, die Richtigkeit diefer Unterscheidung vorausgesetzt, doch eine dialettifche Runft etwas bedeuklich, welche die Perfon Chrifti boch wieder mit ber Gemeinde fo zufammenfaßt, nach Eph. 1, 30, baß fit als Endzwect der Belt boch erft in der moralischen Berbindung mit der Gemeinde offenbar werbe, oder welche die Weltherrichaft Chrifti bei Baulus in einem Sinne auffaßt, in welchem fie auch von ben Gläubigen prädieirt werden tann und im wefentlichen mit deren Freiheit von der Belt identisch fein foll. Es wird boch, ubefangen die Sache angefehen, zugegeben werden muffen, daß bie Borftellung von der Beltherrichaft Chrifti im Neuen Teftament the viel realistischere ift, daß in der bis in die älteste chriftliche Gemeinde hinaufreichenden Anrufung Chrifti eine Theilnahme an hr realen Gottesallmacht vorausgefest ift, eine Theilnahme an den metaphyfifchen Eigenschaften ber Ullwiffenheit und Allgegenwart und daß die chriftliche Frömmigkeit ohne allen Anfpruch auf den Bersuch einer Nachbildung bis auf diesen Tag ein wesentliches Intereffe daran gefunden hat, in Christo den Herrn zu sehen, mit bem fie fich in persönlicher directer Berbindung weiß. - Sier aber beint bei dem Berfaffer eben jene Scheu vor der Bermischung mit - foll ich fagen metaphpfischen oder tosmischen und geschichtlichen ragen die Unbefangenheit etwas getrübt zu haben. Ift auch das ich Gottes als Ziel der Geschichte aufgefaßt, fo soll doch dies el eigentlich immer nur auf dem Wege — wenn ich fo fagen f - naturgesehlich=geschichtlicher Entwicklung erreicht werden. . . . . .

Das Bunder wird keineswegs geleugnet, aber es hat eigentlich feine Bedeutung mehr. Die Auferstehung des herrn, die doch ohne Zweifel für die Auffassung der Berson des Berrn in der älteften Gemeinde von ganz entscheidendem Gewicht war, hat bier taum noch einen besonderen Werth. Diese wichtige Frage nach der Bedeutung des Herrn für die Geschichte überhaupt hier weiter zu verfolgen ift tein Raum. Die neueste Controverse zwischen Prof. S. Schult und Dorner icheint doch eben wefentlich hierauf fich zu beziehen. Und wenn Schultz, der in Ritschl die beste Autorität findet, gerade auch die Auferstehung gleichgültig der "eracten" Forschung überlassen will, so verräth sich hierin am deutlichsten diese subjectivistische Auffassung des Christentums, gegen welche Dorner mit Recht fich wendet. Die Einwendungen Ritichls gegen die Möglichkeit eines Lebens Jesu sind daneben aller Beachtung werth; nur wird man, wenn man dieselben acceptirt, nicht mit Schultz der "eracten Forschung" doch wieder das Recht ju einer folchen Biographie einräumen dürfen (vgl. die trefflichen Bemertungen des Berfaffers über Straug' Leben Jefu, S. 358 f.). -Das positive Resultat, dem wir durch eine Reihe fritischer Gänge, bei welchem auch viel geschichtliches Material verarbeitet wird. deren Gemicht jeder Versuch einer anders gearteten Chriftologie wird beachten müffen, zugeführt werden, läßt fich fchließlich dabin zusammenfaffen, daß in Chrifto einerseits als dem Stellvertreter Gottes deffen Gnade offenbar mird und daß er andererfeits als Stellvertreter der Menschen die volle Treue - wie Ritschl das Bort alngeia Joh. 1 überfest - in feinem Berufe bemahrt. Der Rernpunkt der Gottheit Christi liegt darin, daß das Befen Gottes an fich, abgesehen von den im Berhältnis zur Belt erft abgeleiteten Eigenschaften der Allmacht, Allwiffenheit, Allgegenwart Gottes in ihm wirtfam wird, d. h. als Geift und als Liebe (G. 396). Er ift der Welt herr in fo fern, als das chriftliche Leben motivirt wird durch den übernatürlichen Endzweck Gottes, und fo alle fonft möglichen Motive und Antriebe, welche das menschliche Leben in bem naturzusammenhang und in den gewöhnlichen naturgemäßen Bedingungen menschlicher Gemeinschaft als Erregungen der Unluft berühren, können entweder außer Rraft gesetst oder jenem bochften

354

## Die chriftliche Lehre von ber Rechtfertigung und Berjöhnung. 355

1

Motive untergeordnet werden (S. 399). Er ift die vollendete Offenbarung Gottes, weil der Endzweck ber Welt, welchem bas Leben Chrifti gewidmet ift, in dem Selbstzweck Gottes oder in feinem wesentlichen Billen der Liebe gegründet ift (S. 405). Gr ift der herr auch des Reiches Gottes, denn als der geschichtliche Urheber diefer Gemeinschaft der Menschen mit Gott und mit einander ift er nothwendig der Einzige in feiner Urt (S. 406). 216 diefer Berr des Gottesreiches, als das Urbild und bie leitende Rraft jener Einheit vieler, b. h. des Gottesreiches des gultlichen Selbfizwecks, ift er emig Object der Liebe (S. 408). Auf den Berfuch etwas wie eine immanente Trinität im Anschluß an diese letztere Bemerkung zu conftruiren, wird man beffer nicht eingehen. AP= gesehen von bereits bemerktem dürfte man doch angesichts diefes Berfuches, die Gottheit Chrifti rein in die Grenzen der Ethit einzuschließen, die f. 3. von Dorner erhobene Frage auf's neue ftellen, ob eine ethische Absolutheit, die boch nicht wie in der Theologie des Protestantenvereins wieder durch die Unterscheidung zwischen idealem und geschichtlichem Christus (f. S. 518) abgeschmächt fein foll, auch ohne metaphyfifche Einzigartigkeit möglich Ob die Bemertungen am Schluß von § 48 (S. 394 oben) fei. ausreichen, um diefe Frage zu beantworten, ift dem Referenten zweifelhaft.

Die andere Frage, ob ein solcher Christus auch der Aufgabe gewachsen sein solchen folger Griftus auch der Aufgabe gründen, hat der Verfasser, wie bemerkt, schon dadurch abgeschnitten, daß er die Lehre vom Werk voranschickte. Die Erörterung über die drei "Aemter" — ein Wort beiläufig, das übrigens die für hierarchische Prätensionen sehr empfindliche Natur des Verfassers schmerzlich berührt — gehört zu den trefflichsten Partien, und es dürfte kaum eine Einwendung zu machen sein gegen das Ergebnis, daß die drei Aemter keineswegs gleichgültig nebeneinanderhergehen auch nicht in zeitlicher Abfolge sich aneinanderreihen, sondern, daß das ganze Reden und Handeln des Herrn unter den Geschickspunkt der Prophetie und des Priestertums zu stellen sei merteter der Menschen sein " doch so, daß beide Aemter modificirt

Theol. Stud. Jahrg. 1876.

24

werden durch das königliche. Diefes letztere ist doch die Grundbestimmung im Christusamt. Daß uns freilich die Fassung des königlichen Amtes felbst nicht genügen will und darum auch in der Beschreibung der Person des Herrn nicht seine genügende Begründung zu finden scheint, wurde bereits gesagt.

Wenn bei Besprechung seines Priesteramts zunächst bavon ausgegangen wird, daß dasselbe in erster Linie das Recht Gott zu nahen in sich schließe und Christus für sich selbst in erster Linie Priester gewesen sei, so ist das gewiß zuzugeben, daß diese Ausübung des Priestertums im Gebet und in gehorsamer Erfüllung des Beruses stattgefunden habe; in so fern er in dieser Berusserfüllung das Bewußtsein der Gottesnähe und Gottesgemeinschaft gehabt habe, ist gleichfalls ein sehr beachtenswerther Gedanke. Die Antwort aber auf die eigentlich spannende Frage, welche sperissiche Bedeutung bas Leiben für die priesterliche Function des Herrn gehabt und wiesern er dieses Amt doch für andere geführt, wenn wirklich von einer Satissaction nicht die Rede sein darf — bringt erst der britte Theil des Buches, ber den Titel "Beweis" trägt.

"Warum ist überhaupt Sündenvergebung nöthig?" Das ist bie erfte Frage, von deren vorgängiger Beantwortung auch bie Antwort auf diefe eben genannte Frage wieder abhängt. Ritídl geht dabei von der Controverse aus zwischen dem Socinianismus und bem orthodoren Broteftantismus, ob Sündenvergebung ober aute Berte zum emigen Leben führen. Go intereffant die baran fich fchliegenden Erörterungen über die Berfuche im Proteftantiemus, bie guten Berte unterzubringen, find, fo dürfen mir fie doch hier übergeben, um nur hervorzuheben, daß Ritschl mit Recht den Grund, warum es fo viele Umfchmeife toftete, die Zweckbeziehung ber Rechtfertigung auf das ewige Leben überhaupt als Thema festzustellen, mefentlich barin findet, bag ber Begriff des emigen Lebens im Jenfeits fixirt murde und diefer Gebante aus allen Beziehungen gegenwärtiger Erfahrung ausgeschieben murbe (G. 433). In ber Befprechung bes Begriffs des emigen Lebens als ber Bertfchaft über die Welt dürfen mir wol einen Sohepuntt des gangen Selbst die fonst ängstlich in den Schranken Werfes erfennen. miffenschaftlicher Voruehmheit festgehaltene Sprache nimmt bier

. 356

## Die chriftliche Lehre von der Rechtfertigung und Berföhnung. 357

eine etwas märmere Rlangfarbe an; es thut dem Lefer wohl, den fritifchen Gelehrten zu Luthers Buch de libertate Christiana. "darin fich der Reformator felbst übertroffen", eine unbedingte Bustimmung aussprechen zu hören. Und besonders ichon wird die gewaltigste Baradoxie in der Beltanschauung des Christentums ausgelegt, die in den Worten liegt: "Was hülfe es den Menschen, jo er die ganze Belt gewönne", fofern hier der Theil ber Belt in der Gemeinschaft mit Gott und der Ergänzung durch ihn fich als ein Ganges über bie Belt erhebt, indem man ben geiftigen Berth feiner Individualität an der Herrschaft über alle möglichen hemmungen aus der getheilten und natürlichen Belt erprobt (S. 439). Nur dürfte hinzuzufügen fein einmal, daß, worauf von Ritschl felbst an anderem Orte auch hingewiesen wurde, zwar wol die lutherische Dogmatik, nicht aber die lutherische Ascetik dieje Bahrheit zurüchftellen oder vergeffen tonnte, andererfeits bag. wie bereits gefagt, ber einfeitigen Fixirung bes ewigen Lebens im Jenseits nicht durch eine einseitige Fixirung desfelben im Diesfeits begegnet werden darf. Wenn ber Gerechtfertigte auch bas Leiden als Gegenstand der Freude betrachtet, fo thut er es aber doch in der hoffnung auf eine wirkliche elev Begla the Sofy, nicht nur in innerem Freiheitsgefühl, - das lettere für fich allein würde boch folieflich auf einen christlichen Stoicismus führen. Benn fodann in einem weiteren Paragraph gezeigt wird, wie die guten Berte im Zusammenhang stehen mit dem ewigen Leben, wie die Seligfeit im Thun fich bemähre, daß die Anerkennung des Gottesreiches als des Endzweckes in der Belt die Ueberweltlichkeit des Motives der allgemeinen Liebe in sich schließe und den Satz nach fich ziehe, daß bie Motivirung des Handelns durch die allgemeine Liebe die Freiheit und Unabhängigkeit von der Welt ift (S. 450), fomie daß diefe Freiheit der Grund des Sittengesets fei, indem der auf den allgemeinen fittlichen Endzwech gerichtete Bille eben auch die Ertenntnis für fich immer neu erzeuge (S. 452) fo möchten wir nur gemäß einer zum zweiten Theil ichon gemachten Bemertung ben Gesichtspunkt, daß die Dankbarkeit für die empfangene Bergebung Motiv zum Guthandeln fei, als biblisch berechtigt auch anerkannt wijfen. Die Erörterungen aber, in denen Ritschl von S. 455 an 24\*

versucht, die religiöfe und fittliche Zweckbestimmung des Christentums zu combiniren, dürften einigermaßen den Bedenken Recht geben, welche Referent von Anfang an gegen Auseinanderhaltung der religiöfen und ethischen Seite des Lebens gemacht hat.

Wenn bies nun ber Zwect ift, bem die Rechtfertigung dienen foll, fo bleibt immer noch die Frage, und es ift boch eigentlich die Grundfrage: warum tann diefer Zweck nicht anders erreicht werden als burch Sündenvergebung, warum ist die Gemeinschaft Gottes nicht zu erreichen ohne Sündenvergebung? Benn Ritfchl darauf ermiederi: "In den Begriffen Sündenvergebung, Rechtfertigung, Berföhnung ift das die Billensabsicht Gottes bezeichnende Urtheil ausgebrück, daß Gott die Menschen in feine Nähe oder Gemeinschaft aufnimmt, welche burch bie Sünde als Schulds und Schuldgefühl . . . von ihm getrennt find" (S. 166 a), fo bleibt uns nur Eine Frage, aber wie es scheinen will, eine fehr wichtige übrig: woher kommt das Wenn die Liebe Gottes die Absicht zu ftraien Schuldgefühl? fchlechterdings ausschließt, fo ift nicht zu verstehen, wie bas Schulbe aefühl d. h. das Gefühl vor Gott ftrafmurdig zu fein, mehr als eine Einbildung fein follte. Es könnte fich darnach auch nicht um Sündenvergebung handeln, fondern nur, worauf ichließlich da Verfasser auch tommt, um Hinwegnahme eines - mußte binmgefügt werden - burchaus grundlofen und vertehrten Mistrauens gegen den Gott, der die Liebe ift. Die Zusammenstellung : Schäbune ber Sünde als Schuld und Feindschaft gegen Gott, ift geeignet, die Sache zu verdunkeln, denn im Schuldgefühl schätze nicht ich mich als Feind bes Beleidigten, fondern den Beleidigten als Feind von mir. Wenn Referent recht versteht, fo mare also hier noch eine aus ben Prämiffen freilich fehr erflärliche Lude, welche einer Ausfüllung bedürfte, foll nicht doch wieder der ganze Bau etwas in's Schwanken gerathen. Bir fürchten, daß insbesondere auch die Unterscheidung zwischen dem königlichen Prophetentum und königs lichen Brieftertum Chrifti etwas unficher zu werden drobt. Da Berfasser hat ja gewiß ein gutes Recht, die Auffassung des Gotinianismus und der Aufklärungstheorie abzuweisen und sich von derfelben zu unterscheiden. Nicht um eine bloße Lehre handelt sich e, fondern um Bewährung der Gnade und Treue Gottes, um die

١

thatfächliche Offenbarung der Liebe Gottes in Chrifto in feinem Reden und handeln. Andererfeits findet die in der Sündenvergebung für die chriftliche Gemeinde ausgedrückte Bulaffung ihrer Glieder zu der Gemeinschaft mit Gott ungeachtet der Sünden und des Schuldgefühls derfelben ihren vorbildlichen Maßstab und geschichtlichen Grund an der Gemeinschaft Chrifti mit Gott; welche er durch den Berlauf feines Lebens aufrecht erhalten bat, namentlich in der Bereitwilligkeit um feines Berufes willen zu leiden, fomie in ber bis zum Tode geübten Geduld (S. 480 f.). Aber damit wird die Linie des Prophetentums doch noch nicht überschritten, und wenn ihn bei Ausübung seines persönlichen Priestertums auch die Abficht leitet, feine Jünger in diefelbe religiöfe Gemeinschaft mit Gott aufzunehmen, wenn fein eigenes Brieftertum fo geschichtlich ber Grund für das Priestertum ber Gemeinde wird, fo ift damit immer noch nicht flargestellt, in mie fern Christus der Bertreter der Gläubigen vor Gott ift. - So michtig zur Löfung der Frage, wie das durch Christus mährend feines Lebens schon geübte Recht der Sündenvergebung mit der in der Gemeinde vorausgesetten Antnüpfung ber letzteren an den Tod Christi sich vereinigen lasse, der Hinweis auf die Bedeutung der Gemeinde, die eben erst nach der Bollendung des Herrn entstehen konnte, ift, fo scheint doch auch hieraus taum die priesterliche Function Christi für uns ganz llar abgeleitet werden zu können, denn, wie schon früher bemerkt, auch die geschichtliche Vermittlung durch die Gemeinde — die aber dann boch wol auch die geschichtlich verfaßte Rirche fein muß jugegeben, fragt fich immer noch, ob nicht die Sündenvergebung begrifflich dem Eintritt in die Gemeinde vorangeht. Die letztere auch in ihrer idealen Ausprägung ist doch biblisch angesehen ein Erfolg des zur Rechten Gottes durch feinen Geift fortmirtenden und sich auch an einzelnen durch feinen Geist bezeugenden Chriftus. Indem der Berfaffer bier am entschiedensten auf den calvinischen Bedanken der Erwählung eingeht, zeigt er eben am deutlichften, daß nicht ganz mit Unrecht das Luthertum in diefer Lehre von der Erwählung eine Gefährdung des Gedankens fah, daß in dem Berfe Christi eine wesentliche Beränderung des Berhältnisses nicht nur ber Menschen zu Gott, fondern auch Gottes zu den Menschen eingetreten sei. Bielleicht ließe die Schwierigkeit, die sich bei Bermittlung des Heils für den Einzelnen durch die Gemeinde aus deren activer Sündhaftigkeit ergibt und deren Lösung im Anschluß an Schleiermacher unternommen wird (vgl. namentlich S. 498), sich noch etwas leichter beseitigen unter Festhaltung der über die Wirtsamkeit seiner Gemeinde übergreisenden directen Wirtsamkeit des erhöhten Ehristus. So interessant die beiden folgenden Abschnitte sind, in denen sich der Verfasser knie gegen die "negativen" Darstellungen ber Bersöhnung wendet, wie gegen die "modernen" und doch mit Recht unter Berufung namentlich auf den heiligen Franciscus als "mittelaltrig" erklärten Versuche, in der Nachahmung Christi einen Ersas für Versöhnung und Rechtfertigung zu sinden, so ist noch näher zuwenden.

Ausgehend von der bereits besprochenen Unterscheidung zwijchen bem religiöfen und fittlichen Berhältnis und von hier aus die centrale Bedeutung der Rechtfertigung beleuchtend, unter Erinnerung an bas im erften Bande über ben confessionellen Gegenfat Gefagte, befinirt der Verfaffer die Rechtfertigung als die fpecifische Art ber Ubhängigkeit der Menschen von Gott, die dem Charafter des Chriftentums entspricht, eine Abhängigfeit, bei welcher bie Sunde als nicht mehr wirkfam zur Verhinderung der Gemeinschaft mit Gott gedacht ift. Rechtfertigung ift darnach Sündenvergebung. Der lettere Ausdruck führt dann zu einer eingehenderen Grörterung über das Wefen der Strafe, die als aufgehoben gedacht wird in Folge ber Sündenvergebung. Zwei Buntte find es, welche aus diejer Erörterung befonders beachtenswerth erscheinen, einmal daß alle Urten der Sündenstrafe die beftimmungswidrige Trennung ber Sünder von Gott ausbrücken (S. 40), fodann bag teine Strafe ohne bas Gefühl ber Schuld benkbar ift. So treffend nun aber die weiteren Ausführungen über das Schuldbewußtfein und über die reale Bedeutung desselben find (S. 44), fo scheint doch das Moment des persönlichen Berhältniffes zu Gott, das Gefühl feines Misfallene und das Gefühl der Furcht, das darin eingeschloffen, nicht genügend gewürdigt und die Antwort auf jene obige Frage: woher das Schuldbewußtfein? noch nicht genügend gegeben. Die Möglichteit

einer Sündenvergebung wird gegen Löfflers Biderfpruch trefflich gewährt und ihre Analogie mit der Verzeihung des Baters nach-Ob nicht mit der imputatio der Gerechtigkeit Chrifti bewiefen. ein Sinn verbunden gemefen fei wie der auf S. 58 u. 59 entwickelte, wäre eine hiftorische Frage, deren abweichende Beantwortung dem Werth der angeführten Erörterungen teinerlei Abbruch thun Dem Begriff der Rechtfertigung wird nun der der Berwürde. föhnung gleichgesett, in dem die lettere ausschließlich im Sinne von 2 Ror. 5, 20 verstanden wird. Dder richtiger wird, mie ichon oben ermähnt, bie Berföhnung als die Confequenz der Rechtfertigung bezeichnet, fofern die Sündenvergebung darin mirtfam mird, daß das Mistrauen gegen Gott, zu dem man fich in Biderspruch weiß und das im Schuldbewußtsein wirksam ift, aufgehoben wird. Gø ift diejenige Beränderung des Schuldbewußtfeins, daß in demfelben nicht mehr ber in der Sünde vollzogene Biderspruch gegen Gott fortwirkt (S. 67. 68). Daß bei Aufhebung des in der Sünde voll. zogenen Biderspruchs nicht an eine Aufhebung der Sünde felbst, an eine icon geschehene Umänderung gedacht wird, zeigt fofort ber folgende Paragraph, in welchem in Polemik gegen die tatholische und arminianische Berschiebung der Sache der innthetische Charafter des Rechtfertigungsurtheils festgehalten wird. In einem zweiten Rapitel tommen fodann die allgemeinen Relationen der Rechtfertigung zur Sprache, d. h. die Fragen: mer rechtfertigt, mas find die Bedingungen der Rechtfertigung und auf wen bezieht fich das Urtheil der Rechtfertigung? Sofern in dem Ausdruck, daß die Rechtfertigung ein actus forensis fei, nur der Gedanke betont werden follte, daß die Rechtfertigung ein Urtheil und feine materielle Umänderung fei, murde der Berfaffer denfelben fich aneignen können; fofern aber das Adjectiv forensis betont werden follte, erhebt er Protest dagegen. Richt die Analogie des Richters, fondern des Baters fei in der Rechtfertigung der leitende Gefichtspunkt, die Rechtfertigung von hier aus ange= feben ,- also auch mit der vio 9eoia identisch. So beachtenswerth die Ausführungen über die Unterschiede der Auffassung Gottes als Richter und als Bater ohne Zweifel find, fo ift doch bereits von uns bemerkt worden, daß die ichlechthinige Entgegensetzung des Baterverhältniffes und des Rechteverhältniffes taum ftatthaft fein durfte.

Es möchte dabei noch weiter darauf hingewiesen werden, daß doch unzweifelhaft auf eschatologischen Gebiete auch im Neuen Testamente Gott trop feines Baterverhältniffes, bam. Chriftus als Richter erscheint und daß gerade diefer Blict auf die eschatologische Bestimmung auch der Herbeiziehung des richterlichen Moments zur Beschreibung bes Actes ber Rechtfertigung ein gemiffes Recht, mindeftens eine Entschuldigung erwirbt. Die Voranstellung der Rechtfertigung vor die Behandlung der Berföhnung aber bringt hier den Nachtheil, baß in Ritschls positiver Darstellung die mediatorische Bedeutung bes herrn eigentlich völlig zu furz tommt. Es tonnte bier, mo boch mindeftens zu erwarten mare, daß zur Befeitigung bes Mistrauens der Sünder auf das Prieftertum Christi Bezug genommen worden, der Schein entstehen, als wäre das Bert der Rechtfertigung auch an fich denkbar und vollziehbar ohne diefe Bermittlung, und es dürfte hier das oben ausgesprochene Urtheil eine gemiffe Beftatigung finden, daß die Unterscheidung zwischen dem Prophetens und Brieftertum Chrifti fchmankend werde.

Als Bedingung der Rechtfertigung erscheint nun der Glaube. Es tann fich freilich fogleich fragen, ob der Glaube eigentlich als Bedingung in Betracht kommt, ob nicht vielmehr der Begriff der Bersöhnung, in welcher die Rechtfertigung mit Einschluß ihres Erfolges dargestellt wird, den Glauben des Sünders vielmehr als Erfolg der Rechtfertigung erscheinen läßt (S. 86). Der Glaube ift die durch die Absicht Gottes, Gemeinschaft mit dem Menschen einzugehen, hervorgerufene Gegenbewegung des Billens, fofern er von dem Bewußtsein der Abhängigkeit von Gott geleitet und bereit zur Unterordnung unter denselben in Gott die zweckmäßig leitende Macht anerkennt, er ist Vertrauen. Diefer Definition, welche den Glauben wefentlich nur als Willensbewegung auffaßt, murden mir die an einem anderen Orte (S. 525 f.) gegebene vorziehen, monach der Glaube nothwendig ein Ertenntnisurtheil in fich fclieft. felbst aber tein Act theoretischen Ertenntniffes ift, fondern affect= volle Ueberzeugung und Ausdruck des perfönlichen Selbstgefühls. Pfychologisch angesehen, scheint eben als Ort des Glaubens ein Wille und Ertenntnis gleichmäßig umschließendes Organ gejucht werden zu müffen und dies allerdings noch beffer in der xapdia

als im Affect gefunden werden zu tonnen. 200 es fich aber um die fides specialis handelt, hätte dem Berhältnis zur Buße vielleicht eine ausdrücklichere Behandlung gewidmet werden dürfen. Dafür hat der Berfaffer hier, wie an dem anderen Orte, wo er vom Blauben redet, fich mit der tatholifchen fides caritate formata in fehr geiftvoller Beife auseinandergefest. Nur möchten wir die Möglichkeit, die Liebe Gottes und den Glauben als inhaltlich iden= tijch anzusehen, beswegen beanstanden, weil mir auch in der Liebe Bottes, wie ichon gefagt, eine fittliche Aufgabe ertennen und wir glauben an das Recht einer Gottesliebe, die ein Moment der Welt= flucht (S. 527) in sich hat. Die Schwierigkeiten freilich, wie die unzweifelhaft lutherische Lehre, daß das Urtheil Gottes in der Rechtfertigung ein funthetisches fei, mit der fittlichen Bedeutung des Glaubens, in Folge beren im Pietismus die nicht unbedenkliche Umtehrung bes fynthetischen in ein analytisches Urtheil ftattfand, foll ausgeglichen, wie die Entstehung des Glaubens vor der Rechtfertigung foll gedacht werden, wie das Berhältnis von Biedergeburt und Rechtfertigung foll vorgestellt werden, find überans groß. Db diefelben aber durch die Ausführungen des Berfaffers über den dritten Punkt über die Frage nach dem Object der Rechtfertigung ganz behoben find, möchte Referent immer noch bezweifeln.

Es dürfte wol allgemein zugestanden sein in der neueren Theologie, daß die Erwählung sich nicht auf die einzelne Person als solche, wenigstens nicht unmittelbar auf diese richtet, sondern auf die Gemeinde, auf das Reich Gottes geht, und zu den geistvollsten Ausführungen des ganzen Buches möchte das gehören, was über das Verhältnis von Gattung und Art, von Völkern und Racen gesagt ist; aber wenn das menschliche Individuum für Gott nur in der Zeit Wirklichkeit haben soll, nur im Zusammenhang der Mittelurssachen, welche Gott will (S. 101), so wird uns allerdings um den vollen Begriff der Persönlichkeit bange. Wenn der Einzelne bei seiner Selbstweurtheilung den Werth seiner Seele der ganzen übrigen Welt entgegenstellen soll, stimmt es damit, daß er für Gott eigentlich nur als Mittelursache in Betracht kommt, daß das Object der Rechtfertigung eigentlich nicht der Einzelne, sondern die Menscheit, d. h. die aus der ganzen Menscheit gesammelte Gemeinde fein foll und der einzelne der Sündenvergebung eigentlich nur durch die Gemeine hindurch — nicht nur hiftorisch, sondern auch logisch soll froh werden können? Bezeichnend ist ein Urtheil über die Missionsprazis (S. 119), welche mit der hohen Berthschätzung der einzelnen Menschenseele in schneidendem Contrast steht. Wir wären geneigt, vorläufig eher auf eine ganz correcte Lösung der dogmatischen Schwierigkeit zu verzichten, als auf den Glauben an die alle physischen örtlichen und zeitlichen Bedingtheiten überschreitende Bedeutung des Einzelnen, wie sie eben in der Beziehung des Rechtsertigungsurtheils auf den Einzelnen zur Darstellung kommt.

Der Frage nach der individuellen Seilsgewißheit, der Frage alfo, wie jenes nach R. der gangen Gemeinde zugehörige Rechtfertigungsurtheil in dem Bewußtfein des Einzelnen fich reflectire, ift ein eigenes Capitel gewidmet, das aber mehr hiftorischer als dogmatischer natur ift und vorläufig ohne definitiv abschließenbes Refultat endigt. Es wäre eine undankbare Bemühung, wollten wir die einzelnen fritischen Aufstellungen da und dort bemängeln. Die treffenden Bemertungen über bie Schwierigkeiten, in welche die orthodore Dogmatif auf diesem Punkte geräth über Pietismus und herrnhutisches Christentum — wenn auch da und dort mit Fragezeichen zu verfehen -, die Ausführungen über Luthers Tractat von ber christlichen Freiheit, vor allem auch bie geiftvollen Bemerfungen über den Unterschied zwischen Gerhard und Gellert (G, 162ff.) verdienen dankbare Anerkennung. Gemiß die Seligkeit der Gottestindichaft, die Gewißheit, daß denen, die Gott lieben, alle Dinge zum Besten dienen, die Geduld im Leiden, das Abba des Bergens bas ift's, worin der Chrift zunächft den Gewinn feiner Rechtfertigung Aber hier hätten wir gerne auch ein Bort vernommen über hat. bas Wefen firchlicher Gemeinschaft, über den Werth der Beilsmittel, die eigentlich im ganzen Buche nur fo beiläufig einmal Ermähnung finden. Namentlich wo es fich um Individualifirung der Rechtfertigung handelt, mare boch wol der Taufe besonders ju gedenten gemesen. Bas aber noch mehr vermißt wird, ift eben die Lehre vom heiligen Geist. Auf keinem Bunkt icheint das Ritichl'iche Buch mehr von dem biblischen Borftellungsfreis abzuftehen, als in der bem Referenten wenigstens nicht recht flaren Behandlung des heiligen

Geistes, der ebenso das Abba ruft — "Sein Geist spricht meinem Geistes, der ebenso das Abba ruft — "Sein Geist spricht meinem Geiste manch süßes Trostwort zu", um mit einem ausdrücklich vom Verfasser anerkannten Liede zu reden —, wie die ethischen Früchte ein Leben hervorbringt. Mag sein, daß die Theologie über der Frage nach der Heiligung die Entwicklung der positiven Freiheit des Christenmenschen vergaß — eine wichtige Frage bleibt die Frage nach der Heiligung doch, so gewiß die Vollendung der religiösen Seite des Christenberufs von der Vollendung der stitlichen abhängig bleibt.

Unfer Buch gibt über diefen Punkt im letzten Abschnitt unter dem Titel "Folgerungen" einigen Aufschluß, indem es die religiösen Functionen aus der Bersöhnung mit Gott und die religiöfe Ordnung des sittlichen handelns bespricht. Schon auf dem Uebergang zu diefem letten Abschnitte in § 60 erfahren wir, daß die Behauptung, man erlebe innerhalb ber Gemeinde die Verföhnung durch Christus, sich auf die allgemeine Wahrheit stütze, "daß jeder geistige Ermerb durch die unmegbare Bechfelwirfung der Freiheit des Einzelnen mit den anregenden oder leitenden Eindrücken aus der Gemeinschaft mit den Anderen hervorgebracht wird". Dies icheint darauf hinzudeuten, daß von einer immerhin perfönlichen, nicht fachlichen Dynamit des heiligen Geiftes im Unterschied von der burch die Glieder der Gemeinde vermittelten nicht die Rede fein foll. Dies bemährt fich auch dadurch, daß die Biedergeburt nicht nur völlig mit der Adoption identificirt, sondern der Gedanke einer naturartigen, den natürlichen geistigen Rräften analogen Wirtung des Geiftes als unklar abgemiefen wird. So weit ich feben kann, ift eben der Bedanke eines bynamischen Berhältniffes des Geiftes ju dem menschlichen Triebleben nicht genügend in Erwägung gezogen und die vorliegende Frage mit dem Sate: wie dieje Wirtung ju Stande fommt — d. h. die Beränderung durch die Rechtfertigung entzieht fich aller Beobachtung - boch auf einem etwas zu frühen Stadium bei Seite geschoben (S. 535).

Als eigentliche Function des Versöhnten erscheint nun die Weltbeherrschung identisch mit jener bereits öfter berührten positiven Freiheit von der Welt d. h. mit einer Selbstbeurtheilung, welche sich selbst im Werth eines Ganzen der Welt als dem Zusammen= hang des getheilten und natürlich bedingten Dafeins gegenüberstellt Diefe Gegenüberstellung ift nun nicht gleich Beltver-(**S. 53**8). neinung, gleich bloßer, ascetischer Buruckziehung aus diefem Bufammenhang, fondern fie foll den Menschen veranlassen, diefen letteren zum Mittel für den absoluten übernatürlichen 3wect des Reiches Gottes zu machen, und fofern derfelbe hindernd biefem Zwed fich in den Weg ftellt, foll der Berföhnte im Glauben an die Borfehung Gottes fich gegen die niederschlagenden Wirfungen diefer hemmungen ichirmen. Trefflich find die Ausführungen über diefen Glauben an die Borfehung, trefflich, was über die teleologische Beltbetrachtung gefagt wird, der Hohn, mit dem die befannte Bhrafe von Straug über das lindernde Maschinenöl zurückgemiesen wird - denn Maschinenöl ift für Maschinentheile zweckmäßig, aber nicht für Beschauer der Maschine wohlthuend (S. 547) -, wohl verdient, fehr fpitzig die Bemerkung gegen die Beffimiften und nicht unberechtigt der Tadel gegen die orthodore Theologie, wenn fie den Borfehungsglauben zu einem Element der natürlichen Religion bepotenzirten (S. 552). Diefer auf das Bewußtfein der Gottes. findschaft gegründete Glaube an die göttliche Borsehung soll fich nun in der Geduld und in der Demut offenbaren. - In welchem Sinne das zu verstehen ift, läßt sich vielleicht am eheften in den Worten des Berfassers S. 564 zusammenfassen : "Es ift eine ganz specifische Brobe christlicher Frömmigkeit, die Geduld gegen ben Mangel an Erfolg, die Demut bei der Fulle des Erfolges aufrecht zu erhalten." Wenn in den erstgenannten beiden Functionen ber Gerechtfertigte das tönigliche Amt Chrifti fortfest, die positive Beltbeherrichung, jo in der letteren und im Gebet das priefterliche Aus dem Abschnitt über diefes letztere ift wol insbesondere Amt. hervorzuheben die überaus energische Betonung des "Dankaebets". Diefelbe muß den Berdacht ermecten, als habe der Berfaffer die Anficht, das findlich-einfältige Bittgebet drohe den Conflict mit jenem Naturmechanismus herbeizuführen, der doch offenbar möglichst geschont werden foll. Indem nun in den genannten Functionen die religiöfe Seite des Chriftenlebens umschloffen werden will, führt Berfaffer einen für evangelische Ohren allerdings etwas auffallenden Titel in die Glaubenslehre ein, den von der chriftlichen BolltommenA Figure

heit, und foll in diefem Titel, wenn ich recht verftehe, der religible und fittliche Ractor des Christenlebens eine Ausgleichung finden. Bon einer Bolltommenheit foll zunächft da die Rede fein, wo diefe Functionen lebendig find und der Chrift fich als ein Ganzes in ber Gemeinschaft mit Gott weiß. Ausdrücklich foll die Bolls fommenheit nicht quantitativ, sondern qualitativ gemeint sein, im Sinne der Conf. Aug. I, 20. Wenn diefer Titel am Ende auf die Bollkommenheit chriftlicher Religion überhaupt und auf die vollkommene Befriedigung" ---, bie man in derfelben findet, hinausgeführt werden will, fo wird berfelbe, fo wenig Unfnupfungspuntte er im gewöhnlichen dogmatischen Sprachgebrauch findet, tein Bedenten erregen. In diefer Bollfommenheit foll nun auch die individuelle Beilsgemigheit zum Abschluß tommen ! Und gemiß wird die befte Urt, fich von feiner Berföhnung ju überführen, die fein, daß man die Versöhnung erlebt (S. 580). Aber auch hier wird eben subjectiv doch immer gelten our ort non rerelelouas. Die Beilsgemigheit will immer wieder erlebt fein und bedarf deswegen zu ihrer Ergänzung der Heilsmittel. Der Gegenfatz des römischen Ratholicismus besteht nur darin, daß die Beilsgewißheit aus schließlich nicht nur an Wort und Sacrament, sondern an die priefterliche Vermittlung gebunden ift. Das das ganze römische Spftem durchziehende Intereffe geht ja eben dahin, den Menschen nie zur unmittelbaren Gemeinschaft mit Gott tommen zu laffen, fondern ihn in feinem gaugen innern Seilsstand abhängig ju machen von der firchlichen Vermittlung. Diefer religiöfen Bolltommenheit parallel und in innerlicher Wechselwirfung mit ihr foll nun auch eine ethische Bolltommenheit stehen. Diese lettere foll aleichfalls ledialich qualitativ verstanden werden und im mefentlichen die Ginheit und Beschloffenheit des Lebenswertes im Begenfatz gegen die augntitative Unendlichkeit aller möglichen guten Werke und ebenfo die in der Geschloffenheit eines criftlichen Charafters, der das Gefetz aus fich felbft erzeugt, liegende Freiheit vom ftatutarischen Gefetz Abgesehen davon, daß wir eine innigere Abhängigkeit bedeuten. des fittlichen vom religiöfen Factor behaupten, hätten wir gegen ben Gedanken ethischer Bolltommenheit boch etwas größere Bedenken. Auch wenn wir alles gegen die quantitative verzettelnde Auffaffung

ł

ber Bolltommenheit Gefagte zugeben, werden wir boch und zwar im Einverständnis mit dem Berfaffer fagen muffen, daß gerade die Sündenerkenntnis mächft mit dem Fortschritt der ethischen und religiöfen Bildung und daß nicht nur quantitativ, fondern auch qualitativ in dem innern Biderftreben des Bergens, in der noch unbezwungenen Macht selbstsüchtiger, natürlicher Triebe der Christ immer eine Beeinträchtigung feiner Bolltommenheit finden wird. Wir stehen aber bier wieder an unferer alten Differenz. Gemiß, wenn die Bollfommenheit etwas ichlechterdings unerreichbares märe, fo murde das fittliche Streben erlahmen muffen. Aber der Chrift fieht eben einer Bollendung des Reiches Gottes und im Zusammenhang bamit auch einer persönlichen Bollendung entgegen, wenn er in der Berflechtung mit der Welt vorläufig das Beil noch nicht zu erreichen vermag. Diefes Ziel ift auch nicht auf lediglich pofitivem Bege ju gewinnen, fondern die Mächte der Sünde im Einzelnen wie in der Welt erfordern auch einen Rampf - und noch mehr erfordern göttliche Gerichts- und Erlöfungsthaten. SO gemiß die Ausführungen des Berfaffers über pofitive Berufsleiftung als Dienft am Reich Gottes echt evangelisch find, fo werden doch ber Beltverneinung, bem ascetischen Element zu wenig Zugeständniffe gemacht, und dem Optimismus fehlt die in der Schrift doch nicht fehlende hinterlage einer Aussicht in die durch göttliche That herzuftellende Reichsvollendung.

Wir stehen am Ende. Wenn dasselbe in einen gewiffen principiellen Gegensatz sich verlaufen hat, so dürfen wir doch hoffen, damit in keiner Weise den Eindruck abgeschwächt zu haben, das das Werk eine in jeder Hinsicht bedeutende Leistung ist, in welchem beinahe auf jeder Seite neue Anschauungen zu gewinnen sind. Wenn Referent sich nicht auf den Versuch beschränkte, eine möglichst vollständige Ueberssicht über den Inhalt zu geben — ein schon darum schwieriges Unternehmen, weil gerade in der Durcharbeitung des Details das eigentlich Werthvolle liegt —, wenn er sich nicht enthalten konnte, auch einen Widerspruch geltend zu machen und denselben, soviel es auf beschränktem Raume möglich war, zu motiviren, so geschah es zunächst, um die principielle Tragweite der Aufstellungen des Versassers einigermaßen klar zu machen, aber auch in der Ueber-

zeugung, daß ein wissenschaftliches Wert seinen Werth hat, nicht nur in den positiven Anregungen, die es gibt, fondern auch in der Nöthigung zu besserer Begründung abweichender Positionen.

.

Stuttgart. Diaconus 5. 5chmidt.

2.

Die Realpräsen3. Das Lehrstück von der Gegenwart des Herrn bei den Seinen. Ein Beitrag zur Christologie von R. Rocholl, Superintendent in Göttingen. Gütersloh 1875. XIII u. 446 SS.

Der Verfaffer diefes Buches will die Art der Gegenwart des herrn bei den Seinen durch eine gründliche Untersuchung Klarftellen. Er hält ein folches Unternehmen für fehr zeitgemäß, da feit den Bemühungen des Ubiquitätsftreites das Intereffe für diefe Centrallehre der lutherischen Theologie nur sehr sporadisch sich geltend gemacht hat. Da ferner die bisherige mangelhafte Lösung der Aufgabe damit zusammenhängt, daß die fystematische Theologie der Rirche sich mit ber kopernikanischen Weltanschauung noch nicht gehörig auseinandergesetzt hat (S. 3), fo rechnet der hier gebotene Beitrag auch deshalb auf unfere Theilnahme, weil er diefes Misverhältnis aufzuheben verspricht. Man weiß ja, wie schwer es Theologen sowol wie Naturforschern bisweilen wird, die beider= feitigen Forschungsresultate gehörig auseinanderzuseten. Indes leicht hat es uns der herr Berfaffer nicht gemacht, die Früchte feiner Untersuchungen zu pflücken. Er bewegt fich in einer Sprache, die in hohem Grade eigentümlich ift. Einigermaßen erklärt fich dies freilich aus der natur der Aufgabe. Denn ba das richtige Berhältnis von himmel und Erde vornehmlich durch eine ver= besjerte Raumtheorie festgeftellt werden foll, fo ift der Herr Berfaffer häufig veranlaßt, mathematische Rategorien in Anwendung zu bringen. Dag damit theologischen Lefern eine ungewöhnliche Aufgabe zugemuthet wird, liegt auf der hand. Und man wird es mit Rudficht auf die mathematische Bildung, welche Theologen ju Gebote zu ftehen pflegt, nur preisen tonnen, daß der Berr Berfaffer zur Darftellung des Berhältniffes Gottes zur Belt fich faft burchweg ber elementaren Planimetrie bedient hat; aus den fcmies rigeren Gebieten der Mathematit find mir nur wenige Beispiele Unangenehm ift aber, daß die mathematischen Ans aufgestoken. schauungen sich auch da hervordrängen, wo es die Aufgabe in feiner Beife rechtfertigt. Ein Bild wie diefes " daß Philipp Nicolai mit großem Blick feine Aufgabe umfreist ", einen Sat wie den folgenden : "Es dient der Ueberficht, von der Transfcenden; ber Betrachtung aus das erft noch zu Entwickelnde proleptisch zu umspannen und das 3n= und Nebeneinander von unendlicher und endlicher Belt, von Himmel und Erde . . . . bildlich zu configuriren" (S. 43), tann man als eine Berirrung bes Geschmacks verzeihen, obgleich die endlofe Wiederkehr folcher Dinge schließlich ermüden Uber wenige Chriften werden ohne ein peinliches Gefühl muk. den folgenden Satz lefen können, ber die Bollendung des Gottmenschen beschreiben foll : " In biefem Moment, welcher bas Ende eines Broceffes ift, ift die Erlöfung vollbracht, die Berföhnung von Bott und Menfch gefunden. Diefer ftellte in fich die große totmifche Baralyfe thatfächlich bar, als er, an die fich freuzenden und schneidenden Diagonalen des Weltquadrats geheftet, das Bild des in die vier Orte auseinandergerecten, in Geift und Fleifch, Nachtund Tagfeite zerlegten Menschen darstellte." (S. 78.) Rurz vorber lefen wir von dem, mas derfelbe Moment einleitet: "Es ift bas Stadium ber Ruhe des Umfreises in der Mitte, oder der Rotation, bes völligen Geeintfeins beider im Radius " (S. 77). Das Dieverhältnis zwischen den Darftellungsmitteln und dem Gegenftard muß hier jeden verleten, der nicht, wie der Berr Berfaffer, gewohnt ift, die Theologie more geometrico zu tractiren.

Diefe Eigentümlichkeit der Form möge mich entschuldigen, wem ich außer Stande bin, dem Herrn Verfasser in die Einzelheiten feiner Untersuchung zu folgen. Es findet sich in dem phantosie

vollen Buche zu vieles, mas, ein Nachdenken verbietend, nur ein Rachträumen gestattet. Schon ein flüchtiger Blic auf dasselbe muß darthun, daß eine flare Entwicklung ber Gebanten fehlt, daß der herr Berfaffer fich viel mehr um die Unhäufung glänzender Bilder und Paradoren, als um einen geordneten Beweis feiner Behauptungen bemüht. Es scheint daber die Frage berechtigt, ob es überhaupt das Intereffe der Theologie nahe legt, fich mit ihm zu befaffen. Bei mir wurde bas Schwanten barüber durch bie Bahrnehmung erledigt, daß der herr Berfaffer mit feiner Behandlung der Gegenwart des herrn bei den Seinen den Grundgedankten der lutherischen Confession und damit des Chriftentums confequent burchführen will. Wenn daher auch feine Gedanten hierüber grrtumer find, fo find es doch fraftige grrtumer, denn fie betreffen die höchften Gegenstände und beanspruchen unmittelbare praftische Bedeutung. Dazu tommt, daß die naive Zuversicht feines Ausdrucks die Bermuthung rege macht, daß ein folches Buch mit folden Unfprüchen nur möglich mar unter bem Schutze einer verbreiteten Unklarheit über die michtigften Guter der evangelischen Kirche. Mit Rückficht barauf halte ich es für gerechtfertigt, wenn ich in dem Folgenden den lutherischen wie den chriftlichen Charafter des Buches an hervorragenden Bunkten einer Prüfung unterwerfe. Buvor aber möchte ich, um mein Urtheil über die miffenschaftliche Art des Berfaffers zu beweisen, feine für ihn fehr wichtige Raumtheorie furz vorführen.

Da es dem Herrn Verfaffer im wesentlichen auf das Berhältnis Chrifti zum Raume ankommt, fo ift vor allem nöthig, einen genügenden Begriff von dem letteren aufzufinden. Gin folcher wird durch die bisher faft ausschließlich herrichenden Theorien von Uriftoteles und Rant nicht geboten. Rach Ariftoteles beftimmt der Raum die Form der Dinge von außen her, an welcher Vorstellung "immer noch zu einem großen Theil bas theologische Bewußtsein auch der Jestzeit " haftet. Rach Rant ift der Raum " ber völlig fubjective Rahmen, den wir denkend um die Dinge zu legen genöthigt find ". Diefer falfchen Bestimmungen entledigen wir uns mit Sulfe der Philosophie Schellings, welche tein " jenfeits der Enthaltung in Raum und Zeit oder eines Analogen öde und ab-Theol. Stub. Jahrg. 1876. 25

371

ftract Berharrendes" tennt, indem wir bagu das Bositive festhalten, welches Rant geliefert, daß Raum und Zeit mit allem Birflichen zugleich gegeben feien. Wir behaupten daher: "Raum ift die vor unferem Borftellen an fich feiende nothwendige Form der quantitativen Dinge ". Der Raum ift das Ding in feiner Expansion "Ift Zeit die rhythmische, fo ift Raum die plaftische selbst. Lebensbewegung, oder Raum und Zeit find die Bewegung des Lebens oder das bewegte Leben felbst." " Damit ift diefer Rategorie eine Tragweite über alles Lebendige gegeben." "Aber find Raum und Beit einfach Lebensäußerungen, fo merben fie auch Neußerungen des absoluten Lebens fein müffen." Gott "zeigt fich als plaftifch im Gebild fich bewegendes, in Gestalten bligend fich entfaltendes". Und das beißt: Gott fest fich, und fest "damit fich als räumliches, fest feinen Raum " (S. 41). Bu beachten ift nämlich: "follen wir dem Höchften nachdenten, fo tonnen wir es innerhalb und mit Ruhülfenahme jener logischen Dentgefete nur, deren wir überhaupt bedürfen, follen wir, ftatt zu denken, nicht phantafieren ". " Aber und das ift das Zweite, diefer Raum ift fo in ihm, daß er diefen Raum fortwährend überragt - und in die Tiefe des unauflöslichen Lebens auf jedem Buntte zurücknimmt." "Und nun dürfen mir fortichreitend fagen, daß, wenn jede natur, jede Materie ihren Raum habe, ihr Raum fei, offenbar die höhere Materie den umfaffenderen Raum darstelle " (S. 42). . Dað Bollendetere, Geiftigere wird durch feine Natur der Umschluß und Raum für die niedriger gebildete Griftenz fein, das Niedere mit feiner Substanz, mit feinem Raum alfo, in dem Böheren und deffen Raum einzugehen haben, um in feinem Ort und in feiner Ruhe zu fein."

Die Begründung diefer "Gebanken", der philosophischen Boraussetzungen des Herrn Verfaffers, habe ich hier in der ganzen von ihm gebotenen Vollständigkeit mitgetheilt. Wie sich mit Hülfe derselben das Problem des Buches löst, ist leicht zu sehen; Christus ist bei den Seinen gegenwärtig, weil er als die höhere Materie die Seinen in ihrer Gesamtheit als die niedere Materie allseitig umschließt. Zugleich aber ist klar, daß der Herr Verfasser es mit einer wissen jchaftlichen Untersuchung nicht eben genau nimmt, und daß er be-

fonders von den Schwierigkeiten des Raumbegriffs keine Ahnung hat. Man follte meinen, es bedürfe gar nicht einer besonderen Bersicherung des Bersasser, um zu erkennen, daß diese Einfälle viel mehr zum Selbstgenuß, als zur Mittheilung an andere bestimmt waren, und daß fie nur durch ein Misverständnis in die Oeffentlichkeit gelangt sind. Um so mehr ist man erstaunt, aus der Borrede zu erfahren, daß der Herr Versasser die Hoffnung hegt, durch seine Bertiefung der lutherischen Lehre einen Beitrag liefern zu können zur Bösung der tirchlichen Zeitfragen. Wir müssen also Eheosophen herauszuversetzen in das Gedränge des praktischen Lebens und seine Leistung darauf anzusehen, in wie weit ihr Charakter den Gemeinschaften entspricht, welchen sie dienen will, der lutherischen Rirche und in ihr der christlichen Gemeinde.

Indem der Berr Berfaffer eine Beiterbildung des lutherifchen Dogma's unternimmt, ift er natürlich genöthigt, mit manchem aufzuräumen, was die alte Orthodoxie zu ihrem unveräußerlichen Bestande rechnete. Ohne Zweifel werden diefe Opfer der Bietät fich mehren müffen, wenn der Berr Berfaffer einmal die vollen Confequenzen feiner Neuerung berausarbeitet. In diefem Buche ift es zunächft bas Dogma von dem Defen der Berfon Chrifti, welches von feinem Ueberfluffe befreit mird. Der Berr Berfaffer vermirft bie communicatio idiomatum als eigentliche Mittheilung göttlicher Idiome an die menschliche Natur, und glaubt dazu berechtigt zu fein durch das Zugeftändnis der Concordienformel, quod propria non igrediantur sua subjecta. Er zieht es vor, an deren Stelle eine mit dem Bachstum der menschlichen Natur fich fteigernde "Einwirtung" ju fegen. Für die Beranschaulichung des Berhältniffes ift dann freilich das Bild vom Feuer und Gifen nicht mehr ju gebrauchen; wol aber dient derselben das Bild der Ehe, die intellectuelle Einwirtung des ftärteren Beiftes auf den ichmächeren, endlich die ethische Einwirfung eines hohen Billens auf ein jugend= liches Gemuth. Diefe Bilder paffen um fo beffer, als menschliche Natur ohne Persönlichkeit nicht gedacht werden tann, mithin ftatt Natureneinheit beffer Personeneinheit gesagt wird. Tropdem darf man nicht etwa durch jene Einwirtung die Einheit erst zu Stande

25\*

tommen laffen, wie Dorner thut, beffen geiftreicher Berfuch das Geheimnis einfach beseitigt. Bielmehr ift die erfte Stufe ber "Bersonalunion " diejenige phyfischer Gesetheit. Die menschliche Ratur ift auch barin als personlich zu benten, wenn auch dies Berfonfein noch im Naturfein verloren, noch nicht Berfonleben war. "Es genügt, zu fagen, daß die erfte Stufe ber Bersoneneinheit Diejenige der Indifferenz oder der unlebendigen, weil unterschiedelofen und unvermittelten Ginheit ift" (S. 75). Aus diefer "Contractivität anfänglicher Satzung " entwickelt fich die Bersoneneinheit zu bem bewußten Unterschiede, den der Menfch im ethischen Sandeln, geleitet durch das immer mehr hervortretende Logosbewußtfein, allmählich aufhebt und in dem freiwilligen Opfertode schließlich überwindet. In ihm "fchlagen göttliches und menschliches Bewußtfein zusammen". Damit tritt bas britte Stadium, bas bes Rudgangs ber Beripherie, ber peripherischen haltung der menschlichen Natur in bas Centrum ein, ein Berhältnis, deffen nähere mathematische Bestimmung ich bereits oben als Stilprobe mitgetheilt habe. "So find die von Anbeginn auf einander bezogenen Raturen bes Logos und ber Menschheit geeint, ber relative Mittler ift in ben absoluten "eingerückt". "Seit der Schöpfung haben fie einander gesucht; in der Erlöfung haben fie einander gefunden, um nun das All der Dinge in diese Union hineinzuziehen und in ihr zum 26. fchluß zu bringen."

Zu diefem Gebäude lassen sich etwa die erratischen Blöcke des Herrn Berfassers zusammenfügen. Die Methode, durch welche er dieses Resultat zu Stande bringt, ist die, daß er für das geschichtliche Leben Jesu ohne weiteres zwei Personen statuirt, um dann diesen schweichen Widerspruch mit der Kirchenlehre in der Finsternis der "Contractivität anfänglicher Sazung" wieder gutzumachen. Hier verschwinden die Personen in dem indifferenten Einerlei, das man freilich wol nicht unio sondern confusio naturarum wird nennen müssen. Will man den lutherischen Charafter dieser Christologie beurtheilen, so hat man vor allem darauf zu achten, wie in ihr der Wegsall der wichtigen Lehre von der communicatio idiomatum entschuldigt wird. Es geschieht dies durch den Hinweis, daß ja doch auf jeden Fall durch seine Theorie die Welt-

herrichaft bes mit bem Menschen verbundenen Logos auch im Stande der Erniedrigung ermöglicht werde. Dag der Berr Berfaffer nun diefe Behauptung festhalten tann, ift bei den Mitteln, welche er verwendet, freilich nicht auffallend. Benn auch in der "Contractivität anfänglicher Satzung " ber Logos mit bem Menfchen zu einer unterschiedslofen Einheit verbunden ift, fo überragt boch fein Raum, als der ber höheren Materie, den des Menschen bei weitem: und es hat mithin die Annahme teine Schwierigfeit, daß der Logos auch in diesem Berhältnis in " die Schöpfungsweite" hinauswirkt. Einfacher ausgedrückt, find bie Borftellungen bes Berfaffers folgende. Der Logos übt in der anfänglich rein phyfifchen Einheit mit dem Menfchen zugleich die Beltherrichaft aus. Er tann dies, weil er, obgleich er mit dem Menschen zu unterschiedsloser Einheit verichmolzen ift, boch mit dem Befen desfelben nicht fo eins ift, daß nicht eine Differenz zwischen beiden ftattfinden tonnte. Auf Grund diefer Differenz, diefes Ueberschuffes, der fich, wenn man beide zu unterschiedslofer Einheit verbundene Befen mit einander veraleicht, für den Logos ergibt, regiert derfelbe zugleich allmächtig bie Belt. Aljo fofern er vom Menschen verschieden ift, ift er Beltherricher; fofern er mit dem Menschen eins ift, führt er ein embryonales Wenn nun trotbem gesagt wird, daß ber Logos mit dem Leben. Menschen verbunden die Belt regiere, fo ift bies eine Redemendung, welche bie Thatfache nicht verbeden tann, daß bas Subject Logos hier in zwei grundverschiedenen Beziehungen gedacht ift, an deren einer der Mensch zwar theilnimmt, an der anderen aber zu= gestandenermaßen nicht. -- Mit feinen logifchen Bidersprüchen wollen wir den herrn Berfasser nicht weiter beläftigen; aber der Widerfpruch mit der lutherischen Christologie, welchen er auf fich nimmt, verdient hervorgehoben zu werden. Das verstand fich ja für die alte Theorie von felbst, daß der Logos als folcher, auch mährend er mit ber menschlichen natur im Stande der Erniedrigung vereint war, als Weltherrscher weiterwirkte. Aber einer ungeheuer schwierigen Aufgabe unterzog man fich, indem man es für nöthig hielt, den Antheil der menschlichen Natur an der göttlichen Seinsweife des Logos festzustellen. Man tann nun zweifeln, ob diefe Aufgabe mit der communicatio idiomatum und der daran geInupften partialen Renofis des Gebrauchs gelöft fei. Dag es aber den Alten ichmerer Ernft war mit der Borftellung, daß die menschliche Natur auch im Stande der Erniedrigung im vollen Besitz ber göttlichen Brädicate mar, daß dies nicht blog ein dogmatischer Schnörkel war, den ein Lutheraner unferer . Zeit furger Hand abbrechen durfte, scheint mir zweifellos. Das thut aber Rocholl, wenn er fich fchmeichelt, dem Intereffe ber alten Theorie völlig Gentige zu leiften mit dem Gedanken, daß der Loaos mit bem Menschen, oder vielmehr von dem Menschen aus, mit bestänbiger Rückfichtnahme auf ihn die Welt regiert habe. Denn wenn es hierauf in erster Linie der Rirche antam, weshalb war dann die lutherische Dogmatit vorwiegend bestrebt, die Lehre von der unio naturarum trot aller Schwierigkeiten in möglichft fräftigen Formen auszuprägen? Wenn Rocholl mit bem, was er als bas Wefentliche der Lehre bezeichnet, Recht hat, jo haben sich in der That die alten Dogmatiker sehr schlecht darauf verstanden, indem fie ihren Fleiß von vorn herein einem ganz anders gearteten Bedanken zuwandten. Die Lehre von der communicatio idiomatum will offenbar dem Glauben entsprechen, daß in Jejus Chriftus Gott und Mensch vollständig geeinigt find; der von Rocholl als bie hauptsache hervorgehobene Gedaute entspringt der Buversicht, bağ die Schictfale des Menschen Jefus nicht für ihn allein Bedeutung haben, fondern, als Beweggründe für die allmächtige Wirkfamkeit des Logos, unmittelbar für die ganze Welt. Db man beide Gedanken für gleichartig erklärt, hängt davon ab, in welche Anschauung von der Erlöjung man fie einfügt. Gilt als Erlöjung eine Beränderung bes Beltgangen, melche bie Ullmacht Gottes an die finguläre Erscheinung eines Menschenlebens knüpft, also ein lediglich phyfischer Borgang, so hat man allerdings nicht nöthig, fich auf die schwierige Lehre von der communicatio idiomatum einzulaffen. Soll ein folcher Effect vermittelt werden durch die, wie auch immer gedachte, Berbindung eines Menschen mit dem Logos, fo genügt es ju diefem 3mede vollftändig, die Bereinigung auf das Ende der menschlichen Entwicklung zu verlegen, welches einer berartigen Borftellung viel meniger zu midersprechen icheint, als die Zustände des Erdenlebens. Glaubt man dagegen, daß die

Server.

Erlöfung und Berföhnung der Menschheit fich nicht in den phy= fifden Folgen des Factums einer gottmenschlichen Berfon verwirklicht, fondern in der geiftigen, von dem Billen geleiteten, Thätigkeit einzelner Denfchen, die fich für das Reich Gottes gewinnen laffen, fo wird man mit dem lutherischen Erbe behutsamer verfahren. Man hat in diefem Falle allen Grund, mit einer Lehre zu fpmpathifiren, welche feftstellen will, daß in dem Bandeln und Leiden Jeju nicht ein bloßer Mensch gehandelt und gelitten habe, sondern ein folcher Menich, der mit dem emigen Sohne Gottes eine Berfon war. Denn wenn fonft der Glaube an Chrifti Gottheit eine Bedingung für die richtige Zugehörigkeit zum Reiche Gottes ift, fo tommt alles darauf an, diefen Glauben als freie, ethisch vermittelte Ueberzeugung zu ermöglichen. Dies wird nun freilich nicht gelingen, wenn man sich in allgemeinen Erwägungen über das Berhältnis göttlicher und menschlicher Natur bewegt. 3m beften Falle kann dies dahin führen, daß man sich die allgemeine Möglichkeit einer Berbindung beider zu einer Berson beweist. Aber die Nöthigung, dieselbe in diefem besonderen Falle als verwirklicht zu jegen, bleibt aus. Sie wird dagegen herbeigeführt, wenn man die Bottheit Jeju in feinem Erdenleben, welche die lutherische Dogmatik in der Lehre von der communicatio idiomatum behauptet, beweist. Die Alten haben diefen Beweis, wenn nicht ganz unterlaffen, fo doch mit ungenügenden Mitteln unternommen. Wenn jedoch die Mittel zum Zweck werthlos waren, ift es darum auch diefer? Für den Herrn Berfaffer hat es fo wenig Werth, in dem irdischen Leben Jesu seine ewige Gottheit zu statuiren, daß er fogar für die Dauer desselben zwei felbständige Personen aufeinander mirten läßt. Aber ich follte meinen, mir dürften uns befinnen, ehe mir über die Concordienformel zurüchgriffen auf den großen härefigrchen Origenes, bei dem fich allerdings diefe Borstellung bis auf das vom Verfaffer gebrauchte Bild von der Ghe Richt hinter oder neben dem Menschen Jesus fteht der findet. ewige Sohn Gottes, sondern er ift es felbst; das ift mit gutem Brunde der Glaube der lutherischen Rirche, der des Berrn Berfaffers nicht. Daran kann auch nichts ändern, daß in der "Contractivität anfänglicher Sagung" beide Berjonen eine unterichiede=

7

lose Einheit gebildet haben follen. Denn auf jeden Kall find es mährend des irdischen Lebens Jeju zwei Bersonen, fo daß die uns zunächft allein fichtbare menschliche Berson uns von der göttlichen nur fagen tann, nicht aber fie darftellt. Die Einheit, welche beide zusammenhält, ift, abgesehen von dem Bertehr, wie er analog zwischen Eheleuten ftattfindet, nur die Bestimmung, welche doch ficher nur für einen Theil eine gewollte ift, - daß fie schließlich zu einem Selbstbewußtsein zusammenschlagen müffen. Man müßte sich nun wundern, daß der Berr Verfaffer, dem fonft fein Luthertum febr am herzen liegt, den großen Abstand feiner Aufstellungen von dem lutherischen Dogma erträgt, wenn nicht die Annahme offen ftände, daß für ihn die Erlöfung als ein rein physischer Vorgang in dem Proceg ber Einigung einer göttlichen und einer menschlichen Berfon In diefem Falle kommt ja auf die einzelnen vollzogen wird. Momente des Processes nicht viel an, da fie alle nichts weiter find, als die Dtodificationen einer und derfelben phyfischen Rraftäußerung. Sicher liegt hierin bei dem Berrn Berfaffer fowol, wie bei anderen treuen Lutheranern der Schlüffel für das Räthfel, daß sie die orthodore Lehre von der communicatio idiomatum scheinbar allein einem aufklärerischen Grundsage opfern. Denn wollte man den Verfasser beim Borte nehmen, fo murde er nur beshalb auf die göttlichen Brädicate des Menschen Jesus im Stande ber Erniedrigung verzichten, weil unter einer folchen Boraussegung eine ethische Entwicklung diefer Berson nicht denkbar fei. Wenn man sonft auf den religiösen Beruf der Theologie einen Werth legt, fo wird man bei der Reuformulirung des Dogmas vor allem fich beffen erinnern, daß nur folche Gedanten in ber Dogmatit ein Bürgerrecht haben, die ein Intereffe der Religion ausprägen. Anderen Falls geräth die Theologie unter die herrschaft fremdartiger Gelüfte. Jener Charakter fehlt aber dem Gedanken, daß die menschliche Entwicklung Jeju burch die communicatio idiomatum unmöglich wird. Er hat feine Quelle lediglich in einem verftanbigen Rasonnement, das im wesentlichen auch den Alten nicht Benn fie demfelben nicht nachgaben, fo tam dies unbekannt war. daher, weil fie den Glauben, daß der Jefus der Evangelien wahrer Bott war, für merthvoller hielten als den Rigel eines Biffens,

das fie für die Darstellung ihrer religiöfen Ueberzeugung nicht zu verwenden mußten. Deshalb ertrugen fie getroft den Biderfpruch ihrer Behauptung, daß trot der communicatio idiomatum die Bahrheit der menschlichen Natur unverschrt bleibe. Wenn nun ber Berr Berfaffer Diefe Schwierigteit ftarter empfindet, fo tann man ihm dies mit Rückficht auf die veränderten Zeitläufte nicht verdenken. Recht fehr aber ift zu tadeln, daß er fich durch einen folchen Gedanten aus der dogmatischen Bofition verdrängen läßt, ohne vorher erprobt zu haben, ob er mit Sulfe desfelben ein höheres religiofes Intereffe befriedigt, als die Alten mit ihren widerspruchsvollen Sätzen. Da er bies (nicht ohne Borgänger) unterläßt, fo zeigt er fich in diefem Buntte als Aufflärer, nicht als tirchlicher Theologe. Wer unter Berufung auf die Eigenart des fittlichen Geiftes ber alten chriftologischen Lehrweife entgegentritt, spielt ihr gegenüber entmeder die unfruchtbare Rolle aufflärerifcher Negation, oder aber, er unternimmt zugleich ben Bemeis, daß in den ethischen Lebensformen einer Berson die Gottheit Chrifti voller zur Darstellung fommt, als in den Rategorien der Zweinaturenlehre. Der Berr Berfaffer ift hiezu außer Stande; und deshalb mare es für ihn und alle, die in gleicher Lage find, ficher beffer, fie blieben bei dem alten harten Dogma und erhielten damit ihrer Theologie die religiöse Behauptung der Gottheit des Menschen Jejus. Diejes Rleinod ber lutherischen Dogmatit geht dem herrn Verfaffer unter dem Eindruct alter reformirter und focinianischer Zweifel verloren. Bas er bafür eintauscht, ift nichts als ein fcolaftifches, religios gleichgültiges Problem. Denn auch er unterliegt dem trügerischen Scheine, als täme es in der Dogmatit nun noch darauf an, zu zeigen, wie fich mit der fortfcreitenden fittlichen Entwicklung Jefu die Ginigung von Gott und Mensch vollzicht. Die Rucksicht auf die ethische Bedingtheit der Perfon Jefu war für den Verfaffer überflüßig, ba er boch nichts damit anzufangen weiß. Die Einführung der sittlichen Entwicklung Jefu in die Dogmatik ift aber auf alle Fälle ein Fehler. Will man die fittliche Berfon des herrn als Glaubensgegenstand hinftellen, fo hat man fich an den in der Einheit eines Lebenszweckes zusammengeschlossenen Charakter zu halten, nicht an die zeitliche

Aufeinanderfolge verschiedener Entwicklungsstadien. Man würde in ber That in der größten Berlegenheit fein, was man mit dem Begriff der Entwicklung, den man in der Conivenz gegen die Beisheit der Zeit unvorsichtig mitaufgenommen hat, beginnen foll, wenn fich nicht zur rechten Zeit das ungeheure Broblem darböte: in welcher Beife die Einigung von Gott und Mensch in Jejus Chriftus fich vollzogen hat. Bei der Löfung diefer Frage fann man bekanntlich jenen Begriff vortrefflich verwenden. Es mürde nun wohl die Unmöglichkeit, auf einem folchen Gebiete fichere Schritte zu thun, ohne weiteres einleuchten, wenn es nicht vielen in der Reaction gegen einen ziellofen Stepticismus als religiöfe Bflicht erschiene, fich ein recht handfestes Bertrauen zu den menfolichen Erkenntnismitteln abzuzwingen. Aber danach barf man wol fragen, mas für ein religiojes Bedurfnis die Beantwortung jenes Broblems befriedigen würde. Wenn ein Chrift im Glauben gemiß ift, daß Jejus Gottes Sohn ift und neben dem Sinn diejer Ueberzeugung zugleich ihre ethische Nothwendigfeit darlegen fann, fo wird ihn fein religiöfes Bedürfnis an diefem Bunkte nicht weiter führen. Will man dies nicht zugeben, fo muß man auch behaupten, daß es zu dem vollftändigen Leben in der Belt gehört, zu miffen, mie Gott diefelbe geschaffen hat. Die orthodore lutherifche Dogmatit aber hat fich um jenes Geheimnis nicht bemuht; ihre Aufgabe mar, die Prädicate zusammenzustellen, in denen fich Jefus Christus als Gott und Mensch in Einer Person darstellt. Dað war ein Unternehmen, das nur gelingen konnte, wenn man Jejum als sittliche Berson auffaßte, an deren richtige Burdigung die praktische Ueberzeugung von ihrer Gottheit allezeit gebunden int. Und da diefe Erkenntnis im 17. Jahrhundert fehlte, fo trat die Theorie in den Widerspruch zur ascetischen Praxis, der zu einer fo einseitigen Hervorhebung des Menschlichen führen mußte, wie fie bei Bingendorf ftattfindet. Die Entwicklung der lutherifden Chriftologie bis zu diefem Punkte beweist es deutlich, daß bie lutherifche Grundüberzeugung, in dem Menschen Jefus fei bie ewige Gottheit für den Glauben fichtbar geworden, in den dogs matischen Formen fich nicht bewegen konnte, welche im vierten und fünften Jahrhundert der Ueberzeugung gedient hatten, daß in Jeius

Chriftus die Menschheit in eine außerhalb ihres bewußten Lebens bestehende physische Verbindung mit dem unvergänglichen Leben Bottes getreten fei. Dag nun fo zahlreiche neuere Bersuche zur Neugestaltung ber Christologie das feltfame Broblem im Auge haben, wie die vom Glauben gesetzte Einheit von Gott und Mensch in Chriftus zu Stande getommen fei, hat feinen Grund barin, daß man die moderne Rücksichtnahme auf die ethische Bedingtheit Jefu mit bem Festhalten an der alten griechischen Borftellungs= weise verbindet. Indem man nämlich fortfährt, an die Beurtheilung ber Berfon Jeju mit dem patriftischen Gebanten zu geben, daß in ihm zwei verschiedene Stoffe fich verbunden haben - ob man diefe Stoffe als ichon vorher auf einander bezogen ober als völlig verschieden denkt, ist gleichgültig -, fo muß man die Bemerkung machen, daß diefe Borftellung cine den Alten unbefannte Schwierigfeit durch die Bersönlichkeit der menschlichen Natur erhält. Bei jenen handelte es fich um den Gegenfatz ber armfeligen Menschen= natur und der unendlichen Lebensfülle der Gottheit. Darüber fam man mit der Berufung auf die liebevolle Herablassung und die Macht Gottes leicht hinmeg. Bei den modernen christologischen Bersuchen der vorliegenden Art läßt ein fehr respectables Gefühl es als unbequem erscheinen, einer Person die unheimliche Rolle eines Stoffes in einem Naturproceg zu überweisen. Will man fich in diefer Berlegenheit die These des Glaubens erhalten, so muß man entweder darauf verzichten, die Vorstellung von den zwei verschiedenen Stoffen zum Ausgangspunkt zu nehmen, oder aber man muß nur den nachweis versuchen, wie die schwergefährdete Einigung sich doch habe vollziehen können. Anstatt einer Erleich= terung erfährt man dann durch die Einführung ethischer Rategorien in die Christologie die Nöthigung zu einer unlösbaren Aufgabe. So führt der Besitz der Darstellungsmittel, welche allein dem Gedankten ber alten lutherischen Christologie, daß in Jejus Gott offenbar ift, Genüge leiften, vielmehr dazu, ihn gänzlich zu ver= foutten und an feiner Stelle eine Schulfrage aufzurichten, die nur in der eben bezeichneten fünstlich erzeugten Verlegenheit den Schein eines religiöfen Intereffes geminut. Bei dem Berrn Berfaffer ift dies auf's deutlichste zu feben. Stärker tann die Unvereinbarkeit ber antiken und ber modernen Vorstellung sich nicht geltend machen, als in feiner Christologie, wo fie mit grober Ausschließlichkeit sich abwechseln. Am Anfang ber Entwicklung des Gottmenschen hat man es mit ber unterschiedslosen Verbindung zweier Stoffe zu thun, in der Mitte mit dem ethischen Verkehr zweier Personen; am Ende schlagen beide Personen zu der Einheit Eines Selbstbewußtseins zusammen, — und in dem Ganzen teine Ahnung davon, das der Glaube des lutherischen Christen vor allem dasür interessistiert ist, in dem Menschen Jesus die Herrlichkeit bes Baters zu erkennen.

Judes mit diefen Abweichungen von der Tradition der lutherischen Dogmatik wird ja der Herr Berfasser schwerlich sehr auffallen. Die Christologie des heutigen Luthertums ist längst ein ausgezeichnetes Beispiel dasür geworden, daß diese geistige Bewegung zu modern ist, um sich nicht bisweilen der alten orthodoren Sätze zu schämen, und zu sehr mit Kirchenpolitik versetzt, um eine einheitliche Umbildung des Alten zu erreichen. Allgemeinen Biderspruch aber, — nicht bloß bei Lutheranern, sondern überall, wo man den Artunterschied des Christentums mit den Naturreligionen im Auge behält, wird der Versasser wol mit den Gedanken sinden, welche die Aufstellung und Lösung seines Hauptproblems bestimmt haben.

Unzufrieden mit Katholiken und Reformirten, die, in der ptolemäischen Weltanschauung befangen, eine wirkliche Gegenwart des erhöhten Herrn bei den Seinen nicht erreichen, kann der Herr Verfasser, vicht billigen. Auch seine genialsten Nachsolger, die Tübinger, nicht billigen. Auch sie haben mit der Behauptung einer absoluten Ubiquität des Gottmenschen einen gefährlichen Beg betreten. Denn eine solche Allgegenwart bringt die Selbständigkeit des Endlichen in Gesahr, und ist selbst "die absolute Krastlosigteit, welche zu centraler Zusammensassigung nicht im Stande, und darum auch ohnmächtig und einförmig hingegossen ist (S. 141). "Erst von bestimmter Stellung, von einem Bunkte energischer Sammlung aus ist's möglich, in Freiheit sich zu bewegen; je stärker die Mitte, desto mehr der Freiheit, im Umtreis sich zu entfalten" (S. 31); bemgemäß ist im Einklang mit der heiligen

Schrift zunächft die Gegenwart des Gottmenschen an einem bestimmten Orte zu behaupten. Nachdem festgestellt ift, daß der Bottmenfch fich perfonlich im Mittelpuntte bes Universums befindet, wird mit Sulfe der mathematischen Relation zwischen Centrum und Peripherie und der oben ermähnten Raumtheorie gefolgert, daß feiner persönlichen Gegenwart überall, wo er will, nichts im Bege fteht. Man sollte meinen, mit diefen Mitteln müßte man, wenn überhaupt etwas, fo eine schrankenlofe Ubiquität in der Welt begründen, welche zum Gottmenschen in dem gleichmäßigen Berhältnis der Peripherie zum Centrum fteht. Indes ift dem nicht fo. \_Denn das centrale Sein des persönlichen Gottmenschen in einem bestimmten Fraendwo verbietet nicht nur die Annahme eines gleichzeitigen perfönlichen Ueberallfeins, fondern auch ichon einer blogen Multilocation der Perfon des Erhöhten. Wie er von der Mitte der Dinge aus raumüberwindend effentiell auch unzählichen Puntten des Umtreifes effulgurativ gegenwärtig ift, ohne daß feine Effenz von feiner Berfönlichteit, alfo von der Mitte, losgelöft wird, diefes Postulat freilich wird uns nicht begrifflich näher gebracht werden tönnen. Wir bedürfen desfelben aber, um der Expansion zu entgehen und die Bervielfältigung des Gott= menschen zu vermeiden. - Bleibt uns demnach nur eine Realpräfenz der Berfon des herrn felbft in der Mitte der Dinge, und deshalb überall dort, wo er will, aber immer nur an einem Orte, nie an zwei Orten zugleich, weil sonst die Multilocation zur Multiplication wird, fo liegt in einer folchen Aufstellung keine Befahr. Denn immer bliebe die Annahme zur Aushülfe, daß diefe persönliche Mitte raumüberwindend den Umfreis boch in fich faffe. Jeden Falls aber ift der Berr effentiell überall, mo er will, gleichzeitig gegenwärtig, bis bas Universum, welches in der menfchlichen Natur an sich schon mündet, ihm völlig entsprechend geworden und von ihm erfüllt in ihm ruht" (S. 441-442). 3ch habe mit Absicht aus dem Schlugwort des Buches citirt, da hier die Reinung des Berfassers noch am deutlichsten ift. Soviel ich sehe, will er fagen, daß eine perfönliche Gegenwart des herrn an vielen ober allen Orten nicht anzunehmen ift, daß aber diefer Mangel ausgeglichen wird durch die Macht des Centrums über die Beripherie

1

und durch die effentielle Gegenwart, welche an vielen Orten ju aleicher Zeit ftattfinden tann. Die Möglichteit der letteren wird porstellig gemacht durch die Analogie bes Lichtes, welches das Glas durchdringt und doch nicht im Glase ift, und dann namentlich bei Gelegenheit der Abendmahlslehre durch eine Erörterung über das Berhältnis, welches zwischen dem Rörper himmlischer Leiblichfeit und den übrigen Rörpern obwaltet. Deshalb müffen mir freilich unterlassen, diefen nachweis in einer miffenschaftlichen theologischen Reitschrift zu besprechen. In eine theologische Beitschrift gebort er nicht, weil die zwijchen den Rörpern ftattfindende Beziehungen von ber Bhufit beansprucht werden. In einer miffenschaftlichen Zeitfchrift hat er teinen Blat, weil auch die gewagteste Sypothese der wiffenschaftlichen Physik den Zusammenhang mit der Sinnenwelt nicht verleugnet, welche fie erklären foll, mährend der Berr Berfaffer natürlich durch die Rückficht auf die himmlische Leiblichkeit über den Bereich der fünf Sinne hinausgeführt wird. Indes fo gleichgültig uns auch bie Refultate an fich und wegen ber Willfür ihrer Broduction fein mögen, fo bemerkenswerth find die Motive, welche den Berrn Verfaffer auf diefe munderlichen Bege gelockt haben. Mit feiner zufammenhängenden Beschreibung ber Gegenwart des herrn bei den Seinen glaubt er nämlich im Stande zu fein, die Bunder Chrifti, des erhöhten wie des erniedrigten, dem Verständnis der Gläubigen näher zu bringen. Während diefelben fonft durch ihren ifolirten, abrupten Charafter auffallen, werden sie in der Theorie des Berfassers einem verständlichen Busammenhange eingefügt, fie merden auf dem Bege einer höheren Phyfit gesetzlich erflärt. Sonft pflegt man bas Befen des Bunders gerade darein zu feten, daß der hiatus, welcher zwischen dem gewöhnlichen Naturlaufe und dem Gintreten eines Ereigniffes besteht, durch eine That der göttlichen Allmacht aufgehoben wird. In der Borftellung von einem derartigen Thun Gottes tann fich erfahrungsmäßig ebensowol das unreine judische Intereffe am Mirakel aussprechen, wie der Glaube an die fichere Berrichaft des Buten über die phyfischen Rräfte. In beiden Fällen aber mird die praktische Absicht ihr Genüge finden in der Betonung ber Ullmachtwirkung Gottes, mag man fich nur die bloße formale,

alles Denten übersteigende Rraft veranschaulichen wollen, oder die unwiderstehliche Gewalt des Guten, deren man im Glauben gewiß Freilich wird der fromme Dleusch nicht blog einzelne isolirte ift. Bunder kennen; sondern wenn ihm aus einem einzelnen Factum die göttliche Intention auf fein Beil offenbar geworden ift, fo hat fich ihm ficher zugleich eine ganze Reihe von Greigniffen, beren harte oder fanfte Berührung ihn der Liebe Gottes allmählich geöffnet hat, zu Bundern verklärt. Aber ein folcher religiöfer Bufammenhang einer Reihe von Greigniffen, die zu der Befeligung eines Menschen fich zwedvoll zusammenordnen, wird freilich nicht als erklärende Theorie für ein einzelnes geglaubtes Bunder zu verstehen fein. 216 bie einfache Meußerung bes Bertrauens, daß ber treue Gott in planmäßigem Handeln das Beil des Menschen wirkt, ift er vielmehr mit dem Glauben an einzelne Bunder zugleich gegeben, fofern diefelben als Bunder im religiofen Sinne überhaupt follen gelten tonnen. Der Berr Berfaffer dagegen, wenn er das Befen bes Bunders zu treffen glaubt, indem er es aus der gesetmäßigen Einwirkung einer höheren Ratur auf die niedere erflärt, hat damit den religiöfen Bunderbegriff ganglich verlaffen. Denn der phyfifche Borgang, in welchen ein bedeutungsvolles Ereignis eingereiht ift, wird für den religiöfen Glauben nur in fo weit von Bichtigkeit fein, als er die geiftige Bedeutung der That= jache veranschaulicht. Um die Bollftändigkeit physischer Bedingungen dagegen mird fich der naturforscher bemühen, dem es darauf anfommt, ein Greignis als nothwendiges naturproduct zu erflären. Bo eine folche Betrachtung irdifcher Borgänge allein inne gehalten wird, ift von Wundern teine Rede, ebendamit aber auch der Mangel wirklicher activer Religion dargethan. Der Berfaffer dagegen, ber die physitalische Erflärung der Greigniffe, welche der Rirche als Bunder gelten, direct in religiofem Intereffe unternimmt, macht von diefer Regel eine Ausnahme, liefert aber zugleich den Beweis, daß er den Boden des Christentums verlaffen und den der Naturreligion betreten hat. Denn nur hier find phyfifche Stoffe und Kräfte als Mittel religiöfer Erhebung legitimirt; im Christentum aber bieten fie nur den Unlaß, die ethische Freiheit des Geistes im Zusammenhang mit dem über-

385

natürlichen Gott zu bethätigen. Daran tann auch ficher nichts ändern, daß bie Natur, welche dem Berrn Berfaffer religiöfen Berth hat, dem irdischen Menschen in der Regel nur in den tranthaften Buftänden der Epilepfie und des Somnambulismus fpürbar ber-Der unausgleichbare Gegensatz zwischen dem phyfifchen vortritt. Stoffe und dem Befen des fittlichen Geiftes bleibt bestehen, mag nun der erstere feiner oder gröber geartet fein. Uber gerade darin bemährt fich auch fonft die unfreie Stimmung der Naturreligion, von welcher ber Berfaffer befangen ift, daß er jenen Gegensatz möglichft zu verwischen sucht. Und da im Christentume burch einen Berthunterschied zwischen dem Ethischen und Bhyfischen jenes als absolut werthvoll, diefes als relativ werthvolles Mittel zur Erreichung fittlicher Zwede fixirt wird, fo befolgt er die Methode, jenes herabzudrücken, biejes möglichft zu heben, bis er mit beiden da angelangt ift, wo bie Ausbrücke ethisch = phyfifch, geift = leiblich es ichlecht verbeden, daß man es lediglich mit phyfischen Verhältniffen zu thun hat. 218 fchlagendes Beispiel für das erfte Berfahren ift die Behandlung hervorzuheben, welche das Dogma von der Rechtfertigung erfährt. Auf S. 262 wird behauptet, daß in dem deflaratorischen Ucte ber Rechtfertigung der natürliche Mensch, der Mitrotosmos, eben fo äußerlich dem Gottmenschen untermorfen merde, mie bas Beltall, der Mafrofosmos, dadurch, daß demfelben durch eine Erflärung Gottes die Weltherrschaft übertragen wird. Der erstere Act ist eigentlich nur die Anwendung des zweiten auf den einzelnen Das Berhältnis ift in beiden Källen das mechanische Menfchen. einer rein äußerlichen Gewaltthat. Nach einer folchen Schilderung ber Rechtfertigung tann man fich nicht mundern, daß die Gemißheit berfelben ein religiöfes Gemüth unbefriedigt läßt. Rein unglaublich aber flingt es, wenn wir hören wie S. 338 die fo geschilderte Rechtfertigung mit dem einseitig ethischen zusammengefaßt wird. Leider verbietet es ber Raum, die fehr fignificante Stelle vollftändig mitzutheilen. Der Berfaffer ftellt bier dem declaratorifchen Acte ober der juridischen Imputation als nothwendiges Complement einen physisch restaurativen, von Christus ausgebenden Uct gegens über; als Gegenstand beider ist der natürliche Mensch gedacht (vgl. S. 262). Wenn nun da das durch den erfteren begründete

Berhältnis ein einseitig ethisches genannt wird, so war es sicher viel beffer, es, wie auf S. 262, ein mechanisches zu nennen. In Bahrheit find nämlich beide Acte, welche ber Berfaffer im Auge hat, physisch restaurative. Durch den ersteren wird in äußerlicher mechanischer Weise bie Zutunft des natürlichen Dlenschen, ftatt in die Hölle, in den Himmel verlegt. Der zweite bezieht sich auf die physische Umwandlung des Subjectes selbst. Dañ dem Berfaffer jener Act im Bergleich zu diefem dürftig vortommt, darf nicht auffallen, denn wenn man einmal das Berhältnis Gottes zum Denschen als ein rein causales auffaßt, fo scheint natürlich diejenige Anschauung den reicheren Inhalt zu bieten, welche die gottliche Caufalität nicht bloß auf dem Endpunkt menschlicher Entwicklung, fondern bereits auf den ganzen Berlauf des irdifchen Lebens bezieht. Der Siatus, den die evangelische Lehre von der Rechtfertigung ju enthalten fcheint, wenn man fie auf das Niveau der tatholijchen herabgedrückt hat, tann nur durch biefe felbft ausgefüllt werden, Bie tommt der Berfaffer nun aber zu diefer ichmeren Bertennung der evangelischen Rechtfertigungslehre, die doch ficher ganz außerhalb der dürftigen Gegenfätze liegt, in welchen er fich bewegt? Der Brund liegt zunächft darin, daß er von der Art der Gewißheit, welche den evangelischen Chriften über die Belt, auch über die erträumte Welt einer höheren Natur zu erheben vermag, feine flare Borftellung hat. Er verräth teine Ahnung davon, daß der Chrift in dem Gefühl für den Werth des Guten, das ihm in Jefus Chriftus offenbar ift, zugleich bie Gewißheit einer Realität befist, welche feiner in der Belt phyfifcher Rräfte verlorenen Seele die Gemähr eines emigen Beftandes giebt. Und indem er das Reale in dem Guten nicht entdecken tann, fo fucht er es folgerichtig in der Natur. Bährend der evangelische Chrift in der Berföhnung mit Gott durch Chriftus felig ift, fucht er die Sicherbeit zufünftiger (wefentlich äfthetischer) Genuffe in bem unmittelbaren Rusammenhange, nicht mit der Berjon, sondern mit der Er fürchtet, daß fein Geift im Tode Effenz Chrifti. in'ø Bodenlofe verfinten möchte, wenn ihm nicht der Zusammenhang mit diefer Effenz feine himmlische Leibhaftigkeit und damit die Reas lität gemährleiftete. Für die Seilsmirtung eines folchen phyfifchen 26

Theol. Stud. Jahrg. 1876.

Busammenhangs gibt es teinen befferen Ausdruck als den fatholijom Gnadenbegriff, deffen fich denn der Verfaffer auch gang unbefangen Die grundlegende Paradoxie des Evangeliums, daß ber bedient. Chrift in einer geiftigen Gemeinschaft, die er durch fein eigenes Handeln mit hervorbringt, trot alles Widerspruchs ber natur, des emigen feligen Lebens feiner Berfon gemig ift, mird in biejer Theologie durch die Bhantafie einer Ueberwindung der natur burg die Ratur ersetzt und bis auf die Burgel vertilgt. Denn diefe Burgel liegt in bem Gedanten bes höchften Gutes, von welchem Der evangelische Chrift bas Chriftentum beherricht fein foll. wird barauf verzichten, fich ben Bollendungszuftand des Geifterreiches auszumalen, bas durch ben Sohn mit bem Bater vereinigt ift. Uber beffen ift er gemiß, daß er in dem Frieden der Berjöhnung mit Gott und in der damit verbundenen Freiheit von der Belt bereits im Mitgenuß des böchften Gutes fteht. nach dem Berfaffer durchbricht ber Glaube in efftatischen Ruftanden das Duntel bes Erdgefichts und ichaut eine Serrlichkeit, bie zwar ber Anlehnung an die biblifche Symbolit einen edleren Stil verdantt, aber als wefentlich phyfifche, ju äfthetifchem Genuße einladend, derfelben Urt ift, mie bas bochfte Gut bes 38lam.

Der herr Berfaffer verräth an verschiedenen Stellen feines Buches, daß feine "lutherische" Theologie die Bafis bilden foll für bie lutherifche Butunftfirche. Der Sache murbe es ficher bienlich fein, wenn feine Erwartung recht bald erfüllt murde mit möglichfter Betonung deffen, mas diefer Theologie das böchit But ift. Denn zur Rlarheit in den firchlichen Rämpfen ber Gegenwart, jur Marfirung der wejentlich unterschiedenen religiöjen Gruppn möchte nichts mehr bienen, als die hervorhebung deffen, mas einer jeden als höchftes Gut gilt, mo ihr Schatz ift und deshalb auch ihr Berg. Bielmehr murbe bies bagu bienen als bas unfag lichen Misverständniffen ausgesetzte Betenntnis zu ber Gottheit Befu. Denn ber Gegenfat der zur überirdifcher Schönheit verflärten Raturwelt und bes lebensvollen Friedens mit Gott verjöhnter Beifter leuchtet jedem ein. nicht minder murden fich bald bie Rirchengemeinschaften von einander abgrenzen, von denen die eine hiefur bem Bater dantt, bie andere ju jenem fehnfuchtig hinaufblidt.

Da bas Buch bos Herrn Berfassers ohne Zweifel bas leiftet, bis es die tiefgreifende praktifche Bedeutung dieses Unterschiedes web legt, so haben wir hierin wenigstens eine Beranlaffung., es als erfreuliche Erscheimung zu begrüßen.

halle auG.

25. Serrmannt.

3.

die Messichenische Weißagung. Ihre Entstehung, ihr zeitgeschichtlicher Charakter und ihr Verhältnis zu der neutestamentlichen Erfüllung. Von **D. Ed. Niehm**, ord. Prof. d. Theol. in Halle a S. Gotha, Friedr. Andr. Perthes, 1875. VIII und 214 SS. (8°).

Auf obige vor kurzem zur Ausgabe gelangte Schrift erlaube ich mir die Lefer unfrer Zeitschrift mit wenigen Worten aufmertfam zu machen. Sie ift eine besondere Ausgabe der drei in den Jahrgängen 1865 und 1869 veröffentlichten Artikel über den durch den Titel bezeichneten Gegenstand. Der Bunsch nach einem be= sonderen Abdruck derfelben ift mir feit ihrer erften Beröffentlichung immer wieder und wieder von den verschiedensten Seiten her nabegelegt worden, und zwar auch von Männern, deren Urtheil mir von besonderem Gewichte sein mußte, theils weil fie mit dem Gegenstande und der fonftigen Literatur über denfelben vor andern vertraut find, theils weil ihr Bunsch bavon Zeugnis gab, daß meine hoffnung, etwas ju einer gefunden Bermittlung ber auf bem Bebiet der alttestamentlichen Biffenschaft vorhandenen Gegenfätze haben beitragen zu dürfen, nicht unerfüllt geblieben ift. 3ch darf daher annehmen, daß die Beranstaltung diefer Separatausgabe nichts überflüffiges war. Wiewol ich die ganze Arbeit wiederholt forg=

26\*

fältig revidirt und felbstverständlich die unterdeffen erschienene einfchlägige Literatur fleißig verglichen und, fo viel angezeigt ichien, berückfichtigt habe, fo hat das Ganze doch wefentlich feine frühere Geftalt behalten; nur an einzelnen Stellen, wie z. B. S. 29f. S. 58ff. und in den Anmertungen S. 89ff. und S. 123ff., wird man bedeutendere Aenderungen und Zufätze finden, die fich hoffentlich als Verbesserungen ausweisen werden. Die Schrift macht nicht den Anspruch, eine umfassende und erschöpfende Unterfuchuna über bie Meffianische Weißagung bes alten Bundes barzubieten ; wol aber enthält fie eine in fich zusammenhängende und zu einem Ganzen abgerundete Erörterung der drei Bunkte, welche für bie Gefamtanschauung über biefelbe vor andern von maßgebender Bedeutung find. Gerade diefe Beschräntung der Aufgabe dürfte fie um fo geeigneter machen, etwas zur weiteren Berftändigung zwischen den Bertretern verschiedener Standpunkte und zur Berbreitung einer richtigen Erkenntnis über das Berhältnis von Weißagung und Erfüllung beizutragen.

.S. Riehm.

# Miscellen.

.

.

•





1.

### Programm

ber

### haager Gesellschaft zur Verteidigung der christlichen Religion

für das Jahr 1875.

(Serbfiverfammlung).

Directoren haben in ihrer Sitzung am 20. September 1875 und folgenden Tagen ihr Urtheil gefällt über elf Abhandlungen, welche vor dem 15. December 1874 eingegangen waren.

Sechs derselben bezweckten die Lösung der Preisaufgabe :

Die Gefellschaft verlangt: eine Abhandlung über die anthropologischen und theologischen Gründe, worauf die Anerkennung des Rechtes eines jeden Menschen auf Freiheit des Gewissens beruht, mit Nachweisung des Einflusses, welchen das Ergebnis dieser Untersuchung auf das Urtheil über die verschiedenen Formen und Auffassungen des Ehristentums haben muß.

Die erste, mit dem Motto: Gen. 3, 22, ein deutscher Auffatz, nur einige Seiten groß, war nichts mehr als eine Expectoration über das Gewissen und die Gewissensfreiheit und konnte als gösung der gestellten Preisaufgabe gar nicht in Betracht kommen.

Die zweite, auch eine deutsche, und versehen mit dem Motto: 1 Kor. 2, 11, war eine äußerst fremdartige und nur dem Scheine nach ftreng logische Erörterung über das Recht, das Gewissen und

#### Programm

bas Berhältnis des Rechtes zum Gewiffen und feine Freiheit. Die Antwort berührte daher die Preisaufgabe fast gar nicht, konnte aber, auch davon abgesehen, auf eine ernftliche Beurtheilung keinen Anfpruch machen.

Der Verfasser ber dritten Abhandlung, einer holländischen mit dem Sinnspruch: Jak. 2, 12, erwies sich als einen warmen Verteidiger der Gewissenschreiheit. Aber die Ideen, welche er darüber in mangelhafter und zuweilen roher Form vortrug, waren oberflächlich und schlecht geordnet. Die Würdigung Andersgläubiger fehlt fast ganz. Die "theologischen Gründe", worauf die Anerkennung des Rechts auf Gewissensfreiheit beruht, werden nicht erklärt. Von einer Krönung konnte daher keine Rede sein.

Dem Verfasser der vierten, einer deutschen Abhandlung (Sinnspruch: Phil. 2, 3) konnte das Lob nicht verweigert werden, das er von einer richtigen Auffassung des Gewissens ausgegangen war, und daß seine Arbeit sowol von einem humanen Sinn als von Talent zeugte. Aber er hatte sich keine Rechenschaft gegeben von den Einwendungen, welche heutzutage gegen den von ihm vertretenen biblisch = orthodozen Standpunkt gemacht werden, und folglich nicht einmal versucht, sie zu widerlegen. Außerdem war er, auf diesem Standpunkt, alsbald bahin gekommen, daß er vielmehr von der nothwendigen Einschränkung der Gewissensteiheit handelte, als von bem Rechte eines jeden Menschen auf dieselbe und von den Gründen, worauf es beruht. Schließlich sehlte noch im letzten Theil die Anwendung des erlangten Resultates auf die Beurtheilung des römischen Katholicismus. Aus allen diesen Gründen konnte dem

Auch die fünfte, eine deutsche Abhandlung, bezeichnet mit: Röm. 14, 12. 1 Betr. 3, 15 und einem Spruch Spinoza's entsprach der Forderung der gestellten Preisaufgabe nicht. Der Berfasser hatte die "anthropologischen und religiösen Gründe" deren dort Erwähnung gethan ward, nicht gestissentlich auseinandergesets und statt dessen weitschweifigen Aufsatz über das Gewissen und die Gewissensfreiheit geliefert. Das dadurch gewonnene Resultat wurde ferner angewandt zur Bekämpfung des römischen Aatholicismus und des confessionellen Protestantismus, aber auch

394

zur Schlichtung verschiedener socialer Fragen, welche mit der gestellten Preisaufgabe nichts zu thun hatten. Das Ganze zeugte zwar von Nachdenken und Studium, aber auch von Mangel an Plan und Nethode.

Bulett mußte auch der fechsten, einer deutschen Abhandlung mit dem Motto "Und boch bewegt fie fich" der Preis verweigert werden. Es zeigte fich, daß ber Berfaffer ein echt liberaler Mann mar, fich viele Mühe gegeben und manche wichtige Bemerkung gemacht Aber die Fulle des Stoffs hatte ihn offenbar überwältigt hatte. und einestheils in der gehörigen Anordnung feiner Gedanten behindert und anderentheils zur Abschweifung vom Thema der Breisaufgabe oder zu Biederholungen geführt. 3m ersten und zweiten Theil gab er feine eigenen anthropologischen, historischen und theologischen Betrachtungen und Ansichten anstatt der Prämissen, woraus die Anerkennung des Rechtes eines jeden Menschen auf Gemiffensfreiheit rechtmäßig hervorgeht. Vom dritten Theil war die größere Hälfte dem Einfluß der Gemiffensfreiheit auf den Staat und die Rirche gewidmet, wonach ganz und gar nicht gefragt war. Abgesehen von dem Berhältnis, worin diese Sälfte zur Preisaufgabe ftand, tonnte die Abhandlung, wie viel Gutes fie auch enthielt, bie Probe nicht bestehen. Die Sympathie mit vielen 3deen des Berfaffers tonnte Directoren nicht verhindern zu conftatiren, daß feine Beweisführung viele Mängel und Lücken hatte, und für die, welche ihm nicht beipflichteten, jede Rraft zu überzeugen entbehrte. Bu ihrem Bedauern tonnten fie daber feiner Arbeit teinen Breis zuertennen. -

Auf die Preisaufgabe :

÷ :

Welchen Einfluß hat das Chriftentum gehabt auf den Zustand und das Schicksal der Frau? Und welches ist nach den christlichen Principien ihre Stelle und ihr Geschäftstreis in der Gesell= schaft heutigen Tages?

waren fünf Antworten bei der Gesellschaft eingegangen.

Die erfte, eine holländische, mit dem Sinnspruch: "Ehret die Frauen u. s. w., Schiller" ließ sich als populärer Auffatz mit Bergnügen und oftmals mit Beistimmung lesen. Aber die wissenschaftliche Methode war ebenso wenig im historischen als im theoretischen Theil angewendet. Der erste veranlaßte denn auch manigfache Bedenken; der zweite enthielt zwar beherzigenswerthe Binke, war aber ganz und gar nicht geeignet, die, welche mit dem Berfasser nicht übereinstimmten, auf andere Gedanken zu bringen. Es kam noch hinzu, daß der Verfasser unter dem Einstußt seiner eigentümlichen Auffassung des Christentums sich bisweilen nicht frei hielt von Einseitigkeit. Bei Anerkennung seines löblichen Bestrebens mußten Directoren ihm daher den Preis verweigern.

Es zeigte sich, daß die zweite Abhandlung, eine deutsche, unterzeichnet mit den Worten: "Des Weibes heimat ist das Haus" u. f. w., die Arbeit eines geschickten, in der Geschichte und zumal in dem classischen Altertum sehr erfahrenen Mannes war. Es war ihm aber nicht gelungen, den Einfluß des Christen= tums auf den Zustand und das Schicksal der Frau zu unterscheiden von alle dem, was im Laufe der Jahrhunderte Abänderung darin verursacht hat. Ebenso vermißten Directoren in der Antwort auf den zweiten Theil der Preisaufgabe die Beurtheilung der Emancipationspläne und Borschläge nach den christlichen Principien, wie von ihnen verlangt war. Troty aller Gelehrtheit des Berfassers mußten Directoren daher von einer Krönung absehen.

Auch bem Verfasser ber der der der der der der Geinflug ben Berfasser der der Geinflugen und dem Sinnspruch: "Verum tamen neque vir sine muliere etc." (1 Kor. 11, 11) mußte der Preis verweigert werden. Zwar zeugte seine aussführliche Arbeit von großer Belesenheit und warmer Theilnahme an dem Schicksal der Frau, und faud man darin im allgemeinen gesunde Ideen; aber sie war vielmehr eine Sammlung von Materialien als ein vollendetes Ganze. An der Disposition mangelte sehr viel. Auch war die Darstellung einestheils der Frau in der Heidenwelt, anderentheils ihres Zustandes bei den Israeliten und des Einflusses des Christentums auf ihre Bildung, nicht frei von Einseitigkeit und Uebertreibung, während im theoretischen Theil die Entscheidung der einschlägigen Fragen viel zu wenig von den christlichen Principien abhängig gemacht wurde.

Der Berfaffer der vierten, wiederum deutschen Abhandlung mit dem Motto: "Das ewig Beibliche zieht uns hinan, Goethe" hatte mit Rücksicht auf die gestellte Preisaufgabe eine fehr ent-

schiedene Ueberzeugung, welche er lebendig und anschaulich vorzutragen wußte. Aber ihm schlte einestheils historischer Sinn, anderentheils Billigkeit in der Bürdigung abweichender Meinungen. Der erste Theil über den Einstuß des Christentums auf den Zustand der Frau wurde denn auch allgemein für äußerst undefriedigend gehalten; er war ebenso wenig vollständig und unparteitisch als logisch angevendnet, und gewährte daher auch keine Grundlage für die Behandlung des zweiten Gliedes der Preisaufgabe; worauf übrigens vom Verfasser große Sorgfalt verwendet war. — Aber wie vieles Directoren in der Abhandlung auch zu loben hatten, im ganzen genommen kan dieselbe ihnen zu willkürlich vor und zu wenig überzeugend für die, welche anderer Meinung find, um sich dadurch befriedigt zu süchten. Auch dieser Arbeit konnte daher keine Krönung zu Theil werden.

Günftiger war das Urtheil über die lette Abhandlung, eine holländische, mit dem Sinnspruch: "Dienen lerne bas Beib bei Zeiten n. f. w. Goethe". Die gestellte Frage war vollftändig beautwortet. Die Arbeit zeugte von ausgebreiteten Renntniffen, von Unparteilichkeit und zugleich von herzlicher Liebe zum Chriftentum. Bedenken gegen einen Theil der Disposition und gegen biefe und jene Einzelheit führten teine wefentliche Abanderung herbei im Urtheil liber das Ganze. Directoren würden daher jur unbedingten Rrönung geschritten fein, wenn ber Umfang ber Abhandlung tein Bebenken dagegen erregt hatte. Diefer machte fie ernftlich beforgt, bag er der Betanntichaft und Berbreitung der Arbeit bes verdienftlichen Berfaffers im Wege ftehen und auf diefe Art feinen Zwect und ben der Gefellschaft vereiteln würde. Au\* bererfeits glaubten fie, daß es bem Berfaffer möglich fein würde ihre hauptausstellung und bie übrigen Bedenken geringeren Gewichtes wegzuräumen. Es wurde baher beschloffen, ihm den ansgesetten Breis zuzuertennen und feine Abhandlung in die Werte der Gefellschaft aufzunehmen, wenn er fich bereit ertlärte, diefe Bedingung zu erfüllen. Dazu gesonnen, melde er fich an beim Secretär ber Gefellfchaft. ---

In der Frühjahrsversammlung war schon beschloffen, von neuem die Preisaufgabe auszuschreiben:

Programm

I. In welchem Verhältnis zur Religion und Sittlichkeit ftehen die neueren Theorien Darwins und anderer über die Abstammung des Menschen.

Dazu werden jetzt die zwei folgenden neuen Preisaufgaben hinzugefügt:

Die Gesellschaft verlangt:

II. Eine Geschichte und Kritik der kirchlichen Lehre vom Stande der ursprünglichen Vollkommenheit und vom Sündenfall.

III. In welchem Verhältnis steht nach der Geschichte der religiöse Glaube der Völker zur Behandlung ihrer Todten?

Die Antworten werden erwartet vor dem 15. December 1876. Bas später eingeht, wird beiseite gelegt und der Beurtheilung nicht unterzogen.

Vor dem 15. Juli 1875 sind fünf Antworten auf die Preisaufgabe über die alt-tatholische Bewegung eingesandt. Sie werden in der Frühjahrsversammlung von 1876 der Beurtheilung unterzogen werden.

Bor dem 15. December 1875 wird den Antworten entgegengeschen auf die Fragen über die heutigen Syfteme der Sitten= lehre, die christliche Pädagogie und die Vereinigung christlicher Kirchen.

Für die genügende Beantwortung jeder Preisaufgabe wird die Summe von 400 Gulden ausgesetzt, welche die Verfasser ganz in baarem Gelde empfangen, es sei denn, daß sie vorziehen, die goldne Medaille der Gesellschaft von 250 Gulden an Werth nebst 150 Gulden in baarem Geld, oder die silberne Medaille nebst 385 Gulden in baarem Gelde zu erhalten. Ferner werden die gefrönten Ubhandlungen von der Gesellschaft in ihre Werte aufgenommen und herausgegeben. Eine Krönung, wobei nur ein Theil des ausgesetzten Preises zuerkannt wird, es sei die Aufnahme in die Werte der Gesellschaft damit verbunden oder nicht, findet nicht ftatt ohne die Einwilligung des Verfasser.

Die Abhandlungen, welche zur Mitbewerbung um den Preis in Betracht kommen follen, muffen in holländischer, lateinischer,

### ber haager Gesellschaft 3. Berteid. b. chriftl. Religion.

französischer oder deutscher Sprache abgefaßt, aber mit lateinischen Buchstaben deutlich lesbar geschrieben sein. Wenn sie mit deutschen Buchstaben oder, nach dem Urtheil der Directoren, undeutlich geschrieben sind, werden sie der Beurtheilung nicht unterzogen. Gedrängtheit, wenn sie der Sache nur nicht ichadet, gereicht zur Empfehlung.

Die Preisbewerber unterzeichnen die Abhandlung nicht mit ihrem Namen, sondern mit einem Motto, und schicken dieselbe mit einem versiegelten, Namen und Wohnort enthaltenden Billet, worauf das nämliche Motto geschrieben steht, portofrei, dem Mit= director und Secretär der Gesellschaft **A. Kuenen**, Dr. theol., Prof. zu Leiden.

Die Verfasser verpflichten sich durch Einlieferung ihrer Arbeit, von einer in die Werke der Gesellschaft aufgenommenen Abhandlung weder eine neue oder verbefferte Ausgabe zu veranstalten noch eine Uebersetzung herauszugeben, ohne dazu die Bewilligung der Directoren erhalten zu haben.

Jebe Abhandlung, welche nicht von der Gesellschaft herausgegeben wird, tann von dem Verfasser selbst veröffentlicht werden. Die eingereichte Handschrift bleibt jedoch das Eigentum der Gesellschaft, es sei denn, daß sie dieselbe auf Bunsch und zu Nutzen des Berfassers cedire.

Digitized by Google

399

Programm

2.

### Programm

der

### Teyler'schen Theologischen Gesellschaft zu gaarlem

für das Jahr 1876.

Directoren ber Teyler'schen Stiftung und Mitglieder ber theologischen Abtheilung haben in ihrer Bersammlung vom 12. November 1875 ihr Urtheil abgegeben über die fünf Abhandlungen, welche zur Erledigung der gestellten Preisfragen eingesandt waren. Bier Antworten waren eingekommen auf die Frage: "Was lehren uns die alttestamentlichen Eigennamen über die Geschichte der Religion unter dem israelitischen Bolke?"

Das Urtheil über diefe mar:

1. Der Berfasser der holländischen Ubhandlung mit dem Dentspruch: "Nomina sunt tanquam rerum notae" hat den Zwect der Preisfrage gar nicht verstanden. Die sonderbaren Besprechungen, an die alttestamentlichen Eigennamen getnüpft, liefern den unzweiselhaften Beweis, daß es ihm an der nöthigen Renntnis und Methode fehlt.

2. Die andere, ebenfalls holländische Abhandlung mit dem Motto: "What is in a name?" zeugt zwar von Studium und selbständigem Urtheil, zugleich aber von übereilter Bearbeitung, und gibt für die Geschichte der Religion unter Israel keine Resultate von einiger Bedeutung. Auch dieser Entwurf konnte also auf den Preis keinen Anspruch machen.

3. An die deutsche Abhandlung mit dem Motto: "Cultus Deorum etc." ist viel Arbeit verwendet; dennoch konnte derselben die Krönung nicht zu Theil werden. Die Form ist sehr mangelhaft; die neuere Literatur des Gegenstandes ist dem Berfasser nicht bekannt; die von ihm selbst anerkannten Resultate der Kritik hat er nicht gehörig benutzt; dazu find mehrere bedeutende Unterabtheilungen der gestellten Frage ganz außer Betracht geblieben.

4. Die vierte, ebenfalls deutsch versaßte mit dem Sinnfpruch: "Nomina hebraca etc." enthält einige Buntte, wogegen die Preisrichter etwas einzuwenden haben. Auch hätten sie im zweiten Theile noch etwas mehr gewünscht, als der Berfasser darin gibt. Uebrigens ist die Frage so richtig aufgefaßt und mit so vollständiger Renntnis der Sache beantwortet, daß der Berfasser völlig auf die Krönung Anspruch hat. Der eröffnete Namenszettel nannte als Berfasser Hard Regle, Theol. Cand. in Tübingen:

Die fünfte Abhandlung war eine Antwort auf die Frage über "Die Statistift der sittlichen Thatsachen". In dieser deutschen Schrift, bezeichnet mit den Worten: "Trásis u. s. w.", erkannte man viele richtige Bemerkungen und überhaupt eine richtige Behandlung des Gegenstandes, gleichwol nicht so vollständig ausgearbeitet, daß ihr der volle Preis zuerkannt werden konnte. Man vereinigte sich deshalb in dem Beschluß, dem Versaffer die filberne Medaille und 200 Sulden anzubieten und seine Arbeit den Werken der Stiftung einzuverleiben, im Falle er sich zur Eröffnung des Namenszettels versteht.

Us neue Preisfrage wurde die folgende festgeset:

"Bie soll man, mit Rücksicht auf den heutigen Streit unter den Staatsökonomen, über das gegenseitige Berhältnis des Staats und der Gesellschaft nach den Grundsätzen der christlichen Sittenlehre urtheilen?"

Der Preis besteht in einer goldenen Medaille von fl. 400 an innerem Werth.

Man kann sich bei der Beantwortung des Holländischen, Lateinischen, Französischen, Englischen oder Deutschen (nur mit lateinischer Schrift) bedienen. Auch müssen die Antworten mit einer andern Hand als der des Berfassers geschrieben, vollst än dig eingesandt werden, da keine unvollständigen zur Preisbewerbung zugelassen werden. Die Frist der Einsendung ist auf 1. Januar 1877 anderaumt. Alle eingeschickten Antworten fallen der Gesellschaft als Eigentum anheim, welche die gekrönte, mit oder ohne Ueber-

### 402 Programm der Teyler'ichen Theologischen Gesellichaft 2c.

fezung, in ihre Werke aufnimmt, so daß die Verfasser fie nicht ohne Erlaubnis der Stiftung herausgeben dürfen. Auch behält die Gesellschaft sich vor, von den nicht gekrönten Antworten nach Gutfinden Gebrauch zu machen, mit Verschweigung oder Meldung des Namens der Verfasser, doch im letzten Falle nicht ohne ihre Bewilligung. Auch können die Einsender nicht anders Abschriften ihrer Antworten bekommen als auf ihre Kosten. Die Antworten müssen nebst einem verstegelten Namenszettel, mit einem Denkspruch verschen, eingefandt werden an die Abresserte van der Hulst, te Haarlem.

Drud von Friedr. Anbr. Perthes in Gotha.



# Theologische Studien und Kritiken.

Sine Beitschrift

für

das gesamte Gebiet der Theologie,

begründet von

D. C. Ullmann und D. F. 29. C. Umbreit

und in Berbindung mit

D. J. Müller, D. W. Benschlag, D. Guft. Baur

herausgegeben

von

D. E. Richm und D. 3. Röftlin.

20

1876. Reunundvierzigster Jahrgang. Zweiter Band.

Gotha. Friedrich Andreas Perthes. 1876. FOREIGA



# Theologische Studien und Aritiken.

### Sine Beitschrift

für

## das gesamte Gebiet der Theologie,

begründet von

D. C. Ullmann und D. F. 29. C. Umbreit

und in Berbindung mit

D. J. Müller, D. W. Benfchlag, D. Guft. Baur

herausgegeben

von

D. E. Richm und D. J. Röftlin.

Jahrgang 1876, drittes Beft.



**Gotha.** Friedrich Andreas Perthes. 1876.



# Abhandlungen.

A STATE OF STATE

.



.



L

### 1.

.

### Die Jejusmythen des 38lam.

Bon

### Suftav Rofc.

Das Intereffe, "zu erfahren, mas Mahmets Glaube mare", in ben protestantischen Rreifen zuerft geweckt zu haben, ift das Berdienst Luthers. Nachdem er sich öfter mit der Koranstudie des Dominitaners Richardus ober Ricoldus: "Confutatio Alcorani", erstmals 1511 in Paris gedruckt, beschäftigt, ja den Loran felbst lateinisch, "doch fehr übel verdolmetscht, daß ich noch wünschet einen fläreren ju feben" (ein frommer Bunfch, ben bie Roranüberfeger bis heute noch nicht erfüllt haben), gelefen hatte, verdeutschte er die genannte Mönchsschrift und gab fie 1542 im Berlag von Bans Lufft in Bittenberg unter dem Titel: "Berlegung bes Alcoran Bruder Richardi, Brediger Ordens, Anno 1300", heraus. Sein 3med dabei mar aber tein miffenschaftlicher, fondern ber praftifche, "ob dies Büchlein möchte durch den Druct ober durch bie Prediger vor die tommen, fo wider den Türken ftreiten, oder bereit unter dem Türken fein muffen, ober noch tommen mußten, baß fie boch fich des Mahmets Glauben erwehren möchten, mo

fie ja nicht fich feines Schwertes erwehren tonnten " 1). Dem Borgange des Reformators, "den Christen an den Tag zu bringen, wie gar ein schändlich, lügenhaft, gräulich Buch der Altoran fei" 2), find die protestantischen Theologen, namentlich soweit es Die Chriftologie des Roran galt, gerne und fleißig gefolgt. Der ältefte unter ihnen ift der Tübinger 28. Schictard 3), der füngfte ber Elfäßer C. Fr. Gerod 4). Seitdem hat die chriftologifche Frage im Jolam geruht. Benn nun der Berfaffer diefe Brage, wenn auch nur zunächft zur Fortfetzung feiner "Jefusmythen bes Judentums" nach ihrer legendarifchen Seite, wieder vornimmt, um die Jefusmythen des Islam genetisch zu erklären, fo wird fein Gintritt in die Nachfolge Luthers feine Rechtfertigung in fich felbft finden, obicon die Beranlaffung des Reformators au feinen Koranstudien feit den Tagen Bring Eugens in Wegfall getommen ift, und auch das neufte politische Motiv zur Aufmertfamteit auf ben 38lam, ber Brand in ber Berzegowina, trot bem in ihm aufflammenden "Eoverai huao, eav " bis zum Drud diefer Urbeit mieder verschwunden fein wird.

Um auf den Gegenstand selbst zu kommen, so find die Jesusmythen im Jolam selbstverständlich eine fremde, und zwar eine jud ische oder christliche, Einsuhr. Die Untersuchung hat also von den äußeren und inneren Beziehungen des Judentums und Christentums zu den Arabern, insbesondere zu Muhammed, auszugehen.

Ueber ben ersteren Punkt ist bekannt, daß zwischen den Juden und Arabern seit uralten Zeiten vielfache, bald freundliche, bald feindliche, Berührungen stattfanden. Wir bemerken sie in der Bibel von den Zeiten Josephs an durch die der Richter und Rönige hindurch bis zum Fall Judas und nehmen sie unter den mattabäischen und herodianischen Fürsten wieder war.

- 2) J. Köftlin a. a. D., S. 581.
- \*) Deus orbus Saracenorum, Tübinger Universitätsprogramm von 1622.
- 4) Christologie des Koran (Hamburg 1839).



Frmischer, D. Martin Luthers vermischte deutsche Schriften, Bb. XIII (1955), S. 189 ff., und Julius Köftlin, Martin Luther (1875), Bb. II, S. 580.

Ob aber bie judischen Riederlassungen in Arabien bis auf Abraham, Jemael, Mofe, Jojna und David zurückreichen. wie die arabischen Sagen wollen 1), ift eine schwerlich zu bejahende Frage. Allzu fühn ift darum auch die nicht zum fleinsten Theile eben auf fie gebaute Hypothefe Dogy's, die Biege des Islam, Metta, sei eine Gründung des Stammes Simeon aus der Beit Davids, "die erften G(dich)orhum" feien die Simeoniten und "die zweiten G(dich)orhum" judifche Flüchtlinge aus der babylonischen Gefangenschaft statt jotta nitischer Einwanderer in Hig(dich)as vom Süden her in unbestimmbarer Zeit 2). Raum tiefer geht der Ubbe Reinaud mit den judifchen Unfiedlungen in Arabien herunter, wenn er fie bis in die Zeiten der ägyptischen und affprifchen Invafionen in Baläftina zurückbatirt, nur daß er fich vor Detailbestimmungen hütet 3), in welche fich Bigig mit feinem phantaftischen "Rönigreich Daffa" im beutigen Hig(dich)r (Petraa) verirrt hat 4). Entschieden zu tief geht dagegen Nöldete herunter, wenn er die judischen Niederlassungen, welche ja icon der unangefochtene Galaterbrief vorausjest, erft durch Flüchtlinge nach der Unterwerfung Baläftina's durch Titus oder hadrian entstanden fein läßt 5). Gei übrigens dem allem, mie ihm wolle, das steht fest, daß, während im Süden in Jemen

- <sup>1</sup>) Caussin de Perceval, Essai sur l'histoire des Arabes avant. l'Islamisme (Paris 1847—1848; 3 Bbc.), T. II, p. 641—643.
- <sup>3)</sup> Die Israeliten zu Mekla von Davids Zeit bis in das fünfte Jahrhundert unferer Zeitrechnung (Leipzig und haarlem 1864). Dagegen Graf in der Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 1865, S. 348 ff., und G. Rösch in den Jahrbüchern für deutsche Theologie 1865, S. 344 ff., sowie neustens Grätz, Geschichte der Juden II, 1. S. 482 ff.
- 5) Notice sur Mahomet (Baris 1860), p. 2: "De bonne heure les Israélites, lorsque la terre, qui leur avait été promise par Dieu lui - même, fut envahie par les Egyptiens et les Assyriens, cherchèrent un refuge dans ces contrées d'un accès si difficile."
- 4) Zeller, Theologijche Jahrbücher 1844, S. 269—305, und Sprüche Salomonis (Zürich 1858), S. 311 ff.
- 5) Beiträge zur Kenntnis der Poefie der alten Araber (hannover 1864), S. 53.

bas Judentum ichon 525 n. Chr. von der an Dhu= nomas bie chriftlichen Marthrer rächenden äthiopischen Invasion verschlungen wurde, im Norden von der fprifch=arabischen Grenzstadt Taima bis nach Jathrib, dem nachmaligen Medina (d. h. Stadt, nämlich des Bropheten), alte und zahlreiche Indencolonien von einem bas echte Arabertum politisch und moralisch überwältigenden Einfluß bestanden, welche erft dem Fanatismus des neuen Glaubens unterlagen, nachdem fie die anfängliche hoffnung Duhammebs auf ihre Betehrung zum Islam getäuscht hatten, wie er die ihrige auf feine Bekehrung zum Judentum. Nach Nöldete hieng nun das arabische Indentum mit dem hauptstamm nicht bloß in Bezug auf das fchriftliche Befet, fondern auch auf Balacha und Bagada zusammen 1), ja nach Deutsch ftand es geradezu nicht allein auf ber Sohe thalmudifcher Wiffenschaft, sondern repräsentirte auch die Cultur Arabiens 2), mährend dagegen Abraham Geiger die arabischen Juden zu den unmiffendsten rechnet, mobei er übrigens boch fo viele Sagen und gefunde Rernfprüche in ihrem Munde leben läßt, "die wohl in fo trüben Zeiten und Gegenden auf fie einen Schein von Geiftesreichtum werfen tonnten, und fie ehrbar in den Augen anderer machten" 8). Um gewaltigsten hätte aber bas Judentum feinen Einfluß auf bas arabische Geiftesleben bocumentirt, wenn die hanifija, wie Sprenger, freilich nicht mit allseitigem Beifall, will, als ein der Bibelkenntnis fast gang verluftiger und in Folge feiner von diefem Mangel verschuldeten Haltlofigkeit durch manche Wandlung gegangener Effäismus") ihm entstammen mürde; leider wird fich jedoch der Charafter biefer arabischen Religionsphase um der Dunkelheit der Nachrichten willen fcmerlich über die vage Bestimmung eines vormuhammedanischen Monotheismus hinaus feststellen laffen, welcher mit dem Rudentum und Chriftentum im gleichen, übrigens nicht näher be-



<sup>1)</sup> A. a. D., S. 53.

<sup>2)</sup> Der Jølam (Berlin 1873), S. 34-35 und wieder S. 55-56.

 <sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Was hat Mahommeb aus bem Jubentum aufgenommen? (Bonn 1833),
 ©. 10 u. 25.

Das Leben und die Lehre des Mohammad (Berlin 1861 – 1865;
 3 Bde.), Bd. I, S. 43.

tannten, Zusammenhang stand, fo daß am ehesten die Definition der Hanifija von Deutsch, sie sei "eine Bhase judischen Chriftentums oder chriftlichen Judentums" 1), der Birflichteit entsprechen dürfte. Diese Janusgestalt der hanifija hat die Doppeljüngigkeit der Tradition verschuldet, welche befannte Sanifen aus dem persönlichen Umgang Muhammeds das eine Mal zu Juden und das andere Mal ju Christen macht. So wird vor allen Barata, der Better Chadig(dich)as und erste Zeuge des göttlichen Prophetenamts Muhammeds bald "der Jude " 2), bald ein geborener Beide genannt, welcher fpäter zum Chriftentum übergetreten fei 3). Ein Biderspruch, den der Scharffinn der heutigen Forscher noch nicht gelöft hat, in fo fern Geiger ben Barata menigftens eine Zeit lang Jude sein läßt 4), mährend Sprenger ihn für einen anfänglichen hanifen und späteren Chriften in Folge des Abfalls Muhammeds von sich selbst im Jahr 616 erklärt 5), wogegen Nöldete und Deutsch ihn als Juden leben und fterben laffen 6). Genau fo fteht es mit Babira, dem Sprenger'ichen

- 1) A. a. D., S. 38.
- 2) Rölbeke, hatte Muhammed chriftliche Lehrer? in der Zeitschrift ber Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 1858, S. 703.
- 3) Sprenger a. a. D., 18b. I, S. 124 u. 333.
- 4) A. a. D., S. 24.
- <sup>5</sup>) A. a. O., Bb. I, S. 91.
- 6) Rölbefe a. a. D., G. 701-703, und Deutsch a. a. D., G. 21. Merkwürdigerweise such Rölbeke ebenso wie Sprenger sein Recht aus der Iventität des Namus Mose's mit dem Muhammeds in dem traditionellen Zeugnis Baraka's zu erhärten: der erstere meint a. a. D., G. 702, ein Christ würde das Ing(bsch)il Isa's (das Evangelium Sesu) statt des Namus (νόμος) Moses hereingezogen haben, der letztere diagnosticirt Bb. I, G. 346, aus dem griechischen νόμος statt des for anischen Thora im Munde Baraka's bessen vous fatt des for anischen Thora im Munde Baraka's bessen Erristentum. Für echt arabisch nimmt jedoch Fleischer in der Anmerkung zu der angeführten Abhandlung Nölbeke's, G. 702, das Bort io de ine Form de vous die von im schlacher im Bissentichen Sahreebericht über die morgenländischen Subentschaftlichen Sahreebericht über die morgenländischen Studien" 1859-61, G. 248, vor ihm gehabt hat, das Bort Ramus für einen "Dermaphrobit in Borten" und für griechisch und arabisch zugleich zu erklären.

Gründer der Hanifija und Mentor Muhammeds 1). Mag es übrigens mit den zweideutigen ganifen fich verhalten, wie es mill: ber Umgang Muhammeds mit eigentlich jüdischen Lehrern ift auch abgesehen von ihnen gewiß. Die Berufungen im Koran auf " bie Beisen der Rinder Israel" 2), die dortige Biederten ganzer Stellen aus der Difchna 8), ja bas ganze Gepräge feiner älteften Stücke 4) bezeugen das, auch wenn die Tradition von jüdischen Lehrern des Bropheten schweigen würde. Das thut fie aber nicht, fondern fie nennt ausbrücklich "Abballah bin Salam und Genoffen". Das Lob diefes judifchen Rabbi foll nach ben Erklärern im Roran Sur. 3 verfündigt fein 5). Doch auch unter ben Lehrern, über beren Religion die Ueberlieferung zwifchen Juden tum und Chriftentum bin- und berschwantt, finden fich wenigftens zwei, deren judischer Nationalität, wenn auch nicht Religion, man ficher fein tann. Es find das bie mettanischen Schwertfeger Babar oder G(d)abr, je nachdem man جبر oder جبر lieft, und Bafar (یسار), denn das erftere ift offenbar gleich بیسار), denn das erftere ift offenbar gleich bedeutet mit Rücksicht auf Koran Sur. 5 u. 9 6) vielleicht geradezu einen jubischen Lehrer, und bas lettere ift gleich my?). Lehrerinnen tonnten dem Propheten in fpäterer Beit feine judischen Beutemägde fein. Ift bienach der Umgang Muhammede mit Juden ficher, fo hat der Import von Jefusmythen in den Jolam durch jüdische Bermittlung von vornherein etwas wahrscheinliches; felbstverständlich tann jedoch nur die Detailunterfuchung Licht in diefe Frage bringen.

- 1) Nöldete a. a. D., S. 704, und Sprenger, 38. II, S. 384-87.
- 2) Geiger a. a. D., S. 40.
- 3) Röldeke nach Steinschneider in feiner Anzeige von Sprenger, Bb. I, in den Göttinger gel. Anzeigen 1862, S. 753.
- 4) Rölbete, Gefchichte bes Doraus (Göttingen 1860), G. 5, und Deutsch, G. 76 ff.
- 5) Geiger a. a. D., S. 39-41, und Sprenger, Bb. I, S. 54.
- 6) Geiger a. a. D., G. 49.
- 7) Mau vergleiche über das Lehrerpersonal von zweiselhafter Religion: Maracci, Alcorani Textus Universus etc. (Padua 1698), Abschnitt de Alcorano, S. 37; Nöldete, Satte Muhammed chriftliche Lehre?
   S. 703, und Sprenger, Bd. II, S. 379-390.

Bie bas Judentum, fo hatte auch das Chriftentum bis auf Ruhammed feine umfängliche und einflußreiche Bertretung in Seine dortige Ausbreitung reicht freilich nicht bis auf Arabien. ben Apostel Baulus zurück, wie die an Gal. 1, 17 angefnüpften Sagen wollen und hat auch nie den von Sprenger dereinst behampteten, aber in feinem Berte über Muhammed wieder ftill. ichweigend reducirten Umfang gewonnen, daß bie mächtigften Stämme Arabiens alle das Chriftentum angenommen hätten 1); allein die Richengeschichte tennt boch vom britten Jahrhundert an zahlreiche Erfolge, Berirrungen und Rämpfe des Chriftentums in Arabien. Die gaffung aber, in welcher das Christentum in Arabien Gingang fand, muß der Ebionismus oder Razaräismus, zwei ursprünglich id entifche Ramen, gewesen fein. Zeugnis hiefür legen die Site der Ebioniten oder Razaräer bei Epiphanius ab: Rabathäa, Baneas, Moabitis und Rochabe, eine Stadt im alten Bafan jenfeits Edrei. In Doabitis trafen die Chriften diefer Fraction mit ben Effäern zufammen, mit benen fie fich nach Sprenger durch die Reformation Elrai's zur Erzeugung des Sabismus und Ratufismus verschmolzen haben follen 2). Beiteres Zeugnis für den ursprünglich ebionitischen ober nazaräischen Charakter des arabischen Christentums legt nach Sprengers richtiger Bemertung 8) der Rame der Chriften ab: "Razara". Ferner dürfte die im Arabischen fo gewöhnliche Bermendung bes hebräifchen Amtonamens "Deffias" als Eigenname Chrifti dafür fprechen. Endlich ift die ebionitisch antitrinitarische Christologie des ältesten arabischen Bischofs. welchen wir tennen, des Beryllus von Boftra, nicht zu vergessen, welche mit der dogmatischen Charakterisirung der alten von Dhu= nowas vertilgten neg (dich) ranifchen Chriften von Da. judi 4): "und es maren unitarifche Gläubige, nicht nach ber

- 1) Röldete a. a. D., S. 700, Aum. 2.
- 2) Sprenger, 88b. I, S. 29-43.
- 3) 28b. I, S. 28-29.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Maçoudi, Les Prairies d'or. Texte et Traduction par C. Barbier de Meynard et Pavet de Courteille (Paris 1861), T. I, p. 180.

Religion der Christen in dieser Zeit " 1), trefflich harmonirt. Diejenigen Chriften, mit welchen Muhammed personlich in Berührung tam, glaubt man jedoch der firchengeschichtlichen Sachlage der Zeit und Dertlichteit nach in den Meftorianern und Monophysiten suchen zu muffen. Dies thut denn auch die arabifche Sage, wenn fie von einer zu feiner Anertennung als Brophet führenden Reisebegegnung Muhammeds mit einem fprifden Dond ober Ginfiedler Neftor zu erzählen weiß 2). Will man aber von diefer Sage als von ., a puerile fabrication ", um mit Muir zu reden 3), absehen, fo gemahnt einen dafür die einftige Frage Bottes an "Ifa den Sohn Marjams" am Beltgerichtstage, Sur. 5, 125, ob er von ben Menschen für fich und feine Mutter bie Anerkennung als zweier Götter neben Gott verlangt habe, wie eine von Neftorius gegen die Cyrillische Bervollftändigung ber beiligen Dreieinigteit mit der "Gottesgebärerin" infpirirte Bhilippita. Eine Berührung Muhammeds mit ben Monophyfiten werden mir aus der Gage über den Suldigungsbesuch abeffynifder Chriften und über feinen Umgang mit bem Abeffpnier Abraha in Metta zu folgern haben 4). Die Berührung mit bem Neftorianismus und Monophysitismus tann aber unmöglich von wefentlichem und nachhaltigem Einfluß auf Muhammed gewejen fein, benn bas ganze Lehrspftem bes Roran hat fich por bem gludlichen Auge Sprengers burch den ftrengen Monotheismus, bie in ihren verschiedenen Trägern jedesmal identische Offenbarung, die Unterscheidung göttlicher Bahrheit und judischer Fälschungen im Alten Teftament, die Jungfraugeburt ohne trinitarische Hypostafe, bie Beschränkung des Werts Chrifti auf fein Prophetenamt ohne jegliche Berücksichtigung der Berföhnungstheorie, die Aufrichtung

4) Sprenger, 28b. II, S. 379 ff.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die französischen Herausgeber überseten: "C'étaient des croyants monothéistes et non des chrétiens (trinitaires), comme ceux de notre siècle."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Maracci a. a. D., S. 37; Nöldeke, S. 705, und Spreuger, Bd. I, S. 184 und Bd. II, S. 388.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) The life of Mahomet and history of Islam (London 1858 ff.; 4 28bt.), T. II, p. 18.

ber Gerechtigkeit aus den Werken mit den Unhängen der Reinigungsund Enthaltsamkeitsgebote als ein freier Reflex des Syftems der Elementinen entschleiert 1), was neuftens auch Scholl, freilich nur unter der Berufung auf die Auctorität des genannten Gelehrten, anerkennt 2). Demnach hat Muhammed seine christlichen Eindrücke vom Ebionismus ober nagaraismus empfangen, was nichts hiftorisch unwahrscheinliches hat, wenn diese Fraction in der Zeit nach hieronymus nicht fowol verschwunden, als vielmehr im garm des theologischen Streites verklungen ift. Die nazaräischen Neftorianer auf den Rurdischen Bergen laffen uns ihr Schicksal errathen : wahrscheinlich haben die Nagaräer, von der neftorianischen Betonung der Bollständigkeit und Selbftändigkeit der menschlichen natur Chrifti ipmpathifch angezogen, fich allmählich diefer Richtung angeschloffen und badurch an fie. wenn auch nicht die Eristenz, fo doch den Namen verloren 8). Eine Abspiegelung des nazaräischen Einflusses auf Muhammed haben wir in ber legendarifchen Berlegung feiner Unertennungsfcenen mit driftlichen Mönchen oder Ginfiedlern in die Gipe der Razaräer bei Epiphanius, nach Sprien und in das nabathäische Bostra 4), und in der Anerkennung felbft. Die lettere begreift fich nämlich nur vom Standpunkt der Clementinen aus, der die Consequenz einer neuen Manifestation des alyogis προφήτης in Muhammed wenigstens principiell offen lief 5). Bornehmlich fpricht jedoch

- 4) Hieraus mag die Sage von dem Mönch Sergius (Georgius ift wol nur eine Berderbnis davon) als Lehrmeister Muhammeds bei Maracci a. a. D., S. 35-36, bei Sprenger, Bd. II, S. 385, und Deutsch a. a. D., S. 31, gestoffen sein, denn Sergius ist ein sprischer Mönchs- und Märtprername.
- 5) Bgl. die nazaräifche Berfion über die Stimme vom Himmel bei der Taufe Jefu: "Fili mi, in omnibus prophetis exspectabam te, ut venires et requiescerem in te, tu es enim requies mea, tu es filius meus primogenitus, qui regnas in sempiternum", mit dem Lauf des oberen Chriftus durch die Weltzeit unter wechselnden Namen und Gestalten bis zu feiner einstigen ewigen Ruhe nach Erreichung

<sup>1)</sup> Bb. I, S. 28 ff.

<sup>2)</sup> L'Islam et son fondateur (Neuchatel 1874), p. 66 sqq.

<sup>3)</sup> Lechler, Das apostolische und nachapostolische Zeitalter (zweite Ausgabe, Stuttgart 1857), S. 472-474.

der traditionelle Wortlaut der ältesten, ichon oben erwähnten, Anerkennung Baraka's: "dies ift der höchste Ramus, ber auf Doje herabgetommen ift" 1), dafür, daß er einzig und allein von einem nagaräischen Chriften herrühren tann, wenn er anders biftorifch ift. Ein Jude tonnte nämlich Mahammeb höchstens als Bropheten der Araber anerfennen, wie bas in der von Deutsch 2) acceptirten Fassung der Erzählung von Barata mit dem Ginfchub: "Er wird der Prophet feines Boltes fein ", gefchehen ift, obwol es mit dem von Geiger citirten thalmudifcen Spruch, der auch Joh. 7, 52 zu Grunde liegt : " die Prophetie ruht nicht außerhalb des heiligen Landes" 3), übel zufammenftimmt; unter keinen Umftänden aber konnte er Muhammed als einen Bropheten wie Dofe anerkennen, weil ihm das durch 5 Dof. 18, 15 verboten war. Es nimmt sich deswegen sonderbar aus, wem Deutsch aus dem die Anerkennung einleitenden Ausruf Barata's: "Roddus, Roddus", b. i. Wirp, die judifche Confession, und nicht bloß hertunft desfelben folgert, obgleich der Ausruf eigentlich nicht einmal diefen Schluß erlaubt, ba er auch einem Manne von entschieden nichtjudifcher Nationalität in den Mund gelegt wird 4). Ganz wohl aber tonnte ein Judenchrift, wenn

feiner eigenen Zeiten, in den Clementinen III, 20: — απ' αφηύ αίωνος άμα τοις δνόμασιν μοφφας αλλάσσων τον αίωνα τρέχει, μέχρις ότε ίδίων χρόνων τυχών, δια τους χαμάτους δεού έλέε χρισδείς, είς αεί έξει την ανάπαυσιν. Das Präfens τρέχει und das futurum έξει icheinen anzubenten, daß die Bereinigung des obern Christus mit dem Menschen Jesus nicht dessen Ietz te Menschwerdung sci. Ganz ausdrücklich schreibt Epiphanins einer Abzweigung der Swienita, den Sampsäern, den Glauben an Biederholnngen der Mensch werbung des oberen Christus auch noch nach seiner Ingene der Mensch zu, wenn er "Haer." LIII von ihnen berichtet: Χριστον δε δνόμπι όμολογούσι, χτίσμα αυτον ήγούμενοι, χαι αξί ποτε φαινόμενον, χαι πρώτον μέν πεπλάσθαι αυτόν τό σώμα τοῦ Άδαμ, χαι πάλιν ένδυεσθαι ότε βούλεται.

- 1) Nöldete a. a. D., S. 701, und Sprenger, 186. I, S. 124.
- <sup>3</sup>) A. a. D., S. 21.
- 3) A. a. D., S. 12.
- <sup>4</sup>) Sprenger, Mohammabs Zufammentunft mit bem Einfiebler Bahyra, in ber Zeitichrift ber Deutschen Morgenländischen Gefellichaft 1858, S. 246.

er einmal un iversaliftisch die Möglichkeit einer neuen Manifestation des mahren Bropheten auch in einer beidnifchen Berfönlichkeit zugab, zu feiner Anerkennung Muhammeds eine Formel ber 3bentität bes namus Mofe's mit bem namus bes erfteren mählen; ba ihm jede Manifestation des mahren Bropheten mit den andern, und ausdrücklich die in Dofe und Chriftus 1), identisch war, fo bag wir im Munde des Clemens über feine Betehrung zum Chriftentum geradezu dem Ausdruck begegnen, er habe fich zum heiligen Gott und Gefetz der Juden bingewendet 2). Vermittelt wurde diefer ebionitische ober nazaräifche Einfluß auf Muhammed durch judenchriftliche Lehrer in Sprien und Metta. In erster Linie ift bier ber ichon oben in die Ermähnung der Hanifija hereingezogene Babira 3) zu nennen. Rach der Tradition über ihn, welche Sprenger gefammelt und gesichtet hat 4), ift er ein Jude von Taima an ber arabifchfprifchen Grenze, oder ein chriftlicher Monch, oder Einfiedler in Sprien, fpeciell in Boftra, gemefen, ein Biderfpruch, welcher wol in bie höhere Ginheit feines Judenchriftentums fich auflöft, und hat mit Muhammed eine hiftorisch problematische Anerkennungsscene aufgeführt, zugleich ist er aber auch Muhammeds Herold und Lehrer in Detta gewesen 5). Gott allein weiß die Bahrheit!

1) Clem. VIII, 6: "— μιᾶς γὰρ δι' ἀμφοτέρων διδασχαλίας οὖσης".

- <sup>3)</sup> أبتجير die Arabifirung des aramäischen Stat. emphat. جَعِير , "der Auserwählte", aber auch der Stat. abs. إراب findet fich in der Transftription جير (mit Botalen بنير?) wenigstens im Kitab al-Fihrist, mit Anmerkungen herausgegeben von Gustav Flügel, 3. Rödiger und A. Müller (Leipzig 1871—1872; 2 206.), 206. I, 6. 22, L. 6 und 206. II, 6. 11—12.
- A. a. O. in der Zeitschrift der Deutschen Morgenläubischen Gesellichaft 1858, S. 238–249, und : Das Leben und die Lehre des Mohammad, 186. II, S. 384 ff.
- <sup>5)</sup> Masudi (l. c., T. I, p. 146) identificirt ihn mit dem vorhin genannten Sergius.

Theol. Stud. Jahrg. 1876.

28

<sup>2)</sup> Clem. IV, 22.

Neben dieje halb mythische Gestalt stellen wir den durchaus gefcichtlichen Baid ben Baritha, den Lieblingefflaven und nachmaligen Aboptipfohn Muhammeds, deffen Religion zwar leider in ber Tradition auch unficher ift, aber von Sprenger 1) für die judenchriftliche (ratufische) ertlärt wird. Von den andern traditionellen Lehrern ließe fich noch Abdas von Dinive, ein Freigelaffener im criftlichen Stamme Rabia, nach der einen Berfion ein Gutsauffeher in Taif, nach der andern als Rriegsmann am "Tag von Babr" gefallen 2), mit ziemlicher Bahricheinlichteit für den Nazaräismus in Anspruch nehmen, wenn der Berfasser in ihm nicht den mythischen Revenant jenes Addas unter den drei galilätichen Zeugen vor dem Hohen Rath für die Himmelfahrt Befu auf bem Berg Mougn (ange) im Evangelium bes Micobemus argwöhnen würde, der daselbst Sidaoxalog und δαββl, im Barifer Coder D aber στρατιώτης genannt wird 3), wie denn überhaupt die Sagengeschichte Muhammeds an Schattenbildern aus der Geschichte und Legende Jeju noch reicher Nicht mehr Birflichkeit ift, als bie des Raifers Auguftus. bürfte auch ber Chrift Bileam in Metta haben, ba ihn fein Name taum lebensfähig macht und ihn vielmehr als Symbol eines von judischer Seite gegen Muhammed geschleuderten Borwurfs verdächtigt, er habe fich von Chriften unterrichten Laffen 4).

Bas hatten nun seine nazaräischen Lehrer dem Propheten über die Geschichte Jesu zu bieten? Schriftliche Urkunden oder mündliche Ueberlieferungen? Was den ersten Punkt betrifft, so hatten die arabischen Christen vor Muhammed nach Sprenger<sup>5</sup>), der hier der herkömmlichen Annahme widerspricht, eine beschränkte

- 1) Bb. I, S. 403.
- 2) Sprenger, 28. 11, S. 389, und Nöldete a. a. D., S. 730.
- <sup>3</sup>) Thilo, Codex Apocryphus Novi Testamenti (Leipzig 1832), p. 616, 624 u. 658.
- 4) Levy, Chaldäisches Wörterbuch 2c., unter dem Wort D'?, Bd. I, S. 327, wo Bileam als der Symbolname Jefu in der judischen Polemik uachgewiesen ift.
- <sup>5</sup>) Bb. I, S. 131-132.

420



L

Literatur, welche Theile der Bibel 1), barunter "bas Evangelium". aber auch etliche Apotryphen des Alten und Neuen Teftaments. in arabischer Uebersetzung mit hebräischer Schrift enthielt. Dürfen wir nun nicht noch den fleinen Schritt zu der Behauptung weiter geben, feine chriftliche Umgebung habe Muhammed geradezu mit unfern vier Evangelien befannt gemacht, da mir meniaftens eine fichere Spur von dem Borhandensein einer arabischen Ueberfetung bes gohannesevangeliums im porislamitischen arabifche griftlichen Schriftentum haben? 2) Ein großer Tobter der tatholischen Rirche, Möhler, versichert die Befanntichaft des Bropheten mit denselben zuversichtlich 8). Sie ift wenig mahrscheinlich und jeden-Bielmehr legen einem zwei Traditionen. falls nicht beweisbar. die von der Auffindung eines vom Apostel Bartholomäus bei den Indiern, b. i. wol den füdlichen Urabern, guruckgelaffenen hebräifchen Matthäusevangeliums durch den alexandrinischen Miffionar Pantänus 4), und die von der Schriftgelehrfamkeit

1) Dentet die mertwürdige Cregeje von 5 Doj. 33, 2 im Buch Siphri: "bas von Gott dem Bolt Israel geoffenbarte Gefet ift in vier Sprachen geoffenbart worden: "ber herr ift von Sinai getommen", d. i. die bebräifche, "und ift ihnen aufgegangen von Seir", b. i. bie römische (die griechische?, wie Deutsch a. a. D., S. 9, erklärt, oder die lateinische?, wie Rahmer, Die hebräifchen Traditionen in den Berten des Hieronymus, erfter Theil: Quaestiones in Genesin, [Breslau 1861], G. 12, meint), "er ift hervorgebrochen vom Berge Baran", b. i. die arabische, "und ift getommen mit viel taufend Deiligen", b. i. die aramäische (wegen ber Lesart WIR, mas ber Rame einer fprifch-paläftinischen Grenzstadt ift)", vielleicht auf eine porislamitische arabische Bibelübersetzung bin? Eine Frage an die Synagogengelehrten, voraus an herrn D. M. Brann in Breslau. Deutsch benützt bie Stelle dazu, ben thalmudischen Autoren zwar nicht eine Prophezeiung des Roran, aber boch eine flare Schätzung der geeignetften Mittelglieder und Borftufen der finaitischen Glaubens- und Culturmiffion zu vindiciren.

2) Sprenger, Bb. I, G. 131.

- <sup>3</sup>) Ueber bas Berhältnis, in welchem nach dem Koran Jefus Chriftus zu Muhammed und das Evangelium zum Islam fieht. Tübinger Theologische Quartallchrift 1830, S. 18 Anm.

28\*

Warata's, welche ihn als Schreiber "ber hebräischen Schrift" oder "des hebräischen Buchs", und als Abschreiber oder Uebersetzer "aus dem Evangelium im Hebräischen" erscheinen läßt <sup>1</sup>), unwillfürlich die Bermuthung nahe, das in Arabien und im christlichen Umgangötreisse Muhammeds dominirende Evangelium sei jenes aramäisch abgefaßte, aber hebräisch geschriebene Hebräerevangelium des Hieronymus gewessen<sup>2</sup>). Den gleichen Eindruck macht die Tradition über den Christenstlaven Alisch, der hebräisch gelesen habe<sup>3</sup>. Waren nun auch Apofrughen des Neuen Testaments unter der umlaufenden Literatur, so wird man ohne Vorgriff in die Detailuntersuchung den Gebrauch des ursprünglich sprischen "Evangelium infantiae" wegen feiner

- 1) Die beiden Traditionen hierüber (Sprenger, Bd. I, S. 128: "Er fcrieb bie hebräische Schrift [ober: bas hebräische Buch], und er fchrieb vom Evangelium im Debräifchen fo viel, als es Gott gefiel, baß er fchreiben follte", und : "Er fchrieb bie arabifche Schrift u. f. m."), laffen nämlich nicht bloß die von Sprenger S. 132 aufgestellte, und von Muir, der die frühere, jedoch nicht über den erften Band hingusgelangte, englische Ausgabe des Sprenger'schen Bertes benützte, (Bd. II, S. 51 Anm.) gebilligte Deutung ju, Barata habe eine arabifde Uebersetzung mit hebräischen Buchftaben abgeschrieben, fondern auch die zwei weiteren Erklärungen offen, Barata habe entmeder die hebräifche Bibel und Theile des hebräifchen Ebangeliums im Original abgeschrieben oder in das Arabische übersetzt. 3m letzteren Sinne icheint hammer-Burgstall die Sache genommen zu haben, wenn er im "Gemäldefaal moslimischer Herrscher" (Darmstadt 1837—39; 6 Bde.), Bd. L. S. 57, von Warata's Ueberjetzung des Alten und Neuen Teftaments aus dem Bebräifchen rebet.
- Adv. Pelag. III, 2: "— evangelium juxta Hebraeos, quod Chaldaico quidem Syroque sermone, sed Hebraicis literis scriptum est." Eine wesentliche, dem Bersassen unbekannte, Stütze seiner Ansicht ist der Nachweis Pragers in De Veteris Testamenti versione Syriaca, quam Peschittho vocant, quaestiones criticae, Pars I (Leipzig 1875), p. 15 u. 35—39, daß "Hebräisch" bei den arabischen und sprischen Autoren nicht (will sagen: nicht immer) die hebräischen jondern die sprache mit hebräischen Lettern geschrieben bedeutet.
- \*) Nöldefe a. a. D., S. 703.



Beliebtheit bei den Neftorianern, von deren muthmaßlichem Berhältnis zu den Nazaräern oben die Rede war, vorauszuseben Damit foll aber, um auf ben zweiten Buntt der münd. haben. lichen Ueberlieferungen überzugehen, nicht gesagt fein, bag bie chriftlichen Umgangstreife Muhammeds nebenbei nicht auch unter bem Ginfluß lediglich mündlicher Ueberlieferungen von felbstverständlich ichwankendem Charakter geftanden feien und ihren Lehrling darunter gestellt hätten. Dagegen tann der Berfaffer nimmermehr das Urtheil Muirs theilen, die Chriften im Umgang Muhammeds hätten als in der Kindheit schon aus der Heimat weggeführte Sklaven ihm nichts weiteres, als spärliche und fcmachliche Erinnerungen an einige wenige biblische Geschichten und neben diefen die arabischen und fprischen Boltsfagen über Refus zu bieten gehabt 1), oder gar das Gerods, daß Muhammed weder ichriftliche Quellen, noch auch beftimmte mündliche Mittheilungen, fondern nur vornehmlich die in seinem Baterland umhergetragene Boltstradition zu Gebot gestanden habe 2). Die seltene und nie voll= ftändige Uebereinstimmung der Aeußerungen des Koran über die Beschichte gefu mit der Bibel und den Upotryphen, worauf fich die beiden eben Genannten berufen, dürfte, abgesehen von der noch immer unentschiedenen Frage, ob Muhammed gewandt lefen und fcreiben konnte 3), fo daß er zu einer felbständigen Benutzung schriftlicher Urfunden fähig und also nicht bloß auf die Treue feines Bedächtniffes für mündliche Referate angemiesen war, fich aus den zwei Momenten ertlären, daß der Brophet einerseits durch feinen oben besprochenen Bertehr mit Juden eben auch den judischen Jefusfagen zugänglich mar, und andererfeits durch fein eigenes Syftem zu Abmeichungen von feinen driftlichen Quellen durch Auslaffungen, Bufäte und Nenderungen veranlaßt merden mußte. Daß den Koranerklärern und Legendensammlern fpäter Bibel und Tradition immer bekannter wurden, versteht sich durch die Rhalifen= fiege von felbst.

<sup>1)</sup> Bb. II, S. 308-310.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. a. D., S. 13.

<sup>3)</sup> Sprenger, Konnte Mohammad lefen? Bd. II, S. 398—402.

Nach der Erledigung diefer Vorfragen ift der Verfasser endlich fo glücklich, zu dem Thema felbft übergehen zu können, deffen Behandlung er mit der Mariensage beginnt.

Bei einem völligen Schweigen über den Nährvater gefu, 30. feph 1), gedentt ber Roran um fo fleißiger ber Mutter "Marjam". Er macht fie zu der Tochter Umrans und feiner, von ihm un, genannten, Frau und nennt fie übereinstimmend mit 2 Moj. 15, 20 die Schwefter Aarons, aber nie Mose's 2). Das ift ein Widerspruch mit ber herrschenden christlichen Tradition, welche mit feltenen Ausnahmen die Eltern Maria's Roachim und Unna nennt und fie dem Stamm Juba und dem haufe Davids Man hat fich von Seiten der Korancommentatoren autheilt 8). mit diesem fatalen Familienstande viel Mübe gegeben und ibr burch die Erfindung zweier Amran und natürlich auch zweier Maron, fowie durch die Erfetung des fehlenden namens der Frau Amrans mit hanna vor der christlichen Tradition zu rechtfertigen Mit vollem Rechte haben aber unter den neueren versucht 4). Belehrten Bahl 5) und Geiger 6) im Unterschied von dem den Ubenteuerlichkeiten der Commentatoren fich zuneigenden Gerod 7) "die Familie Amran" im Koran für identisch mit den alttestamentlichen Trägern ihrer Namen erklärt. Uber wie tam Muhammed zu diefer Identification? Ohne Willen und Willen durch achtlofes Nachsprechen der Ausdrucksweife feiner judischen Lehrer, melde, weil sie keine andere Maria, als die Tochter Amrans und Schwefter

- <sup>2</sup>) S. die betreffenden Stellen bei Maracci a. a. D.: Index rerum; bei Bahl, Der Koran u. f. w. (Halle 1828), im "Register ber vornehmften Begriffe, Sachen u. f. w.", und bei Geroct, S. 22–28.
- 3) Rudolph Hofmann, Das Leben Jefu nach den Apokryphen (Leipig 1851), S. 76 Anm., und Keim, Geschichte Jefu von Nazara (Zürich 1867—1872), Bb. I: Der Rüfttag, S. 333—384.
- 4) Hottinger, Historia orientalis (Bitrich 1660), p. 121 sqq.; Maracci, Refutationes in sur. XIX, p. 434; d'Herbelot, Orientalijche Bibliothet (Leipzig 1785—1790), unter "Miriam", und Gerod a. a. D.
- 5) A. a. O., S. 45, Anm. 1.
- 6) A. a. O., S. 172-173.
- 7) A. a. D., S. 27-28.

424



<sup>1)</sup> Jojephs name tommt wenigstens nie im Roran vor.

Mofe's (Aarons) gekannt hätten, den Namen "Maria" ftets mit diefen Verwandtschaftsprädikaten zusammengedacht und gesprochen hätten, meint Muir 1). Durch die rabbinische Sage über Mir. jam, bie Schwester Moje's und Marons, der Todesengel habe teine Gewalt über fie gehabt, fondern fie fei durch gottlichen Unhauch geftorben und die Bürmer feien nicht auf fie eingedrungen, welche Berschonung leicht zu einem fo langen, wenn nicht emigen, Leben habe ausgedehnt werden können, antwortet mit glücklicherem Scharffinn Beiger 2). Diefe Sage hat nun zwar nach Maracci 8) allerdings auch ihr Echo im Islam in der Fassung gefunden, Mirjam, die Schwester Mose's, sei bis auf die Zeiten Christi erhalten worden, um feine Mutter zu merden, aber beides, die jüdische Sage und ihr muhammedanischer Wiederhall, find vermuthlich nur Niederschläge der Uebertragung des mofaifchen Deffiasvorbildes auf Refus, die um der Identität der beiderseitigen Offenbarungen willen in dem ebionitisch-nazaräischen Kreifen beliebt Dehnte aber das mofaische Borbild feinen Einfluß fein mußte. bis auf die Genealogie Jefu aus, fo tonnte es nur auf deren mütterliche Linie einwirken; da die nährväterliche von dem Dogma, daß der Meffias Davids Sohn fein müffe, occupirt Daß nun das mofaische Vorbild wirklich gegen die oben war. angegebene herrichende Tradition auf die mütterliche Linie der Genealogie Jeju eingewirkt habe, zeigt uns die ichon vom Evangeliften Lutas 1, 5 u. 36, und von dem Judenchriften Begefippus angedeutete, im "Teftament der zwölf Batriarchen" zwar unfichere, aber von den Danichaern behauptete und von Gpiphanius und Auguftin nicht widersprochene Ableitung Maria's vom Stamm Levi und ber Mythus vom Prieftertum des Birten Joachim, bes Zimmermanns Jofeph und Jefu felbft 4). Derfelbe Ginflug des mofaischen Borbildes ift vielleicht in der von

- 1) Bd. II, S. 281—282, Anm.
- 2) A. a. D., S. 173.
- 3) A. a. O., Prodromi ad refutationem Alcorani, pars quarta, p. 86.
- 4) Anger, Synopsis Evangeliorum etc. (Leipzig 1852), p. 270, und Keim a. a. D., S. 334.

Bfrörer 1) angeführten Legende bei Clemens von Alexandrien von den drei namen Mofe's verborgen, Joachim hätten ihn feine Eltern, Mofe die Tochter Bharao's genannt, den dritten Ramen, Delchi, hätte er nach feiner Aufnahme im Simmel empfangen 2), benn Roachim beißt der Bater Maria's und Melchi beißen zwei ber Uhnen Jofephs im lutanischen Geschlechtsregister, welch letterer Umstand auf ein hohes Alter der vielleicht ichon im "Teftament ber mölf Batriarchen" 3), ficher aber erft fpät bemerkbaren Berfchmelzung der nährväterlich davidifchen und mütterlich levitifchen Ubstammung gefu zu einer davidisch-levitischen ichon burch Jofeph allein 4) hinweifen würde. So dürfte denn auch im Koran Maria, die Tochter Amrans und Schwefter Marons, nicht fowol bie Conception der Gedankenlofigkeit von einer rabbinischen Phrafeologie oder der genorang von einer rabbinischen Fabel, als vielmehr die genealogische Parabel bes Refleres Mofe's in Chrifto aus judenchriftlichen Rreifen fein.

Die muhammedanische Tradition außerhalb des Koran über die Abkunst Maria's dreht sich lediglich um die vorhin erwähnten Ausgleichungsversuche zwischen dem Koran und der christlichen Ueberlieferung und bietet nichts interessan

Hand in Hand mit der christlichen Tradition geht dagegen die muhammedanische innerhalb und außerhalb des Koran in der Erzählung über die Geburt und Jugend Maria's. Sur. 3 erzählt der Koran das Gelöbnis des Weibes Amrans, das Kind in ihrem Leibe dem Dienste Gottes zu weihen. Das Gelöbnis findet sich fast wörtlich im "Protevangelium Jacobi", cap. 4, und im "Evangelium de nativitate S. Mariae", cap. 1<sup>5</sup>), womit für den ebionitisch-nazaräischen Einfluß auf Muhammed ein Detailbeweis

- 2) Stromm. I, 23.
- <sup>3</sup>) Anger a. a. D., S. 270.
- 4) Thilo a. a. D., S. 374.
- <sup>5</sup>) Thilo a. a. D., S. 185 u. 319; Tifchendorf, Evangelia apocrypha (Leipzig 1853), p. 8 u. 106.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Das Jahrhundert des Heils (Stuttgart 1838), zweite Abtheilung, S. 376.

geliefert ift, denn beide Apotryphen find ebionitischen Ursprungs. Benn dann der Koran a. a. D., B. 36, die in ihrer Hoffnung auf einen Rnaben später getäuschte Mutter beten läßt: — "ich flüchte fie (Maria) und ihre Nachfommenschaft zu Dir vor dem gesteinigten 1) (oder: verfluchten 2) Satan ", fo muß hier entweder eine Abschattung des apokalyptischen Bildes von der Bedrohung der mit der Sonne bekleideten Gebärerin durch den Satan und deffen Verstoßung aus dem Himmel 3), oder, da der Koran, Sur. 15 u. 38, die Berftoßung des Satans von feiner Berweigerung der Unbetung vor 21 bam ableitet, morin ichon Geiger 4) und Sprenger 5) die Spuren chriftlicher Ausbildung finden, wenigstens bas hereinragen ber nagaräifchen Unschauung, welche in Adam und Christus id en tij che Träger des heiligen Geistes und der göttlichen Offenbarung fah 6), angenommen werden. Ueber bas spätere Schickfal bes Rindes erzählt der Roran in unmittelbarem Anschluß an das Botivgebet der Mutter B. 37 in genau wörtlicher Uebersetzung: "Und es nahm fie ihr Serr auf in schöner Aufnahme, und er ließ fie zu einem schönen Sprößling auffprossen 7), und es nahm sie Zacharias in Pflege. So oft er w ihr kam in das Heiligtum, fand er bei ihr Mundvorrath. Er fprach: Marjam, woher dir das? Sie fprach: Das ift von Gott, denn Gott ernährt, wen er will, ohne Aufrechnung." Ueber den Borgang aber, der Maria in die Pflege und Obhut Josephs brachte, heißt es in B. 44: "Das ift aus den geheimen Geschichten. Bir offenbaren es dir (Muhammed), denn du warft nicht bei ihnen, als fie ihre Stäbe marfen, wer von ihnen Marjam ver-

- 2) Hottinger a. a. D., S. 139, und Geroct, S. 29.
- 8) Offb. Joh. 12, 1-9.
- 4) A. a. D., S. 100.
- 5) Bb. II, S. 242-243.
- 6) Lechler a. a. D., S. 460.
- <sup>7</sup>) Maracci: "et germinare fecit eam germine pulchro"; Bahl: "und ließ einen herrlichen Zweig von ihr entsprießen"; Gerod: "und ließ sie zu einem herrlichen Sprößling heranwachsen"; Hafe, Geschichte Jesu (Leipzig 1876), S. 90: "ließ sie blühen in guter Blüte".

<sup>1)</sup> Maracci a. a. O., Refutt. in sur. III, p. 110, und Wahl a. a. O., S. 49.

pflegen follte, und bu marft nicht bei ihnen, als fie ftritten." Wie Geroct aus diefen Koranworten ben Schluß ziehen tonnte, aus der Erzählung des Roran scheine hervorzugehen, "daß Maria fcon frühe eine Baife geworden und fo der Unterftützung ihrer Bermandten anheimgefallen fei"; wie er ferner mit dem Rorancommentator G(dfch)elaleddin 1) und mit dem perfischen Ueberarbeiter der arabischen Chronit Tabari's 2) die Berloofung auf bas Rind ftatt auf die Jungfrau Maria und bann auf Bacharias ftatt auf Jofeph beziehen tonnte 8), um fo die Bidersprüche zwischen dem Koran und den Apofryphen aus ber Luft zu greifen, ift unverständlich. Die Koranworte dokumentiren vielmehr ausdrücklich ihre Uebereinstimmung mit der apokryphischen Tradition, indem fie fich auf den erften Blict als aphoriftifche Abbreviaturen der apotryphischen Evangelienberichte über die Uebergabe des Kindes von den Eltern an die Priefter im Tempel, beziehungsmeife an deren Borftand Bacharias, feine Ernährung mit Engelsspeise und die Berloofung der Jungfrau an den hochbetagten Witmer Jofeph durch die Bunderprobe an den Stäben 4) ausweisen.

Mit der Verloofung der Jungfrau Maria find wir an den Cardinalpunkt ihrer Mutterschaft Jesu gekommen. Nach Dettinger<sup>5</sup>) und Muir<sup>6</sup>) ist im Koran die unbefleckte Empfängnis in Sur. 21 u. 66 durch das Ehrenprädikat für Maria: "quae munikam servavit vulvam suam", und in Sur. 3 durch die verwunderte Frage der Jungfrau garantirt: "Wie kann mir ein Sohn werden, da mich kein Mann berührt

- 2) Chronique de Abou-Djefar-Mohammed-Ben-Djarir-Ben-Yezid Tabari, traduite par M. Hermann Zotenberg (Paris 1867), T. I, p. 532.
- 3) A. a. D., S. 30-31.
- 4) Ueber bas Detail fiehe die Anmertungen Thilo's a. a. D. zu G. 349 bis 366, und R. Hofmann a. a. D., G. 32 ff.
- 5) Beiträge zu einer Theologie des Korans, in der Ander Zeitschrift für Theologie 1831, 3. Heft, S. 32-36.
- 6) Bb. II, S. 280 Anm.

428



<sup>1)</sup> Maracci a. a. O., S. 112.

hat?" Eine Frage, welche Sur. 19 mit dem Zusatz wiederholt ift: "und ich feine hure bin". Der hergang ber Empfängnis ift nach Sur. 3, 47 ein unmittelbarer Willensact Gottes an Maria gewesen, durch das Schöpfungswort: "Es werde", an Diefer transscendenten Modalität unterlegen aber ihr ausgeführt. Sur. 21 u. 66 die materielle Bermittlung: "wir haben in fie (nach Sur. 66, 13: in vulvam ejus) von unferem Geifte eingehaucht". Zwar zeigen sich schon die Commentatoren in der Auslegung diefes Ausdrucks unentschieden: nach Hottinger 1) beziehen sie denselben bald auf die Conception selbst, bald auf den icon vorhandenen Fötus, und in letzterer Deutung möchte ihnen Gerod 2) wenigstens für Sur. 66, 13, um des Masculinums بفَرْج willen folgen, das er von dem unmittelbar vorhergehenden فيبد vulva, lostrennen und mit einem willfürlich supplirten Nom. appell. gen. masc. für "Fötus" verbinden zu follen glaubt, mährend er die Beifteseinhauchung in Sur. 21, 91, von einer blogen Begabung Maria's mit dem heiligen Geift verstanden miffen mill. In letterer Stelle hat nun auch ichon Dettinger 8) einen unbeftimmten Ausbruck finden wollen, der entweder mit der vorher gepriesenen Reuschheit oder mit der nachher gerühmten Erhaben heit Maria's verbunden werden tönne, aber nur die Correctur فديها in Sur. 66, 13, in bas Femininum فيع des Masculinums der Sur. 21, 91, welche Maracci zwar nicht im Text der Sure 66, S. 733, aber in einem Citate deffelben, S. 117, vorgenommen hat, ermöglicht die Berallgemeinerung des Ausdrucks zu einer Beiftesausrüftung Maria's überhaupt. Raum ift jedoch diefe Möglichkeit hergestellt, fo wird fie durch den Umftand ichon wieder umgestürzt, daß die Begabung mit dem heiligen Geift im Roran als eine Stärfung mit demfelben, nicht aber als deffen Gin= hauchung bezeichnet wird 4). So tann denn der Berfaffer nicht umhin,

- 3) A. a. O., S. 32, Anm. 1.
- 4) Sur. 2, 87 und 5, 119.

<sup>1)</sup> A. a. D., S. 143.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. a. O., S. 44 u. 45.

gegen Dettinger und Geroc mit Sprenger 1) die Geistes= einhauchung in Maria in S. 21 u. 66 als die Modalität ihrer Empfängnis aufzufassen. Dagegen weiß er im Widerfpruch mit Sprenger 2) in dem "Wort (Gottes), das er in Maria eingepflanzt hat", in Sur. 4, 169 feine Relation zu der Modalität ihrer Conception zu finden. Diese Theorie der Erzeugung Jeju in Maria durch das Schöpfnugswort und die Geisteseinhauchung Gottes ist nun in völliger Uebereinstimmung mit ber alttestamentlichen Schöpfungstheorie überhaupt und ber Ubams insbesondere. Sie will es aber auch fein, denn ber Roran zieht in Sur. 3, 58 ausdrücklich eine Barallele zwischen der Erschaffung Jeju und der Adams, nur sucht er dort bas Tertium comparationis fonderbarerweife in der Belebung burch das Schöpfungemort ftatt in der Beifteseinhauchung, melche er doch Sur. 15, 32 u. 38, von Adam gang mit denfelben Borten erzählt, mit denen er die fpiritualistische Conception Maria's in Sur. 21 u. 66 beschreibt. 28oher hat nun Muhammed bie Schöpfungsparallele Abam - Sefus genommen? Aus fich felbft hat er fie nicht geschöpft, denn fein eben gerügter Fehlgriff im Tertium comparationis beweist fattfam, daß er fich hier eine fremde, von ihm unverstandene, 3dee angeeignet hat. hat er fie also nicht aus fich felbst geschöpft, fo kann er fie nur bem nagaräifchen Chriftentum entnommen haben, wie denn icon Sprenger ihre Entlehnung von den Elfesaiten vermuthet 3). Bei den Ebioniten murde nämlich nach einer von Gfrörer 4) angeführten Parallele zu dem clementinischen Laufe bes oberen Chriftus durch die Beltzeit aus Epiphanius gelehrt, Chriftus fei in den letten Tagen gefommen, habe ebendenfelben Leib, wie Abam, angenommen und fei den Menschen erschienen 5). Liegt der Annahme des Leibes Adams von dem oberen Chriftus nicht

- 3) Bb. II, S. 208.
- 4) A. a. D., erste Abtheilung, S. 337.
- 5) Haer. 30: "Ό αὐτὸς ἐπ' ἐσχάτων τῶν ἡμερῶν ἦλθε καὶ αὐτὸ τὸ σῶμα τοῦ Ἀδὰμ ἐνεδύσατο καὶ ὦφθη ἀνθρώποις."

430



<sup>1)</sup> A. a. O., Bb. II, S. 233.

<sup>2)</sup> Ebendaj.

die Uebertragung der Schöpfungsmodalität Adams auf Jesus, wie sie der Koran hat, zu Grunde? Ja, blickt diese nicht am Ende schon im Rückgang des lukanischen Geschlechtsregisters vom vermeintlichen Sohne Josephs bis auf Adam, "der war Gottes", durch?

Steht nun mit diefer Theorie über die Empfängnis Maria's die Erzählung derfelben in Sur. 19, 16-22 in innerem Busammenhang? Die Erzählung lautet in wörtlicher Uebersetzung fo: " Und gedenke in dem Buche (dem Roran) Marjams, wie fie fich zurückzog von ihrer Verwandtschaft an einen morgenwärts gelegenen Ort. Und bann hüllte fie fich ferne von ihnen in einen Schleier 1). Und dann fandten wir zu ihr unfern Geift, und dann zeigte er fich ihr als eine richtige Menschenhaut 2). Sie sprach: ich flüchte mich zu dem Allerbarmer vor dir, wenn du anders gottesfürchtig bift. Er fprach : mahrlich ich bin der Gefandte beines Herrn, auf daß ich dir einen reinen Sohn schenke. Sie sprach: wie soll mir ein Sohn werden, und mich berührte keine Menschenhaut und ich bin teine Sure? Er fprach: fo wird es fein, es fpricht dein herr: das ift für mich ein Leichtes, und daß wir ihn hinstellen als ein Zeichen für bie Menschen und einen Gnadenerweis von uns 3); und es ift eine fest beschloffene Sache.

- Maracci: "et accepit clam ipsis velamen (quo se tegeret)"; Bahl und Geroc, S. 32: "fie legte den Schleier ab"; Muir, Bd. II, S. 279: "and took a curtain withal, to hide herself from them"; Sprenger, Bd. II, S. 185: "fie setzte eine Scheidewand zwischen sich und ihnen (d. h. sie sonderte sich von ihnen ab)".
- 2) Maracci: "et assimilatus est ei homo perfectus"; Bahl: "den sie für einen wahrhaftigen Menschen ansah"; Gerod: "der ihr als ein wahrhafter Mann erschien"; Muir: "and he appeared unto her a perfect man"; Sprenger: "und er erschien ihr als ein strammer Mann" (Bd. II, S. 333 aber: "welcher die Gestalt eines schönen Mannes aunahm"); Hase a. a. D., S. 91: "er ward ihr ähnlich ein volltommener Mensch".
- <sup>3</sup>) Maracci: "Hoc apud me est facile, et, ut ponamus eum (i. e. puerum) in miraculum hominibus, et in misericordiam ex nobis". Bahl: "Das zu thun ift mir ein Leichtes, und wir werden die Menschen über ihn (biesen Sohn) in Erstaunen sehen, ihn zu verehren als ein

Und bann trug fie ihn." Letteres heißt nach allen dem Berfaffer betannten Uebersetern: "fie empfieng den verheißenen Sohn"; fein verehrter Freund, der Orientalift Dr. Bolff in Rottweil, das gegen überset in einem Briefe vom 5. März 1875 an ihn: "da trug fie ihn hinmeg, nämlich wol den Beift, d. h. fie ward von ihm, dem Geift, schwanger." Die unbefangene Anschauung diejer Erzählung läßt, um mit Geroct 1) zu reden, "mit ziemlicher Bahricheinlichkeit auf die phyfifche Ubtunft Sefu von Gabriel 2) foliegen ", zumal wenn 200ff mit feiner Beziehung des Suffixes an حَمَلَتْهُ auf den Geift Recht hat, mobei aber bann nicht "fie trug ihn hinweg", fondern ", sustinuit eum" (im geschlechtlichen Sinne) zu überseten fein dürfte. Das Ausfeben des himmlifchen Boten wie das eines wirklichen Denfchen, bie Borwürfe Daria's wegen feines unschicklichen Befuchs, feine auffallende Miffion, der Jungfrau einen Sohn zu icheuten, und beren nachmalige Berzweiflung über ihre Schande, das find die Bemichte, welche Gerod für feine Auffaffung in die Bagicale

Unterpfand unserer Barmherzigkeit". Gerod: "Das ift mir ein Leichtes; und wir werden ihn den Menschen als ein Zeichen (unserer Macht) und Barmherzigkeit darstellen." Muir: "It is easy with He; and We shall make him a sign unto mankind, and a mercy from us." Sprenger: "Das ift mir ein Leichtes. Wir machen ihn (diesen Sohn) zu einem Zeichen für die Menschen und zu einem Beweis unserer Barmherzigkeit." Hafe: "Das ift mir leicht. Ich will [ihn?] den Menschen zum Wunder machen. Er ist das Erbarmen, das von mir kommt."

- 1) A. a. D., S. 46.
- <sup>3</sup>) Nach Geroch, S. 37 u. 78-80, ift nämlich der heilige Geift im Roran und in der muhammedanischen Dogmatik mit dem Engel Gabriel identisch, nach Sprenger, Bd. II, S. 229-235, durchlänft er bei Muhammed die drei Stadien von der Persönlichkeit des gnofischen Demiurg zu der Unpersönlichkeit der göttlichen Inspiration und von dieser wieder zur Persönlichkeit im Engel Gabriel. Ruht vielleicht diese Identification des heiligen Geiftes mit Gabriel anj dem "angelus spiritus sancti" zur Linken Gottes in der Ascensio Jesajae, da die jüdische Angelologie sonft den Engel Gabriel dahin stellt? Bgl. Rohut, Ueber die jüdische Angelologie und Dämonologie in ihrer Abhängigkeit vom Parfismus (Leipzig 1866), S. 30.

legt 1), und welche die oben angeführten Gegengründe Dettingers und Muirs nicht aufschnellen machen. Läßt aber die koranische Erzählung ber Empfängnis Maria's wirklich eine phyfifche Gefolechtsfunction Gabriels als ihren Untergrund durchscheinen, fo ift flar, daß fie die Theorie der Barallele Adam-Jefus auf. hebt. Die lettere entstammt bem Ebionitismus, wo hat aber die erftere ihre Quelle? 3m Evangelium Luca ficher nicht, obicon Dettinger 2) und Muir 3) es meinen, denn mit Recht fagt Bahl 4) : "wie fehr die Erzählung gegen ihr Original, Luf. 1, 26-38, abfticht, wird der Lefer von felbft abschätten ". 200 aber dann? Sprenger, ber fich leider über die Empfängnisgeschichte nirgends tritisch ausläßt, führt die christlichen Fragmente in Sur. 19 im gangen auf den "judenchriftlichen Mentor" Muhammeds wrud und erblickt in einigen Einzelheiten, die er erzählt, nicht millfürliche Entstellungen, fondern Bruchftude eines alten Syftems 5). Dieje Unficht glaubt der Berfaffer jedoch nicht empfehlen zu tonnen, in fo fern nur einzelne Buge ber Erjählung wirklich auf ebionitischen Grund und Boden weisen. Bas nämlich zunächst den morgenwärts gelegenen Rückzugsort Maria's betrifft, fo faffen ihn die Commentatoren nach Maracci 6) buchftäblich und verstehen unter ihm einen dem Tempel zu gegen Morgen gelegenen Ort außerhalb ober innerhalb bes 20 ohnhaufes ber Familie. Ihnen ftimmen Bahl 7) und Geroct 8) bei, während Dettinger mit gludlichem Scharffinn ben Ausbruck bildlich faßt und ihn für den aus Ezech. 44, 2 gezogenen Lypus ber Bergleichung des für den Berrn, den Gott Jeraels, allein sich öffnenden Oftthors des Tempels mit den allein von Christus geöffneten ,, clausae portae vulvae virginalis "

<sup>1</sup>) A. a. D., E. 36 u. 37.
 <sup>2</sup>) A. a. D., E. 36.
 <sup>3</sup>) Bb. II, E. 280 u. 310.
 <sup>4</sup>) A. a. D., E. 258 Anm.
 <sup>5</sup>) Bb. II, E. 182.
 <sup>6</sup>) A. a. D., Refutt. in sur. XIX, E. 434.
 <sup>7</sup>) A. a. D., E. 258, Anm. 1.
 <sup>8</sup>) A. a. D., E. 32, Mnm. 1.

Maria's bei Hieronymus und Ambrosius 1). Den echt nazaräischen Charafter berartiger Invologie wird niemand leugnen wollen, der die viel citirte nazaräische Deutung von Sab. 3, 3 bei Sieronymus tennt. Bas fodann die Begegnung Maria's mit bem Engel betrifft, fo führt ihr Erfchreden vor beffen Männlichteit auf das mit den judenchriftlichen Rreifen genetisch verwandte "Evangelium Pseudo-Matthaei" in ber Upotruppensammlung Tijchendorfs zurud, deffen 24 erfte Rapitel Thilo seiner Sammlung unter dem Titel "Historia de nativitate Mariae et de infantia Salvatoris" einverseibt bat. Rap. 9 erscheint nämlich der Engel vor Maria als ein unbeschreiblich ichoner Jüngling, vor dem diefelbe bis zum Zittern erschrickt<sup>2</sup>). Dagegen darf der foranische Anfchein ihrer Empfängnis von dem Engel in gemeiner Ratürlichkeit nicht mit der Tröftung des über den Zustand feiner Braut bestürzten Joseph durch deren Gefährtinnen in Rap. 10, nur der Engel Gottes fönnte der Bater ihres Rindes fein 3), in Beziehung gesetzt werden, wie Gerod

- <sup>1</sup>) Hieron. adv. Pelag. L. II: "Solus enim Christus clausas portas vulvae virginalis aperuit, quae tamen clausae jugiter permanserunt; haec est porta orientalis clausa, per quam solus pontifex ingreditur, et egreditur, et nihilominus semper clausa est" Ambros. Ep. 42 (al. 81, al. 7) ad Siric. P.: "Haec est virgo, quae in utero concepit: virgo, quae peperit filium. Sic enim scriptum est: Ecce virgo in utero accipiet et pariet filium (Jes. 7, 14); non enim concepturam tantummodo virginem, sed et parituram virginem dixit. Quae autem est illa porta sanctuari, porta illa exterior ad Orientem, quae manet clausa; et nemo, inquit, pertransibit per eam, nisi solus Deus Israel. Nonne haec porta Maria est, per quam in hunc mundum redemtor intravit? De qua scriptum est, quia Dominus pertransibit per eam, et erit clausa post partum; quia virgo concepit et genuit."
- 2) Thilo a. a. D., S. 367, und Tifchenborf a. a. D., S. 69: "— ingressus est ad eam juvenis, cujus pulchritudo non potuit enarrari. Tunc videns Maria expavit et contremuit."
- 3) Ebenbaf.: "Quomodo fieri potest, ut sit aliquod peccatum in ea? Nam si suspicionem nostram tibi vis ut pandamus, istam gravidam non fecit, nisi angelus dei."

will 1), da der Berdacht der Gefährtinnen um der Geschlechtslofigkeit der Engel willen (Ev. Matth. 22, 30) nur als Fronie aufgefaßt werden tann. Ein folcher Mobus der übernatürlichen Erzugung Chrifti wäre überhaupt dem nazaräischen Borftellungstreife inadäquat, da die männliche Einwirfung des heiligen Geiftes bei ber Empfängnis Maria's mit ber Mutterschaft desfelben bei Jesus im Evangelium der Nazaräer unverträglich ift 2). Aber tönnte der koranischen Empfängnisgeschichte nicht die von einer ebionitischen Fraction beliebte rein menschliche Erzeugung Chrifti in der Art zu Grunde liegen, daß Muhammed felbft oder fein Rathgeber biefelbe unter Benützung der bei den Unbängern der Jungfraugeburt umlaufenden "Berfündigung Mariä" nur idealifirt hatte? Nein, denn es findet fich teine Spur, daß der Umgang Josephs mit Maria bei den Ebioniten für unehlich. und barum für ichimpflich gegolten hätte 3). Das mar erft eine Somähung ber judischen Polemit 4), mit der übrigens Muhammed recht wohl betannt mar, wie fein Borwurf gegen die Juden in Sur. 4, 155, beweift, fie hätten über Maria eine craffe Luge ausgesprengt. Diefe judische Schmähung aber scheint es zu fein, die den Untergrund der foranischen Empfängnisgeschichte, mit ober ohne Biffen und Eingriff ihres Redactors, bildet. Darauf deutet wenigstens die Bemertung in der Biedergabe der toranischen Er-

. .

- <sup>2</sup>) Bgl. bei Silgenfelb, Novum Testamentum extra canonem receptum, Fasc. IV (Leipzig 1866), p. 16 u. 23, den bei den Rirchenbätern oft citirten Ausspruch Jesu: "Aqτι έλαβέ με ή μήτη q μου το άγιον πνεῦμα ἐν μιξ τῶν τοιχῶν μου xai ἀνήνεγχέ με εἰς το μέγα Ταβώς." Den Grund dieser sonderbaren Borstellung hat Gfrörer a. a. D., S. 332 ff., in einer ebionitischen Construction der Trinität mit dem Anthropomorphismus des Familienbegriffes nachgewiesen.
- 3) Epiph. Haer. 30: "Καὶ τὸ μὲν πρῶτον οὖτος ὁ Ἐβίων, ὡς ἔφην, Χριστὸν ἐκ σπέρματος ἀνθρὸς, τουτέστι τοῦ Ἰωσηφ, ὡρίζετο."
- 4) Protev. Jac., c. 15 u. 16; Ev. Pseudo Matth., c. 12; Act. Pil., c. 2; bei Thilo, S. 229-284. 371-373 u. 527-531; bei Tischendorf, S. 28-29. 71 u. 215. Das Rähere aus dem Thalmud u. s. w. ift bei G. Rösch, Die Jesusmythen des Judentums, in den Theol. Studien u. Kritiken 1873, 1. Heft, S. 77 ff. nachzuschen. Theol. Studies 1876. 29

<sup>1)</sup> A. a. D., S. 46, Anm. 2.

zählung von dem persischen Ueberarbeiter Tabari's, Gabriel sei Maria in der Gestalt des im Auftrag des Oheims Zacharias sie im Tempel bedienenden "Zimmermanns Joseph" erschienen; die Juden aber behaupten, nicht Gabriel sei dieser Begegnung betheiligt gewesen, sondern Joseph habe mit Maria zu thun gehabt und Jesus sei ein unehliches Kind <sup>1</sup>).

Außerhalb bes Korans begegnet man in der Frage über die Empfängnis Maria's überall<sup>2</sup>) dem Compromiß zwischen der Udam-Jesus-Parallele und der Engelserzeugung, das Maracci so beschreibt: "Fingunt expositores, Gabrielem insufflasse in aperturam interulae illius ad collum, et flatum pervenisse ad vulvam; atque ita (Mariam) Jesum concepisse"<sup>3</sup>). Doch stößt man auch auf Bekanntschaft mit einer angeblich jüdischen Sage von der Berführung Maria's durch ihren Pflegevater Za= charias, selbstverständlich ein Misverständnis auf Grund von bessen oben angeführter Berwechslung mit Joseph. So wissen Masuch ihren Belantige Ueberarbeiter Tabari's <sup>5</sup>) von einem Marthrium des Zacharias wegen seiner angeblichen Unzucht mit Maria durch die Juden zu erzählen.

Die Niederkunft Maria's erzählt der Koran in unmittelbarer Fortsetzung der Empfängnisgeschichte in Sur. 19, 22—25 folgendermaßen: "Und dann zog sie sich mit ihm an einen entlegenen Ort zurück. Und dann befielen sie die Geburtswehen am Stamm des Palmbaumes. Sie rief: o daß ich doch gestorben wäre vor diesem, so wäre ich vergessen und verschollen! Und dann rief es sie an von unter ihr: betrübe dich nicht, schon hat dein Herr unter dir eine Quelle geschaffen, und schüttle gegen dich am Stamme des (nach den Auslegern dürren) Palmbaumes, so wird er reife Früchte auf dich herabfallen lassen. Und iß und trinkt

- 1) A. a. D., S. 538 u. 539-540.
- Sottinger a. a. D., S. 143; Bahl, S. 259 Anm.; Dettinger, S. 35, und Gerod, S. 40; vornehmlich aber Maracci, Prodr. pars tertia, p. 61-63, und Refutt. in Sur. XIX, p. 434.
- 3) Prodr. pars quarta, p. 105.
- 4) A. a. O., Bb. I, S. 121.
- <sup>5</sup>) A. a. O., S. 550-551.

Digitized by Google

und erheitere bas Auge. Und dann wenn bu von den Leuten jemand feben follteft, fo fprich alsdann : ich habe dem Allerbarmer ein Fasten gelobt und darum werde ich heute nicht mit den Leuten fprechen." 1) Diefer Geburtsmythus hat bei dem ersten Anblick eine ichon von Gite 2) aufgefundene feltfame Mehnlichteit mit bem Latonamythus, der die Mutter der Zwillinge Diana und Apollo burch den Born Juno's von allen Ländern ausgeschloffen, aber von dem vom Mutterleib aus mit ihr redenden Apollofind nach dem schwimmenden Delos gewiesen werden und dort an einem Balm., Dels oder Lorbeerbaum fich anklammernd gebären läßt. Die Bermandtichaft ift aber wol nur ein trügerischer Schein, denn wenn auch das chriftliche Altertum einer fymbolischen Bermischung Christi mit Apollo nicht abhold mar 8), fo findet fich boch von einer Combination Maria's mit Latona nicht einmal in der späteren Runft eine Spur, obschon fie die Bergleichung der ersteren mit den Rivalinnen der letteren in der Gunft Jupiters feinesmegs icheute 4). Unter allen Umftänden aber mar eine berartige griechisch-heidnische Symbolit dem Judendriftentum fremd, mit dem Muhammed allein Fühlung hatte. Chriftlichen Ursprung zeigt in dem koranischen Geburtsmythus freilich nur ein Bug: bas Datteln= und Quellenmunder. Schon Gerod 5) hat nämlich das Märchen im Ev. inf., cap. 206), das Jefustind habe am britten Tage der Flucht nach Aegypten einen Palmbaum feine fruchtbeladenen Zweige ju ben Sänden Maria's herabbeugen und unter den Burgeln des Baumes eine Bafferader hervorquellen laffen, damit verglichen. Unrecht hat er aber, wenn er in bem Rückug Maria's an einen entlegenen Ort eine Abspieglung

- 1) Da der arabische Text keine Dunkelheiten hat, so gibt es auch keine Uebersehungsvarianten, deren Anführung von Intereffe wäre.
- 2) Thilo a. a. O., S. 135 u. 138.
- <sup>3</sup>) Piper, Mythologie und Symbolik der christlichen Kunft von der älteften Zeit bis in's sechzehnte Jahrhundert, 2 Bde. (Weimar 1847—1851), Bb. I, S. 96 ff.
- 4) Ebendaj., S. 156-157.
- 5) A. a. D., S. 34, Anm. 2.
- 6) Thilo, S. 395-396, und Tischendorf, S. 83.

Digitized by Google

der Sage im Protev. Jac., cap. 12 vermuthet 1), Maria habe fich bei fortichreitender Schwangerschaft vor den Leuten verborgen 3), ba fich die Jungfrau im Protevangelium im hause Jojephs verbirgt, im Roran aber an einem entlegenen Ort. Ebenfo wenig findet fich von der durch das Datteln- und Quellenwunder vorausgesetten niedertunft auf freiem Felde und von bem tröftenden Buruf "von unter ihr" in der chriftlichen Tradition eine Spur, da dieje Maria zwar unterwegs auf der Reife nach Bethlehem von der Geburt überrascht, aber boch noch zuvor von Joseph in eine Böhle am Bege geleitet werden läßt und von wunderbaren Stimmen außer dem englischen Lobgefang ichweigt 3). Dennoch aber möchte ber Berfaffer um einer Rotig Beba's willen auch den der chriftlichen Tradition fcheinbar fremden Rügen den Ursprung innerhalb diefer vindiciren. Nach Beda 4) ift nämlich in der Böhle, mo Chriftus geboren murde, eine Quelle entfprungen. Diefe Notiz läßt uns die toranische Bafferquelle auf der Geburtsftätte gefu auf chriftlichem Boden wiederfinden und macht uns Hoffnung auf ein gleiches Glud mit der Dattelpalme. Berinchen wir es diefe hoffnung durch eine Berfion ber muhammedauischen Geburtsfage zu realifiren, welche der perfifche Ueberarbeiter Tabari's aufbewahrt hat 5). Einige fagen, berichtet er, Maria habe, fo lange fie noch fchmanger gemefen fei, fich in den Tempel begeben; beim Eintritt der Geburtswehen habe fie dort einen Balmbaumpfeiler umfaßt, um fich bie Geburtsarbeit zu erleichtern; nach ihrer Entbindung fei im Tempel eine Quelle aufgesprudelt, und der Bfeiler habe auf das Schütteln Maria's in Folge ihrer Aufforderung von Bott plöglich grüne Blätter und reife Datteln getragen. Das Aufsprudeln einer Quelle im Tempel führt uns unwillfürlich zu dem in Ezech. 47 bei dem Oftthor unter der Schwelle des

- 3) Rubolph Hofmann a. a. D., S. 102 ff.
- 4) De locis sanctis, cap. VIII; f. Rudolph Sofmann a. a. D., S. 512.
- <sup>5</sup>) A. a. D., S. 542.

Þ

438



<sup>1)</sup> A. a. D., S. 38, Anm. 3.

<sup>2)</sup> Thilo, S. 220, und Tifchenborf, S. 24: "Kai έχουβαν έαυτήν από των υέων Ισραήλ."

Tempels hervorbrechenden Baffer zurück; ift nun bas Ditthor des Tempels der Typus der Jungfraugeburt, fo ift die Quelle dabei der Typus Chrifti. Aber der Balmbaumpfeiler? Diefer tann bann nur das Abbild der Fruchtbäume an dem Bafferftrom aus dem Beiligtum in berfelben Bifion fein. "Ihre Frucht wird jur Speife Dienen, und ihre Blätter gur Argnei"; Datteln aber, fagt der Ueberarbeiter Tabari's 1), feien ein Stärtungsmittel für eben entbundene Frauen, beffen Gebrauch Gott felbft gelehrt habe. Benn nun der Roran die Geburtoftätte mit der Quelle und Balme aus dem Tempel in bas freie Feld verlegt, fo ift es nicht unwahrfcheinlich, daß er die Localität von der jüdischen Schmähung bei Celsus geborgt hat, Maria fei wegen Chebruchs von ihrem Manne verftoßen worden und habe als ehrlofe gandläuferin Sefus heimlich geboren 2). Als ficher ebionitisch erweist fich endlich ber guruf "von unter ihr", wenn man fich denfelben mit etlichen Auslegern nicht als von dem Engel Gabriel, fondern von dem in der Geburt begriffenen Sefustinde ausgegangen bentt, in fo fern er bann bem mofaifchen Meffiasvorbild entspräche. Rach einer judifchen Fabel bei dem Mythologen Reffäus (al-Kisai), einem arabifirten Berfer und berühmten Lehrer am Bofe Sarun al - Rafchibs, und bei den Rabbinen hat Mose fogleich nach feiner Geburt feine Mutter angeredet 3). Go ift denn die Geburtsgeschichte Jefu im Roran nichts anderes, als ein typologischer Mythus aus Ezech. 47 mit eingewobenen judischen Bügen, der feine Seimat im Ebionismus hat.

Außerhalb des Koran erzählen der eben genannte Keffäus und der perfische Ueberarbeiter Tabari's über den Ort der Niedertunft Maria's wieder ein Compromiß, diesmal zwischen dem Koran und der christlichen Tradition. Maria soll aus Scham vor Zucharias bei dem Herannahen der Geburt um Mitternacht dessen

<sup>1)</sup> M. a. D., S. 542.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Siehe "Die Jefnsmythen des Judentums", S. 80, wo ans Söfchels Orig. c. Celsum ausgehoben ift: "Εἶτα λέγει, ως ἐχβληθεῖσα ὑπὸ τοῦ ἀνδρὸς καὶ πλανωμένη ἀτίμως σχότιον ἐγέννησε τὸν Ἰησοῦν."

<sup>3)</sup> Thilo, S. 146, und Gfrörer, zweite Abtheilung, S. 382-384.

Haus (nach dem Ueberarbeiter Tabari's den Tempel) verlassen haben und von Jerusalem weggegangen sein, was jener "entlegene Ort" sei, den Gott im Koran erwähne. Den Palmbaum lassen sie die Gebärerin zur Stütze bei der Wehenarbeit ergreifen <sup>1</sup>).

Inzwischen find wir auf der Grenze angetommen, welche die Marienfage von der Jefusfage fcheidet. Treten wir binüber, fo begrüßt uns ber Reugeborene abgefehen von ber mahricheinlichen Anrede feiner Mutter mährend ber Geburt alsbald mit einem Selbstzeugnis por den Scheltern Maria's in der Fortsebung ber Geburteerzählung in Sur. 19, 26-34: "Und bann tam fie mit ihm (dem Jejustind) zu ihrem Bolte und fie trug ihn. Sie sprachen : o Marjam, du haft eine unerhörte That begangen. D Schwefter Narons, bein Bater mar tein fchlechter Mann und beine Mutter feine Ungerechte. Und dann wies fie auf ihn. Sie fprachen : wie werden wir ihn anreden, der im Tragfiffen als ein Rnabe liegt? Er fprach: ich bin ein Knecht Gottes, er hat mir bas Buch gegeben und hat mich zum Propheten bestellt. Und er hat mich zu einem Gesegneten bestimmt, wo ich auch fein mag, und hat mir das Gebet und das Almofen anbefohlen, fo lange ich leben würde. Und Ehrfurcht gegen meine Gebärerin, und er hat mich nicht zum Gewaltthätigen, zum Elenden gemacht 2). Und ber Friede über mir am Tage, da ich geboren murde, und am Tage, da ich sterben werde, und am Tage, da ich lebendig ermachen werde 3)." Ohne Inhaltsangabe finden mir die Rindesrede in

- 2) Maracci: "non fecit me superbum infelicem"; Bahl: "er hat mich nicht zum unglückseligen hoffärtigen bestimmt"; Gerod: "er hat mich nicht gemacht, frech und gottlos zu fein"; Muir: "and not overbearing nor wretched"; Sprenger: "er hat mich weder ge waltthätig, noch erbärmlich gemacht"; Hafe: "nicht unglücklich folz hat er mich gemacht".
- 3) Maracci: "die, qua resuscitador vivus"; Bahl: "am Tage, an welchem ich burch die Auferstehung aus dem Staub des Todes in ein neues Leben treten werde"; Gerod: "— da ich zum Leben auferstehen werde"; Muir: "the day i shall be raised alive"; Sprenger: "am Tage, da ich wieder zum Leben erweckt werde"; Hafe: "am Tage, wo ich auferweckt werde und lebe".

<sup>1)</sup> Thilo, S. 138 und "Chronique etc.", p. 541.

Sur. 3, 46, und 5, 119, ermähnt. Un letterer Stelle heißt es: "O Ifa 1), bu Sohn Marjams, gedente meiner Güte gegen dich und deine Gebärerin, daß ich dich ftärtte mit dem Geift der Beiligkeit, daß du die Leute anredeteft im Tragkiffen und als Mann." Boher ftammt bie Rede? Den Beg zur Löfung diefer Frage zeigt uns der Ausdruck: "er hat mir das Buch ge= geben ". Die Genesis der foranischen Borftellung von dem "Buch" ift nach der Untersuchung Sprengers?) eine Berknöcherung des lebendigen Offenbarungsgeiftes im Ebionismus zu einem im himmel aufbewahrten Buche als dem Urquell der Bahrheit, deffen Inhalt dem Propheten durch göttliche Erleuchtung mitgetheilt wird, wozu einerseits die Theorie des emigen Logos und andererseits die hiftorische Bergötterung der Thora den Anstoß gab. Die Empfänger bes "Buchs" find Mofe, Johannes der Täufer, Jesus und Duhammed. Sei es mit dem "Buch", das nach der landläufigen Anficht einfach die Bibel bedeutet, wie es wolle, fo zeigt feine Bergabung an Mofe und Jefus nichts anderes an, als die längft besprochene Identität der Offenbarung Mofe's und Christi in den Clementinen. Dadurch find wir in der Seimatsfrage ber Rindesrede auf den Ebionismus hingemiefen. Suchen wir nun in deffen Bereich nach einem Original für fie, fo werden wir nicht fowol mit Gerod's) und Muir 4) an die Tragfiffenrede im Evang, inf. 5) zu denten haben, als vielmehr an die Bhrafe in der rabbinischen gabel vom Tod Mose's: "als ich drei

<sup>1)</sup> عيسى. Ift bie Biebergabe bes anlautenden Jod mit E in ber arabischen Transfcription vielleicht der Nachhall einer jübischen Combination Jesu mit Esau, dem Erbseind Israels? Sonst transscribiren die Araber das hebräische Jod im Anlaut stets mit S, siehe Kitab al-Fihrist, T. II, p. 12-13. Auch Masudi a. a. O. schreibt einmal den Namen Jesu Ziene.

- 2) Bd. II, S. 254 u. 285-300.
- 3) A. a. D., S. 47.
- 4) Bd. II, S. 282 Anm.
- 5) Σhilo a. a. D., S. 66: "Ego, quem peperisti, sum Jesus, filius Dei, δ Λόγος, quemadmodum annuntiavit tibi angelus Gabriel; misitque me pater meus ad salutem mundi."

Monate alt war, habe ich geweißagt, daß ich das Gesetz in Keuerflammen empfangen würde "1).

Bon der Tragkiffenrede bis zu den Anabenspielen weiß ber Koran nichts mehr von Jesus zu erzählen, besto mehr aber Reffäus und der persische Ueberarbeiter Tabari's. Reffäus weiß von Maria's Flucht nach Aegypten vor den Nachstellungen bes Königs Hanusch ben Henderusch<sup>2</sup>), der dem Kinde samt seiner Mutter und Zacharias an das Leben gewollt habe, auf Anrathen des letzteren und in der Begleitung des Betters Joseph<sup>3</sup>). Der Ueberarbeiter Tabari's aber erzählt in ziemlicher Uebereinstimmung mit Matthäus nicht bloß die Flucht nach Aegypten, sondern auch ben Besuch der Weisen verlegt Ressus dem Morgenland<sup>4</sup>). In die Flucht nach Aegypten verlegt Ressus drei Abenteuer. Das erste ist wen Behorsam eines Löwen auf einem Kreuzweg, den das Jesustind von dem Ochsen armer Leute an das todte Rameel in der Büste verweist. Das zweite ist die Begegnung mit einer Räuber-

1) Gfrörer a. a. D., zweite Abtheilung, G. 388.

ift noch nicht aufgetlärt. 🕅 حنوش بن هندن روش Der Rame (\* Mann, bem der Berfaffer für die liebevolle Freundlichteit öffentlich dantt, mit ber er ihn in halle, wohin den Berfaffer letten Sommer eine durch bie Liberalität bes mürttembergischen herrn Rultusminifter v. Gefler ihm ermöglichte Studienreise geführt hat, aufgenommen und unter den Schätzen der Deutschen Morgenländischen Gesellichaft zurechtgewiefen bat, herr Brof. D. Gofche, bat gegen ihn die Bermuthung geängett, möchte eine Berderbnis von herobes burch faliche bas für ben Botal in ein umwandelnde Punttation und Berjegung bes , und & fein. Bas ift aber هنوش? Ein unglücklicher Ref von Antipas, fo bag ber Cohn mit dem Bater verwechfelt mare? Dit richtigem namen, aber in ganz unhiftorischer Stellung, wird Berobes von Majudi a. a. D., Bb. I, S. 121, erwähnt, sobald man das nicht mit ben franzöfischen herausgebern "Khardouch" lieft, خم دوش fondern unter Tilgung des Afpirationspuntts über dem 📂 nach Daß gabe bes rabbinifchen Dirie (Levy) ober Dirie (Burtorf)

8) Thilo, S. 140.

4) Chronique etc., p. 546-547.



ŝ

bande, welche von dem Jefustind für ihr Ubftehen von der Blünderung eines Wniglichen Balaftes mit einem vergrabenen Schape belohnt wird. Das dritte ift die Erprobung der Prophetengabe und Entbindungetunft des Jejustindes an einer treifenden Rönigin. Der gehorfame Lowe ift nach Rubolph Bofmann 1) ber Doppelgänger ber anbetenden Thiere im Evang. Pseudo - Matth., cap. 19. Das Original ift ficher aus bem "zai yv usra vor Inglor" in Mart. 1, 13 hervorgewachfen, beffen Ansfpinnung als Parallelifirung Jefu mit Abam in ben ebionitischen Rreifen beliebt fein mußte. Die Begegnung mit der Räuberbande leitet derfelbe Gelehrte aus ber Flucht von Räubern vor der mit dem Raufchen eines Rönigszugs vorüberziehenden Flüchtlingsfamilie im Ev. inf., cap. 13 ab 2). Für die bebärztliche Hülfeleiftung des Jefustindes aber fehlt jede Analogie in den Apolryphen 3). Ift fie ein Untraut, aus dem Spruch vom gebärenden Beibe in den Abichiedsreden, Joh. 16, 21, aufgeschoffen? Den Aufenthalt läßt Reffaus (und wol anch ber perfifche Ueberarbeiter Tabari's, wenigstens ift bas ans bem "fermier" Botenbergs ju fchließen) die Flüchtlinge in Aegypten (oder Memphis? مِصْرُ bei einem "Dihtan" (nicht "Dahtan", wie ber erste Herausgeber des Ev. infant., Site, das ... votalifirt und Thilo ihm nachschreibt) nehmen. Das Bort ift perfifch, ift aber in ber Bedeutung "Bauernschulze" ober "Dorfmagnat" in das Arabifche eingewandert. Den Aufenthalt in Megypten füllt Reffaus mit ber Entdedung der Diebe bei dem Diblan in dem Blinden und Lahmen unter der Familie durch das Jefustind aus 4). Diefe Diebstahlsgeschichte ift der Ausfluß eines Gleichniffes Gottes am jüngsten Gericht gegen die gegenfeitige Buschiebung ber Sündenschuld zwijchen Leib und Seele in der Gemara Sanhedrin, cap. 11. Die Ginflechtung des perfifchen Bortes in die Erzählung aber erlaubt es, die Ueber-

1) A. a. D., S. 144.

- <sup>2</sup>) A. a. D., G. 158-159.
- 3)- Ebendaf., S. 169-170.
- 4) Thilo, S. 145.

tragung auf das Jesuskind für ein Wert des nestorianischen Ehristentums in Persien zu halten. Der Ueberarbeiter Tabari's fügt noch die Uebertragung der Weinvermehrung auf der Hochzeit zu Rana auf die Hochzeit des Haussohnes hinzu<sup>1</sup>). Dauern läßt Ressusse den Aufenthalt die zum Tode "des Königs der Kinder Israel", der Ueberarbeiter Tabari's die zum dreißigsten Jahre Jesu, dem Todesjahre "Herodes des Aelteren". Jest hief nach Ressussen Zechseiten Zuberarbeiter Tabari's Gott, die Flüchtlinge nach Jerufalem zurücktehren. Dort läßt Ressusse Jesus feine Bunder zeigen oder verbergen<sup>2</sup>) die zur Niederlassung der Familie in Nazareth. Der Ueberarbeiter Tabari's dagegen weiß vor dem Eintreffen in Jerusalem von Bundern Jesu in Syrien, wahrscheinlich weil, wie er berichtet, eine Tradition den Fluchtaussenthaltsort auch in die Dase von Damastus verlegte<sup>3</sup>).

Kehren wir zu bem Koran zurück, so scheint diefer aus der Zwischenzeit von der Geburt bis zum Auftritt Sefu lediglich teine Erinnerung bewahrt zu haben. Denn wenn Gabriel in der Fortsetung feines Gesprächs mit Maria deren fünftigen Sohn ju ber Beglaubigung feiner göttlichen Sendung zu den Rindern Jørael bereinft fagen läßt: "Wahrlich, ich werde euch aus Lehm etwas wie einen Bogel anfertigen, und dann werde ich in es hauchen, und dann wird es ein Bogel werden nach dem Billen Gottes. Und ich werde den Blindgeborenen heilen und den Ausfätzigen, und ich werbe Tobte aufermeden nach dem Billen Gottes ", fo fcheint ja das Bunder mit den Lehmsperlingen im "Evangelium Thomae Israelitae", cap. 2, und im Ev. inf., cap. 36 u. 46 4), den Fragenbildern der Sperlinge in der Bergpredigt, deffen Abklatich man in Sur. 3 u. 5 längst gefunden hat, aus ber Rindheit in das Mannesalter Jefu verlegt zu fein, allein bei ber abgebrochenen Redemeise des Roran tann diefer Schein auch trügen.

Mehr weiß Reffäus aus der Jugendzeit Jefu, der eine Lehrlingsprobe bei einem Färber, einen arabischen ABC-

Ł

- <sup>3</sup>) A. a. D., S. 545-547 u. 550.
- 4) Thilo, S. 111, 123 u. 281; Tijchendorf, S. 135, 192 u. 197.

-444

Digitized by Google

<sup>1)</sup> A. a. D., S. 549.

<sup>2)</sup> Je nach der Lesart, f. Hottinger a. a. D., S. 333.

Unterricht und die Auferweckung eines beim Spiele durch einen Fußstoß getödteten Anaben mit geringen Modificationen dem Ev. Thom. und Ev. inf. nacherzählt. Die seltsamste von diesen Anekdoten ist die Färberlehrlingsprobe. Bisher ihrem Ursprung nach von niemand erklärt, glaubt sie der Berfasser für einen thypologischen Mythus, aus dem weinrothen Messiaskleid in 1 Mos. 49 und Jes. 63 auf judenchristlichem Grund und Boden entstanden, nehmen zu sollen <sup>1</sup>).

Das Prophetenamt Jefu, an das wir nun herangetreten find, ift im Roran zwar mit der oberflächlichsten Rurze flizzirt, aber gleichwol in den Reden und Thaten des herrn mythifd alterirt. Denn wenn auch Matth. 5, 17 den toranischen Ausfprüchen gefu in Sur. 3, 49 und 61, 6 über den 3med feines Kommens, das Gefetz oder die "Thora" zu bestätigen, eine gemiffe geschichtliche Wahrheit garantirt, fo werden fie doch durch bie deutlich durchscheinende ebionitische Unterlage ber Ibentität ber Sendung Jeju mit der Moje's und durch unvertennbare ebionitifche Beigaben discreditirt. Solche find in Sur. 3, 48 u. 49 bie Borte: "Und ich will euch (als Prophet) bestimmen, wovon ihr effen und mas ihr aufbemahren follt in euren Säufern ", und: "Um euch einen Theil zu erlauben von dem, das euch verboten war", ferner in Sur. 43, 61: " 3ch bin zu euch getommen mit ber Beisheit, und um euch den Theil zu entscheiden, über den ihr ftreitet." Sie werden fich nämlich taum aus etwas anderem, als aus inneren Fragen des Ebionismus über das Verhalten gegen die judifchen Ritual- und Ustefegebote ertlären laffen. Ebenfo tommt eine gemiffe geschichtliche Wahrheit dem Berheißungespruch Jefu über den "Uhmad" ju, der feiner Ertlärung über feine Beftimmung, bas Gefetz zu bestätigen, in Sur. 61, 6 angehängt ift: "- und um einen Gottesboten anzufündigen, der nach mir tommen wird und beffen name Ahmad ift, in jo fern er eine Summirung von Joh. 15, 23-27 ift 2), aber er wird als ein Citat Muhammeds zur Luge, weil er ihn auf fich felbft anwendet. Reine, und zwar lediglich auf den Autor des Koran felbft zurüct-

<sup>1)</sup> Thilo, S. 150-156.

<sup>2)</sup> Sprenger, Bd. I, G. 158.

fallende Fictionen dürften bagegen die Jefu in den Mund gelegten nichtsfagenden Aufforderungen, Gott ju bienen, in Sur. 3, 5 u. 43, fein und darum dem Begriff des Mythus nicht unterftehen. Raum anders wird es mit der Bolemit gegen die Trinität ftehen in Sur. 5, 81 : "Fürwahr, wer Gott einen Genoffen gibt, über dem hat Gott ichon das Baradies zugeschloffen und fein Bestimmungsort ift das Feuer." Gehen wir von den Reden ju den Thaten des herrn über, von denen der Roran in Sur. 8 u. 5 nur bie Apostelberufung, die Seilung des Blindgeborenen und Ausfätigen und die Todtenerweckungen, wie oben ichon vortam, ohne jedes Detail erwähnt, fo ift in fie nur ber eine Mythus von dem himmlischen Tische in Sur. 5, 121-124 eingeschoben. "Die Apostel fprachen; o 3fa, bn Sohn Marjams, wird dein Berr im Stande fein, ju uns einen Tijch (voll Speifen) vom himmel berabfahren zu laffen? Er fprach: fürchtet Gott, wenn ihr Glaubige feid. Sie fprachen: wir wollen von demfelben effen, daß unfere Bergen fich beruhigen und wir inne werden, daß du uns Bahrheit gefagt haft, und wir bavon zeugen tonnen. Es fprach Ifa, der Sohn Marjams: o Gott, unfer herr, lag zu uns einen Tifch vom himmel herabfahren, daß er uns ju einem Feftbrauch 1) werde für ben erften unter uns und für ben letten unter uns, und ein Beichen von bir fei, und nähre uns, benn du bift der Befte der Nährväter. Es fprach Gott : ich werbe ihn ju euch hinabfahren laffen, aber wa hernach unglaubig fein wird von euch, ben werde ich mit einer Strafe heiminchen, mit der ich fonft teines von den Geschöpfen

<sup>1</sup>) Maracci: "- mensam e coelo, quae sit nobis in diem festum"; Bahl: "(einen Lifch), der uns einen feierlichen Lag mache"; Dettinger: "- ber uns einen Festuag bereite"; Gerod: wie Bahl; Muir: "- that it may be unto us a Feast day". Lehterer macht zu dem foranischen أيميد die richtige lexitalische Bemertung: "An Eed, or religious festival recurring periodically." Frehtag hat in seinem Ileineren Börterbuch, S. 438, für عيد : "festum, oblectamentum", aber S. 435: "res consueta" (von je redüt).

Digitized by Google

heimsuchen werde." Der Koran selbft bietet zu der Erklärung diefer Räthjelftelle lediglich teine Unhaltspuntte. Die Ubenteuerlichteiten, welche die Commentatoren ju ihrer Aufstellung beibringen, hat Maracci gesammelt 1). Sie laffen nach ihm 2) Muhammeb das Abendmahl, das Speisungswunder mit den fünf Broten und zwei fifchen, das Gleichnis vom Sochzeitmabl, den Stater in des Fisches Mund, und das Mahl mit dem Auferftandenen am See Genezareth unter einander werfen. Es mag fein, daß die Jünger dem Meister zuviel thun, aber eine Anspielung auf das heilige Abendmahl ift bier nach Dettinger 3), Gerod 4) und Muir 5) unvertennbar, zu der die Bifion des Betrus in Apg. 10 u. 11 bie Einfleidung gelichen bat. Bober hat Muhammed das Tischmärchen geschöpft? Aus fich felbit, meint Dettinger 6), in fo fern er jeden Falls Grund .genug gehabt habe, das Ubendmahl in feiner geschichtlichen Bafis ju entstellen, um deffen Zufammenhang mit dem Tobe Jefu, von dem er wenigftens eine Uhnung gehabt haben tonne, defto ficherer ju zerreißen, in welchem Intereffe er dasfelbe zu einem Mittel leiblicher Stärtung und zu einem Zeichen "zur Beglaubigung Chrifti als göttlichen Gefandten und Bropheten " herabgeset Es mag fein, daß die Composition von Muhammeds babe. Abendmahlssurrogat sein Eigentum ift, aber die in ihm verwerthete Aufchauung von dem Charafter bes Abendmahls ift es mahricheinlich nicht, fondern hat eher ihre Seimat im Ebionismus. Es ift nämlich ficher, daß biefer bie erlöfenbe Bedeutung bes Lodes Jefu ignorirte; alfo tann er dem Abendmahl taum einen andern Charafter beigemeffen haben, als Muhammed auch.

Reicher fließt die Tradition über das Prophetenamt Jefu wieder außerhalb des Roran. Reffäus und Majudi wiffen die Berufung der Apostel zu erzählen. Der erstere berichtet 7),

6) a. a. D., S. 46-47.

<sup>1)</sup> Prodr. pars quarta, p. 89-90 und Refutt. in Sur. V, p. 238-39.

<sup>2)</sup> Refutt. in Sur. V, p. 241.

<sup>3)</sup> A. a. D., S. 46.

<sup>4)</sup> A. a. D., S. 55.

<sup>5)</sup> Bb. II, S. 285.

<sup>7)</sup> Thilo, S. 152.

Sejus habe, als er am Geftade bes Meeres mandelte, Balter gesehen und fie gefragt: "machet ihr diese Rleider und nicht auch eure Bergen weiß? Sie hatten barauf an ihn geglaubt und feien bie Zeugen feines Prophetenamts geworden. Der lettere erzählt 1), ber Meffias habe am See Tiberias etliche Fischer und zwölf Balter gefehen. Er habe fie angerufen : "folget mir nach und ihr werdet Menschen fischen ". Drei von diesen Fischern, die Söhne des Bebeda, und die zwölf Balter feien ihm nachgefolgt. Die Erzählung ift ein etymologifcher Mythus über die foranifde Benennung der Apostel "al - Sawarijuna" (أَكْجَوَارِيُّونَ), die zweierlei Bedeutungen hat, nämlich 1) "bie Beißen", "Glänzenden", und dann transitiv "die Balter" oder "Bleicher", 2) "die Freunde" ober "Gehülfen". Berftändiger leiten andere muhammedanische Schriftgelehrte ben Namen von den meißen Rleidern ab, melde die Apostel getragen hätten. Diefe Erklärung läßt fich wegen der weißen Rleider der Märtyrer in der Offenbarung 30-Ihre Bahl bestimmen die Commentatoren einhannis hören. ftimmig auf zwölf, ja Masudi kennt neben den Zwölfen noch zweiundfiebzig Jünger, eine Bariation der fiebzig Jünger bei Lutas gleich der rabbinischen Bariation in der Zählung der Bölter der Erde bald zu siebzig und bald zu zweiundsiebzig?). Die Lehrsprüche Jefu vermehrt eine, freilich fpate, Tradition bei Rudolph Hofmann') um fünf, für die der Berfaffer einen christlichen oder judischen Ursprung nicht zu finden vermag. 3m erften vergleicht Jefus das Trachten nach irdifchen Schäten mit dem Trinken von Meerwaffer; im zweiten heißt er den Angelogenen fich freuen, weil Gott die guten Berte bes Lügners von diefem auf ihn überschreibe; im dritten vergleicht er die Welt mit einer abgelebten Gattenmörderin, die immer wieder neue Liebhaber finde; im vierten erzählt er ein Märchen von drei Reifenden, die ein gefundener Schatz zum gegenseitigen Mord perführt habe; im fünften fchilt er des Menschen Sohn, der in

\$. a. D., S. 327-329.

<sup>1)</sup> A. a. O., Bb. I, S. 123.

<sup>2)</sup> A. a. D., Bb. II, S. 303.

Reichtum und Macht fich von Gott zu den Schätzen wende und in Armut verzweifle, fo daß er nie zum rechten Berehrer Gottes reif werde. Bon den Bundern Jefu tennt die Tradition folgende Details. Einer der Koranausleger gibt die Zahl der täglich bei Jefus zusammengeströmten Rranten auf fünfzigtaufend an. und läßt fie durch Gebet unter der Forderung des Glaubens von ihm geheilt worden fein 1). Das ift eine Decimalsteigerung der fünftausend Mann bei der wunderbaren Speisung. Derfelbe berichtet vier Todtenaufermedungen Sefu: die des Lazarus. die des Sohnes der Wittme zu nain, die der Tochter des Böllners (bes Schulvorstehers Jairus?) und die Sems, bes Sohnes Noahs, "burch ben großen Namen Gottes". Letteres abgeschmackte Märchen, das man auch bei Rudolph Hofmann 2) und bei dem perfifchen Ueberarbeiter Tabari's 8) nachlefen tann, verräth fich durch die Einführung des Nomen ineffabile, mit dem der Thalmud Jefus feine Bunder thun läßt, wie Maracci richtig bemerkt, als ein jubisches Product. Ein anderer weiß die Bermandlung der von ihren Bätern vor Jefus eingeschloffenen und verleugneten Söhne in Schweine zu erzählen. Eine feltfame Berfion der Badarenergeschichte im Stile ber "Tholedoth Jefchu"!

Rach Sur. 5 u. 61 ift Jesus von dem einen Theil der Kinder Jörael angenommen, von dem andern Theil verworfen worden. Diese Berwersung hat ihn nach der Bibel an das Kreuz, nach dem Koran zu Gott hinauf und nur einen Doppelgänger von ihm an das Kreuz geführt. Der Hergang ist in Sur. 4, 156—157 folgendermaßen erzählt: "Und sie (die Juden) sagen: wahrlich wir haben den Messias Isa, den Sohn Marjams, den Gesandten Gottes getödtet, und sie haben ihn nicht getödtet und nicht getreuzigt, sondern er wurde verähn= licht für sie 4). Und in der That diejenigen, welche über ihn

<sup>1)</sup> Maracci, Prodr. pars altera, p. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. a. D., S. 329.

<sup>3)</sup> A. a. D., S. 553.

<sup>4)</sup> Maracci: "oblata est eis similitudo ejus"; Bahl: "es warb ihrer Rache ein Mensch übergeben, ber eine Achnlichkeit mit Sesu hatte"; Dettinger: "etwas ihm ähnliches wurde ihnen untergeschoben";

ftritten, waren im Zweifel barüber, fie hatten bievon teine Renntnis, fondern folgten Bermuthungen, und fie tödteten ihn nicht wirflich, fondern Gott hat ihn zu fich erhöht." Rlüchtig erwähnt ift die Berhinderung der Tödtung Jeju von den Juden burch die Dazwischentunft Gottes in Sur. 5, 19: "- Die Rinder Israel habe ich von dir abgehalten "1). Rach dem Koran hat also die Rreuzigung thatfächlich ftattgefunden, nur ift fie nicht an Jefus felbft, sondern an einer ihm ähnlich gemachten Gestalt vollzogen Diefe Geftalt läßt den Gedanten an ein Bhantom ober worden. an eine Berfon frei. Die erftere Auffaffung findet man icon bei Johannes von Damastus, ber die 38maeliten lehren läßt, die Juden hätten nur ben Schatten des herrn an das Rreuz geschlagen, ihn felbft aber nicht 2). Der letzteren folgen die Rorancommentatoren, welche bald einen Jeju gleichenden Unbetannten, bald einen auf fein freies Anerbieten zur Stellvertretung Jefu in deffen Geftalt verwandelten Apoftel, bald den mit diefer Bermandlung beftraften Judas, bald einen gemiffen zu einem Mordanschlag auf gefus von Judas beredeten und dafür jur Strafe in die Gestalt Jeju verwandelten Titianus (ficher nur eine Berlängerung des Räubernamens Titus im Evang, inf., cap. 23), bald gar den Jeju ähnlichen Juden Albiuh, den Sohn Reidirs, gefreuzigt werden laffen 3). Boraus nun der

Gerod: "er wurde ihnen nachgeahmt"; Muir: "he was simulated (in the person of another) unto them".

- Sur. 3, 54: "O Sfa, wahrlich ich will dich fterben laffen und will dich erhöhen zu mir und will dich von diefen Ungläubigen befreien", scheint mir nur dann auf die Rettung vom Kreuze bezogen werden zu tönnen, wenn man an die Stelle des Sterbenlaffens die Entrückung fest, was nach Dettinger, S. 47 u. 48, sprachlich erlaubt ift.
- <sup>2</sup>) De Haer., p. 466, ed. Bas. bei Dettinger a. a. D., S. 42: "— cum eum tenuissent, ejus quidem umbram egisse in crucem, Christum autem nec in crucem actum fuisse, nec mortuum. Deum enim eum ad se in coelum transtulisse." Dasselbte sagen bei Sylburg, Saracenica sive Moamethica (Heidelberg 1595), p. 5. Euthymius Zigabenus: "(ok Iovdaioi) koraviewsau riv oxiàr avirov", und p. 61 ein ungenannter Biograph Muhammeds: "— xai riv oxiàv koravewHirai rov owrigos".
- 8) Maracci, Prodr. pars tertia, p. 64-65, und Refutt. in Sur. III, p. 113-114.

Digitized by Google

bei dem Autor ber koranischen Erzählung entstanden fein kann, läßt vielleicht die Angabe des perfifchen Ueberarbeiters Tabari's errathen, Gott habe im Augenblic der Kreuzigung Jefus in den himmel entruckt und feine Geftalt dem Unfuhrer ber Juden, Ifua (Jofua) gegeben, den dann die Juden gefreuzigt hätten 1). Der Ueberarbeiter Tabari's mag zwar hiebei lediglich nur an den altteftamentlichen Beerführer Jofua gedacht haben, aber er hat uns durch feine Notiz den großen Dienft geleiftet, uns miffen zu laffen, daß ber in Stellvertretung Getreuzigte Jefus geheißen habe, denn Josua ift das Borbild Jesu in der patriftischen Typologie 2). Dadurch fällt auf die Erzählung mit einem Mal das Schlaglicht, daß fie ber mythifche Niederschlag der cerinthifchen Idee ift, der obere Chriftus habe fich bei der Baffion von dem Menschen Jefus getrennt, fo daß nur diefer gelitten habe, ein Tropus, der in der antiochenischen Scheidung zwischen den beiden Naturen und ihren Actionen feine miffenschaftliche Darftellung und in ber Ranzelfprache des Reftorius vom Biderfpruch der fterblichen Gottheit feinen vollstümlichen Ausdruck gefunden hat 3). Der entrückte Jefus in der koranischen Erzählung, das ift der obere Chriftus, und ber getreuzigte Stellvertreter, das ift der Mensch Jefus. Woher tommt aber die feltsame Berschiebung des cerinthischen Tropus, beziehungsweise ber antiochenischen Theorie? Je nun, mo bas Bedürfnis und Berftändnis für den Berföhnungstod Chrifti fehlte, mie im Gnofticismus wegen feiner Auflösung der Erlösung in einen tosmischen Proceg und im Ebionismus wegen feiner Wertgerechtigteit, da muß, fobald die gnostische Unterscheidung zwischen dem Christus und Jefus, beziehungsweife die antiochenische Auseinanderhaltung ber beiden naturen monophysitisch verneint ober verwischt

<sup>2</sup>) So im Brief bes Barnabas, bei Juftin, Tertullian und Lactanz, f. Patrum Apostolicorum opera. Recensuerunt etc. Oscar de Gebhardt, Adolfus Harnack, Theodorus Zahn (Lips. 1875), Fasc. I, p. 46 u. 47, Mnm.

Teol. Stab. Jahrg. 1876.

<sup>1)</sup> A. a. D., S. 563.

<sup>3)</sup> Bgl. den Artikel "Reftorius" von Möller, G. 290-291, in herzogs Realeucyllopädie.

Bahn einer Stellvertretung Christi am Rreuz durch einen andern wurde, der Biderspruch des Unterliegens des göttlich angelegten Refus unter ber menfchlichen Bosheit, vorausgesetzt, daß er in bas Bewuntlein trat, zu Lösungsversuchen geführt haben, die, je nachdem man den göttlichen Factor in der Person Jesu die Selbständigkeit des menschlichen mehr oder minder abforbiren lick, ober umgefehrt, mas im Ebionismus der Fall war, für die Baffion ben Doketismus ober die Substitution einer Berson nach Letterem Auskunftsmittel begegnen wir bei ben Bas fich zogen. filidianern, bei einem gemiffen Leucius Charinus, deffen 'Anogrólwv neglodoi bei den Manichäern im Anfehen ftunden, und im handschriftlich vorhandenen Evangelium bes Barnabas. Der Gefreuzigte aber, den Jefus zuvor in feine Gestalt verzauberte, ift bei den Bafilidianern Simon von Cyrene 1), bei Leucius Charinus ein Unbefannter 2), im Evangelium des Barnabas endlich der Berräther Jubas 3). Diefes Austunftsmittel baretifcher Rreife zur Beseitigung des Rreuzestodes Christi ift nun auch Duhammed, und zwar in einer noch den Untergrund der cerinthischen Borftellung aufzeigenden gaffung, zugetommen und von ihm adoptirt

1) Iren. adv. Haer. L. I, 24, 4, ed. Stieren (Lips. 1853), T. I, p. 244: "Quapropter neque passum eum, sed Simonem quendam Cyrenaeum angariatum portasse crucem ejus pro eo; et hunc secundum ignorantiam et errorem crucifixum, transfiguratum ab eo, uti putaretur ipse esse Jesus; et ipsum autem Jesum Simonis accepisse formam, et stantem irrisisse eos. Quoniam enim virtus incorporalis erat et Nus innati patris, transfiguratum quemadmodum vellet, et sic ascendisse ad eum, qui miserat eum, deridentem eos, quum teneri non posset et invisibilis esset omnibus."

Epiph. Haer. 24, 3: "Οὐχὶ Ἰησοῦν φάσχων πεπονθέναι, ἀλλὰ Σίμωνα τὸν Κυρεναῖον — χαί φησιν ἐχεῖνον ἐν τῷ βαστάζειν τὸν σταυρὸν μεταμεμορφωχέναι εἰς τὸν ἑαυτοῦ εἶδος χαὶ ἑαυτὸν εἰς τὸν Σίμωνα — ἐχείνου δὲ ἐσταυρωμένου ἑστήχει χατάντιχους ἀοράτως ὁ Ἰησοῦς χαταγελῶν τῶν τὸν Σίμωνα σταυρούντων." Αυφ bά Tertull., Praescript. 46. Theodoret, H. J. 1, 4.

- 2) Phot. Biblioth. ed. Bekker (Berlin 1824), T. I, p. 90: "Kai τον Χριστον μή σταυρωθήναι, άλλ' έτερον άντ' άυτοῦ, και καταγελάν διά τοῦτο τῶν σταυρούντων."
- 8) Gerod a. a. D., S. 58.



worden, da die Anerkennung des wirklichen Kreuzestodes ihm als eine in ihren Folgen zu gefährliche Concession an das Christentum erscheinen mußte <sup>1</sup>). Gewußt muß er um denselben haben; wie könnte er sonst in Sur. 4, 156, von Streit und Zweisel über die wirkliche oder nur vermeintliche Kreuzigung Jesu<sup>3</sup>) unter den Christen (nur diese können das zu supplirende Subject sein, da die Juden nie über diese Frage gestritten haben) reden? Bon wem ist aber wol der Stellvertretungsmythus Muhammed zunächst zugekommen? Bon Juden, meint Muir, denen sich die häretische Fabel als ein bequemes Compromiß zur Wegräumung der trennenden Schranke zwischen Juden und Christen, des getreuzigten Christus, habe besonders empfehlen müssen<sup>3</sup>). Warum nicht von nazaräischen Ehristen, für deren ganze Anschauung der Kreuzestod Christi nur ein geschickliches Nergernis war?

Bie stimmt aber mit der Aufnahme Jesu in den Himmel unmittelbar vor der Areuzigung bessen natürliche Sterblichteit zusammen, die in der Kindesrede in Sur. 19, 32 mit dürren Worten ausgesprochen ist, auch wenn man sie von der unbedingten Allgemeinheit des Todes im Koran und in der moslimischen Theologie.<sup>4</sup>), und in den noch außerdem nach der gewöhnlichen Uebersezung vom Sterben Jesu redenden Stellen: Sur. 3, 54 und 5, 126, wegen der möglichen Zweideutigkeit von is. V nicht geboten findet? Der Koran selbst schweigt darüber,

und die Commentatoren helfen sich über die Schwierigkeit damit hinweg, daß sie Jesus theils vor, theils nach seiner Erhöhung sterben lassen 5). Es leuchtet ein, daß man das Sterben Jesu, wenn es wirklich im Koran gelehrt wird (Sur. 19, 32 könnte auch nur bloße Rednerei sein), als mit seiner Erhöhung in den himmel vor der Kreuzigung zusammenfallend benken muß. Schwierig-

teiten macht das Reden Jeju als كَهْلُ in Sur. 5, 119, da diefe

- 4) Dettinger a. a. D., S. 48.
- 5) Dettinger, G. 52.

30\*

<sup>4)</sup> Dettinger a. a. D., G. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) S. oben.

<sup>3) 98</sup>b. II, S. 307.

Altersstufe keineswegs einen Greis bezeichnen muß, wie die Commentatoren wollen, sondern nur einen mehr als dreißigjährigen Mann 1), lediglich keine.

Mit ber Kreuzigung sind die Jesusmythen des Islam zu Ende. Eine christliche Auferstehung Jesu tennt der Koran folgerichtig nicht, er glaubt nur seine Auferstehung bei der allgemeinen Auferstehung der Todten. Dagegen lassen allerdings die Commentatoren, welche das Sterben Jesu vor seine Erhöhung bei der Kreuzigung verlegen, ihn nach drei oder sieben Stunden in das Leben zurücktehren, seiner Mutter Maria, die hier mit Maria Magdalena von ihnen verwechselt wird, erscheinen und bann in den himmel aufgenommen werden<sup>3</sup>). Eine Darstellung, welche jedochnicht sowol aus der Willfür der Commentatoren, als vielmehr aus der im Brief des Barnabas vorsommenden christlichen Tradition von der Auferstehung, Erscheinung und Himmelfahrt Christi an einem und demselben Tage abzuleiten sein dürfte<sup>3</sup>).

Ebenso wenig kennt der Koran die Himmelfahrt, und von den Commentatoren weiß nur einer zu erzählen, daß Jesus auf dem Oelberg in einem gewaltigen Winde von Gott in den Himmel erhoben worden sei, bekleidet mit einem Panzer von Haaren<sup>4</sup>). O sancta simplicitas!

Die islamitische Erwartung der Biedertunft Christi ift ein Traum, tein Mythus.

Außerhalb des Koran finden sich keine von ihm unabhängige Relationen über das Endschicksal Jesu. Das Wesentliche in ihnen ist aber schon in die Erörterung der koranischen Aphorismen über dasselbe eingeflochten. Also ist der Verfasser mit feiner Aufgabe zu Ende.

- 8) Epist. Barn. XV, 9: "Διο και άγομεν την ήμεφαν την ογθόην ές ευφφοσύνην, έν ή και ό Ιησοῦς ἀνέστη ἐκ νεκφῶν κεί φανεφωθείς ἀνέβη." Die alte lateinijche Ueberjetzung laute: "Propter quod agimus diem octavum in laetationem, in quem et Jesus resurrexita mortuis et apparuit et ascendit in coelo8. S. die vorhin angeführten Patrum Apost. opp., p. 56-57.
- 4) Maracci a. a. O., S. 114.

454



<sup>1)</sup> Freytag, s. voce كَهْلُ

<sup>2)</sup> Maracci, Refutt. in Sur. III, p. 113-114.

## Die ethischen Gegensätze in dem gegenwärtigen Rampse der biblischen und der modern=theologischen Weltan= schanung.

Bon

Sermann 5chmidf, Diaconus in Stuttgart.

Es tann in mehr als einer Beziehung bedenklich erscheinen, das in obiger Ueberschrift angegebene Thema zu behandeln. 68 düntt allen Freunden unferer Rirche und unferes Boltes gewiß schlimm genug, daß tiefer als je ein Riß durch das Bolt geht, bag teineswegs nur eine fleine Gemeinde philosophisch Gebildeter, teineswegs nur eine größere Menge fogenannter Gebildeter überhaupt, sondern ganze, bedeutsame Bruchtheile auch des gemeinen Bolts in ihrer Anschauung von ber Entstehung der Welt und ber Menschheit, von den Gesetzen ihrer Entwicklung wie von den Bielen berfelben fich losgelöft haben, von einem - mir dürfen doch ohne Unbescheidenheit fagen - nicht nur quantitativ, sondern auch qualitativ teineswegs verächtlichen anderen Theil, welcher im wefentlichen auf dem Grund der biblischen Anschauungen fteben geblieben ift. Der Rampf zwischen der fogenannten Culturentwicklung unserer Zeit und der überlieferten chriftlichen Beltanficht mag im großen und ganzen fein Gutes haben: - daß unfer Bolt bis in die Tiefen feines Beftandes badurch erschüttert wird -- von bem Einfluß auf die Rirche gar nicht zu reden — läßt sich leider nicht leugnen. Es scheint unter diesen Umständen taum wohlgethan, die ichon vorhandene Rluft noch zu erweitern und den Berfuchen zur Serbeiführung einer Berföhnung ber Gegenfäte ein weiteres Bindernis in den Weg zu legen. Ift es boch gerade das Gebiet ber Sitte und Sittlichteit, auf welchem auch die am weitesten von einander abliegenden Standpunkte fich friedlich wieder zusammenfinden follen nach dem Borschlage derer, welche fich um eine Aussöhnung bemühen. Die Scheidung zwischen Dogma und Moral scheint ja eben den Bortheil zu bieten, daß ein Compromiß badurch ermöglicht wird. Nehmen die Anhänger der modernen Beltanschauung die ethischen Grundfätze der feitherigen, auf die Bibel begründeten Beltansicht an, fo scheint es von den letteren nicht zu viel verlangt, ihre dogmatischen Meinungen, wenn nicht fahren zu laffen, fo boch als bloge Meinungen frei zu laffen. In diesem Sinne hat ein Führer der Bartei, welche fich die Verföhnung zum Biele gesethat, die hoffnung aussprechen tonnen, dag aus den Wirren der Gegenwart fich eine Nationalfirche, deren Inhalt bie Moral fei, erhebe, oder daß mindestens die verschiedenen Rirchenparteien fich zu einem auf Grund der gleichen Sittlichkeit beruhenben Bunde vereinigen. Wird nun versucht, zu erweifen, daß auch in ethischer Beziehung Gegenfage bestehen, welche feineswegs bie Aussicht auf alsbaldige Verständigung bieten, fo liegt gegen folches Unterfangen der Einwand nahe, daß es doch nicht wohlgethan fei, absichtlich die Brücke der Verftändigung abzubrechen. Allein eben, wo es fich um Berföhnung handelt, ift doch vor allem nöthig, den status controversiae flar auseinanderzuseten und Die ernftlichfte Abficht der Berföhnung muß nothwendig fcheitern, ja geradezu in ihr Gegentheil umschlagen, wenn unausgesprochene Gegenfätze im Hintergrunde lauern und in jeden Friedensvorschlag nur um fo hinderlicher hereinwirken, je weniger die Barteien flar find über das, mas fie trennt. Sollte je eine Berföhnung ber porhandenen Gegenfäte möglich fein, fo mußte diefe Berföhnung nur befördert werden durch eine Auseinandersegung, wie fie der Berf. beabsichtigt. Gemig mare in den feitherigen Rämpfen manche Bitterfeit vermieden worden, wenn überall im Auge behalten worden mare, daß boch die von ihren Gegnern unter dem namen ber Orthodoren zusammengefaßten verschiedenen in der Richtungen Rirche, denen eine fupranaturale Grundlage ihrer Anschauungen gemeinfam ift, wenn auch teineswegs mit flarem Bewußtfein boch inftinctiv von der Ansicht ausgiengen, daß fie Bositionen verteidigen, bie auch für das fittliche Leben von ganz eingreifendem

Digitized by Google

Berthe feien. Bu den fcmächsten Bunkten in dem Programm des modernen Rationalismus gehört boch offenbar bas Zurückgreifen auf die Anficht feines älteren Bruders, daß Dogma und Moral zwei ganz felbständige Größen feien, die ganz unabhängig von einander je nach ihren eigentümlichen Gefeten fich entwickeln. Das widerftreitet ebenjo einer gefunden pipchologischen Anficht wie der thatsächlichen Erfahrung. Die verschiedenen Rräfte und Seiten des Beiftes ftehen doch innerlich in Berührung mit einander. Gerade je principieller ein Mensch dentt, defto weniger wird er im Stande fein, auch wenn er wollte, dieje feine Grundanschauung auf irgend einem Buntte, auf welchen fich fein Denten richtet, zu verleugnen. Wenn ich die Welt in einem ganz anderen Lichte betrachte als mein nachbar, ihren letten Urfprung wie ihr lettes Biel gang anders auffaffe als mein Gegner, wie foll ich dann ohne weiteres hinsichtlich der Urt meiner Einwirkung auf fie, meiner Arbeit in ihr mich mit dem letzteren verftändigen tonnen? Wie zart find überhaupt die Grenzen zwischen Dogma und Moral. Die Lehre von der Sünde mie weit gehört fie zum erfteren, mie weit zum letteren? Hat die Wahrheit nicht an sich auch sittliche Dignität? Rann, wenn man auf die Objectivität der eigenen Anschauung verzichtet und den religiöfen Glauben zu etwas rein fubjectivem ftempelt, überhaupt noch eine Berpflichtung zu fubjectiver Wahrhaftigkeit bestehen : find Bille und Intelligens zwei Rräfte des Menfchen, die ganz unabhängig von einander fungiren werden? - Das find Fragen, die hier nicht näher erörtert werden sollen, da wir's nicht mit dem Berhältnis von Dogma und Moral überhaupt zu thun haben — Fragen, die uns aber daran mahnen mögen, daß man bei den Berföhnungsversuchen doch nicht ohne weiteres mit dem Unterschied von Dogma und Moral als mit einer gegebenen Größe rechnen darf. Denn auch die Erfahrung ftreitet gegen eine jolche Auffassung ganz entschieden. Es läßt sich ja freilich das Tieffte im fittlichen Leben des Menschen die Gefinnung nicht äußerlich controliren, aber es gehört boch große Oberflächlichkeit dazu, die Differenz zwischen evangelischer und fatholischer Moral zu über-Ja gemiß in den weiten Rreifen, in welchen die Eigenfehen. tümlichteit der religiöfen Anschauung überhaupt sich abgeschliffen bat, mo das persönliche Leben überhaupt mehr oder fast ausschließlich von conventionellen Anfichten beherricht ift, wird fich amischen den burch einander gemengten epangelischen und tatholischen Bruchtheilen in Bezug auf die Ethik auch taum eine Differenz ergeben, aber man ftelle evangelische und katholische Gegenden, in welchen die religiöfe Auffaffung noch annähernd einen bestimmenden Einfluß auf die einzelnen ausübt, zusammen und ein Beobachter, felbst wenn er nicht fo finnig die Dinge anzusehen weiß mie Riehl, wird doch auch in Bezug auf die Werthung der fittlichen Berhältniffe einen durchgreifenden Unterschied wahrnehmen. Aft nun zwischen zwei Abtheilungen, die doch immer noch mit einander den Boden einer fupranaturalen Weltanschauung theilen, eine folche weite Rluft in ethischer Beziehung befestigt, follte diefelbe geringer fein oder am Ende gar nicht bemerkbar zwischen 2 Standpunkten, die auch diefe Grundanschauung nicht mehr gemeinsam haben, fondern, ich möchte beinahe fagen, zwei verschiedenen Belten an= gehören?

Oder wird man fich darauf berufen, daß das thatsächliche fittliche Berhalten mit dem fittlichen Urtheil nicht zusammen falle, bag bei den ftrengsten Anforderungen, welche an die einzelnen in fittlicher Beziehung von einer Bartei gestellt werden mögen, ja boch der wirkliche fittliche Ruftand ein geringerer fein könne als bei einer anderen Rlaffe von Leuten, welche ihre Unforderungen entschieden weniger hoch spannen? Das foll ja freilich durchaus nicht bezweifelt merden, und eine Urbeit, welche die ethischen Begenfate zwischen 2 Barteien zu erörtern beabsichtigt, hat allen Grund fic zum Boraus gegen den Schein zu verwahren, als follten damit diejenigen Berfonen auch, welche die zufälligen Bertreter ber beiden gegenfählichen Barteien find, in ihrem thatsächlichen Berhalten einander gegenübergestellt merden. Bom Richten über Berfonen foll bei der Abmägung des Unterschiedes in den Grundfäten durchaus nicht die Rede fein, und der Berf. ficht fich veranlaßt, zum voraus gegen jede etwaige Unterstellung in diefer Beziehung zu protestiren. Aber die Unabhängigkeit des mirklichen Berhaltens von den Grundfägen, die man in ethischer Beziehung vertritt, hat doch ihre Grenzen, mas am wenigsten von denjenigen follte in Abrede ge-

nommen werden, welche fo geneigt find, in der Bildung die ausreichende Macht zur fittlichen Hebung des Bolles zu sehen und in möglichfter Bohe der Erkenntnis den beften Schutz wider sittliche Befahren. So gewiß gerade die Bertreter der innigen Bufammengehörigkeit von Dogma und Moral darauf bestehen muffen, daß auch die beste Moral noch nicht moralische Leute macht und zur rechten Lebensführung andere Rräfte nöthig find als hohe Intelligenz, fo gewiß tann ber Einfluß fittlicher Lebensanschauungen auf die Sittlichkeit felbst doch nicht bezweifelt werden. Diefe Lebensanschauungen bilden die "Stimmung" aus, welche nach Ritichls treffendem Ausbruct eigentlich die Luft ift, in welcher ber Denfch geiftig lebt - und gewiß muß auch in geiftiger Beziehung fo gut als in leiblicher ber Einfluß ber Atmosphäre viel höher taxirt werden als früher. Sollte sich also ergeben, daß wirklich dogmatifche Anschauungen bes modernen Rationalismus auch nothwendig auf tiefgreifende Unterschiede der ethischen Grundjäte führen und daß die letzteren im Grunde ichon mehr oder weniger beutlich ausgesprochen worden find, fo würde fich auch nicht wohl leugnen laffen, daß mit dem Durchdringen jener Grundfätze eine ob auch allmähliche Beränderung unferes thatfächlichen fittlichen Beftandes verbunden fein mußte und daß, wenn auch eine Beit lang die auf biblischem Grunde ursprünglich gewachsenen fittlichen Bildungen noch vorhielten, doch über furz oder lang diefelben einem nothwendigen Berfall entgegengehen müßten.

Darnach dürfen wir dann wohl glauben, weder etwas überflüßiges noch etwas tadelnswerthes zu thun, wenn wir das in der Ueberschrift angegebene Thema ausführen.

Bir gedenken dies letztere so zu thun, daß wir zunächst die metaphyssischen und psychologischen Boraussezungen in's Auge fassen. Das Verhältnis Gottes zur Welt — das Wessen dos Menschen — Freiheit — Sünde, sodann das ethische Ival und die sittliche Aufgabe im Zusammenhang mit der Christologie, drittens die Bedingungen der sittlichen Lebensssührung im Zusammenhang mit der Soteriologie, viertens das sittliche Gemeinschaftsleben im Zusammenhang mit der Lehre von der Kirche, fünstens die sollendung im Zusammenhang mit der Echatologie.

Benn mir die Differenz der beiden auf dem Boden unferer evangelischen Rirche fich betämpfenden Beltanschauungen in ihrem letten Grunde faffen wollen, fo merden mir boch ohne Zweifel fie fchließlich finden müffen in dem Gegensatz der biblisch - theistischen und der philosophisch - deiftischen oder pantheiftischen Lehre von Bott. Mit dantenswerther Rlarheit hat auch Strauf biefen Begenfat Er ist freilich vom Pantheismus zum Atheismus hervorgehoben. Der immanente Gott, den er einft predigte, hat fortgeschritten. fich für ihn verflüchtigt und es ift nur noch das mechanische Gese als Grundlage aller Bewegung und alles Lebens übrig geblieben und damit bie Differenz zwischen Idealismus und Materialismus hinfällig geworden. Wir wollen hier die Frage nicht weiter verfolgen, ob wirklich diefer Atheismus die naturnothmendige Confequenz des Bantheismus fei; mir behaupten nur, daß dem biblifchen Theismus gegenüber auch der von den Bertretern des modernen Rationalismus festgehaltene Gottesbegriff auf derfelben Linie liegt. Es ift freilich tein einheitlicher Gottesbegriff, dem wir hier begegnen. Bon dem offenen, unummundenen Bantheismus eines Lang und dem fpeculativ filtrirten eines Biedermann bis zu dem entschieden betonten Theismus eines D. Bfleiderer gibt es maniafache Schattirungen innerhalb diefer Geiftesrichtung, für die mir teinen befferen Ramen wiffen als den des Rationalismus, und diefe Schattirungen find aemik für die Gesamtauffassung ber betreffenden Bersonen durchaus nicht irrelevant, aber dennoch ftehen alle diefe Gottesbegriffe, auch wenn fie auf den Namen Theismus Anfpruch erheben, in einem gemeinfamen Gegensatz gegen den Theismus, wir ihn die Schrift Die Eigentümlichkeit des letteren besteht boch mol barin, lehrt. daß ber Gott der Schrift in einen directen Berkehr mit dem Menschengeiste tritt, in einen Berfehr, in welchem er als concretes "3ch" bem Menschen als bem "Du" entgegentritt. Der Gottes begriff der Schrift ift nach der Auffassung der Schweizer Reform, dogmatiker entschieden ein dualistischer, d. h. er beschreibt einen Gott, welcher nicht nur Selbftbewußtfein hat auch außerhalb bes Menschen und fich vom Menschengeift unterscheidet, fondern welcher

1

auch als felbständiger Bille zu dem Billen des Menschen fich in Beziehung fest, bem Menschen eine Sphare bes Fürfichseins gönnt, aber fich vorbehält, in dies Fürfichfein auch mieder einzugreifen und fich felbst in feinem von der Belt gesonderten Befen und. Bollen dem Menfchen fund zu machen. Der biblifche Theismus, fo hoch er . Gott über die Belt und über die Menfchen erhebt, fest boch das Verhältnis Gottes zum Menschen in volle Analogie mit bem Berhältnis des Menschen zum Menschen. Sehen wir uns bagegen die Gotteslehre näher an, wie fie 3. B. Bfleiderer in feiner Schrift über das Befen der Religion vorgetragen hat, fo finden wir, daß doch auch feinem Gott die Möglichteit fehlt, fich dem menschlichen 3ch als ein concretes göttliches 3ch tund zu Schon die Ausführung über die Beweise für das Dafein machen. Gottes muthet uns zu, ben ontologischen Beweis in den etwas paradoxen Syllogismus zu faffen: der Fromme liebt factifc Gott und weiß fich darin befeligt, also muß Gott etwas fein, das man lieben tann; lieben tann man nur eine Berfon, alfo muß Bott eine Person und zwar eine fich als höchstes Gut mittheilende Berfon, alfo die volltommene Liebe fein (G. 186 u. 187). Liegt nicht in diefem eigentümlichen Beweisverfahren deutlich genug die Borausfetung ausgefprochen, daß diefer perfönliche Gott dem Menfchen nicht von außen her gegeben wird und gegeben werden tann, daß das Bebot: "Du follft Gott deinen herren lieben" eigentlich teinen rechten Sinn hat, denn ehe man Gott liebt, tennt man ihn ja nicht als die Liebe, als bie volle Perfonlichkeit? klingt durch diefen Syllogismus nicht der Ton jener pantheistischen Mystit durch, die, weil fie Gott nur im unmittelbaren Befit im Gemuth genießen will, in Bahrheit doch wieder die göttliche Berfönlichkeit auch metaphysisch von der menschlichen Person nicht recht abzulösen weiß? Freilich wir würden Unrecht thun, wollten wir ichon allzu viel aus diefem Beweisgang ichließen. Wenn fich nur anderwärts die genügende objective Ergänzung findet, fo mag ja immerhin auf die religible Selbstgemifcheit der Frommen hingemiefen werden als auf ein Zeugnis von der Persönlichkeit Gottes nicht für fie, die frommen felbft, fondern für den Nichtfrommen oder Nochnichtfrommen, bem daran die Bahrheit göttlicher Berfönlichkeit foll

offenbar werden. Für den Frommen selbst wird immer wieder das apostolische Wort gelten: 1 Joh. 4, 10: ev rovræ dariv äyárn, odz öri husis nyartsausv rov Jedv all öri avrds nyarnssev huäs, worin gesagt ist, daß nicht nur thatsächlich, sondern auch erkenntnismäßig die Liebe Gottes zu uns unserer Liebe zu ihm vorangeht.

Aber auch auf anderen Bunkten zeigt diefer Theismus doch noch etliche Gierschalen des Bantheismus, die ihm anhaften. Benn dem geschöpflichen Wefen zwar volle Selbftändigkeit zugesprochen wird und der Berf. sogar den Gedanken der creatio continua als einen Rückfall in den Bantheismus anklagt, aber doch andererfeits in der Erhaltung nur die wirtsame Immanenz des göttlichen Willens ertennt, der fich in der räumlichen zeitlichen Welt fein reales Abbild ichafft (S. 273-274) und barum die Lehre vom concursus als Deismus verwirft, fo ift mit diefer letteren Beftimmung doch eigentlich die volle Selbständigteit der Belt wieder angetaftet, in fo fern ihr die Möglichteit einer Beftimmung gegen Gottes Billen, einer abnormen widergöttlichen Entwicklung eigentlich entzogen ist. Eben bamit aber ift bas Bedürfnis einer auch von außen her eingreifenden Thätigkeit Gottes geleugnet und zugleich bie Dlöglichkeit einer in folchem Eingreifen fich in ihrem Unterschiede von der Selbstbestimmung der Creatur ermeisenden Birlfamkeit Gottes in Abrede genommen. Die göttliche Thätigkeit erscheint immer nur als in der Weltentwicklung mitenthalten, und trots logischer Trennung beider Seiten ift die thatsächliche Bermischung doch wol nicht bestimmt genug hintangehalten.

Roch deutlicher tritt diefer Zug hervor, wenn wir nach dem Begriff der Offenbarung fragen. Der Verf. hebt mit Recht hervor, daß, während Hegel nur von Offenbarung wisse, Schleiermacher den Begriff der Offenbarung in dem der Religion untergehen lasse, er verlangt, daß die Offenbarung als eine reale, unmittelbare Lebensbeziehung zwischen Gott und Mensch gedacht werde. Aber diese Offenbarung soll nicht nur durch die Natur des Geschöpftes bedingt, sondern auch durch deren eigene Lebendigkeit vermittelt sein. Aus der letzteren Bestimmung wird dann gesolgert, daß die Offenbarung nicht als übernatürliche Mittheilung bestimmter fertiger

Lehrfäte, Ertenntniffe, Begriffe oder Unschauungen gebacht werden dürfe, mas noch mit der eigentümlichen Behauptung begründet wird, daß teine einzige Anschauung ober Borftellung oder Renntnis in uns als fertiges Erzeugnis einer äußeren Urfache hereinkomme (S. 379), ein Say, ber offenbar nur dann feine Richtigkeit hat, wenn man bei der "außeren Urfache" ausdrücklich eine andere Berfon ausfcließt, denn daß ein Lehrer einen fertigen Lehrfatz mittheilen, ein Reifender Borftellungen anderer Gegenden fertig mittheilen und uns eben nur bie reine Receptivität übrig laffen tann, wird boch nicht geleugnet werden tonnen. Ift Gott alfo eine Berfon, die fich uns von außen her mittheilen tann, fo ift boch principiell tein Grund vorhanden, die Mittheilung fertiger Lehrfätze, Erfenntniffe, Anichauungen für undentbar zu halten, vorausgesetst - was boch wol nie geleugnet worden ift - bag ber menschliche Geift für bie Erkenntitis des Göttlichen disponirt ift. Doch es ift nicht unfere Absicht, hier diefe Theorie der Offenbarung näher zu beleuchten. Bir beabsichtigen ja nur zu zeigen, daß auch diefer prononcirte Theismus fich wefentlich von dem biblischen unterscheidet. Und das beweift eben die zulett berührte Anführung zur Evidenz. Die Offenbarung, fo real fie als göttliche Mittheilung gefaßt werden will, trägt doch nicht den Charafter einer Mittheilung von Berfon ju Berson, wobei "Ich" und "On" flar unterschieden ift und man nicht im Zweifel ift, mas zur Mittheilung des anderen, mas zu meiner fubjectiven Auffassung gehört. Es bleibt das Berhältnis Bottes und des Denfchen durchaus in jener myftifchen Innerlichteit, in welcher die Grenzen zwischen göttlichem und menschlichem unklar verschwimmen, Gott überhaupt nur fomeit verstanden werden tann, als er in uns ift, wenn auch die logische Reflexion mit aller Bestimmtheit diefen "Gott in uns" wieder als einen transscendenten erkennt.

Der biblische Theismus set Gott nicht nur als Person voraus, kommt nicht nur durch einen Rückschluß auf den Gedanken der Persönlichkeit, sondern ihm ist die Persönlichkeit Gottes unmittelbar gegeben, weil er von einem Gott weiß, der als Person geredet, als persönlicher Bille sich geltend gemacht hat. Die Schrift weiß don einem Gotte, der wol auch, aber nicht nur von innen her dem Menschengeiste sich bezeugt, sondern der auch von außen her

I

468

bem Denschen, wie eine menschliche Berson einer menschlichen Berjon fich tund macht und es eben dadurch demfelben ermöglicht, flarer zu unterscheiden zwischen dem, mas er unzweifelhaft von oben ber als eine ihm an sich fremde, wenn auch immer mehr anzueianende und zu durchdringende Erkenntnis hat und zwischen dem, mas er, ob auch in göttlicher Erleuchtung felbft erdacht, erforicht, erichloffen hat. — Der Gott, den die Schrift von Anfang bis zu Ende predigt, ift ein Gott übernatürlicher Offenbarung, der fich selbst fund macht, gerade im Unterschiede auch von den alltäglichen Ordnungen unferes Lebens; der Gott des Rationalismus ift ein Gott. der, wenn er noch fo real fich mittheilt, doch immer hinter den Gesethen der natur, wie hinter dem natürlichen Gang der menfchlichen Geiftesentwicklung verborgen bleibt, der nie in feiner Erhabenheit über die Welt dem Auge des Menschen fich offenbar darftellt. Der Gott der Schrift ift auch ein Gott der Bronung, ber keineswegs willkürlich nach gaunen in den von ihm geseten Beltlauf dreingreift, wol aber ein Gott der Freiheit, der, eben um feine höchften Bedanken zu realifiren, auch fpurbar und erkennbar ber von ihm gesetten, aber von ihm auch menschlicher Freiheit bis zu einem gemiffen Grade zur Disposition gestellten Weltentwicklung neue Bahnen anweist, bie abnorm gewordene in die Schranken seiner ursprünglichen Gedanken zurückführt. Der biblifche Gott ift ein Gott, der mirflich Gebete erhört; der Gott des modernen Rationalismus ift ein Gott, der, wenn er je extra reden tonnte, dem Beter fagen mußte: Thor, der du bift, fo du meinft, burch Aussprache beiner Bünsche den Gang der von mir gesetten Naturordnungen auch nur um eine Linie verändern zu können. Der Gott der Schrift ift ein Bundergott, der Gott des Rationalismus ein Gott, deffen Berehrer uns versichert, daß fie Bunder nicht nur fich nicht vorzustellen milfen, fondern in der Forderung von folchen auch ein Zeichen mangelnder Frömmigkeit feben.

Gewiß werben auch die Vertreter des modernen Rationalismus diefen Unterschied nicht in Abrede nehmen wollen, und wenn auch der Mann, den wir als Vertreter der äußersten Rechten innerhalb diefes Rationalismus in's Auge gefaßt haben, zunächst nur gegen die Kirchenlehre polemisirt, so wird er doch nicht leugnen wollen,

464

daß diese kirchliche Lehre der den biblischen Urtunden zu Grunde liegenden Vorstellung näher stehe als seine eigenen Aussührungen, er wird nicht leugnen wollen, daß mit Recht von einer Differenz zwischen der biblischen Vorstellung über Gott und sein Verhältnis zur Welt und der modernen Theorie die Rede sei. Mag der Rationalismus diese Differenz auch als eine den religiösen Kern selt nicht berührende ansehen und sich im Wesen als in Einftimmung mit der Schrift besindlich behaupten, das Vorhandensein einer Differenz überhaupt in dieser Veziehung wird er doch nicht bestreiten wollen. Wir haben uns hier zur Ausgabe gestellt, zu zeigen, daß, wenn das erstere — die Differenz — zugegeben und in der obigen Darstellung eine annähernd richtige Beschreibung dieser Differenz anertannt wird, dieselbe doch auch für die Ethil nicht irrelevant ist.

Bunächst mird boch die Form der Ethil, die Urt, wie die ethischen Forderungen abgeleitet werben, durch bieje Differenz berührt. Bibt es teine andere Offenbarung Gottes als jene immanente, jene innerliche Birtfamteit auf das Gemuth oder nach dem Schentel'ichen Terminus auf das Gemiffen, gibt es feine Birtfamfeit Bottes birect auf die Ertenntnis, ift die die Offenbarungsthatfachen ertennende Thätigteit nur eine Birfung bes mit dem Offenbarungsinhalte erfüllten oder erleuchteten Gemiffens (Schentel, Dogmatit I, 233), fo tann folgerichtig auch nicht von birecten göttlichen Beboten bie Rede fein. Bie die Dogmatit nur eine Befchreibung des frommen Selbstbewußtfeins ift für diefen Standpunkt, fo daß die göttliche Offenbarung immer nur als Ingrediens aller menfchlichen Erfenntnis in Betracht tommt, fo tann es auch tein gottliches Gebot geben, das schlechterdings als göttliches zu bezeichnen Wol ift es richtig, daß ein rein pofitives Gebot für uns wäre. in Bahrheit teine verpflichtende Rraft haben tonnte. Jedes pofitive Gebot muß am eigenen Gemiffen fich ausweisen, das "bu follft ", bas von außen her an uns tommt, muß wiederklingen im "du follft" bes Gemiffens. Aber das Gemiffen tann nimmermehr ben eigentlich materiellen Gehalt bes Gefetes aus fich entwickeln. Es ift hier nicht der Ort, auf die durch die Menge der neuerdings barüber geführten Erörterungen teineswegs dem Abichluß näher gebrachte Frage nach bem Wefen bes Gemiffens einzugehen. Uber

bas dürfte unbezweifelbar fein, daß das Gemiffen nicht ein innerliches Gesetzbuch ift, bas man nur aufschlagen dürfte, um ju erfahren, mas gut und boje ift. Dann tonnte ja über gut und boje überhaupt tein Streit fein. Betrachten wir den Bergang unferes eigenen moralifchen Lebens, fo durfte derfelbe doch dabin fich beftimmen laffen, daß in uns eine Macht ift, welche über alle uns entweder durch unfer eigenes Triebleben oder von auken her nahe gelegten möglichen freien Sandlungen ihr Botum abgibt, entweder gebietend oder verbietend, eine Macht, die aber ebenjo urtheilend fich gegen die bereits vollzogene freie That tehrt. 68 ift also bie Thätigkeit diefer Macht, die mir Gemiffen nennen möchten, von ber Entwicklung unferes inneren und äußeren Lebens abhängig. Soweit die Aufforderung zu gemiffen gandlungen noch gar nicht an uns herangetreten - weder von innen noch von außen - fieht fich auch das Gemiffen zu einem "du follft" ober "bu follft nicht" in feinerlei Beife veranlaßt. Und auch, wenn es wirklich zum Urtheilen tommt, ift bas Gemiffen boch immer wieder, weil mit dem Seelenleben, mit den fubjectiven Bünfchen und Gedanken desselben innerlich auf's innigste verflochten, in feiner Function durch das lettere beeinträchtigt. Das Gemiffen bedarf barum zum Behuf seiner Orientirung auch der Anlehnung an ein obiectiv gegebenes Befet. Bie fchon gefagt, muß diefes lettere feinen Wiederhall im Gemiffen finden ; aber mo das Gemiffen einmal einem folchen ihm entgegentretenden objectiven Gefets feine Buftimmung gegeben hat, da wird es fich biefem Gefetz auch da unterwerfen, wo dasselbe mit den durch die natürliche Reflerion gewonnenen Forderungen nicht fofort übereinstimmt, in der Boraus. fetzung, daß folcher Gehorfam doch fchließlich auch von ihm felbft noch volle Zustimmung finden mird. Bie auf dem Gebiet der Glaubenslehre mir allerdings eine Offenbarung nicht benten könnten, bie fchlechterdings übervernünftig mare, einen Unfchließungspuntt an unfere natürliche Erkenntnis gar nicht hätte, ohne daß wir baraus folgern dürften, daß nun auch alles, was im Compler einer folchen Offenbarung liege, fich fofort unferer Erkenntnis als nothwendig aufschließe in feinem Bufammenhang, wie wir immer noch Elemente der Offenbarung statuiren, die uns vorläufig noch

undurchdringbar find, die wir faffen, wie der Schüler eine ihm vom Lehrer mitgetheilte Wahrheit faffen tann, auch wenn er fie und ihren Zusammenhang mit den übrigen Gegenständen feiner Erfenntnis noch nicht durchdrungen bat, fo glauben wir auch an eine Offenbarung des Gesets, die, wenn fie fich auch im all= gemeinen nothwendig unferem Gewiffen ausweisen muß, doch immerhin noch Elemente in sich tragen kann, welche in ihrer vollen ethischen Nothwendigkeit erst nach und nach erkannt worden. 68 ift nun charakteristisch, daß eben mit Schleiermacher auch in Bezug auf die Form der Ethil ein Umschwung eintrat. Auch Rant hatte noch die althergebrachte imperatorische Form feftgehalten. Freilich im Rant'ichen Sinne ift es nur eine Borftellung, wenn die Bflichten als göttliche Gebote bezeichnet worden - in der That ift es das unfinnliche Befen des Menschen felbit, welchen das "du follft" entfließt. Eben damit ift dann aber auch der fategorische Imperativ eines concreten Gehalts ganz ledig, er empfängt feinen Inhalt durchaus erft von den natürlichen Untrieben des Menfchen als Sinnenwefen, auf welche er fich richtend und unterscheidend bezieht. Der Rant'sche kategorische Imperativ ift also im ganzen die adäquate Beschreibung deffen, mas wir eben als Gemiffen bezeichnet haben. Uber das Gemiffen ift eben teine wahrhaft productive Macht in fittlicher Beziehung, fondern nur eine kritische. Darum haftet auch einer folchen lediglich auf einen fategorischen Imperativ basirten Ethif der Charafter bloßer Belleität an, mas gerade bei der Kant'ichen Moral ganz besonders deutlich ift. Einer folchen Ethit gegenüber, die weder ein wirkliches Syftem göttlich geordneter Aufgaben zu entwickeln im Stande mar, noch die Kräfte aufzuzeigen vermochte, welche das bloße Sallen zum Thun hinausführen konnten — einer folchen Ethik gegenüber mar die von Schleiermacher eingeführte descriptive Ethit freilich ein großer Fortschritt, indem fie ermöglichte, die fittlichen Aufgaben in ihrem inneren suftematischen Zusammenhang aufzuweisen und zu= gleich ben Beg angab, auf melchem das bloße Bollen zum mirtlichen Handeln gelangen follte. Dennoch zeigte fich gerade in diefer Urt der Ethit der Ginfluß jener pantheistischen Uder der Schleiermacher'schen Theologie und Philosophie, die unleugbar bei 31

Theol. Stud. Jahrg. 1876.

467

ihm vorhanden ift. So wichtig für die Ethik die Erinnerung baran ift, daß ber Menich nicht als vereinzeltes Subject Träger von gemiffen Pflichten ift, fondern daß feine Aufgabe in der Aus. füllung einer Stelle im Reich Gottes liegt, daß die Boraussehung bes ethischen Bandelns ebenso nicht nur in der Beschaffenheit bes einzelnen Menschen, sondern auch in bem Busammenhang mit ben einzelnen Rreifen bes ethischen Gefamtlebens liegt, fo barf boch nicht vergeffen werden, daß andererseits im Begriff der Berfönlichfeit auch wieder die relative Unabhängigkeit des Einzelnen vom Leben ber Gemeinschaft gegeben ift und daß die Bollendung der fittlichen Aufgabe nicht nur in der gliedlichen Birtfamteit für ein um. faffendes Banze beschloffen ift, fondern auch in der Erfüllung der dem Individuum für fich gegebenen Beftimmung. Diefe ethifche Bedeutung menfclicher Perfönlichkeit bedarf aber ihres halts in einem perfönlichen Bott, in einer flaren Bechfelbeziehung zu einer abfoluten Berfönlich. feit. Der Menich, als volle Einzelperfönlichkeit, bedarf eines flaren, bestimmten "bu follft" aus dem Munde einer andern Berfönlichkeit.

Bei diefer Gegeneinanderstellung von Rant und Schleiermacher finden wir uns in ungesuchter Uebereinstimmung gerade mit dem Manne, den mir oben als Bertreter eines Theismus angeführt, ber boch, weil er mit der Offenbarung im biblischen Sinne gebrochen, auch wieder einen pantheiftischen Bug an fich trage - und es dürfte intereffant fein, die eigene Unschauung gerade in Auseinandersetzung mit der Pfleiderer'schen näher zu begründen. An. feiner Schrift über Moral und Religion (S. 206) führt Pfleiderer aus, wie Rant zwar das unbedingte Gefetz eines abfoluten Bernunftideals, das dem endlichen Bernunftwefen ichlechthin transfcendent gegenüberstehe, gefunden habe, daß aber fein fittliches Ideal ein leeres bleibe, mährend Schleiermacher das fittliche Brincip als immanentes im Menschen von felbst fich durchsetendes Realprincip anfehe, darüber aber um das "du follft" und um den vollen Unterfcieb zwifchen "gut" und "bofe", zwifchen "natürlich" und "fittlich" Aus diefer Antinomie helfe nun nur die geschichtliche fomme. Thatfache des Christentums, das evangelische Brincip der Gottestindichaft. "In ihm, dem πνευμα άγιον, πνευμα υίο θεσίας haben mir ein Princip, das ebenso fehr dem natürlichen Menfchen

transfcendent gegenübersteht, als objective geiftige Befensbestimmung, als forderndes, verurtheilendes Gefet (vouos avevuarixos), wie es andererfeits auf Grund der geschichtlichen Erlöfungsoffenbarung in Chrifto ber chriftlich erneuerten Denschheit, der Gemeinde Chrifti und durch ihre geschichtliche Bermittlung bem einzelnen Menfchen immanent wird, fo daß es als lebendiger Trieb und wirtfame Rraft eigener Selbstbeftimmung zum Guten sich felbst in ihm und durch feine formale Freiheit hindurch verwirklicht." Sier wäre nun zuerft zu fragen, mas denn Pfleiderer eigentlich unter dem vouos nvevparizos verstehe. Someit unfere Renntnis in ber eregetischen Literatur reicht, wird allgemein angenommen, daß ber vouos nvevparinos nach des Apostels Anschauung das mofaifche Gefet fei. Nach dem Wortlaut nicht nur, fondern auch nach den Brämiffen der Pfleiderer'schen Ausführung wäre der vomos avevuarizos bas πνευμα vio 9eolag, oder hätte mindeftens in dem letteren feine Burgel. Die lettere Anschauung vorausgeset, tonnte eigentlich por Chriftus gar nicht von einem vollen Gefete bie Rede fein, benn das Gemiffen gibt, wie weiter oben (S. 196 ff.) in Uebereinftimmung mit unferer eigenen, früher entwickelten Unschauung gefagt wird, eigentlich nur die Form, den tategorischen Imperativ Den Inhalt foll nur bas eigene Befen bes Menschen bilben. her. Desmegen tonne der Inhalt des Gemiffensgesets nur fo weit in concreto richtig verftanden werden, als das Befen des Menfchen, seine ideale Aufgabe in concreto richtig realisirt sei. Daher sei denn alfo auch ber Umfang und bie Beschaffenheit ber Ausfagen bes Gemiffens bei verschiedenen Böltern, Zeitaltern, Bildungsftufen ein manigfach verschiedener, und es wird zugegeben, daß diefer Inhalt zum Theil geradezu das objectiv Böfe fei. — hat es alfo vor Chriftus teine geschichtliche Offenbarung gegeben, fo tann es auch in Wahrheit allerdings teinen richtigen Gemiffensinhalt gegeben haben, und das Gefet im vollen Sinn tam erft mit Chrifto. Ja, wenn der Gemiffensinhalt in concreto nur richtig verstanden werden tann, foweit die ideale Unlage richtig realifirt ift, wenigftens in der Gemeinschaft, fo könnte fich fragen, ob mir auch nur jest ichon den vouos avevuarizos völlig haben. Jedenfalls aber müßten wir auch, wenn wir zulaffen wollten, daß an Stelle ber 31\*

Realifirung in der Gemeinschaft, die Realifirung ber idealen Anlage in Chrifto geset werde, die Pfleiderer'sche Auffaffung als völligen Marcionitismus bezeichnen. Das ", subito", das Tertullian als charafteristisch dem Marcion vorwirft, träfe in vollem Daße auch diefe Anschauung, die das concrete Gefetz erft mit dem Eintreten der erlösenden Potenz offenbar werden läßt. Diefem Marcionitismus tonnte fich Bfleiderer nur entziehen durch die Unnahme, daß diefes ideale Befen des Denschen, welches ben concreten Inhalt des Gemiffensgeseges bilden foll, ichon immer in der Realifirung begriffen gewesen sei und in Christo nur feinen vollen Ausdruck gefunden habe. Uber diefe, der Grundtendenz der Bfleiderer'ichen rein immanenten Offenbarungslehre wohl entsprechende Anschauung tommt nicht nur mit der Erfahrung in Biberspruch, welche am wenigsten auf dem fittlichen Gebiete in Realifirung des idealen Wefens des Menschen uns einen geradlinigen oder auch nur fpiralförmigen Fortschritt zeigt -- ficher nicht vor Christus --. fondern fie tritt auch in Widerspruch mit anderen Meufferungen bes Berf., wonach ber Menfch eben felber aus feiner eigenen Endlich. teit heraus die unendliche Rraft realer Freiheit zum Guten nicht erzeugen tann (S. 208). Er tann also fein ideales Befen nicht realifiren ohne Erlöfung, alfo auch, da das Berftändnis des idealen Befens von der Realifirung desfelben abhängig fein foll, dasselbe por der Erlöfung gar nicht verstehen, oder der Mensch hat, nach Bfleiderer, außer Chrifto feine concrete abjolute Norm, fondern nur ein leeres "bu follft",. deffen concreter Inhalt aber der Ratur ber Sache nach nur ein sehr mangelhafter sein kann. Diefe, mie uns fcheinen will, unabweisbare Confequenz feiner urfprünglichen Behauptungen, fteht freilich unvermittelt neben einer Reihe von auderen Sätzen, nach welchen es gang fo icheinen muß, als hätte ber Menich auch außer Chrifto eine concrete Norm feines Thuns, die au erfüllen er nur unmächtig fei, als fehlte es bem natürlichen Menfchen nicht am Biffen, fondern nur am Thun. Diefer Biderfpruch erflärt fich uns nur aus der einfeitig immanenten Auffassung der göttlichen Offenbarung. Ift der Inhalt des Gesets nur das eigene, ideale Befen des Menschen, wie es ichon realisirt ober in der Realifirung begriffen ift, foll es Gott verwehrt fein, uns auch

von außen her ein "bu follft" zuzurufen, haben mir die gottliche Offenbarung immer nur zu suchen in dem, mas Gott in uns hineinwirkt, fo wird man unwillfürlich zur bloß descriptiven Form der Ethit getrieben, tommt unwillfürlich dazu, das Gefetz zu einer bloken Abstraction von der ichon verwirklichten Sittlichkeit gu machen, ihm eigentlich nur eine retrospective Bedeutung zu laffen und das thatfächliche Borausgehen des Gefetes vor der Erfüllung mit Bfleiderer am Ende nur noch aus der Incongruenz des Einzelnen mit dem Gesamtgeift zu erklären. Auf diesem Bege droht auch bie ethische Absolntheit des Chriftentums wieder zu verschwinden. Bie wir gezeigt, tann bei diefer Anschauung Chriftus einen, wenn auch michtigen, fo boch nicht von anderen schlechthin verschiedenen Anotenpunkt in der thatsächlichen Realifirung der fittlichen Anlage des Menschen bilden, die, vor ihm ichon angebahnt, am Ende auch über ihn hinausgeht und in der sittlichen Bollendung der Menschheit erft die absolute Norm findet. In diefem Fall ift bann aber überhaupt der göttliche Broceff. fo mit dem menschlichen verschlungen, daß die Auseinanderhaltung beider Seiten gar nicht mehr möglich ist und der Mensch am Ende in dem "du sollst" ebenso gut . feine eigene Stimme, als die eines perfonlichen Gottes vernehmen tann. Bieht fich aber Bfleiderer auf die andere Seite feiner Unschauung zurück, sieht er in Christo wirklich die absolute Offenbarung Gottes, den großen Wendepunkt, da eine bisher innegehaltene Richtung der Entwicklung nicht nur erfüllt, sondern umgebogen wird, tritt einem Geschlechte, das bisher unter der Entwicklung des blogen naturmillens das ideale Befen des Menfchen, die abfolute Norm des Thuns eigentlich mehr und mehr verloren oder verzerrt hatte, plöglich in Christus das Ideal persönlich entgegen, so fagen wir, das ift Marcionitismus, dann hat dieses in Christo aufgegangene Gefetz zunächft auch teine volle subjective Unfnupfung, fteht als rein transfcendentes "bu follft" dem Menfchen erft recht äußerlich gegenüber, und ber große Gedante der Badagogie auf Chriftum ist dann ohne Noth aufgegeben, denn fo gut mir ein Befetz in der Lebensgestalt eines einzelnen Menschen tann gegeben werden, konnte es auch ichon vorher burch göttliche, von der natürlichen Entfaltung des menschlichen Bewußtfeins deutlich unterscheid=

bare Mittheilung der concreten Forderungen bes "bu follft" dem Menschen vorgehalten werden. Bird auch diefer Theologe nach feiner einen Seite immer mehr dahin gebrängt werden, eine von ber Berson Chrifti fich ablösende ober nur noch hiftorisch mit ihr zusammenhängende Weiterentfaltung des nvevua vio Serias ju ftatuiren, fo wird er nach feiner anderen Seite hin doch wieder Chriftus als das absolute Ideal ansehen, in das der Einzelne erft hineinzuwachsen hat, zu dem der Einzelne immer hinaufzusehen hat. Wenn es aber jest, von Christo an ein folches nicht aus dem Bewußtseinsgehalt der Menschheit, aus ihrem realen fittlichen Zustande weder im einzelnen, noch im ganzen abgeleitetes, darum auch für das Bewußtfein des Menschen noch immer transscendentes Besetz gibt, warum foll es nicht auch vorher ichon ein in fteinerne Tafeln gegrabenes, von Gott dem Menschen von auken her mitgetheiltes Gefetz gegeben haben tonnen?

Gerade diefer, wie uns scheinen will, unleugbare Widerspruch in der Pfleiderer'schen Anschauung dürfte deutlich darauf hinweisen, daß ein Theissmus, der, weil er sich scheut, den, man erlaube einen befannten Rothe'schen Ausdruck, "handfesten" Offenbarungsbegriff der Schrift sich anzueignen, auch sich selbst der pantheistischen Immanenzlehre nicht recht erwehren kann und darum in einen gewissen Antinomismus nothwendig hineingezogen wird.

Das Wahre an dem Satz, daß auch die Erkenntnis des Inhalts des Gewiffensgesetzes erst aus der thatsächlichen Realifirung fließe, daß der vóµos allerdings erst durch das  $\pi vevµa vio Jeolas$ zu einem  $\pi vevµarıxos$  werde, soll nicht geleugnet werden. Es ift ja wahr, daß das alttestamentliche Gesetz in seinem pneumatischen Eharalter erst durch Christus recht geoffenbart wurde, und es ist wiederum wahr, daß, nachdem wir von Christo ergriffen sind, wir erst darnach trachten müssen, ihn zu ergreisen, daß auch die volle Ertenntnis Christi erst mit der völligen Durchdringung von seinem  $\pi vevµax$  gegeben sein wird; aber darum eben hat das Bolt des Ulten Bundes das Gesetz nicht sonnen aus seinem Bewußtsein heraus und darum kann die christliche Menschheit sich ihr Ideal nicht construiren nach dem Maße der schon durchgesührten sittlichen

h anie

Erlöfung, durch Chriftus, fondern wie das Gefetz als ein im Gewiffen wol seinen Anknüpfungs- und Stützpunkt findendes, aber dem alttestamentlichen Bolke doch noch zum Theil unverstandenes "du sollft" gegenüberstand, so steht für uns in Ehristo ein Gesetz da, das freilich im Geiste des Herrn die Kraft der Realissrung selbst mit sich führt, aber doch auch wieder transscendent ist und einfachen Gehorsam findet — "der Gehorsam ist aber blind".

Und das ift eben der andere wichtige Unterschied in ethischer Beziehung, der zwischen dem biblischen Theismus und dem modernen Rationalismus ftattfindet. Bie der letztere, mas fich auch bei Pfleiderer nicht verbirgt, das volle Recht der Personlichkeit zu Bunften einer Gesamtentwicklung - eines Organismus der fittlichen Gemeinschaft - ju beugen, geneigt ift, fo hat er auch teinen Sinn für bie biblische Grundlage voller ethischer Entwicklung, für den Behorfam, für jenen, gemiß auch neuteftamentlichen Begriff des Glaubens, der eben feinem tiefften Grunde nach Gehorfam ift, Behorfam unter ein Bort, welches das Menschenherz noch nicht versteht, unter eine Offenbarung, bie noch nicht völliges Eigentum der Erkenntnis geworden ift, welche fich noch nicht, fo zu fagen, völlig mit der eigenen Erkenntnis amalgamirt hat. Die Furcht Gottes ift auf diefem Standpunkt des modernen Rationalismus ein eigentlich immer ichon überwundener Buftand, das Bewußtsein der Gotteskindschaft und Gottesgemeinschaft, der Gottinnigkeit ift fo fehr ichon Borausfegung, daß die ganze Ethit badurch ein viel heitereres Colorit bekommt, als einer Anschaunng ein folches eignet, welche, ob auch in kindlicher Liebe an dem Bater hängend, doch dem persönlichen heiligen Gott gegenüber fich vor allem der tiefen Unterordnung bewußt bleibt. Man wird fagen dürfen, daß diefe Differenz, fo fein fie oft zu fein scheint, doch beinahe auf allen Bunkten durchklingt.

Und je mehr der moderne Rationalismus diese Gottesgemeinschaft eigentlich immer schon voraussetzt, sie als den mystischen Hintergrund des sittlichen Lebens betrachtet, desto weniger fällt ihm die Ausbildung der persönlichen Gemeinschaft mit dem persönlichen Gott in die Reihe der eigentlich sittlichen Aufgaben, desto rascher eilt er dazu fort, die ganze Aufgabe des Menschen doch wesentlich in der richtigen Gestaltung des Verhältnisses zum Ganzen des

Reiches Gottes, ju der Gemeinschaft mit dem Nebenmenschen abzuschließen. Daß ichon auf dem Gebiet der Lehre von Gott ein gemiffer, auch in ethischer Sinficht fich geltend machender Unterfchied zwischen bem modernen Rationalismus und der biblijchen Anschauung vorhanden fei, ließ fich freilich nicht flar machen ohne theilmeife Borausnahme deffen, mas über das Berhältnis Gottes zur Belt zu fagen ift. Uber es gilt boch noch einen ausdrücklichen Blic auch auf dies Berhältnis zu merfen, das in feinen Confequenzen für das ethische Gebiet bedeutsam genug fein dürfte. Wir haben im Bisherigen gesehen, wie Gott nach der Auffassung bes modernen Rationalismus gemiffermagen vom Menschen nicht lostommen tann, wie er immer im menschlichen Bewuftifein - beinahe möchte ich fagen - eingeschloffen bleibt; die andere Seite ber Sache ift, daß auch die Welt von Gott nicht recht loszutommen vermag. Die Furcht vor einer deiftischen Trennung von Gott und Belt, wie fie dem älteren Rationalismus charaf. teriftifch war, hat den modernen veranlaßt, um fo entichiedener das relative Recht der pantheiftischen Anschauung geltend zu machen. Daß es ein folch relatives Recht gibt, foll gewiß nicht geleugnet werden, daß göttliche Lebensträfte das Geschaffene tragen und erhalten, daß bie Schöpfung durchmaltet ift von dem Geifte des lebendigen Gottes, ift biblische Lehre und muß gemig nachdrücklich betont werden, daß der Wirkfamkeit Gottes auf die Belt - ich möchte fagen - eine Thure von innen ber ju feinen Geschöpfen offen fteht, daß er nicht von außen ber einbrechen muß, ftörend und hemmend den naturgesetlichen Gang, wird heutzutage faum bestritten werden wollen, aber für eine schriftmäßige Anschauung dürfte die Leugnung des concursus oder die Auffaugung des Bt griffs der Erhaltung durch den der Schöpfung nicht irrelevant fein. Der Unterschied zwischen Schöpfung und Erhaltung liegt nicht nur, worauf er sich bei Schenkel zu reduciren icheint (Dogm., S. 592) in der Beziehung auf die Sünde, fondern hat nach biblijder Anschauung ficher feinen halt darin, daß Gott in gemiffem Sinne bie Belt fertig gemacht hat, daß fein Birten auf die Belt ein anderes ift, als fein Birten zur Bervorbringung der einzelnen Stufen des Geschöpflichen. Wenn eine Abhandlung über die Lehre von ber

Schöpfung in der Protestantischen Rirchenzeitung (1873, Nr. 37-40) behauptet, daß für die christliche Dogmatik die Frage nach der Objectivität des Artbegriffes gleichgültig fei, fo ift diefe Behauptung eben beswegen in Ubrede zu nehmen, weil zunächft die Unterscheidung wischen Schöpfung und Erhaltung wesentlich von der Objectivität des Artbegriffes abhängig zu fein scheint; - in wie fern aber dieje Unterscheidung nicht gleichgültig ift in religiofer Hinficht, hoffen mir fofort zeigen zu tonnen. Bum Wefen der Urt gebort es eben, daß fie auch in sich eine Zeugungstraft hat, Trägerin einer eigentümlichen Lebenstraft ift. Das göttliche Schaffen bort eben da auf, wo er teine eigentümliche Art mehr bildet, fondern fich darauf beschränkt, diefe zu relativer Selbständigkeit entlassenen Arten in ihrer Wirtungsfähigfeit zu erhalten. Damit ift nicht behauptet, daß die Welt für alle Ewigkeit fertig fei, daß Gott nicht "Neues" ju feiner Zeit schaffen tonne, wol aber, daß Gott Welt mit dem Abschluß ihrer Organisation eine gemisse der Selbständigkeit gegeben habe. Wem diefe Unterscheidung in der Birffamteit Gottes zu anthropomorphistisch ift, wer damit fürchtet in Gottes Befen eine Beränderung einzuführen, die dem letzteren widerspreche, der versuche es, ohne dem Bantheismus oder Afosmismus zu verfallen, das Berhältnis des emigen Gottes zur Belt, wie fie in der Zeit verfaßt ift, ohne Anthropomorphismus ju conftruiren. Wenn für Gott die Zeit nicht etwas reales ift, wenn er feine verschiedene Beziehung in feinem Berhalten zur Belt einnehmen foll, dann haben auch die Beränderungen in der Belt überhaupt nur phänomenologische Bedeutung. Bir unfererfeits icheuen den Vorwurf des Dualismus nicht. Soll es Dualismus fein, daß ber allmächtige Gott ber von ihm geschaffenen und jeden Augenblict erhaltenen Welt boch ein relatives Fürsichsein gegeben hat, fo behaupten mir, daß es allerdings feine mahrhaft chriftliche Glaubenslehre gibt ohne Dualismus, mir behaupten aber ebenfo auch, daß, wenn es fich um einen Bortftreit handeln murbe, der Borwurf des Dualismus sich ebenso leicht umkehren ließe. Bon welch eingreifender Bedeutung für bie religiofe und demnächft auch ethijche Grundaufchauung eine flare Unterscheidung zwischen Schöpfung und Erhaltung ift, ergibt fich aber fofort, wenn mir ermägen, bag

an diefer Unterscheidung auch die Realität menschlicher Freiheit und Möglichkeit die reale eigentlicher Corruption des creatürlichen Lebens hängt. Die ichöpferische Thätigkeit, wenn fie auch die Bermittlung durch die Creatur nicht ausschließt, ift boch immer ein Act unbedingter Beftimmung. Ift die Creatur überhaupt noch unfertig, muß fie durch abfolute göttliche That immer erft ihrem Biele, ihrer Bollendung entgegengeführt merden, fo tann ber Biderfpruch zwischen 3dee und Wirklichkeit nicht in einer Gottes Beftimmung miderftreitenden Bertehrung feinen Grund haben, fondern ift die naturgemäße Confequenz aus der erft nach und nach verlaufenden göttlichen Schöpferthätigteit. Das Wunder hat hiebei teine Stelle. Wenn auch eine Steigerung der vorhandenen Schöpfungen hinfichtlich ihrer Organisation und Birkfamkeit febr wohl ftatthaft ift, ja eigentlich gefordert erscheint, fo tann bas nene, bas auf diefem Wege entfteht, boch immer nur organisch an bas Bisherige fich anschließen als ein fortan den bisherigen Stufen ber Schöpfung fich befinitiv anschließender Rreis. Sofern das Bunder als eine der bisherigen Entwicklung widersprechende, wenn auch zur Grundidee Gottes im positiven Berhältnis ftehende Reufcopfung befinirt werden durfte, ift dasfelbe freilich ausgeschloffen, wenn die Entwicklung felbst nur eine fortgehende Schöpfung ift. 3n biefem Fall würde die eine Schöpferthätigkeit Gottes birect mit ber andern immer fortgehenden collidiren.

Und wie durch die Vermischung von Schöpfung und Erhaltung auf dem Gebiete der Natur das Wunder ausgeschlossen erscheint, so wird auch durch den Gedanken einer fortgehenden Schöpfung auf dem Gebiete des sittlichen Lebens die Freiheit gefährdet. Bir beabsichtigen nicht, dies Problem hier eingehender zu besprechen, wir constatiren nur, daß der moderne Rationalismus doch darin einstimmig sein dürfte, daß er von seinen Prämissen aus die Berfehrung menschheitlicher Entwicklung im großen leugnet; daß er keinen Urstand sich vorstellig zu machen weiß, der zugleich in gemissen Sollendungsstand wäre, daß ihm die vorchristliche Entwicklung im Wesentlichen die Entwicklung ber noch unvollkommenen Schöpfung zu ihrem Ziele hin bedeutet, wenn auch vielleicht im einzelnen der Freiheit noch ein Spielraum gelassen.

Benn ich recht febe, findet fich hier auch der eigentlich tritische Punkt, an welchem sich der moderne Rationalismus von dem Supranaturalismus am meisten unterscheidet. War der ältere Rationalismus vor allem geschichtslos, weil bei ihm Gott und Belt ftarr und fpröbe fich gegenüberftanden, fo glaubt dagegen ber moderne Fortsetzer deffelben um fo mehr auf das richtige Berftändnis ber Geschichte Anfpruch machen zu tonnen, indem er in allem Geschehen ein göttliches Gesetz nicht nur, fondern auch göttliche Einwirfung zu erweisen fich bemüht. Allein die Geschichte im vollen Sinne ift nicht nur das Zusammenmirten göttlicher und menschlicher Factoren, fondern auch ein Aufeinandermirten bei relativer Selbständigteit der menfchlichen Factoren. Auch bei energischem theistischem Anlauf bringt es der moderne Rationalismus boch nicht über eine Auffaffung von der Unveränderlichteit Gottes hinaus, bei welcher die Veränderungen auf creatürlichem Boden Gott gewiffermaßen ganz unberührt laffen, bei welcher auch feine innere Stellung zu ben menschlichen Berfönlichkeiten im Befentlichen unverändert bleibt, mögen diefe letteren fich verändern mie fie wollen. Bott ift die unveränderlich leuchtende Liebessonne, gegen die fich ein Menschenherz verschließen, beren Strahlen es mehr ober minder tief in fich aufnehmen tann, aber die felbst darum in immer gleichem Glanze leuchtet und mit fiegender, unmiderstehlicher Gemalt alle Nebelmaffen überwindet, die naturgemäß auf= und niederwogen. Alle Beränderung fällt alfo immer nur auf Seite der Welt, die aber doch in nothwendigem Stufengang immer weiter von den göttlichen Rräften durchdrungen wird. Bie bei Schleiermacher, fo ift denn auch bei allen Bertretern des modernen Rationalismus der ethische Proceg wesentlich ein Naturproces auf höherer Botenz. Damit aber hört der eigentliche Reiz der Geschichte auf, der nur da vorhanden ift, wo Gott felbst in fruchtbare Bechfelwirtung mit der Freiheit tritt, wo auch er - wir tönnen hier überhaupt nur xar' äv 900mov reden - sich wirklich afficiren läßt von dem Thun menschlicher Freiheit und, obwol wie in feinem Befen, fo in feinen Zielen und Zwecken fich felbft gleich und unveränderlich, doch, nachdem es ihm einmal gefallen, eine Creatur außer fich zu fegen, die mieder in relativer Absolutheit - um das Schelling'iche Orymoron zu gebrauchen - fich zu ihm

## Schmidt

hin bewegen und in feine Gemeinschaft treten foll, auch fich herabläßt, ie nach der Art ihrer Selbftbeftimmung auch fich felbft verschieden Darum eben haben wir ein Recht, die an Schleiers au bestimmen. macher und die fritischen Elemente feiner Theologie fich anschließende Richtung mit dem namen Rationalismus zu bezeichnen; weil auch fie zu Gunften eines nach festbestimmten Befeten fich vollziehenden Proceffes, diejes boch erft recht fpannende Gegeneinandermirten göttlicher Gedanken und menschlicher Freiheit schädigt und die Geschichte, die darin ihren Reiz hat, daß Gott auch das Irrationale zur Bafis feiner emigen Zwecke zu machen weiß, zur bloßen 21bschattung eines logischen Processes macht, wenn auch immerhin bie Ueberführung diefer Gottesgedanken in die äußere Beltwirklichteit auf bemußte Billensthat eines perfonlichen Gottes zurückgeführt wird. Sünde und Erlöfung werden von diefem Rationalismus aus den folgenreichften Geschichtsdaten zu allgemeinen, bie Geschicht durchsegenden Glementen dearadirt.

So leugnet z. B. Bfleiderer (Befen der Rel., S. 303ff.) gang unummunden die Gute des Urftandes, er ftellt fich nicht nur in der mehr internen Streitfrage der Theologie - ob der Urftand ein Stand positiver Unvollkommenheit ober kindlicher Unschuld gewefen - etwa auf die Seite ber letzteren Anschauung, fondern n nennt den Urftand geradezu einen Stand fittlicher Robeit. Er legt einfach das Bild eines ohne Erziehung aufgemachfenen Kindes du Beschreibung des Zuftandes ber ersten Menschen ju Grunde und nennt die Behauptung, daß der fündige Buftand des Rindes erft aus der Thatfache des Sündenfalles abzuleiten fei, eine petitio principii, wie wir umgetehrt den fofortigen Schluß von der jegigen Erfahrung mit Kindern auf den Urzustand als petitio principi in Anfpruch nehmen mürden, ein deutlicher Beweis, daß mir bin den Principien, die fich befämpfen, in nachfte Rabe gerudt find. Ift fo das Bbfe das Erfte, jo tann natürlich auch die Entwicklung immer nur eine aufsteigende fein. Die vorhandenen Mächte des Böfen find die immer noch nicht ganz überwundenen Raturmächt. Bas die heidnische Mythologie in der Geschichte eines untergegangenen, aber doch bis zu einem gemiffen Grade immer noch in die Gegenwart hineinragenden Göttergeschlechtes ausgedrückt, was

die heidnische Bhilosophie in ihrer Speculation von dem allmählichen Durchdringen der 3dee in der Materie, die doch immer einen unaufhebbaren Reft übrig läßt, ausgeführt hat, das tritt uns auch hier auf dem Boden diejes Theismus wieder entgegen. "Die Sünde, nothwendiges Entwicklungsmoment." Diefer Sat ift das harakteriftische Dogma des modernen Rationalismus; ein Sat, dem nothwendig der andere entspricht, daß es feine Sühnethat geben tann, durch welche thatfächlich das Urverhältnis zwischen Gott und Menschen umgekehrt worden ift. Mit diefer Thefis ift aber in Bahrheit der in ethischer Beziehung so wichtige Schuldbegriff abgethan. 3mar find die Bertreter des Rationalismus weit entfernt, das zuzugeben. Wenn Schleiermacher das Schuldgefühl eigentlich ju etmas nur phänomenologischem depotenziren muß, wobei nur unbegreiflich bleibt, wie doch der göttlichen Ordnung, daß die mangelhafte Entwicklung des Gottesbewußtfeins uns als Sunde erscheinen foll, zum Trotz die Glaubenslehre im Stande fein foll, ihre pha= nomenologische Bedeutung zu erkennen, fo hat Pfleiderer ohne weiteres das Schuldgefühl zu erklären unternommen. "Beim Erwachen des fittlichen Bemußtfeins" (G. 305) "findet fich das Böfe immer ichon vor und die eben erft ermachte und nur allmählich erstarkende fittliche Anlage tann fich nur in fchmachen Reactionsversuchen geltend machen. Und boch fehlt jest das Bewußtfein nicht mehr, daß dies nicht fo fein follte, daß feiner 3dee nach der fittliche Wille vielmehr das Beherrschende fein follte. Daher erhebt fich jetzt das peinliche Bewußtsein, der eigenen Idee nicht zu entfprechen, d. h. das Bewußtfein der Schuld." Bei diefer Ableitung müssen mir beides beftreiten, ebensomohl, daß auf die angegebene Beije eine annehmbare Erflärung des Schuldgefühls gegeben, als daß das schließliche Resultat wirkliches Schuldgefühl sei. Das erftere, denn vor allem müffen wir fragen: wie tann das fittliche Bemußtfein ermachen und erftarten, menn das Bofe fchon übermächtig ift? wo läge die Erfahrung vor, daß ein "fittlich verwahrloftes Individuum" ohne den Vertehr mit fittlich gereifteren Bersonen, ohne eine Anregung von außen, rein durch innere Dialettit zu einem fittlichen Bewußtfein und gar zur Erftartung desfelben gefommen wäre? Ueberall begegnet uns vielmehr bie umgetehrte Erfahrung, daß unter dem Einfluß der thatsächlichen Sündenmacht auch das fittliche Bewußtsein immer mehr schwindet, ohne Beihülfe einer von außen her kommenden Reaction oder wenigstens ohne Erinnerung an einen früheren, thatsächlich besseren Zuftand.

Bas Pfleiderer aber als Ergebnis diefes erwachenden und allmählich erftartenden fittlichen Bewußtfeins schildert, ift nicht das Gefühl der Schuld. Das Bewußtfein, feiner 3dee nicht zu entsprechen, das soll das Schuldbewußtfein constituiren? 21ber mie. wenn ich ein Gelehrter bin, wenn ich in einer Biffenschaft Meifter fein möchte, und finde, je tiefer ich in bas Gebiet diefer Biffenschaft eindringe, dasfelbe nur immer umfaffender, entdecte nur immer neue Schwierigkeiten, die noch zu überwältigen find, habe ich ba nicht auch das Gefühl meiner Idee, meiner Aufgabe nicht zu entsprechen und ift diefes Bewußtsein nicht auch ein peinliches, oft recht peinliches? - aber hat biefes Bewußtfein etwas gemein mit dem Schuld-Barum foll aber, wenn ich auf ethischem Gebiet bewußtsein ? ebenso von der sittlichen Roheit ausgehe, wie auf intellectuellem Gebiet diefe mit bem Ausgangspunkt felbft gegebene Inadäquatheit zwischen der Birklichkeit und 3dee fich das einemal in meinem Bewußtfein anders reflectiren, als das anderemal? Es müßte boch zum mindeften zur Erklärung diefes Umftandes noch hingugenommen werden, daß die Ueberwindung der sittlichen Robeit teine ftetige ift, in welchem ersteren Falle allerdings, wie Schleiermacher zugibt, ein Schuldbemuftfein unerflärlich märe. Aber es tann fich immerhin fragen, ob denn auf intellectuellem Gebiete ber Fortschritt als rein ftetiger gedacht werden tonne? Wir möchten diese Frage nicht unbedingt beighen. Indes michtiger als dieft Frage dünkt uns das andere, daß nämlich auch eine nicht ftetig fortichreitende fittliche Cultur das Gefühl der Schuld nicht com ftituiren könnte. Eine Schuld gibt es eben nicht, wo an die Stelle eines göttlichen Gefetes die immanente 3dee ber Menschheit, mo an die Stelle eines Gottes, der über der haltung bes Gejeges mit heiligem Gifer wacht, jener boch immer pantheistisch ans gehauchte Begriff eines Gottes getreten ift, welcher in unveränderter Liebe fich überall mitzutheilen sucht und feine Liebesmittheilung nur nach dem Mag der Empfänglichkeit der Menschen beschränkt. Das

¢,

peinliche Bewußtfein, meiner 3dee nicht zu entsprechen, wird von felbst überwunden, fobald ich mich berfelben mehr annähere. Benn ich frühere Berfäumniffe durch meinen Fleiß einhole, Luden, bie in meiner Ertenntnis vorhanden gemefen find, ausfülle, fo weicht von felbft das peinliche Bewußtfein meiner Ignoranz dem befriedigenden Gefühl, daß ich boch nun mit ftarten Schritten mich ber Meisterschaft in meinem Fache nähere. Das Bewußtfein der Schuld aber weicht bem Gefühl thatfachlicher Befferung nicht, im Gegentheil, je höher die Entwicklung des fittlichen Lebens ift, defto ichmerzlicher wird die frühere Berfehlung gefühlt. Ein Paulus hat nicht auf feine Bergangenheit zurückgesehen mit jenem Sumor, mit dem ber gereifte Mann auf die Unmiffenheit ber Rinderzeit zurückblickt. Bon den theoretischen Frrmegen, die mir, um zur Ertenntnis der mirklichen Dinge zu gelangen, zurückgelegt, gilt bas olim meminisse juvabit; in Bezug auf die fittlichen Berirrungen bittet der fittlich gereifte Mann mit dem Bfalmiften : " herr, gedenke nicht der Sünden meiner Jugend." So weit gewiß auch noch manche, die theoretisch auf dem Boden des Rationalismus ftehen, von Bergen in folches Gebet einftimmen, nehmen wir ihr unmittelbares Bewußtfein zum Zeugen wider ihre Theorie von der Rothwendigfeit ber Sünde, als des Anfangspunttes der fittlichen Entwicklung. Reine Dialettit wird uns das Gefühl der Schuld, b. h. den brennenden Schmerz über diefe oder jene That, über die ich längft hinausgewachfen bin, erklären tönnen, wenn ber gott= gewollte Urzuftand fittliche Roheit war und ein unveränderlicher Bott affectlos meiner Sünde zugeschen hat. Meine eigene 3bee ift nicht in der Lage, mir etwas nachzutragen; gibt es tein Gottesauge, das durch meine That beleidigt worden ift und mich fein Misfallen empfinden läßt, wovor follte ich mich fürchten, mas tönnte mir meine Bergangenheit noch peinlich machen, wenn mein herz fich nun aufthut der göttlichen Liebe? Stehen wir hiemit nicht deutlich an dem Quellpunkt einer durchgreifenden ethischen Differenz? Der moderne Rationalismus tann den Begriff der Schuld im echten Sinn nicht aufrecht erhalten, bei allem Eifern wider bie Sunde wird er von feinen Prämiffen aus, wenn er nicht auf homiletischem Gebiet sich erlaubt, start xar' av Sownov zu

## Schmidt

reden, jenes Schuldgefühl nicht erwecken, aus dem die Reformation Benn Baur (Gegenjatz des Rath. und Broteft., aeboren ist. S. 239) ben Unterschied zwischen dem religiofen Bewuftjein des Proteftantismus und dem des Ratholicismus dahin beftimmt: "daß das erstere sich rückwärts wende, um über die Bergangenheit, von deren tiefgefühlter Schuld es fich nicht trennen könne, fich vor allem beruhigt zu miffen, fo richte fich dagegen das religioje Bewußtsein des Katholiken sogleich auf das vorwärts Liegende und fehe über das Bergangene hinweg, wie wenn es fich von felbst verftände, daß bas einmal Geschehene, der alte Buftand der Sunde nicht weiter beachtet und zur Sprache gebracht merden dürfe", fo trifft diefe Beschreibung ganz die Confequenz der rationalistischen Auffaffung. So gemiß das, mas Schrift und Rirchenlehre als geschichtlich vorhanden gemefenen Urftand bezeichnen, dem modernen Rationalismus nur die 3dee ift, welche der Menschheit auf dem Pfade ihrer Entwicklung voranleuchtet, der die Menschheit wie der Einzelne sich immer mehr nachzubilden hat, fo gewiß muß auch feine Doamatit die Menschen in ethischer Beziehung von der Schuld hinmeg auf die vor ihnen liegende Arbeit hinmeisen, fo gemiß nach diefer Dogmatit an der Sünde das Schwerste nicht die Berletzung eines göttlichen Gebotes, nicht der Schmerz ift, welcher dem lebendigen Gott dadurch bereitet wird, sondern der Biderspruch mit der Idee des Menschen, fo gewiß tann es auch teine einen eigenen Moment ausfüllende fittliche Aufgabe des Menfchen fein, fich mit den Anfprüchen des Gesets wegen der Bergangenheit lange aufzuhalten, eine Suhne mit dem Gott zu fuchen, deffen Liebessonne ja ohnehin sofort wieder in das Herz hineinscheint, sobald nur die Rebel unferer Gottentfremdung gewichen find.

Es ist ja nicht zu leugnen, daß einer vielfach oberflächlichen Moral des älteren Rationalismus und des Romanismus gegenüber dieser moderne die sittliche Aufgabe tieser versteht, die Idee des Menschen höher stellt, daß er einen feineren sittlichen Geschmack hat; aber wie alle ethischen Aufgaben nur auf dem Grunde sittlicher Persönlichteit durchführbar sind, wie die Grundlage alles ethischen Lebens die freie Persönlichteit ist, so besteht auch die tiesste ethische Bertehrung in der Störung des rechten Verhättnisses menschlicher

Berfönlichteit zu ber abfoluten Perfönlichteit Gottes und bas tieffte Beien der Gunde wird vertannt, wo der biblifche Begriff der Schuld verfannt wird. Der entichieden antinomiftifche Bug, bem wir bei diefem Rationalismus begegnen, weift ficher auf diefen Mangel des Schuldbegriffes zurück. Wie er, auf dem Standpunft ber Immaneng menschlicher Entwicklung ftehend, die 2Bahrheit, daß das ethisch Werthvolle nur das aus freiem inneren Drange Geborene fei, überfpannt ju Ungunften ber in biefem Weltleben nie gang verschmindenden padagogischen Bedeutung des Gefetes, fo fpiegelt fich bie Depotenzirung bes Schuldbegriffes wieder in bem Dangel an Berftändnis für die Sühne, für die Bedeutung ber Buchtigung auch auf dem Boden der Badagogit und weltlicher Gefetzgebung. Diefer Mangel des chriftlichen Schuldbegriffes, der aus bem mangelnden Begriff einer ihrer felbft völlig mächtigen Berfönlichteit des Denichen fich ertlärt, mirft auf allen mefentlichen Buntten nach. Sene Neigung zum Intellectualismus, zur Ueberschätzung ber Dacht ber Cultur und Bildung, wie fie uns in dem firchlichen Auftreten diefer Richtung besonders begegnet, hat doch ihren Grund in der Unterichätzung menschlicher Billensenergie, bie fich in einen mirflichen Rampf mit dem lebendigen Gott einlaffen tann. Und bieje Reigung jum Intellectualismus hinwiederum hat ben Optimismus zum Gefolge, ber fich über die fittlichen Mängel, namentlich auch, fofern fie ber einzelnen Berfönlichkeit anhaften, leicht beruhigt burch ben Gedanten an ben normalen fortichreitenden Berlauf im Gangen und ber im Gebanten einer anoxaraoraois feinen Ubichluß findet, fo weit er es nicht vorzieht, überhaupt nur eine diesjeitige Bollendung ber fittlichen Gemeinschaften ju conftruiren.

II.

Benn die Eigentümlichkeit des modernen Rationalismus auf theologischem Gebiete schon so bedeutsame Consequenzen auch für die Ethik im Gesolge hat, so werden dieselben in noch concreterer Beise auf dem Gebiete der Christologie hervortreten. Wenn der ältere Rationalismus hier nicht über die dürftige Gestalt des Ebjonitismus hinaus zu gelangen vermochte und lediglich bei dem *Yulds är Dewros* stehen blieb, so glaubt der moderne Nachfolger Theol. Stud. 3abrg. 1876.

Diefer Richtung in Diefer Hinsicht mit gutem Grunde auf einen wefentlichen Fortichritt hinmeifen zu dürfen. Indem er ein wefentlich myftisches Element in fich aufgenommen hat und über den einseitig moralifirenden Religionsbegriff hinausgeschritten ift, entsprechend der mehr pantheiftisch gefärbten Lehre von Gott und von deffen 3mmanenz in dem Gemuth des Menschen, hat er auch das Mittel gefunden, der Gigentümlichteit der geschichtlichen Berfon des Berrn mehr gerecht zu werden. Es ift nicht mehr nur die Lehre, durch welche Chriftus bedeutsam ift, sondern feine Gottinnigkeit ober Gottessohnschaft, die ihm eine einzigartige Stellung verleiht in ber Beschichte der Menschheit. Auf diesem Bege glaubt der Rationalismus eine centrale, absolute Stellung für Chriftum gewinnen zu tonnen. Der Beg, welchen Strauß in den Zeiten friedlicherer Stimmung gegen bas Chriftentum gewiefen, der Weg, in Chrifto den höchften religiöfen Genius zu ermeifen, ichien nur noch einer Bervollftändigung zu bedürfen durch den weiteren Nachweis, daß das religiöfe Leben auch die Basis für das fittliche fei, daß fomit das religiöfe Element im menschlichen Geiftesleben bas eigentlich Centrale fei, um für Chriftum alles zu retten, mas bie gläubige Anschauung von jeher in ihm gefunden. Gieng man weiter bavon aus, daß Gott fich bem Menschen realiter mittheile und immer mehr in den Menschen fich fo zu fagen hineinbilde, fo gelangte man zum Begriff ber Offenbarung und suchte nun in Christo ein Böchstes von folcher Offenbarung zu erweisen. Dder blieb man bei dem Begriff der Schöpfung stehen und nahm an, daß alle wesentlichen Fortichritte in der Entwicklung der Menschheit neue Schöpfungestufen feien, fo ergab fich gar ber Gedante einer vollen Neuschöpfung in Chrifto, als in dem, in welchem der höchste Fortschritt der Menschheit ge-So fchienen die höchsten Ausfagen von Christo ges schehen sei. rechtfertigt, ohne daß man nöthig hatte, in die Metaphpfit zurud. zugreifen, das naturgefetz durch ein Bunder ftören zu laffen, die volle Gleichartigkeit des Erlöfers mit dem Menschengeschlechte irgende wie zu beeinträchtigen. Der Sat, den einft Dorner gegen Schleiers macher gewendet, daß eine ethische Einzigartigkeit des Erlöfers ohne metaphyfifche Sinterlage nicht wohl durchführbar fei, ichien Lügen gestraft werden zu können. Bei näherer Betrachtung aber dürfte

doch in der That dieser Bersuch in keiner Beise als ein wirklich geglückter bezeichnet werden.

Benn die Schöpfung immer nur die Herausbildung einer höheren Daseinsstufe ans der vorangehenden niederen ift, so müßten wir annehmen, daß nicht Christus für sich allein, sondern die ganze Menschheit neu geschaffen worden sei, daß der Geist, der in Christo in neuer Gestalt und neuem Maße offenbar wurde, gleichzeitig überhaupt die Menschheit überströmt habe. Die Neuschöpfung würde also Christo nicht für sich zukommen, sondern dem ganzen Geschlechte oder die Anwendung dieses Begriffes auf Christum könnte wenigstens in keinem anderen Sinne auf ihn geschehen, als in welchem derselbe auch auf jeden Genius zutreffen würde, der in dem besonderen Gebiete, das er beherricht, eine neue Richtung einschlägt, aber, wenn auch noch so sehrricht, eine neue Stufe, die erreicht wurde, constituirt.

Auch die Zuhülfenahme des Begriffes der Offenbarung ändert daran nichts. Ein fo diffufer Begriff der Offenbarung, der alles religioje Leben auf Offenbarung zurückführt und die lettere zum conftitutiven Glement des religiöfen Lebens überhaupt macht, welcher insbesondere alle bestimmte Mittheilung von Lehrfäten und Gedantenreihen und alle Bunder ausschließt, tann ja wol in einem Menfchen ein höheres Mag von Offenbarung als im anderen ertennen, aber nimmermehr Chriftum als ausschließliches Organ göttlicher Offenbarung. Darum tann auf diese Beise auch in der That nicht die schlechthinige Autorität Chrifti festgestellt merden, fondern es muß zugegeben werden, bag bie in anderen vorhandene Offenbarung auch ergänzend ju der in Christo geschehenen hinzukommen tann. Mag nun auch darauf hingemiefen werden, daß in sittlich religiöfer Beziehung feine Ergänzung ber Einzelnen durch bas, mas die Gemeinschaft hat, eintreten tann, daß hier vielmehr ein jeder berufen ift, felbft für fich die gestellte Aufgabe zu vollenden, daß darum in ethischer und religiöfer Sinficht eine perfönliche Bollendung ebenfo fehr gefordert werden muß, wie fie möglich ift, fo scheitert die in folcher Ausführung liegende richtige Intention doch wieder an den Brämiffen, von denen der Rationalismus ausgeht. Der ganze ihm

32\*

zu Grunde liegende Gedante einer von unten nach oben gehenden, bie fittliche Rohfeit zur Bafis habenden Entwicklung muß es immer wieder als fraglich erscheinen laffen, ob denn mitten in der Zeit eine fittliche Bollendung möglich fei, die doch ex hypothesi eigentlich erft das Riel und Ende fein follte. Gerade die Neigung zum Intellectualismus, die mir als Gigentümlichkeit dieses Rationalismus ertannt haben, muß es fchmer dentbar erscheinen laffen, daß vor Abschluß der "Bildung" die höchste Stufe fittlichen religiöfen Lebens erreicht werden folle. In Die Sünde mit den Bedingungen des creatürlichen Lebens auf's innigfte vertnüpft, fo tritt die Sündlofigfeit immer wieder in Conflitt mit der vollen Menschheit Christi. Darum finden wir auch immer wieder nach allen Berfuchen die fittliche Absolutheit des herm zu erreichen, ein mehr oder minder deutliches Eingeständnis, bas dies nicht im vollen Sinn zu verstehen fei. Wenn Sydow feinen Glauben an die unfündliche Bolltommenheit des Erlöfers betemt, fo ift das ganz gut, aber wie er diefen Glauben begründen will, ift uns nicht gefagt. Die Ausfage, daß er die Unfündlichkeit als That der Freiheit gehabt habe, hätte fich zunächft mit dem von Schleiermacher ausgeführten Sate auseinanderzuseten, daß Chrifti Unfündlichkeit müffe eine wefentliche gewesen fein, d. h. ihren Grund in dem Juneren feiner Berfon gehabt haben (Glaubensl., Bb. II, Bo man von den Grundlagen diefes Rationalismus S. 78ff.). aus der Frage ernftlicher nahe getreten ift, da mar das Ergebnis am Ende boch wieder die Scheidung gwischen bem hiftorischen und idealen Chriftus; fehr bezeichnend für eine Grundanschauung, bie trot alles Gifers für die Geschichte boch mieder die Bedeutung ber einzelnen geschichtlichen Thatfache, wie mir feben, berabjegen Um bezeichnendften ift wol, wie Reim, nachdem er fich reblich muß. Dute gegeben, die fündlofe Bollfommenheit Chrifti mit feiner eb. jonitischen Christologie in Einklang zu bringen, doch mit dem 3u, geständnis ichließt, daß man nicht versuchen durfe, 3deal und Birflichkeit zu einer mathematisch genauen Zusammenstimmung zu bringen, ja daß er endlich nicht umhin kann, factische Sündhaftigkeit bei Christo anzuertennen (Leben Jefu, 28b. III, S. 658, vgl. S. 646-648). In der That ift auch ein anderes Refultat nicht zu erwarten, wo aus die Bedingungen der Entwicklung der empirifden

Digitized by Google

486

Menschheit im alltäglichen Sinne für bie einzig denkbaren hält und die Rothwendigkeit einer Serausbildung des fittlichen Lebens ans dem Zuftande fittlicher Roheit behauptet. Ja es tann nicht fehlen, daß eine Theologie, welche die fittliche Aufgabe von der Culturaufgabe nicht scharf zu scheiden weiß, als ethisches Ziel wesentlich die immanente Beltvollendung, die Beherrschung der Belt und ihrer Rräfte burch den Menschen in's Auge faßt, auch materiell an Chrifto irre wird an feiner fcheinbaren Ubtehr von den Aufgaben ber Beltcultur, an feiner - wie es von diefem Standpuntt aus iceinen muß — einseitigen Beltflucht. hat fich das Subject einmal von der Autorität der Offenbarung emancipirt und läßt es fich lediglich teine Bahrheit gefallen, die ihm nicht völlig burchfichtig ift, die es nicht eigentlich ans den eigenen immanenten Principien auch entwickeln könnte, fo ift es ein vergebliches Bemühen, die Kritik in respectvoller Entfernung von Christo zu halten; in ber einen oder anderen Beise muß fie auch die Erscheinung des herrn an ihrer inbjectiven 3dee meffen, und wenn fie das nicht offen thun will, tann fie es nur fo halten, daß fie halb bewußt, halb unbewußt der hiftorischen Berson des Berrn leiht, mas ihm jur Ausfüllung des von ihr felbft gebildeten Ideals fehlt.

Bol geht auch durch die supranaturalistische Theologie der Zug jur hervorhebung der geschichtlich = menschlichen Seite am Berrn und zwar wirkt dabei das ethische Intereffe wesentlich mit. Auch fie findet ihr Intereffe baran, die Bolltommenheit des Berrn vorzüglich nach ihrer ethischen Seite hin zu betrachten, theils weil diefelbe ihr überhaupt und an fich werthvoll ift, theils weil fie nur fo in Christo das 3deal zu gewinnen vermag, dem die Einzelnen fich nachzubilden haben. Aber wie immer fie die Löfung des chriftologifchen Broblems ju gewinnen versuchen mag, ihr charafteriftifches Mertmal wird doch immer bleiben, daß fie die ethische Gigentum= lichteit des herrn auf eine metaphyfifch einzigartige Stellung desfelben hafirt: daß fie darum in Christo auch die Gnadengegenwart Bottes vor allem ertennt, eine volle Offenbarung feiner Liebe nicht nur in der Beise, wie diefen Ausdruck der Rationalismus deutet, als hatte nur in Chrifto zuerft und zumeift bas Bewußtfein diefer Liebe gelebt, fondern in dem Bollfinn, daß die ganze Erscheinung des herrn göttliche Liebesthat ift, und endlich, daß fie eben barum in Chrifto die unbedingte fittlich - religiöfe Autorität anerkennt, aus welcher unfer Ideal erst zu ergänzen und zu rectificiren ist. Daß biefe verschiedene Auffaffung ihre tiefgreifenden ethischen Confequengen hat, muß fich leicht ergeben. Einmal wird das Verhältnis bes Menschen zu Chrifto ein wesentlich anderes, wenn der letztere nicht nur unfer Bruder ist, sondern auch die volltommene Offenbarung Gottes. Die Forderung der Liebe Gottes erhält, daß ich fo fage, hier ihre concrete Erfüllung. Die Liebe Gottes tann nach ben Prämiffen des modernen Rationalismus eigentlich boch nur ber mitbegleitende Ton bei unferen anderweitigen fittlichen Aufgaben fein, ba, wie wir faben, ein Theismus, melcher teine mahrhaft perfönliche Offenbarung zum Ausgangspuntt hat, es auch zu teinem wahrhaft concreten Gott bringt, ben ein menfchliches Gemuth ernftlich lieben tann. 21ber auch ein vollerer Offenbarungebegriff reicht noch nicht ju, uns ben lebendigen Gott fo nahe ju bringen, daß bas Denschenhers ihn mit eigentlich perföulicher Liebe umfaffen tann, wenn nicht biefe Offenbarung fich dabin vollendet, bag uns Bott in einer geschichtlichen Berfönlichfeit auch völlig concret nahe tritt. Erft baburch tritt die Liebe Gottes als eine Pflicht befonderer Art neben andere fittliche Bflichten, bag wir ihn fchauen tonnen in Chrifto. Benn man von ber Schleiermacher'ichen Theologie gejagt bat, daß fie den pantheiftischen Bug in ber Gotteslehre durch die Chriftologie wieder aut ju machen fuche und an bie Stelle ber Liebe Gottes bie Liebe Chrifti fete, fo mar bas in fo fern gemit verfehlt, als ohne vollen theiftifchen Sintergrund auch Chriftus nicht voller Gegenstand bes Glaubens und ber Liebe fein tann; aber umgetehrt ift auch bas richtig, daß ohne einen Chriftus von oben ber, ohne einen Chriftus, in welchem ber perfonliche Gott auch irdifche Perfonlichteit fo ju fagen geminnt, von einem in pollem Make perfonlichen Gott nicht bie Rebe fein tann. Die jur Beit ber erften Strauft'ichen Glaubenslehre gemachten Berfucht, Die Berfonlichteit Gottes auf Die Trinitätslehre zu bafiren, haben jeden Balls in fo fern einen guten Sinn gehabt, als zwar nicht nte, aber die öfonomifche Trinität die alleinige Boraus. baft ber Denich ju bem lebendigen Gotte in ein

volles, persönliches Verhältnis treten tann. Der rationalistische Chriftus ift aber ichon dadurch ungeeignet, ein Gegenstand concreten fittlichen Berhaltens des Menschen zu fein, weil feine Forteriftenz nach der Auferstehung nicht gesichert erscheint, wenigstens nicht in einer Beije, welche ben perfönlichen Bertehr mit ihr ermöglichen So viel auch eine Theologie, welche fich in einen mürde. Chriftus von oben her nicht finden tann, welcher die Chriftologie in dem Leben Jefu aufgeht und die in ihm eine, ob auch mit ihren Wirkungen in die Gegenwart hereinreichende doch im mefentlichen hinter uns liegende geschichtliche Erscheinung fieht, fo viel eine folche Theologie von der Liebe zu Chrifto reden mag, diefe Liebe tann doch nicht von derfelben ethijchen Bedeutung fein, wie die Liebe zu Chrifto, von welcher die firchliche Lehre zu reden gewohnt war. Eine Liebe, welche lediglich einseitig ift, beren Object nicht zugleich ein Subject ift, das unfere Liebe erfahren und fie erwiedern tann, hat nicht dieselbe Qualität wie die in dem gegenfeitigen Austaufch der Bergen bestehende, und eine Liebe, die mefentlich nur eine myftische Berfentung in den unfaglichen Gott ift, tann nicht diefelbe einflugreiche Birfung ausüben auf das ethifche Berhalten ju der Belt, wie diejenige Liebe, welche in der concreten Bemeinschaft mit einer bestimmten fagbaren Berfönlichteit besteht.

Ohne Zweifel kann freilich das Beispiel auch einer der Bergangenheit angehörigen sittlich hervorragenden Person einen erhebenden Eindruck machen, namentlich, wenn dieselbe in einem beutlich ausgeführten Bilde uns vor Augen gestellt ist. So bleibt denn allerdings auch in der ebjonitischen Christologie des modernen Rationalismus die Kraft des Beispiels Christi bestehen. Indes hat gerade die neuere Zeit auch gezeigt, wie sich bei dieser Auffassung manche Anstände erheben, wie gerade die Außerordentlichkleit seiner Erscheinung, die Einzigkeit seines Beruses wie die Lückenhastigkeit seines Lebensbildes, und die eben nach rationalistischer Auffassung frittisch so ansechtbare Darstellung seines Bildes den herrn zum bloßen Beispiel unbrauchbar macht. Darum ist ja auch der Rationalismus unferer Tage von der Anwendung des Begriffes Beispiel abgestanden. Derselbe begnügt sich vielmehr damit, in dem religiösen Berhalten des Herrn das normative Brincip für die Ethik zu feben, die Ausgestaltung dieses Brincips im einzelnen aber als Aufgabe ber Gemeinde zu überlaffen. Und ber Straug'ichen Einmendung gegenüber, daß gemiffe Seiten ber ethischen Beftimmung des Menschen, Ebe, Familie, Politik, Befit, gar nicht zum Rechte tommen in der Person des Herrn, wird man mit dem Hinweis darauf nur einverstanden fein können, daß es fich überall nicht darum handeln tonnte für den Herrn, in feinem eigenen Leben alle dentbaren ethischen Aufgaben zu realisiren, fondern nur darum, in dem höchften und schwerften Beruf das volltommen normale, ethifche Berhalten darzuftellen. Jede Theologie, welche einen Sinn hat für die geschichtliche Seite an der Berson und dem Wert des Serrn, wird nicht umhin tonnen, das zuzugeben, daß wir in Christo zunächst wesentlich die Darstellung eines ethischen Brincips haben, deffen Auswirtung im einzelnen erft im Laufe der geschichtlichen Entwicklung gefunden werden muß. Nichtsbestoweniger macht sich doch auch hier ein nicht ganz unerheblicher Unterschied der Anschauungen geltend 1).

Während der ältere Rationalismus nach feinen oberflächlichen Anschauungen das Borbildliche in Christo nur im einzelnen Handeln desselben fand, ohne auf den tiefften, letten Grund des ethijchen Berhaltens näher einzugehen, fo legt dagegen der moderne Rationalismus einseitig gerade auf das myftische Element in ethischer Beziehung das Hauptgewicht, wogegen das Borbildliche bezüglich der einzelnen handlungen zurücktritt. Die "geschichtliche" Betrachtung ift ja beftrebt, Chriftum vor allem in der Bedingtheit feines be fonderen Berufs der besonderen geschichtlichen Berhältniffe aufzufaffen; aber über diefem Beftreben verflüchtigt fich die Allgemeingültigkit Diefes Borbildes, und mas von dem letteren noch übrig bleibt, das ift schließlich doch nur die Gottinnigkeit, die als begleitender Ton, als tieffte Befinnung, die Erfüllung aller anderen ethischen Aufgaben durchdringen foll; die Erfüllung ethischer Aufgaben, welche heutzutage doch wesentlich andere find, als in den Tagen des Herrn. Es wird nicht geleugnet werden können, daß, wenn man den herrn

<sup>1)</sup> Bgl. die ganz trefflichen Aussführungen von Ritschl über diefen Punkt in: "Lehre von der Rechtfertigung und Berjöhnung", Bb. III, S. 517 ff.

als abfolutes 3deal festhalten wollte, dies 3deal etwas zu weltflüchtig ausfallen müßte, als daß es dem Sinne diefer modernen Theologie entsprechen murde. Wenn Cropp f. 3. (Jahrbb. f. b. Theol., Bd. XI, S. 94 ff.) dieje Seite in einer Beije hervorhob, daß im Intereffe geschichtlicher Bahrheit dagegen ftarte Ginwendungen gemacht werden müffen, fo ift boch nicht zu leugnen, baß das religiofe Leben in Christo in ganz anderer Beise einen Raum für fich in Anfpruch nahm, als dies von "unbewußten Chriften " gefordert werden tann. Es geht durch das ethifche Berhalten bes herrn ein Gegensatz gegen die Belt, ein Bug zum Transfcendenten, wie er mit der "Culturfreundlichteit" im engeren Sinne nicht verträglich ift. Es wiegt in ihm felbft das Intereffe für die perfönliche sittliche Bollendung des einzelnen in einer Beife vor, welche nicht ganz ftimmen will mit jenem vorwiegenden Intereffe für die Ausbildung ber objectiven fittlichen Inftitute, wie es die moderne Theologie tennzeichnet, die, auch, mo fie die Fortentwicklung des einzelnen nach dem Tode keineswegs in Abrede nimmt, boch in der Ausgestaltung der fittlichen Gemeinschaften auf diefer Erde eigentlich bas höchfte Ziel den Erfatz für das Reich Gottes im transscendenten Sinne sieht, bas bie Schrift als Ergebnis göttlicher Bunderthat erwartet. So erflärt fich uns benn, warum wir bei den Bertretern jener modernen Theologie feltener eine Ausführung ber Tugenden des Berrn im einzelnen finden, wie dieselben für das fittliche Leben des Einzelnen vorbildlich fein follen.

Es ift aber endlich noch ein dritter Punkt, auf welchem die Berschiedenheit bezüglich der Auffassung der Person Christi auch für das Gebiet der Ethik bedeutsam wird. Bon der Prämisse aus, daß die Sündhaftigkeit ein Ingrediens der menschlichen Natur sei, wenn auch ein immer mehr auszuscheidendes und schließlich wirklich ausschiedbares, ist es, wie gezeigt, wesentlich erschwert, mitten in der Entwicklung der Welt einen Menschen von absoluter Sündlosigkeit sich vorstellig zu machen. Der ideale und der geschichtliche Christus fallen auf diesem Standpunkte mindestens logisch auseinander, in so fern der erstere der menschlichen Natur immanent sein muß. Und dieses logische Auseinanderfallen wird beinahe nothwendig dahin führen, auch thatsächliche Differenzen zwischen beiden zu statuiren. Die Hingabe an den Herrn als stittliches Ideal wird also kaum ohne kritischen Borbehalt möglich sein, und die Bedeutung, welche die historische Realität des Ideals für die thatsächliche Macht des letzteren über die Gemüther hat, droht wieder verloren zu gehen <sup>1</sup>).

Wenn auch die firchliche Dogmatit nimmermehr gemeint jein tann, bas Borhandenfein eines fittlichen 3deals im Menfchenhergen als allgemeine menschliche Mitgabe zu leugnen, wenn fie anertennen muß, daß der Herr als Ideal gar nicht ertannt werden tönnte, wenn nicht das Zeugnis der dem Menschen angeborenen fittlichen Idee dafür eintreten murde, fo geht fie boch davon aus, daß bieje fittliche 3dee im Menschenherzen erst rectificirt und im einzelnen ausgeführt werden muß nach Maßgabe des Ideals, das ber Glaube an Christo findet. 200 eine Differenz zwischen dem eigenen Ideal und der Geftalt des Berrn einzutreten scheint, ordnet fit bas erftere ber letteren unter, in der Erwartung einer noch vollständigeren Harmonisirung beider Seiten. Bier tann die Hingabe an den herrn allein eine vollftändige, ohne fritische Störungen, fein, eine Hingabe, wie fie allein ethisch mahrhaft wirtsam ju fein In der That, man mag die Differenz zwischen idealem vermaa. und geschichtlichem Chriftus fo gering machen als man will, eine Scheidung zwischen dem idealen und geschichtlichen Chriftus bedingt boch eine gang andere ethische Stellung des einzelnen zu dem Berm. Er tann nicht mehr im Bollfinne die höchfte ethijche Autorität fein, bas unbedingte sittliche Biel, dem der einzelne nachzuringen, dem er gleich zu merden, beftrebt fein foll. Es ift doch ein großer Unterschied, ob eine Persönlichkeit nur ein Paradigma ift für ein aus der eigenen Subjectivität zu fchöpfendes Ideal oder felbst bit Quelle und der Regulator des Ideals.

Wird vollends ber Begriff der Genialität auf Chriftum ans gewendet, wozu eine große Bersuchung vorliegt, wenn man die

Bgl. zu biefem Bunkte auch die trefflichen Ausführungen Dorners über das Verhältnis des geschichtlichen und idealen Christins, Jahrbb. f. b. Theol., Bd. XIX, S. 529 ff., insbesondere S. 586.

religiöfe Bollfommenheit des herrn als eine Gabe in Analogie mit anderen hervorragenden menschlichen Gaben zu erflären unternimmt, fo geräth das 3deal in Gefahr, feine unbedingte Bedeutung für alle zu verlieren. Die religiöfe Begabung erscheint dann als eine neben anderen hergehende und wie fünftlerische, philosophische Begabung ihrer Inhaber eben nur für andere fünftlerisch, philofophisch angelegte Berfönlichkeiten zum Ideal oder Borbild zu ftempeln vermag, fo ift zu fürchten, daß ber herr am Ende auch nur für religiös angelegte ober gestimmte Raturen als maßgebendes 3deal erscheint. Es ift das freilich eine Frage, die auch früher, icon bei Gelegenheit der durch das Straug'iche Leben Jeju hervorgerufenen Debatten, jur Erörterung tam und die ihre entschiedenen Schwierigkeiten hat, in wie weit die religiofe Unlage im biblifchtheologischen Sinne ein Charisma ift. Wie immer man indes die vorliegenden Thatfachen zurechtzulegen versuchen möge, das muß boch ohne Zweifel festgehalten merden, daß das religiöfe Berhalten nicht zu den Seiten bes menschlichen Geifteslebens gehören tann, deren Entwicklung und Ausbildung nur einzelnen, besonders angelegten Berfönlichteiten zugemuthet werden könnte. Das Berhalten ju Gott bleibt allgemeine, göttliche Forderung an jedermann und das Ideal biefes religiöfen Berhaltens auch für alle Menfchen unbedingt gültig. In diefem Falle aber fcheint es, daß entweder Möglichkeit des normalen religiöfen Berhaltens in jedem die Menfchen vorhanden fein muß, oder wenn nicht, daß dann auch dasselbe nicht etwa nur in Folge einer besonderen Begabung hergestellt werden tann, fondern nur durch eine besondere göttliche Bunderthat, welche den, in dem diefes religiofe Berhalten in feiner Normalität realifirt ift, auch metaphysisch außerhalb der Reihe der gewöhnlichen Menschen stellt, mährend im erfteren Fall die Normalität des Berhaltens nur das Berdienft deffen fein tann, bei dem fie fich findet, wie das auch die Borausfezung der ebjonitischen Theorien vor Augustin entschieden mar. Benn der moderne Rationalismus nun auch den Begriff des Berdienstes fern zu halten bemüht ift, fo bleibt doch auch auf feinem Standpunkte die Normalität Christi jeden Falls eine erst am Ziele seiner fittlichen Entwicklung erreichte, alfo boch aus einem anfänglichen

Ueberwiegen finnlicher Antriebe heraus geborene. Bom Belagianis= mus tommt keine ebjonitifirende Theologie ganz los. Dies zeigt fich uns auch auf dem dritten Punkte, den wir zu besprechen haben, den Bedingungen der fittlichen Lebensführung im Zusammenhang mit der Soteriologie.

## Ш.

Mehr noch als von dem Borwurf des Ebjonitismus, ift der moderne Rationalismus bemüht, fich von dem Berdacht des Belagianifirens rein zu erhalten. Das ohne göttliche Gnadenwirtungen eine sittliche Lebensführung nicht möglich sei, wird nicht geleugnet werden. Aber es tommt bier alles auf die näheren Bestimmungen Wir werden vorab hier fagen dürfen, daß die pelagianische an. Auffassung der sittlichen Entwicklung ihren tiefften Gegensatz nur in einer tieferen Auffassung der Soteriologie findet. Dies mar offenbar der Mangel auch des Augustin'schen Rampfes, daß die Soteriologie noch so wenig entwickelt mar. Die gratia in ihrer Loslöfung von dem Berte Chrifti, verflüchtigt fich entweder in ben allgemeinen Begriff göttlicher Machtwirkung, die ichließlich bit ganze Bedeutung der Erlöfung bedroht, oder aber, wenn fie an bie Rirche und ihre Heilsmittel gebunden wird, ohne nachweis bes inneren Zusammenhangs mit dem Werte der Erlöfung, wird diefe Bindung zu einer willfürlichen, magischen. Nur wenn die Mittheilung der Gnade, als von dem Bert Chrifti abhängig, aufgezeigt wird, empfängt der Belagianismus feinen eigentlichen Todesflok. Nun aber dürfen wir als Eigentümlichkeit des modernen Rationalismus wol das bezeichnen, daß ihm die Soteriologie aufgest in der Heilsaneignung, das heißt eben, daß die Mittheilung ber Gnade bei ihm nicht an einer Leiftung des herrn ihre nothwendige Boraussetzung hat, sondern, daß Christus nur als das Organ ber göttlichen Gnade anzusehen ift. In flarfter Beise hat in diefer Beziehung ichon die Schleiermacher'iche Glaubenslehre fich ausgesprochen. Man darf nur die Inhaltsangabe anfehen, welche das Beichäft Chrifti in den beiden Säten erschöpft: "der Erlöfer nimm die Gläubigen in die Rräftigkeit feines Gottesbemuftfeins auf und bies ift feine erlöfende Thätigteit" (§ 100) und : "ber Erlöfer nimmt

die Gläubigen auf in die Gemeinschaft feiner ungetrübten Seligkeit, und dies ift feine versöhnende Thätigkeit" (§ 101), fo weiß man icon zum voraus, bei welchem Refultate ichließlich die ganze Dialettit antommt, in welcher die alttirchlichen Lehrfätze verarbeitet Es ift die aus dem oben besprochenen Gottesbegriff werden. nothwendig folgende Confequenz, welche auch die Nachfolger Schleiermachers hindert, in dieser Beziehung irgendmie von feiner Tradition abzumeichen. Um flarften hat auch hier Bfleiderer ben Thatbestand ausgesprochen, wenn er (Die Religion, Bd. I, S. 386) geradezu fagt: "Bir haben hiemit als das Besen der Offenbarung jenen inneren Erlöfunges und Verföhnungsproceg dargeftellt, welchen man gewöhnlich unter dem Titel der Seilsaneignung nur als Birtung der Offenbarung aufzufassen pflegt, mogegen diese felbst an und für fich etwas wefentlich anderes, außerhalb alles Bereichs unferer eigenen Erfahrung in einer fernen Bergangenheit vorgegangenes fein foll." Und noch icharfer mird weiterhin behauptet, daß die Begründung des Heils auf eine einmalige Erlöfungsthat und das Berlangen des Glaubens incompatible Dinge feien. "Ift nämlich", wird gesagt, " das hiftorische Beilswert Chrifti hinreichend zum Beil, fo tann vom Menschen nichts weiter verlangt werden als der Glaube im Sinn der theoretischen Buftimmung zu jenem, von Gott geordneten und außerhalb des Menschen in's Bert gesetten Beilsweg; jede fittliche Qualität, die in den Glauben hineingelegt, jedes fittliche Thun, das vom Glauben gefordert würde, erscheint hiebei folgerichtigerweife als eine, nicht nur überflüßige, fondern fogar gefährliche Buthat, weil badurch bie Bollgenügfamteit ber objectiv-hiftorifchen heileurfache, des Bertes Chrifti, gefährdet wäre:" Bir tonnen nun zwar taum glauben, daß dieser angebliche Biderspruch zwischen der Allgenugsamkeit des Berdienstes Chrifti und einem über das Moment der blog theoretischen Zustimmung hinausreichenden Glaubensbegriff die größte Schwierigkeit fein foll, an welcher die firchliche Lehre von der Berföhnung scheitern müßte. Ein Glaube, der eine fremde Leiftung fich zueignet, als ihm gültig - meinetwegen auch nur theoretisch - anerkennt, aber darum, weil er von der eigenen Schuld und Strafmürdigkeit überzeugt ift, ein folcher Glaube wäre ichon um des zuletzt genannten Moments willen kein sittlich indifferenter, werthloser, ohne daß doch irgendwie der Bollkommenheit des Verdienstes Christi dadurch derogirt wäre. Indes handelt es sich uns hier ja nicht um die rein dogmatische Frage, die ja freilich gerade bezüglich dieser centralen christlichen Lehre in allewege zu den schwierigsten gehört, die es geben kann. Wir haben ja nur die ethischen Consequenzen in's Auge zu fassen. Und da mag eben die Bemerkung über den Glauben uns weiter leiten.

Der Glaube im evangelischen Sinne tann gewiß nie ohne fittliche Qualität fein, aber eine Tugend tann er doch primo loco wol nicht ganz genannt werden, dazu wird er erft, wenn er fich mit feinem Inhalte erfüllt hat. Bunächft ift er eben die reine fittliche Receptivität, ruhend auf dem Gefühl der völligsten ethischen Dürftigkeit. Ein folcher Glaube hat nur einen Sinn, wenn die Beilsbedeutung des Todes Jefu zur flaren Ertenntnis getommen ift. Darum wurde oben ichon gesagt, daß der Gegenfat gegen eine pelagianische Ethit feine schärffte Ausprägung erft in ber genaueren Beftimmung des Bertes Chrifti empfange. Der Stand des religiöfen und ethischen Bewußtfeins ift viel meniger von der Entscheidung der Frage abhängig, ob der lette Grund alles fittlichen gottwohlgefälligen Thuns in einer göttlichen Gnadenmittheilung oder in der natürlichen Rraft des menschlichen Geifteslebens liegt - fo bedeutsam diefer Unterschied immer fein mag als vielmehr von der verschiedenen Auffassung des Glaubens, davon, ob der Glaube zunächft als Receptivität beftimmt, oder fofort als Tugend bestimmt wird, welche als folche vor Gott ihren Werth hat. 3m ersteren Falle ift die Möglichkeit gegeben, neben voller Selbstverurtheilung und immer schärferer Ertenntnis der eigenen Schuld und Sünde, doch der Gnade Gottes zu genießen, im Friedensstande mit ihm fich zu befinden und die in folchem Friedensstande liegenden ethischen Antriebe mirten zu laffen; mährend im anderen Falle diefer Friedensstand immer von dem thatfächlichen Fortschritt des sittlichen Lebens abhängig bleibt und darum die Berfuchung fich nahe legt, den fittlichen Beftand des eigenen Lebens höher zu taxiren und damit die Idealität göttlicher Forderung abzuschwächen. Wenn der moderne Rationalismus ohne Zweifel

baburch, daß er nicht, wie fein älterer Borgänger, von ber Borausfesung der Gute menschlicher Natur der fittlichen Autarfie derfelben ausgeht, fich für die ethischen Mängel ein offeneres Auge bewahrt hat, so findet sich doch in feinen Prämissen taum eine Beranlassung. ju dem vollen "Armenfündergefühl", das uns in den schönften und edelften Blüten des evangelischen Rirchenliedes fo mächtig entgegentritt und demfelben feinen eigentümlichen Duft verleiht. Daß diefes Befühl auf die ganze weitere Gestaltung des ethischen Lebens einen Einfluß ausüben muß, dürfte taum noch eines befonderen Beweises bedürfen, daß eben daher jene Gebrochenheit ftammt, welche Strauß einft als eigentümliches Mertmal eines Baulus, Auguftin, Luther im Gegensatz zu Chriftus bezeichnete, liegt auf der Hand. Das Argernis des Rreuzes tritt eben in diefer fortgehenden Gelbftverurtheilung besonders an den Tag, wie umgekehrt auch wieder jene — man möchte fagen — herausfordernde Rectheit der eigenen heilsgewißheit an diesem Punkte hängt. Wenn die Beziehung auf tine geschichtliche Erlöfungsthat nicht als Complement ber Mangelhaftigkeit des eigenen Thuns erscheint, fo tann auch das fittliche Thun fich ohne eine folche ausbrückliche Beziehung auf Chriftus befriedigend gestalten, vollends menn diefer Chriftus nicht als eine, ju fortbauerndem perfonlichem Bertehr mit den einzelnen, befähigte und in herrlichkeit fortlebende Berfon geglaubt wird, und wir feben fojort die Bedeutung des hiftorischen Chriftus in Schwanten gerathen, was auch nur consequent ist, nachdem einmal die Sünde aus einem geschichtlichen Accidens zu einem wesentlichen Ingrediens ber menschlichen natur geworden ift. Die Bedeutung des geschichtlichen Chriftus tann ja nur darin beftehen, daß er ber Anfänger einer fittlichen religiöfen Regeneration ber Menschheit ift, daß von ihm ein neuer "Geift" ausgeht, aber ein Geift doch nur in demjelben Sinne, in welchem ein folcher von jedem bedeutsamen Menschen fich verbreitet, der Geift als eine die einzelnen, welche m Berührung mit demfelben tommen, in ihrem Denken und Bollen unwillfürlich bestimmende oder menigstens mit bestimmende. Macht. Diefer Geift, welcher zunächft fich in der geschichtlichen Birtfamteit bes herrn geltend machte, ift nun voll und ganz auf bie von ihm ausgegangene Gemeinschaft übergegangen, ohne daß

eine von oben her übernatürlich eintretende Reaction gegen etwaige Berfälschungen diefes Geiftes möglich mare außer fofern in jeder originalen Berfönlichteit auch in den auf dem religiöfen Gebiete wirtfamen, zugleich eine neue Mittheilung göttlichen Geiftes mirtfam wird. Der Glaube, im Sinn des modernen Rationalismus, tann nun nur die Hingabe an diefen, die chriftliche Gemeinschaft beherrichenden Geift fein, und wenn diefer Geift auch ftärter und poller als in den fpäteren Geiftesproducten der chriftlichen Gemeinschaft in den älteften Urfunden pulfiren mag, fo ift boch am Ende auch ohne bewußtes Eingehen auf diefe Urfunden eine folche Bingabe an den Geift Chrifti möglich, eben fofern der letztere ja die unwillfürlich alle Anschauungen beherrschende Macht ift. Der Glaube ift in vollem Berthe auch beim "unbewußten" Chriftentum möalich. Diefer Glaube aber ift rechtfertigend, fofern die Macht dieses Geistes die Gewähr der sittlichen Bollendung gibt. Ber einmal von den Principien christlicher Ethik sich hat durchdringen laffen, fich der Birtung des chriftlichen Gemeingeistes nicht entzieht, hat damit auch die Gewißheit schließlicher Ueberwindung ber ihm anhaftenden Unvollfommenheiten.

Der Unterschied zwischen dem modernen und dem ältern Rationalismus liegt auch hier wieder nur in der Stellung zur Gemeinschaft. Während der letztere das Individuum schlechterdings isolirt und von einem Einsluß anderer anders als auf dem Bege des Beispiels nichts weiß, trägt der erstere in der Anerkennung eines imponderabeln, den Menschen bestimmenden Einslusses der Gemeinschaft ein mystisches Element herzu. Während der ältere Rationalismus im Glauben nur den "guten Willen" sieht, der die Unzulänglichkeit der Ausführung zudeckt, die "gute Gefinnung", welche die einzelnen Unvolltommenheiten überwiegt, sieht der moderne Rationalismus im "Slauben" das Mittel der Berbindung des Einzelnen mit Ehristo und der von ihm ausgehenden Gemeinschaft, und in diesem Geist der Semeinschaft die Ergänzung der eigenen Unvolltommenheit.

Sieht man von diefer Bermittlung des Geiftes - und des Gr meinschaftslebens ab, so bleibt auch für den modernen Rationalismus teine andere Bedeutung des Herrn und seines Todes übrig, als die

vorbildliche, fymbolische, und es ift die fittliche und religiofe Erneuerung des Einzelnen, doch wieder die eigene That, deren der Mensch fich um fo gemiffer freuen barf, als ja in Gott felbft teine Beränderung feiner Stellung zu uns vor fich geben tann, die Rechtfertigung alfo ein wesentlich immanenter Broceg ift. Se mehr bie forenfische Bedeutung der Rechtfertigung bei dem völligen Bufammenfallen von Seilserwerbung und Seilsaneignung in Begfall tommen muß, defto mehr tritt ber pelagianifirende Bug diefer Anschauung hervor, der boch nur durch eine leichte myftische Sulle verdect ift. Ift der Glaube an fich, und abgesehen von feinem Object, die Quelle neuen Lebens, und ift ber Glaube in biefem Sinn boch nichts anderes als die Selbstgewißheit im religiofen Sinne, fo ift boch die ganze Erneuerung wieder im letzten Grunde die That des Menfchen felbft, und handelt es fich um teine Beränderung bes Berhältniffes Gottes zu uns, fondern nur um Beränderung unferes Berhältniffes zu ihm, fo ift es auch, wie Pfleiderer deutlich ausfpricht, nicht möglich, ber Seligkeit anders theilhaftig zu werden, als in dem Maße der fortschreitenden sittlich-religiösen Beränderung, und wenn diefe Seligfeit auch in der Erfahrung der Liebe Gottes ftehet, fo ift diefe Erfahrung boch teineswegs eine demutigende, beugende, benn man meiß ja, bag biefe Liebe an fich gang unberänderlich ift, und daß es nur das eigene Berdienst ift, wenn man fie heute beffer empfindet als gestern. 3ft aber die Seligkeit vom eigenen Thun, von der fittlichen Ausgestaltung des eigenen Lebens abhängig, fo ift zwar der Gefahr vorgebeugt, daß man in fittlichem Quietismus einfach mit bem ausschließlich religiöfen Berhältnis fich begnügen läßt, aber man fteht auch in Gefahr, den vollen fittlichen 3dealismus darüber zu verlieren. Der Biderfpruch zmifchen ber driftlichen Forderung der Selbstverleugnung und der natürlichen Selbstfucht des menschlichen Bergens tann nur ertragen werden, wenn einerfeits diefer Biderfpruch das Gefühl der ungehemmten Bemeinschaft mit Gott nicht aufheben, andererseits die Lösung des Biderspruchs durch göttliche Gnadenthat erwartet werden darf. Ift aber bas Subject barauf angemiefen, diefen Biderfpruch in eigener, wenn auch durch den myftifchen Ginflug bes Gottesbegriffes erhöhter Rraft zu fuchen, fo wird unmillfürlich theils bie Bedeutung Theol. Stub. Jabra. 1876. 33

der Misachtung des göttlichen Gesetses unterfchätzt, theils der Ernft der Forderung abgeschwächt werden.

Es burfte taum möglich fein, bie Bramiffen ber römifchen Dogmatif auf diefem Puntte fich anzueignen und die Confequenzen Glaubt fich der moderne Rationalismus auch gegen abzulebnen. römifche Confequenzen dadurch ja ganz besonders gesichert, bag auch ihm der Werth der handlung wesentlich in die begleitende Gefinnung fällt; ift er geneigt, mit dem älteren Bruder in der guten Befinnung ichon einen Grund der Rechtfertigung zu feben, fo wird er boch audererfeits in den einzelnen Leiftungen wieder eine Bürgschaft für das Borhandensein des Glaubens in feinem Sinne fuchen müffen, und je meniger er ein religiofes Thun in feiner Befonderbeit neben dem fittlichen anzuerkennen gemeint ift, defto mehr wird ihm doch in praxi wieder die religiöse Anforderung an den Menschen zusammenfallen mit den Forderungen, welche vom Standpunkt bes empirischen fittlichen Niveaus der Menschheit gestellt werden. Wenn es nun allerdings zu den schwierigsten Aufgaben der firchlichen Lehre gehört, die volle Zuversicht des Menschen auf die geschehene Rechtfertigung zu nähren, die ganze Ibealität göttlicher Forderung festzuhalten und doch die sittliche Trägheit und Gleichgultigkeit zu bekämpfen, den religiöfen Quietismus nicht auftommen zu laffen, fo muß bagegen eine Anschauung, welche an bas eigene Selbst und fein Thun als die wefentliche Bedingung des Gott wohlgefälligen Lebens appellirt, gerade zur Stärfung diefes eigenen Selbst, in deffen Negation die christliche Ethit ihre icharfite Spite bat, wieder beitragen. Wir werden auch vielleicht fagen dürfen: wenn in dem Rampf mider grobe, fittliche Berirrungen der moderne Rationalismus einen, den einfeitig religiöfen Quietismus oft be fchämenden Ernft entfaltet, fo nimmt er, namentlich auch in Beurtheilung concreter Berfönlichkeiten eben auf diefe Forderung tieffter Selbstverleugnung weniger Rücksicht. Der Gedanke der Bieders geburt tommt nicht zum vollen Ausbruck. Auch wenn eine luthe rifche Ethit fich gegen die Anficht verwahren wird, als märe die rohe methodiftische Forderung einer empirisch und zeitlich bestimmbaren Beränderung bes Berhältniffes zu Gott die nothwendige Confequen; evangelischer Rechtfertigungslehre, ja wenn die specifisch lutherische

Ethit eine unter Umftänden bedentliche Tendenz hat, im Gefühl ber Richtfertigung recht weltoffen ju fein; unmöglich wird fie darauf verzichten können, bas Moment der Selbstdemütigung als Ingrebiens ber fittlichen Thätigfeit zu forbern, zu verlangen, bag das Subject es als eine besondere Aufgabe ertenne, neben den positiven fittlichen Aufgaben fich auch negativ gegen die natürlichen Triebe ju wenden. Auch in der Zeit, in welcher die firchliche Theologie im einfeitigen Treiben bes "Chriftus für uns" bie Bflicht des Mitfterbens mit ihm ganz beifeite feste, gab fie boch in ber Theorie die Forderung bes tiefften Schmerzes über bie Schuld der noch anhaftenden Sünde nicht auf, und fofern ber Pietismus anch innerhalb ber lutherischen Rirche die Aufgabe bes thatfächlichen Mitfterbens wieder mehr in Erinnerung brachte, ftand er teineswegs im Begenfatz zu dem evangelifchen Grundprincip. Ift auch bie lutherifche Ethif bavon durchdrungen, bağ das natürliche nicht ber gerade Begenfatz ift gegen bas Geiftliche, fo bag es eigentlich verneint werden müßte durch bas letztere und die Sittlichteit nur in ber Regation des Natürlichen bestünde, hat fie vielmehr die natürlichen Berhältniffe und Ordnungen von Anfang an als von Gott gefeste anertannt, die eben darum durch den chriftlichen Geift durchdrungen und vollendet werden follen, fo barf fie boch nie vergeffen, daß wie in ben perfönlichen Anlagen und Rräften der individuellen Menschennatur, fo auch in ben allgemeinen Berhältniffen und Unftalten Reize und Bersuchungen zum Bofen fich finden, die erft übermunden fein müffen, ebe der Chrift fich positiv auf fie einlaffen Diefes Moment der Negation aber tritt in der rationalistitann. ichen Ethit nothwendig fehr zurnd. hat ber Schmerz über bie Schuld eigentlich teine Stelle mehr, ift es nicht eine besondere Aufgabe, bie Gnade Gottes zu geminnen bem Gefühl der Schuld gegenüber, fonbern fintt die Schuld von felbft bahin in bem Dage, als der Geift der natur herr wird, fo tann es auch teine eigentümlich fittliche Aufgabe mehr fein, fich von dem eigenen natürlichen "3ch" mit feinen Trieben abzulofen. Die Ustefe nach ihrer ne= gativen Seite als Bergicht auf an sich nicht unstttliche Dinge, nur jum Behuf ber tieferen Ueberwindung ber eigenen Sunde, finbet hier keinen festen Boben. Freilich hat ja der Rationalismus in 33\*

Rant eine Form angenommen, die rigoristisch genug der ganzen Ethit einen negativen Charafter aufdrückte, und Rant felbst hat ben driftlichen Sprachaebrauch von dem Strafleiden des Berrn, von Biedergeburt und Erneuerung wohl zu verwerthen gewußt. Aber ein solcher Rigorismus, ber nicht auf dem Boden eigentümlich chriftlicher Soteriologie gemachsen ift, mird nothwendig zulet in einem leeren sittlichen Bathos endigen, wie der Stoicismus in ber alten Welt. Und auch wo unfer moderner Rationalismus etwas von der schärferen Kant'schen Art an sich trägt und ein tieferes Mistrauen gegen die natürlichen Triebe im Menschen selbst verräth. tommt es doch in Wahrheit nicht zum vollen Ernste, denn bie Spannung zwischen dem natürlichen Triebleben und einem icharfen. basfelbe negirenden "bu follft", hält bas menschliche Gemuth nicht aus, wenn es nicht an der Erfahrung persönlicher Gottesliebe eine Macht befist, fraft deren es ebenso diese Regation vollziehen, als ben Mangel des Bollzugs ergänzen tann. Auf fich felbft oder die mehr myftisch im eigenen Herzen sich spiegelnde Gottesliebe ans aemiefen, wird das menschliche Gemuth fich immer wieder ben rigoriftischen Forderungen, welche die tiefften Naturtriebe negiren wollen, dadurch zu entziehen fuchen, daß es diefe Forderungen ab fcmacht oder die eigenen Leiftungen zu ungebürlich hohem Berthe anschlägt. Sier liegt bie Gefahr für den modernen Rationalismus zu einer falfchen Idealifirung bes menschlichen Thuns - au jener Ibealifirung, bie unwillfürlich auch die Leiftungen auf ganz anderem Gebiete, als auf dem eigentlich sittlichen zur Ausgleichung des De ficits auf diesem letteren berbeizieht - die Gefahr jener Idealis firung, die nicht nur damit fich begnügt, die Einmischung perfonlich fittlicher Gesichtspuntte in die Beurtheilung der dichterifcen obn wiffenschaftlichen Berdienste menschlicher Geiftesberoen abzuwebren, fondern welche auch die Berfon diefer Geiftesherven felbft, eines Goethe, humboldt, gegen die Anlegung eines folchen rigoriftifden Maßstabes zu schützen bemüht ift. Die Vermischung von Bildung und Sittlichkeit im umgekehrten Sinne droht von bier aus einm reißen, und während man auf der einen Seite einer tobten Ortho doxie fich erwehren zu müffen meint, deren fittliche Früchte mit ben religiöfen Brätenstonen in großem Disverhältnis fteben, läuft

man Gefahr, in der weltlichen Bildung ohne weiteres boch ein Beichen fittlicher Gefundheit zu feben, und mährend man den Bharifäismus bes Orthodoren, der feine Gerechtigkeit im Blute Jefu Chrifti fucht, anklagt, läuft man Gefahr, den ganz gemeinen Bharifäismus des bei aller Unvollkommenheit, die man zugibt, doch feiner fittlichen Rechtschaffenheit bewußten natürlichen Menschen ju entschuldigen. Sollten fich wirklich diefe beiden "Bharifäismen" als Scylla und Charybbis gegenüberstehen, durch welche die Praxis fower bas rechte Fahrwaffer in gewinnen vermag, in thesi menigftens dürfte die Soteriologie der firchlichen Lehre eher einen Soutz dagegen gewähren mit ihrem Berlangen völliger Selbftdemütigung, mit ihrer Behauptung, daß ohne dirette Beziehung auf das hiftorische Factum der Suhne die Erlangung der Gerechtigteit nicht möglich fei, als die Lehre vom unbewußten Chriftentum, die den Menschen von der Nothwendigkeit jener persönlichen Demütigung an der Person des Getreuzigten entbindet und fich begnügt, die Sittlichteit insgemein bem chriftlichen Geifte zuzurechnen, der von bem geschichtlichen Erlöfer und feiner Gemeinde ausgeht. Benn boch ohne Zweifel die Predigt vom Rreuz der Mittelpunkt des hiftorischen Christentums geworden ift, fo tann auch die Ablöfung von diefem Mittelpunkt nicht ohne fpürbare nachwirkung auch auf das ethische Gebiet sein. Das Colorit auch materiell gleichartiger fittlicher Thätigkeit wird boch ein wefentlich anderes, je nachdem diefe Handlung als das Erzeugnis der Dankbarkeit eines im tiefen Schuldgefühl ftehenden Berzens erscheint, oder als das Ergebnis eines den bloßen Naturtrieben gegenüber fich fest behauptenden Billens, ber höchstens burch bie Myftit einer etwas pantheistisch schillernden Gottesliebe durchleuchtet ift. Und diese Berschiedenheit des Colorits wird um fo weniger irrelevant fein, je gemiffer doch nach der Behauptung des Rationalismus felbst das ethifch Berthvolle und Bedeutfame nicht in dem äußeren Erfolg der Handlung, fondern in der innerlichen Motivirung ruhen muß. Und es will uns scheinen, daß das oft verspottete "Armefünderbewußtfein" da, wo es sich in heuchlerischer Weise geltend macht und mit einer unlauteren Oftentation hervortritt, nur barum fo überaus midermärtig ift, weil diefes Bewußtfein, wo es echter Urt ift und gepaart mit jenem anderen Gefühl tiefer Dautbarkit für erfahrene göttliche Liebe das Handeln durchdringt, auch den feinften ethijchen Duft bildet. Im Jufammenhang mit diefer inneren Stellung des einzelnen Chriften zu Chrifto, als dem Getreuzigten, fteht feine Stellung zur Gemeinschaft. Wir fassen die hier sich ergebenden ethischen Differeuzpunkte zusammen mit den Differenzen über die Lehre von der Kirche.

# IV.

Da muß ich denn freilich zu allererst fragen, wie doch der Unterfchied zwischen der rationalistischen und supranaturalistischen Auffaffung von der Rirche zu bestimmen fein möchte, ba tros ber täalich in ihrem Gegenfatz bervortretenden Confeguenzen eine flar Darftellung der verschiedenen Grundfans felbit feltener in finden ift. Bir find gewohnt, bie evangelische und die tatholische Auffaffung einander gegenüberzustellen, aber meniger uns Rechenschaft zu geben über die Confequenzen, welche ber moderne Rationalismus für ben Rirchenbegriff bat. Und boch, fo gewaltig die Differenz zwischen dem Brotestantismus und Romanismus gerade auf diefem Buntle ift das ift doch nicht zu leugnen, daß biefen beiden letzteren Unschanungsmeisen dem Rationalismus gegenüber mindeftens eine Bofition gemeinfam ift - ber Glaube an den übernatürlichen Charafter ber fällt dem Romanismus das hauptgewicht auf die äußere Rirche. Gestalt, dem Broteftantismus auf den Behalt, ift jenem die Rirche überall da und nur ba, wo Bapft und Bifchöfe find, diefem überall ba und nur da, wo Wort Gottes und Sacramente find: darüber find beide doch wieder einig, daß die Kirche nicht das Raturproduct des religiöfen Geiftes ift, fondern eine übernatürliche Schöpfung. Wenn der Brotestantismus auch bei der empirischen Rirchengestalt die Einwirtung menfchlicher Willfür nicht leugnet, violmehr davon ausgeht, das diefe äußere Gestaltung der menfchlichen Freiheit fei großeutheils anheimgestellt worden, jo ift er doch einmal darüber gemiß, daß die ecclesia proprie dicta als Leib des Herrn Brownt bes heiligen Geiftes, daß fo zu fagen die innere Organifation burchaus göttlich bestimmt fei und daß auch die empirische Kirche nur in der Gemeinsamkeit des Betenntnisses zu einer übernatür-

lichen Bahrheit ihren Halt habe. Gemeinfam ist ferner beiden Rirchen die Auffaffung, daß die Rirche in einer beftimmten Begiehung zum Reich Gottes fteht. Wenn auch die 3dentificirung beider Begriffe, wie fie namentlich feit Augustin in der römischen Rirche herrichend geworden ift, einen Grundirrtum der tatholifchen Blaubenstehre bildet und ein hauptverdienft der Reformation darin besteht, daß fie zur Unterscheidung beider Begriffe Anftog gegeben hat, fo war es doch auch die Boraussezung der evangelischen Glaubenslehre, daß die Rirche, ich möchte fagen, einen Rern des Reiches Gottes bilde. Sofern bas letztere in freilich fehr mangelhafter Beife nur als transfcendentes jeufeitiges anfgefaßt wurbe, bildete boch die Rirche gewiffermaßen die nothwendige Borhalle für die, welche in bas Gottesreich tommen wollten. Als man feit Bengel dem biblijchen Gedanten des Reiches Gottes wieder mehr Aufmertfamteit anzuwenden begann und fich bie Diesseitigteit des. felben flarer machte, gieng man boch davon aus, daß die conftitutiven Factoren ber Rirche, Wort und Sacrament, auch bie nothwendigen und wefentlichen Mittel zur Berftellung bes Reiches Bottes feien. Diefer Aufchauung hatte an fich die Rothe'iche 3dee von dem Aufgehen der Kirche in den Staat nicht widersprochen, wenn unter dem Staat nicht der empirische, sondern der durch das persönliche Eingreifen des herrn aufzurichtende Staat, wenn das vollendete Gottesreich und die Kirche als vorläufige, wenn auch fehr mangelhafte Organifation des Gottesreiches hätte verftanden werden wollen. Durch Beziehung auf den empis rijchen Staat aber erhielt diefer Gedante eine Bendung, welche auch auf evangelischem Boben ju einer Entgegenfetzung von Staat und Rirche führen mußte. Auch ohne daß der Staat feinerseits das Bort Gottes zum Princip feiner Gefetgebung und zur Richtfonur feines Bandelns machte, follte die Rirche, die fich als Tragetin desfelben mußte, auf ben Ginflug verzichten lernen, welchen fie auf michtige Gebiete, Che, Schule 2c. übte. Die Confequenzen diefer Anschauung finden wir am deutlichften bei zwei neueren Theologen, bei Bfleiderer und Ritfchl, ausgesprochen. Der erstere fucht, noch gang auf Rothe'schen Bahnen gehend, ju zeigen, wie die Ethil fich am Ende von dem religiöfen Boden, auf dem fie

gewachsen, losreiße, sich felbständig im Staat eine Organisation gebe und, die Kirche auf die Pflege des rein religiöfen Elementes reducirend, amar in einer gemiffen, aber boch nur fehr relativen Selbständigteit belasse. Freilich unterscheidet er fich ichon dadurch zum voraus von Rothe, daß er nicht die eigentlich specifische Offenbarung in Christo anerkennt, nicht eine Offenbarung, aus welcher auch materiell fittliche Grundfäte abzuleiten wären. Darum ift fein Ideal auch nicht, wie das Rothe's, ein mit Bewucktfein in den Dienst Chrifti fich ftellender Staat, der in allen feinen Functionen den specifischen christlichen Geist trägt, sondern die letzte Quelle aller fittlichen Regeln und Forderungen ift bas Gemiffen und bie Bernunft, der Densch felbst; aus der Religion entnimmt die Sittlichteit nur die Motivirung. Daher bedarf der Staat, als die Organifation der Sittlichkeit in feiner Gesetzgebung, durchaus der Offenbarung nicht. Die Vorstellungen auf religiösem Gebiet haben überhaupt keinen objectiven Gehalt und darum wol auch die fittlichen Forderungen, welche der Chrift in der Urtunde der Offenbarung findet, nur fo weit ein Recht, als fie fich als Bernunftgebote nachweisen, auch als directe Forderung des Gemissens darstellen laffen 1). In letterer Beziehung unterscheidet fich nun Ritschl wefentlich von Pfleiderer, fofern er eben erweist, daß die von Chrifto gestellte Forderung allgemeiner Nächstenliebe eine rein übernatürliche sei, eine aus der Natur des Menschen selbst nicht zu erklärende. 6¢ fern ihm aber die Kirche als solche eine rein religiöse Gemeinschaft ift, welche mit dem von Chrifto gegründeten Gottesreiche nichts # thun hat, diefes letztere aber eben nur in diefer alle partifulären Motive überbietenden Rächftenliebe besteht, tommt er prattifc wieder auf das gleiche Refultat, daß nämlich die Rirche nicht eine dem Staat coordinirte Organisation fein tann, sondern lediglich eine Gemeinschaft im Staat, mährend ihm über lettere dann allerdings bas Reich Gottes noch hinausgeht, aber als eine lediglich unfichtbare Gemeinschaft (Rechtfert. u. Berf., Bd. III, S. 244ff.). Der Schleiermacher'ichen Coordination von Staat, Rirche, Biffenfchaft, freier Gefelligkeit gegenüber faßt diefe moderne Anfchaumg

<sup>1)</sup> Bgl. Pfleiderer, Moral und Religion, S. 48 ff.

nach Hegels und Rothes Vorgang den Staat als die allumfassende Form, unter der die übrigen subsumirt werden. Der Staat ift also eigentlich das Reich Gottes, das höchste Gut.

So gewiß nun eine berartige Anschauung ein volles Recht hat, einem Individualismus gegenüber, ber für die Bedeutung der fittlichen Organismen eigentlich teinen Sinn hatte, fo gewiß das Gleichnis bes herrn vom Sauerteig beweift, daß nach der 3ntention bes herrn felbst das Reich Gottes nicht in die Grenzen ber Rirche eingeschloffen fein follte, fo durfte boch diefe Berlegung bes Schwerpunttes des Reiches Gottes in andere Gemeinschaften als die Kirche leicht auch zu einer Alterirung ber ursprünglich chriftlichen Anschauung auf ethischem Gebiet führen. Einmal ift es ber Mangel aller natürlichen Gemeinschaften, bag fie eine Spannung zwischen Individualismus und Socialismus feten. Die Bedeutung bes Einzelnen für bie Gemeinschaft läßt fich unmittelbar nicht nach dem eigentlich perfonlichen Berthe des Individuums, nach feinem innerften Befen bemeffen, fondern nach den von feinen natürlichen fähigkeiten abhängigen Leiftungen und es fteht eben darum auch die Befriedigung bes Einzelnen in feinem Dafein nicht in geradem Berhältnis zu dem Wohlfein des Ganzen. Gine Ausgleichung in dieser Beziehung will eben das Reich Gottes bringen. Wenn auch das lettere der "Gaben" bei feinen Mitgliedern bedarf, die Gaben fich zum gemeinen Nuten erzeigen follen und diefe Gaben der Natur ber Sache nach ein verschiedenes Mag haben, fo legt es boch das gleiche Gemicht auch auf die Treue, und jedes Glied desfelben foll auch willtommen fein, und wenn das Reich Gottes auch im vollften Daße die Singabe von feinen Mitgliedern verlangt, auch die Bingabe bes eigenen Lebens, fo verheißt es auf der anderen Seite auch wieder dem Einzelnen bas Leben, die vollfte perfonliche Befriedigung. Bo nun aber das Reich Gottes als zusammenfallend mit den natürlichen Gemeinschaften angesehen wird, wo es lediglich in einer Modification der letzteren, in einer Durchdringung derfelben mit chriftlichem Geift gesucht wird, da ergibt fich auch die Gefahr, daß bie Leiftung gegenüber bem persönlichen Werthe überschätzt, die fittliche Bolltommenheit gegen die Gabe zurückgeftellt wird. Der moderne Rationalismus hat eine Krankheitsdisposition zum Cultus

1

des Genius, jur Bervorhebung der Cultur gegenüber der einfältigen Treue und dem Bedürfnis nach perfönlicher Befriedigung hat der moderne Rationalismus nur die Forderung der Singabe und Aufopferung an das Ganze, an die Gemeinfchaft entgegenzuhalten. Bol erteunt auch er in ber religiöfen Gemeinschaft ein Gegengewicht gegen diese Mängel der natürlichen Gemeinschaften an. Im Berhältnis ju Gott foll, wie Ritfchl (Rechtfert, u. Berf., Bo. III, S. 578) fcon ausführt, der Menfch als ein Ganzes fich bewußt werden, mährend er im Berhältnis zur Belt immer nur ein Theil ift: wol bietet der Rationalismus mit der Annahme perfönlicher Unsterblichkeit auch die Aussicht auf eine Ausaleichung von Tugend und Glückseligteit, wenn wir Rantisch reden wollten, ober von der persönlichen Befriedigung und der Singabe an die Gemeinschaften, in die der Einzelne gestellt ift. Uber um bei dem letteren anzufangen, fo ift eine persönliche Gludfeligfeit außerhalb der Gemeinschaft, in der man das Ziel seiner Arbeit gehabt, für die man gewirkt und fich hingegeben, eigentlich teine göfung und der Mangel, daß ber mahrhaft perfönliche Werth auf dem Felde der eigentlich fittlichen Arbeit nicht genügend zur Geltung fommt, wird dadurch noch nicht in genügendem Maße ausgeglichen, bag in anderer Beziehung ber Einzelne fich wieder in feiner vollen perfonlichen Bedeutung anertannt weiß. Soll nicht der in diefer mehr socialen Richtung bes modernen Rationalismus jurückgebrängte Individualismus und Eudämonismus in bedentlicher Beije reagiren, fo muß anerfannt werden. daß das Reich Gottes nicht an die Fortbildung der natürlichen Gemeinschaften aufnupft und nur in einer Umgestaltung der letteren besteht, fondern eine Gemeinschaft eigentümlicher Art ift, beren Unfänge fich vielmehr in der Rirche finden müffen, welche eben nicht nur eine Verbindung zum Behuf der Ausübung des Gottesdienstes ift, fondern eine Gemeinschaft, die, wenn auch ohne eine durch unmittelbare gottliche That geftiftete Berfaffung doch ihres göttlichen Ursprungs gewiß, auch eigentümliche ethische Am fprüche an ihre Glieder macht und fich felbst die Aufgabe der Belteroberung ftellt. Sie will eine Gemeinschaft von Beiligen fein, die Geltung in ihr foll alfo principiell nicht nur von ber Leiftung, fondern von der persönlichen fittlichen Lebensgestaltung

abhängen. Diese Gemeinschaft will principiell eben eine Gemeinschäft von Geschwistern fein, die in der Lieke verbunden sind, wobei also die persönliche Hingabe und Ausopferung ihren Lohn in der Gegenliebe der ausderen findet und das Wort des Herru sich erfüllt, daß, wer um seinetwillen und um des Evangeliums willen Bruder und Schwester z. verlasse, es hundertfältig wiedernehmen darf, hier in der Zeit (Mark. 10, 30). Gerade auch in dieser Vorbereitung der volltommenen Lösung zwischen Individualismus und Socialismus ist die Rirche wesentlich die Vorbereitung des Reiches Sottes, und so weit der lehtere Begriff über den der Kirche übergreisen mag, wird dach nicht der Staat, sondern die Kirche der eigentliche Mutterschöft des Reiches Gottes sein.

Eine Ethik, die in den natürlichen, auf Weltaneigunng und Weltbeherrschung gerichteten Gemeinschaften die höchste ethische Gestaltung sieht, wird immer in einem bedenklichen Schwanken sich befinden zwischen einem eudämonistischen Individualismus, mag derselbe mehr sinnlich oder mehr geistig gestaltet sein, und zwischen einem unnatürlichen rigoristischen Socialismus, welcher dem vollen Begriff der Persönlichkeit nicht gerecht wird.

Aber auch in einer anderen Beziehung noch macht fich die oben besprochene Differenz bezüglich der Borstellung von der Rirche auf ethischem Gebiete fühlbar. Gibt es teine bobere Gemeinschaft als Staat und bürgerliche Gefellschaft, feine Gemeinschaft mit trans. scendentem Charafter, fo bleibt auch in fittlicher Beziehung die böchfte Aufgabe die Culturarbeit, die höchften ethischen Ziele find diesseitiger Urt und durch diesseitige, empirische, leibliche und geiftige Organisation des Menschen beschränkt; damit mird jenes hobe, idealistische, kritische Moment abgeschwächt, das im ursprünglichen Chriftentum entschieden vorhauden mar. Es ift nicht nur von Strauß, es ist auch von Seiten des modernen Rationalismus auf die astetische Einfeitigfeit bes Urchriftentums bingemiefen worden, und nach diefer Seite hin offen eine Discrepanz zwischen dem alten und dem neuen Chriftentum auf ethischem Boden eingestanden worden. So hat z. B. Cropp (Jahrb. f. d. Theol., Bd. XI, S. 95 ff.) nachzuweisen fich bemüht, bag das Mönchtum an den Aussprüchen des herrn felbst feinen Anhaltspunkt habe und zwar nicht nur an

bem Bortlaut derfelben, fondern auch an beren hiftorifcher Tendenz. "Bir feben im Lichte der Geschichte, wie dies der Beg gewesen ift", fagt er, "in einem fehr allmählich fich vollziehenden geschichtlichen Broceg von innen heraus die fittlichen Lebensgebiete zu erneuern und umzugestalten; wir würden aber vergeblich uns bemühen, die Boraussicht diefes Broceffes im Bewußtfein Jefu während feines irdifchen Lebens nachzuweisen." Diefe Auffaffung icheint entschieden zu weit zu greifen. Es ift doch nicht nur das von Eropp felbst angeführte Gleichnis vom Sauerteig, bas auf einen folch längeren geschichtlichen Brocef hinmeift, es ließen fich wol eine ganze Reihe von Meuferungen des Berrn nachweifen, welche eine ähnliche Anschauung hervortreten laffen, ich lege nur auf bie banebenftehenden Gleichniffe vom Untraut und Beizen und vom Senftorn ben Finger, ich erinnere an die durch fritische Bedenten boch taum zu befeitigenden Aussprüche über den Eingang der Beidenwelt in das Reich Gottes. Aber je mehr eine genaue Schriftbetrachtung zu dem Ergebnis tommen dürfte, daß ber gerr bas Eingehen des Reiches Gottes in die Belt, einen geschichtlichen Brock in Aussicht genommen, und daß die apostolische Zeit, fofern fie fich in diefen Proceg nicht zu finden mußte, hinter der Bohe der Ertenntnis bes herrn zurückblieb, defto michtiger wird die allerdings nicht hinwegzuleugnende andere Seite in den Reden des Berrn, die bas Reich Gottes allerdings als eine den natürlichen Gemeinschaften entgegenstehende fie schließlich ablösende darftellt. Sollten nun diefe beiden Seiten als unvereinbar erscheinen? follte die Löfung nicht eben darin liegen, daß das Reich Gottes in feiner Entwicklung zwar die natürlichen Gemeinschaften als Mittel zu feiner Realifirung gebraucht, aber sich nicht in ihnen verliert, und sollte barin nicht auch für die ethische Aufgabe des Chriften der Bint liegen, daß er zwar zur Theilnahme an diefen natürlichen Gütern berufen ift, aber immer noch eine höhere Aufgabe hat? und sollte nicht darin eben das Recht, beziehungsweise die Bflicht auch eines ascetischen Berhaltens liegen? Ist die Organisation der empirischen Belt nicht das Höchfte und Letzte, fo muß es auch erlaubt, beziehungsweise geboten fein, gegen die natürlichen Güter - auch bie geiftigen eingeschloffen - eine unter Umftänden fritische, negative Stellung

einzunehmen, Bater, Mutter u. f. w. zu verlaffen. Die ganze Beltarbeit ift in gewiffem Sinn dann doch eine Borübung, und auch das unmittelbar nicht einem concreten Zweck in der irdischen Belt gewidmete Handeln kann sein sittliches Recht haben. Auch auf diesem Bunkte ergibt sich, daß der moderne Rationalismus in Gefahr steht, eine wesentliche Eigentümlichkeit der christlichen Ethik, ihren über die empirische Welt hinausweisenden und damit ihren asketischen Charakter, zu verleugnen, daß dieser moderne Rationalismus, indem er die Weltfeligkeit zu verführen. Es wird sich dies noch weiter ergeben, wenn wir auf die letzte Seite des Gegensates übergehen, auf den Gegensatz bezüglich der Eschatologie.

V.

Auf teinem Buntte ber Glaubenslehre tritt ja eben ber Unterfcied zwischen dem Rationalismus und der altchriftlichen Glaubens. lehre unverhüllter hervor, als gerade auf diesem. Die zahlreichen Berfuche, die neuerdings gemacht worden find, ben Wiedertunftsgedanten aus bem Bewußtsein des herrn auszuschließen und zu einem Misverständnis der urchriftlichen Gemeinde zu machen, oder die Auferstehungshoffnung und die Erwartung einer großen Belttataftrophe zu einer bloßen Form zu degradiren für die Hoffnung auf Unfterblichkeit überhaupt, haben bisher boch den Eindruck gemacht, daß eigentlich ihre Urheber felbst nicht ganz davon befriedigt feien und daß es doch mehr nur eine gemiß ehrenwerthe Scheu vor Antaftung der Autorität des herrn ift, die fie abhält, lieber rund heraus zu gestehen, daß bier ein unlösbarer Biberfpruch vorliege und daß auch die Autorität des Herrn nicht ftart genug fei, ein fo fchlechthin dem modernen Denken widersprechendes Dogma wie die altchriftliche Efchatologie plaufibel zu machen.

Zwar hält der theiftische Theil unter den modernen Rationalisten, wie Pfleiderer und Keim, mit voller Parrhesse an der individuellen Unsterblichkeit sest, aber der Gedanke continuirlicher Entwicklung, wie er ursprünglich auf pantheistischem Boden ge= wachsen ist, hindert doch die Annahme eines doppelten Ausgangs und eines Endgerichts. Der Gedanke individueller Unsterblichsteit

nimmt eine durchans apolataftatifche Geftalt an. Die bisherige Entwidlung fest fich fort bis zum Biele einer befriedigenden Bottesgemeinschaft. Es bürfte fcmer fein, mit diefer Auffaffung bie Impulfe zu erfeten, welche in fittlicher Sinficht in bem Gedanten einer individuellen Berautwortlichteit vor einem abschließenden Ge-Die volle Bedeutung menfchlicher Berfönlichteit, die richte liegen. uns ichon burch den auch auf der theiftifchen Seite bes Rationa. lismus herrschenden Gottesbegriff beeinträchtigt zu werben ichien, erhält ihre volle Bedeutung nicht ichon burch die ewige Fortbaum an fich, fondern erft in dem Glauben an eine folche birecte Berantwortlichteit vor Gott als dem Richter und feine unhftijche Gottinnigkeit, welche der moderne Rationalismus fo gerne betant, welche aber leicht auch den Gedanten eines Berfließens der individuellen Berfönlichkeit in Gott nahe bringt und welche darum einer darauf bafirten Ethit einen weichen Schmelz zu geben geeignet ift, bedarf gewiffermaßen als Biderhalt des Ernftes der vollen, ethilchen, perfönlichen Berantwortlichkeit. Rur fo wird es möglich fein, auch jene ftarte Gottesfurcht aufrecht zu erhalten, die alle Denichenfurcht überwindet und die Charaftere zu jener Barte ftählt, die in ber fittlich fo leicht erschlaffenden Utmosphäre der Welt ihre Biderftandstraft behält. Wenn man mit bem Worte: oofn'Sme de μαλλον τον δυνάμενον και ψυχήν και σωμα άπολεσαι έ yesvvn (Matth. 16, 28) nichts mehr anzufangen weiß, hat man auch teine rechte Basis mehr für das andere Bort: xal un poβείσθε από των αποκτενόντων το σωμα, την δε φυγήν μή nicht die Manstiel hat die Reformationen δυναμένων αποχτεϊναι. gemacht, fondern Berfönlichkeiten, welche ihrer vollen individuellen Berantwortlichkeit auch vor einem emigen Richterstuhle eingedent maren, vor einem Richterstuhle, ben ber Richterftuhl der Geschicht immer zu erfeten vermag.

Diese moderne Eschatologie ist in ethischer Beziechung auch dem älteren Rationalismus gegenüber im Nachtheil. Wenn das Kant'sche Postulat der Unsterblichkeit von der Discrepanz sittlicher Würdigleit und Slückseligkeit ausgeht, so erscheint die Unsterblichkeit als etwas sittlich bedeutsames, geeignet, dem sittlichen Leben einen wesentlichen Impuls zuzuführen. Bei dem Individualismus der älteren ratio-

nalistischen Ethil müßte auch bie individuelle Forteristen; viel mefentlicher fein. Der moberne Rationalismus, der bas Individuum wefentlich in feinem Zusammenhang mit der fittlichen Gemeinschaft betrachtet, bie individuelle Ingendbildung hinter die Berufswirtfamfeit zurückstellt, tann aus der individuellen Unfterblichkeit viel meniger fittliche Motive ableiten. Das höchfte Gut ift ja nicht eine in einer jenfeitigen Belt zu erftrebende harmonie zwischen ethischer Bürdigkeit und Glückfeligkeit, fondern der Organismus ber irdifchen fittlichen Gemeinschaften, bie eben nur immer mehr mit fittlichem Sehalt erfüllt und normalifirt werden follen. Wenn der Einzelne in feinem ganzen fittlichen Leben wesentlich an Diefe Gemeinschaften gemiefen und von ihnen bedingt ift, wie foll feine Bofterifteng mit feinem diesseitigen fittlichen Leben vermittelt werden? Wenn das höchfte Gut ein wesentlich diesseitiges ift, wie nimmt der Einzelne an diefem Gut noch theil, wenn er das Diesfeits verlaffen? ift eine Möglichteit vorhanden, daß auch die abgeschiedenen Geifter an der diesseitigen Entwicklung noch theilnehmen, oder treten diefelben wieder in ähnliche Gemeinschaften ein - und wenn das letztere - bilden biefe jenfeitigen fittlichen Gemeinschaften nur einen nachtlang der diesseitigen, haben sie nur eine schattenhafte Existenz, oder bilden fie eine höhere Exiftenzstufe, fo bag die Arbeit an den diesseitigen Bemeinschaften nur eine vorbereitende Bebeutung hätte? Bir maren in der That begierig, einmal eine klare Antwort auf diese fich aufdrängenden Fragen zu vernehmen. Ohne Auseinandersetzung über diefen Bunkt fchwebt auch die ernftlichfte Berficherung der individuellen Unfterblichkeit in der Luft. Mag man aus dem menschlichen Beburfnis überhaupt, aus dem Verhältnis des Menschengeistes insbesondere fie deduciren und begründen, fie ift mindeftens in fittlicher hinsicht irrelevant, denn der hervorhebung des concreten fittlichen Organismus gegenüber kann das individuelle Fortleben nur als ichattenhafte, nicht mahrhaft merthvolle Griftenz erscheinen, vollends wenn die Gemeinschaft mit Gott nur religiös nicht ethisch beftimmt und die Pflege der Gemeinschaft mit Gott nur das in den fittlichen Aufgaben Mitklingende oder ihr zur Boraussezung Dienende fein foll. Das jenseitige Leben tann also für diefen Standpunkt nicht das eigentliche Ziel bes ethischen Strebens fein. Einen himmlischen

Beruf im Sinne eines Berufes für eine bereits real existirende vollkommene Gemeinschaft kann es nicht wohl geben, vielmehr haben die irdischen Berufsaufgaben, diese bann im weitesten Sinn gedacht, ein volles Recht, das menschliche Interesse völlig auszufüllen.

Die bier hervorgehobene Schwierigkeit trifft die altchriftliche Anschauung in ihrem rechten Berftand nicht. Wie für fie im Begriff des Reiches Gottes und der mit diefem Begriffe gegebenen volltommenen perfönlichen Gottesgemeinschaft Individualismus und Socialismus vermittelt find, fo auch Transscendenz und Diesseitig-Das Reich Gottes ist beides, diesseitig und jenseitig. Ø8 feit. bat feine vorläufige Bollendung im Himmel und es ftrebt burg die irdischen fittlichen Gemeinschaften hindurch einer Beltvollendung entgegen, in welcher ber Gegenfatz von diesfeits und jenfeits durch göttliche Bunderthat wird ausgeglichen fein. Daß die fcbriftgemäße, relative Diesseitigkeit des Reiches Gottes ber einfeitigen Auffasjung der Orthodoxie gegenüber, welche es nur als Jenfeits zu faffen wußte, wieder hervorgehoben worden ift, an diesem Berdienst geburt auch dem modernen Rationalismus fein gutes Theil : aber indem er nun das Diesfeits ausschließlich betonte, entzog er auch dem ethischen 3dealismus einigermaßen bie Bafis. Nur wenn unter neuen Existenzbedingungen für das einzelne Individuum die Möglichkeit voller ethischer Vollendung garantirt ift, tann an dasselbe auch mit Recht die Forderung gestellt werden, unabläffig an ber Erreichung fittlicher Idealität zu arbeiten und fich nicht ichließlich auf einen Compromig mit den undermeiblichen Schmächen menfdlicher Natur einzulaffen, und nur wenn die fittlichen Gemeinschaften, in denen und an benen der Einzelne zu arbeiten berufen ift, die Garantie einer überweltlichen Bollendung haben, tann die einzelne Persönlichkeit auch in guter Zuversicht den diesseitigen Beruf er füllen, ohne darum die Borbereitung auf eine höhere Eriftenzflufe au beschränten und ohne fürchten au muffen, eine wenigstens für die eigene Berfönlichkeit nicht mehr merthvolle Thätigkeit auszuüben. Die Zumuthung, welche der Rationalismus ftellen muß, an ber Realifirung eines höchsten Gutes zu arbeiten ohne Gewähr der persönlichen Theilnahme an dem realifirten bochften But, muß ente weder das Recht der Perfönlichkeit überhaupt degradiren, die Ber-

fönlichteit lediglich zum Mittel für das objective höchfte Gut machen, was sich in ethischer Beziehung stets durch eine eubämonistische Reaction rächen wird, in welcher bas Individuum ebenfo einfeitig hinwiederum die fittlichen Gemeinschaften zum Mittel berabsest. ober muß er das Individuum auf die im Gemiffen und Bergen fich fundgebende Befriedigung als Lohn verweisen, muß in dem von allem äußeren Leben absehenden inwendigen Glücke das höchfte Gut aufzeigen, wodurch aber mieder die Bedeutung bes fittlichen Drganismus und der Culturarbeit abgeschmächt wird, abgesehen davon, daß jene stoische mystische Berweisung auf ein wefentlich inneres Blud, für welches die Berausgestaltung auch eines befriedigenden äußeren Buftandes gleichgültig fein foll, mit einem Grundtrieb des menschlichen Befens in fo harten Conflict tommt, daß die icheinbare Refignation entweder in weltverachtendem peffimiftischem Selbftgenuß fich entschädigt oder im Berzicht auf thatfächliche Erfüllung der ethischen Forderung fich, fo gut es geht, an den irdischen Gutern zu betheiligen fucht.

Es wird die Versuchung, diefen Antheil fich auch unter Verzicht auf die ftrengste moralische Selbstfritit zu fichern, eine um fo größere fein, je mehr die Stimmung des modernen Rationalismus eine optimistische ift. Ift das Reich Gottes eine wesentlich innerhalb der gegenwärtigen Existenzformen zu realisirende Aufgabe, fo ergibt fich als nothwendige Borausfegung für eine teleologische Belt= anschauung die Aunahme eines menigstens im großen Ganzen ftetigen fortschritts auch in ethischer Beziehung. Die Sünde ift, wie mir bereits oben gesehen, boch wefentlich das Nochnichtfein des Guten, wie es bei Leugnung einer geschichtlichen Entftehung der Sünde nicht anders sein kann. Das Gute ift also boch das eigentlich Mächtige, das alle Störungen und Irrungen, auch die Bertehrtheit des einzelnen Billens immer wieder Ueberwindende. Alle Ratur- und Beistesträfte find nicht nur nach ursprünglicher göttlicher Absicht bem Guten zum Dienst gestellt, fandern fie tragen in ihrer eigenen Natur gemiffermaßen eine Garantie bafür, daß fie zur Erreichung ber höchsten ethischen Ziele mithelfen. Darum tommt auch die Belt mefentlich in ihrem positiven Berhältnis zum Reich Gottes in Anfchlag. Sie ift ichon devaues bas Reich Gottes, und wenn Theol. Stub. Jabrg. 1876. **34** 



#### Schmidt

fie auch nicht ohne die geschichtliche Thatsache der Erlösung jur eregreia tommen tann, fo fchließt fich boch das Reich Gottes in wefentlich positiver Beise an fie an. Es ist aber flar, daß eine berartige optimistische Anschauung fich nicht burchführen läßt, ohne die Gefahr einer Ueberschätzung des Werthes der Cultur für das ethisch-religiöfe Leben einerseits und der Berabstimmung der ethischreligiöfen Forderungen andererfeits. In letterer Binficht erscheint ber Begriff des unbewußten Chriftentums, den mir hauptfächlich Rothe verdanken, nicht ohne Bedenken. Wenn das religiöfe Leben in letter Beziehung boch das perfönliche Berhältnis des Geiftes zum perfönlichen Gotte ift, läuft dann nicht die Anerkennung einer unbewußten Religiofität Gefahr, die höchfte religiöfe Aufgabe abzuschmächen, und wenn zur vollen ethischen Normalität auch die Bestimmtheit der Motive durch das höchste Ideal gehört, muß man nicht fürchten, daß mit einer folchen Anerkennung eines une bewußten Christentums auch die Gefahr einer Abschwächung det höchsten fittlichen Forderung verbunden ist? Mag auch das Berlangen, daß das unbemußte Chriftentum zum bemußten merde, ober richtiger, die Unnahme, daß von felbft das unbewußte zum bewußten hinführe, daneben bestehen, fo wird doch gerade diese lettere Bors ausjetung es ruhiger ertragen, das porläufig diejes. Biel noch nicht erreicht wird.

Bie fodann eine Ueberschätzung bes Berthes der Cultur für bas fittliche Leben leicht dem modernen Rationalismus eignet, das fpricht fich in der ganzen Stellung aus, welche im allgemeinen die Bertreter diefer Weltanschauung zu dem weltlichen Leben eingenommm Benn die Erfahrung vielfach ben Eindruct zu bieten icheint, haben. baß die Rouffeau'sche Paradorie von dem durch die Cultur verfculbeten Sittenverfall nicht ohne gute Begründung fei, fo hat der moderne Rationalismus sich vielfach bemüht, die Berirrungen, welche in der Geltendmachung und ausschließlichen Bermendung ber persönlichen Gaben und Rräfte zur Aneignung der Belt vortommen, als nebenfächlich zu behandeln und diefe ganze Entfaltung einer einseitig die finnliche Welt bearbeitenden Cultur zu idealisiren. Es tritt auch von biefer Seite die Gefahr heran, daß bei der Boraus, fetzung einer präftabilirten harmonie der ethischen Function mit

516

. . . .

den übrigen Geiftesträften die Entwicklung der letzteren bis zu einem gewiffen Grad als vicarirend angesehen wird für einen Mangel in ersterer Hinsicht, die Gesahr, daß Geistesheroen von den strengen Forderungen der Privatmoral entlastet werden, oder daß mit Rücksicht auf das empirische Bedürfnis der höchsten irdischen Gemeinschaftsformen die Strenge sittlicher Anforderungen ausdrücklich verringert wird <sup>1</sup>).

Bei folcher optimistischen Auffaffung wird auch die Grenze für die sittlich erlaubte Betheiligung an ben durch die Cultur geförderten Benugmitteln im allgemeinen wol etwas weiter geftectt. Benn in unferer Literatur, im Theaterwefen namentlich, das fittlich Bebentliche mehr nur als Schatten an einem im ganzen lichten Gemälde erscheint, fo tann astetische Zurückhaltung um fo weniger verlangt werden, als ja in ihrer Weiterbildung und Bollendung auch diefe Dinge alle ein wesentliches Ingredienz bilden für das Reich Gottes. Die fittlichen Gefahren, welche mit den Dingen, bie zur Cultur gehören, vertnüpft fein mögen, tonnen die Aufgabe, burch pofitives Eingehen auf diefelben auch das Reich Gottes zu fördern, nicht aufmiegen. Wenn im Unterschied von ber astetischen Richtung des Bietismus die orthodore Richtung eine freiere Stellung ju diefen Dingen eingenommen hat, indem fie diefelben als adiagoga der Freiheit des Chriftenmenschen überließ, fo hat allerdings ber Rationalismus den Borzug, daß er, das Gebiet der adiagooa einengend, auch Runft und Biffenschaft, Sandel und Gewerbe, die ganze Manigfaltigfeit diefer unter dem weitschichtigen Begriff der Cultur zufammengefaßten Thätigteiten und Anftalten in engere Begiehung zu feten fuchte zu dem Reich Gottes und darnach die positiven Aufgaben des Chriften für dieje Gebiete mehr an's Licht ftellte; aber indem er die wesentliche Normalität der Culturentwicklung vorausjette, hat er auch verfäumt, die Freiheit des Chriftenmenschen von diefen Dingen die tritifche, mindeftens auf Reinigung und Umbildung ber natürlichen Cultur gerichtete Stellung des Chriften

34\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bgl. die unfer Thema in mehrfacher Weise beleuchtende Rebe von Dr. Rümelin über das Verhältnis von Politik und Moral, Reben und Auffätze, S. 144-170, in welchen vom Segel'schen Staatsbegriff aus eine hier sich ergebende Antinomie zu lösen gesucht wird.

#### Somidt

genügend zu wahren und damit den absoluten Brimat der ethilchreligiöfen Intereffen der Cultur gegenüber festzuhalten. Auch ber religible Idealismus, wie ihn biefe Geiftesrichtung geltend machen will, wird nicht im Stande fein, dem materialiftischen Bug ber natürlichen Cultur Biderftand zu thun, wenn diefer Ibeglismes nicht eine Stütze findet in dem Glauben an eine auch bie nathtliche Entwicklung burchbrechende, in die regle Belt eingreifende Ein Optimismus, ber boch nur mit den in der empirifden Macht. Welt wirtigmen Factoren rechnet, muß entweder mit einer mtritischen, die tiefften fittlichen Schatten ignorirenden Beurtheilung ber Belt fich behelfen und auch den Ginzelnen über die mangelhafte Erfüllung der ethischen Forderungen durch Derabdrückung der letteren beruhigen, ober fich, wie beutzutage vor Augen liegt, auf bie Berdrängung burch einen Beffimismus gefaßt machen, der felbitgefällig zwar an der allgemeinen Bhysiognomie der Zeit schärfen Rritit auch in fittlicher Beziehung übt, aber die Energie des perfönlichen fittlichen Lebens auch noch gründlicher entnervt.

Das biblische Christentum hat den Gegensatz des Optimismus und Beffimismus durch den Glauben an eine durch göttliche Bunderthat und durch ein Gericht über die gegenwärtige Beltentwickung erfolgende Bollendung des Reiches Gottes übermunden. Indem die Schrift dapon gusgeht, daß die eingetretene abporme, fittliche Entwidlung fich gerade im Rampf gegen die in Christo ihr entgegen tretende Macht der Erlöfung vollenden müffe, weift fle dem Chriftm eine tritische, gegen das unbedingte Eingeben auf den Strom br natürlichen Culturentwicklung refervirte Stellung en. Der avermaszos ift's, ber alles richtet und ein Recht hat, aller Weltcultur gegen über bas fittlich religipfe Intereffe geltend zu machen, aber damit auch Das Intereffe perfönlicher fittlicher Selbsterhaltung den Dienst an den großen Sulturaufgaben gegenüber zu behaupten (vgl Matth. 5, 29, 30; 16, 25; 19, 12 u. j. m.). Andererfeits ift abr doch die Aussicht auf die unter göttliche Garantie gestellte positiv Bollendung des Reiches Gottes, als eines auch bie Gebiete ba Eultur beherrichenden und verflärenden, ganz geeignet, por thatlojen Beffinismus zu bemahren. Es ift freilich eine bisher taum ge nugend gelöfte Aufgabe, bie beiden Seiten in's richtige Bleichgemicht

ju fepen: die positiven Beziehungen der Culturarbeit zu dem Reich Gottes und ihren bas Gericht vorbereitenden Charafter. Es wird auch in einer unmittelbaren, an die Ausfagen der Schrift fich ans fcliefenden Ethit ein gewiffes Schwanten zwischen der Bervorhebung der mehr culturfreundlichen — um ein Schlagwort unfeter Tage zu gebrauchen - und der mehr astetifchen negativen Aufgabe des Chriften nicht ganz fehlen. Aber wichtig und werthvoll bleibt es, biefe beiden Selten nur wenigftens als die Tonnen festzuftatten, burch welche das richtige Fahrwaffer bezeichnet wird. Die Freihelt des Chriftenmenschen falscher Gesetlichkeit gegenüber muß ihren Orund haben in der Freiheit von der Belt, in der Ertenntnis, bog die gegenwärtige Weltordnung nicht bas Bleibende und darum abfolut Werthvolle ift, fondern daß fte der volltommenen Beltordmung erft Raum machen foll. Die unbedingte Burde der fittlich = religiösen Forderung wird nur gewahrt sein, wenn fie bie Grundlage ift für ein auch über alle bochften Leiftungen menfch= licher Beiftesarbeit abschließendes Gericht, nicht nur eine ex hypothesi in allen diefen Leiftungen fich felbft durchfegende Macht, deren fortichreitende Entfaltung bem Einzelnen ju Zeiten verborgen fein möge, auf die er aber doch immer rechnen dürfe. Nur wenn das Reich Gottes auch einer von dem übrigen Beltleben abgesonderten Eriftenz entgegengeht, in welcher ausschließlich feine eigenen Gefete gelten, tann es von feinen Gliedern bie rudfichtslofe Geltendmachung diefer Gefetze auch in der Verflechtung mit den natürlichen Bilbungen, welche bie menschliche Geistesarbeit schafft, fordern. nur als Bürger eines wirklich fich im Unterschied von allen natürlichen Bemeinschaften aufbauenden und benfelben gegenüber realifirenden Reiches hat der Chrift feine volle Würde, feinen eigentlichen Udel. Es will uns icheinen, als ob in der Antaftung diefes Adels, in der Unweifung an ben Menschen, feinen fittlichen Beruf wesentlich mir in der Gestaltung der diesseitigen Gemeinschaften zu fuchen, and am icharfften bie ethische Differenz bes mobernen Rationaliss mus von der Auffaffung der an die Schrift fich auschließenden firchlichen Ethil mit ihrem Binweis auf ein transfcendentes Biet mit ihrem Verlangen perfonlicher Zubereitung für eine höhere Form der Gemeinschaft, jur Darftellung tame.

#### Lechler

Es find ja freilich noch keine handgreiflichen, auch die Formulirung der Tugend- und Pflichtenlehre wesentlich anders gestaltenden Differenzen, die zwischen den beiden nebeneinander hergehenden Beltanschauungen sich geltend machen, aber die wesentlich andere Auffassung der Güterlehre bringt doch auch für das Gebiet der Ethil ein wesentlich verschiedenes Colorit mit sich und die Imponderabilien — wenn ich so sagen darf: die ethische Motivirung und Stimmung — sind von tiefster Bedeutung. Wir können die Höffnung, daß in dem Bewußtsein voller Gemeinsamkeit auf ethischem Gebiete die Bertreter der verschiedenen dogmatischen Richtungen die Differenzen in letzterer Beziehung in den Hintergrund werden treten lassen, kaum theilen, um so mehr hoffen wir, daß eine genauere Betrachtung der ethischen Consequenzen der verschiedenen Standpunkte auch dazu sühren dürfte, gerade den bestrittensten Positionen der firchlichen Lehre eine neue Würdigung zu verschaffen.

3.

# Die Bekehrung der Deutschen zu Christo, nach ihrem geschichtlichen Gaug.

Eine Uebersicht

von

Dr. Gotthard Sechler, Superintendenten und ord. Brofeffor in Leipzig.

Wer das Evangelium von Chrifto als eine Gottestraft jur Seligkeit in sich selbst erfahren hat, wer das Chriftentum als eine Quelle der manigfaltigsten sittlichen und Geistes-Bildung hochhält, der muß auch die Frage sich aufwerfen: wann ist das Evangelium zu unseren Bätern gekommen? wie hat es auf unserem vaterländischen Boden Platz gegriffen? Wer diese Frage aufwirft, dem tritt gewöhnlich nur eine Gestalt vor die Seele, die des Boni-

520

facius oder Winfried. Allein Winfried ist weder ber erste noch der letzte gewesen, der als Missionar auf deutschem Boden gearbeitet hat. Es hat schon Jahrhunderte vor ihm Christengemeinden in Deutschland gegeben. Und Jahrhunderte sind nach ihm verflossen, bis in allen deutschen Landen die christliche Religion auch nur äußerlich die siegreiche und herrschende geworden ist.

Ich hoffe es wird ber Mühe nicht unwerth erscheinen, wenn wir uns den gesamten geschichtlichen Gang der Bekehrung des deutschen Bolkes zu Christo vergegenwärtigen. Wenn ich sage: den geschichtlichen Gang, so will ich damit insbesondere andeuten, daß ich dasjenige, was nur der Sage und Legende angehört, von meinem Bericht ausschließen und mich nur an die wirklichen Thatsachen der Geschichte und an das urtundlich und zuverläßig Bezeugte halten werde. Denn auf diesem Gebiete hat die fromme Sage und die ungeschichtliche Ueberlieserung lange Zeit ihr freies Spiel getrieben. Man hat Jahrhunderte lang geglaubt, daß der Apostel Betrus selbst von Rom aus drei Männer über die Alpen gesandt habe, die im Rheinland Kirchen gegründet und die bischöflichen Stühle zu Trier, Cöln und Tongern innegehabt hätten <sup>1</sup>). Bir lassen diesen.

Befragen wir aber die urtundlichen Zeugnisse über die Anfänge christlichen Glaubens und Lebens auf deutschem Boden, so ist der erste Gewährsmann merkwürdigerweise ein Grieche, ein Rleinasiate von Geburt, der in Südfrankreich gewohnt und gewirkt hat, der treffliche Frenäus, Bischof zu Lyon. Derselbe tommt in seinem großen Werke gegen die häretischen Parteien seit, am Ende des 2. Jahrhunderts nach Christo geschrieben, auf Christengemeinden in Deutschland zu reden, indem er sagt: "Weder die in Germanien gegründeten Gemeinden haben einen anderen Glauben angenommen, ——— noch die in Iberien oder unter den Kelten" u. s. ")

<sup>1)</sup> Eucharins, Balerins und Maternus, vgl. die fritifche Erörterung von Rettberg, Rirchengeschichte Deutschlands (1846), 28b. I, S. 73 ff.

<sup>2)</sup> Iren. adv. haereses I, 10, § 2: xai οῦτε ai ἐν ταῖς Γερμανίαις ἰδρυμέναι ἐχχλησίαι ἄλλως πεπιστεύχασιν, ἢ ἄλλως παραδεδόασιν, οῦτε ἐν ταῖς Ἰβηρίαις οῦτε ἐν Κελτοῖς etc.

#### Lechler

Frenäns zeugt beutlich für das Borhandensein nicht bloß vereinzelter Ehriften, sondern auch geordneter christlicher Gemeinden in den beiden Germanien (er rais lequarlaus) d. h. am Oberrhein und am Niederrhein, denn das waren die römischen Provinzen, welche officiell Germania prima und secunda hiefen.

Es ist sicher nicht Zufall, daß die erste Nachricht über Chriftengemeinden in Deutschland von einem Gewährsmann in Lyon ansgeht. Ohne Zweifel ist die Pflanzung jener Gemeinden im Rheinthal vom Rhonethal bergekommen. Die Culturgeschichte weift nach, daß im höchften Altertum die Anfänge der Cultur, 2. B. der Gebrauch von Broncewertzeugen, nach der Steinzit, von Massilia aus die Rhone hinauf und den Rhein hinuntergegangen ift. Jest ging das Evangelium gleichfalls von Marfeitle die Rhone hinauf und den Rhein hinab. Jene Chriftengemeinden in Bienne und Lyon ftammten aus Rleinafien ber, und waren griechischen Ursprungs. So weift denn die Bflanzung der früheften Gemeinden am Rhein auf eine griechische Quelle gurud. Und damit ftimmt auf mertwürdige Beife das deutsche Bort "Rirche". Denn diese Bort, das aus dem griechischen zuglazor, Haus des Herrn, ftammt, hat feinen Weg nicht durch die lateinische Rirchensprache genommen, wie das Wort église, chiesa u. f. m., mas alle romanischen Zungen durch Bermittlung des las teinischen ecclesia erhalten haben. Die deutschen Stämme müffen bas Wort "Kirche" unmittelbar von griechisch rebenden Chriften, und nicht durch lateinische Bermittlung, empfangen haben 1). Und das weift darauf bin, daß der Ginfluß griechischen Rirchentums auf die erften deutschen Gemeinden ein ursprünglicher, ein tiefer und burchgreifender gewesen fein muß.

Aber der christliche Berkehr, der vom Rhonethal nach dem Rhein gieng, und der in die Rheinlande die ersten Samenkörner des Evangeliums brachte, war getragen durch den großartigen Weltbau des damaligen Römerreiches. Die Rheinlande, so gut wie Gallien, waren nur Brovinzen des römischen Kaiserreiches.

522



<sup>1)</sup> Bgl. Rudolph Sildebrand, in Grimms deutschem Bornchuch, Bb. V, S. 791: "Rirche".

# Die Betehrung ber Dentichen ju Chrifto ac.

legionenzüge, wie der friedliche Sandel und Bandel, ber große Beltvertehr, alles bewegte fich unter bem Schutz und innerhalb ber Marten des Beltreiches. Unvermerft war bas Evangelium von Chrifts feit turgem in die romifche Cultur als ein Ferment eingedrungen und verbreitete fich wie von felbft bis an die Grengmarten bes Reiches. Solche Grenzmarten des römischen Reichs waren einmal bie Rheinlande, bann bie Gubbonaulande, Rhatien und Roricum genannt, fomie bas fuddeutsche Gebiet amifchen dem Dberthein und bem obern Lauf ber Donau bis Regensburg. Auf biefen Gebieten, in den Römerftädten Coln, Mainz, Augeburg, Regensburg und anderen, hat in den erften Jahrhunderten nach Chrifto, bis auf Conftantin ben Großen, bas Chriftentum Fuß gefaßt. Benn grenäus am Ende bes 2. Jahrhunderts von gegründeten Gemeinden redet, fo berechtigt uns dies anzunehmen, bag in der erften Salfte des 2. Jahrhunderts menigftens eingelne Chriften in denjenigen Landichaften Deutschlands, welche bem Romerreich angehörten, fich befunden haben mögen. nur dürfen wir hiebei nicht an eigentliche Miffionare denten. Solche tennen wir im zweiten und britten chriftlichen Jahrhundert auch in den übrigen gandern und Welttheilen fo gut wie gar nicht. Singegen ben Gifer der Chriften jener Beiten, andern mitzutheilen, was ihnen zur Bergebung ber Sünden, zum Troft und Frieden geworben war, und ben emfigen Bertehr ber Gemeinden unter einander, tonnen wir uns nicht lebhaft und groß genug vorftellen.

Die ersten geschichtlich sicheren Namen von Christen deutscher Lande treten in's Licht bei Gelegenheit von zwei Kirchenversammlungen in den Jahren 313 und 314. Im Jahre 313 befand sich unter den italienischen und gallischen Bischöfen, die Constantin zu einer Berathung nach Rom entboten hatte, auch Maternus aus Cöln am Rhein. Und im Jahre 314 erscheint derselbe mit seinem Diakonns Macrinus, sowie ein Bischof von Trier, Agröcius, auf einem Esneil zu Arles, an der Spitze des Rhons-Delta. Das sind allerdings lauter römische Namen, aber barens folgt nicht, daß die Gemeinden von Trier, Cöln und ähnlichen Städten lediglich aus eingewanderten Römern nicht anch aus eingeborenen Deutschen bestanden hätten.

#### Lechler

Während das Rheinland von Gallien aus chriftliche Einflüsse empfieng, liegt es in der Natur der Sache, daß die Süddonaulande Rhätien und Noricum, d. h. Oftschweiz, mit Schwaden und Baiern, und die deutschöfterreichischen Landschaften, direct von Italien her das Christentum erhielten, denn diese deutschen Lande standen durch ein Netz von Militär- und Kunststraßen in lebhaftem Bertehr mit Italien als Hinterland, und mit dem Centrum der Regierung, Rom. — Jedenfalls ist, so lange das römische, bzw. das weströmische Reich bestand, das Christentum nicht weiter auf deutschem Boden vorgedrungen, als Römerherrschaft und römische Cultur sich über Deutschland erstreckte.

Als aber das weftrömische Kaiserreich vor dem wiederholten Anprall der Bölkerwanderung, d. h. germanischer Stämme in Trümmer sank, wurde das Christentum auf deutschem Boden eher zurückgedrängt. Nach dem römischen Borland zwischen Oberrhein und oberer Donau drangen die Alamannen vor, die im 4. und 5. Jahrhundert noch Heilweise driftliches Land besetzt hatten, erfrüher römisches und theilweise christliches Land besetzt hatten, erfuhren die Sieger vielsache Rückwirtung der Bestegten, auch ihres Ehristenglaubens. Aber erst als sie im Jahre 496 durch die Schlacht bei Zülpich unter fräntliches Joch gebeugt wurden, drangen christliche Einwirtungen in ftärkerem Maße auf sie ein.

Nun aber tamen auch eigentliche Miffionare bazu. Woher find diefe getommen? Zunächft aus Großbritannien und Irland.

Der erste, den wir aus geschichtlichen Urtunden genauer tennen, war Columbanus mit seinen Genossen. Er war ein geborener Jrländer, trat in das Aloster Bangor im nördlichen Jrland, sam aber, etwa im Jahre 585, mit zwölf Alosterbrückern über England nach dem Frankenreich. Hier traf er das Christentum in tiefem Berfall, ohne sittlichen Ernst und Kraft. Er arbeitete als Reise prediger, als Borbilb frommer Entsagung und mönchischer Tugendübung, sowie als Klostergründer, für Wiederbelebung christlicher Frömmigkeit. Im Burgundenreich, in der Bogesengegend, stisster Eolumbanus brei Klöster (besonders Luxueil), trieb also mehr eine Art innerer Mission, als Heidenmission. Allein im Jahre 610 wurde er durch Hofränke aus Burgund vertrieben und entschlößen



# Die Bekehrung ber Deutschen zu Chrifto 2c.

sich jetzt nach Italien zu gehen. Er reifte mit feinen Begleitern über den Rhein, hielt fich eine Zeit lang am Burcher See, später am Bodenfee auf; ichließlich wandte er fich im Jahre 613 nach Oberitalien, gründete dort ein Rlofter Bobbio, das einen großen Ruf erlangt hat, und ftarb daselbft im Jahre 615. Columbanus felbst hat nicht als Miffionar gearbeitet, wol aber einer von feinen mölf Begleitern, Gallus, eigentlich Gallon oder Gallun, Gillian. Der war ein felbständiger Charakter, ein feuriger Geist. Aus den dürftigen Nachrichten der älteften Lebensbeschreibung des heiligen Gallus 1) ergibt fich, daß Gallun, als er mit Columbanus am Bürcher See war, heidnische Tempel der Alamannen in Tuggen am See angezündet und Gögenbilder in den Burcher See geworfen hat, weshalb man ihm nach dem Leben trachtete und den Columban mit Schimpf und Schande fortjagte. Ueber Arbon am Bodenfee begaben fie sich nun nach Bregenz. Dort stand eine Rapelle der heiligen Aurelia, die aber durch den Rückfall der Alamannen in's Heidentum entweiht mar: es befanden fich drei eherne, aber vergoldete Gögenbilder barin, benen das Bolt Berehrung darbrachte. Da trat denn einmal auf Columbans Geheiß, an einem heidnis ichen Götterfeste, Gallun als Brediger auf. Er hatte Alamannisch gelernt und war der Sprache fo mächtig geworden, daß er deutsch predigen tonnte, mährend Columban dieje Sprache nicht verftand. Aber am Schluffe jeiner Ansprache schritt Gallun auf die Rapelle zu, ergriff die Bilder, zerschmetterte fie an einem Felfen, und ichleuderte die Bruchftude in den Bodensee. Nun weihte Columban die entheiligte Rapelle auf's neue, dann blieb er noch drei Jahre in Bregenz. Als er nach Italien aufbrach, tonnte Gallun nicht mit, weil er am Fieber frant lag; Columban hielt das aber für eine Ausrede und verbot ihm zur Strafe das Meffelefen, fo lange er (Columban) lebe. Gallun mar ein Feuergeift ähnlich wie Farel unter ben Schweizer - Reformatoren. Uber er hat das heidentum nicht bloß durch Zertrümmern feiner Gögenbilder betämpft, fondern auch mit der Predigt des Evangeliums, und zwar

 <sup>,,</sup> De vita atque virtutibus b. Galli Confessoris", in Bert, Monumenta Germaniae historica, scriptores, T. II.

in ber Bollsfprache, die ju erlernen er fich die Mühe gegeben hat. Uebrigens ift Gallun dem Borbild bes Apostel Baulus in fo fern nachgefolgt, als er nicht nur fich felbft, fondern auch feine Freunde mit feiner Bande Arbeit, vorzüglich durch Rifchfang nährte. Seine Brankheit, in der er bei Columbans Abreise lag, wurde in Arbon am fcmeizerischen Ufer des Bobensees, wohn er fich zu dem Priefter Billimar begab, schließlich geheilt. Hierauf fuchte er fich eine Stätte zu einer Einstedelei und fand fie in einer Bildnis at bem flüßchen Steinach; ba war er zu Boben gefallen, nun ftedte er, nach einem Gebet, ein aus hafelftaude geformtes Rreug in den Erdboden, hängte feine Reliquientasche daran, und baute an diefer Stelle später eine Zelle für sich und eine kleine Rapelle. Darans ift das Rlofter und die reiche Abtei St. Gallen geworden, eine fruchtbare Bflanzicule des Chriftentums, ein Diffionscentrum für bas fühmeftliche Deutschland, in den erften Jahrhunderten bes Mittelalters. Bon bort aus wurden in ber deutschen Schweiz und in Suddeutschland da und bort Rapellen, Rirchen und Rlöfter gegründet; das Land überzog fich im Laufe des 7. Jahrhunderts mit einem immer bichteren net chriftlicher Stationen. In feinen fpie teren Jahren wurde dem Gallun die bischöfliche Würde in Com stanz angetragen, die er aber ablehnte. Er wollte nach feiner väterlichen Beife ein Rlofter, nicht eine bifchöfliche Rivche, jum Miffionscentrum haben. Geftorben ift Gallun etwa in den Jahren 630-640. Ein Schüler von ihm mar z. B. Magnoald (ber heilige Magnus), der das Rlofter Füßen am obern Laufe des Led gegründet hat.

Während Gallun in Süddeutschland arbeitete, gründeten gleichzeitig Männer, die von Frankreich ausgiengen, wie Amandus und Eligins, christliche Gemeinden unter den Friesen, in Flandern und Brabant.

Ju diejer Miffion, vom Frankenreiche aus, gesellte sich eine Miffion unter den Friesen von Britannien her. Seit dem Entides 7. Jahrhunderts wurde Willebrord der Begründer des Christentums bei den westlichen Friesen. Er war ein geborener Angelsachse, hatte aber seine Bildung in einem irischen Rloster erhalten. Für die Belehrung der Heiden begeistert, traf er im

### Die Betehrung ber Deutschen zu Chrifto zc.

The second

Jahre 690 mit zwölf Begleitern ein, wie hundert Jahre früher Columbau. Er arbeitete theils unter fränkischem Schutz, theils auf dem Gebiete der und unabhängigen Friesen. Im Jahre 696 begab er sich nach Nom und erlangte dort die Weihe als Bischof der Friesen; jeinen Sitz schutg er in Wiltaburg, dem späteren Utrecht, auf. Rach fast 50jährigem Wirken starb er in hohem Alter 739.

Bisher hatte das Chriftentum durch Miffionare wie Gallun und feine Schüler in Süddeutschland (Alamannien und Baiern), ferner durch Willebrord und andere im nordwestlichen Deutschland (Friesland) Juß gefaßt. Nun erst rückte die Miffion in den Kern deutschen Landes, nach Heffen und Thüringen vor. Hier hat Binfried (Bonifacius) gearbeitet. Der Ehrenname "Apostel der Deutschen" gebürt ihm keinesweges in dem Sinne, als wäre er der erste oder gar einzige Miffionar unferes Baterlandes gewesen. Denn so weit seine Wirffamkeit sich erstreckte, gab es wol nur wenige Gaue (etwa an der Ebder und an der Werra), wo vor ihm die Predigt von Christo noch nie gehört worden wäre. Meistens fand er frühere Anfänge vor; aber das Christentum, das er antraf, war theils entartet, theils mit dem Heidentum im Rampf begriffen. Winfried sammelte, ordnete, belebte und stärfte das Borhandene, aber im Dienste Roms.

"Binnfridh" (Bonifacius war vermuthlich fein Rloftername) wurde etwa 683 im Sudmeften Englands, aus einem edlen angelfacfifden Befchlechte geboren, widmete fich in zweien ber blühenbften Rlöfter Englands geiftlichen Studien und erhielt bie Priefterweihe. Da erwachte in ihm der Trieb zur Ddiffion unter ben ftammberwandten Bölfern des Festlandes. Er tam im Jahre 715 nach Allein eben jest mar Rrieg ausgebrochen, er mußte Ariesland. jurud. Erft 718 reifte er wieder nach bem Continent; aber biesmal gieng fein Weg nach Rom, wo er fich ben Binter über zum Miffionswert porbereitete. 3m Dai 719 trat er bie Rudreife nach Deutschland an, mit Reliquien verfehen und mit einer Bollmacht Gregors II. Er reifte burch Baiern und Thuringen nach Friesland. Das mar eine vorläufige Recognoscirung, um gand und Leute tennen ju lernen. Dann arbeitete Binfried brei Jahre lang als Gehülfe Billebrorbs unter ben Friefen. Die Zeit von

715 — 722 war die Vorbereitungs = und Lehrzeit Binfrieds<sup>1</sup>). Nun begann seine selbständige Missionsarbeit in Mitteldeutschland, Heffen und Thüringen, von 722—738. Er durchzog Oberheffen, gründete in Amanaburg (Amöneburg an der Ohm) ein Kloster, und predigte in Niederheffen.

Dann aber begab er sich 732 zum zweitenmal nach Rom und murde von Gregor II. zum Bifchof der Deutschen geweiht, wobei er unbedingte Treue gegen den heiligen Betrus und die Deutschland follte in ftramme Abhängigrömische Kirche gelobte. feit vom Bapft, in unmittelbaren Berband mit Rom gebracht werden. Den Rückweg nahm Binfried über das Frankenreich, um fich des Schutzes von Rarl Martell, dem mächtigen Majordomus, ju versichern. Nun erst tehrte er nach heffen zurüct, um basjenige zu vollenden, mas er 722 begonnen hatte. Rett hat er bei Beismar, unweit Fritlar, die Wodanseiche gefällt, und dadurch ben erschütternden Beweis von der Nichtigkeit ber Götter des germanischen Beidentums geführt, angefichts einer Menge von Beiden; aus dem Holz der Eiche baute er mit feinen Schülern eine Rapelle des heiligen Betrus. Bon Beffen aus wandte er fich öftlich nach Thüringen, welches damals die Länder vom Harz bis zur Donau, und von der Werra bis zur Mittelelbe umfaßte. Auf einem Sügel bei Altenberge, unweit Friedrichsroda, fteht ein Dent-

**528** 

<sup>1)</sup> Ebrard, Die irofchottifche Miffionsfirche 1873, bezeichnet bieje Beit als die der "Rundschafterfahrten" Binfrids und behauptet, diefer habe fich bei Billebrord nur eingeschlichen, um beffen Bertrauen zu geminnen und bie "culdeische" Rirche Thuringens und heffens, die unter Billebroid gestanden habe, nach allen Seiten bin tennen ju lernen, ichlieftlich aber zu vernichten (S. 396 ff.). — Allein diefer Pragmatismus entbehrt jedes gediegenen Stütpunktes. Ja die Thatjache, daß Willebrord felbft die Bischofsweihe in Rom gesucht und erhalten hatte, ift völlig unvereinbar mit ber Annahme, daß er an der Spitze eines romfreien "culdeischen" Rirchenfreijes gestanden habe. Und bie angebliche "Entlarvung" Binfrids als eines "Rirchenspions" wird burch die friedliche Entlaffung desielben, mit dem Segen Billebrords (data ei benedictione: Willibaldi Vita S. Bonifatii c. 5 in Monumenta Moguntina ed. Jaffé 448) pofitiv miderlegt. - 3ch ftimme in biefer Bezichung mit Berner, Bonifacius (1875), S. 56 ff. u. 68 ff. überein, deffen Buch ich, nachdem Obiges geschrieben mar, zu Gesicht bekommen habe.

mal aus Sandstein, in Gestalt eines toloffalen Randelabers. Man hat dieses Monument an derjenigen Stelle errichtet, wo Binfried in Thuringen die erfte Predigt hielt. In Ohrdruf, einige Stunden füdlich von Gotha, gründete er ein Rlofter, das die erfte Bildungsstätte der thuringischen Geiftlichkeit wurde. Um aber fofort tuchtige Rräfte für Rirchen und Rlöfter an geminnen, mandte sich Winfried brieflich nach seiner Heimat. Männer und Frauen folaten willig feinem Ruf, 3. B. Lull, der erfte Abt im Rlofter fulda, fpäter nachfolger Binfrieds auf dem bifcoflichen Stuhle von Mainz; auch eble Frauen und Nonnen tamen aus England und murden Mebtiffinnen in Thuringen und Deffen, Oftfranten und Ueberhaupt bie ganze angelfachfifche Rirche ftand hinter Baiern. Binfried mit lebhafter Theilnahme und Beihülfe zu feinem Bert. Der werthvolle Briefwechsel des Bonifacius legt anschauliches Zeugnis davon ab. Bischöfe geben ihm gute Rathichläge, andere ichiden ihm Bucher, Rleider, Geldbeiträge, eine Glode 1). Rurz, er tonnte fich getragen fühlen von der herzlichen Sympathie, der Fürbitte, der thätigen Theilnahme englischer Chriften an feiner Arbeit und feinen Erlebniffen auf deutschem Boden. Un Rämpfen hat es nicht gefehlt. Aber es scheint, als feien die Gegner, mit denen er zu thun hat, meift nur Anhänger der altbrittischen und irifchen Rirchenordnung, verehlichte Briefter, die nicht unter römiicher Oberleitung standen. Binfried dagegen fab fein Bert nur im engiten Anfchlug an Rom, an römische Liturgie und Rirchenordnung gesichert. Nachdem Gregor III. ihm erzbischöfliche Burde ertheilt hatte, begab er sich 738 zum drittenmale nach Rom, um Mittel und Bege zu finden für die feste Gliederung ber deutschen Rirche. Mit dieser organifirenden Arbeit war Binfried von 738 bis 754 beschäftigt. Er gründete zuerft in Baiern vier Bistümer: Salzburg, Freifingen, Regensburg und Baffau. Dann einige Bistümer in Thuringen und heffen; ferner hielt er als Erzbischof von Mainz mehrere Synoden, um die firchlichen Ordnungen feft-

Jaffé, Bibliotheca rerum germanicarum, T. III: Monumenta Moguntina, 1866. S. Bonifatii et Lulli Epistolae 15. 16. 23. 32. 39. 55. 62. 72. 73.

zustellen. Im Jahre 744 gründete er mit Sturm das Rloster Fulda, aus dem ein fruchtbarer Mittelpunkt der Berbreitung des Christentums und eine Pflanzschule der Wiffenschaft und Bildung geworden ist. Schließlich aber wandelte ihn ein Ueberdruß an den oft so kleinlichen und äußerlichen Geschäften des Kirchenregimentes an, es erwachte in ihm eine Schnsucht nach dem Wert seiner Jugend, der Arbeit in der Heidenmission. Er legte das Steuer des Erzbistums in die Hände seines Lull, fuhr mit einem Gefolge von Priestern und Mönchen von Mainz aus den Rhein hinab, wurde aber, in Friesland angekommen, am 5. Juni 754 von heidnischen Friesen erschlagen.

Winfried war ein Mann von makellosem Bandel und sittlicher Bürde, weit entfernt von hohler Bhrase, eine durch und burch praktische Natur, von Geistesmacht über die Gemütther, nicht nur in der Bolkspredigt, sondern auch im vertrauten Umgang, ein Lehrer und praktischer Führer von magnetischer Anziehungskraft, von schneidiger Entschiedenheit und rückschofer Energie, wenn er mit Gegnern zu thun hatte, aber auch entschlosser Ergebenheit und Opfer zu bringen; daher begreist sich die dautbare Ergebenheit und unbedingte Verehrung, mit der seine Schüler und Schülerinnen ihm zugethan waren.

Nun maren von deutschen Stämmen nur bie Sachsen noch heidnisch. Sie fagen von der Elbe bis zur Befer und Ems, von der Nordsee bis an den Harz und nach Seffen bin. Sie maren der lette deutsche Stamm, ber fich der frantischen Rönigsherrichaft zu erwehren wußte, aber auch der lette Stütpunkt des germanis fchen Heidentums, das im Innern des fächfischen Landes bis auf Rarls des Großen Zeit ungebrochen herrschte. Rarl erfannte in ber Unterwerfung des letten deutschen Stammes eine hauptauf. gabe feines Lebens. Diefer Krieg mar ursprünglich tein Religionstrieg, fondern hatte Ausdehnung ber Grenzen des Frankenreiches zum Zweck. Beil aber die fächfische Unabhängigkeitsliebe ihre Stütze und Nahrung an dem nationalen heidentum fand, fo war Unterwerfung der Sachsen ohne Christianifirung und Taufe ders felben nicht erreichbar. Daber verband fich das religiöfe Intereffe mit dem politischen, und Betehrung der Sachsen mußte in den

Plan mit aufgenommen werden. So zog denn Rarl der Große mit Reliquien der Seiligen in ben Rampf, Briefter und Mönche begleiteten das Beer als Miffionare, um den Befiegten das Evangelium ju predigen. Gleich im erften Feldzug 772 wurde die grmen. fäule zerftort, nach Jat. Grimm ein gewaltiger, heiliger Baum, wie die Wobanseiche bei Gelsmar. Von den eroberten Gebieten wurden einzelne Ländereien fofort den heffifchen Rlöftern Fulda und Amorbach verliehen, um dort den Gifer für die Miffion unter den Sachfen anzufeuern. Und in der That arbeitete Abt Sturm von Julda mit großem nachbruct an der Betehrung ber Sachfen. 3m Fall eines Aufftandes hatten dann die Miffionare an diefen Stiftern eine Bufluchtsftätte. Seit bem Jahre 785 mar bie Macht ber Sachfen gebrochen, ber Säuptling Bidutind ließ fich taufen, und von da an traten Scharen von Sachfen zum Chriftentum Aber erft im Jahre 804 mar nach 32jährigen Rriegen bie über. Eroberung gesichert und das Land beruhigt. Nachdem der folge Trot burch eiferne Gemalt gebrochen und die Bergen gebeugt waren, blieben auch die ftillen, fanften Einwirtungen bes Gvangeliums nicht aus. Und es ift erstaunlich, daß, als die mit dem Somert betehrte Generation taum ausgeftorben mar, fcon vor des Mitte des 9. Jahrhunderts, die herrliche Dichtung in altniederfächsticher Mundart und in altdeutschen Stabreimen, der "heliand" (Beiland) hier aufgeblüht ift, jene Dichtung, worin Chriftus als der liebe Bolfstönig mit heller Luft und Liebe und Begeisterung befungen wird. Erft einige Jahrzehnte fpäter ift in Suddeutschland und in althochdeutscher Mundart das schwächere Evangelienbuch des Mönchs Otfried von Beiffenburg dem Seliand an die Seite getreten.

Die deutschen Stümme innerhalb unseres Baterlandes waren bis zum Jahre 800 sämtlich der Kirche Christi einverleicht worden. Aber ungeheure Strecken deutschen Bodens waren wch Wohnstige des Heidentums. Es sind diejenigen, welche damals von flawischen Stämmen bewohnt waren. Unser engeres Baterland selbst, mit der ganzen Ofthälfte Deutschlands von der Saale und Elbe an, nebst Vöhmen, Mähren und den deutschösterreichischen Lauden, waren noch heidnisch. Mässersuche, die vm Salzburg und Passau ausgiengen, waren fruchtlos geblieben,

Theol. Stub. Jahrg. 1876.

35

531

weil das Chriftentum, welches römisch gefinnte Briefter brachten, ben Slawen gleichbedeutend erschien mit Herrschaft der Deutschen.

Da trat eine Miffton auf den Plan, die nicht von Weft nach Oft gieng, sondern von Ost nach West: sie kam nicht aus der lateinisch-römischen Kirche, sondern aus der griechisch-byzantinischen Kirche. Diese hat das Verdienst, daß ihre Glaubensboten im flawischen Böllergebiete vor denen der abendländischen Kirche mit Erfolg auftraten.

3m Jahre 863 tamen zwei griechische Monche, aus der Stadt Theffalonich in Macedonien, wo einft der Apostel Baulus eine der ersten Chriftengemeinden Europa's gegründet hatte, im großmährie Thessalonich war damals ein Centralpunkt grieichen Reiche an. chifchen Lebens in Biffenschaft, Bildung und firchlichem Befen. Das Landvolt in der Umgebung der Stadt weithin war heidnisch und flavisch. Und Theffalonich war ein Mittelpunkt ber Miffion unter den Slawen. Die Brüder Conftantin (fpäter Cyrill genannt) und Methodius tamen, weil der Gründer des großmährischen Reichs, Raftit, mit dem byzantinischen Raiferreich Berbindungen ange= fnüpft und um Lehrer von dort gebeten hatte; er wollte fich von dem fränkischen Reich, von der deutschen Nation und von den lateinischen Brieftern unabhängig machen. Die beiden gelehrten Griechen fammelten einen Rreis von Schülern um fich, als einen Stamm eingeborener Briefter; fie predigten Chriftum, von Stadt zu Stadt, in flamischer Sprache, und tauften alle, die es begeht-Sie übersetten die Bibellectionen aus den Evangelien in die ten. Bu diesem Behuf hatte Conftantin eine flaflawische Sprache. wijche Buchstabenschrift erfunden, die nach feinem fpäteren Namm Cyrill, Cyrilliga heißt. Später übersetten fie auch die übrigen biblischen Lectionen aus dem Alten und Neuen Testament. Zahle reiche Kirchen erhoben fich, und in diefen Rirchen wurde der Gottesdienst in flamischer Sprache gehalten, es erblühte eine national-flamische Rirche. 3m Jahre 867 traten beide Brüder, vom Bapft eingeladen, eine Reife nach Rom an, wo Cyrill ftarb; Methodius aber tehrte, zum Bifchof von Mähren und Bannonien gemeiht, zurück und arbeitete von da an unter den Südflamen.

Cyrill und Methodius waren die letten ausländischen Miffio-

nare, die auf deutschem Boden das Christentum pflanzten. Bon da an beginnt die Beriode, wo lediglich eingeborene deutsche Missifionare an der Ausbreitung des Christentums unter den Einwohnern deutscher Lande arbeiteten. Aber es stand noch lange an, bis die Mission unter den Slawen Süd- und Oftdeutschlands, den vielen Stämmen der Wenden, ernstüch in Angriff genommen wurde.

Anstar ift der erfte bedeutende unter den eingeborenen Miffionaren in Deutschland gewesen. 3m Jahre 801 geboren, 865 geftorben, hat er in noch jungen Jahren, ohne Amt und Bürbe, fpäter als Erzbischof von hamburg, und hamburg - Bremen, vorzugeweise in den ftandinavischen Landen, in dem damals dänischen Schleswig - Holftein und in Schweden felbft, ben Grund zur Betehrung nordischer Bölter gelegt. Aber fofern er in dem jegigen holftein und Schleswig die erften Gemeinden gegründet, die erften Rirchen gebaut, bie ersten Schulen angelegt hat, ift er nicht nur als ber Apostel des ftandinavischen Mordens, fondern auch als ein Miffionar Deutschlands in treuem Gedächtnis zu ehren. Er mar ein glaubensftarter Mann, voll gewaltiger Energie, fein Lebenlang hart und ftreng gegen fich felbft, dabei aber von folcher Sanftmuth gegen Undere, daß ber Dänenkönig ihn einmal nach Schweden mit den Worten empfahl, er habe noch nie einen fo milden, guten Mann kennen gelernt als ihn. Es war ein Erfolg feiner unermüdlichen Arbeit, daß noch bei seinen Lebzeiten ein guter Theil der Einwohner des jetigen Schleswig - Holftein bis zum fudlichen Jutland hinauf fich zu Chrifto betannte.

Für die Slawen auf deutschem Boden, die in viele Stämme getheilten Wenden (z. B. Lutizier, Sorben, Wilzen, Abodriten) hat erst spät, im 10. Jahrhundert, die Stunde der Betehrung geschlagen. Uber das Evangelium kam zu ihnen im Gesolge deutscher Herrschaft, und diese Herrschaft bedrohte ihre Freiheit und Nationalität. Daher widerstrebte alles, was unter den Wenden national und liberal gefinnt war, dem Christentum. Rein Wunder, daß das flawische Heidentum mehr als einmal in blutigen Aufständen gegen die deutschen Betehrungsversuche reagirte.

Rönig Heinrich I. erstritt Siege über die Wenden, und legte, um ihre Botmäßigkeit zu sichern, feste Plätze gegen sie an. Aber

35\*

## Lechler.

erft Otto I. gieng weiter und forgte für Betehrung ber flamifchen Stämme, indem er Bistümer unter ihnen ftiftete, und bas vom Jahre 946 an: Havelberg, Brandenburg, Oldenburg in Holftein, endlich Meißen, Merfeburg und Zeit mit dem Erzbistum Magde-Diefe Bijchofsfitze maren Diffionspeften, aber mgleich bura. geiftliche Zwingburgen, welche bie beutsche Serrichaft über bie Wenden fichern und ausdehnen follten. Es war eben tein Gallun, tein Chrill und Methodius da, ber fich Mühe gegeben hatte, Siawifch zu lernen;, und der auf die wendische Nationalität liebend eingegangen wäre. Und wie hinderlich war die Fremdsprache im Gottesbienft! Otto ernannte zum ersten Bifchof von Merfeburg einen Mönch ber Abtei St. Emmeran in Regeusburg, Ramens Diefer begnügte fich damit, lateinische und griechische Bolo. Gebetsformeln für die Benden feines Sprengels mit flamischen Buchftaben aufzuschreiben. Er molte fie lehren "Ryrie Eleifon " zu fingen, das fei äußerft nütlich und heilfam. Allein fie hattens ihren Spott, und fangen ftatt deffen ähnlich klingende flawische Worte: "Ukri volsa", d. h. die Erle steht im Busche, fagten aber: "So hat Bofo gesprochen!" Bald aber folgte auf ben Scherz ber bittere Ernft: im Jahre 983 brach im Brandenburgischen, und 1066 im Medlenburgischen eine furchtbare Emporung aus, um das Joch der Deutschen und ben Chriftenglauben augleich abzuschütteln. Die Rirchen wurden niedergeriffen und gefchleift, alle Spuren des Christentums auf geraume Zeit vertilgt. Beffer gieng es in Meißen und der Laufity, mo Bifchof Berner von Merfeburg, und Benno von Meißen für Betehrung ber Wenden in ihren Sprengeln thätig waren. Dennoch war erft am Schluß des 11ter und Anfang des 12. Jahrhunderts im jetzigen Königreich Sachfen das Beidentum im Berschwinden begriffen. Aber ungebrochen herrschte dasselbe noch im 11. Jahrhundert in ben Länges der Oftfee, in Modlenburg, Bounmern und Und in der Regel fügte fich flawischer Trots nur ber Breuken: Gewalt: Eroberung und Colonifirung durch Deutsche mußten den Chriftentum Bahn brechen.

Einer von den Wenigen, welche das Reich Gottes mit der Predigt des Worts ausbreiteten, war Bifchof Otto von Bam-

584

berg, ber Avostel der Bommern. Er war ichon mehr als 60 Juhre alt, als Berzog Boleslaw III. von Bolen, der Bommern erobert hatte, ihn einfud, einen Befehrungeversuch unter den Bommern ju machen. Mit Frenden folgte Otto biefem Rufe, und trat im Mai 1124 mit großem Gefolge die Reife an, durch Böhmen und Schleften nach Bolen, und nun erft nach Bommern. Durch die fürglich erft vollendete Eroberung und Unterjochung maren die Gemüther gebeugt und für bas Evangelium empfänglich geworben. Daburch ertlären fich die Erfolge des frommen Bifcofs. Otto trat ftets in vollem bifchöflichen Ornat auf, imponirte durch feine Uchtung gebietende Berfönlichkeit und gewann die Gemüther durch feine Liebenswürdigfeit. Berftändiger und wohlwollender, als er, bat tein Miffionar unter den Wenden gewirkt; ihm ift aber auch die Zuneigung und das Bertrauen berfelben entgegengefommen. Der Bifchof predigte ju Bprit, vier Meilen von Stettin, und tonnte bort mehrere Taufende als Erftlinge der Beftpommern taufen. nun wurde ihm ein Erfolg um den andern zu Theil, er zerftörte bie beidnischen Tempel, bann durchreifte er auch die öftlicken Gaue von Bommern und tehrte im nächften Jahre zurück nach Bamberg, nachdem er in acht Städten Gemeinden gegründet hatte. 3m Jahre 1128 unternahm er eine zweite Miffionsreife und vollendete jest die Chriftianifirung des Landes. Doch vergiengen noch zwei volle Menschenalter, bis bie Bommern, ein gaber Stamm, als ein chriftliches Boll baftanden, mas nur hand in hand mit der Germanifirung Bommerns erreicht wurde. Die Infel Rugen aber ftand noch in der Mitte des 12. Jahrhun= derts als unbezwungenes Bollwert flawifchen Heidentums da; in den Tempeln auf Artona wultete ein heidnischer Oberpriefter. Da unterwarf ber Dänentönig Balbemar I. Rügen. Bifchof Abfalon von Roestild auf Seeland, eroberte 1168 die Bauptfefte, die beilige Stadt Urtona, ber Tempel gieng in Flammen auf, und an feiner Stätte wurde die erfte Rirche Rügens gebaut. Run erft fiengen die Briefter im Danenheer zu predigen an, und pommernfiche Briefter widmeten fich ber Aufgabe, die Ginwohner zu unterrichten und zu taufen.

Zu gleicher Zett mit Otto von Bamberg miffionirte unter den Absdriten, dem Slawenstamm, der in Holstein saß, der fromme, opferfreudige Vicelin, ein Mann Gottes, der aber bis an feinen Tod, 1154, mit Hinderniffen und Mühfeligkeiten unaufhörlich zu tämpfen hatte. Auch dort, wie in Mecklenburg und Brandenburg, wurde der Bestand des Christentums nur durch fortschreitende Germanistrung geschert.

Bei den Breußen endlich, zwischen Beichsel und Demel, einem Slawenvolte lettischen Stammes, gelang bie Betehrung erft im Laufe des 13. Jahrhunderts. Zwar schon am Ende des 10. Jahrhunderts hatte dort der heilige Abalbert, Bifchof von Brag, ein geborener Ticheche, Chriftum gepredigt; allein er wurde von einem Haufen fanatischer Beiden getödtet 997. Ebenso der erfte beutiche Miffionar unter ben Breußen, Bruno von Querfurt, mit 18 Begleitern 1008. Erft im Jahre 1209 trat derjenige Mann anf den Blan, welchem es gelang, die erften Reime bes Chriftentums unter dem preußischen Bolte zu pflanzen: der Ciftercienfer "Chriftian aus dem Rlofter Oliva bei Danzig. Er folgte dem Drang feines Berzens, als er fich entschloß, das Licht des Evangeliums in das preußische Nachbarland hineinzutragen. Dazu war er durch Renntnis mehrerer Sprachen befähigt: a tonnte zu den Preußen in ihrer Muttersprache reden. Er arbeitett im tulmischen Land, am Mittellaufe ber Beichsel, einige Jahre mit günftigem Erfolg. Allein nun erhob fich ein gewaltjamer Widerstand der heidnischen Breußen. Da versuchte man's 1219 mit einem Preuzzug wider diefelben, der anfänglich nur befensive 3wede hatte, aber ichließlich zur Offenfive übergeben mußte. Und endlich rief man den Deutschorden zu Sulfe, der 1231 den Rampf begann. Diefer Rampf hat über ein halbes Jahrhundert gewährt. Erft im Jahre 1283 war nach vielem Blutvergießen die Eroberung des Landes vollendet. Nun murden Burgen erbaut, feste Städte angelegt, mit deutschen Unfiedlern bevöltert, und jest erft wurde bie preußische Nation wenigstens zur äußeren Unnahme bes Chriftentums gezwungen. Aber nur fo weit deutsche Colonis fation und deutsche Cultur eindrang, gewann auch in den Gemüchern das Chriftentum die Oberhand. Noch im 15. Jahrhundert war viel heidnisches Wefen im Breugenland, und erst die Reformation bat Die Christianifirung des Boltes zu einem gemiffen Ziele geführt.

Ueberschauen wir noch einmal turz den Gang, den die Bekehrung der Deutschen zu Christo genommen hat, so ergibt sich für uns folgendes:

1. Es war ein langer Weg, durch mehr als 11 Jahrhunberte. Die Miffion in Deutschland begann schon im 2. Jahrhundert, denn am Ende des 2. Jahrhunderts erwähnt Irenäus bereits Christengemeinden, die in Germanien, d. h. in dem Rheinland, gegründet sind. Und wann hat die Mission ihren Lauf durch Deutschland vollendet? Nicht früher, als gegen das Ende des 13. Jahrhunderts, denn damals ist in Ostpreußen die Kirche Ehristi segründet worden. Vom Südwesten die Jum äußersten Nordosten Deutschlands hat die Mission, um die deutschen Gaue mit einem Netz christlicher Gemeinden zu überziehen und die Nation zu christianissien, volle 11 Jahrhunderte nöthig gehabt. Ich will nur andeuten, daß wir aus dieser uns so nahe liegenden Thatsache einen Maßstad entnehmen können, um über die Ersolge der Mission in der Gegenwart nicht voreilig abzuurtheilen.

2. Die Hertunft, Rationalität und religiöfe Stellung der Miffionare war die denkbar manigfaltigste. Sie find von allen Weltgegenden her, aus den verschiedensten Ländern getommen. Die Ersten müssen in die Rheinlande aus Frankreich, in die Süddonaulande aus Italien getommen sein, also vom Westen und Süden. Später sind Columban, Gallun und Andere aus Irland, Willebrord, Winfried und Andere aus England, also von Nordwest her zu uns gelangt. Im 9. Jahrhundert kamen Chrill und Methodius, die Apostel der Slawen, vom byzantinischen Reich, aus Südost. Und direct von Norden her betrat die Insel Rügen Bischof Absalon aus der Insel Seeland. Also von allen Weltgegenden her sind die Missionare Deutschlands getommen.

Und ebenso verschieden sind auch die Nationalitäten und kirchlichen Kreise, aus denen sie stammten. Die aus Italien und Gallien gekommenen Christen denken wir uns natürlich als Römer oder romanissirte Provincialen, wiewohl von Lyon her gewiß auch Griechen als Träger des Evangeliums im Rheinland sich eingefunden haben. Die aus Irland Gekommenen waren keltischen Stammes; man nannte sie aber in Deutschland nur "Schotten";

1

## 538 Lechler, Die Betehrung ber Deutschen ju Chrifto 2c.

ich erinnere an die "Schottenflöster", die es in manchen beutschen Städten gegeben hat. Willebrord, Binfried u. s. w. waren Angelsachsen, welche sich zu den Friesen, Sachsen, Thüringern diesseits durch Stammesverwandtschaft hingezogen fühlten. Ehrill und Methodius gehörten der byzantinisch-griechischen Nationakität und Riche an. Und die späteren Missionare waren Eingeborene, also siehe Deutsche. Diese außerordentliche Manigfaltigkeit der nationalen Stammesart und kirchlichen Eigentümlichkeit der Münner, welche uns das Christentum gebracht haben, war providentiell; sie sollte grundlegend dazu helfen, der deutschen Frömmigkeit und driftlichen Eultur einen Charakterung der Universalität einzuprägen.

Endlich 3. ift das deutsche Bolt erft durch feine Betehrung au Christo innerlich eins geworden. Es liegt ein partifularift fcher Zug in uns Deutschen. Die Franken, Alamannen, Sachjen, u. f. w. bildeten abgeschlossene Stammesgruppen für fich. Erft ber Chriftenglaube hat die einzelnen Stämme gu einer Ration Ferner, bas Evangelium ift dem geeinigt und verschmolzen. beutschen Bolte ber Same geworden, aus welchem fittliche Bilbung, aber auch Wiffenschaft und Runft, als Früchte bervorgemachfen find. Ja die Reformation, mit allen Errungenschaften bes Brotestantismus, ift nur eine Frucht aus dem Samen bes Evangeliums, ber in den empfänglichen Boden deutschen Gemuth und Boltslebens gestreut worden war. Bas lernen wir daraus? Untwort, daß wir, fo gewiß uns die Einheit deutscher Ration lieb und werth ift, und fo gemiß wir die Schätze der Bildung, Biffenfchaft und Runft boch halten, dem Evangelium pon Christo, und ihm felbft, dem lieben herrn und Beiland, treu bleiden muffen. Denn fonft, wenn uns das Reich Gottes abhanden tommt, wird auch das Uebrige alles uns dahinfallen und das Gegentheil wahr werden von dem Bort: "Trachtet am ersten nach dem Reich Gottes ---, fo wird euch das Uebrige alles zufallen." Darum, "halte was bu haft, auf daß bir niemand deine Krone nehme!"



# Gedanken und Bemerkungen.



,

i.



.

.

.

.



## 1.

## Die hebräischen Bibelhandschriften in St. Betersburg.

#### Bon

## Hermann S. Strack.

Ueber die hebräischen Bibelcodices in St. Betersburg hat herr prof. v. Muralt, früher Bibliothetar hieselbst, zuerst in heidenheims Bierteljahrsschrift, dann in den "Studien u. Rritiken" 1874, S. 169—182, wie er sagt "durch nähere Einsticht befähigt" Mittheilungen veröffentlicht, die jeden Falls das Berdienst haben, daß sie die Ausmerksamkeit der Forscher von neuem auf eine für die alttestamentliche Textkritik wichtige handschriftensammlung lenkten, im übrigen aber gar vielsach der Berichtigung bedürfen, während die von herrn Prof. E. Riehm hinzugefügten Noten und Schlußbemerkungen nur in so weit hinfällig sind, wie in ihnen aus den falschen, nur hier controllirbaren Angaben Neubauers, Ehwolsons und v. Muralts Schlüffe gezogen werden.

Je länger ich mich mit den hiefigen Manuscripten beschäftigte (ich tam im Frühjahr 1873 nach St. Petersburg), desto mehr überzeugte ich mich, daß Herr v. Muralt seine "urtundlichen Beiträge" fast durchweg zwei rufsischen Altenstücken, die von A. Firtowitsch eingereicht wurden und sich in den Alten der taiserlichen öffentlichen Bibliothet befinden, entnommen hat (Dent-



#### Strađ

schrift über die Bedeutung der Sammlung; kurze Beschreibung der Handschriften). Ein neuer, auf mehr denn zweijähriges Studium gegründeter Bericht über die hiesigen Codices dürfte daher nicht überflüßig sein <sup>1</sup>).

Die öffentliche Bibliothet befüht zwei durch Firkowitsch zusammengebrachte Collectionen hebräischer Bibelhandschriften: 1) die Hauptfammlung, von der allein Herr v. Muralt spricht; 2) die ältere, früher in Odessa befindliche, welche 1863 hiehergebracht wurde.

Schon im Jahre 1856 bot Firfowitsch der Regierung seine große Sammlung an; doch erfolgte der Antauf erst im October 1862, nachdem vorher (1859), von den Herren Prof. Chwolson und Prof. Tischendorf und (1862) von einer Commission der Alademie der Biffenschaften Butachten ebgegeben worden warm.

Da über den Erwerbspreis die verschiedensten Angaden verbreitet sind, mag die Sache hier ein- für allemal klargestellt werden. Anfangs forderte Firkmätisch 250,000 Rubel. Am Schluß des akademischen Berichtes (Denkschriften der kaiferl. Akad. d. W. [russ.], Bd. XV [1869], S. 263) heißt es: "Nach unstrer Meinung kann man für die Sammlung<sup>2</sup>) 20, allenfalls 25,000 Rubel S. geben. Dieser Preis ist auf den inneren Werth der Sammlung selbs gegründet, welche hauptsächlich aus Schriften geiftlichen Inhalts besteht und fast nur für die hebräische Philologie und die Geschicht dieser Preis den Summen, welche in letzter Zeit bei uns, wie im Auslande, beim Ankauf verschiedener Sammlungen von orientalischen Handschriften mit theils geistlichem, theils literarischem, haupt-



<sup>1)</sup> Ausführlichere Nachrichten über bie meisten ber bier berührten Paute find gegeben in dem soeben vollendeten, von mir gemeinsam mit A. harfavy bearbeiteten "Catalog der hebräischen Bibelhandschriften der faisel öffentl. Bibliothet zu St. Petersburg", St. Bb. 1875 (Leipzig, J. C. hurichs), XXXIII u. 296 SG., 8°. — Da diese in benticher Sprack geschriebene Arbeit jedem sich für die Sache Jutereffirenden leicht P gänglich ift, schien mir eine Berichtigung der einzelnen Frrühmer bes herrn Brof. v. Muralt an dieser Stelle überflüßig.

<sup>3)</sup> Zu welcher außer den Bibelcodices 833 zum Theil fehr werthvolle rabbinische und karaitische Mannscripte gehören (566 rabbin., 277 karait; außerdem mehrere hundert Briefe und Documente).

## Die hebräischen Bibelhandschriften in St. Petersburg.

fäcklich aber hiftorischem Inhalte gezahlt wurden." Bei der Borlage dieses Berichtes erklärte Herr B. v. Dorn, que l'intérât qu'il porte à la littérature hébraïque lui fait croire que l'on peut même aller jusqu'à 30,000 roubles (Prototoll vom 7./19. März 1862). Das dennoch die Summe von 125,000 Rubel gezahlt wurde, hatte Firlowitsch wol theilweise dem außerordentlich günftigen Gutachten des Herrn Prof. Chwolfon <sup>1</sup>) zu verdanten. Auch muß bemerkt werden, daß für diesen Preis auch die Obessarten Handschriften auszullefern waren.

## I. Bestand ber Sammlangen 2).

A. Rotten: F 1-47; A 1-35. Lederrollen: F 1-5; A 1, 1<sup>a</sup>, 1<sup>b</sup>. Bollständig: F 10, 13, 19, 47; A 1, 2. — Anferdem eine der Bibliothet 1862 (von ?) geschentte vollständige Lederrolle. — Rolle A 4 fehlt; A 15 ist mit F 9 vereinigt.

B. Handschriften in Buchform (meist auf Vergament): F 48—146; B 1—19<sup>a</sup>. Bollständig ist in der Sammlung F nur ein Soder: F 144, tatarische Uebersetzung des Pentateuchs. Bon F 110 (Pentateuch, Haphtaren, Megilloth) fehlen nur 2½ Rapp. (Anfang der Genesits). Die Collection B enthält fünf vollständige Handschriften: B 1 (Pentateuch mit Onkelos, Megilloth); B 2 (Pentateuch mit Onkelos); B 3 prophetae posteriores; B. 12 prophetae priores et posteriores; B 19<sup>a</sup> ganze Bibel.

Ans nur einem Blatte bestehen die Nummern: F 55<sup>b</sup>, 61, 67, 82, 107, 111, 126, 135, I38 (d. i. 9); — aus zwei Blättern: F 69, 71, 75, 79, 88, 90, 96, 101, 105, 106, 114, 118, 119, 125, 129, 131, 145<sup>a</sup> (d. i. 17); B 10, 11, 14; — aus 3—6 Blättern: 20 Rummern; — aus 7—11

- <sup>1</sup>) Abgebrudt im Catalog, G. VIII—XII. Mit welcher "Gewiffenhaftigteit" und "Sorgfalt" herr Brof. Chwolfon bei der Abfaffung diejes Berichtes und ber Ansarbeitung feines Wertes "Achtzehn hebräische Grabichriften" verfuhr, wird der Lefer durch Bergleichung diejes Referats mit "Stud. u. Krit." 1874, G. 169—192, zur Genüge erlennen.
- 2) F bezeichnet die Hauptfammlung; A die Rollen der ehemaligen Obeffaer Sammlung, B die zu letzterer gehörenden Codices in Buchform. Wir glanbten die alten Nummern nicht verändern zu follen.

548

Blättern: 14; — also aus 11 Blättern und weniger: 63 Codices (davon 5 in B: 6, 8, 10, 11, 14).

Die Nummern 55, 104; 145, B 19 find doppelt; 6 Nummern (B 9, 13, 15, 16, 18, 19) find durch Bereinigung (mit F 85, 80, 132, 133, 139, 112) fortgefallen; F 137 fehlt: demnach ist die Gesamtzahl der Handschriften in Buchform einhundertundfünfzehn (99+19+4-6-1).

## II. Alter ber ganbidriften.

Firtowitich fagt in der Dentichrift: "Die älteften Rollen find einige Jahrhunderte v. Chr. geschrieben worden; andere gehören unftreitig in das erfte und die unmittelbar auf dieses folgenden Jahrhunderte des Chriftentums." Berr Prof. Chwolfon ichreibt: "In der Sammlung . . . finden fich 13 Bibelhandschriften aus bem 5.-9. Jahrhundert, und aus dem 10ten über 15, und zwar aus den Jahren 489, 639, 764, 781, 789 (2 aus diefem Jahre), 798, 805, 815, 848 (2), 886, 909, 921, 923, 929, 933, 957, 959, 969 u. f. m. Die allermeiften biefer handschriften find, nach den unzweifelhaften Nachschriften derfelben, die ich forgfältig untersucht habe, in den angegebenen Jahren entweder verschenkt oder vertauft worden; fie find also folglich noch früher geschrieben worden. Ja einige biefer handschriften find offenbar bedeutend älter, als die in den Nachschriften angegebenen Data bes Bertaufs oder Schentung [sic]. So enthält 3. B. Nr. 3 ein Bertaufsdatum aus dem Jahre 843; neben diefer nachschrift findet fich aber noch eine offenbar ältere Infchrift, die febr ichmer m lefen ift und die aller Wahrscheinlichkeit nach ein Datum der Berschentung vom Sahre 620 der seleucidischen Aera, b. h. aus dem Jahre 309 unferer Zeitrechnung trägt."

Die Hauptsammlung enthält kein einziges gan; sicher datirtes Epigraph; insonderheit sind alle Daten bis gegen Ende des 12. Jahrhunderts uns fraglich gefälscht.

Etwas beffer fteht es mit der Odeffaer Sammlung. Autoepigraphe enthalten: B 3 vom Jahre 916/7; — B 19<sup>a</sup> vom Jahr 1009 (1010?); — B 9 (jetzt F 85) vom Jahre 1132; — A 6

vom Jahre 1360; — B 11 vom Jahre 1419. Die andern datirten und echten Beischriften sind meist aus dem 14. Jahrhundert: B 3 (956); B 19<sup>a</sup> (1134); A 3 (1289); B 12 (1321 u. s. w.); B 3 (1332 u. s. w.); A 8 (1351); A 35 (1363); B 6 (1376); A 25 (1677).

Die Richtigkeit dieser Behauptung ift im Katalog bei der Beschreibung der einzelnen Handschriften aussführlich nachgewiesen worden: hier müssen einige turze Andeutungen genügen.

Davon, daß A. Firtowitsch das Fälschen in großartigem Maßftabe betrieb, sowie davon, daß er sich auf die Anfertigung verschiedener Tinten trefflich verstanden, hatten A. Harlavy und ich in Tschufut-Rale vollauf Gelegenheit uns zu überzeugen.

In folgenden handschriften ift an ben Daten radirt : A 5 (vom Jahre 843); F 15 Epigr. II (vom Jahre 848, f. Stud. u. Rrit. 1874, S. 174); F 51 (vom Jahre 885, f. Stud. u. Rrit., S. 177); F 72 (vom Jahre 929, f. Stud. u. Rrit., S. 176); A 11 (vom Jahre 929); F. 107 (vom Jahre 1030). Ein Beifpiel möge Firtowitsches Berfahren erläutern. A 11 murde geweiht "Montag den 29. Jjar im Jahre אחרלו ber Seleucidenära " 1636 Sel. == 1325 n. Chr. Durch zwei leichte Rafuren wurde erftens Thav in Mem verwandelt und zweitens der über den 5 Zahlbuchftaben ftehende Strich getheilt, fo daß es nun heißt 13 non. Der Bablwerth diefer Worte ift 1240+36 = 1276 Sel. = 965 n. Chr. Firtowitsch bemerkt nun in einer Copie: "Man darf nicht 15 in für Zahlbuchftaben anfehen, denn im Jahre 1276 Sel. fiel der 29. Fjar nicht auf einen Montag. Wol aber geschah dies im Jahre אמר (1240)." So war durch eine fleine, nur bei genauem hinblicken erkennbare Menderung ein Epigraph vom Jahre 1325 mit der Jahreszahl 929 versehen. Durch biefelbe Fälfchung wurden brei undatirte Epigraphe (in A 2, 10, 14), in denen die nämlichen Beugennamen vortommen, um vier Jahrhunderte älter gemacht!

Von später Hand find die Daten hinzugefügt in F 13 (vom Jahre 781); F 51 (vom Jahre 848, f. Stud. u. Krit., S. 177); F 19 (vom Jahre 920, f. Stud. u. Krit., S. 175); F 110 (vom Jahre 1038).

Undatirte Epigraphe erhielten durch Beränderung einiger Text=

545

#### Strad

worte Zeitheftümmungen: F 55° (vom Jahre 888, f. a. a. D., 5. 177; Zeitschu, f. luth. Theol. 1875, S. 598); F 77 (vom Jahre 923); F 7 (vom Jahre 938, f. Stud. n. Krit., S. 173); F 111 (vom Jahre 1088, das. S. 181). Der Schluß des letztgenannten Epigraphs lautete, wie aus den erhaltenen Bachstudenspuren und der Vergleichung des Epigraphs in E 19° hervorgeht, arfprünglich: עולמים ("so gesatte es dem Weltenschöppfer")<sup>1</sup>); daraus ift von später Hand gemacht: dem Weltenschöpfer")<sup>1</sup>); daraus ift von später Hand gemacht:

Sehr viele Epigraphe find mit einer Linctur aus Galläpfen überschmiert. Hiedurch wollte Firlowitsch, wie er behauptete, die in Folge des Alters verblaßte Schrift wieder lesbar machen. In Wirklickleit aber solkte auf diese Weise die Aufstudung der Fälschungen unmöglich werden.

Im Laufe der Jahrhunderte bringt die Tinte ziemlich tief in das Pergament ein, während neue Schrift nur auf der Oberfläch haftet. Befonders deutlich ift der Unterfchied, wenn man die pu untersuchenden Dokumente gegen das Licht hält. Die Mehrzahl der überschmierten Epigraphe besteht nicht bei Anwendung dieses Prüfangsmaßstades.

Für jeden, der mit der hebräifchen Literatur näher bekannt ift, ergibt fich die Unechtheit nicht weniger Spigraphe schon aus den in ihnen vorkommenden Abbürzungen.

ישטרהו צורו וגואלו = יעו Erlbser); Bunz, Bur Geschichte und Literatur, Berlin 1845, S. 310: "seit dem Anfange des 12. Jahrhunderts"; in A 1 (Epigraph vom Jahre 604); F 10 (vom Jahre 940); F 88 (vom Jahre 959); F 52 (vom Jahre 1001).

עריק באמונחו ידויה ביני (Habat. 2, 4); Bunz, E. 364: "feit. 600 Jahren"; F 15 Epigraph I (vom Jahre 798); F 89

יוצר nach mittelalterlicher judifcher Auffaffung = אור (ו



(vom Jahre 933); A 14 (vom Jahre 933); die Beischriften in A 2 und A 10, in denen diefelbe Abbreviatur vortommt, ftammen nicht aus dem 10ten, fondern aus dem 14. Jahrhundert, wie fich aus ber Fälfchung in A 11 ergibt. - Schiller=Szineffy will in feinem (noch nicht erschienenen) Ratatog der hebr. Hichrr. in Cambridge, S. 131 die Abbreviatur, weniger wahricheinlich, fo auflöfen: ערוק בימיו יפרח, vgl. \$falm 82, 7.

עליו השלום = (auf ihm fei Friede); Bunz, S. 336: "erft gegen das Jahr 1200 fängt man an, fpätere Lehrer, Beitgenoffen, Berwandte mit diefer Formel zu beehren"; A 1 (Epis graph vom Jahre 604); F 15 Epigraph I (vom Jahre 798); A 5 (vom Jahre 843).

חנצכה = חנצכה בצרור החיים חנצכה (feine Seele fei gebunden in den Bund des Lebens, vgl. 1 Sam. 25, 29); Bung, S. 351: " Bahlreiche Belege liefern die Berte bes 12ten, 13ten und 14. Jahrhunderts"; F 15 Epigraph II (vom Jahre 848).

נפרן מחנים קפיו ופשנאיו מן יקומון = מסקומי (gerfchmettere die Lenden feiner Biderfacher und feine Baffer, daß fie nicht mehr aufftehen, Deuter. 33, 11). Dieje Abbreviatur ift erft im 14. Jahrhundert nachweisbar, f. Bung in Geigers Jud. Zeitichr. Bb. VI, S. 188. 192; Steinschneider in ha-maskir, hebr. Bibliographie, 1874, S. 99; cod. B 3 (vom Jahre 1378); cod. B 12 (vom Jahre 1380); A 10 (gleichfalls aus bem 14. Jahrhundert). Alfo ift Gpigraph II (vom Jahre 848) in F 15 gefälicht.

Dazu kommen zahlreiche hiftorische Unmöglichkeiten.

Die Stadt Rafa mar bis zur Anfunft der Genuesen (nach der Mitte des 13. Jahrhunderts) ein unbedeutendes Fischerdorf, vgl. n. Murfatemitich, Geschichte ber genuesischen Riederlaffungen in der Rrim (ruff.), Ddeffa 1837, S. 6-9. In den Epigraphen aber spielt fie eine bedeutende Rolle feit dem Ende des 8. 3ahrhunderts: F 15 Epigraph I (vom Jahre 798); F 48 (vom Jahre 815); F 15 Epigraph II (vom Jahre 848); F 81 (vom Jahre 957); F 31 (vom Jahre 992); F 110 (vom Jahre 1038) u. f. w. In F 107 (vom Jahre 1030) ift das Datum geandert, und ftatt an gen gtand urfprünglich ! ade ! 36

Theol. Stub. Jahrg. 1876.

#### Strad

Der Name Sepharad für Bosporus, Panticapäon findet sich nur in Firfowitsche Epigraphen. Seine Quelle war die ihm (wie aus seinen Papieren hervorgeht) nicht unbekannte Anmerkung des Hieronymus zu Obad. B. 20: "Ubi nos posuimus Bosphorum, in Hebraeo habet Jacoba . . Nos autem ab Hebraeo, qui nos in scripturis erudivit, didicimus Bosphorum sic vocari, et quasi Judaeus, ista, inquit, est regio ad quam Hadrianus captivos transtulerit." Job steht in den Epigraphen der Nummern F 13 (vom Jahre 781); F 92 (vom Jahre 992); F 93 (vom Jahre 981); Judaeus, aber aus inneren Gründen sit in den nicht zur Sammlung gehörigen, aber aus inneren Gründen für gefällst zu haltenden Epigraphen Nr. 54 (957), Nr. 70 (993), Nr. 65 (986) und Nr. 26 (905), f. Katalog, S. 108, 120, 289.

Der Name Sela ha - Jehudim, Tschufut-Rale (Judenburg) ist erst in sehr später Zeit nachweisbar; früher hieß die nahe bei Baghtschi-Ssarai (in der Krim) auf hohem Felsen gelegene Stadt Kirker (bei Abulseda im Jahre 1321), in der Folge auch Kala (tatarisch = Burg). Trotzem wird Sela ha - Jehudim in solgenden Epigraphen genannt: A 1 (604); F 8 (639); F 9, Epigraph I (764); F 89 (933); F 86 (959).

Die beiden früher unbekannten Weltären, welche auf den ersten Anblick eine wesentliche Stütze der Epigraphe zu sein schienen, erweisen sich bei näherer Betrachtung als ein neuer Grund für ihre Unechtheit. Sie sind nämlich nur eine streng logische Consequenz der Firkowitsch'schen Geschichtsconstruction. Dem eifrigen Karäer war es weit weniger darum zu thun, den Berkaufswerth seiner Handschriften durch frühe Daten und merkwürdige in ihnen erwähnte Facta zu erhöhen, als seine Secte zu verherrlichen. Dem Ruhme des Raräertums galt sein ganzes Streben. Aus diesem Motive hervorgegangene Fälschungen sind den Karäern seit anderthalb Jahrzehnten in großer Zahl nachgewiesen worden <sup>1</sup>). Den meisten (übrigens noch nicht erschöpften) Stoff zu vielen Angriffen boten



<sup>1)</sup> Namentlich hat sich Steinschneider in dieser Beziehung verdient ger macht (zuleht in seiner "hebr. Bibliographie" 1874, Nr. 84).

die 1860 von Pinster in der "Lictute Radmoniot" gemachten Mittheilungen aus ben von Firtowitich gesammelten Banbichriften 1). Bare alles in diefem Berte Gefagte mahr, fo mußten mir bie bisher geltenden Anfichten über die Entwicklung der judischen Literatur über Bord werfen, müßten die großen fpanischen Dichter nicht mehr bewundern, fondern als Blagiatoren des Mofes Darai verachten. Ebenso wurde die mafforetische Thätigkeit der Raräer in ein ganz faliches Licht gestellt. Dieje Geschichtscorrecturen follten die geiftige Selbständigkeit, oder beffer das geistige Uebergewicht der Raräer nachweisen. Demfelben 3mede dienen, zum Theil für noch frühere Zeiten, die Epigraphe. Die gewöhnliche Anficht, daß das Raräertum eine erst im achten Jahrhundert n. Chr. von Anan gegründete, alfo jeden Falls von der bis dahin stattgehabten Entwicklung des talmudischen Judentums durchaus abhängige Secte fei, mußte den Stolz des Fanatikers verlegen. Die Raräer durften von den gehaßten Rabbaniten teine Anregung erhalten haben, ihre Entmictlung mußte eine felbständige gemefen fein. Wie war das möglich? Seit lange forschten die Gelehrten nach dem Berbleib der zehn Stämme. Hier war ein Mittel, gleichzeitig die Eigenliebe der Raräer zu befriedigen und eine intereffante miffenschaftliche Streitfrage zu löfen. Die Nachtommen der in bas affprische Exil geführten Jeraeliten zogen zur Zeit des Cambyfes 2) nach der Rrim: von ihnen stammen die Karaïm ab.

3m Jahre 1874 begann A. Firkowitsch den Druck einer

Bgl. bej. Schorr in He-chaluz VI (1861), S. 56-85; A. Geiger in Ozar nechmad IV, S. 25-155; Ab. Neubauer in Journal asiatique (1863), Bb. II; Steinschneider in hebr. Bibl. VII (1864), S. 14 u. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Epigraph in Rolle A1 (v. J. 604), nicht in F 81 (wie Prof. v. Muralt, nach Firlowitsche Denkschrift sagt, Stud. u. Arit., S. 175). In biesem Documente werden die Krimschen Juden nicht schlechtweg "Nachkommen der Berbannten aus Jerusalem" genannt (Stud. u. Krit., S. 186 Anm.); sondern die Krim heißt "Wohnstitz der Nachsommen der Geschlechter Israels und Juda's". "Inda's" wird durch den Zusats "der Berbannten aus Jerusalem, welche ihren Brüdern zu Hülfe kamen", näher bestimmt.

(hebräifch geschriebenen) Geschichte der Raräer (dabar al ha-garaïm), ber leider durch feinen Tod unterbrochen murde. Um Anfange des einzigen fertig gewordenen Bogens (der vor mir liegt) heißt es: "Die in Rufland lebenden Kinder Israels, die man Raräer nennt, find theils Ueberrefte der zehn Stämme; theils ftammen fie von ben Rindern Juda's ab, den Berbannten aus Jerufalem, welche, angeführt von ihrem Rönige Gedaljah b. Ahas, ihren Brüdern in Samaria zu Bülfe tamen, da fie fürchteten, Salmanaffar werde Samarien erobern und dann auch gegen Jerufalem zu Felde ziehen. Doch bemühten fie fich umfonft: benn das Mag ihrer Brüder in ber Festung war voll, und Salmanaffar führte fie in die Gefangenfchaft 720 vor der chriftlichen Zeitrechnung. Cambyfes aber, des Cyrus Sohn, erwies ihnen Gnade, da fie ihn im Rriege wider Thalmira [sic], die Scythenfönigin, unterftützt hatten (fo erzählt Juda hasmaggiah in feinem Reifeberichte), entließ fie aus der Berbannung von Madai und gab ihnen auf ihre Bitte die Halbinsel Rrim zum Befits, 474 v. Chr. Daselbst siedelten fie fich an in ben Städten Sepharad (Rertich), Solchath, Cherffon und Sela ba-Aus der Verbannung kehrten fie nicht nach ihrer Jehudim 1). Heimat (Samarien) zurück: daher sahen sie nicht die Zerstörung des ersten Tempels, fondern hörten nur davon und trauerten barüber. Ferner fahen fie weder den Bau des zweiten Tempels, noch feine Berftörung; fie hatten auch teinen Antheil an den verschiedenen Secten, die zur Zeit des zweiten Tempels entstanden, und blieben frei und unbefledt (נקיים) von den Anfichten und Gebräuchen ber Bharifäer und der Sadducäer."

Bas war natürlicher, als daß die Verbannten die Jahrzählung nach dem Exil einführten, welches einen fo wichtigen Abschnitt in ihrer Geschichte bildete? "Nach unserer Verbannung" (לנלוהונו) war die nächstliegende Bezeichnung <sup>2</sup>) der Aera, da diese bei ihnen



Dies alles steht fast mit benselben Worten in dem Epigraphe Sehuda's bes Morgenländers (Rolle A 1), den Firkowitsch "ha-maggiah" (Corrector) zu nennen pflegt, weil er die Lederrolle corrigirt habe.

bas Bort לגלוחנו entnahm Firto witich wol aus Ezechiel 33, 21. 40, 1.

Die hebräischen Bibelhandschriften in St. Betersburg.

1.2.2

in Gebrauch war, ehe es ein anderes Exil (586 v. Chr., 69 n. Chr.) gab.

Bie fteht es nun mit der documentlichen Bezeugung der Exils= ära? Die Aera nach der Berbannung findet fich in elf Epigraphen, von denen Serr Brofeffor Chmolfon felbft Dr. 79 in F 51 (1700 Er. = 1316 Seleuc. = 1004 n. Chr.) und Rr. 88 in F 59 (1755 Er. = 1371 Seleuc. = 1059 n. Chr.) preisgegeben hat (f. St. u. Rr., S. 189). Epigr. 10 in F 2 (1501 Er. = 4565 Schöpf. = 805 n. Chr.) ift ein ganzes fpätes Machwert aus äußeren wie aus inneren Gründen. Die Tinte ift nicht in bas Leber eingebrungen; der Bericht ist hiftorisch ungenau; die Namen Gatham und Mibfam find ber Genefis entnommen (vgl. St. u. Rr., S. 171. 172). - Epigr. 5 in F 8 (1335 Er. = 639 n. Chr.) ift gefälfcht: Ueberschmierung, Abbreviaturen, Sela ha-Jehudim. — Epigr. 2 in F 6 (1185 Er. = 4400 Rrimsch. Schöpf. = 489 n. Chr.) ist ganz späte Fälschung. Tamiraga und Tamatarga find nicht identisch. Die Rolle hat ein Alter von nur wenigen Jahrhunderten. — Epigr. 8 in F 14 (1485 Er. = 4700 Rrimich. Schöpf. = 4789 n. Chr.) fteht auf einem Bergamentftud, welches unlängft auf die leere Columne am Schluß aufgeklebt wurde und nicht zur Rolle gehört! Tinte und Schrift find neu; Abtürzungen u. f. m. - Epigr. 9 in F 15 (daf. erftes Epigr.; 1494 Er. = 4709 Rrimfch. Schöpf. = 798 n. Chr.) fteht auf einer einzeln fpät angenähten Columne von ganz anderem Pergament; Tinte wie in F 10 und F 14; 216fürzungen u. f. m. - Epigr. 6 in F 9 (1460 Er. = 764 n. Chr.) wird durch materielle Gründe als unecht erwiefen; dazu Sela ha-Jehudim. - Epigr. 19 in F 51 (1544 Er. = 848 n. Chr.), Datum von fpäterer Band, wie trot ber Ueberschmierung fichtbar. - Epigr. 4 in A 1 (1300 Er. = 604 n. Chr.), nach ihrer Beschaffenheit und Einrichtung zu urtheilen ift die Rolle nicht vor dem elften Jahrhundert geschrieben; Abfürzungen, Sela ha-Jehudim, Sepharad. — Epigr. 65, die angebliche Urfunde des Abraham ben Simhah (f. St. u. Kr., S. 187. 190) hat die Daten: 1682 Ex. = 4746 Schöpf. (= 986 n. Chr.). Diefes Document, welches auch eine Copie des Epigraph Nr. 4 enthielt, icheint von Firto-

**551** 

#### Strađ

witsch vernichtet zu sein 1). Alle Beischriften mit der Exilsära sind also gefälscht! Nicht besser steht es mit den Gradinschriften, was hier nur kurz erwähnt wird, da Herr Dr. Harkavy in einer besonderen Schrift aussührlich über sie handeln wird.

Die Datirung bes Exils vom Jahre 696 ftimmt weder ju ben neueren chronologischen Forschungen, noch hat Firkowitich fo von Anfang an gerechnet. Es finden fich bei ihm drei Festsezungen der Berbannungszeit: 1) Bom Jahre 722 oder 720 v. Chr. (vgl. oben die Mittheilung aus dem dabar al ha-garaim). Die älteste Grabinschrift (702 Er.) läßt er miederholt (3. B. in ber Dentschrift von 1859) aus bem Jahre 20 v. Chr. ftammen. 2) Bom Jahre 706/5 v. Chr., nach den judischen Chronologien Zemach David und Juchaffin. Daher in Epigraph 4 (A 1): "im fünften Jahre Chosdoris, 1300 nach unferer Berbannung" (1300 - 706/5 = 594/5; vgl. St. u. Rr., S. 190). 3) Bom Jahre 696 v. Chr. Dieje Annahme fcheint die fpätefte zu fein. Ob Firkowitsch das Demetriusfragment gekannt, oder auf welche andere Beije er zu diefer Datirung getommen (die in ber Simchah-Urtunde, wo fie zuerft vortommt, nur auf einem Schreibfehler f1682 ftatt 1692: denn: 1692 - 706 = 986, 4746 + 240 = 986] zu beruhen scheint) - adhuc non liquet.

Die zweite unbekannte Aera läßt sich mit wenigen Worten erledigen. Nach der Berechnung des Seder Olam dauerte die Perserherrschaft statt 185 (516-331 v. Chr.) nur 34 Jahre; mithin setzt die rabbanitische Schöpfungsära um 151 Jahre zu früh an. Diesen Fehler durften die Krim'schen Juden, da sie sich, nach Firtowitsch, selbständig entwickelten, nicht gemacht haben: daher erhielten sie eine um 151 Jahre differirende Weltära, die erst allmählich von der rabbanitischen, angeblich aus Matarcha eingeführten verdrängt wurde. Berglichen werden die beiden Schöpfungsären nur in einer einzigen, schon von Herrn Atademiter Kunik mit Recht für gefälscht erklärten Gradischrift (vgl. St. u. Rr., S. 188).

552

<sup>1)</sup> Bgl. Zeitschr. f. Luth. Theol. 1875, S. 621 (mo nur 3. 6. v. u. "ihm" zu ftreichen ift).

## Die hebräifchen Bibelhandichriften in St. Betersburg.

Die angebliche Krim'sche Aera findet sich in fünf Epigraphen: dreimal neben der Aera "nach unserer Berbannung" in den Beischriften Nr. 2 (F 6), Nr. 8 (F 14) und Nr. 9 (F 15, Ep. I), welche oben als unecht nachgewiesen sind; zweimal allein in Epigr. 34 (F 19; Datum von anderer Hand) und in Epigr. 11 (F 48, gleichfalls unecht).

## III. Bedeutung ber ganbidriften.

Trot diefer zahlreichen Fälfchungen haben die St. Betersburger Sammlungen doch einen bedeutenden Werth.

Die beiden Perlen, welche für fich allein Bibliotheten aufwiegen, find B 3 und B 19a.

B 3, der Prophetencoder mit babylonischer Punktation, ift die älteste, sicher datirte Bibelhandschrift. Noch wichtiger aber ist dies Manuscript durch die eigentümlichen, der Form wie der Bedeutung nach vielsach von den üblichen abweichenden Bocal - und Accentzeichen und durch die zahlreichen, oft mit der chaldäischen Ueberseichen übereinstimmenden Abweichungen vom recipirten Texte. Die Mehrzahl der bisher nur aus einigen Verzeichnissen bekannten orientalischen Lesarten findet sich in diesem Codex, aus dem die Bibeltritit mancherlei Förderung zu erhoffen hat.

Die babylonische Punktation findet sich ferner in F 132 (auch die früher mit B 15 bezeichneten Blätter enthaltend): Pentateuch und Haphtaren mit chaldäischer Uebersezung (87 Blatt Baumwollenpapier); — in F 133 (auch = B 16): Haphtaren mit der Uebersezung des Jonathan (48 Blatt); — in F 139 (auch = B 18): persische Uebersezung der kleinen Propheten, das erste Wort jedes Verse hebräisch mit babylonischen Bocalen (30 Blatt); ausradirt und durch die üblichen Zeichen ersezt ist das babylonische System in den drei Blättern, welche mit F 81 bezeichnet sind (F 134. 140 haben die tiberiensische Punktation, gegen Herrn v. Muralt, St. u. Rr., S. 179, Anm. 3).

B 19a, der von Pinner, Prospectus, Anhang S. 81-92 beschriebene Coder, ist die älteste Handschrift, welche das ganze Alte Testament enthält. Der Schreiber will den berühmten Muster= coder Ben Aschers copirt haben; doch sprechen manche Abweichungen

553

. . .

von den durch diefen Mafforeten feftgestellten Regeln gegen die Richtigkeit diefer Ausfage. Varianten habe ich mitgetheilt in den von Bär veranstalteten Ausgaben des Bfalters (1874) und des Hiob (1875), sowie in Delitzschs Commentar zum Hohenliede und zu Koheleth (1875).

Das Alter der Handschriften ist nicht allein nach dem oben mitgetheilten Berzeichnis der glaubwürdig datirten Epigraphe zu beurtheilen. Auch unter den undatirten oder gefälschte Beischriften enthaltenden Codices find mehrere ohne Zweifel sehr alte, so z. B. F 54. 59. 80. 85.

Biele Rollen sind nicht nach den Hilchoth Sepher Thorah geschrieben. Da sie nun gewiß nicht alle karaitischen Ursprungs sind, so ergibt sich, daß die seit einer Reihe von Jahrhunderten in Europa sorgfältig beobachteten Schreibregeln (vgl. Ztschr. f. luth. Theol. 1875, S. 601-604) auch von den Nichtkaräern mancher Länder und Zeiten nicht durchweg beobachtet wurden.

Eine forgfältige Sammlung aus den Barianten wenigstens der älteren Handschriften wird für die Bibelkritik gewiß förderlich sein; doch ist auch hier Borsicht anzuwenden, da viele der von Herrn v. Muralt und Herrn Professon Chwolson (in Geigers Jüd. Zeitichr. f. Bissensch. u. Leben, Bd. III, S. 232—236) nach Firlowitsch angeführten Lesarten auf Fällschung beruhen, so durchweg nursch. 13, 13. 34, 20 statt urschn, so durchweg scol. 13, 13. 34, 20 statt vogl. St. u. Rr., S. 172); ferner 18, 30 statt vogl. St. u. Rr., S. 176, übrigens in F 89, nicht in F 119, wie Herr v. Muralt der Firlowitschichen Dentschrift nachschreibt). Undere Beispiele sind im Ratalog S. 3—6 angeführt.

In dem "Beitrage zur Geschichte des hebräischen Bibeltertes" (Stud. u. Krit. 1875, S. 736—747) bitte ich folgendes zu berichtigen:

5. 739, 3. 10 fehlt אי עסד - 5. 740, 3. 5 דאש 5. 739, 3. 10 fehlt אי עסד - 5. 740, 3. 5 אלחלקי ftatt איד - 5. 740, 3. 17 ופי 17 mit Mercha. - 5. 743, 3. 16 אלחלקין (Samed nach Thav). - 5. 743, 3. 23 אלחלקין Börter). - 5. 743, 3. 13 v. u. ift "Ubraham" zu ftreichen.

S. 747. Diese mafforetische Traditionstette ift jest durch eine Reihe weiterer Zeugniffe zu belegen. Das aramäische Original enthalten 3) Cod. Nr. 20 ber Synagoge Siciliano in Rom, 4) Cod. Nr. 419 in Bern; die hebräifche Ueberfezung findet fich in 2) Cod. des Buches Ochlah Bochlah in Halle, 3) Cod. der Diqduqe hateamim in Ropenhagen, 4) Cod. Baris Nr. 15, 5) Cod. De Rossi Nr. 196 in Parma. Bgl. die Nachweise in Raph. Kirchheims Ein Commentar zur Chronik aus dem 10. Jahrhundert (Frankfurt a. M. 1874), S. 56. 57; und in D. Dppenheims Bur Geschichte der Maffara und der älteften Mafforeten (Berliners Magazin für judifche Geschichte und Literatur, Berlin 1875, Nr. 7-10). Der hebräische Text ift. icon von Fourmont, Houbigant und Eichhorn Einleit., § 141 (mir hier leider nicht zugänglich) benutzt worden, die aber aus (Stud. u. Rrit., S. 747, 3. 1) offenbar irrig einen R. Menactai machten. Richtig Oppenheim: "bie Edlen, Reinen, die lautern Sinnes und Herzens". Die נקיי הרעה (auch Cod. Bünzburg, Tractat Rallah hat הרעה nach (מנקיי ), auch einfach. 1, werden im Talmud mehrfach erwähnt: Sanhedrin 23\* wird erzählt, daß fie nie eine Urtunde unterschrieben, ohne die Mita unterzeichner ju tennen; Sophrim 14, 14, daß fie die Thorahrollebeim Ein- und Ausheben aus der heiligen Lade (zum Gebrauche bei der öffentlichen Borlefung) ehrfurchtsvoll begleiteten; Gittin 87<sup>b</sup> u. f. w. (Bgl. Oppenh. a. a. O.)

Seidemann

2.

# Bur Reformationsgeschichte.

Bon

Lic. theol. J. K. Seidemann, P. emer. in Antonfladt-Dresben.

## I. Luthers Brief an feine Frau vom 28. Juli 1545.

"Cornelius. Alfo febe man den zorn D. Martini Luthers, ba er vor breben Jaren, das ift imm 1545. Jar zu Wittenberg nicht länger wolt blepben, dann der gutte Mann fundts nicht dabin bringen, das man gute Ständ vnd Landtsordnung gemacht hette, Bnder der Predig am Feyrtag vnnd Bercktag, bayde Burger vnnd Bawrn, faffen ben dem Bier, Bnd auff dem Marctt mar groffe fchinderey, Der gept und hochfart namen zufehr vber handt, Dann auß einem hamg, das taum hundert guldin werdt war, muft man 20. ober 30. flor. geben, Es gieng alles vber die armen Studenten, Das thet bem mann Gottes webe, und hat oft gefagt, Sollich wefen wirt onfer herr Gott ongestrafft nicht laffen, Bruder Best (fagt er) mirt tommen, und bich mider berauben, von hamg und Hof jagen, darzu dein Behb und kinder ichanden. Albertus. Als er zur felbigen zeht von Wittenberg geflohen mar, fchreybt er an fein Gemahel einen Brieff, darinn bije wort ftehn: Dein bert ift gar erkaltet, das ich nicht gern mehr da bin: wolt auch daß du vertauffteft den garten, hamf und hof (ift pegund alles verbrandt) So wolt ich meinem gnädigften herren bas hamg wider ichenden: Bnd wäre dein befftes, daß du dich gehn R. festeft, diewehl ich noch lebe: ond ich fündte dir mit dem Soldt wol helffen, das gutlein beffern, Dann ich hoff, mein gnädigifter herr foll mir ben Sold noch layften, zum menigften ein Jar meins letzten lebens:

#### Bur Reformationsgeschichte.

Rach meinem Todt, werden dich die vier Element zu Wittenberg nicht wol lehden (Sh ist zweh mal von Wittenberg geflohen) drumb wäre es besser, beh meinem leben gethan, was dann zuthun sein will: Billeicht wirt Wittenberg, wie es sich anlaßt, mit seinem Regiment, nicht S. Behg tanz, noch S. Johans tanz<sup>1</sup>), Sonder

1) Scheint mit Johannis-Trunt, -Minne zusammenzuhängen (Erl. IV, 489). Bgl. Brof. Dr. 3gn. von Bingerle, Johannissegen und Gertrubenminne, ein Beitrag zur beutschen Mythologie (Wien 1862). - Aufmertiam mache ich hierbei auf ein unerflärtes "geflügeltes Bort" bei Luther: "Runz hildebrand, ber die Belt auf bem Schwanze trägt", Erl. XXXIX, 243. X., 387. Myconii Reformationshifterie bei Tentel-Cyprian, Th. 4, S. 28: "(DieBrediger-Mönch) die meinten, die gant Chriftenheit ftund auf ihnen, wie bie Belt auf Concelebrants bes groffen Rifchichmants, als bie Bauern fagten." [Alberi]. Gin Dialogus, u. f. m. Blatt D iijb: "Defgleichen weyl bie left bes herren telch werden ichwärlich faren laffen, follend in auch warten auff Euny Hyllebrandt (auffs Concilium folt ich fagen) was burch daffelbig ertannt wirt, bas foll recht fein." Pfeiffers Germania, neue Reibe, erfter (XIII.) Jahrgang (Wien 1868), S. 399 f.: "bi dem namen grossen | des fisses, der da zelebrant | an der messe wirt genant". | Und: "Nu wizzent gemain läut niht, wå von daz ertpidem küm, dar umb tichtent alteu weip, die sich vil weishait an nement, ez sei ain grôzer visch, der haiz celebrant, dar auf stê daz ertreich, und hab seinen sterz in dem mund: wenn sich der weg oder umbkêr, sô pidem daz ertreich. daz ist ain türsenmaer und ist niht war und geleicht wol der juden maer von dem ohsen Vehemot." Und aus einem Bolfeliebe auf Maria: "Maria, sie war sich der Herberg' so froh, | sie legte das liebe Kindlein ins Stroh. Des Nachts, wol um die halbe Nacht, | Maria an ihr Kindlein dacht'. | Maria gieng auf die Thüre stahn, | sie sah gross Wasser kommen gahn. | Wol in dem Wasser, da war sich ein Fisch, | der war sich bereit auf Jesu Tisch. | Der Fisch, der ist sich Concelebrant, | er wird sich in allen Gottes Messen genannt. | Wird er nicht in allen Gottes Messen genannt, | so entstehen sich Erdbeben wol in dem Land." | u. f. f. Bal. Grimm, DM. 1835, S. 559; 1854, Bb. II. S. 950. Meine Leipziger Disputation, S. 53. Bfeiffers Germania I, 291. Anzeiger für Runde der deutschen Borzeit 1868, S. 264. Mathefius' Predigt, VIII, 85b ed. Mürnberg 1570. 4to. Runz Hillebrand ift in concelebrant hineingetragen.

ben Betlers tant, oder Beelzebubs tant, friegen, wie fy angefangen, Framen und Jungtframen fich zublöffen, hinden und vornen, und niemand ift der da ftrafft oder wöhre, und wirt Gottes wort gefpottet, Nur hinweg auß difem Sodoma, 3ch hab auf bem Land mehr gehört, dann ich zu Wittenberg erfaren, Dann ich der Statt mude bin, vnnd nicht wider kommen will, da mir Gott zuhelffe. Bbermorgen wird ich gehn Mergburg faren; dann Fürft Georg hat mich fehr brumb laffen bitten, Will alfo ombher fcmagffen, ond eh das Bättel brot effen, eh ich mein arme letzte tag, mit dem vnärtigen mefen ju Bittenberg, martern vnd verunregnigen mill, mit verluft meiner famren themren arbent : Magft folches wo bu willt dem Philippo, und D. Pomer, hiemit von mehnet wegen fagen, vnd anzeygen, Bnd das D. Bomer hiemit, Bittenbera von mehnet wegen wolt gefegnen, bann ich tann des zorns und onluftes nicht länger leyden, Hiemit Gott befolhen: Datum dinftag Banthaleonis, Anno 1545."

So ift diefer berühmte Brief, deffen Datum "Rnoblochetag " bei de Bette, Bd. V, S. 752 f.; Bd. VI, S. 547 - vgl. Lauterbachs Tagebuch, S. 103 (Tenzels Monatliche Unterredungen, October 1694, S. 820; Ludwig Ettmüller, Vaulu-Spá, S. 138) - viel Sorge gemacht hat, allerdings ohne ben Eingang und eine Stelle in der Mitte, zum erften Male und zwar wol aus der Urschrift und mit befferen Lesarten mitgetheilt in einer überaus feltenen Dructichrift bes befannten Grafmus Alberus, die einer eingehenderen Besprechung gar fehr bedarf, auf Blatt (Tiiijb) bis ma; zuvörderft aber ift anzumerten, bag aus bem, mas Alberus dem Briefe in Parenthefen eingefügt hat, zweierlei bervorgeht: einmal, daß Luthers Frau im Jahre 1547 an Garten, haus und hof, nicht am Rlofter Brandschaden erlitten hat, ju beffen genauerer Feststellung bienen tonnte, mas Alberus Blatt A iiij berichtet: "Albert. Aljo verbrandten in (d. i. die furfürstlichen Befehlshaber 1547 in Wittenberg) die Borftatt zu Bittenberg, und vber 600. fconer Garten, pro forma, als wolten fy für den Churfürsten ftregten, ond hetten ichon in jrem bergen befcloffen, ben Churfürften zu verrathen." Sodann, daß Ratharina zweimal, Mitte November 1546 und feit Anfang Februar 1547

fich von Wittenberg weggewendet hat, was im Jahrgange 1860 der Zeitschrift für die hift. Theol., S. 551 von mir nicht nach= gewiesen, sondern nur wahrscheinlich gemacht werden konnte <sup>1</sup>).

Die Schrift felbft aber ift folgende: Ein Bialogus oder | Befpräch etlicher Bersonen | vom Interim. | -- Stem. Bom frieg bes Antychrifts | ju Rom, Bapft Bauli des dritten, mit hülff Rei- | fer Caroli des Fünfften, wider Bertog Johann Friderichen | Churfürften zu Sachsen 2c. ond feine mit verwandten: | Darinn vrfach angezehgt wirt, das es nit wol möglich gwe | fen fen (Menfchlicher hilff nach daruon zureden) das der | löbliche Churfürst zu Sachfen 2c. difen obgemelten feinen | Feinden, hab obfigen fünden, von wegen fo groffer Ber- | rätheren vnnd ontrem, die ime von feinen ey = | gnen Rathen vnd hauptleuten be = | gegnet ift : Anno 1546. | vnnd 1 5 4 7. | Stem, Bon den Benchen des | Jüngften tags. | Apocalypf. 17. | Bnd einer von den fyben Engeln fprach | zu mir: Romm, ich will dir zeigen die groffe Sur (näm- | lich den Antychrift vnd Bapft zu Rom) mit welcher | gehuret haben die Reifer und Rönig der erden, Bnd | die da mohnen auff erden, unnd trunden worden | feynd von dem wein jrer Hurerey. | 1548. | ---64 Quartblatt. S. auct., loc., impr. Cuftoden. Signaturen bis Aij. Blatt (2 iiij) hat 8 Zeilen; dann: Den 16. tag Augusti, Anno 1548. | Darunter: Apsealupfis 18. | und noch 18 Beilen: BRd ich höret ein ..... bis: Berr, der in rich- | ten würdt. Lette Seite leer. - Titelrüchfeite: Die Berfonen, fo in bis | fem Gefpräch reden. |

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ein bisher unbekannter Hauslehrer ber Kinder Luthers ergibt fich aus dem von E. Rrafft in Elberfeld (Fr. Evertsbusch, Theolog. Arbeiten aus dem rheinischen wissenschutzt und Schwarzen in Berlingen wissenschutzt und Schwarzen and Elberfeld 1874], S. 35) mitgetheilten Briefe Beter Medmanns an Melanthon, Bonnae, 23. Dec. 1542: "Salutat officiosissime Franciscus Flandrus puerorum D. Lutheri paedagogus." Bgl. Album, p. 153: "Franciscus Flander Gandauiensis 11 Jun." 1534. de Bette V, 350; VI, 558. 665 ift also er, nicht Groß, wie ich dort irrig angenommen habe, zu verstehen. (Matthesius? Predigt VII, 68: "M. Franciscus Groß von Ofchitz" schon i. J. 1529 Tischgenoß bei Bolff Ihan von Rochlitz). — Röftlin, Martin Luther, Bb. II, S. 477. 644.

| Albertus:   | Christianus.  |
|-------------|---------------|
| Tertollus : | Fladenweyher. |
| Cornelius : | Hauptmann.    |
| Froberj :   | von hutten.   |

Alfo nur vier Berfonen! - Dresoner Bibliothet, Hist. eccles. E. 231, 8. - Der Ginzige meines Biffens, der das Richtige über diefes Biergespräch gibt, ift Theophilus Sincerus (J. G. Schwindel), Reue Rachrichten von lauter alten und raren Buchern. Frif. u. Leipzig 1753. 4º. S. 239 f. Er fagt: "Der Autor dieses raren Dialogi ist Erasmus Alberus; wie folgende von ihm felber mit aigner hand in dig mein Exemplar vorn hinein geschriebene Worte bezeugen: ,A. 1548. fcbrieb 3ch einen Dialogum, wider das Interim, der ward von vielen abgefcbrieben 1), weil ihn niemand trucken wollt, dann fie fagten, Er were zu scharpf, So man boch den Teufel nit scharpf anug angreifen tan, Aber M. Caspar Aquilae Büchlein, mider ben Gridel und grewel Interim, welches wol fo fcharpf, wo nit fcherpfer, weder der Dialogus, trang frey hindurch, und tam durch den Trud in die Belt, welchs mich und alle rechtschaffne Chriften, die es lasen, herzlich erfreuet zc. Erasmus Alberus, von Basilishen ju Magdeburg.' " - Daf jedoch diefe Borte dort von Albers eigner hand eingeschrieben feien, ift, wie ichon Rordes im Agricola S. 358 bemerkt hat, fehr zu bezweifeln, denn fie liegen gedruckt vor in der um 1551 erschienenen Schrift Albers: Bom Bas filiscen zu Magdeburg. Stem vom hanen-Ephe, daraus ein Bafilisch wird mit feiner Bedeutung aus ber Heiligen Schrift. Un den ftandhaftigen Betenner Chrifti M. Caspar Aquilae gefcrieben durch Erasmum Alberum. Gedruckt zu hamburg durch Jochim Lewe. 20 Quartblatt. (Bgl. Danifche Bibliothed u. f. w. Sechftes Stud, S. 187 f.) Wenn ferner Schwindel in Bibliothecae Vniversalis Volumen Tertium; oder: Des Thesavri Bibliothecalis dritter Band; u. f. w. Norinbergae, MDCCXXXIX.

۰. ا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Auch noch im 18. Jahrhundert. Die Dresdner Bibliothet bestigt 2 Abschriften des Dialogs, Msc. A 248 und 249, letztere vom Annenschulrector Freyderg gesertigt.

4º. S. 176, und aus ihm Rordes, S. 358 anführen: Admonitio-M. Alberti Christiani ad primarium nostri temporis Ecebolum Eislebium scripta, Anno M. D. XLIX, cum praefatione eiusdem authoris ad Lectorem. Item epistola ad M. Lucam Heczer, diaconum Wittenbergensem contra calumniatores suos. 1551. 32 Octavblatt (vgl. U.N. 1711, S. 789), fo haben fie überfeben, daß auch diefes Schriftchen bes Albertus Christianus, wie der Dialogus, von Alberus ift und daß ber Berfaffer wieder 1546 als Diaconus in Bittenberg gelebt haben muß (Melandri Jocosorum No. DXXXII, p. 524 sq.), bevor er nach Magdeburg fich zurückzog. Erich und Gruber, Th. II, S. 345; Lifch, Jahrbb. 1854, Bd. XIX, S. 10f. 14; Burthardt, S. 365. 432; Serjogs Real-Enchflopädie, Bb. XIX, S. 33f.; Greifers Leben, Bl. Tijb; de Bette, Bb. VI, S. 641; Beitschrift des Bereins für hamburgische Geschichte, Bb. IV, S. 605-620; Röftlin, Martin Luther, Bb. II, S. 508. 647; Seckend., 286. III, S. 515; Freytags Adpar. litt. II. 1233; Goedete's Grundrig, S. 359. 361. 1165; Strieder, Grundlage ju einer Beffifchen Gelehrten- und Schriftfteller . Gefcichte, Bb. I, S. 30 f., Bb. II, S. 521; Zeitfchrift bes Bereins für hamburg. Geschichte, Bd. IV, S. 605ff. 619f.; Allgemeine Deutsche Biographie, Bb. I, S. 219f. Bon vielen anderen ift ber Dialogus dem Matthäus Rateberger zuertheilt worden. So von der Fortgesetten Sammlung Bon Alten und Neuen Theologischen Sachen, 1733, S. 876-878; 1735, S. 642-649, mo feltfamermeife aus den vier fprechenden Berfonen acht gemacht werden, indem "Chriftianus", "Fladenerger" (fo !!) u. f. m. !auch als Berfonen aufgefaßt worden find; vgl. (Bulpius) Curiofitäten, Bb. II, S. 120 (Olla Botrida 1786, Stud 4, S. 69); von Neudeder in feinem Rateberger, Jena 1850, S. 28; vgl. (des Convertiten) Joh. Chr. Boge, Die Merdwürdigkeiten Der Königlichen Bibliothed zu Dregden. 1746. 4º. Bb. III, S. 241. - Rateberger hat den Dialog benutt, benn er führt, bei neudeder S. 268 f. an: "Alfo hat Doctor Martinus Lutherus fur meinem Gnedigen Berren, Berren Georgen Furften zu Anhalbt und etlichen Bochgelerten dieje Wort gefaget

Anno 1546 die Bapisten sind toll und unfinnia" u. f. w. bis " So wird uns Gott erhoren, weil wihr nicht lugen lehren". Aber feine Zeitangabe ift falfch, benn Alberus fährt, unmittelbar nach Mittheilung obigen Lutherbriefes, Blatt mi, fort: "Dife ftraff aber fundte nicht eh tommen, D. Martinus Luther mare bann zuuor gestorben, welches er felbft verfündigt hat, zu der zent ba er nicht länger zu Bittenberg fein wolt, ba hat er bije nachuolgende wort mit groffem ernft geredt, vor dem Gotsförchtigen Bifchoff Fürst Georgen von Unhalt, vnnd andern Gelerten: Die Baplsten seind toll vnd vnfinnig wider vns", u. s. w. Und da hätten wir denn einiges Nähere aus der Zeit des Aufenthalts Luthers in Merfeburg, Lingte, S. 286 ff., Jahr 1545, Anfang August. -- Er fagt fogleich weiter, Blatt mijb: "Cornel. 3u Frandfurt am Mäin war ein frommer Brediger, verständig und gelert, M. Nicolaus Maurus, fo oft ein geschrey tam, Die Bapiften wöllen uns vberziehen: sprach er, So lang D. Martinus lebet, fo wirt nichts drauß, Dann Gott wirt der welt umb dijes Mannes willen verschonen, Uber nach feinem tobt febe man sich für." Ueber diefen ziemlich unbefannten Maurus ogl. de Bette, Bb. II, S. 310f. 395; Ritters Evangelisches Denctmahl ber Stadt Frandfurt, S. 244; Fortgefeste Sammlung, 1727, S. 131; B. E. Sceit, Abhandlungen zu Frankfurts Reformationsgeschichte, 1872, S. 247 (ift Band V des Archivs für Frankfurts Geicicht und Runft). Bon ihm erzählt Bucer, Ber CXX. PSALM, u. f. w. 1546. 38 Quartblatt, Bl. 65: "Es ift auch herre Beinrich (Motherer) onlang hernaher (i. 3. 1523), wider zu feinem pfarrdienft gen Beiffenburg tommen, vnnd den, mit hilff D. Mauri von Burms, vnud herr Johann Mercklers noch ins zweite jar versehen. Demnach erft ift herr Johan Merdler, nach der Bemrifchen auffrur, als Beiffenburg von ber Bfalt erobert, zum fcmert onfculdiglich, wie man hernaher wol erfaren, übergeben worden."

Ja nicht zu übersehen ift auch, was der Dialogus über Johann Ugricola Eisleben hat. Blatt Fij: "Johannes Eyßleben, ein Epicurische saw, hat ein lange zeit daher, zu Berlin wider den Thurfürsten, Herzog Johans Friderich zu Sachsen beclamiett, und "bebachiert, und als einen Auffrhurischen voll gescholten, der im doch

562

fehr vil guts gethon hat: Es het aber Eußleben einen Famulum, der auch feins herren liebe fang, trib es aber nicht lang, dann er ward franck, und fchrey ymmer in feiner trandheit, Bee dir Reyfer, Wee dir Eußleben, Wee dir Marggraff, Wee dir Herpog Morit, Bee allen verräthern vnnd feinden des Churfürften: vnnd mit folchem geschrey ftarb er. 218 folches für den Marggraff Joachim tame, fragt er den Epgleben drumb, Aber Epgleben tribs gespött darauß, wie fein gewonheit ift: Mein Famulus (fagt er) ift ein toller mensch, wenßt nicht was er gagt. Cornel. Doctor Türck ift auch keins andern tobt gestorben. Albert. Sicut vixit. ita morixit ", u. f. w. Und Blatt (Biiijb): "Albert. Der ichandtlich Apostata, Wittenbergenfis Gridel Epgleben, declamiert ju Berlin, in feiner lugen predig mider den Churfürsten, und fagt: Es ist ein groß wunder geschehen, darben man Kärlich fihet, das Gott des Repfers freundt ift, Denn gleich wie Got die finder von Frahel durchs Rodt meer gefürt hat: Alfo hat er ben Repfer durch die Elb fürten, ift eben ein munderwerct, wie Gifleben ein prediger ift, 3ch tenne den buben wol, von dreyffig Jaren ber: Auff folche weiß pflegt das Lugen maml die fchrifft zufüren, wider das ander gebott Gottes. Bnd wie des Churfürsten Räthe, jene omb feine obel angelegte wolthaten gedanctt haben, Alfo danctet Epfleben dem Churfürsten auch darfür, das er in erzogen, erneert, und hoch geehrt hat. Albert. Er danctet wie sie alle dancten, Serpentes multos in sinu fouit, und heuffet, Nouem vbi sunt. Cornel. Alf Eußleben vor dreisfig Jaren gehn Bittenberg tam, ward er Chorschuler, vnnd fchreib fich Johannes Schneyder, aber yest ift im der Titel mit der hochfart gewachffen, nach dem er fich vber feine Preceptores erhaben hat. Alb. Wie schreybet er fich dann? Cornel. Magister Johannes Alberto 1), Agricola, Eyßleben, Generalis superintendens totius Marchiae. Albert. Et plus si vellet. Cornel. Bud bat noch nye kein Dorff visitiert, kan auch nicht visitiern, ist auch sonderlich nicht gelert: 20as er kan,

Theol. Stub. Jahrg. 1876.

37

Bol Druckfehler, o für 9 = us. Meine Bemerlung bei Burthardt, S. 144 zu de Wette III, 395 trifft nicht zu. Agricola's Sohn hieß auch Johann Albert. Jahrgang 1872 der Zeitschrift für die hift. Theol., S. 379.

bas bat er in den gächen gelert, Bei Philippo, und die von Bittenberg, in die Marctt tommen fein, haffet er, vnnd tracht darnach bes er fie verjage. Gibt auch für, er wölle in von nemen erbiniern, bem die Bittenbergifche ordnung gillt ju nichts. Albert. It er boch felbst nicht ordiniert, weder Papistice, noch Enangelike. Cornei. Er tan fein geuckelen nicht laffen, Er vorache alle feine Praeceptores, Schilt auch bie, fo er nye gesehen bat, In allen bitchern Brentig (fagt er) ift nicht ein Buchftab, vom glauben an Chriftum. Albert. Ein offentliche lugen, ift teiner antwort werdt. Cornel. Er mehnet feinen glauben, den er an Chriftum hat, quae est nulla. Mbert. Bir wöhlen ben Darrifer laffen faren, Sagt pns mehr vom Churfürften. . . . Cornet. Auch merdets (b. i. ben Berrath auf Seiten ber Rathe bes Rurfürsten Johann Friedrich) des Churfürften narr Bering, ber fagts zum Churfürften an Genthen, vud lief bie verräther zuhören, Er lebt aber nit 14 bag darnach, dy etlich meyneten, die verräther hetten im den mund mit gifft gestopfit." - Sieronymus Befold fcbrieb ben 1. September 1546 an Beit Dietrich: ..... "Syrus ille Islebius in Marchia acerbissimos et Cainici odij plenos Sarcasmos spargit publice pro concionibus et sermonibus privatis, palam nostros appellat furiosos et seditiosos. Scripsit ad Consulem nostrae urbis haec verba: Eur Brophet D. Martinus hat euch zupor weißaget der Baurn auffruhr hab Gott geftraffet, er werde ber fürften auffruhr auch ftraffen. Quanta malevolentia et Disbelicum odium erga illos, à quibus nutritus educatus et edoetus est. Neque enim haec seditio, sed iustissima defensio est. Sed non recedet malum â domo ingrati." Msc. Thomas. im Befitz des herrn Regierungsschulraths Dr. R. F. Th. Schneider in Schleswig. Bal. Rordes, S. 336f. 10ff. 420.

Er theilt Blatt **K**<sup>b</sup> bas Stück des Briefes Luthers an Melanthon vom 24. November 1540, de Wette, Bb. V, S. 317: "Ego neque de Caesare neque de Ferdinando bis Fiat voluntas Dei, Amen" in deutscher Uebersezung mit und erzählt Blatt Bij: "Corn. D. Martinus Enther sahe einmal zum fenster hinauf, da gieng ein groffe schwarze Saw imm garten: uun hatt Doctor Martinus Luther kein schwarze Saw, dar zu war der garten zugeschlossen, da sprach Er: Sihe, du schwarze Lugel, bift du

nur zur Saw worden? Da verschwand die Sam." Bgk. Neus derte Ratscherger, S. 54.

Roch fei hier eine lebensvolle, fehr dralle Stelle mitgetheilt, an welche eine Erläuterung und eine Frage annutnüpfen ift. Alber fagt Blatt Tiijh: "Die Ballfarten feind uns noch nit vergeffen. wiffend wol was da der Teitffel getriben hat. Da haben die Bapiften fonderliche Bfaffen, boje verzweifelte Buben aufigefandt, bie habend gepredigt, ein jeglicher in feins Schligen nammen: Da marend Anthonius bot ten, bie predigten, wer feinen Pfaffen ein Schwein, fornn ober gellt gebe, ber mar versichert burch S. Anthonius filtbit, vor bem Seyligen fewr, und bie Schwein murben im nicht fterben. Zum andern tamend etliche Bfaffen in S. Bab tins nammen, die predigten, wer den Balentins pfaf fen etwas geb', den bestüt S. Balentinus por der fallenden fucht, als täme Batentinus her a cadondo, vom fallen: So verzwehfelte biffe Buben feind die Bapiften, daß fy die feut verleten nach jrem gfallen, und thund als feind alle menfchen floct und blodt, gang und Gfel. Bum britten tamen Die Hauprechts pfaffen. Bum vierdten, die Anftals pfaffen. Bum fünften, die Bendels pfaffen, die predigten, wer inen etwas gebe, dem wurde fein Bige behutet, Darumb mahtet man S. Bendel, wie ein Rhühirten, gleich wie man S. Anthonius ein Som mahlet. Rum fechften, tamend S. Johannis des Täuffers botten. Bum fibenden des hepligen Beifts botten. Bum achten, bie Pfaffen Marien von Rhom. Bum neundten, S. Anne botten. Bum zehenden, S. Bolffgange. Bum enlfften, S. Catherinen botichafft. Bum zwelfften, G. Barbaren pfaffen, bie prebigten, wer S. Barbaren fastet und fepret, der funde ohn das heplige Sacrament nicht fterben. Bum drenzehenden, S. Margreten botichafft (Aber wer tann das geschwürmm alles erzelen) Darneben warend die vier Bettel Orden, darzu die bettel Runnon. Bnd onfers herren Gattes wirt in feiner Predig ge gedacht, ohn wann man ben Text bes Euangelij laß, Das ander war alles von Heyligen, onder welchen vil noch nye geboren feind, Bnd einem pegflichen Schligen gabend in ein sonderlich ampt: S. Gebaftianus vertrib bie Beftilents, G. Otilia das augen wee, S. Appolonia, bas jahn wee, S. Rochus die bofen blatern, und ein pegtficher Begligen bott predigt miber ben anbern, ein pegtlicher erhub feinen Sepligen vber

ben andern, auff bas er befter mehr gelts obertäme, ba gab man Bäng, Enten, tamben, Süner, fcmein, Schaaf, Rorn, haber, Begben, lenn, Flachf, erbig, Gyer, tag, Buttern, onnd gelts frafft: Bnd wer das hehlige Euangelium nit tommen, es wer tein Seblig imm Calender dabinden bliben, in welches Rammen man nicht gebettelt bette. Darzu haben die Bapiften einer pegklichen Statt vnnb Dorff. Ja einer pegtlichen Rirchen, und einem pegtlichen Altar ein fonderlichen (vnd gemeinklich einen erdichten) Sepligen zugeordnet, ber dafelbft Batron, fürsprecher vund Mitler fey, dem rechten waaren einigen Mitler und Batron Jefu Chrifto zu verbrieß: In fonderbeit aber habend fy erwölet viergeben Rothelffer, under welchen ber mehrer theyl noch nicht geboren ift." Bgl. dazu: Des Bapfis und feiner Gaiftlichen | Jarmardt. | Durch Sebaftianum Maier | Der Bailigen geschrifft | Doctor beschriben. | 1535. 4º. (Scultet. Annal. Decas I, p. 215.) Libri Symbol. rec. Hase, p. 229 sq. Erl. XXI, 36; XXIV, 373 u. v. a.

Höchstwahrscheinlich ift oben bei der vierten Botschaft für "bie Anftals pfaffen" ju lefen: die Anftats oder Anftads pfaffen. Ber aber ift S. Anftadt? In Luthers Bauspostille, Erl., 28b. I, S. 279; 28b. IV, S. 361 ift genannt St. Anftet, aber unerklärt; vgl. Tijchreden XXIV, § 17, ed. Förftemann, 88. III, S. 25. Des Malers Seinrich Satrapitan Christliche Unrebe, fich vor den lutherifchen Ranzelschändern zu hüten, v. 3. 1524, hat Blatt Bi: "So man nicht Alles, was fie nur schwäten, für Evangelium halten will, fo fangen fie von Stund an zu toben und zu wüthen, als ob man fie zu St. Unnftett führen muffe und fchreien, man verstehe es nicht, man fei vom Kreuze abgefallen, wolle nicht mehr lutherisch, ja teuflisch fein." Döllinger, Die Reformation u. f. w., Bb. I, ed. 2, S. 221. - Johann Beiler von Reifersberg fagt in: Die Emeis, ed. Straf burg 1516, in der Predigt von Epiph. I, Blatt Bititib, fol. LXXXIIb: "Er (d. i. Dein Leib) würt clar werden und hubsch, ia clorer den die fon iet ift, iet hond mir die gröft not wie wir ben leib hubich machen, vnd legen groß arbeit baruff, und men wir lang gemachen vnd gemuten, fo würt er nitt hübscher, den fant Anftetty futer faß, fchmarty und ungestalt unnd fuchen num fünd, das wir gern hühfch weren. Er würt onleidlich, kin

fcmert murt bich fcneiden, noch tein feur murt bich brennen pets ist kein ding fo clein nit es letzet dich." — Und Detolampadius in feinem 1527 ju Bafel gedruckten (24 Octavblatt) Schriftchen 28 38 miß- | breuch im mych- | bischofflichen | ampt. | Blatt A vij "f. hat: "So bie Bifchoff altar myhen, fragen fy mas man für hepligen zu patron wöl haben, in deren namen der altar gewenhet werde, Dann fo tomen ettlich, die wöllen haben die vier Euangeliften, ettlich die. 12. botten, einer wil haben die. 14. nothelffer, einer die. 11. tausend iunafraumen. Hinden nach tompt Rleuwy von filtbach, der verheißt ein gulden, bz man fant Rleuwy, das ift, fant Niclaus auch auff den altar fetze, dann in dem namen hab ich den tauff entpfangen. Bu letst tomen meyer vnnd filchen pfleger, die begeren von wegen der gan gen gemeyn, fant Bendlin, bz ir schaff bewa, ret werden vor den wölffen. Und fant Loy (b. i. Eulogius) für ire roß, und für allerley gebreften ber menschen, begeren in, fant Curry (b. i. Quirinus oder Cyriacus), fant Ueltin, fant Anthony, fant Rochus, Und fant Anftett: Dann fpricht der mihbischoff. Lieben frundt, fo ferr ir die patronen ond heiligen wöllet in ehren halten, off den tagen, fo in im iar gefallen, fo wil ichs nachlaffen, dann got wirt erzürnt, fo man heiligen off die altar fest, ond fy nit eeret, Do mit fo teylt ber Bischoff bie patronen off bie altar, ond fo der heiligen tag einer tompt, Spricht ber dorff pfaff auff dem Cangel, am nechften fontag bar vor, Lieben freund, in difer mochen gefal len dife hepligen, die seind patron auff bem altaren, Die folt ir eeren mit gutten worten und werden, Do werde ich meg han, und die lieben hepligen für euch bitten, Do folt ir tommen, ond euwer andacht mit euwerm hepligen opffer bempfen, das euch fant Curp, ond fant Ueltin behut, Und wann der tag tompt, und der Sygerift die glocken anzeucht, fo lauffen bie buren und burin zu der firchen, als iagt in der teuffel, einer bringt myn, der brot, der an, der forn, ber drit legt bar gelt auff ben altar, ond mann es aug ift, fo fompt bes pfaffen tellerin, und tregt wyn, torn, und brot beim, Und der pfaff nimpt bas gelt opffer, laufft zu huß zu, ond haben ein guts mutlin, gott geb der teuffel, ober fein mutter nemen Buren vnnd Bürin, nummen das fy zu braffen haben." - Man ficht, S. Anftedt ift der heilende Beilige für Befeffene, Rafende,

Bahnfinnige, ebenjo wie S. Cyriacus und S. Romanus, von welchem Naogeorgus im Regnum Papisticum, ed. Basileae 1553, 8º. pag. 116. Lib. III. Bers 693 fingt: "Pellit ab obsessis Romanus daemones omnis." Aber wer ift 6. Auftebt? hert Brofeffor Dr. 3. Röftlin fprach mir fchriftlich die Bernauthung aus, es fei S. Anicetus. Ueber die Seiligen diejes Ramens vgl. Acta Sanctorum Aprilis, Tom. II, fol. 4778q. und Augusti Tom, II, fol. 705 ff. Musführliches Beiligen + LEXICON, u. f. m. Colln und Frandfort 1719. Sp. 119. 125 f. 387; felbft Seiarich Alt (bie Seiligenbilder, G. 165. 181. 221), Ernft Gottfried Baldinger (nems Magazin für Herzte III, 372; VIII, 448; XIV. 233 ff.), Theophilander (Pantheon Romanum, 1726, 4%, S. 20), [A. v. M.] (Die Attribute der Heiligen. Sanuover 1843. 6.7) gemühren nichts. "Omnes guis numeret diuos, diuasque Papatus, Ad quos quisque fugit cantu, prece, munere, cultu, Ques uscat auxilio praesentia numina tanquam?" fragt fchon Naogeorg Lib. III, v. 723, p. 117. Bgl. auch Unfchuldige Rachrichten 1711, S. 600 f.; Beimarifches Jahrb., Bb. V, S. 480 über erdichtete Beilige. Sollte es nicht S. Anaftafius mit bem Beile im Ropfe fein?

Der Di alogus spricht sich übrigens über die leitenden Persweichtleiten des schmaltaldischen Kriegs sehr scharf aus und gibt eine Menge Einzelnheiten über Männer und Zustände. So erzählt er z. B. über Luthers Pathen, Blatt Rüj: "Ein solch Regiment war zu Wittenberg, das einer, genannt Ihanloser, einen armen Pawren, zwischen bahden Thoru erheüwe, der im doch kin layde gethan hatte, ohn daß der Pawr, dem Scharhausen, auf bem weg nicht vermocht zuwerchen, Da war upemandt, der im sin wort darund zugesprochen het." 1547 in der Belagerung. — Bgl. Georg Boigt, Die Geschichtschreibung über den schmaltaldischen Krieg. Des VI. Bandes der Abhandlungen der philologisch-historischen Classe der tönigl. süche. Gesetlichaft der Wissten schwert wo. VI. Leipzig 1874. Bb. IV, S. 567-758.

### U. Zwei Bibelinichriften von Luther und Fröschel. 1.

Epistel S pauli, zun Ephesern am v. Lieben beuder fest Gottes nachfolger, als die lieben | tinder

566

#### Bur Reformationsgefchichte.

Dis ift enn vermane brieff, wie des Apostels art ift, unn fennen episteln, ju forgen fur die Christen, das fie nicht lafs und faul werden, fondern das mort, wichs fie von phm gelernt haben mit der that, das ift, mit fruchten des glaubens follen bewehfen und ehren, allen benben und vugleubigen jur befferung, das fie nicht fich er gern mugen an ber lere Chrifti,

Bnd zum erften, wehl war gottes finder worden find, durch Chriftum, vermanet er, das wyr folchem vater follen nach folgen, als die lieben linder, gibt die beften und fuffesten wort, das er vns die lieben tinder gotts behift auff das myr ons burch bie liebe des vaters reigen laffen auch also zu lieben wie er vns geliebt hat, Wie hat er aber pus geliebt? Nicht alleine auff die gemeine wenge, das er vns immerbar vns (ausgestrichen) zehtlich erneeret, fampt

allen gott

lofen auff erden und leffet feyne fonne auff gehen ober gute [vnd bofe fondern vns auch feynen eingebornen Son gab] Betenne ich Marti-Doctor Luthers meines 306 nus Luther fein Son lieben Bater Handt Actum 27 Maii 1564. Also hatt gott die welt geliebet

auff das Alle die ahn phu glaubenn nicht verlorenn werdenn Sondern bas ewige leben haben &c. Baulus luther Doctor, scribebam benn. XXV aplis a°. Iriiij Joh. III

Der vatter hatt benn fonn lieb ondt batt alles in feine handt gegebenn, Wer an den fonn glendet, der hatt Daff ewige lebenn, 2Ber bem fonn nicht glenbet Der wirdt Daff lebenn nicht feben Sonderun Der zornn gottes bleibt ober im zc Johann Luther sst propr. Manu 1564

Das in [] Eingeschloffene ift vom Sohne Martin hinzugeschrieben.

. . .

#### Matthej vij:

IR folt das Heiligthum nicht den Hunden geben, Bnd eure Perlen folt Ir nicht | fur die Seue werffen, auff das sie die selbigen nicht zutretten, mit Iren | Fussen, vnd sich wenden, vnd euch zureissen. (Dieß Alles mit rother Dinte.)

Dife Lerhe onterweiset ond Trostet Die Prediger, Bud Erin-[nert die

Zuhorer, bas fie betrachten, Wer fie felb find, vnd macht dreyerlej Etliche find Hunde [Zuhorer, Etliche find Seue Etliche find Gottes Kinder

Die Bunde find die Beruolger Die die BRediger Zerreiffen.

Die Seue find die Bufletter, die sich stellen als sind sie nicht [Beruolger, aber sie wollen sich nicht bessern, bleiben in JRem vnflat wie

aber sie woulen stag nagt bestern, bleiben in Istern onstat we

leben In Bntzucht, In Stelen vnd Rauben, In Gottes Berachtung, es ift tein ernftliche Gottes Furcht oder UnRuffung bej Inen, kommen In die kirchen allein zum schein, 2c.

Die weil nu folcher Hunde und Seue seher viel ist, mocht ein PRediger des Ampts mude werden und gedencken, was sol 3ch Die Leute werden nicht besser. [machen,

Hie mus er Troft haben, vnd troftet In der HERR Chri-[ftus also,

Das er sol fort faren, und den vbrigen PRedigen, und sol umb der Hunde und Seue willen, nicht vom Ampt lassen, und sol nicht erschrecken ob sie In nicht horen wollen, sol sie faren lassen.

Von den Dritten aber fagt ber HERR Chriftus hernach, [Benig

gehen durch die Enge pforten, vmb difer weniger willen, mus er gleichwol predigen, vnd wirt FRucht bringen, wie er fpricht Johannis am. 15. Damit wird mein Bater geerhet Das Jr viel frucht bringet Item zun Corinthern In der ersten am. 15. schreibt Paulus Euer Erbeht wird nicht Bergeblich sein, Durch Hulffe des HERRR. Item Cfaiae am. 55. Mein Wort wird nicht Vergeblich ausgehen.

Also auch in der Gleichnus vom Seemann, wird ein tayl Samen zertretten, ein teil von den Bogeln auffgefressen zc aber ein teil fellet in das gut land vnd bringet viel FRucht

Also erhelt Gott alle zeit ein kleines Haufflin, welchen zu gut Die PRediger Im Ampt bleiben mussen, ob gleich viel andere, [Hunde vnd Seue find. 2c. Es sehe aber ein Jeder selb zu, was er sein wolle, Ob er vnter den Hunden vnd Seuen sein wolle, Oder ob er sein wolle. [ein Kind Gottes

Sebastianus FRoschelius Ambergensis scripsit manu PRopria Anno dnj 1562. ..... [weggeschnitten.]

Diese beiden eigenhändigen Einzeichnungen finden sich mit noch anderen von beiden Justus Jonas, beiden Eruciger, Johannes Forster. D. 1.5 5 2., Georg Major 15. Februar 1552, Paul Eber 3. Juni 1562 und Bugenhagen 12. October 1552, zusammt ihren bunten Holzschnittbildnissen in ganzer Figur — "nur Johannes Bugenhagen, Bomer D." ist Brustbild und gereimten Lebensbeschreibungen in einem Orucke in Folio, dessen Litel leider fehlt, der aber am Ende hat: Gedrückt zu Witteberg, durch Jaco- | bum Lucium Siebenbürger. | 16 Martij 1564. | Auch die Bilder: Hufer, Georg von Anhalt und Melanthon sind da und der Reime zu Luthers Leben (sein Bild ist nach Eranach v. J. 1546) sind weniger, als in dem bei Junker, Ehrengedächtniß D. Luthers S. 263—265, mitgetheilten Gedichte, auch weichen sie in Einzelnem davon ab, sie haben z. B.:

"1510 hernachmals auch zu Meylandt war,

War alt sieben vnd zwenzig Jar.

1511 Jm Jar hernach, so balb zu hand, War er zu Rom ein Monat lang."

Bgl. Lingke, Reifegeschichte, S. 17; Bindseil, Colloquia lat. I, 162 — Dresdner Msc. ber lateinischen Tischreden A 91, Vol. I, fol. 96; Röftlin, Martin Luther I, 99f. 781. (??)

Dieses Buch Siebenbürgers ist vorn angebunden an die Hans Lufft'sche Foliobibel v. J. 1545, beren gleichlautender Schmuttitel 1546 angibt, und befindet sich auf der Dresdner Bibliothet MscA 51°. Unter dem das Baradies darftellonden bnuten Holzichnitt fteht geschrieben:

"D Liebenn tinder leffet fleisfigt unfer blebel

So beheldt. vufer haus eynen gibel HR [Haus Rhau?] 1 5 6 0 "

. .

Bgl. Tifchreden, Anhang § 3; Förftemann-Bindfeil IV, 710; Erl. LXII, S. 473, § 2995. Jonas der Sohn hat, Vitsbergas XXII. Maij MD. LXII., ju feines Baters Einfchrift bemerkt: "Ich habe folche meines Batters handtschrift, Dem Ersamen Meister Hansen . . . . [der Name ist, als am Rande, beim Einbande weggeschnitten] burger Ju Bittenberg mittgeteilet, Dieweil er der themren gottfehligen . . . [woggeschnitten] Lieben Better und preceptorn bildnis In diß heilige buch machen lassen vond eines Jeden handtschrifft beh seinem bildtnis Haben wolte", n. j. w.

3.

## Bu Sebr. 9, 8. 4.

Bon

Dr. Aldolf harnack in Leipzig.

In der von Ceriani auf der Ambrofiana in fyrticher Ueberfetzung aufgefundenen Apolalypfe des Baruch <sup>1</sup>), welche picht wahrscheinlich sehr bald nach der Zerstörung Jornfalems durch Titus, sicher aber früher als die "Anslegungen der Herrn-Logia" des Papias geschrieben ift <sup>2</sup>), erzählt Barnch, daß er, bevor die



Ceriani, Monumenta sacra et profana, T. I. Fasc. 2 (Mediol. 1866), p. 73-98: Edition der lateinischen Uebersetzung der sprischen Sandichristun, Bb. V, Fasc. 2 (1871), S. 113-180: Text der sprischen Sandichrist-Erstere ift abgedruckt bei Fritziche, Libri apocr. V. T. Graece (Lips. 1871), p. 654-699.

<sup>3)</sup> Sasteres ergibt fich aus einer Bergleichung von Apoc. Bar. 29, 5 mit Iren. V, 83, 3. Langen (De apocal. Baruch. comment. Fri-

heitigt Stadt den Chaldäurn preisgegeben worden fei, einen Emgel geschen habe, der in das Allerheiligste des Tempels herabgestiegen fei, die heiligen Eulunsgegenstände von vort genommen und der Erde zur Aufbewahrung übergeben habe<sup>1</sup>) (c. 6). Alls Gegenstände aus dem Allerheitigften werden B. 7 bezeichnet: velum, Ephod sänctum, propitiatorium, duae tabulae, vestis sancta sacerdotum, thuribulum<sup>2</sup>), XLVIII lapides protiosi, quibus ornabatur zacerdös, omnia vasa sancta tabernaculi.

Es ift fofort klar, daß der Verfasser der Upol. hier Dinge genannt hut, die sich zu keiner Zeit in dem Allerheiligsten befunden

burgi 1867) lößt die Apol. 3. 3. Trajans, Ewald (Gefch. des Boltes Israel, Bb. VII [3. Aufl., 1868], S. 83 f.) 3. 3. Domitians, Frithiche (a. u. D., S. 31 f.) und Schütret (Lefth. d. neuteflamentl. Zeftgeich., 1874, S. 546 f.) nicht lange nach der Jerftörung Jerufalems durch Dirus geschrieben fein. Genauer wird fich allerdings die Möfaffungszeit überhaupt nicht bestimmen laffen. Jedenfalls aber dürfen Pfondobauuch und der Berfaffer des Gebräerbriefes als Zeitgenoffen betrachtet werden.

- 1) Dieje Berftellung ift dem fpateren Judentum geläufig; vgl. Betftein ju Offo. 30h. 2, 17.
- 2) 3m Sprifchen fteht NOAD. Dieles Bort findet fich in Erod. 27, 8. 38, 5; 900. 16, 12; 90um. 4, 14 in ber Beichita für ann (LXX: nogeiov = thuribulum = Rauchpfanne = Buchje). Das Sprijche tennt die Nominalbildung Fila nicht; es ift deshalb fehr wahrscheinlich, bag NDTD fein fprifches, fonbern ein griechijches Bort ift. Man benft fofort an eine Ableitung von nop (pogaua paft nicht); allein ein ariechifches nopua gibt es meht. Brof. Rrehl machte mich barauf aufmertfam, bak bos Bort in einem von Rölbete in der ZDMG (Bb. XXVII, S. 506, 3. 8) publicirten neufprischen Liede vortomme, wo es Röldek (S. 508, 3. 19) durch "Rauchfäffer" überjet hat. nach Renaubot (Liturg. Or. II, 63) wird Maria das thuribulum sacrum (quia carbonem vitae [i. e. hostiam] in utero continuit) genannt. "Sollte ND", bemertte Rrehl, "etwa bie Buchfe ober bas Gefäß, in dem die hoftie aufbewahrt wird, bedeuten? In der fprischen Rirche wird die Hoftie NOID] (d. h. , glühende Rohle' in Anfchlug an Jef. 6, 6) genannt." Aus biefen Bemertungen geht hervor, bag Nord an allen Stellen die Bedeutung "Rauchfag" ober "Rauchbuchie (= pfanne)" hat und es bisher nicht belegt worden ift, das Bort bezeichne ben Rauchopfer - Altar. Die Möglichkeit, es tonne diefe Bedeutung haben, wird man zugeben müffen, aber zunächft ift an Rauch - Gefäß (val. Offb. 3oh. 8, 3: Liβarwrois zovoovs) ju benten.

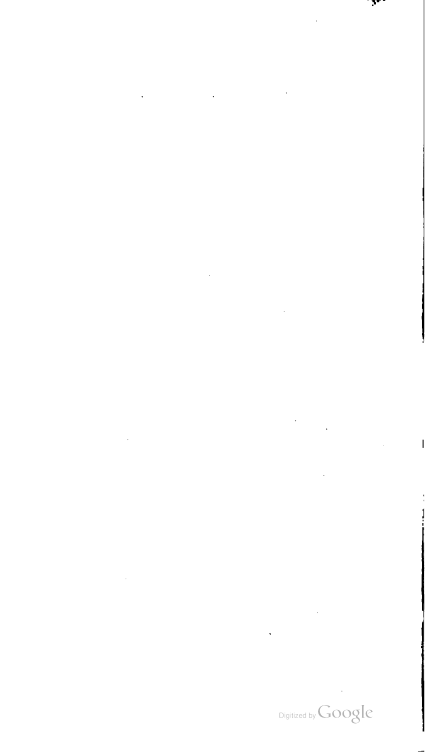
haben; an eine Berwechfelung refp. Bermischung aber ber Gegenftände im "Seiligen" und "Allerheiligften" tann auch nicht gedacht werden, da "Leuchter" und "Tisch" fehlen. Dies hat natürlich auch gangen, der Einzige, welcher bisher die Baruch=Apol. ein= gehender untersucht hat, richtig gesehen (a. a. O., S. 12); es ift ihm aber entgangen, daß unter diefen Berhältniffen bie Ermähnung bes thuribulum ungeachtet der Fabeleien des Berfaffers bemertens. werth ift. Man wird an die Stelle Bebr. 9, 4 erinnern bürfen, mo ein Jumarnevov zovoov zu den dem Allerheiligsten 211= gehörigen Gegenständen gerechnet wird 1). Betanntlich ift es zweifelhaft, ob unter bem Sousarngeov ber Rauchopferaltar ober ein Rauchfaß zu verftehen ift. Dieje Streitfrage läßt fich allerdings burch Beiziehung der Baruch-Stelle nicht lofen, benn bie Beziehung des thuribulum auf den Rauchopferaltar ift hier ganz unficher (j. S. 573, Anm. 2). Allein Baruch 6 liefert deshalb boch einen beachtenswerthen Beitrag zum geschichtlichen Berftändnis von Bebr. 9, 3 f.: man darf jett annehmen, daß in jener Zeit, aus ber beide Schriftstücke ftammen, unter den Juden die Meinung allgemeiner verbreitet gewesen ift, entweder: in dem Allerbeiligften habe fich ein zum Räuchern nothwendiges Gefäß befunden - oder: ber Rauchopfergltar habe eigentlich feiner Beftimmung wegen zum Allerheiligften gehört. Erfteres erscheint als bas Bahrscheinlichere 2); an einen allgemeiner verbreiteten Frrtum über ben mirflichen Stanbort des Rauchopferaltars ift feinesfalls zu denten. Der Bormurf, der Berfaffer des Bebräerbriefes habe biefen nicht getannt, darf nicht mehr erhoben werben.

Daß hebr. 9, 3 f. die Stiftshütte, Baruch 6 der falomonische Tempel gemeint ift, tommt nicht in Betracht.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Man beachte auch, daß vom Berfaffer gerade folche Gegenstände in das Allerheiligste verjetzt werden, welche der Hohepriester in Function benutzte.

# Recensionen.





Graecus Venetus. Pentateuchi Proverbiorum Ruth Cantici Ecclesiastae Threnorum Danielis Versio Graeca. Ex unico bibliothecae S. Marci Venetae codice nunc primum uno volumine comprehensam atque apparatu critico et philologico instructam edidit Oscar Gebhardt. Praefatus est Franciscus Delitzsch. — Cum imagine duplicis scripturae codicis lithographica. Lipsiae, F. A. Brockhaus, 1875. LXXII n. 594 SS. Preis 15 Mart.

1.

Die mit vorstehendem Titel treffend bezeichnete Ausgabe der nur in Einer Handschrift der Marcusbibliothek zu Benedig vorhandenen, als sehr eigentümlich bekannten griechischen Uebersetzung pon elf alttestamentlichen Büchern gibt sich leicht als eine sehr verdienstliche Arbeit zu erkennen, und ich kann mich den anerkennenden Borten, mit welchen z. B. Fritzsche in der Jenaer Literaturzeitung (1875, Nr. 6), Reusch im Bonner Theol. Literaturblatt (1875, Nr. 7) und Ewald in den Göttinger gelehrten Anzeigen (1875, Nr. 16) über diese vorzügliche Leistung sich ausgesprochen haben, nur aus voller Ueberzeugung anschließen. Die hochgespannten Erwartungen, welche im Jahre 1740 die Herausgeber des Katalogs der griechischen Handschriften der St. Marcusbibliothef durch ihre ungenaue Beschreibung unseres codex Venetus und die Mittheilung

der erften Berfe der Genefis bei manchen Gelehrten erregten, find allerdings nicht in Erfüllung gegangen; das ließ fich schon nach der unbefriedigenden Ausgabe des Textes, welche der etwas großfprecherifche Barifer Atademiter d'Anffe de Billoifon begann, Chr. Friedr. Ummon 1791 ju Ende führte, mit ziemlicher Sicherheit feftstellen. So beginnt Joh. Gottfr. Eichhorn den § 211 feiner Ginleitung in bas Alte Teftament mit den Worten: "Die Griechische Uebersetzung von einigen Buchern des Alten Teftaments, welche unter num. 7 ber Griechischen Handschriften auf der St. Marcusbibliothet zu Benedig aufbewahrt wird, verbient nur eine turge Anzeige, weil fie fich mehr durch Sonderbarteiten, als durch inneren, fritischen ober eregetischen Werth auszeichnet", widmet aber nach diefem völlig zutreffenden Urtheil über ben Berth ber Ueberfetzung dem räthfelhaften Berte boch eine Besprechung, welche acht Druckjeiten füllt. Erft jest nach der fast vierjährigen mühevollen Arbeit, welche der efthländische Gelehrte Oscar Gebhardt auf den Rath feines Lehrers und Freundes Franz Delitich dem Graecus Venetus gewidmet hat, befigen wir eine Ausgabe der handschrift, welche fich, wie Delitich mit Recht fagt, empfichlt non solum mirabili expressi textus accuratione sed etiam fructuosissima apparatus historici, critici, philologici copia, ein Bert, auf welches die evangelische Rirche und die deutsche Biffenschaft, die es geboren hat, stolz fein darf; erft jest ift der Graecus Venetus zum Gemeinbefit der gelehrten Belt geworden, und nun tann fich aller Orten jeder ein felbständiges Urtheil über die miffenschaftliche Bedeutung diefer dem fpaten Mittelalter angehörigen Uebersetzung bilden und die vielen 3rttümer, die bisher über diefelbe im Schwauge waren, ertennen und vermeiden. Obgleich Gebhardt mit echter Bescheidenheit feine Arbeit nicht für eine volltommene ausgeben will, zweifle ich nicht, bağ er in der hauptsache die den codex Venetus betreffenden wiffenschaftlichen Fragen wefentlich zum Ubschluß gebracht hat, und ich bin ber Lette, der ihm feine Ueberschätzung des miffenschaftlichen Berthes der Handschrift ernftlich zum Borwurf machen möchte. Erscheint mir das Urtheil (S. LXIX): "Nemo qui libris sacris interpretandis operam navat collationem hujus versionis intermittere poterit, nemo eam sine multa utili-

tate consulet", wie ich offen gestehe, als eine Uebertreibung, fo liegt es doch auf der Hand, daß das mit der reinften Liebe jahrelang gepflegte Studium eines einzelnen Gegenstandes fast mit pipchologischer Nothwendigkeit zu jener Ueberschätzung führt, welche man bem Biographen in ber Schilderung feines Belben gerne nachficht, fobald er nur die Thatfachen felbft quellenmäßig bem Lefer vorlegt; diefe Zuverläßigkeit und Treue aber bemährt Gebhardt auf Schritt und Tritt, fo daß wir ihm erft das fichere Material verdanten, auf welches fich das weniger günftige Urtheil über die Bedeutung des Graecus Venetus für die biblifche Biffenfchaft ftust. Bar auch, daß ich ein Beifpiel anführe, fcon bem Senenfer Doederlein das mertmurdige Bufammenftimmen unferer Uebersetzung mit dem Lexiton bes zu Anfang des 13. 3abrhunderts blühenden David Rimchi aufgefallen, fo hat doch erft Gebhardt (p. LXIsqq.) eingehend und fcharffinnig die Abhängigkeit bes codex Venetus von dem Narbonenfer ermiefen und fagt uns von diefem Rabbinen: "Hujus Liber radicum (כפר השרשים) fons est, ex quo paene omnia quae Venetae versionis propria sunt in textu Hebraico interpretando originem trahunt."

Es bedarf taum ber Ermähnung, daß Gebhardt die den codex Venetus betreffende Literatur, welche meift bem vorigen Jahrhundert angehört, forgfältig verglichen hat; nur weniges Neuere (vgl. Emalds Rritifche Grammatit, 1827, S. 83 und Carl Bamanns 1871 ju Marburg erschienene Adnotationes criticae et exegeticae in librum Rut, p. 31 sq.) fceint ihm entgangen ju fein. 3ch will jest, indem ich vorläufig ermähne, daß Delitich in seiner Borrede ben Bersuch macht, durch positive Rritit den unbekannten Berfasser unferer Uebersetung zu ermitteln, eine Uebersicht über den reichen Inhalt des fcon gedruckten Buches geben. In dem Procemium (p. XVII - XXIII) handelt Gebhardt de prima versionis Venetae notitia et hujus novae editionis consilio. Ohne daß man den Berfasser der geringften Ungerechtigkeit gegen feine Borgänger zeihen könnte, weift er bin auf die Mängel der Ausgabe von Billoifon (Argentorati, 1784) und Ammon (Nova versio Graeca Pentateuchi, Erlangen 1790/91, in drei Bändchen, deren brittes nicht nur das Deuteronomium, Theol. Stud. Jahrg. 1876. 38

•

#### Gebhardt

addenda et emendanda, fowie einen index vocabulorum poeticorum, rariorum, novorum et hucusque ignotorum in versione Pentateuchi Veneta Graeca enthält, jondern auch die befonders paginirte commentatio de versionis V.T.Venetae Graecae usu, indole et astate, nebft einer bie doppelte Schreibart bes codex zeigenben tabula aeri incisa) und begründet damit die Nothwendigkeit einer neuen, wirklich zuverläßigen Textausgabe. Billoison, der nicht einmal die Blätterzahl der Bergamenthandschrift mit 362 richtig. angibt, indem er aus dem Katalog von 1740 bie falfche Babl 302 abschreibt, ja der, wie es p. XXIII heißt, lacunas codicis ex libidine, quin etiam tacite explevit, hat den ganzen codex zu Benedig abgeschrieben, das Buch Daniel ausgenommen, deffen vom alten Banetti verfertigte Abfchrift der französische Gelehrte nur mit dem codex zu vergleichen brauchte. Die Strafburger Dahler und Müller haben nach Billoisons Eremplar den Druck der feche fleineren Bücher auf 196 Seiten beforgt, wobei die wenigen Abmeichungen des Drucks von der Abschrift genau verzeichnet murden. Rach p. XXVI der ju Baris geschriebenen Borrede wollte Billoifon quaedam selecta Pentateuchi poëtica loca beigeben, Jacobi nempe et Bileami praedictiones et utrumque Mosis Canticum; aber das Strafburger Bändchen enthält auf S. 199 - 213 mehr, nämlich Gen. 49, 1-28. Erod. 15, 1-20, Rum. 23, 7 1)-24; 24, 3-24, Deut. 32, 1-43; 33, 1-29. Die nach feiner Rücktehr von der beabsich tigten Reife nach Griechenland in Aussicht gestellte Beröffentlichung des Bentateuchs felbft wurde Billoifon bald leid, und ba feiner feiner tatholifchen Glaubens - und Boltsgenoffen fich der Sache annahm, war er froh, als sich in Ammon wieder ein protestantis fcher deutscher Theologe fand, dem er feine leider fehlerhafte 26. fchrift des codex Venetus zur Berausgabe überlaffen fonnte. Bei aller Anerkennung des von Ammon Geleisteten traf feine Arbeit boch alsbald bei ihrem Erscheinen mehrfacher, nicht unverdienter Tadel; Gebhardt meldet p. XXI: "Merito ac jure cri-



<sup>1)</sup> Durch Bersehen ,ift bei Gebhardt der erste Bers genannt; übrigens find Druckfehler in Gebhardts Buch äußerft felten.

mini ei datum est, quod lectiones ex conjectura receptas silentio praeteriisset. Deinde objectum ei est (idemque de Villoisonio dici oportet), quod sibimet ipsi non constans haud pauca vitia sine ulla annotatione intacta servasset. Atque reprobanda est etiam incuria qua in ,Addendis et emendandis', quae tertio operis volumini subjuncta sunt, errata typographica et ipsius codicis vitia sine ullo discrimine commiscuit."

Auf das Procemium läßt Gebhardt die sehr inhaltsreichen Prolegomena folgen, deren index also lautet:

Caput I. De codice Veneto atque ejus scriptoribus.

- § 1. Codicis externa condicio.
- § 2. Pars codicis prior autographa.
- § 3. Pars codicis posterior apographa.
- § 4. Scriptionis proprietates.
- Caput II. De ipsa versione Graeca Veneta.
  - § 1. De librorum sacrorum quos codex continet partitione.
  - § 2. De fonte translationis.
  - § 3. De auxiliis translatoris.
- A. De ratione quae inter hanc versionem et Graecas antiquiores intercedat.
- B. De lexici Kimchiani in hac translatione vestigiis.

§ 4. De translationis auctore.

Unmöglich kann ich den Reichtum diefer Prolegomena, welche sich als das Ergebnis der gründlichsten Durchforschung der Handschrift erweisen, hier im einzelnen vorsühren. Ich ermähne, daß die Blätter des codex nach jüdischer Beise von rechts nach links auf einandersolgen, so daß das nach unserer Rechnung letzte Blatt als das erste erscheint; ferner, daß die ersten 161 Seiten unvertennbar von der Hand eines Gelehrten geschrieben sind, welche mit Beginn von fol. 81 b mitten im Verse Er. 7, 25 von der Hand eines gewöhnlichen Schreibers abgelöst wird, und daß die eigentümliche Art der Schriftzüge, wie man längst erkant hat, auf das 14. Jahrhundert als die Entstehungszeit der Handschrift herabsührt. Ueber den Beginn des 15. Jahrhunderts könnte man, wie 38\*

Gebhardt richtig bemerkt, schon darum nicht leicht herabgehen, weil Cardinal Beffarion, der befannte gelehrte Bücherfreund, der im Jahre 1468 unter vielen anderen Büchern auch unfern codex bem Senate von Benedig zum Geschent machte, fonft gewiß Räheres über den Urfprung der mertmürdigen Ueberfezung gewußt und fich nicht mit der auf ihrem ersten Blatte von ihm angebrachten Aufschrift vea rivos équyvela begnügt hätte. Die meines Erachtens weitaus wichtigfte, weil folgenschwerfte Entbedung, welche Gebhardt gemacht hat, ift die in Cap. I, § 2 etwiesene Wahrnehmung, daß der erstere Theil des codex vom Ueberseter felbft geschrieben fein muß. 3m Intereffe des Berfaffers mard 3. B. von Gichhorn die Sppothefe, daß das Autograph des Ueberseters vorliege, entschieden verworfen; mögen auch bie Mängel, welche man früher auf Rechnung der schlechten Copie einer älteren handschrift fegen wollte, nicht wenig übertrieben worden fein, wie Gebhardt deutlich gezeigt hat, fo laftet boch jest bie unbeftreitbare Berantwortlichkeit für die wirklich vorhandenen 1) Mängel auf dem Verfaffer felbit, deffen verhältnismäßig fpätes Reitalter nunmehr auch flar vorliegt. Beide Umstände müffen bazu beitragen, die miffenschaftliche Bedeutung des codex Venetus auf ein fehr bescheidenes Mag herabzudrücken, mag er auch für die Geschichte der Eregese ein bedeutsames Dentmal der Renntnis bes Bebräifchen fein, welche gegen Ausgang des Mittelalters ein auf dem Boden des byzantinischen Reichs lebender, in der griechifchen Literatur fehr bewanderter Gelehrter befaß, der ohne Zweijel von Geburt ein Jude mar.

Wenn Ammon in der Borrede zum dritten Bändchen fich un-

1) Dabei bente ich nicht nur an die auf p. XXVIII verzeichneten Schreibfehler, benen Fälle wie Tewv für λεων, wie Billoifon (vgl. Gebhardt, p. XXI) in Erob. 4, 16 schon verbessert hat, beizufügen sind, fowie an den Umstand, daß der Berfasser in Gen. 26, 20 die Uebersetzung, was die vorhandene Lücke beweist, gar nicht zu Ende gesührt hat, sondern auch, und zwar ganz vorzugsweise, an die von Gebhardt in Kap. II, § 2 zusammengestellten miras alucinationes (vgl. Gen. 4, 21; 5, 8. 25 f.; 31, 41), an die zahlreichen groben Nachläßigkeiten und Incomstequenzen des Uebersetzers.

fern unbetannten Berfaffer noch als einen fprischen Mönch dachte, der zwischen dem 8. bis 11. Jahrhundert gelebt habe, fo miffen wir jest, daß wir nicht viel fehlgreifen tonnen, wenn wir die Zeit des Uebersetzers um das Jahr 1400 anseten; ebenso sicher liegt aber jetzt die judifche nationalität unferes "zweiten Aquila" (vgl. 3. Freudenthal, Belleniftifche Studien, Breslau 1875, S. 129 Unm.) vor, der das in der versio Veneta uns erhaltene "lette Erzeugnis bes judifchen Bellenismus mit absichtlicher Burudfetung der LXX auf Grund des masoretischen Textes gearbeitet hat". 3ch halte es für überflüßig, nach Gebhardt die vielen Gründe hier jufammenzuftellen, welche den Ueberfeger als einen geborenen Juden erweisen, ba jest wol niemand mehr mit Bleet (Einleitung in das Alte Teftament, 3. Aufl., S. 117. 793) an einen chriftlichen Gelehrten denten wird, der feine Renntnis des Bebräischen von judischen Rabbinen erlangt hätte. Nur Gine Stelle, die den Ueberfeger besonders deutlich als Juden hervortreten läßt, will ich erwähnen, zumal ba hier einmal ausnahmsweise der Text durch Ummon beffer als von Gebhardt wiedergegeben ift. Erob. 23, 20 lefen wir in der Erlanger Ausgabe: Avrlxa syd πsumw äyysλον ἐπίπροσθέν σου, φυλάττειν σε ἐν τῇ ὅδῷ καὶ ἀγεῖν σε προς τον δντωτήν, δν ήτοίμασα, mahrend bei Gebhardt der Schluß lautet: άγειν σε προς τον τόπον δν ήτοlμασα, wozu der fritische Apparat am untern Rande furz bemerkt: "ayeiv [c. cd. ed. τόπον] οντωτήν cod. et ed. Cf. Prol. II, 4, b." Die Berbefferung des Accentfehlers tann ich nur loben, nicht aber die Correctur des Ueberfegungsichnigers, der nur einem Juden möglich war, welchem in good das Tetragramm (vgl. Efth. 4, 14) ju stecken schien 1). Gebhardt (p. LXVII) hat diesen mirus error des Berfaffers volltommen richtig ertannt, durfte indes den auf reiner Gedankenlosigkeit des Ueberseters beruhenden Schnitzer nicht durch Burudgeben auf das hebräische Original aus dem Texte der Ueberfetzung entfernen; ausdrücklich hebe ich aber hervor, daß Geb-

Rach p. LII wird ber Gottesname הרוה gewöhnlich burch σντωτής wiedergegeben, von Er. 8, 27 an zuweilen auch burch σντουεγός, fehr felten (Prov. 3, 32; 14, 2) endlich burch συσιωτής.

#### Gebhardt

.

hardt auch in diefem Falle, wo er feinen Autor unbewußt verfconert, bas fritifche Material bem Lefer feineswegs vorenthalten Benn Gebhardt ben Berfaffer als zum Chriftentum überbat. getretenen Juden denft, ber feine Urbeit, um die LXX durch trem Biedergabe des Grundtertes zu übertreffen, zu Ehren ber chriftlichen Rirche unternommen habe, fo ift diefer Supothefe die Thatfache boch wenig günftig, bag nirgendwo die geringste Renntnis bes Neuen Teftaments in ber ganzen Arbeit fich zeigt; auch läßt bie Ueberfetzung ber chaldaifchen Abichnitte des Buches Daniel im borischen Dialett, überhaupt die eigentümliche, ebenfo gut von feinfitt Renntnis als von größter Billfür zeugende Handhabung der griechifchen Sprache weniger leicht an beabsichtigte Befriedigung eine firchlichen Intereffes als an eine irgendwie veranlaßte gelehnt Spielerei denten. Scharffinnig ift bie Hppothefe von Delizich, wornach ein aufgeklärter Jude Elifa die versio Veneta verfast hätte, ein gelehrter Schützling des türkischen Sultans Murad L, der nach Adrianopels Eroberung (im Jahre 1861) allerlei gtlehrte Männer an feinen Hof zog, schließlich aber den in Ungnade gefallenen Elifa verbrennen ließ. Bu folch jähem Tobe murde det unfertige Buftand der versio Venets gut ftimmen; aber ber von Gennadins gewählte Ausdruck o ro doxeir ubr loudaios, rolú9eog de Blicoalog tann jene Bermuthung doch nicht gerade empfehlen.

Gebhardt gibt auf S. 1-549 den griechischen Text der ch von unferm unbekannten Verfasser übersetzten Bücher in der erwähnten mustergültigen Weise und nimmt in dem knapp gehaltenen, aber stets klaren kritischen Apparat, der den untern Rand der Seiten füllt, immer sorgfültige Rücksicht auf seine Vorgänger und auf das Verhältnis der versio Veneta zum hebräischen oder ansmäischen Grundtexte. Manche Emendation der Vorgänger (3. B. Ammens Lev. 3, 9; 7, 25; 8, 31; 11, 7 f.; 13, 7; 18, 24 s; 19, 32; 26, 5) wird gebilligt; sehr häusig (3. B. Lev. 19, 28; 20, 10) werden editio und codex zusammen verbessert. Ich kam-Gebhardt (p. LIV) nur beistimmen in der Meinung, daß unserm Uebersetzer ber gewöhnliche recipirte hebräische Text und zwar in punktirter Gestalt vorlag. Mochte dies Exemplar auch kein be-

#### Graecus Venetus.

fonders forgfältig corrigirtes fein, und mögen auch viele Ubweichungen vom masoretischen Texte sich durch die von Rennicott und be Roffi gefammelten Barianten belegen laffen, fo fteht boch fest, daß eine fehr große Denge der thatfächlich vorhandenen Differenzen muifchen dem Grundtext und der versio Veneta der reinen Billfür oder nachläßigfeit des Ueberfegers felbft zugen fcbrieben merden muß. Jeden Falls fchrumpft damit der textfritifche Werth des codex Venetus auf ein minimum zusammen. Allerdings tann Carl hamann (a. a. D.) Bleets Meußerung über die versio Veneta: "Sie fest jeden Falls unfern punttirten Tert voraus und schließt fich genau an diefen an ", in ihrer zweiten Sälfte leicht widerlegen; gegen den "genauen Unschluß" zeugen in bem fleinen Buchlein Ruth ichon ziemlich viele Stellen, bie zum Theil (g. B. 1, 9. 22) von Gebhardt übersehen find, während anderes von Gebhardt Bemertte (g. B. 2, 6) mieber Samann entgieng, worüber fich tein billig Dentender mundern wird. Diefer Mangel an genauem Anfching geht eben im codex Venetus, beffen Berfaffer ein gar zu fcmeres Bert unternommen bat, mit völlig flavifcher Treue (vgl. Ruth 1, 1 das geschmactofe avnjo ex douov dorov rov isovdov) Sand in Sand ober mechfelt gemuthlich mit berfelben ab; daß ich noch ein Beispiel anführe, fo finden wir öfter (3. B. Gen. 1, 24; 49, 11) Cholem et Chirek compaginis gleich Suffixen der dritten und ersten Berjon überfett, während an anderen Stellen (Lev. 6, 3. Deut. 33, 16) diefe Un= geheuerlichkeit vermieden ift. Letteres betont Gebhardt (p. L), um den Verfasser gegen den Borwurf großer Unwiffenheit im Bebräiichen in Schutz zu nehmen, obgleich er auf p. LIV felbft Beispiele zum deutlichen Beweise dafür beibringt, interpretem in grammaticam peccavisse. Es leidet keinen Zweifel, daß der Berfaffer des Sebräischen wie des Griechischen in hohem Grade mächtig war; aber ebenso ficher ift, daß er fich häufig großer nachläßigfeit und Willfür schuldig macht.

Auf S. 550-553 theilt Gebhardt intereffante Tabellen über die Aussprache der hebräischen Confonanten und Bocale mit, welche sich aus der griechischen Wiedergabe der Eigennamen im codex Venetus ergibt. Dann folgt ein sehr nützliches Berzeichnis vocabulorum quae in Lexicis non exstant (S. 554-564) mit beigefügter Sinn . Erklärung und Angabe der Stellen; obgleich manche diefer Börter wie die causativa auf -ow, welche fich ber Berfaffer bildet, um hebräifche Biphilformen ohne Gebrauch von Bülfszeitwörtern wiedergeben zu können (z. B. auapriow peccare facio, aproviow principem facio), tein fonderliches Intereffe bieten, fo fehlt es boch auch nicht an finnvoll gebildeten, fconen Ausdrücken, und jeden Falls verdient diefe Ergänzung der größten bisherigen Verzeichnung des griechischen Sprachschatzes die volle Aufmerksamkeit auch der klassischen Philologen. Wefentlich dass felbe gilt von dem mit gleicher Sorgfalt gearbeiteten zweiten index, der auf S. 565 — 592 die vocabula rariora atque poëtica bringt mit Einschluß folcher gewöhnlicher und profaischer Börter, welche hier in ganz ungewöhnlichem Sinne gebraucht find. Die Schrifttafel endlich ftellt uns auch die absonderliche und nach Bebhardts (p. LXVII) wahrscheinlicher Bermuthung mit judischem Befen zufammenhangende Geftalt des codex durch genaue Biedergabe zweier ganzer Seiten beutlich vor Augen.

Als eine palaestra sagacitatis (p. LXIX), als ein trot oder auch vermöge seiner Sonderbarkeiten zuweilen wissenschaftlich anregendes Hülfsmittel bei der Erklärung des alten Testaments ertenne ich den codex Venetus gerne an, wie wenig ich auch in das Lob, welches z. B. Prov. 30, 1 rov µassáov bei Delizsch und vielen andern gefunden hat, einstimmen kann. Indem ich aber bei Eichhorns Urtheil über den verhältnismäßig geringen wissenschaftlichen Werth des codex Venetus stehen bleibe, fühle ich mich um so mehr aufgefordert, dem tüchtigen Herausgeber der versio Veneta für seine große und wahrlich nicht vergebliche Mühe aufrichtigen Dank zu sagen; jede in ihrer Art vollendete Arbeit auf dem unendlichen Gebiete der Wissenschaft, mag diese einzelne Leistung auch scheindar noch so geringsfügige Dinge betreffen, dient ja der Wahrheit und trägt ihren unvergänglichen Lohn in sich selbst.

Bonn.

Adolf Kamphaufen.

2.

D. Carl Bernhard Hundeshagens Ausgewählte kleinere Schriften und Abhandlungen. Nach feinen handschrift= lichen Berbefferungen und Ergänzungen neu herausgegeben von Theodor Christlieb, D. d. Theol. u. Phil., der ersteren ord. Prof. an der Univ. Bonn. Erste Abtheilung: Zur christlichen Cultur= und inneren deutschen Zeitgeschichte, 421 SS. Zweite Abtheilung: Zur Ge= schichte, Ordnung und Politik der Kirche, 624 u. XII SS. 8°. Gotha, Friedr Andr. Perthes, 1874/75.

Die Berausgabe von Berten aus den Borlefungsheften und dem fonftigen literärischen Nachlag eines Berewigten ift meift ein Unternehmen von zweifelhaftem Berth, es fei denn, daß es fich um Arbeiten handelt, die derselbe ausdrücklich als druckfähig bezeichnet hat. Anders aber verhält es fich mit den von einem Berewigten felbst schon veröffentlichten, aber da und dort zerftreuten und theilweise ichmer zugänglich gewordenen Abhandlungen und Auffäten. Diefe, fo weit fie von bleibendem Berth find, nach feinem Abscheiden zu fammeln und wieder zu veröffentlichen, ift immer fehr dankenswerth. Seine größeren Berte erhalten in einer folchen Sammlung eine Ergänzung, welche für manche Urs theile und Ausführungen die nöthigen Unterlagen, Begründungen und Erläuterungen darbietet. Und ein oft nicht geringer Theil feiner Lebensarbeit wird dadurch der fonft bald genug drohenden Bergeffenheit entriffen und tann, in der Sammlung allgemeiner zugänglich gemacht, erst seine volle Frucht tragen für die Forts entwicklung der von ihm gepflegten Biffenschaft und für die Förberung ber allgemeinen Lebensintereffen, in deren Dienft er fich gestellt hatte. Bon den fleineren Schriften und Ubhandlungen hundeshagens - das dürfen wir getroft fagen - gelten

587

#### Chriftlieb

diefe Bemerkungen in ganz besonderem Mage. Es war nicht blok ein miffenschaftliches und gelehrtes, es war vor allem ein allgemeines und praktisches Interesse, welches ihre Sammlung und Bieberveröffentlichung wünschenswerth machte. Bußte doch der "beutsche Theologe", wie nicht leicht ein anderer, die Lehren ber Geschichte zur Beleuchtung unfrer gegenwärtigen Buftande und Berhältniffe und zur Orientirung über die monigfach sich treuzenden Beitftrömungen und die firchlichen und firchenpolitifchen Aufgaben ber Gegenwart zu verwerthen ! Und gerade feine fleineren, da und bort in Beitschriften, Programmen und Broschuren veröffenklichten Arbeiten laffen die prattifche Abzielung aller feiner Studien und Forschungen auf die Bedürfnisse und Aufgaben unfrer Zeit noch mehr an den Tag treten, als feine größeren Berte, und tonnen ficher, wenn sie in die rechten Sände tommen, burch die Geltendmachung vergeffener oder nur halb anerkannter Babrheiten "auf bie Entscheidung mancher brennenden Fragen einen beilfamen Einfluß üben". Berr D. Chriftlieb hat fich barum mohlbegrunbeten Unfpruch auf den Dant der Freunde Sundeshagens, aber auch aller, denen der Aufbau unfrer Rirche und die gefunde Entwicklung unferes nationalen Lebens am Bergen liegt, erworben, indem er Zeit und Mühe baran wandte, in obigen zwei Sammelbänden eine Auswahl der fleineren Schriften und Abhandlungen feines verewigten Collegen zu veröffentlichen.

Auch die Art, wie er die übernommene Aufgabe ausgeführt hat, verdient die vollfte und dankbarste Anerkennung. Sowol seine Auswahl dessen, was von bleibendem Werth und zugleich von allgemeinerem Interesse ist, als seine Gruppirung der einzelnen Stücke, welche ungezwungen sachliche Zusammengehörigkeit mit chronologischer Auseinandersolge combinirt, darf auf allgemeine Billigung rechnen. Für die Auswahl lagen ihm außer den in meiner Abhandlung "Zur Erinnerung an D. E. B. Hundeshagen" <sup>1</sup>) erwähnten und charakterisiten Arbeiten noch einige anbere vor, die ich überschen hatte (verschiedene Artikel in Herzogs



<sup>1)</sup> Bgl. Jahrg. 1874, Heft. 1. Die Abhandlung ift unter obigem Titel auch als befondere Schrift erschienen.

Real - Enchklopädie), oder deren Abtunft von Hundeshagen mir zweifelhaft geblieben mar (anonyme Auffätze in Gelgers Broteftantischen Monatsblättern). Einiges bavon ift in die Sammlung aufgenommen worden : fo bie "Afteristen zur inneren Beitgeschichte" und die Ausführung über "Die Bedentung der Betenntnisschriften in der evangelischen Kirche". Lettere mar bei ihrer erften Beröffentlichung (in Gelgers Broteftantifchen Monatsblättern 1857, Octoberheft) als Ausschnitt "aus einem amtlichen Botum" bezeichnet. Die specielle Beranlaffung dieses Botums tonnte der Herausgeber nicht ermitteln, und auch ich tonnte ihun feiner Zeit keine Austunft darüber geben. Jetzt bin ich in der Lage, zu conftatiren, daß diefes Botum nichts andres ift, als der ganz aus hundeshagens Feder ftammende grundlegende Abschnitt bes gemeinfamen Berichtes, welchen die Majorität und die Minorität der Commission für die Betenntnisfrage in der badiichen Generalinnode von 1855 über die betreffende Borlage des Ober=Rirchenrathes erstattete. - Bon bisher noch nicht Beröffentlichtem tonnte aus Sundeshagens Rachlag nur ein Manufcript in die Sammlung aufgenommen werden. Es enthält eine Ausführung über "den Staatscharakter des Romanismus" und "Stizzen zur geschichtlichen Entwicklung des Romanismus und Protestantismus in ihrem Berhältnis zum Staate"; trop feines fragmentarischen Charakters bildet es eine werthvolle Ergänzung zu mehreren anderen Abhandlungen Sundeshagens und fteht in unmittelbarfter Beziehung zu dem groken Entscheidungstampfe zwischen Papfttum und Staatsgewalt, welcher jest bas allgemeine Intereffe der ganzen gebildeten Welt in Anspruch nimmt; man muß daber dem herrn Berausgeber die mühevolle Arbeit ganz befonders danten, die er daran gewandt hat, dem Manuscript wenn auch feinen vollftändigen Zufammenhang und vollendende Abrundung, fo boch eine druckfähige Geftalt zu geben.

Bon den beiden Bänden, deren jeder ein relativ felbständiges Ganzes bildet und von der Verlagshandlung auch separat bezogen werden tann, trägt der erste die Aufschrift: "Zur christlichen Cultur- und inneren deutschen Zeitgeschichte." Seinen Kern bilden die der ersten Hälfte der fünfziger Jahre angehörigen Ubhandlungen, in welchen hundeshagen fich bemühte, im Gegenfatz zu bem Centralgebanten ber modernen Bildung, dem Humanitarismus, b. h. bem vom Chriftentum abgelöften und darum vertehrten und auf ben Ropf gestellten Humanitätsideal, die unermegliche Bedeutung bes Chriftentums und damit auch die besondere Bedeutung ber Rirche für das gesamte Bollsleben und insbesondere für das höhere Culturleben unferer Nation wieder allgemeiner zum Bewußtfein zu bringen. Es find die atademische Festrede "Ueber die Ratur und bie geschichtliche Entwicklung der Humanitätsidee in ihrem Berhältnis zu Kirche und Staat" (IV), der Bortrag "Die innere Miffion auf der Universität" (V) und die Abhandlungen "Meditationen über die religiöse Signatur der Gegenwart" (VI) und "Ein Zuruf an die deutsche Bartei" (VIII). Gleichfam als. Grundlage für dieje Stücke hat der Herausgeber die Reisepredigt "Bom mahren Begriff des Glaubens als Triebtraft zur Ibealität und vom falfchen 3bealismus" (III) aus der größeren Schrift "Der Weg ju Chrifto" und als Ginleitung die atademische Antrittsrede "Ueber die Aussichten und das Studium der Apologetif in unfrer Beit" (II) vorausgeschickt und auch aus den "Afteristen zur inneren Zeitgeschichte" (VII) einige besonders charafteriftische Stücke an paffender Stelle eingefügt. - Seit diefe Arbeiten zum erstenmal an's Licht traten, haben freilich die national = politischen Berhältniffe unferes deutschen Bolles die größte und heilfamfte Umgestaltung erfahren. Aber der Gegensatz der von jenem humanitarismus beherrichten modernen Beltanschanung zu der chriftlichen besteht auch heute noch fort, in mancher Beziehung in noch verschärfter und gefährlicherer Beije; der von Hundeshagen befämpfte Grundirrtum unferer modernen deutschen Bils bung ift noch keineswegs überwunden, fucht vielmehr noch mehr als früher auf allen Lebensgebieten feine Confequenzen zur Geltung zu bringen und droht badurch auch die auf politisch=nationalem Sebiet gewonnenen Errungenschaften wieder in Frage ju stellen. Man wird darum in dem, was Hundeshagen vor mehr als zwanzig Jahren geschrieben hat, auch heute noch ein zu rechter Zeit geredetes Bort finden; und man follte für diefes ernfte und mannhafte Bort in den Kreifen der Gebildeten und namentlich and

von den Männern der liberalen Barteien um fo mehr Beachtung erwarten, da heutzutage jedermann zugestehen muß, daß auch die politisch = nationalen Errungenschaften, deren sich unser deutsches Bolt erfreut, nicht auf ben Wegen gewonnen werden tonnten, vor welchen Bundeshagen feine national - liberalen Gefinnungsgenoffen fo ernstlich und fo oft hatte marnen muffen, und bag er auf diefem Gebiet als ein echter Prophet der Zukunft des deutschen Boltes beglaubigt worden ift. - In teinem näheren Zusammenhang mit den Hauptstücken des ersten Bandes steht die gehaltvolle Abhandlung "Der Communismus und die asketische Socialreform im Laufe der chriftlichen Jahrhunderte" (I), der Bortrag "Religibje Buftande und Stimmungen in der griechifch = romifchen Welt jur Beit der erften Ausbreitung des Chriftentums" (IX), deffen Biederveröffentlichung nach hundeshagens Tode von einem auf diesem Gebiete wohl orientirten Theologen auf's lebhafteste gewünscht worden ist, und die als Anhang beigegebene Buschrift an die Rölner Zeitung "Mar Schneckenburger, der Dichter des Liedes: Die Wacht am Rhein ! "

Der zweite Band mit ber Aufschrift "Bur Geschichte, Ordnung und Bolitit der Kirche" tann als Fortsetung des Wertes "Beiträge zur Rirchenverfaffungs-Geschichte und Rirchenpolitit" betrachtet werden. Man findet hier eine Reihe von Broblemen behandelt, die mit der unfrer evangelischen Kirche gestellten Aufgabe, aus einem bloken Kirchentum zu einer allen Befensmomenten ihrer 3dee entsprechenden, fich felbft regierenden Rirchensocietät ju werden, unmittelbar zusammenhängen. Die Abschnitte "Der humas nitarische Rationalismus und die Symbole" (III), "Das Princip ber freien Schriftforschung in feinem Berhältnis zur Rirche und den Symbolen" (IV) und "Die Bedeutung der Betenntnissichriften in der evangelischen Kirche" (V) betonen die Grundlage und die inneren Existenzbedingungen einer evangelischen Rirche. Die Anfprache "Ueber die Erneuerung des Aelteften- und Diakonenamtes" (VII) und bie Abhandlung "Rückblick auf die Aufgabe einer Verfassungsgestaltung der evangelischen Rirche in Deutschland unter besonderer Berücksichtigung der Mitarbeit der Biffenfcaft" (XI) weisen auf den Beg, welcher zu der ihre felbstän=

bige fociale Stellung ermöglichenden Ausgeftultung der Berfaffung Beiter findet man hier einen Theil des Ertrages der führt. hiftorischen und principiellen Forschungen Hundeshagens über das Berhältnis von Staat und Kirche in den atademischen Reden "Ueber ben Einfluß des Calvinismus auf die 3deen vom Staat und staatsbürgerlicher Freiheit" (II) und "Ueber einige Bauptmomente in der geschichtlichen Entwicklung des Berhältniffes zwiichen Staat und Kirche" (X), fowie in den aus dem handichriftlichen Rachlaß veröffentlichten "Sfizzen zur geschichtlichen Entwicklung des Romanismus und Brotestantismus in ihrem Berhältnis um Staate" (IX, D). Und endlich wird das innere Wefen des Ratholicismus und fein Berhältnis fowol zum evangelischen Brotestantismus als zum modernen Staat in belles Licht gesetzt durch die Abhandlungen : "Das Ratholische im Ratholicismus", "Das Gefährliche im Ratholicismus" und "Das Römische im Ratholicismus und der Staatscharafter des Romanismus", letztere aus dem handschriftlichen Nachlaß zum erstenmal veröffentlicht (VIII und IX, C). Alle diefe Ausführungen dürfen jest, mo die richtige und flare Auseinandersezung zwischen Staat und Rirche auf ber Tagesordnung fteht, als nächfte Aufgabe, von deren glücklicher Löfung die gedeihliche Entwicklung unferes nationalen Lebens abhängt, ein erhöhtes und allgemeineres Intereffe beaufpruchen. Und man muß um fo mehr munichen, daß fie von allen zur Mitarbeit an diefer Aufgabe Berufenen gelefen und beachtet merden, ba jenes aus der harmonischen Berbindung echter Rirchen- und Staatsgefinnung hervorgehende rückhaltelofe und tiefere Eingehen auf das concrete Befen fowol ber Rirche als bes Staates, ohne welches - wie hundeshagen mit gutem Grunde betont (II, S. 377) eine gludliche Löfung der Aufgabe nicht möglich ift, auch heute noch zu den Seltenheiten gehört. - In bem Rampfe aber zwifchen dem Staate und dem Bapfttum bietet die protestantifche Theologie in mehreren diefer Ubhandlungen den Bertretern der Staatsinteressen eine nicht zu verachtende Mithülfe dar. Insbefondere können die zuletzt angeführten, benen auch noch bie in den zweiten Theil aufgenommenen und das badifche Borfpiel bes gegenwärtigen Rampfes betreffenden "Afteristen" (VI) anzureihen find,

welen zu der rechten Einficht in die tiefer liegenden Gründe bes Conflictes verhelfen, eine Einficht, bie einerfeits eine gerechte Benttheilung der ultramontanen Gegner ermöglicht, andrerfeits aber auch von der unvermeidlichen Nothwendigteit des Rampfes mider fie überzeugt, die schneidigsten Baffen gegen fie darbietet und vor falfchen Begen und unhaltbaren Baffenftillftänden bemahrt. "Mit dem ftrengen Romanismus ift tein Bund zu flechten", mit diefem caeterum censeo fchließt das aus dem handfchriftlichen nachlas neu veröffentlichte Stück (Bd. II, S. 446). - Die oben angeführten drei Abhandlungen über den Katholicismus möchten wir namentlich auch den Führern der alttatholischen Bewegung ju gründlicher Erwägung empfehlen. Je lebhafter unfere Sympathien für ihre Reformbeftrebungen find, um fo mehr wünschen mir, diefelben möchten fich zu rechter Zeit davon überzeugen, daß der Staatscharafter ber römischen Rirche, welcher fie immer wieder in Conflicte mit dem Staate bringen muß, mit dem inneren Befen des Katholicismus in teinem zufälligen Berhältnis fteht, auch nicht von demfelben abgestreift werden tann, fondern mit feinen Grund. anfchanungen innig zusammenhängt, und daß ohne eine gründliche Revision ihres Rirchenbegriffes oder - richtiger gesprochen - ohne eine tiefe und lebendige Erfaffung des wahren Befens der Rirche und der mahren natur und Bedeutung des Glaubens ihre Reformbestrebungen tein wefentlich anderes Schickfal haben tonnen, als die des 15. Jahrhunderts.

Außer den angeführten Ubhandlungen enthält der zweite Band auch noch eine der früheften und am wenigsten bekannten Urbeiten Hundeshagens: seine Antwort auf die Frage: "Wie können wir die Geschichte der Kirche im allgemeinen und unserer protestantischen Kirche insbesondere zur Hebung des christlichen Sinnes und Lebens praktisch benutzen?" (I.) Ihre Aufnahme wird sich durch ihren anregenden Inhalt in den Augen jedes Lesers von selbst rechtsertigen.

Schließlich müffen wir noch der gewiffenhaften Sorgfalt und Treue alle Anerkennung zollen, mit welcher der Herr Herausgeber den Text der früher veröffentlichten Stücke mit den aus den Handezemplaren Hundeshagens entnommenen 3u-

#### 594 Chriftlieb, Hundeshagens Schriften und Abhandlungen.

fätzen und Verbefferungen hat abdrucken laffen. Auch bas aus bem handichriftlichen nachlaß veröffentlichte Stud ift mit folder Sorgfalt und fo biplomatischer Genauigkeit druckfertig gemacht, daß der Lefer zwar leicht feben tann, mo die nachbeffernde Band bes Serausgebers eingegriffen hat, dabei aber doch durchweg den Einbruct einer einheitlichen mit teinen fremden Elementen verfesten Darstellung hat. Besonders geschickt und ganz in Hundeshagens Beife ift bie zur Berftellung bes Bufammenhangs erforderlich gewefene Einschaltung Bb. II, S. 394-396 gemacht. Die Selbftverleugnung, in welcher fich ber Berausgeber eigener Unmertungen fast gang enthalten hat, ift nicht weniger zu loben. Eine biographische Stigge hat er nicht beigegeben, fondern fich mit Berweifung auf feine 1873 erschienene Schrift: "C. B. Sundeshagen, eine Lebensffizze. Gotha, Friedr. Undr. Berthes", fomie auf meine oben angeführten Erinnerungsblätter begnügt. Dagegen hat er jedem einzelnen Stücke furze Borbemertungen über die Beitumftände feiner Entftehung und bie es betreffenden literärifchen Rachmeisungen beigegeben. Billfommen wird manchem auch bas als Anhang zum zweiten Theil zugefügte "Chronologische Berseichnis fämtlicher Schriften und Abhandlungen hundeshagens" fein. - Bir fchließen mit dem Bunfche, daß die in diefen Sammelbänden enthaltene Sinterlaffenschaft des "deutschen Theologen" in theologischen und außertheologischen Rreifen die ihr geburende Beachtung finden möge.

.L. Riehm.

Druc von Friedr. Andr. Perthes in Gotha.

# Theologische Studien und Aritiken.

Sine Beitschrift

für

das gesamte Gebiet der Theologie,

begründet von

D. C. Mumann und D. F. 29. C. Umbreit

und in Berbindung mit

D. 3. Muller, D. 10. Benfchlag, D. Guft. Baur

herausgegeben

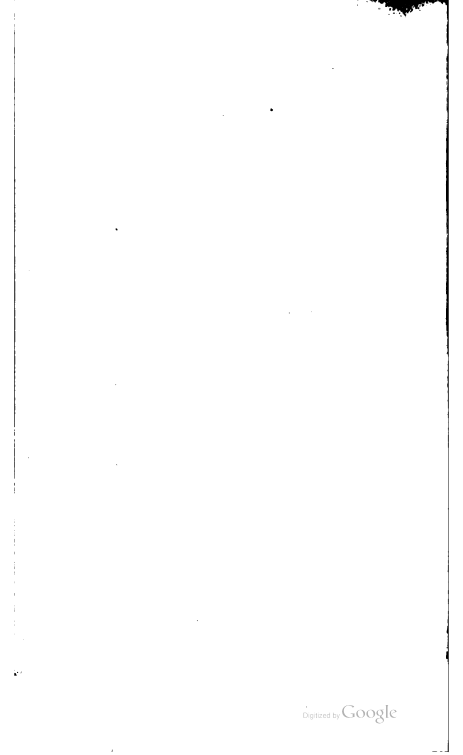
von

D. E. Richm und D. J. Röftlin.

Jahrgang 1876, viertes Seft.



**Gotha.** Friedrich Andreas Perthes. 1876.

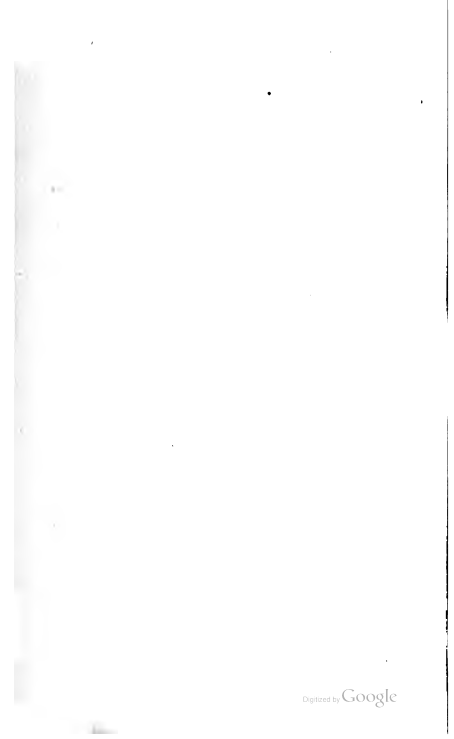


# Abhandlungen.

1







#### 1.

## Neber die von den Propheten des achten Jahrhunderts vorausgesette Entwiklungsftufe der israelitischen Re= ligion <sup>1</sup>).

Bon

Lic. Dr. Rudolf 5mend, Privatbocenten in Halle 2).

Die Frage nach dem Verhältnis der einzelnen Persönlichkeit zu ihrer Zeit und ihrer Bedeutung für den Fortschritt der Menschheit liegt auf keinem Gebiete des geistigen Lebens so nahe, wie auf dem religiösen. Hier wenigstens scheint es, wenn sonst irgendwo, der Einzelne zu sein, der, sei es durch eigene Kraft, sei es als Wertzeug göttlicher Offenbarung, nicht nur die Gedankenwelt seiner Zeit in souveräner Ueberlegenheit umgestaltet, sondern auch auf eine weite

 <sup>3</sup>m Anichluß an: Duhm, Die Theologie der Propheten dargestellt als Grundlage für die innere Entwicklungsgeschichte der israelitischen Religion. Bonn, bei Adolph Markus, 1875. VIII n. 324 SS. 8°.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Meine Differtation "Moses apud prophetas etc." war schon druckfertig, als mir die oben bezeichnete Schrift Duhms Betannt wurde. 3ch ergreife daher die mir seitens der verehrlichen Redaction dieser Feitschrift gebotene Gelegenheit, meine dortigen Ausführungen hier nach einer anderen Seite hin zu vervollständigen.

Bufunft hin der weiteren Entwicklung ihre Schranken und Biele Doch von jeher hat sich gegen diese Betrachtungsweise ber fest. Zweifel erhoben, ob nicht auch auf dem religiösen Gebiet lediglich biefelben Entwicklungsgesetse maßgebend feien, deren Geltung man auf allen anderen Gebieten menschlicher Geiftesthätigkeit nachweifen zu tönnen glaubt, ob nicht auch hier der einzelne Mensch nur der Träger eines vielleicht uralten Gedankens fei, der der einzelnen Persönlichkeit nichts als einen eigentümlichen Ausdruck, eine neue Anwendung, eine besondere Stelle in der Gesamtheit der Beltanschanung verdanke. Es ift die Aufgabe der Theologie, näher ju beftimmen, in wie weit jede diefer beiden Betrachtungsweisen ihr gutes Recht hat. So lange fie ihren Namen mit Ehren tragen will, muß fie immer wieder die Frage aufwerfen und zu beantworten versuchen, in welchem Berhältnis göttliche Offenbarung und geschichtlich nothwendige Weiterentwicklung zu einander stehen.

Auf diefe Frage führt uns im Alten Teftament die für dass felbe charakteristische Erscheinung des Prophetismus. Sie lieat noch näher, feitdem die Rritit eine ben bisherigen Unschauungen fo ganglich entgegengefeste Richtung eingeschlagen hat. Hatte man bisher den Prophetismus als eine Verklärung und Vertiefung des altheiligen, einft geifterfüllten, dann aber zur todten Formel gewordenen Gesetzes angesehen, fo scheint dies Verhältnis jetzt total ums gekehrt. Duhm fpricht den Propheten die Priorität zu, und das Besets ift nach feiner Anficht die todte Form, in der ein späteres Geschlecht, dem die Originalität und die ursprüngliche Lebensfülle bes Prophetismus fehlten, den prophetischen Gedanken festzuhalten suchte. Wir haben demnach in den Propheten die Stifter ber israelitischen Religion zu sehen. Die letztere Behauptung tann im allgemeinen freilich auf allseitige Zustimmung rechnen, sobald man Mofe mit zu den Bropheten zählt 1). Als folcher tritt er in ber That im Bentateuch auf. Das Gesetz erscheint allenthalben als



Sft die Religion nach biblischer Anschauung als Wechselverkehr zwischen Gott und Menschen, der durch die göttliche Initiative angeregt ift, zu definiren, so kann fie nur durch Propheten gestiftet sein; vgl. Gen. 20, 7. hebr. 1, 1.

birecte Berordnung Jahve's, meistens fpricht fogar Jahve felbft und fo hat der Gefetgeber Mofe den Propheten, den Sprecher Jahve's, zur nothwendigen Boraussetzung. Aber nach Duhms 211ficht besteht zwischen Gefetz und Prophetie überhaupt ein funda= mentaler Gegensatz. Er will deshalb die gefetzlich - mosaische Periode, die man bisher dem Prophetismus vorangehen ließ, aus ber israelitifchen Religionsgeschichte überhaupt ftreichen, dagegen bie prophetische Beriode rudwärts bis auf Mofe ausdehnen. Wir werden fpäter feben, mit welchem Recht. Nun tennen wir aber Mofe wefentlich nur als Gefetgeber, und ba ihm die Rritik neuerdings etwa mit Ausnahme der zehn Gebote nicht nur die directe fcriftftellerifche, fondern auch bie indirecte Autorfchaft der pentateuchischen Gefete absprechen will, fo fehlen uns nicht nur bie wefentlichften Buge, mit denen fein Bild von jeher ausgeftattet wurde, fondern er felbft scheint gleichsam im Nebel zu verschminden. Demgemäß macht benn auch Duhm teinen Versuch, in ber Darstellung des Prophetentums factifch auf Mose zurückzugehen, vielmehr beginnt nach feiner Darftellung die prophetische Religion in Birklichkeit mit Amos. In ber von Amos und Hofea ausgehenden Entwicklung, die nicht weniger durch den geschichtlich begründeten Fortschritt bes Gedankens als burch die Individualität feiner Bertreter bedingt ift, erreicht die prophetische Religion in furger Zeit die erhabenste Böhe ihrer 3dee. Da fie aber nur in ber geringen Bahl ihrer Träger in lebensvoller Birflichkeit eriftirt und von der "Bolksreligion" durch eine unübersteigbare Rluft getrennt ift, fo tann das Ibeal in dem großen Rreife, für den es bestimmt war, nicht in feiner Reinheit verwirklicht werden. Deshalb muß der Gedanke ichon bald darauf aus feiner idealen Höhe in die Alltäglichkeit herabsteigen, die Forderungen der Propheten erftarren zu Befegen, ihre Glaubensfätze zu Dogmen, ihre 3deen werden in Inftitutionen und leeren Formen materialifirt.

Man mag über die Resultate Duhms urtheilen, wie man will, wman ird nicht leugnen können, daß er die eben angedeuteten Grundzüge seiner Construction mit glänzendem Scharffinn und in geistvoller Weise durchgeführt hat. Es ist nun nicht meine Absicht, ihm jetzt schon auf dem weiten Wege seiner Untersuchungen zu

I

L

folgen, wielmehr möchte ich nur einige Buntte berausgreifen, deren Richtiaftellung mir von ber höchften Bedeutung icheint und bie in der Darftellung Duburs teineswegs die Berückficktigung, bie fie verdienen, erfahren haben. Das freilich bei der dumaligen Lage ber alttestamentlichen Rritit jede Darstellung ber israelitifchen Religionsaefchichte von ben alteren Brophetenschriften ausgehen muß, liet Denn bei feiner derjenigen Schriften, die man auf der Hand. früher allgemein für älter als Amos hielt, tonnen wir Abfaffungs zeit und Verfaffer mit fokther Sicherheit bestimmen, wie das bei ben älteren Bropheten der Fall ift. Duhm erinnert mit Recht baran, daß namentlich bie Renntnis der Individualität der einzelnen Schriftfteller, die bei manchen diefer Quellen noch nicht hinreichend unterfucht ift, die nothwendige Borbedingung zur richtigen Benutzung ihrer Berte bildet. Der Umfang derjenigen Quellen aber, die wir unter allgemeiner Ruftimmung vor Amos anfegen können, ift ju aering, als daß fie für die weitere Untersuchung eine fichere Grund-Wir haben alfo von den Bropheten des Jage bieten tonnten. achten Jahrhunderts auszugehen, ihren Gedankentreis mit möglichter Genauigteit zu reconstruiren; von da aus muffen wir aber nicht nur die folgende Entwicklung zu begreifen, fondern auch rudwärte iber bie Bergangenheit der isrgelitischen Religion Schlüffe m giehen versuchen. Bu diefem Bersuch fordert uns einmal die Anfcauung heraus, die fich im ganzen Alten Teftament von dem Alter der israelitischen Religion findet. Denn follte auch der nachweis geführt werben, daß der ganze Bentateuch jünger fei als bas 8. Jahrhundert, wir müßten nachweisen, wie denn die spätere Beit auf ben Gebanten tam, bie Stiftung ber israelitischen Refr gion in ber grauen Borzeit, in einem am Sinai geschlossenm Bunde zu fuchen. Vor allem aber berechtigt uns zu ber Frage nach ber Urt ber früheren Zeit bie einzigartige Größe ber älteren Propheten und der fchroffe Gegensatz, in dem fie ihren Zeitgenoffen gegenüberftehen. Die Bewunderung, bie uns bie Erscheinung eines Amos und Hofea abnöthigt, die Ueberzeugung, daß fie in Bahrheit Träger göttlichen Geiftes waren, dürfen uns nicht hindern nach den Borbedingungen ihres Auftretens zu fragen. Ferner find wir verpflichtet, die Art und Beife, in der fie ihrer

Zeit gegenüber auftreten, zu erklären; wir haben endlich die gefchichtliche Entftehung des Gegenfates, ber fie von ihren Zeitgenoffen trennt, nachzuweisen. Freilich will Duhm fich diefer Berpflichtung nicht entziehen. Auch er zeichnet ein Bild "ber zeitgefchichtlichen Berhultniffe in der Beriode ber erften Bropheten" und zwar weniger in bem äfthetischen Intereffe, ben hellen Geftalten ber Propheten zu ihrem besto wirfungevolleren Servortreten einen bunklen Hintergrund zu verschaffen, als vielmehr um die geschichtlichen Urfachen tennen ju lernen, denen bie Brophetie bes 8. Sahr= hunderts ihren Urfprung und ihre eigentümliche Richtung verbankt (S. 36). Aber zuletzt beschräntt fich fein Intereffe boch darauf, ertannt zu haben, daß die israelitische Religion einer auf ben Grund gehenden Erneuerung bedürftig mar, wenn fie nicht untergehen, wenn fie fich vielmehr weiter entwickeln follte (S. 70). Bei diefem Refultat tonnte fich jedoch höchftens eine einfeitig teleologifche Geschichtsanschauung beruhigen ober ein Supranaturalismus, der dem menschlichen Factor neben dem göttlichen teinen Blat einräumt. Benn mir daher diese Betrachtungsweise ablehnen, fo glauben wir unfer bivergirendes Intereffe Duhm gegenüber nicht weiter verteidigen zu müffen. Denn fo fehr fich das augenblickliche Intereffe auch auf die Erscheinung des "Brophetismus" und die Reformation und Beiterbildung, welche die israelitische Religion ihm verdankt, concentriren mag, es reicht nicht hin, die Nothwendigteit einer folchen Reformation und Weiterbildung zu ertennen, auch ihre Möglichteit muß nachgemiefen werden. 3ndem wir nun biefen nachweis unternehmen, hoffen wir nicht nur bas Band anfzuzeigen, bas unfre Propheten mit der Bergangenheit verbindet, sondern glauben auch manche Gigentumlichkeiten der Propheten, die für Duhm mehr oder weniger unverftändlich bleiben, flar ftellen zu können. Ueberhaupt aber wird uns die mit Amos und Hofea beginnende Entwicklung in einem ganz anderen Lichte erscheinen müffen, wenn wir in ihr bie organische Fortbildung einer früheren Bhafe der israelitischen Retigion, nicht aber ihre Entstehung an feben haben.

Nun bedarf es teines Beweises, daß mir bei diefer Untersuchung nicht so ohne weiteres vom Standpunkt der älteren Pro-

pheten felbft ausgehen bürfen. Mit auten Gründen würde man uns das Recht dazu bestreiten. Freilich find alle Bropheten überzeugt, daß die Grundgedanken ihrer Bredigt uralt feien und fie nur Die Anerkennung und Verwirklichung von Bahrheiten verlangen, die feit langer Zeit in Jorael bekannt find. So wenig wir nun auch geneigt find, die Richtigkeit diefer Ueberzeugung im allgemeinen in Zweifel zu ziehen, fo fcheint es boch von vornherein mahricheinlich, daß manche ihrer Ideen von ihnen felbst eine größere oder geringere Umgestaltung erfahren haben und wir dieselben deshalb nicht unbesehens einer früheren Zeit zuschreiben bürfen. Sollen vielmehr unfere Refultate auf Buverläßigteit Unfpruch machen, fo müffen wir uns ein möglichft treues Bild ber allgemeinen religiöfen Buftande ihrer Beit ju zeichnen fuchen, in der hoffnung, in demfelben manche Büge zu entdecken, die uns über die rudmarts liegende Entwicklung Aufschluß geben. Freilich wird diefes Bild immerhin fo ausfallen müffen, daß auch unfere Propheten in feinem Rahmen einen Blatz finden.

Die große Schwierigkeit diefer Aufgabe liegt auf der hand. Die Quellen, über die wir verfügen, fcheinen für ben bezeichneten Zweck wenig tauglich. Denn daß das Material für unfere Darftellung nicht direct greifbar in ihnen vorliegt, fondern großentheils erst auf Ummegen gewonnen werben tann, ift flar. Es ift icon nicht leicht, nach den Schriften der Propheten ihren eigenen Bedankenkreis zu reconstruiren. Sie find nicht Theologen und ihre Schriften feine Selbstbetenntniffe. Bielmehr haben fie bei ihrer Schriftstellerei ftets einen besonderen concreten 3med im Auge, deffen Verwirklichung sie für die nächste Zutunft erstreben. Wir haben alfo Gelegenheitsschriften vor uns, die diefen ihren Charafter auch baburch nicht verlieren, daß fie meist bas religiöse und polis tische Leben 3sraels in feiner Totalität berücksichtigen. Der besondere Rmed, den die Bropheten augenblicklich verfolgen, verurfacht, daß bei ihnen diese und jene Momente im Bordergrund stehen, mährend andere gänzlich vermift werben, ohne daß mir deshalb ein Recht hätten, ihnen dieselben abzusprechen. Es ist beshalb, wie mir scheint, ein etwas gewagtes Unternehmen, wenn Duhm 3. B. Die religiöfe Gefamtanschauung bes unbefannten Berfaffers von

Sach. 9 - 11 aus den beiden kleinen Schriftchen gewinnen will, die wir von ihm befigen 1).

Noch ichmieriger ift es natürlich, aus den Schriften der einzelnen Propheten ein in allen einzelnen Bügen treues Bild von der Entwicklungsftufe herzustellen, die die israelitische Religion zur Zeit des Auftretens eines Amos und Hofea erreicht hatte. Es ift ja teineswegs bie Abficht der Propheten, durch ihre Aufzeichnungen der Nachwelt ein Bild ihrer Zeit zu geben; fie fuchen vielmehr ihre Lefer in der Gegenwart, beren Zuftände fie als betannt voraussegen. So finden mir denn, mas zunächst die äußeren Einrichtungen und Sitten der israelitiichen Religionsgemeinde angeht, nur einzelne zerftreute Unspielungen, wie fich bas bei dem geringen Umfang unferer Quellen nicht Aus diefen gelegentlichen Andeutungen anders erwarten läßt. müffen wir auf die Gesamtheit des israelitischen Cultus Schlüffe ziehen, und natürlicherweise bleibt dabei für die bloße Bermuthung ein weiter Spielraum. Doch die eigentliche Schwierigkeit der Untersuchung beginnt erft ba, wo es sich um die Darstellung der religiös = fittlichen Grundanschauungen jener Zeit handelt.

Die Rlagen der Propheten über die Zustände ihrer Zeit, verglichen mit den Forderungen, die sie aufstellen, zeigen, daß sie der überwiegenden Mehrheit ihrer Zeitgenossen schroff gegenüberstanden. Keiner von ihnen hat die Hoffnung, mit den Anforderungen, die er an seine Zeit stellt, durchzudringen und so einen seinen Ibealen entsprechenden Zustand herbeizussühren. Jesaja sieht klar, daß er mit all seinen Mahnungen und Drohungen nur das Gegentheil von dem erreicht, was er eigentlich als den Zweck seiner Predigt betrachtet hatte. Die Zustände werden durch seine Birtsamteit eher schlimmer als besser, statt Reue und Besserung sieht er nur Verstochung. Wie Amos für Ephraim, so sieht er für Juda die einzige Möglichteit der Besserung bes Boltes in einer zustünf-

ï

.

Sversteht sich von felbst, daß die Möglichkeit, die Gesamtanschauung eines Bropheten darzustellen, um so größer ift, je mehr wir von ihm besitzen, je verschiedenartiger die Anläffe sind, denen seine einzelnen Schriften ihre Entstehung verdanken, je beutlicher er sich über seinen Beruf und sein Berhältnis zu seinem Gott ausspricht, wie das alles 3. B. bei Jesaja der Fall ift.

tigen Beftrafung d. h. in ber Bernichtung des größten Theils feines gegenwärtigen Beftandes. Aber auch das wird nach Jefaja's Ueberzengung nicht genügen; nicht nur negativ, fondern auch positiv muß fein Gott eingreifen, indem er durch Ausgießung feints Geistes die gegenwärtigen Zuftände gänzlich erneuert.

Doch ift ber Gegensatz, ber bie älteren Propheten von ihren Zeitgenoffen trennt, nicht nur in der fittlichen Corruption des Bolles begründet. Während bie Bropheten die gegenwärtigen gaftände im Namen Jahve's verdammen, glaubt bas Bolt in ungetrübter Gemeinschaft mit feinem Gott zu fteben. Es fceint bemnach von dem Befen des Gottes Israels eine andere Borftellung zu haben, als die Bropheten; und in der That flagt hofea immer wieder, daß man Jahve nicht tenne. Bir tonnen biefes Urtheil Hofea's mit manchen Erscheinungen illuftriren. Doch möchte hier der Ort fein, au fragen, welchen Begriff wir mit den Borten Bolt und Bolfereligion verbinden. Bielfach merden beide ohne weiteres ben Bropheten und der prophetischen Religion gegenübergeftellt. Indem man die Gegner der Propheten ftillschweigend mit dem ganzen Bolle identificirt, glaubt man die Rlagen der Propheten zu einem Bilde der Bolksreligion zusammenseten zu können. Es bleibt dann freilich unverftändlich, wie ein Amos und Hofea aus einer folchen Bollereligion hervorgehen tonnten, von der fie durch eine unübersteigliche Rluft getrennt waren. Von vornherein haben wir aber gar kein Recht zu ber Annahme, daß die Ueberzeugungen, die Amos von feinem Gott hatte, von niemand anders getheilt wurden. Bielmehr erscheint es als das Natürliche, daß unfere Bropheten ber Gefamtheit ihrer Zeitgenoffen teineswegs in einem abfoluten Gegenfas gegenüberstanden, fondern bag es in Israel wie überall fonft in der Welt mancherlei Abstufungen der religiöfen Ertenntnis gd. Es möchte fich ferner die Frage aufdrängen, ob die beiden Richtungen, die hier fo heftig aufeinanderstoßen, nicht vielleicht ichon feit langer Zeit in Serael neben einander bestanden hatten.

Die Form der Bußpredigt, in der der größte Theil der prophetischen Schriften abgefaßt ist, ist freilich wenig geeignet, uns ein Bild von dem Verhältnis der Propheten zu den einzelnen Theilen des Volkes zu geben. Aber so entschieden auch ihr Ber-

dammungsurtheil über die große Menge lautet, fie alle halten fest, an der hoffnung, daß ein Reft gerettet werde. Bir haben fein Recht, ihnen jede empirische Renntnis von diefem Reft abzufprechen. Aber allein die Thatigche, daß jene Berheißung erfüllt murde, das ein Reft des Bolles ber Träger einer ewigen hoffnung blieb, berechtigt uns zu dem Schluß, daß es im Bolle einen Rern gab, der, für die prophetische Reformation empfänglich mar. Doch ganz abgesehen, dapon ift es für unfern eigentlichen 3med vollfommen gleichgültig, ob es einen folchen Rern gab, und wie groß er im; Berhältnis zum übrigen Bolte mar; uns intereffirt zunächft nur die Frage, ob die Grundgedanten der prophetischen Predigt neu. waren. Bu ihrer Beantwortung verfügen mir immerhin über ausreichende Mittel. Offenbar gab es religiofe Grundanschauungen, die das Bolt mit den Propheten theilte. So groß der Gegensatz, der beide trennte, auch fein mochte, er tonnte unmöglich ein absoluter fein. Es war noch nicht jede Hoffnung auf Aufhebung, jenes Gegenfages verloren, mie das allein ichon daraus hervorgeht, daß die Bropheten fich überhaupt noch an ihre Zeitgenoffen menden. Ihre Reben mußten alfo bem Bolt verftändlich, die Gedanten, in. denen fie fich bewegen, ihren Borern begreiflich, die Begriffe, die fie als felbstverständlich einführen, mußten von früher her übertommen fein. Aus der ganzen Art und Beife, in der fie irgend. eine Bahrheit geltend machen, wird fich abnehmen laffen, ob diefelbe auf allgemeine Anerkennung rechnen tonnte. 3ft man aber auch hiergegen mistrauisch und glaubt man die Seftigkeit, mit der die Propheten ihre Forderungen geltend machen, aus ihrem Bewußtfein, im Namen Jahve's zu reden, erklären zu können, fo besiten wir einen untrüglichen Maßstab für das Alter einer 3dee in der Stellung, die fie im Gedantentreife eines Propheten einnimmt, Duhm hat das Berdienst, den Bersuch, die individuelle Auffaffung des, einzelnen Bropheten von dem ihm von außen her. üherkommenen Stoff zu trennen, zuerft durchgeführt zu haben. So, fehr mir uns nun auch davar hüten muffen, an die ori-, ginalen Naturen der älteren, Propheten die Schablone unferes. geiftigen Lebens anzulegen, immerhin läßt fich bei jedem einzelnen eine bestimmte Grundrichtung feiner religiöfen Betrachtungsweife

aufzeigen und je nachdem diese und jene Elemente feiner "Theologie" mit dieser Grundrichtung übereinstimmen oder von ihr abweichen, können wir mit Sicherheit auf ihr höheres Alter schließen. Sodann werden wir die Art, in der unsere Propheten sich mit der Bergangenheit auseinandersetzen, ins Auge fassen und die Beweise prüfen, durch die sie ihre Ueberzeugung, uralte Wahrheiten zu verteidigen, belegen. Sind wir so im Stande, die Prophetie des 8. Jahrhunderts als die organische Entwicklung von Keimen, die in der Vergangenheit lagen, zu erklären und die Richtigkeit der herkömmlichen Vorstellungen von der Entstehung der israelitischen Religion zu beurtheilen, so werden uns zuletzt auch die äußeren Stützpunkte dieser ganzen Entwicklung nicht verborgen bleiben.

Das 8. Jahrhundert bezeichnet für die israelitische Geschichte einen bedeutfamen Wendepunkt. Bis dahin hatte das fleine Bolt feinen Nachbarn gegenüber feine Exiftenz, wenn auch mit wechfelnbem Glück, fo boch schließlich mit Erfolg verteidigt. 3m allgemeinen hatte es fich den umwohnenden Bölfern gewachsen gezeigt. 3m Anfang des 8. Jahrhunderts hatte es fogar eine politische Bedeutung erlangt, wie fie feit Davids Tagen nicht bagemefen mar, und die Siege Jerobeams II. mogen die Berlufte der früheren Jahrhunderte reichlich auf. Jorael schien die Oberherrschaft vom Euphrat bis zur ägyptischen Grenze hin gesichert. Doch da erweiterte fich plöglich der politische Horizont. Affur im Norden und Aegypten im Süden erhoben fich zum Rampfe um die Beltherrichaft, beffen Schauplatz tein anderer fein tonnte als bas Bebiet jener kleineren Reiche, die bis dahin vom Lauf der großen Beltgeschichte mehr oder weniger unberührt geblieben maren. Bie war Israel auf den Zusammenftog der beiden Grogmächte, ber es zu zermalmen brohte, vorbereitet? Betrachten wir auch nur oberflächlich die Andeutungen, die die älteren Bropheten über bie Zuftände Israels geben, fo tann bie Antwort nur die fein, daß ber Untergang der beiden israelitischen Königreiche unvermeidlich war.

Troz alles äußeren Glanzes, in dem das nördliche Reich unter Jerobeam II. daftand, war es in seinen Grundlagen auf

das tieffte erschüttert. Einmal war die staatliche Ordnung in völliger Auflösung begriffen. Das haus Jehu, durch grausame Gewaltthätigkeit auf ben Thron getommen, verleugnete auch unter Jerobeam II. feinen Urfprung nicht. Die glänzenden Rriegsthaten biefes Rönigs hatten den Erfolg gehabt, bag die friegerifchen Großen im Staate ein absolutes Uebergewicht hatten, von dem fie den ausgedehnteften Gebrauch machten. In schwelgerischer Ueppigkeit dahinlebend, plünderten fie das arme Bolt, das den Gewalthabern völlig rechtlos gegenüberstand. Von einer geordneten Rechtspflege war keine Rebe mehr. Durch Bestechung war vor Gericht alles ju erreichen; der Arme tonnte deshalb nie zu feinem Rechte fommen, mährend der todeswürdige Tyrann ungeftraft blieb. Die Macht der Großen war fo unbeschränkt, daß die Beffergefinnten gegen bies Treiben teinen Einfpruch zu erheben magten. Ferner war bas einträchtige Zusammenwirken aller Bollsclassen burch ben abnormen Gegensatz von arm und reich unmöglich geworden. Aller Befitz mar mehr und mehr in wenige Sände übergegangen und bei diefen finden mir die erften Spuren jener unerfättlichen Ermerbefucht, die für bas spätere Israel fo charafteristisch geworden ift. Bährend man in früherer Zeit mit Verachtung auf die canaanitijchen Rrämer herabgesehen hatte, fo maren es jest Joraeliten, die falfches Maß und Gewicht führten und durch ihre unerschwinglichen Breife die Geringeren berartig aussaugten, bag viele fich freiwillig als Sclaven vertauften 1). Bas aber endlich jebe gefunde Reaction des Bollsgeiftes unmöglich machte, mar der gang= liche Berfall ber altisraelitischen Sitte. Alle Bande ber Sitte und Bucht maren zerriffen. Die entfetzlichften Greuel giengen im Schwange, mährend das weibliche Geschlecht aller Scham ledig fich noch vor den Männern durch Sittenlofigkeit und Frechheit hervorthat 2).

Wir wundern uns nicht darüber, daß zu Hosea's Zeit, der wenige Jahrzehnte später lebte, die Verhältnisse sich um vieles . verschlimmert hatten. Nach dem Tode des kräftigen Jerobeam

<sup>1)</sup> Am. 2, 6 f. 8, 5-7. Hof. 12, 8; vgl. Mich. 6, 10-12.

<sup>2)</sup> Am. 2, 7. 4, 1 ff. 8, 3. Sof. 4, 13. 14.

mar ein Zuftand völliger Anarchie eingetxeten. Ein König wurde nach dem andern eingesetzt und ermordet; während die Affper immer näher heranrückten. Hatte das "erste der Bölker" sich ju Jerobeams Zeiten im stalzen Bewußtsein seiner Kraft von kinem Unfall träumen lassen, so verlor man jetzt angesichts der Gesahr jede Besinnung, Planlos suchte man bald voi Affur, bald bei Aegypten Hulfe, ohne zu ahnen, daß nur jene Bölker aus diesen Berbindungen Nutzen zogen und "die Kraft Israels fraßen". Eswar nur noch eine Frage der Zeit, mann Jorael den unaufhaltefam vordringenden Affurern erliegen mürbe.

Daß die judäischen Zuftände anfangs entschieden beffer waren als, die ephraimitischen, tonnen wir ichon, baraus abnehmen, daß ber Judäer, Amos den Auftrag hat, nur im Nordreich als Bufprediger aufzutreten. Doch begegnen wir bald darauf in Jude ähnlichen Erscheinungen wie im Nordreich. Der Aufschmung, ben das, füdliche Reich unter Usia genommen hatte, war, für die inneren. Berhältniffe Juba's feinesmegs von günftiger Birtung ge-Bie in Ephraim war auch bier ber Boblftand auf einen mefen. fleinen Rreis beschränkt, in dem diefelbe Genuffucht und habsucht herrichten. Die Bornehmen lehten forglos in ihrer Schwelgent babin, ohne fich durch die drohendfte Gefahr ftoren zu laffen. Auch hier mußte die ärmere Boltsclaffe, die schändlichfte. Unterdrückung ertragen. Die Großen Jerufalems erlaubten fich Gemakthätigteiten, jeder Art. Jefaja, nennte fie Mörder und Diebegaefellen, bie bas Recht der Witmen und Baisen mit Rufen treten. Offen redeten diefe Tyrannen von ihren Unthaten und maren aufgeflärt genug, um üher die Unterfchiede von gut und bofe hinaus Doch mar die sittliche Corruption keineswegs auf die zu fein. höheren Rreife beschränkt. Finden wir freilich in Jude nicht fo viele Spuren jener Zuchtlofigkeit, an der das ephraimitifche Boll zu Grunde gieng, fo hat das in nachher zu besprechenden Berhältniffen, feinen Grund. Aber bas Gesamturtheil ber Bropheten über bie judäischen, Buftande lautet auf eine allgemeine fittliche Br. berbtheit, wie Micha das in ergreifender Weife ausspricht, wenn er flagt, es gebe keinen Redlichen mehr im gande und der Beft fei wie ein Dorngestrüpp. In allen öffentlichen Berhälmifen

herrschte in Folge deffen eine Zerfahrenheit, daß Jefaja eine Zeit porqueficht, in der tein vernünftiger Mann fich mehr um die Staatsangelegenheiten fummern werbe. So zeigte fich denn auch im Augenblick der Gefahr die völlige Ohnmacht Juda's. Charatterlos schwankte die Politik hin und her, indem man fich je nach den Umftänden bald Aegypten bald Affur in die Arme warf. Ein aufmertfamer Lefer der prophetischen Schriften des 8. Jahrhunderts muß fich wundern, daß das fleine Reich fich unter folchen Umftänden noch mehr als ein Jahrhundert lang erhielt.

Aber nicht diese und jene äußeren und inneren Ruftande bes israelitischen Staates waren bie Factoren, aus denen fein endliches Schictfal fich mit Nothwendigteit hatte ergeben muffen. Bielmehr erscheint die Geschichte Israels lediglich durch die Fügungen feines Bottes bestimmt, die wiederum nur burch die jeweilige Stellung bedingt maren, die Israel feinem Gott gegenüber einnahm. Diefe Anschauung bildet die erfte und nothwendigste Grundlage der prophetischen Predigt. Wir müffen daher fragen, ob und in wie weit fie auch vom Bolfe anerfannt murbe.

Alle Propheten treten auf im Namen Jahpe's, des Gottes Israels, der durchgehends in der prophetischen Bredigt als der Redende erscheint. Sein name ift alfo die Autorität, auf die fich das prophetische Amt ftugt. Wir ziehen hieraus zunächst den Schluß, daß man allgemein die besondere Beziehung Israels ju Jahre anerkannte und daß das Recht Jahre's, Forderungen an fein Bolt zu ftellen, fomie feine Macht, diefe Forderungen durchzuseten, nicht bezweifelt murde. Ein ganz oberflächlicher Blict in die prophetischen Schriften zeigt denn auch, daß 3srael gegen feinen Gott teineswegs gleichgültig war. In Juda wie in Ephraim legte man auf die Beziehung zu ihm großen Werth. Finden wir auch, wie Duhm bemerkt, ju Amos' Zeit in Ephraim die ersten Spuren eines religiöfen Indifferentismus, der in eigener Rraft ftart ju fein und Jahve's entrathen zu können mähnte (2m. 6, 13), fo war man doch im allgemeinen stolz auf die Verbindung mit Jahve und hoffte mit feiner Bulfe jeder Gefahr troten zu tonnen. Das blinde Bertrauen auf ihn war damals zum großen Theil gemiß in den Ereigniffen der letten Zeit begründet. Unter Jeros 40

Theol. Stub. Jahrg. 1876.

beam hatte 3orael tury vorher alle feine Feinde niedergeworfen. So finden wir auch zu Micha's Zeit die Sicherheit der Judäer, bie auf die Gegenwart Jahve's inmitten feines Bolkes pochten, fehr begreiflich, nachdem die zuversichtliche Berheigung gefaja's. bag alle Angriffe der Beiden auf die heilige Wohnung Jahre's vergeblich fein würden, durch die jüngften Ereigniffe fo glänzend bestätigt mar. Bir müssen aber annehmen, daß der Glaube an bie Allmacht Jahve's im allgemeinen unbezweifelt feftftand, wenn auch für manche bie Macht des Bolfsgottes erft mit der Macht bes Bolles gestiegen fein mochte. Wenn Umos herausfordernd fragen tann, ob wol irgendwo in der Welt ein Unglud fich ereignen tonne, bas nicht von Jahve herrühre, fo fpricht er bamit gemiß eine allgemein verbreitete Meinung aus. Derfelbe Gedante lag ber vollstümlichen Erwartung des Tages Jahve's zu Grunde, an bem der allmächtige Berr der Welt über alle Feinde Israels Gericht halten follte. Sierher gehören ferner die großartigen Schilderungen, die die Bropheten von der Berrichaft Jahve's über bie Natur entwerfen. Die Grundanschauungen, auf denen dieselben beruhen, müffen wir jeden Falls auch dem allgemeinen Bolfsbewußtfein zuschreiben. Jahre mar auch für ben großen haufen mehr als ein Nationalgott. Die Worte Am. 9, 7 zeigen, daß fein Berhältnis zu Israel auch vom Bolke keineswegs als ein rein natürliches aufgefaßt murde. Die Drohungen, welche Amos im Namen Jahve's ausspricht, scheinen den Ephraimiten deshalb unglaublich, weil Jahve Jørael aus Aegypten geführt habe. Man meinte, der Gott, der sich damals eins für allemal zu Jerael befannt habe, könne unmöglich das von ihm vor allen Seiden bevorzugte Bolf vernichten wollen. Amos tann dem gegenüber an Die befannte Thatsache erinnern, daß Jahve einft den Bhiliftern und Aramäern ähnliche Wohlthaten ermiefen habe. Man reffectirte also auch im Bolle über das Berhältnis des allmächtigen Gottes zu Israel; auch das Bolt betrachtete dasselbe als ein durch den freien Willen Jahve's geschichtlich entstandenes und ichloß aus einer geschichtlichen Thatsache auf feine Unzerstörbarkeit.

Doch find diese Vorstellungen für die oben aufgeworfene Frage von geringer Bedeutung, so lange wir nicht näher unterrichtet find über die Art und Weife, in der das Bolt feine Beziehung zu Jahve auffaßte. Der Berkehr des Menschen mit Gott stellte sich nun in Israel wie bei allen alten Böltern in einem Cultus dar und das Bolt ließ es an glänzenden Opfern und Festen nicht sehlen. Im Tempel zu Jerusalem wie in Bethel und Gilgal sparte man zur Ehre Jahve's keinen Auswand. Sein Eultus war mit dem ganzen Boltsleben auf das engste verwachsen. Seinen Sabbath und Neumond wagte niemand zu entheiligen. Seine Feiertage waren die Boltsfeste, so daß ohne sie keine Boltsfreude dentbar war; und ein Festtag, an dem das Jahve darzubringende Opfer geschlt hätte, wäre kein Festtag mehr gewesen. Selbst die tägliche Nahrung stand zum Jahvecultus in der nächsten Beziehung und alle Speise, die nicht in irgend einer Weise durch ein Jahve dargebrachtes Opfer geweiht war, galt für unrein.

Mit diefen Erscheinungen icheint aber die Thatfache, daß damals in Israel allerlei beidnische Götter verehrt wurden, in Biderfpruch zu ftehen. hatte biefer Gögendienft auch mohl nicht eine fo weite Berbreitung, wie es auf ben erften Blict fcheinen möchte, fo fteht boch feft, bag ichon zu Amos' Zeit im nördlichen Reich mirklicher Götendienft in nicht geringer Ausdehnung beftand. Es scheint unverftändlich, wie ein Bolt, das seinen Gott als den herrn ber Welt anfah und bas gand ber Gögen für unrein bielt, felbst biefe Gögen verehren tonnte. Man barf wol nicht annehmen, daß die Ephraimiten an der Allmacht ihres Gottes trot alledem in etwa gezweifelt und fich deshalb auf alle Gefahr bin auch des Beiftandes anderer Götter hätten verfichern wollen. Denn nach allem, mas wir von Amos über die Zuftände des Nordreichs erfahren, wollte man bort damals im allgemeinen wenigftens treu an Jahre festhalten. Wenn vielmehr Amos gerade ben eifrigften Berehrern Jahve's, die blind auf die Sulfe des Gottes 3sraels vertrauen, Gögendienft vorwirft, fo tann dieje Thatfache nur baraus erklärt werben, daß man Jahve nicht icharf genug von anderen Böttern unterfchied. Ein folcher Syntretismus läßt fich im nördlichen Reich mit Sicherheit nachweisen und ift auch aus ber ganzen Entwicklung der dortigen Berhältniffe fehr verftändlich.

Hofea nennt den Gott, den das Bolt als Jahve verehrt,

40\*

Digitized by Google

geradezu Baal d. h. Göge<sup>1</sup>). Dazu war er einmal durch ben Umstand berechtigt, daß das gewöhnliche Bolk, obgleich man allgengein den Ort Jahve's im Himmel dachte (Hof. 5, 15. 7, 16. 11, 7), das Stierbild mit ihm identificirte. Nach Hofea nannten die Ephraimiten das Werk ihrer Hände ihren Gott und er glaubt baran erinnern zu müssen, daß das Stierbild von einem israelitischen Rünstler gemacht und kein Gott seine solche Erinnerung, über die Duhm sich mit Unrecht wundert, nicht überflüßig war, zeigt vor allem jene Schwurformel, die Amos (8, 14) uns erhalten hat. Denn wer bei dem Gott Dans schwor, dacht boch wohl, wie auch Amos annimmt, an das dortige Stierbild<sup>2</sup>).

Doch schlimmer als dies war der Umstand, daß im Nordreich der Eultus Jahve's, deffen Name den unzüchtigen Götzenculten gegenüber von jeher heilig dagestanden hatte (Am. 2, 7), dem heidnischen Naturdienst immer mehr ähnlich wurde. Der allgemeine Vorwurf der Hurerei, den Hosea dem Volke macht, mag an einzelnen Stellen bildlich zu verstehen sein, aber dieser bildlich Ausdruck ist von der schändlichsten Juchtlosigsteit, die sich an den Gottesdienst anschloß, entlehnt (Hos. 4, 13. 14). Man ist freilich

- 1) Hol. 2, 8. Daß Holea Kap. 2 wenn nicht ausschließlich, so bach vorzüglich ben Stierdienst im Auge hat, ift leicht einzusehn. Das Boll, bem alle Speise, die nicht durch den Jahvecult geweiht war, unrein schien (9, 3-5), konnte unmöglich von andern Göttern seinen Wein und sein sorn ju empfangen glaußen (2, 7. 14). Die Lage der Baale (B. 15) sind frabar die B. 13 genannten; vgl. auch 2, 8 mit 8, 4. — Wenn aber Duhm aus Hol. 2, 18. 19 folgern will, daß die Ephraimiten noch ju Hosea's Zeiten den Jahve Baal genannt hätten, so kann ich bem nick beipflichten. Ohne leugnen zu wollen, daß Jahve in alter Zeit so gur wie Abon auch Baal genannt wurde, schient es mir unglaublich, wir nach dem blntigen Kampfe Jahve's mit dem phönicischen Baal diem Rame für den Gott Israels beibehalten wäre.
- <sup>3</sup>) Daß mit der Jud חשמרון nicht die Afchera (2 Kön. 18, 6) gemein fein kann, geht aus dem explicativen ואמרין doch wohl dentlich hervor: vgl. Hol. 8, 5. 6. Amos will am Schluß feiner Strafreden das Jahr entfremdete (vgl. B. 12. 13) Wefen der Ephraimiten noch einmal fm zusammenfaffend schlubern. Hiernach ift die Behauptung Duhms, Amos polemifire überhaupt nicht gegen den Stierdienft, zu modificiren.

versucht, bei jener Schilderung an besondere Seiligtümer der Afchera zu denken, boch scheint eine folche Annahme unnöthig, wenn man erwägt, daß jene Unzucht teineswegs auf den Gottesbienft, ber auf den Bergen und unter den grünen Bäumen gefeiert murde, beichränkt war. Denn war in Bethel und Gilgal, wo man bei Jahve fchmor, alle Bosheit Ephraims und find die dortigen Greuel der Grund, weshalb Jørael in die Verbannung wandern muß (4, 15. 9, 15), fo gieng es dort beim Jahvecultus gewiß nicht viel beffer zu als auf den Bohen. Rach dem ganzen Bufammenhang ift vielmehr der Vorwurf der Surerei, der Bethel und Gilgal fomie besonders auch die Priefter Jahve's trifft (4, 10), wörtlich zu verstehen. Diefe Sachlage wird übrigens ichon von Amos, wenn nicht Rap. 2, 8, fo boch Rap. 8, 13. 14 verständlich genug angedeutet; vgl. auch Mich. 1, 5. Es foll damit nicht geleugnet werden, daß sich im Nordreich neben dem Stierbild in ber That auch die Symbole anderer Götter fanden. Darauf weisen neben Jef. 18, 8. Am. 5, 26 jedenfalls die "Namen der Baale" Hof. 2, 19 hin. Wir werden aber anzunehmen haben, daß diefe Bottheiten für die volkstümliche Anschauung mehr oder weniger mit Jahve zusammenfielen und der große haufe ihre Fremdartigteit wenigstens nicht deutlich empfand. So konnten fie in dem Bottesbienft, ber im Grunde Jahve allein gelten follte, ihren Blatz finden und behaupten.

Ein solcher Zuftand, der sonst auch durch Deut. 16, 21. 23, 18 bezeugt wird, ist aus der früheren Geschichte des Nordreichs sehr wohl zu erklären. Jehn konnte den phönicischen Baalsdienst als solchen ausrotten; war aber ein großer Theil des Bolkes ihm ergeben gewesen, so waren die fremden Elemente, die durch ihn in das Bolksleben eingedrungen waren, nicht so ohne weiteres zu beseitigen. Der Hang zur Sinnlichkeit blieb im Bolke steeten und es erscheint sehr begreislich, daß jetzt die Gebräuche der Baalsreligion sich in den Jahvecultus einschlichen. Wenn dieser so dem heidnischen Eultus ähnlich geworden war, so konnten allmählich auch die heidnischen Symbole neben das Jahvebild treten, ohne daß dem Bolke die Fremdartigkeit derselben zum Bewußtsein kam. Hienach verstehen wir, weshalb Hosea so oft klagt, daß man Jahve nicht kenne, daß ein Geschlecht aufgewachsen sei, bas Jahve als feine Kinder nicht anerkennen könne (5, 7) 1).

Anderer Art waren die Zuftände in Juda. Die judäischen Bropheten des 8. Jahrhunderts polemifiren weniger und nur gelegentlich gegen Götzendienst und dabei können wir an den einfcblägigen Stellen meiftens nicht unterfcheiden, ob fie wirklichen Götsendienft oder nur Jahvebilder im Auge haben. Jeden Kalls bielten die Bropheten es für unnöthig beides auseinanderzuhalten. Das freilich auch in Juda Jahvebilder waren, tann man aus der Beftigkeit und Eindringlichkeit, mit der ber Deuteronomiker fie betämpft, fchließen. Wenn Juda voll Gögen mar (Sef. 2, 8), fo verehrten die Gögendiener gewiß auch Jahvebilder, die es wohl von jeher gegeben hatte. Ferner scheint der Eultus von Beerseba, an dem bie Ephraimiten fich eifrigft betheiligten, ähnlich dem von Bethel und Gilgal einen Jahvebild gegolten zu haben (Am. 5, 5). Doch es ift nicht erlaubt, diefe Unnahme ohne weiteres auf alle judäischen Höhen auszudehnen. Immerhin tann man geneigt fein, in ben Jahvebildern Juda's, abgesehen von ber ehernen Schlange, wefentlich nur hausgötter ju feben. Denn ber Jahvecultus auf ben höhen, der nach 2 Ron. 23 von levitischen Brieftern verwaltet murbe, darf vielleicht nicht direct zu dem Dienst heidnischer Bötter, der theilmeife von Alters her beftehen mochte, theilmeife von einzelnen Rönigen neu eingeführt murde, in Barallele gefest worden. Wenigstens scheint das Stierbild auf das Nordreich beschränkt geblieben au fein. Unter ben Sünden der Könige 3sraels 2), die fich nach

So ift auch wol die Berspottung der Nasiräer (Am. 2, 12) nicht aus bewußter Freeligiosität, sondern daraus zu erklären, daß man für die althergebrachten Eigentümlichkeiten des Jahvecultus kein Gefühl mehr hatt. Ebenso möchte das Opfern von gesäuertem (Am. 4, 5) zu beurtheilen sein, wenn wir nicht vielleicht in der Sitte, nur ungesäuertes zu opfern, eine Tradition des Stammes Levi zu sehen haben; vgl. auch die Traubenkuchen, Hos. 3, 1. Ich sehe übrigens nicht ein, weshalb man Jahve im Nordreich damals nicht auch Menschen hätte opfern können. Seden Falls ift das die natürlichste Deutung von Hos. 13, 2 (vgl. Mich. 6, 7).
 Dagegen gehört Mich. 6, 16 nicht hieher, da dort das Habes als

bas ichlimmfte Beispiel von Ungerechtigkeit aufgeführt wird.

Mich. 1, 13 bei den Judäern zuerft in Latifch fanden, müffen wir jeden Falls irgend welchen Naturdienft verstehen, auf den auch wohl die Garten und Terebinthen, über die Jefaja Hagt, hinmeifen. Einmal (Mich. 5, 13) wird auch der Ascheracult namentlich ge-Bahrscheinlich hatte ferner ber Jahvecultus von Beerseba nannt. einen unzüchtigen Charafter. Aber Beerfeba fcheint zu Amos' Zeit unter ben judäischen höhen eine Ausnahme von der Regel gebildet au haben und hatte der Naturdienft in Juda feinen Falls eine folche Ausdehnung wie in Ephraim. Bie fehr aber auch auf den Böhen . ber Jahvecultus mit Gögendienft vermischt fein mochte, ein Synfretismus, wie er im Nordreich felbft in den Tempel von Bethel eingedrungen zu sein scheint, war damals in solchem Grade in Juda unmöglich. Denn hier ftieß ber Naturdienst im Tempel von Jerufalem auf einen Gegenfat, beffen Sprödigteit fich bis dahin jeder Bermifchung widersetzt hatte 1). Die Berschiedenheit der Götzen von dem unfichtbaren Gott, der auf dem Berge Bion verehrt murde, mußte fich deshalb fortmährend dem Gefühl eines jeden Judäers aufdrängen und fo tonnte fich das Bewußtfein, daß Gögendienst Abfall fei, in Juda nicht fo leicht wie in Ephraim verlieren.

Allerdings folgt baraus noch nicht, daß bie Borftellungen, bie Die Judäer von Jahre hatten, von heidnischen Begriffen wesentlich perschieden waren. Der Jahre der Judäer konnte dabei immerhin nichts weiter fein als ein in etwa vielleicht verflärter Moloch, den nichts als eine carafteristisch ausgeprägte Sitte von dem Gott ber Moabiter unterschied. Liegt auch in dem Jahvedienst des Nordreichs eine Depravation flar ju Tage, fo hatte die nordisraelitische Religion fich boch unmertlich immer mehr in Beidentum aufgelöft. Der israelitische Gottesbegriff mar also ursprünglich vielleicht mit

<sup>1)</sup> Daß diejes heiligtum im Anfange des 8. Jahrhunderts feineswegs, wie Duhm meint, von untergeordneter Bedeutung war, fondern für Inda längft den Mittelpunkt bes Jahvecultus bilbete, beweift der Umftand, baß Jahve fich bei Amos aus diefem Tempel zum Gericht über alle Belt erhebt (Am. 1, 2). Ein anderer unbefannter Prophet, ber ebenfalls älter ift als Jejaja, verheißt, daß er in der meffianischen Zeit ber Sammelplatz für alle Bölfer fein werde (Sef. 2, 2).

:

bem heidnischen verwandt. Es ist denn in der That auch leicht. für das 8. Jahrhundert innerhalb ber Jahvereligion, ganz abgefeben von jenem Spnfretismus, eine ganze Reibe von Erscheinungen anfzuzählen, die einen durchaus heidnischen Charafter an fich tragen. Benig Gemicht legen wir babei freilich auf allerlei Gebräuche, bie fich in jeder Religion, auch der reinften und erhabenften, verein= zelt finden tonnen, wie 3. B. Benaten, Rhabdomantie und Tobten-Denn einmal erlauben folche Außendinge überhaupt beschwörung. teinen Schluß auf das innerfte Befen einer Religion. Sie können außen ber eingedrungen fein, fie tonnen auch feit Urvon zeiten im Bolte beftanden haben, mährend die innere Entwicklung längft über fie hinaus ift. Sodann tennen wir weder den Umfang, in dem dieje Gebräuche damals verbreitet maren, noch die Bedeutung, die man ihnen beilegte. Dagegen haben wir die Art und Beife, in der man den directen Berkehr mit Jahre pflegte, und die Mittel, durch die man fein Berhalten Israel gegenüber zu bestimmen fuchte, näher in's Auge zu faffen. Es bedarf nun teines Beweises, daß man durchgehends den Gottesdienst nicht als eine bloße Darstellung der Frömmigkeit betrachtete, sondern ihn als bas unentbehrliche Bindemittel zwischen Jahre und Israel anfah. Selbst Hofea tann ohne Gottesdienst teine Religion denten. gehlt Opfer und Priesterroct, so ist nach feiner Ansicht die Verbindung zwischen Gott und Bolt thatsächlich unterbrochen (3, 4, 5). Wir werden uns demnach nicht wundern, wenn der große haufe die Religion mit dem Cultus geradezu identificirte und in zahllosen Opfern und glänzender Festfeier, wenn nicht das einzige, fo bod bas vorzüglichfte Mittel fah, durch das man fich der Gunft Jahre's und feiner hülfe vergemiffern tonnte. Gine folche Dentweife mar rein heidnisch; man ftellte damit Jahve mit den Gögen auf eine Stufe und Amos fordert deshalb die Ephraimiten höhnisch 1) auf, fich fünftig doch überhaupt an die Göten zu halten (5, 26). 3a noch mehr - fo lange Jørael im Glud war, fchien Jahve gleiche fam phyfifch an fein Bolt gebunden zu fein. Die ephraimitischen Gewalthaber, die Recht und Gerechtigkeit mit Rüßen traten,



<sup>1)</sup> Amos verfügt auch sonft über einen beißenden Sartasmus; vgl. 4, 12; 6, 7.

## Ueber bie Entwicklungsftufe der israelitischen Religion 2c. 619

glaubten darum nicht weniger auf den Beiftand Jahve's rechnen ju tonnen. Denn auch der ruchlofe Unterdrücker der Urmen bantte Jahve für fein unrechtmäßig erworbenes Gut (Sach. 11, 8). 3m Nordreich tonnen uns folche Erscheinungen freilich von vorn herein nicht befremden. Aber auch die judäischen Großen, die Jerufalem mit Blut und den Zion mit Unrecht bauten, mähnten fich vor aller Gefahr ficher, weil Jahve im Tempel inmitten feines Boltes wohnte (Mich. 3, 9-11). Täuschte man sich einmal in diefem Bertrauen, brach nichtsdeftoweniger ein Unglud herein, fo fah man darin ben Born Jahve's, deffen Grund man nach Mich. 6, 6-8 freilich nicht, wie Duhm meint, in der unberechenbaren gaune ber Bottheit, fondern in dem eigenen Berhalten fuchte. Doch auch dann glaubte ber große Saufe feine Schuld burch bie exorbitanteften Opferleiftungen fühnen zu tonnen. Um Sabve verföhnlich zu ftimmen, scheute man vor keinem Mittel zurück. Man war bereit ihm den erftgebornen Sohn barzubringen. Es war nur ein Schritt weiter, wenn man an feiner Sulfe überhaupt verzweifelte und bei den Heiden oder gar heidnischen Göttern gegen Lod und Bölle Schutz suchte. Duhm hat Recht mit feiner Behauptung, daß die Politik ber judäischen und israelitischen Rönige fich von ber ber heidnischen Rönige taum unterschied und im allgemeinen nicht viel Bertrauen auf die Bulfe Jahve's zeigte.

Nach allem diefem wird man sagen müssen, daß die Art, in der damals der größte Theil des Bolkes in Juda wie in Ephraim den Gott Israels dachte und verehrte, vom Heidentum wenig verschieden war. Aber damit haben wir noch kein vollständiges Bild der religiösen Zustände jener Zeit gewonnen, in dem auch die Propheten einen Platz finden müssen. Man hat gar kein Recht, ihre Gegner, mochten diese auch eine noch so große Majorität im Bolke bilden, unbeschens mit dem ganzen Bolke gleichzusetzen. Noch weniger darf man natürlich annehmen, daß die oben bezeichneten Borskellungen die ganze Vergangenheit beherrscht hätten. Wir sind nicht einmal zu der Annahme berechtigt, daß sie das ganze reli= giöse Bewußtsein derer ausgemacht hätten, die nach ihnen handelten. Wollen wir vielmehr die Erscheinung der älteren Propheten überhaupt begreifen, so haben wir zunächst ber ihnen allen gemeinsamen Anschanung zu folgen, daß fich in dem ganzen religiösen Zustand ihrer Zeit ein Abfall von einer befferen Bergangenheit darstelle, zu der zurückzuführen der nächste Zweck ihrer Predigt ist <sup>1</sup>). Bon vorn herein wird man zugeben müssen, daß alle jene Erscheinungen, von denen oben die Rede war, aus einer Depravation begriffen werden können, zu deren Erklärung die Geschichte aller Religionen, felbst des Christentums, genügende Parallelen bietet.

Bir haben deshalb im folgenden einmal die Art und Weife zu betrachten, in der die Propheten sich mit ihrer Zeit auseinandersetzen, und in Verbindung damit die Frage zu beantworten, ob der Standpunkt eines Amos oder Hosea als eine Weiterbildung der "Bolksreligion", wie man sie aus den oben angeführten Erscheinungen conftruirt, verstanden werden kann. Nach Duhm versügen wir nicht über eine genauere Renntnis der vorprophetischen Religion; nichtsbestoweniger hält er sich zu der Behauptung berechtigt, das Amos die Religion aus der Sphäre der Natur in die der Sittlichteit erhoben habe (S. 103). Schreibt er auch der israelitischen Religion schwen sittlichen methen schweiten eine Tendenz auf das Sittliche zu (S. 53), so scheint nach ihm die ältere Gottesvorstellung doch wesentlich durch die Mertmale der Furchtbarkeit und Erhabenheit bestimmt (S. 52). Sehen wir dem gegenüber zu, wie der stitliche Gottesbegriff bei den älteren Propheten auftritt.

Sie kündigen zuerft Ephraim zugleich aber auch Juda den Untergang an. Scheint uns das Endschickfal beider Reiche ans äußeren Gründen unvermeidlich, so findet sich bei den Propheten von einer politischen Ueberlegung der Art keine Spur. Wie wenig die Orohung des Amos durch die Fortschritte der Affyrer hervorgerufen war, zeigt schon der Umstand, daß er neben der Wegführung des Bolkes ebenso oft eine verheerende Pest in Aussicht stellt. Weil man in Israel Recht und Gerechtigkeit mit Füßen tritt, ift das göttliche Strafgericht absolut nothwendig, das Mittel, desschieft schuer Jahve sich zu dem Zweck bedienen wird, gleichgültig. Wir sind nun kaum noch im Stande, uns in die Lage der älteren Propheten hineinzuversetzen, uns all die Vorstellungen und Gestühle zu ver-

1) Am. 5, 25. Sof. 2, 17. 9, 10. 11, 1. 3tf. 1, 21-23. 25-27.

gegenwärtigen, die fich bei einem Jöraeliten dem Gedanken an den Untergang seines Bolkes entgegensetzen. Die Schrift Hosea's ist dasür ein schlagendes Zeugnis. Aber soviel ist klar: nur eine Ueberzeugung von unerschütterlicher Festigkeit, eine Idee, die in einer langen Entwicklung eine gewaltige Triebkraft gewonnen hatte, konnte alle jene entgegenstehenden Gedanken und Gesühle niederwersen und so zu der klaren Erkenntnis führen, daß der Untergang unabwendbar gewiß sei.

Indem die Propheten ihn anfündigen, find fie aber mehr als "Sturmvögel und Borboten der nahenden Ummälzungen, in denen Die beiden Reiche untergeben follten". Gie find nicht nur für ihre-Perfon .bon ber Gewißheit des bevorftehenden Strafgerichts überzeugt, fondern als Bugprediger wollen fie auch dem Bolt bie Nothwendigkeit desfelben nachweisen. Sie alle halten fich weniger damit auf, die fittlichen Forderungen Jahve's auseinanderzusen, defto mehr ergeben fie fich in den heftigften Unflagen, und an diefe ichließt fich meift ohne weiteres die Drohung bes göttlichen Straf. gerichts an. Wir würden den Raum biefer Zeitfchrift ungebürlich in Anfpruch nehmen, wenn wir hier auf die Zuversichtlichkeit, mit der die älteren Propheten die fittlichen Anforderungen Jahve's als befannt voraussegen, näher eingehen wollten. Bei Amos (3, 9 ff.) ruft Jahre die Beiden, bei Micha (Rap. 6) die Berge ju Zeugen auf gegen die Sünden feines Bolles. Nach Jefaja hatte er fraft der Beziehung, in der er ju 3srael fteht, ebenfo gewiß vom Bolle Gerechtigfeit erwarten bürfen, mie ein Binger, ber feinen Beinberg auf's beste angelegt und gepflegt hat, auf gute Trauben rechnen darf. Daß Israel ihn als ben Gott, ber Recht und Gerechtigteit forbert, nicht tennen will, ift ebenfo unerflärlich, wie wenn ein Thier feinen herrn nicht tennen wollte. Freilich werden wir es auch fo für höchft mahricheinlich halten, daß die fittlichen Anforderungen Jahve's von den Bropheten in mancher Sinficht icharfer ausgebildet und tiefer aufgefaßt find, als bas in einer früheren Beit ber fall mar; nichtsdeftomeniger erlauben die Grundzüge ber prophetischen Bufpredigt einen ficheren Schluß auf das Niveau des religios-fittlichen Bewußtfeins ihrer Buborer. Mochte das Bemußtfein von der fittlichen natur Jahve's bei der Maffe

des Bolkes namentlich in Ephraim noch so fehr getrübt sein; die Reden des Amos und Hosea beweisen, daß es dennoch vorhanden war.

Obgleich diese Bemerkungen der von Duhm aufgestellten Behauptung gegenüber vollständig genügen könnten, so ift es dennoch der Mühe werth, sich weiterhin über die Gestalt, in der der sittliche Gottesbegriff bei den ältesten Propheten auftritt, zu orientiren.

Ein oberflächlicher Blict in die Schrift des Amos zeigt uns, daß in feinen Unflagen und Forderungen die Begriffe der Gerechtigfeit und Billigkeit im Bordergrund ftehen, und zwar ftellt ber Brophet Gerechtigkeit und Recht öfter als das natürliche dar, während das Unrecht ihm fo widernatürlich erscheint, daß er es wie eine Giftpflanze dem Recht als der gefunden Frucht entgegen-Das Treiben der Ephraimiten ift fo unbegreiflich, mie wenn fest. man mit Rindern den Felfen pflügen wollte. Amos appellirt also an bas natürliche jedem Menschen angeborene Rechtsgefühl und man tann fich versucht fühlen, mit Duhm zu glauben, daß er eben aus diefem das fittlich Gute ableite und Jahve ihm nur in fo fern als Richter ber Ungerechten erscheine, als bas natürlich Menschliche auch als das der Natur des allmächtigen Gottes Adaquate betrachtet werde. Doch es zeigt fich auch hier, dag man aus einer Predigt nicht fofort die Religionsauffassung des Predigers gewinnen kann. Einmal ift nämlich die enge Berbindung zu beachten, in die Amos das sittlich Gute mit Jahre sett 1). Die

Digitized by Google

ļ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ich möchte bei diefer Gelegenheit barauf aufmerkjam machen, daß die Bistion Am. 7, 7-9 allgemein unrichtig gedeutet wird. Wäre dort unter der Mauer Israel zu verstehen, so würde man nicht begreifen, wie bei der schon lothrechten Mauer das Bleiloth noch zur Bestimmung des niederzureißenden Theiles verstelben dienen könnte. Daß man nach dem Bleiloth zu zerkören pflegte, ist unerhört und die von Ewald angezogen Stelle 3et, 11 würde so verstanden beweisen, daß man die Trümmer sogar auf der Wage gewogen hätte. Bielmehr ist bie lothrechte Mauer auf die Haublungsweise Jahve's zu deuten, die burch seine Gerechtigktit bestimmt wird. So erscheint er als ein Baumeister, der bie regelrchtu Aussführung seines Baues mit dem Loth beweißt. Wird bies Loth in Israel angelegt, verfährt Jahve mit dem Bolke nach seines Stein ans der Gerechtigktit, so ist das Gericht unvermeiblich. Wird das in der 3. Bistion ans der Beite das Gericht unvermeiblich. Bird das in der 3. Bistion ans der seines in der Baues in der Balten das in der 3. Bistion auf der Baues das der Schollen auf geines Baues in der Balten das gericht unvermeiblich. Bird das in der 3. Bistion ans der seines das se

Forderung, ihn zu fuchen, wechfelt ohne weiteres mit der anderen. das Gute zu suchen. Ber das letztere thut, fteht fo direct (13) mit Jahre in Berbindung (5, 14). Wie wenig Amos das Gute aus dem Natürlichen ableitet, tritt ganz deutlich Rap. 3, 9-15 hervor. Der Prophet wendet fich dort allein gegen die gewaltthätigen Großen, denen er den Untergang androht. Diefer fteht ihnen bevor, wenn Jahve die Sünden Jøraels, nämlich die Altäre von Bethel, heimsucht 1). Ift fo für Amos alle Sünde Israels im Gottesdienft ju Bethel einbegriffen, fo fcheint er das fittlich Gute vielmehr auf das Befen Jahve's und die correcte Beziehung ju ihm zurückzuführen. In 3erael regiert die Sünde, weil durch ben Cultus von Bethel die Gemeinschaft mit Jahve zerriffen ift. Rur fo begreifen wir, weshalb der Born Jahve's fich zuerft gegen die "Höhen Isaats" wendet (7, 9) und zuletzt (9, 1 ff.) die Bertrümmerung bes Altars von Bethel zur Bertrümmerung ber ganzen Gemeinde wird. halten wir aber die Thatfache, daß Amos Die Altäre von Bethel, wenn nicht als den letten Grund, fo boch wenigstens als die vorzüglichfte Manifestation der Sünden 3sraels betrachtet, mit der anderen zufammen, daß der Gott, in deffen namen er redet, fich im Tempel von Jerufalem erhebt, um die Bergehen gegen Recht und Menschlichkeit in der ganzen Welt zu ahnden, so find wir schon von da aus zu dem Schluß berechtigt, daß man den Gott, der in Jerufalem verehrt wurde, längft als ein fittliches Befen vorgestellt hatte.

Auch die Religionsauffassung Hosea's, die von dem Gedanken der zwischen Jahve und Israel bestehenden Liebesgemeinschaft beherrscht ift, wird von Duhm falsch beurtheilt, wenn er in ihr nur

1) Bgl. Ewald 3. d. St.

Wefen Jahve's geschloffen, so ift nach der 4ten (Kap. 8, 1-3) der Untergang im Zustande des Bolkes begründet. — Uebrigens sind diese Bissionen für eine richtige Darstellung des Wesens der Offenbarung, wie sie vom Propheten allmählich immer klarer erfaßt wird, sehr wichtig. Wie sehr der allmähliche Fortschritt in der Erkenntnis des Propheten, der hier in den 5 Bissionen handgreislich vorliegt, der kirchlichen Theorie widerspricht, fühlt auch Keil, der sich deshalb durch die absonderlichsten Verberhungen zu helfen sucht.

bie Bertiefung einer vollstümlichen Borftellung feben will, die Gott und Bolf ledialich durch ein Band natürlicher Sympathie verbunden fein liek. Er läßt fich dabei von der völlig unbegründeten Meinung leiten, daß hofen und allen älteren Bropheten nur das Bolf Israel als Ganzes nicht aber anch der einzelne Asraelit als Subject ber Religion gelte 1). Gerade Hofea läßt das einzelne Individuum gelegentlich zu feinem vollen Rechte kommen. Liebe und Treue follen nicht nur Gott und Bolt, fondern auch alle einzelnen Glieber bes Boltes untereinander verbinden (4, 1. 6, 6). Die Rächftenliebe hat zur Voraussezung die Gerechtigkeit (10, 7. 12, 7): beide find mit der lebendigen Beziehung Israels zu Jahre nothwendig verbunden (2, 21). Diese felbst hat wiederum eine rechtliche Grundlage, wenn Jahre fich mit dem abtrünnigen Bolte in einem Rechtsftreit zugleich als Ankläger und Richter auseinanderfest (4, 1. 5, 1. 6, 5. 10, 4). Wie fich aber die Forderunaen Jahve's an den Einzelnen richten, fo ift der Einzelne nicht nur Gegenstand der göttlichen Fürsorge (14, 4), sondern zuletzt wird jedem geschehen nach feinem Recht. So fehr die letztere Confequenz angefichts des der Gefamtheit drohenden Untergangs vor bem Gefühl, daß das Individuum nur als Glied des Ganzen gelte, zurücktritt, am Schluß des Buches bricht fie durch (14, 10) 2). So fest Hofea die fittliche Natur Jahve's und ein auf fittlicher ja rechtlicher Grundlage beruhendes Berhältnis zwischen Israel und ihm als felbstverständlich voraus und legteres verklärt fich für ihn zu dem Gedanken einer Liebesgemeinschaft.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Indem Duhm von dem biblischen Begriff der Religion als dem Bechjelverkehr zwischen Gott und Volk (Bund) ausgeht und die Beziehung Jahve's zu Israel im Prophetentum ausgedrückt findet, glaubt er aus der Abreffe der prophetischen Predigt das Subject der Religion bestimmen zu können. Das wäre aber nur dann zuläßig, wenn die Propheten die Stifter der israelitischen Religion oder wenigstens das einzige Bindeglied sein wollten, durch das Jahve mit Israel in Beziehung flände. Dagegen ift die Religion nach ihrer Anstächt etwas tängst bestehendes und das Austreten eines Propheten wird nur durch einen besonderen Zustand der Religion hervorgerufen (Am. 3, 7).

<sup>2)</sup> Hosea kann beshalb fehr wohl ein Läuterungsgericht postuliren, wie das Rap. 13, 12 ff. wirklich der Fall ift.

Doch brechen wir eine Untersuchung ab, beren Resultat für ben Leser von vorn herein kaum zweiselhaft sein konnte. Schon früher wurde bemerkt, daß die Propheten keineswegs eine neue Religion ftiften wollen, sondern innerhalb einer bestehenden auftreten. Müssen wir als den Grundzug ihrer Religionsauffassung die Forderung eines sittlichen Lebens bezeichnen, so hat sich jene Meinung der Propheten durchaus bewährt; es handelt sich jest um die Formen, in denen die Religion bisher ihren Ausbruck gefunden hatte. Denn diese allein können uns Aufschluß geben über die weitere Frage, wie weit die von den Propheten vorausgesetzten Auschauungen in die Bergangenheit hinaufreichten.

Bas nun zunächft den Berkehr Jahve's mit Israel angeht. fo müffen wir unfere Aufmertfamteit in erfter Linie auf die eigentlichen Bermittler besfelben, die Propheten, richten. Soviel wir feben können, führen die Propheten des 8. Jahrhunderts fich beim Bolle nicht befonders ein; die Rede im Namen Jahve's bedarf feiner Legitimation. Das Auftreten eines Propheten wie Umos erscheint als ganz felbstverständlich. Wenn er fagt, Jahve habe ihn gerufen, fo glaubt er bamit fein Recht zu reden nachgemiefen ju haben. Unsere Propheten scheinen sich also direct an ihre Borgänger anzuschließen. Dagegen glaubt nun Duhm nachweisen ju tonnen, bag gerade Amos, ber erfte Träger ber prophetischen Religion, in biefem Buntt mit ber gangen Bergangenheit breche, indem in ihm der Bertehr Gottes mit den Menschen feine natürliche Bafis verlaffe. Beiterhin fucht er bann zu zeigen, daß parallel dem Fortschritt, den die Religion zunächft in Amos, dann aber auch in feinen nachfolgern mache, auch der Begriff des prophetischen Berufs bei den einzelnen Propheten fich weiter entwickle.

Sagt Amos, er sei weder ein Prophet noch ein Prophetenschüler, so stellt er sich damit allerdings zu allen zeitgenössischen aber auch allen früheren Propheten in Gegensatz. Doch vergegenwärtigen wir uns die Umstände, unter denen er diese Behauptung ausspricht. In Folge des Vortrags jener Vision (Kap. 7, 7-9) wird er von Amasia, dem Priester von Bethel, beim Könige verklagt und aufgefordert, das nördliche Reich zu verlassen. Der

.

Seher möge in Juda fein Brod suchen und bort weißagen. Rennt Amasia den Erwerb vor der Arbeit, fo scheint dieser Umstand bafür zu fprechen, daß er den Amos für einen bezahlten Boltsaufwiegler hält. Bielleicht liegt in den Worten aber auch nur ein mitleidiger Spott, den der tönigliche Priefter den scheinbar armen Schluder fühlen läßt, ber, wie gemiß viele der zahlreichen Propheten bes Nordreichs, auf die Mildthätigkeit feiner Buhörer angemiefen ju fein fchien, die übrigens in Anfpruch ju nehmen felbft Elia und Elifa fich nicht gefcheut hatten (2 Ron. 4, 8ff. 42 ff. 1 Ron. 17, 8ff.). Jeben Falls ift Amafia aber ber Meinung, Amos tonne als Seber ebenso gut in Juda, wie im Nordreich feine Thätigkeit ausüben. Halten wir damit nun die Antwort des Amos zusammen. Indem er es ablehnt, ein נביא oder ein ג בן־נביא jein, fcheint er zuzugeben, daß im andern Fall die Infinuation Amafia's vielleicht auf ihn paffen und er feiner Aufforderung folgen tonnte. In der That mochte damals in Ephraim wie später in Juda mancher Prophet bas Beißagen gewerbemäßig betreiben, und für einen folchen hätte natürlich nichts im Wege gestanden, wenn er den Schauplatz feiner Thätigteit hätte ändern wollen. Dagegen murde ber Schluß, dağ nach Amos' Arficht jeder Prophet von Stande in feiner Lage auch nach Juda gehen und dort ebenso gut wie in Ephraim weißagen tonnte, voreilig fein. Bielmehr find zunächft andere Meußerungen bes Amos zu berücksichtigen. Bahlt er Rap. 2, 9 ff. die Bohlthaten Jahpe's an Israel auf, fo ftellt er neben bie Ausführung aus Aegypten und die Bertilgung der Amoriter die Erweckung von Bropheten und Nafiräern. Benn er flagt, man habe den und verboten' zu reden, fo denkt er offenbar auch an das, mas er felbit in Bethel hatte erfahren muffen. Sein Auftreten rechtfertigt a bamit, daß er daran erinnert, daß Jahve nichts zu thun pflege, ohne vorher den Lawa feinen Rnechten davon Mittheilung ju machen (3, 7). An diefer Stelle fcbreibt er alfo nicht nur den Bropheten eine hohe Bürde zu, fondern rechnet fich felbft indirect Rach Duhm hätten wir freilich in diefen Aussprüchen zu ibnen. ideale, Rap. 7, 15 dagegen ein empirisches Urtheil zu feben. Lesteres geben wir in fo fern zu, als Amos badurch, bag er leugnet, ein Prophet zu fein und fein redliches Austommen zu haben ver-

fichert, für feine Berson einen Berdacht abschneidet, der auf dem damaligen Prophetenstande des Nordreichs ruhen mochte. In wie weit ein folcher Berdacht gegen die stittliche Haltung seiner Bertveter gerechtfertigt war, ist stür unsern Zweck gleichgültig; uns imterefssirt vielmehr die Art, in der Amos seinen Beruf im Gegenstat zu den übrigen Propheten auffaßt.

Er ift tein Brophet noch ein Brophetenschüter, sondern ein Birt, b. h. das Beiffagen ift weder fein Lebensberuf, noch hat er es orlernt; vielmehr ift er auch jest noch Sirt. Ein befonderer Auftrag Juhve's ermächtigt ihn, als Prophet zu reben (n. 7, 15): ift biefer Auftrag erledigt, fo tritt er in feinen früheren Beruf Dan braucht alfo nach feiner Anficht, um weißagen ju aurücf. tonnen, tein Brophet von Stande zu fein, fondern Jahve tann ans jedem bürgerlichen Beruf jemanden mählen, ber feinen Billen Es ist aber mohl zu beachten, daß Amos deshalb verfündiat. nicht etwa höher ju ftehen glaubt, als die Bropheten, fondern fich felbst lediglich als eine Ausnahme von der Regel betrachtet. 218 Regel ftellt er Rap. 2, 11 auf, daß gabve Jünglinge zu Bropheten (natürlich auf Lebenszeit) ermecte und dag er diefen feinen ftändigen Rnechten 1), fobald er einen neuen Rathichluß faffe, bavon Mittheilung mache. Das Reden eines wahren Propheten hat also nach feiner Meinung immer einen concreten Auftrag Jahve's. ber burch die augenblickliche Zeitlage bedingt ift, zur Borausfegung, nicht aber fein Dafein. Somit ift Amos weit davon entfernt, die Art feines prophetischen Berufs für die einzig wahre zu halten. Da er vielmehr für die Zeit seines Auftrages sein Berhältnis zu Jahoe als ein ftetiges betrachtet, fo nimmt er für diefe Beit, wie wir oben feben, den Titel eines Icanz unbefangen in Unspruch.

Wenn aber Amos auch felbst seinen Unterschied von den bis= herigen Bropheten lediglich als einen äußerlichen betrachtet, fo ift es freisich dennoch möglich, daß diesem äußerlichen auch ein fach=

۲

Theol. Stub. Jahrg. 1876.

41

-627

<sup>1)</sup> עבריו Rap. 3, 7 geht nicht, wie Duhm meint, auf die fittliche Dispofition des Propheten, sondern auf seine besondere steige Beziehung zu Jahve.

licher entsprach. Soviel wir miffen, faßten nun alle früheren Bropheten gemäß ber Regel, die auch Amos anertennt, ihren Beruf als einen lebenslänglichen auf. Un fich tann biefer Umftand teinen tiefergehenden Gegenfatz begründen, wenn wir uns erinnern, daß wir, abgesehen von Amos, überhaupt von feinem Bropheten miffen, der nur einen speciellen Auftraa Jahve's auszurichten gehabt hätte und bann in feinen früheren Lebensberuf zurückgetehrt mare. Es tonnte fich hierin alfo bochftens dann ein radicaler Bruch mit der Bergangenheit ausdrücken. wenn fich nachweisen ließe, daß der Begriff bes prophetischen Umtes, wie er bei den einzelnen nachfolgern des Umos erscheint. von der Borftellung, die Amos von feinem Berufe hat, ausgieng. Das diefer nachweis vor allem bei Sofea, der fich ohne weiteres und איש הוחח איש nennt, unmöglich ift, gibt auch Duhm zu. Sobann ift leicht zu feben, daß Amos feinen Beruf nicht zum wenigften beshalb als einen zeitweiligen auffaßt, weil er ihn in einem fremden Lande ausrichten foll. Ift aber die Prophetie Lebensberuf und der Brophet von dem gewöhnlichen 3sraeliten specifisch verschieden, fo brudt fein Stand fich nothwendig in gemiffen äußeren Formen aus, die erlernt werden müffen und fo nicht nur für viele bas Befen ber Sache ausmachen, fondern auch manchem unberufenen Eindringling einen willtommenen Dectmantel bieten. Ferner liegt die Gefahr nahe, daß der Beruf, der feinem Träger gleichsam als character indelibilis antlebt, als Naturanlage aufgefaßt und der Prophet dem Seher wefentlich ähnlich wird. Wir verzichten darauf, auf die nahe Berührung, in der das frühere Brophetentum mit dem Sehertum in der That ftand, hier näher einzugehen 1). Es bedarf teines Beweises, daß Amos in Situationen, wie wir 2 Kön. 3, 15. 13, 14-19 ben Elifa finden, nicht gedacht werden könnte. Der Gegensatz einer folchen Prophetie zu ber rein geiftigen des Amos liegt flar am Tage und brudt fich gemiß auch in dem Begriff, den diefer von feinem Beruf hat, aus. Aber wir haben gar kein Recht, nach den ephrais mitischen Propheten Elia Elifa und ihren Schulen die ganze frühere

<sup>1)</sup> Bgl. Dillmann bei Schentel, 8b. IV, S. 617 ff.

Prophetie, vor allem auch die judäische, zu beurtheilen. Müßten wir das, so wäre das Bewußtsein der Propheten des 8. Jahrhunderts, mit den früheren Propheten eins zu sein, unerklärlich. Es wäre unbegreislich, wie ein Jesaja in diesem Fall das Aleid feiner ihm so gänzlich unähnlichen Borgänger hätte tragen können (Jes. 20, 2). Wir werden vielmehr annehmen müssen, daß seine Prophetie sich ebenso allmählich aus einer früheren entwicklt hatte, wie diese oft genug nur durch einen fließenden Gegensatz vom Schertum getrennt sein mochte.

Dieje Continuität zeigt fich weiter in ber form, in der die göttliche Offenbarung auch noch bei unferen Propheten auftritt. Hofea (12, 11) faßt dieselbe einmal in den drei Stücken: der Rede, der Bision und der Barabel, zusammen. Uns intereffirt hier vor allem die Bifion, die freilich bei Hofea felbst nicht vor= Daß fie in der älteren Prophetie eine große Rolle fpielte, fommt. ift bekannt. Es ift ferner leicht einzusehen, daß fie bei einem Bropheten, der, wie Amos es darftellt, der ftändige Diener Jahve's ift und über jeden neuen Rathschluß Gottes Mittheilung erhält, der prophetischen Rede ebenso nothwendig vorausgehen muß, wie die Borftellung dem Gedanken. So ist denn auch die prophetische Thätigkeit des Umos felbit von fünf Bifionen eingerahmt, durch die jedesmal der Fortschritt seiner Ertenntnis bedingt mar. Mit Recht redet die Ueberschrift feines Buches von den Borten, die Amos geschaut habe 1). Aus welchen Gründen dann aber

41\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Daß in den fünf Bifionen, Rap. 7-9, 5 wirkliche Bifionen vorliegen, ift leicht zu zeigen. Wären fie fingirt, so wäre schwer zu verstehen, weshalb die vierte von der dritten, mit der sie nahe verwandt ist, durch den Bericht über das wichtige Ereignis in Bethel getrennt wäre. Ganz beutlich zeigt aber B. 2 das D. הדור אם das unmöglich durch "als" oder "da" übersetzt werden kann, daß der Prophet längere Zeit von diesem trüben Bilde versolgt wurde, die er auf seine Fürditte von Jahve die Berscherung erhielt, daß die gedrochte Strass nicht vollftreckt werden solle, worauf dann freilich eine noch furchtbarere Ahnung vor die Seele des Propheten trat. Die erste Bisson nuß Amos jedoch im Nordreich empfangen haben; wenigstens legt die Anschaulichleit derselben den Gedanken nahe, daß er die abgemähten Wiesen und das nachwachsende Grummet geschen hatte. Dann hat er aber während seiner Thätigkeit

die Bission bei den einzelnen Nachfolgern des Amos zurückteten mußte, wird von Duchm gut gezeigt (S. 86 ff.). Man wird sich freilich, wie auch er bemerkt, erinnern müssen, daß die Art, in der der einzelne Prophet mit dem Jahve verkehrt, und der Grad, in dem er sich über sein Verhältnis zu seinem Gott Kar wird, größtentheils durch seine Individualität und einzelne Lebenserfahrungen bestimmt sind und deshalb für die Höhe der Stufe, die er einnimmt, nur einen sehr relutiven Maßstab abgeben.

Vor allem aber ift der Inhalt des göttlichen Aufträgs an die Propheten und die Rolle, die stch selbst innerhalb der Beziehung Jahbe's zu Jerael zuschreiben, zu beachten. Gerade bier zeigt fic beutlich, daß die Brophetie des 8. Jahrhunderts fich organisch an bie Bergangenheit anfchließt. Amos betrachtet es feineswegs als bie eigentliche Aufgabe der Bropheten, die 'ffttlichen Anfordetungen Jahve's an fein Bolt zu predigen. Die Propheten, die er demnach als ftets vorhanden denkt, haben vielmehr die augenBlicklichen Abfichten Jahve's, feinen jeweiligen Rathfchluß, den er ihnen mittheilt, befannt zu machen. So foll auch Amos dem nordisraelitifchen Bolke zunächst nur weißagen (7, 15), d. h. das göttliche Strafgericht ankundigen. Natürlich ift diefe Ankundigung auf einen bestimmten Zweck gerichtet, nämlich das Bolt vor dem Eintritt bes Gerichts, bas Amos aufangs noch abwenden zu können glaubte, auf die Urfachen desfelben, die im Berhalten des Bolfes liegen, anfmertfam zu machen. Nichtsdestoweniger beweift die Form, in ber Amos von Jahve beauftragt wird, mit welcher Anverfichtlichteit a bie Normen, nach benen das Berhältnis Israels ju Jahre beftimmt fein foll, als allbekannt voraussett (vgl. Mich. 6, 8). Die Forderungen Jahve's treten denn auch bei ihm wie bei anderen Bropheten ohne weiteres in der Gestalt der Buspredigt und Mahatebe auf (Bof. 11, 2. 7. Mich. 3, 8), mag diefe nun jur Befferung ober Berftoclung bes Bolles beitragen (Sof. 11, 2. Stef. 6, 9 ff.).

im Norbreich noch die Hoffnung gehabt, daß Jahve die Studen des Bolles noch einmal verzeihen werde, während feine Schrift ganz unter bem Eindruck der dritten und vierten, ja sogar der fünften Biston gefcrieben ift; wgl. 9, 1 mit 8, 15.

Freilich fehlt es bei unferen Propheten nicht an Meußerungen, in denen die Aufgabe des prophetischen Berufs viel meiter gefaßt wird. Hofea, obwol felbst eigentlich nur Bugprediger, dentt den Bropheten auch als den Lehrer des Boltes (Sof. 12, 11); er wie Micha ftellen Moje als den Führer und Süter Israels dar (50f. 12, 14. Mich. 6, 4). Unter ben Bropheten des 8. Jahrhunderts ift aber Jefaja der einzige, ber fich felbft eine ähnliche Aufgabe zuschreibt. Unabhängig von der Beißagung und der an fie fich anschließenden Bugpredigt verfundet er positiv die Beifung Jahve's (1, 10. 8, 16. 30, 9), die in allen Lagen und Berhältniffen an das Bolt ergeht und von ihm befolgt werden foll. Dieje als fortmährend gedachte prophetische Beijung hat vielleicht auch der unbetannte Verfaffer von Jef. 2, 2-4 im Auge, wenn er fagt, Beifung folle dereinft für alle Bölter vom Bion ausgehen. So verfündet Jefaja die Thora Jahve's, wenn er das im Tempel zum Opfer versammelte Bolt statt zu opfern den Bitmen und Baifen Recht zu schaffen auffordert, wenn er ange= sichts der von den Sprern und Ephraimiten drohenden Gefahr Jahve allein zu fürchten gebietet, oder von dem Bündnis mit Aegypten abräth. Auch in der meffianischen Zeit wird das Bolt die Stimme feiner Beifer, der Propheten, hinter fich hören, fo oft es nach rechts oder links vom geraden Bege abweichen will (30, 20. 21). Somit betrachtet er fich als den ftändigen Berfündiger des gefamten göttlichen Billens (5, 24) 1). Es ift betannt, in welchem Umfang er dem entsprechend politisch thatig Damit ift es natürlich wohl vereinbar, daß er als Bugwar. prediger die Grundzüge der göttlichen Anforderungen als befannt voraussetzt und mie Amos und Micha aus dem religios-fittlichen Bewußtsein feiner Bubörer argumentirt.

Es erhebt sich nun aber die Frage, wie ein solches Bewußtsein in Jørael existiren konnte. Es ist a priorl schwer denkbar, daß es lediglich durch die Predigt dieses oder jenes gelegentlich auftretenden Propheten im Volke entstanden und bis dahin erhalten wäre. Denn nirgends in der Welt hat ein derartiges Bemußtsein

<sup>1)</sup> Bgl. Hab. 2, 18.

in der großen Menge fortzuleben vermocht, wenn es nicht an beftimmten Ausdrücken und Formen, die feinen Inhalt wiedergaben, einen sicheren Rückhalt hatte. Nicht nur mußte die Erhabenheit bes heiligen Gottes, der von allen heidnischen Göttern so gänzlich verschieden war, sich in einer bestimmten Gestaltung des israelitischen Eultus ausprägen, sondern auch seine sittliche Natur konnte unmöglich vom unmittelbaren Gesühl des Bolkes seltes seltgehalten werden, so lange dies Gesühl keinen objectiven Ausdruck gesunden hatte und die sittlichen Anforderungen, die Jahve an sein Bolk stellte, nicht in bestimmten Borschriften definirt waren. Doch auch der positive Beweis, daß es zur Zeit unserer Propheten längst solche Formen in Istrael gab, ist leicht zu führen.

Bier ift nun Hofea faft unfer einziger Gewährsmann und zwar aus leicht erkennbaren Gründen. Da er nämlich als Busprediger mit der Innigfeit feiner persönlichen Religiofität bei dem im Naturdienft versunkenen Bolke, das den alten Gott Israels taum noch tennt, nicht durchdringen tann, fo ift er immer wieder gezwungen, sich auf ein objectives Gebiet zurückzuziehen. Je mehr feine individuellen Anschauungen und Gefühle fich über die der Menge erheben, befto mehr muß er feinen Buhörern gegenüber in dem äußeren, objectiv vorliegenden Bestand der Religion einen festen Stütpuntt für seine Predigt zu gewinnen suchen. Nicht als ob er felbft in feiner Gefühlsinnigkeit der Augenwelt gegenüber unficher murde, mie Duhm meint, fondern meil er als Prediger mit ihr nicht durchkommt, muß er auf die Erkenntnis Jahve's, die er nicht erst schaffen will, die vielmehr längft zu haben ift, hinweisen. Wäre bie Erkenntnis, die er fordert, eine neue gewesen, so murde freilich nicht seine Theologie, wohl aber feine Bufpredigt jest erft recht in der Luft geschwebt haben. Finden fich deshalb bei den anderen Propheten weniger Meußerungen ber Art, wie die hier zu besprechenden, fo wird damit das Gemicht feines Zeugniffes nicht im mindesten abgeschwächt. Denn Amos, Jesaja und Micha verstehen es trefflich, ihre Bredigt in die nächste Beziehung zu allgemein gültigen Anschauungen zu feten, und haben deshalb nicht nöthig, das unbeftreitbare Recht ihrer. Forderungen mit äußeren Beweismitteln zu begründen.

Ł

Schon früher fahen wir, daß Jahve gerade bei Hosea, dem Propheten der Liebe, an den Gehorfam des Bolles einen rechtlichen Anspruch macht, wenn er öfter von dem Gericht (wowo) ober auch Rechtsftreit (ריב) redet, in dem er fich mit bem Bolfe und feinen Führern auseinandersetten wolle. Mit diefen Aeußerungen haben wir eine andere zufammenzuhalten über ben Bund, der zwischen Gott und Bolt besteht. Denn unter crin (8, 1) darf hier nicht wie sonft wol ein Berhältnis gegenseitiger Freundschaft verstanden werden; vielmehr ift, wie aus den Borten verft ועל הורהי פשעו flar hervorgeht 1), eine rechtliche Berpflichtung zweier Contrahenten gemeint. Jorael ift nämlich traft diefes Bundes verpflichtet, die Thora Jahve's zu befolgen. 20as verfteht nun Hofea unter der Thora Jahve's? Zunächst ift beutlich, daß er bas Wort in einem anderen Sinne gebraucht als Jefaja. An keiner der drei Stellen, an denen es fich bei ihm findet, scheint er auf die prophetische Rede Rückficht zu nehmen; vielmehr ift die Thora im Besitz der Briefter 2). Jahre fagt Rap. 8, 12, er habe sie in 10,000 Geboten aufgeschrieben 8). Es ist für uns von Wichtigkeit, ob wir dem Sprachgebrauch Jesaja's oder Hofea's hierin die Briorität zuertennen müffen.

- <sup>1</sup>) Anders 1 Kön. 19, 10 עוכו כריחך . Auch Jef. 1, 18 und Mich. 6, 1 ff., an welchen Stellen der allmächtige Gott, deffen Recht von vorn herein feststeht, dasselbe förmlich zu beweisen fich herabläßt, gehören nicht hieber; vgl. die treffliche Darstellung Duhms S. 183 ff.
- 2) Wegen bes אחה muß man nothwendig mit Ewald annehmen, daß der Prophet fich hier ichon (vgl. B. 8 f.) an die Priester wendet.
- 3) Die Richtigkeit biefer Deutung glaube ich auch jetzt noch Duhm gegenüber festhalten zu müffen. Die Worte als unwahren Bedingungssatz aufzufaffen, ift grammatisch freilich zuläßig; aber es ergibt sich dann ein unpaffender Sinn, mag man nun 1⊃ oder ⊃10× betonen. Duhm wählt das Letztere. Welch eine merkwürdige Ahnung läge hier dann vor! Aber Jahve konnte doch unmöglich glauben, daß seine 10,000 Gebote mehr Beachtung finden würden, wenn er sie aufschriebe, als wenn sie 10,000 Gebote wol existieren vertündet würden. Und wo sollten die 10,000 Gebote wol existieren verländet würden. Und wo sollten die Deutung hitzigs, ber auf 1⊃1 den Nachdruck legt, ergibt den sonderbaren Gedanten, daß Jahve desto mehr auf den Gehorsam bes Bolkes rechnen könnte, je mehr Gebote er ihm gäbe. Bgl. meine Differtation, S. 10 ff.

Bedeutet nicht, was wol teines weiteren Bemeifes bedarf, eigentlich die Anweisung, die der Rundige dem Unfundigen: betreffe ber von ihm zu befolgenden handlungsweise gibt, fo ift flar, daß urfprünglich bamit unmöglich ein fixirtes göttliches Befet bezeichnet werden tonnte. Ebenso wäre das Wort in feiner Grundbedeutung ein unpaffender Ausdruck für die Forderungen des unmittelbar im Namen Jahve's redenden Propheten gemesen. Bielmehr muß es ursprünglich bie Austunft, die der Briefter in zweifelhaften Fällen, auf Befragen gab, bezeichnet haben. Dieje Grundbedeutung hat fich dann allmählich verwischt; ftatt der einzelnen Unweifungen wurde die Summe der Grundfätze, nach denen fie von den Brieftern ertheilt murben, fo genannt und ba diefe aufi den Billen Jahve's zurückgeführt wurden, fo tonnte von einer Thora Jahve's bie Rebe fein. Erft wenn das Wort bann weiter ber Ausdruck für den gesamten Billen Jahve's geworden mar, tonnte es auch zur Bezeichnung der prophetischen Forderung dienen. So bezeugt diefer Sprachgebrauch, mas freilich schon in der Natur der Sache begründet ift, daß man in alter Zeit den Priefterstand als den vorzüglichften Bermittler der Erfenntnis Gottes und feines Billens betrachtet hatte. Weiterhin wird das durch die directe Ausfage Hofea's beftätigt. Das Bolt, fagt er Rap. 4, 6, geht ju Grunde, weil ihm die Ertenntnis Gottes fehlt, ein Umftand, der den Prieftern zur Laft fällt. Denn diefe haben die Ertenntnis verachtet und die Beifung ihres Gottes vergeffen. Dieje Beifung ift aljo nicht wie bei Jefaja eine ftets neu durch den Propheten ergehende, fondern fie liegt eins für allemal objectiv und zwar nicht nur in ber mündlichen Ueberlieferung, sondern sogar geschrieben vor; die Priefter find ihre Träger. Auch für Juda ift das Borhandensein folcher objectiven göttlichen Gebote bei Amos (2, 4) ausbrücklich bezeugt 1). Nach späteren directen Zeugnissen und der Analogie

<sup>1)</sup> Ich begreife nicht, wie Duhm behaupten tann, die Worte ורקיו ורקיו müßten nicht gerade auf ein äußeres göttliches Gefet bezogen werben. Denn Pi ift doch geradezu = statutum. Wenn er übrigens bie ihm unbequeme Stelle für ein Einschiebsel aus der Zeit nach der Zerftörung Jerusalems halten möchte, so reicht die Behauptung, fie fei matt und in

der ephraimitischen Priefter waren, sie selbsperständlich auch hier im Besig des Priesterstandes.

Fragt man nun weiter, welchen Inhalt diese Thora hatte, so muß sie sich freilich nothwendig auch auf den Jahvecultus erstreckt haben; doch intereffirt es uns hier nur vorläufig festzustellen, daß sie sich ebensa auf das bürgerliche Recht bezog, wenn, mie Jes. 28, 7 und Mich. 3, 11 bezeugt ist, die Priester auch auf diesem Gebiete in schwierigen Rechtssachen schiedsrichterliche Entscheidungen, sällten. Leftanden haben <sup>1</sup>), und es bedarf keines Beweisses, daß sie eine sittliche Gottesvorstellung nicht nur zur Borausssezung hatte, sondern eine solche auch stets im Bewußtsein lebendig erhalten mußte, und dies erst recht dann, wenn in der ältesten Zeit auch das heilige Los als Rechtsmittel galt.

Wir haben uns jest aber zunächjt mit der Behauptung Duhms, daß die sogenannte mosaisch = gesetzliche Beriode aus der Geschichte der israelitischen Religion zu streichen sei, auseinanderzusetzen.

Bas verstehen wir unter einer mosaisch = gesetzlichen Periode? Laffen wir das specielle Prädikat "mosaisch" einstweilen beiseite, so liegt für das allgemeine der Gesetzlichkeit die Erklärung am nächsten, daß es eine Zeit bezeichne, die das Gesamtverhalten sowol des ganzen Bolkes wie seiner einzelnen Glieder in jeder Beziehung nach einem objectiven göttlichen Gesetz beurtheilte und bestimmte. Es fragt sich, ob die vorprophetische Zeit in diesem Sinne jenen Namen verdiene. Die prophetischen Schriften müssen uns hierüber Aufschuß geben. Denn treten die Propheten im Namen Jahve's auf, um dem Bolke seine Sünden, die in diesem

ber Art ber beuteronomischen Schriftsteller gehalten, nicht hin, um die im ganzen Plan der Kap. 1. 2 unentbehrlich nothwendigen Worte zu verdächtigen. Freilich muß Duhm bei feiner einseitigen Betrachtungsweise, der folgend er aus der Straspredigt des Amos ohne weiteres deffen ganze Religionsauffaffung construirt, diese Stelle befremdlich finden.

<sup>1)</sup> Wie bas obendrein noch burch ben Umftand, daß man in alter Zeit das Gericht האלהים nannte, bezeugt ift; Ex. 21, 6. 22, 7. 8. — Bgl. auch Hab. 1, 4.

Fall lediglich in Abweichungen von den einzelnen Borfchriften des göttlichen Gefetes beftanden hätten, vorzuhalten, fo muß ihre Strafpredigt allenthalben auf diefen einzelnen Geboten fußen. Das ift nun aber nirgends der Fall. Man darf nicht einwenden, daß die Bropheten fich überall auf die allbetannten Aussprüche des Befetes ftillschweigend bezögen; vielmehr leiten fie, wie wir vor allem bei Amos und Micha deutlich feben können, ihr Recht, zu Klagen und zu brohen, vormiegend aus dem religios = fittlichen Bewußtfein des Boltes ab. Ebensowenig hätte umgetehrt Jesaja fich erlauben dürfen, felbft für den einzelnen Fall im Namen Jahve's eine Beifung zu geben, wenn der Gefamtmille Gottes in einer heiligen Urfunde abgeschloffen vorlag. Denn bann hätte fein Beruf nur barin beftehen tonnen, daß er auf dieje Urtunde hinmies, mährend er nirgende von einem göttlichen Gefete redet, fondern verlangt, daß man den Propheten über den Willen Jahve's befrage. Ein Brophet wie Jesaja hat von vorn herein in einer gesetlichen Beriode, wie fie oben bestimmt ift, teinen Blat. Auf der anderen Seite ift es aber undentbar, daß unfere Bropheten die Schranken bes Gefetes durchbrochen und neben feine altheilige und bis babin allgemein als unumschränkt anertannte Autorität die freie Berfündigung des göttlichen Willens durch die prophetische Predigt gesetzt hätten. Denn in diesem Fall mußte ber Bruch mit ber Bergangenheit am Tage liegen, während die Bropheten ihrem Bewußtsein, mit ber Bergangenheit eins zu fein, den ftärtften Ausbruck geben. Hofea und Amos geben nirgends wie Jefaja, abgefeben von der Bugpredigt eine positive Beisung. Sie find mit dem Inhalt der Thora volltommen einverstanden; sie würde ihnen alfo für ihre Bugpredigt den einfachften und natürlichften Anknüpfungspunkt geboten haben, wenn fie bis dahin als. die einzige Norm des religiöfen und fittlichen Lebens allgemein anertannt gewesen wäre. Statt deffen ermähnt der Judäer Amos die Thora nur gelegentlich, als wollte er ber Behauptung, daß Juda Jahre ungehorsam sei, einen bequemen kurzen Ausdruck geben. Nichts anders scheint Hofea mit den Worten 8, 1 zu beabsichtigen. Wenn er ferner einmal auf die von den Brieftern vergeffene Thora, aus der fie das Bolf über den Billen Jahve's hätten be-

lehren follen, hinweift, so hat er dabei offenbar nicht sowol ein bestimmtes Gesetzuch als vielmehr die ganze Summe der überlieferten göttlichen Gebote im Auge. Endlich scheint die aus der Zusammensetzung des Ventateuchs sich ergebende Thatsache, daß es in Israel ansangs mehr als eine schriftliche Sammlung von göttlichen Geboten gab, für diese Zeiten auch durch die Worte Hos. 8, 12 ausdrücklich bezeugt zu werden. Bersteht man unter einer geschlichen Veriede eine Zeit, in der die Religion sich lediglich auf die Buchstaben eines heiligen Gesetzuches stützte, so darf diese Bezeichnung nicht auf den Propheten vorhergehende Zeiten, sondern nur auf das Judentum angewandt werden. Nichsdestoweniger nehmen wir für die ältere Zeit wie für alle Entwicklungsstadien der israelitischen Religion den Sharakter der Gesetzlichkeit in Anspruch.

Es ift freilich fehr misverständlich, wenn man die Zeit des Mojaismus im Gegensut zur nachfolgenden prophetischen als eine gesetliche bezeichnet. Denn fo entsteht immer wieder die faliche Borftellung, als ob die israelitische Religion in der prophetischen Periode ebenso ausschließlich an die freie Persönlichkeit der Bropheten und ihre lebendige Bredigt geknüpft gemesen mare, wie fie früher und fpäter lediglich außerhalb des Menfchen in der fpröden form des Gefetes exiftirt hätte. Bare eine folche prophetifche Beit nach vorwärts und rückmärts von zwei berartigen gesetlichen eingeschloffen gewesen, fo ließe fich die nachfolgende Gefetesperiode freilich aus einer Erstarrung des lebendigen prophetischen Gedantens begreifen; dagegen will es, wie wir oben fahen, nicht gelingen, die Prophetie mit einer Bergangenheit, die unter demfelben oder boch einem ähnlichen Gefeteszwange wie das fpätere Judentum gestanden hätte, in einen verständlichen Zusammenhang zu Auf der anderen Seite will Duhm von hier aus den bringen. Berteidigern einer früheren Abfaffungszeit des Leviticus bie Meinung zumuthen, daß Efra über die Brophetie in das Altertum zurückgreifend das alte vergeffene Gefetbuch mieder hervorgeholt und fo mit ihm feinen Inhalt äußerlich entlehnt habe.

Aber in welchem Verhältnis stehen denn prophetische Predigt und Gesetz u einander? Besteht zwischen beiden, wie Duhm be-

637

hauptet, ein fundamentaler Gegenfat? Beide find Mittel, burch die Jahre Jorael feinen Billen betannt macht. Sie tonnen alfo nur dann in principiellem Gegenfatz zu einander ftehen, wenn man durch eins von beiden den göttlichen Willen in allen Fällen vollftändig beftimmen ju tonnen glaubt. Traut man einem Gefethuch das zu, fo ift die Prophetie ausgeschloffen ; und umgetehrt. Es ift nun aber leicht zu feben, daß das Gefetz und die Prophetie, die uns im 8. Jahrhundert begegnet, doch fehr verschiedenen 3meden dienen und teins von beiden leicht durch das andere erfest werden tonnte. Denn mährend das Gefetz die Anforderungen, die Jahre ju allen Zeiten und unter allen Berhältniffen an Israel ftellt, auf einen abstracten Ausdruck bringen will, dient die Brophetie des 8. Jahrhunderts zunächft nur dazu, die Stimmung, in die Jahre augenblicklich durch das Berhalten Israels feinen Anforderungen gegenüber verset ift, und die Absichten, die er in Folge deffen gefaßt hat, befannt zu machen und das Bolt auf die Ausführung der letzteren vorzubereiten. Nur Jefaja betrachtet es daneben noch als die Aufgabe der Bropheten, auch abgesehen von der Bugpredigt stets die augenblickliche Forderung Jahve's ju Diefer lebendige Berkehr Jahve's mit Israel war perfünden. nicht fo leicht durch ein Gesetbuch zu erseten, das weder alle möglichen Fälle vorhersehen, noch das Dag von Lohn und Strafe für den Einzelnen wie für das ganze Bolt durch eine untrügliche Regel vorherheftimmen fonnte. Deshalb hält das Deuteronomium das beständige Dasein eines Propheten für nothwendig (18, 13ff.). Schon hienach möchten wir die Bemerkung Duhms, daß die Brophetie abgestorben fei, als durch Efra das Gefetz in's Leben trat, dahin umtehren, daß das Gefetz tanonische Geltung erhielt, weil die Prophetie abstarb. 218 man teinen Propheten mehr hatte, von dem man in jedem Augenblick die Gefinnung Jahpe's erfahren tonnte, flammerte man fich um fo fester an das geschriebene Befetz, aus dem jene jetzt allein noch bestimmbar mar. Ebenso wenig ift einzusehen, weshalb ein Befet, fofern es nur nicht felbst allein den Willen Jahve's auszudrücken behauptete, der Prophetie eines Jesaja hätte im Wege ftehen müssen. Der Brophet, der freilich der Leiter des Bolfes fein mill, tonnte doch

unmöglich in allen Einzelfällen selbft vorschreiben, was Recht und Jahve's Bille fei 1).

Auf der underen Seite ift leicht zu zeigen, daß es in 3srael von jeher gottliches Gefetz geben mußte. Denn ftand bas Recht jedes Einzelnen unter bem Schute Jahve's, fofern ber Briefter Jahve's als folcher Recht fprach, fo mußten die Grundfäte, nach benen festeres geschah, nothwendig als göttliche Gebote aufgefaßt werden. Die herkömmlichen Rechtsanschaunngen, die Sitten und Gewohnheiten, mochten fie nur bem einfachen Rechtsgefühl oder auch dem ber Billigfeit und Menschlichkeit Ausbrud geben, erfchienen von jest an alle als ber Bille Jahve's. Beiterhin war es ganz felbstverständlich, daß man den Willen Jahve's, der fo die Bflichten bes Menfchen gegen den Menschen bestimmte, immer mehr in einzelnen Borfchriften auf einen abftracten Ausbruck brachte. Diefe mochten dann fängere Zeit lediglich in der mündlichen Ueberlieferung fich fortoftanzen, bis ihre Manigfaltigteit ichriftliche Aufzeichnungen natürlich mußten folche Aufzeichnungen immer wieber erforderte. von neuem unternommen werden, fo lange feine von ihnen als der abfolut vollständige Ausbrud des göttfichen Billens galt.

So reden Hosea, Amos und Jesaja von der Thora Jahve's als der Summe der Forderungen, die er an Jörael stellt. Daß bieser Begriff sich nicht mit einem Gesetzbuch deckte, geht schon daraus hervor, daß auch die fortgehende prophetische Beisung von Jesaja so bezeichnet wird. Auch für Hosea lag der gesamte göttliche Wille noch nicht in einem Gesetzuch abgeschloffen vor, wenn

Die Behauptung Duhms, daß das Deuteronium zum erstennial bem prophetischen Gedanken von dem unmittelbaren und stets für die Gegenwart berechneten Berkehr Gottes mit den Menschen zuwider gehandelt habe, indem es das Gesetz auf Mose zurückführte, ist lediglich dadurch veranlaßt, daß er sich über die Rolle, welche die älteren Propheten sich zuschreiben, nicht gehörig orientirt hat. Wenn er aber den "Supranaturalismus" des Deuteronomiums, das ihn zuerst eingeführt haben soll, im Gegensat zur späteren priesterlichen Gesetzebung deshalb milder beurtheilt, weil es nur vie 10 Gebote birect von Gott ableite, so ist dagtgen zu erinnern, daß schoe's sein will; wgl. Er. 20, 22. 21, 1. 14. 22, 22-24. 26, 28-30. 23, 7. 14; wgl. Er. 34, 10-26.

- 3

er von den 10,000 Borichriften Jahve's redet. Freilich mar eine arofe Rahl von göttlichen Vorfchriften aufgezeichnet und Hofea erkennt ihnen auch fo eine Autorität zu, als ob sie von Jahre felbst niedergeschrieben wären. Man muß aber wol mit Ewald annehmen, daß der Prophet mehrere Sammlungen der Art im Ange Dann bezeugen diese Borte auch fo, wie flußig der Begriff hat. ber Thora Jahve's bamals noch fein mußte, wenn verschiedene Gesetzbücher neben einander als ihr Ausdruck gelten konnten. Uebrigens werden wir die Behauptung Duhms, daß der Deuteronomiker zuerst in der Geschichte ber israelitischen Religion beftimmte Gesetse für die Einzelnen gegeben habe, wol nicht mortlich verstehen dürfen. Es ift ja betannt, daß die Gesete bes Deuteronomiums zum größten Theil nicht vom Deuteronomiter berrühren tonnen, fondern von ihm aus weit älteren Quellen entlehnt fein müffen. Ferner wird jene Behauptung von Duhm felbit entfräftet, wenn er die Möglichkeit zugibt, daß Umos das Bundesbuch (Er. 20-23) gefannt habe.

Wenden wir uns jetzt zu ber weiteren Frage, ob die ältere Beit mosaisch genannt werden dürfe. Man bezeichnet sie ziemlich allgemein als die Periode des Mosaismus. Geht man dabei freilich von der Ansicht aus, daß die Erinnerung an Mose und den von ihm auf Grund des göttlichen Gesetes zwischen Jahre und Israel am Sinai abgeschlossenen Bund die religiösen Vorstellungen der ganzen älteren Zeit beherrscht hätte, so muß man sich wundern, daß die Uteren Propheten auf jene Thatsache überhaupt nicht und auf die Vergangenheit der Religion nur selten zurückgreisen. Sieht man ab von den wenigen Stellen, an denen Jesaig ganz im allgemeinen vom Absall von einer bessen Bergangenheit redet, so findet sich bei diesem Propheten kaum ein Wort über die Geschichte der Religion und deren Entstehung (vgl. Jes. 29, 22). Nur Hosea<sup>1</sup> beruft sich aus dem schon früher erörterten Grunde

<sup>1)</sup> Wenn Duhm behauptet, hofea habe zuerst die Religion durch Geschicktsbetrachtung gegenständlich zu machen gesucht, so muß ich bekennen, diese Behauptung nicht zu verstehen. Soll sie den Sinn haben, daß er zuerst über die geschichtliche Entstehung der Religion nachgedacht habe, so ift

öfter auf die Thatsachen der vergangenen Geschichte. Nach ihm und Amos ift die Religion entstanden, als Jahre Israel aus Negypten führte. Bon da an ift er Israels Gott, und feitdem er fich um Israel fümmert, ift das Bolt verpflichtet, an ihm allein fich ju halten und feinem betannten Billen gemäß zu leben. Es muß beshalb vor ben andern Bölfern für alle Sünden geftraft merden 1). Bie wir früher fahen, betrachteten auch die Ephraimiten ihr Berhältnis zu dem allmächtigen Gott als ein geschichtlich entftandenes und gründeten es auf eben jene Thatfache, aus ber fie freilich auf feine Unzerstörbarteit schloffen (2m. 9, 7). Und noch weiter hinauf murde die Entstehung diefer Beziehung in ihre erften Anfänge verfolgt. Mit Jacob war Jahre in Bethel zufammengetroffen; burch Gidschwüre hatte er fich den Bätern gegenüber verpflichtet, Gnade und Treue zu bewahren 2). Auch von einem Bunde Jahve's mit Israel ift die Rede. Ein unbefannter Brophet (Sach. 9, 11) erwähnt ihn, indem er dabei die ftändige Beziehung Israels zu Jahve, die fich im Opferblut ausbrückt, im Auge hat 8). Hofea (6, 7. 8, 1) dentt ihn dagegen als die Berpflichtung Joraels, Jahre gehorfam zu fein. Aber nirgends erscheint Mofe als der Mittler des Bundes ober der Berfunder feiner Bedingung, des Gefetes. Amos ermähnt ihn ebenfo wenig wie Jesaja. Bo bagegen Hofea und Micha ihn nennen, erscheint er nur als der gottgefandte Führer, durch ben Jahve das Bolt auf wunderbare Beife aus Aegypten befreit und glücklich burch bie Büste geleitet hat 4).

Bir kommen also auch hier auf unser früheres Resultat zurück. Ein von Mose geschriebenes Gesetzbuch, das man als die Grundlage des zwischen Israel und Jahve bestehenden Bundes betrachtet hätte, existirte nicht. Ein solches hätte nothwendigerweise allgemein

- 1) Am. 2, 10. 3, 1. 2. Hoj. 2, 17. 9, 10. 11, 1. 3-6. 12, 10. 14. 13, 4. 5. Mich. 6, 4.
- 2) Hof. 12, 5. Mich. 7, 20.
- 8) So richtig Duhm, S. 143.
- 4) Hoj. 12, 14. Mich. 6, 4. 7, 15.

dagegen zu erinnern, daß die Religion, wie die Erzvätersage beweißt, für das Bolt längst Gegenstand der Resterzion war.

als bie Richtschnur für alle Berhältniffe anertannt fein muffen, und die Bropheten, die mehrmals auf die Entftehung der Religion zurnichareifen, hätten ihn dann ficher als den Bermittler des gottlichen Gefetes ermähnt. Bielmehr mar bas Befet, wenn auch in einzelnen iSammlungen fcon aufgeschrieben, vor allem in der mündlichen Tradition und dem allgemeinen Rechtsbewuchtfein lebendia: bie Briefter galten als feine vorzüglichften Träger. An fie, die zugleich Richter maren, wandte fich, wer bie Rechte Sabve's miffen -wollte, nicht aber an die Gefetzbilicher. Wenn man die Rechtsgrundfäte fcbrifklich zusammenstellte, mar man freilich gezwungen, fle nach ihrer göttlichen Abfunft zu legitimiren, und hiefur bot fic fein anderer Anknupfungspunkt als Die Autorität jenes Bropheten, deffen Name in der Erinnerung mit der Entstehung der Religion wie der des Bolles und der Bollsordnung auf's engste verhupft handelte es fich dagegen um bas in der Ueberlieferung woor. lebendige Gefet, 'fo lag tein Grund vor, ftets ?die Autorität Jahve's oder gar Dofe's heranzuziehen. Dieje tonnte vielmit 'erft bann in den Borbergrund treten, wenn ein Gefetbuch als göttliche Rechtsnorm galt. Ebenso tonnte ber Gedante bes Bundes, als ber rechtlichen Berpflichtung Joraels, Jahve zu gehorchen, ferft bann mohl recht lebendig werden, wenn man bie Forverungen Jahve's in threr Gefuntheit zu befiniren fuchte. Bon einem Rechtsverhältnis konnte ja nur dann eigentlich die Rede sein, wem bie Bedingungen besselben icharf beftimmt maren. Wenn dahr Hofea 1) in diefem Sinne vom Bunde rebet, fo hängt das gewiß damit gufammen, daß er auch auf Gefetbucher von gottlicher Autorität Bezug nimmt.

Ift es fo verständlich, weshalb die Perfon und die Stiftung Mofe's bei den Propheten zurücktreten, fo können wir fahr wohl an feiner grundlegenden Bedeutung für die israelitifche Religion festhalten. Gehen alle geschichen Schviften auf feine Autorität

**64**2

÷---

Digitized by Google

Ich möchte hier im Borbeigehen auf die scharffinnigen Bemerkungen Duhms (S. 130 f.) aufmerkfam machen, in denen er nachzunseijen sucht, daß Hosen nicht nur den höheren Ständen angehörte, sondern vielleicht Priefter war.

und den am Sinai geschlossenen Bund zurück, fo muß bas feine guten Gründe haben. Man tann dieje Erscheinung eben nicht daraus erklären, daß nach der alten Anschauung mit der Entstehung des Boltes ftets auch feine Religion gegeben fcheine. Denn wir wüßten nicht, mas in der Anwendung auf Israel gegen die Rich= tigkeit diefer Anschauung vorgebracht werden könnte. 3ft Jahve durch die That Mofe's Israels Gott geworden, fo muß er von Anfang an wesentlich so vorgestellt sein, wie die spätere Zeit ihn 3m Detalog, deffen mojaische Abtunft niemand beauffakte. zweifeln kann, hat Mose seine Religionsauffassung in der Form göttlicher Gebote auf einem furzen Gesamtausdruck gebracht. Diefe Form war nothwendig, wenn seine Gottesvorstellung bei der Menge des Bolkes durchdringen und erhalten werden follte. 3br Inbalt war wesentlich gleich dem, mas die Bropheten vertreten: Jahve will als der Gott Israels vor allem badurch verehrt werden, daß man in Israel die Bflichten bes Menschen gegen den Menschen beobachtet. So wurde in der durch Moje neugeschaffenen Boltsordnung von vorn herein das Recht jedes Einzelnen unter den Schutz Jahve's gestellt und feine Pflicht aus dem göttlichen Billen hergeleitet. Bie weit Mofe freilich diefen Grundgedanten im einzelnen verfolgt, ob er ihn außer dem Detalog fonft noch in Gesetsform auf einen abstracten Ausdruck gebracht hat, muß ungewift bleiben. Jeden Falls hat er für feine Erhaltung und Weiterbildung gesorgt, indem er die Briefter Rahpe's zur höchsten richterlichen Inftanz machte.

Nach dem Bisherigen steht wohl unzweiselhaft fest, daß man die Grundsätze, nach denen das Berhalten der einzelnen Volksglieder zu einander bestimmt wurde, und damit im letzten Grunde die ganze Bolksordnung, von je her auf den Willen Jahve's zurückgeführt hatte. Es fragt sich, ob wir von den gottesdienstlichen Ordnungen ein Gleiches behaupten dürfen. Die prophetischen Schriften geben uns über diese Frage freilich keine directe Auskunst; doch glaubt man sie gerade auf Grund der prophetischen Schriften mit der größten Gewißheit verneinen zu können. Die Aeußerungen der Propheten über den Eultus werden ja von vielen als unumstößlich sichere Beweise für die Behauptung betrachtet, daß damals

Theol. Stud. Jahrg. 1876.

42

überhaupt keine auf göttliche Autorität sich stützende Cultusgesetze und vor allem die "priesterliche Gesetzgebung" nicht existirt habe.

Es find jest zehn Jahre vergangen, feitdem Graf die Frage nach dem Alter des Leviticus von neuem anregte, ohne daß ein ftringenter Beweis für oder wider bisher geliefert oder von ver nächften Jukunft zu erwarten wäre. Es möchte daher an der Zeit fein, sich darüber zu verständigen, welche Bedeutung diese Frage für unsere Borstellungen von der inneren Entwicklung der israelitischen Religion hat, und es wäre wohl nicht schwer zu zeigen, daß sie in dieser Beziehung doch allzu sehr überschätzt wird.

Dubm weist zwar in feiner Darstellung der Graf'schen Sppothefe eine ziemlich untergeordnete Rolle zu; nichtsdestoweniger macht er die Frage indirect zu einer religionsgeschichtlichen im eminenteften Sinn. Freilich wird es ihm niemand zum Vorwurf machen, baf er bie Entstehung der deuteronomischen Befete begreifen will, ohne den Leviticus zu Hulfe zu nehmen (S. 195). Ebenfo menig wird aber fein Berfuch, das Deuteronomium aus einer Materialifirung ber angeblich von den älteren Propheten zuerft vertretenen Ideen zu erflären, auf Buftimmung rechnen tonnen. Benn er von den vier Grundgedanken, nach denen er den Inhalt jenes Buches ordnet, ben ersten auf Bofea gurudfuhrt, die beiden folgenden als Früchte von jefajanischen 3deen, die vom Verfaffer bes Deuteronomiums bogmatifirt und materialifirt feien, betrachtet und endlich den vierten mit Bewußtfein vom Gefetgeber felbft binzugefügt feint läßt (G. 197 ff.), fo tann man wohl von vorn herein behaupten, daß diese Rechnung ichon beshalb nicht richtig fein tann, weil fie fo vortrefflich ftimmt. Doch geben wir auf diefe vier Grundgebanken näher ein.

Der erste, daß Jahve ein einiger, unfinnlicher und unbildlicher Gott sei, dem man von ganzem Herzen anhangen solle, rührt nach Duhm seinem ganzen Inhalt nach von Hosea her. Betreffs des Gebotes der Liebe zu Jahve könnte man ihm vielleicht Recht geben. Soviel wir wissen, war jener Prophet der Erste, der diesen Gedanken vertrat. Um so entschiedener müssen wir aber gegen die Behauptung Einspruch erheben, daß der Gedanke der Unsim-

lichteit und Unbildlichkeit Jahve's von Bofea abstamme. Amos erwähnt das Stierbild freilich nur einmal (8, 14), hat es aber, wie aus jener Stelle hervorgeht, allenthalben bei feiner Polemit gegen ben ephraimitischen Cultus im Auge und tann es fo ohne weiteres "die Schuld Samarias" nennen. Er fest die Berwerflichteit des Bilderdienstes offenbar als felbstverständlich voraus. Die in Juda mirkenden Propheten Jesaja und Micha, deren Abhängigkeit von Hofea doch erft zu beweisen mare, halten es überhaupt nicht für der Mühe werth, Gögen und Jahvebilder auseinanderzuhalten. Ebenso unrichtig ift die Meinung (S. 140), daß Hofea in der Art, wie er Rap. 2, 10. 4, 12. 8, 4 ff. die Thorheit des Bilderdienstes befämpft, den ersten bewußten Berfuch mache, die Gottheit auf dem Wege des Nachdentens von der Ratur ju trennen. Wir mußten wenigstens nicht, in wie fern fich bas אשר עשיחם bes Amos Rap. 5, 26 von jenen Auseinandersebungen hofea's unterschiede.

Als zweiten Grundgedanken des Deuteronomiums bezeichnet Duhm ben, daß das ganze Leben des Bolfes unter den Gefichts= punkt der Heiligkeit gestellt werde. Diefer Gedanke fei materiell von Jefaja abhängig. Bährend Jefaja aber bas heilige Bolt nur als zufünftige Größe tenne, verzweifele ber Deuteronomiter baran, daß die Heiligkeit des Bolkes aus ber finnlich rohen Maffe fo bald von felbft hervorgehen merde, und glaube deshalb dem Bolte durch detaillirte Borfchriften ein äußeres Gepräge der Seiligkeit aufdrücken ju müffen, um es von den übrigen unheiligen Bölfern zu entfernen. So fteige die Seiligfeit aus ihrer idealen Bobe in das Alltagsleben herab und bringe in dasselbe einen Dualismus heiliger und un= heiliger Dinge. Der Gegensatz zwischen heilig und profan, ber früher Jorael schlechthin als das Bolt Jahve's von den Heiden unterschieden habe, finde jest innerhalb Joraels Blat und greife auf einzelne handlungen und Gegenstände über.

Die völlige Unhaltbarkeit diefer Behauptungen ergibt fich aus dem Deuteronomium felbft. Bare es die ältefte uns erhaltene Befetzesichrift, fo murde eine ganz oberflächliche Betrachtung zeigen, daß es unmöglich bie Unterschiede zwischen beilig und unbeilig, rein und unrein in den israelitischen Gottesdienst eingeführt haben

42\*

Die Sphären des Heiligen und Reinen waren für das ťann. Boltsbewußtfein längft vom Alltäglichen und Unreinen getrennt. Der Gesetgeber redet von biefen Scheidungen als etwas burchaus felbstverständlichem. Die Bedingungen der Reinheit, die für die Opfergabe, wie für die Theilnehmer am Gottesdienft erforderlich feien, fest er als allbefannt voraus (12, 15. 22. 15, 22. 26, 14) und fpricht ohne weiteres von den Seiligtümern Jahve's, als den Gott verfallenen Dingen (22, 9) und den ihm schuldigen Gaben (12, 26. 15, 19. 26, 13). Wir verstehen ferner auch nicht, wie fich ber Begriff der heiligkeit im Bundesbuch von den im Deuteronomium unterscheiden follte. Beide Schriften reden von ihr als der äußeren Form, in der die Bugehörigkeit Israels ju Jahve zur Erscheinung tommen foll; Ex. 19, 10, 14, 15. 22. 23. 22, 30 (bgl. mit Deut. 14, 21). Auch Er. 19, 6 ift nicht weniger eine derartige Forderung als eine Berheißung ausgesprochen. Die älteren Propheten, welche die rein äußerliche Religiosität ihrer Beitgenoffen auf's heftigfte befämpfen, reden begreiflichermeije felten 1) in diefem Sinne von der Heiligkeit. Es ift eine gang andere Heiligkeit, die Jesaja 4, 3. 6, 13 von der Butunft erwartet. Soll aber der Beiligkeitsbegriff des Deuteronomiums von ihm herrühren, fo muß auch das Bundesbuch nach Jefaja angefest werden. Bu diefer Consequenz möchte Duhm aber wol taum fortschreiten.

Ebenso wenig darf man mit Duhm den dritten wichtigen Gebanken des Deuteronomiums, daß der Tempel in Jerusalem die einzige legitime Cultusstätte sei, als eine Materialisfirung der jesajanischen Idee von der Heiligkeit des "Herdes Gottes" und von der zukünstigen Bedeutung des Berges Zion betrachten. Zunächst ist es freilich unrichtig, daß Jesaja den heiligen Gottestempel immer nur als eine zukünstige Größe auffasse (S. 175). Bielmehr beruht die ganze Zukunstöhoffnung des Propheten auf dem Glauben an die stetige Gegenwart Jahve's im Tempel und die Unzerstörbarkeit des letztern<sup>2</sup>). Doch zwingt uns die Bichtigkeit der Frage nach der Bedeutung des jerusalemischen Tempels in

L

646



<sup>1)</sup> Jej. 23, 18. 30, 29.

<sup>2)</sup> Bgl. meine Differtation, S. 58.

der Zeit von Salomo bis auf Hiskia, uns in diesem Punkte mit Duhm näher auseinanderzusetzen.

Nach dem Berichte des Königsbuches (1 Rön. 12) hatte Jerobeam I. in der Furcht, das nordisraelitische Bolt möchte aus Anhänglichkeit an den jerufalemischen Tempel zum davidischen haufe zurücktehren, jenem Seiligtum die von Bethel und Dan gegenübergestellt und in diefen die Berehrung Jahve's unter bem Stiersymbol eingerichtet. Es fteht freilich feft, daß nicht nur an jenen Orten von altersher ein Jahvecult bestanden hatte, fondern auch das Stierbild als Symbol Jahve's in Israel althergebracht Bielleicht ist gar, wie auch Duhm annimmt, das an= war. geblich von Jerobeam in Dan aufgestellte Bild identisch mit dem Richt. 17, 18 erwähnten (vgl. Richt. 18, 30). Die Einrichtungen Jerobeams griffen alfo auf frühere Buftande zurück ober knupften vielmehr an Bestehendes an. Neu war nur das eine, daß der Stierdienft, der früher als eine niedere Form der Jahvereligion neben dem bildlofen Cultus des Centralheiligtums beftanden hatte, im Nordreich zur Staatsreligion erhoben murde. Auf Grund der unbeftreitbaren Thatsache, daß jener Bericht des Rönigsbuchs vom Standpunkt des Deuteronomiums aus die Bergangenheit beurtheilt, glaubt Duhm aber noch weiter geben zu müssen. Er meint, gerobeam I. habe gar nicht nöthig gehabt, dem jerufalemischen Tempel mit den Heiligtümern von Bethel und Dan Concurrenz zu machen, da ja gerade jener Tempel ein Hauptgrund für den Abfall der 10 Stämme gemefen fei. Letterer fei nämlich nicht nur in politischer, fondern auch in religiofer Beziehung als eine That des confervativen Bolksgeiftes zu beurtheilen. Den altnationalen Jahvecultus charafterifire die größte Einfachheit und Strenge. Die Ephraimiten, die hierin auch fpäter treu am Alten festgehalten hätten, habe deshalb ber Anblick des goldüberladenen Tempels in Jerufalem, ben der fyntretiftifch gefinnte Salomo durch thrifche Rünftler aufführen und mit heidnischen Symbolen und Emblemen anfüllen ließ, in ihrem tiefften Gefühl verlett; ihr religiofes Bewußtfein habe ihnen gefagt, daß hier ein phönikischer Sonnentempel entstehe. So fei ihr Abfall vom davidischen haufe ein geft= halten an Jahve gemefen.

.

## Smend

Der Beweis, den Duhm für die Richtigkeit diefer Meinung durch eine Bergleichung der Art, in der man einerseits früher in Gesamtisrael und fpäter im Nordreich Jahve verehrt habe, und wie man ihn andererseits im Tempel von Jerufalem habe ver= ehren müssen, zu führen sucht, ift aber völlig unzureichend. Dak ber Jahvecultus bis auf Salomo überall bas Gepräge ber größten Einfachheit getragen habe, läßt fich aus der Borfchrift Er. 20, 24 j. nicht beweisen. Die Behauptung ferner, daß die Jahvelade ichon ihrem gangen Charafter nach jeden Brunt ausgeschloffen habe, bebürfte felbft erft der Begründung. Bas andererfeits ben fpäteren nordisraelitischen Cultus angeht, fo befigen wir freilich teine Beschreibungen der Tempel von Bethel und Dan; aber daraus folgt doch noch nicht, bag die Ephraimiten an jener altertümlichen Ginfachheit der Gottesverehrung ftets festgehalten hätten. Die Börner bes Altars in Bethel (Um. 3, 14. 9, 1) ftanden jeden Falls mit Er. 20, 25 in Widerspruch und das goldne Stierbild ftimmte schlecht zu jener angeblichen Rigorösität, selbst wenn es, wie Dubm ohne weiteres behauptet, nicht maffiv golden, fondern nur mit Gold überzogen war, und man jenes Metall nicht feiner Koftbarkeit als vielmehr feines der Sonne vergleichbaren Glanzes wegen gemählt hatte. Es wird fich freilich nicht in Abrede ftellen laffen, daß es in alter Zeit eine Richtung in Israel gab, die einen möglichft einfachen Gottesdienst verlangte. Der Berfasser von Er. 20, 24 j. würde möglicherweise an der Pracht des falomonischen Tempels Anftof genommen haben, gegen die fich auch zu Salomo's Beit und noch fpäterhin vielfach ein Bidermille regen mochte. Ueberhaupt könnte mau vielleicht zweifeln, ob neben jenem Rigorismus von je her ein prunkvollerer Gottesdienst bestanden hatte und alle die Symbole, die den Tempel fcmuckten, in Jørael althergebracht Aber wer diefe Fragen verneinen zu müffen glaubt, ift maren. deshalb noch nicht berechtigt, die Ephraimiten, weil fie bei ihrem Abfall von Rehabeam fich auch vom jerufalemischen Tempel trennten und diefen auch späterhin nicht aufgesucht zu haben scheinen, als Bertreter jener altertümlichen Einfachheit oder gar des allein echten Jahvetums anzusehen. Bielmehr glauben wir Hofea und dem deuteronomischen Erzähler des Königsbuchs Recht geben zu müffen,

. 648

wenn sie in der Stiftung, resp. Sanctionirung des Stierdienstes einen Abfall von Jahve und den erften Grund des fpäteren Berfalls der israelitischen Religion sehen. Denn selbst, wenn die Ephraimiten den falomonischen Tempel als einen heidnischen Sonnentempel betrachtet hätten und, indem fie fich von ihm trennten, Jahve treu gemefen maren, fo murbe es fich boch noch immerhin fragen, weshalb denn die israelitische Religion in Ephraim, wo man an ihrem echten Befen festgehalten hätte, zu Grunde gieng, während fie fich in Juda trot aller fremden Glemente, die durch die Tempelsymbolit eingedrungen maren, immer höher entwickelte und gerade jeuer Tempel für einen Jesaja eine wesentliche Stüte des Glaubens war. Wenn Duhm dieje Thatjache daraus erflären will, daß in Ephraim die immer von neuem eintretenden Ummälzungen der beftehenden Ordnungen jeden Fortschritt unmöglich gemacht hätten, während die Judäer, indem fie der davidischen Oynaftie treu blieben, fich eine ruhige Entwicklung ficherten, fo tönnten diefe Bemertungen, - ganz abgesehen davon, daß Duhm die Bedeutung der legitimen Thronfolge in Juda jeden Falls überschätzt, --- mas die Religion angeht, ebenso gut zur Erklärung des Gegentheils dienen. Die blogen Behauptungen, daß die nordisrgelitische Religion nicht fortichreiten tonnte und wollte, weil man in Ephraim am Alten nur um des Alten felbst willen festgehalten habe, daß Ahig und feine Gefinnungsgenoffen nicht bedeutend oder boch nicht einflugreich genug gewesen feien, der Religion den geistigen Bug und den fittlichen Gehalt zu geben, durch den fie fich weiter entwickelt hätte, daß man in Juda dagegen die feitens der Naturreligion drohende Gefahr übermunden habe, beweisen boch nur, daß Duhm die Gründe jener Erscheinung nicht anzugeben weiß. Diefe müffen aber nothmendig in der Trennung Ephraims von Juda selbst und vor allem in der Sanctionirung des Stierdienstes gesucht werden. Erhob Jerobeam eine Form der Jahvereligion, über die, wenn wir auch vom 2. Gebot des Detalogs absehen, man schon 500 Jahre früher in der Stiftung der Jahvelade hinausgestrebt hatte, zur Staatsreligion, fo mar diefer Rückfall eben ein Abfall und um fo fchlimmer, als das Stiersymbol der Eigentümlichkeit der israelitischen Gottesvorstellung

keinen Ausdruck gab, sondern auch heidnische Götter vorstellen tonnte. Freilich wußten die Ephraimiten ihr Gottesbild von den heidnischen fehr mohl zu unterscheiden; nichtsdestoweniger dructte es doch nur denfelben jedes fittlichen Inhalts baren Gedanken von Gott als der furchtbaren unbezwinglichen Naturfraft aus. 216 Gegenstand der Andacht gefährdete es den fittlichen Charafter der Gottesvorstellung, zumal wir trop der apodiktischen Behauptung Duhme (S. 50) boch wol annehmen müffen, daß die große Menge nicht erft feit dem 8. Jahrhundert angefangen habe, Jahve mit feinem Bilbe zu identificiren. So konnte bie Schranke zwischen dem ftrengen Jahvetum und der finnlichen naturreligion von ber Maffe des Bolkes nur noch durch das mit der Zeit immer uns ficherer werdende Gefühl festgehalten werden, fo daß taum fünfzig Jahre später die große Majorität zur phönizischen Baalsreligion abfallen tonnte und, als Jehu diefe ausgerottet hatte, jener oben beschriebene Synfretismus möglich war.

Im Vergleich damit war die Symbolik des falomonischen Tempels und die in ihm entfaltete Bracht auf jeden Fall höchst Bären jene Symbole in der That dem Jahvetum unaefährlich. ursprünglich fremd gemefen und aus der naturreligion entlehnt, fo hätten fie im jerufalemischen Tempel von felbst ihre Bedeutung verloren. Denn die Andacht richtete fich eben nicht auf fie. fondern auf die im Dunkel des Debirs verborgene Lade, die für die Naturreligion keinen Anknüpfungspunkt bot, fo fehr fie auch mit Jahre identificirt werden mochte. In Verbindung mit ihr mußten jene ursprünglich bedeutungsvollen Embleme zu einem an sich zufälligen Schmuck herabsinken. Die Bracht des Gotteshauses mochte die Augen der Andächtigen blenden, fie konnte aber nie die Gottesporftellung ihres fittlichen Charakters berauben, fo lange jenes heilige Geräth, das durch feinen Inhalt immer von neuem an die wahre Natur des Gottes Israels erinnern mußte, ben Mittelpunkt des Gottesdienftes bildete.

Noch ein Umstand ist jeden Falls für die Entwicklung der Religion in Juda von großer Wichtigkeit gewesen. Schon Salomo hatte neben dem Jahvetempel auch heidnische in Jerusalem erbaut, über deren Geschichte wir freilich wenig wissen. Nur soviel scheint mit Sicherheit behauptet werden zu können, daß die heidnischen Eulte bis auf Ahas oder gar Manasse hin in den salomonischen Tempel nicht eindrangen, sondern außerhalb desselben geseiert wurden <sup>1</sup>). Ob dies mehr darin seinen Grund hatte, daß damals in Juda das Bewußtsein von der Berschiedenheit Jahve's von den Gögen bei der Masse bes Bolkes noch zu mächtig war, oder darin, daß die Priesterschaft des Tempels sich zu den heidnischen Eulten nicht hergeben wollte und die Macht besaß, diesen Willen durchzusetzen, ist gleichgültig. Jeden Falls ist es für die Reinheit der Religion von der höchsten Bedeutung gewesen, daß sie öfter die Rivalität des Heidentums dulden mußte. Hier mußte dem ganzen Bolke, vor allem aber den Priestern Jahve's, der Gegensat, der ihren Gott von den Gögen trennte, immer klarer zum Bewußtsein kommen und immer schärfer sich ausprägen.

Fragen wir von hier aus weiter nach dem Berhältnis, in dem der jerufalemische Tempel feit Salomo zu ben übrigen Seiligtümern ftand, fo bedarf die Meinung Duhms, daß Jerufalem bis auf Jefaja nur als Hauptftadt Juda's gegolten habe und erft diesem Propheten ihre religiofe Bedeutung verdanke, taum einer ernftlichen Widerlegung. Darf man wirklich mit ihm aus dem Buch Amos ichließen, daß die Ephraimiten auf ihren Ballfahrten nach Beerfaba an Jerufalem vorbeizogen, fo beweift das doch nur, daß es Jerobeam in der That gelungen war, durch Sanctionirung des Bilderdienstes die Bergen des Boltes dem alten Centralheiligtum ju entfremden, und ber jerufalemische Gottesbienft, wenn er den Ephraimiten nicht behagte, von den Culten in Bethel, Gilgal und Beerfeba fehr verschieden fein mußte, und das gewiß nicht zu feinem Nachtheil. Die Pracht des falomonischen Tempels konnte die Ephraimiten, die damals wenigstens für die althergebrachten Figentumlichkeiten der israelitischen Religion fehr wenig Gefühl hatten, doch unmöglich abstoßen. Dag diefer Tempel aber im 8. Jahrhundert längst der religiöfe Mittelpunkt für Juda war,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Bemerkung Duhms (S. 49), daß der Tempel in Ferufalem in der ganzen früheren Zeit jeden fremdländischen Cultus in sich habe aufnehmen können, beruht wol auf einem Versehen.

ergibt sich aus den Worten, mit denen das Buch Amos' beginnt: "Auf dem Berge Zion erhebt Jahve seine Donnerstimme gegen Juda und Ephraim" (Am. 1, 2). Gab es einen Ort, an dem Jahve in der Art gegenwärtig gedacht wurde, so konnten neben ihm die anderen Heiligtümer nur eine untergeordnete Rolle spielen. So war es nicht Jesaja, der Jerusalem zum Ort des Namens Jahve's machte (Jes. 18, 7); als solcher galt die Stadt vielmehr seit langer Zeit. In ihr suchte das judäische Bolk den Felsen Jesases, wenn es zur Feier der Feste Jahve's <sup>1</sup>) wallfahrtete, wie Jesas Rap. 30, 29 so anziehend beschreibt; vgl. Jes. 4, 5. 33, 20. An die einzige Bedeutung, die der Tempel von früher her hatte, knüpfte sich der Glaube des Propheten an seine Ungerstörbarkeit; und es ist bekannt, daß seine Hoffnungen angesichts des drohenden Strafgerichts dieser äußeren Stütze nicht entbehren konnten <sup>3</sup>).

Es wird hienach deutlich sein, daß Duhm die Aenderung, die durch das Verbot des Deuteronomiums, außerhalb Jerusalems 31 opfern, herbeigeführt wurde, sehr überschätzt. Wenn die einzelnen, in Juda zerstreuten Heiligtümer, die trotz ihres hohen Alters ebenso wenig mit dem salomonischen wie mit dem silonischen Tempel hatten concurriren können und an denen man die dahin wol die Neumonde und Localseste geseiert hatte, aufgehoben wurden und der Genuß des Fleisches der Hausthiere von jetzt an außerhalb Jerusalems unter denselben Bedingungen freistand, unter denen man von je her das Wildpret verzehrte, so hieß das jeden Falls nicht die Religion für das alltägliche Leben unsichtbar machen, so

- 1) Benn Duhm meint, erst das Deuteronomium habe den ehemaligen Naturfesten eine geschichtliche Bedeutung gegeben, so genügt es dagegen auf die vordeuteronomischen Stellen Ex. 13, 15. 23. 34, 18 hiuzuweisen. Daß man übrigens im 8. Jahrhundert nicht nur das Passakien (Jes. 30, 29; vgl. 31, 5), sondern auch das Laubhüttensest und zwar selbst in Ephraim auf die Bergangenheit bezog, beweist Hosea 12, 10. Lehtere Beziehung findet sich im Bentateuch nur Lev. 23, 42 f.
- 2) Bgl. meine Differtation, S. 58 ff. Neben der Stelle Jef. 32, 14 if vor allem auch die lange Aufjählung Rap. 3, 1. 2 zu beachten. Unter all den "Stützen", die Jahre entfermen will, fehlen die Priefter.

wenig, als der Fleischgenuß zum alltäglichen Leben gehörte. Wie aber die Worte Mich. 1, 5 zeigen, galt der Höhendienst ichon im 8. Jahrhundert vielen für gleichbedeutend mit Abfall von Jahve. In wie fern diese Beurtheilung berechtigt mar, ob auf den Böhen heidnische Culte vorherrichten und der Jahvedienst, der dort übrigens noch 2 Ron. 23 von besonderen und zwar levitischen Brieftern verwaltet wurde, einen synkretistischen Charakter angenommen hatte oder ob diefer, was an fich vielleicht wahrscheinlicher ift und auch die Nachricht über die Berehrung der ehernen Schlange (2 Ron. 18, 4) anzudeuten scheint, nur ältere Formen der israelitischen Religion, die mit heidnischen manche Büge theilen mochten und dem jerusalemischen Tempel gegenüber geradezu als heidnisch erschienen, repräfentirte, läßt fich nicht entscheiden. Wenn aber der falomonische Tempel dem besten Theile des judäischen Boltes fo feit langer Zeit als der alleinige Ort der Anbetung galt, wenn Amos ihn als die wahre Wohnung des Gottes, der in der ganzen Welt Recht und Gerechtigkeit schafft, betrachtet, wenn das in ihm brennende Altarfeuer für Jefaja Gegenstand des Glaubens fein tann, fo werden wir das nicht fowol aus der Pracht feines Baues und dem Glanz Jerufalems noch auch allein aus dem großen Unfeben der Lade Jahve's als vielmehr daraus zu erflären haben, daß die Priefterschaft des jerufalemischen Tempels von je ber von einem Geifte befeelt mar, wie er fich in den Worten Deut. 33, 8-11 ausbrückt. So ift es gewiß nicht zufällig, wenn wir bei Jefaja, ber boch den äußerlichen Carimoniendienft auf's heftigfte befämpft, unter den "Jüngern Jahve's" ben Briefter Uria finden; vgl. Jej. 8, 2. 16.

Umgetehrt mußten diejenigen, welche sich ausschließlich zum ferufalentischen Tempel hielten, und vor allem die Tempelpriefterschaft felbst die Aufhebung nicht allein des Gögendienstes, sondern jedes Gottesdienstes außerhalb Jerufalems, auch der Sahvehöhen, die das Eindringen von allerlei Seidentum begünstigten, verlangen. Rur fo find die Reformen Histia's, deren Geschichtlichkeit boch wol durch Jef. 36, 7 gesichert ift, verständlich. Ueberhaupt war die völlige Centralisation des Gottesdienstes, zu der ichon Mofe in der Stiftung ber Bundeslade den erften Schritt gethan hatte,

٩

nach dem salomonischen Tempelbau und der Reichsspaltung nur noch eine Frage der Zeit.

Bir find weit davon entfernt, die Bedeutung der Thatsache, daß Josia das Deuteronomium zum Staatsgesetz erhob und seit der Zeit statt der lebendigen Tradition ein geschriebenes Gesetzbuch von göttlicher Autorität als die Richtschnur aller bürgerlichen und tirchlichen Verhältnisse galt, zu unterschätzen; nichtsdestoweniger kann es keinem Zweisel unterliegen, daß die Grundgedanken 1) jenes Buches im wesenlichen uralt waren. So wird die Graf'sche Hypothese in der Ueberspannung, die sie von Duhm ersahren hat, wol kaum auf zahlreichen Beisall rechnen können.

Freilich ift damit für das höhere Alter des Leviticus nur so viel gewonnen, daß die in ihm ausgeprägten Ideen nicht vom Deuteronomium abstammen. Es ist eine andere Frage, ob sie schon vor dem Deuteronomium in einem solchen Grade ausgebildet waren, wie das im Leviticus der Fall ist. Ein stringenter Beweis dafür ist nicht zu sühren. Ebenso wenig ist aber das Gegentheil nachzuweisen. Denn wenn ein Gesetzuch, das ausgesprochenermaßen eine vollständige Cultusordnung geben will, von vielen Dingen redet, über die ein anderes, das jene Absicht eben nicht hat, schweigt, so folgt daraus doch noch nicht, das das erstere seines reichhaltigeren Inhalts wegen einer späteren Zeit, die den

<sup>1</sup>) Als ben vierten Grundgedanken des Deuteronomiums bezeichnet Duhm den, daß nur der Stamm Levi zum Priefteramt berechtigt fei. Es ift aber leicht zu sehen, daß der Deuteronomiker das Vorrecht dieses Stammes als selbstverftändlich betrachtet und nur das gestiffentlich hervorhebt, daß alle Leviten mit den jerusalemischen Prieftern gleiche Rechte haben sollen. — Uebrigens möchte ich darauf aussmerksmach, daß die Borte Deut. 10, 6. 7 offenbar nicht vom Deuteronomiker selbst ausgenommen, sondern Nandbemerkung eines alten Lefers (wie auch wol 1, 2) oder Zusab eines Redactors sind, der sich daran stieß, daß hier allen Leviten willt dur dur von State staten einer state vor dur dur von 3, 6) zugeschrieben wurde, und daran erinnern wollte, daß das Prieftertum nach Aarons Lode auf dessen schaert nibergegangen sei. Uebrigens mütsten Buche Numeri aus einer anderen Scheiten Bieberspruchs mit dem Buche Numeri aus einer anderen Schrift genommen sein.

Bottesbienft weiter ausgebildet hatte, angehören müffe. Ueberhaupt wäre es wünschenswerth, daß die Berfechter der nacherilischen Ubfalfuna des Leviticus einmal näher beftimmten, was fie als von Esra neueingeführt betrachten, und sodann darlegten, welche Bedeutung bas von ihm neugeschaffene für die innere Entwicklung der Religion hatte. Es murbe fich dann vielleicht zeigen, daß die Differenz, die zwischen ihnen und den Berteidigern der voreris lifchen Abfaffung jenes Buches befteht, feineswegs fo groß ift, als es auf den ersten Blick scheinen möchte. Auch wenn man annimmt, daß der Leviticus nach dem Exil geschrieben fei, wird man immer wieder darauf zurücktommen, feinen Stoff im wesentlichen als uralt zu betrachten. Selbit die Frage, mas jenen Gefeten, die man gewöhnlich als rein schematische Constructionen oder bloße pia desideria des Berfaffers betrachtet, thatfachlich zu Grunde gelegen habe, möchte fich in diesem Fall nicht viel anders ftellen. Daß Reinheit und heiligkeit und dem entsprechend Luftrationen und Suhnopfer von je her im israelitischen Gottesdienst eine große Rolle gespielt haben, und diefer im Tempel von Jerufalem im wefentlichen die Geftaltung, die im Leviticus vorliegt, gehabt haben muß, wird fich nicht leugnen laffen, wenn auch die gelegentlichen Andeutungen der älteren Prophetenschriften zum Beweise hierfür nicht ausreichen. Bir wüßten deshalb nicht einzusehen, welche mefentlichen Mende= rungen die bisherigen Borftellungen von der inneren Entwicklung der Religion in der Zeit des Dofaismus erleiden müßten, wenn fich diefe und jene Einzelheiten als nacherilisch herausstellen Daß ber Leviticus bei der Darftellung der äußeren sollten. Religionsgeschichte in der Beriode des Mofaismus nur mit Borficht benutzt werden dürfe und feinen Falls als der vollgültige Ausdruck der religiösen Anschauungen irgend einer Periode der älteren Zeit angeschen werden tonne, unterliegt teinem Zweifel. Es fragt fich übrigens, in wie weit letteres nicht auch von der Zeit Esra's gelte.

Die Altertümlichkeit des religionsgeschichtlich bedeutsamen 3n= halts jener Schrift wird denn auch von manchen Bertretern der Graf'schen Hypothese mehr oder weniger zugestanden; um so ent= schiedener wird dagegen geleugnet, daß die ältere Zeit die gottes=

dienstlichen Ordnungen auf göttliche Einsehung zurückgeführt habe. Den älteren Bropheten, behauptet man, fei ihr Gegensatz gegen Opfer - und Carimonienwefen überhaupt in aller Schärfe bewußt. Bätten fie von einem göttlich-mofaischen Ursprung des Cultus auch nur eine Uhnung gehabt, fo hätte ihre Bolemit gegen denfelben einen ganz anderen Charakter annehmen müffen. Ebenso wenig finde fich eine Spur davon, daß Priefter und Bolt fich hierin den Propheten gegenüber auf ein göttliches Gefet, das Opfer verlange, berufen hätten. Nach bem Früheren werden wir nun aber das Borhandenfein von Cultusvorschriften, die göttliche Autorität für fich in Anspruch nehmen, a priori behaupten müssen. Gab es in Jorael, mas wol kein Vernünftiger bezweifeln wird, von je ber einen regelmäßigen Gottesdienft und einen besonderen Briefterftand, der für feine Existenz auf die Opfergaben angemiefen mar, so hat es auch ftets, wenn auch anfangs nur hertommlich feststehende Regeln gegeben, nach denen die Einfünfte und Rechte der Priefter bestimmt wurden. Wenn ferner die priefterliche Thora, wie wir oben feben, das Recht jedes Einzelnen direct aus dem Willen Jahve's ableitete, bann führte fie ficherlich auch das Recht des Briefterstandes und damit den Opferdienst überhaupt ebendarauf zurück. Gbenjo mußte es fich nothwendigerweise mit den observanzmäßig festftehenden Grundfäten betreffend Reinheit und Seiligkeit verhalten, wie bas der Deuteronomiker als bekannt voraussett (Deut. 24, 8). Ratürlich beruhte der Cultus auch fo zunächft nur auf Gewohnheit und "Menschengebot"; auf die göttliche Autorität wußte aber in allen ftreitigen Fällen zurückgegriffen werden und nothmendigerweife auch dann, wenn die Bropheten den Opferdienst überhaupt im Namen Jahve's verdammten. Macht nun die Bolemit der ber Propheten gegen den Carimoniendienst ihrer Zeitgenoffen teines wegs den Eindruck, als ob fie irgend einen derartigen Einwurf feitens ber Briefter ober bes Bolfes erwarteten, fo werben mit ichon von hier aus in die Richtigkeit der von vielen Seiten mit fo großer Buverfichtlichteit aufgestellten Behauptung, die Bropheten permurfen ben Carimoniendienft als folchen, 3meifel fegen.

In der That ift es nicht schwierig, die völlige Grundlofigfeit Meinung darzuthun. Daß zunächst Hofea den Opferdienst

ļ an fich nicht verwirft, liegt auf der Hand und wird auch von Duhm zugegeben. Wenn diefer Prophet einmal im Born fagt, Jahve liebe Gerechtigkeit, nicht Schlachtopfer, fo fügt er fofort mildernd hinzu, Gott ziehe die mabre Ertenntniß den Brandopfern vor (6, 6). Jahve kummert sich nämlich um die Opfer der Ephraimiten nur deshalb nicht, weil er des ihm innerlich entfremdeten Bolkes ledig ift (5, 6), wie umgekehrt die Beziehung zwischen ihm und Jørael ohne Opferdienst nicht bestehen tann (3, 4. 5). So tann Hofta einmal fogar stillschweigend zugeben, daß Jahve auch jetzt, wo er buch nach Rap. 5, 6 von den Ephraimiten nichts miffen will, an ihren Opfern Bohlgefallen habe (9, 4). Diefe Neußerungen fallen um fo mehr in's Gewicht, als der Mittelpunkt oder vielmehr Gegenstand des ephraimitischen Gottesdienstes jenes Stierbild ift, das Jahve mit Abscheu von fich ftößt (8, 5). - Richt anders liegt die Sache bei Jefaja. So heftig er den leeren Carimoniendienst des großen haufens befampft, fo tritt boch auch bei ihm deutlich genug hervor, daß er dabei ledig= lich die Berfönlichkeit der Opfernden im Auge hat, deren Religiofität eben nur in ber äußerlichen Theilnahme am Gottesdienst be= fteht. Jahve mag ben Opferdienst ber Menge ichon deshalb nicht, weil er nicht auf innerlicher Frömmigkeit, fondern lediglich auf den Beisungen, die sie von Menschen empfangen hat, beruht und rein äußerlich erlernt ift (29, 13). Noch mehr muß er ihm aber dann verhaßt fein, wenn es eine Brut von Miffethätern ift, die immer wieder mit zahllosen Opfernt vor ihn kommt (1, 10 ff.). Dies Treiben verabscheut Jahve, die Neumonde und Feiertage find ihm eine Laft, die er nicht länger tragen will, benn Frevel und Feftfeier paßt nicht zusammen (1, 13 f.). Die letteren Borte mürden allein ichon beweisen, daß gefaja weit bavon entfernt ift, ben Cultus abschaffen zu wollen. Die ganze Urt, in der er Jerufalem in der höchften Begeifterung "bie Stadt unferer Feste" nennt (33, 20), und Rap. 30, 29 fo fympathifch von den Bügen des zum Felfen Jeraels wallfahrenden Bolfes redet, zeigt dasfelbe; vgl. Rap. 4, 5. Ebenso unrichtig wäre es, wenn man aus Rap. 1, 12 herleiten wollte, Jefaja wolle die Opfer aus dem Gottesdienst entfernt wiffen. Wir wollen uns dem gegenüber nicht auf das von vielen

657

Seiten angefochtene Dratel Rap. 19, 19 ff., auch nicht auf die Stellen Rap. 18, 7. 23, 18 berufen. Bon vorn berein muß dieje Meinung aber deshalb befremdlich erscheinen, weil die ganze Butunftshoffnung des Propheten am Tempel hängt, der doch zunächst Opferstätte ift. Als folche betrachtet Jefaja ihn in der That (29, 1). Nicht nur verset er den Altar auch in bas himmlifche Seiligthum (6, 6), fondern in dem in Jerufalem brennendeu Altarfeuer fieht er eine Garantie der göttlichen Gnade (31, 9). Es bedarf endlich teines Beweifes, daß der Prophet, der Rap. 1, 13 von einer מנחח fpricht, umgekehrt ein Gon wohlgefälliges Speisopfer anerkennt. Bon hier aus muß une die große heftigkeit, mit der Jefaja den äußerlichen Gottesdienst feiner Zeitgenoffen angreift, in einem ganz anderen Licht erscheinen. Sie ift nur dann begreiflich, wenn dem Propheten gegen ibre die gottesdienstlichen Formen heilig find und er Entweihung durch ein unverständiges und gottloses Geschlecht an fämpft. Neben diefer Erklärung könnte nur noch die andere in Frage kommen, daß der Brophet den Opferdienst an fich für beide nifch hielte. Daß dies bei Jesaja nicht zutrifft, fteht nach dem Früheren fest; es fragt fich, ob mir die Aeußerungen des Amos anders zu beurtheilen haben. Schon früher wurde bemerkt, das diefer Prophet bei feiner Bolemit gegen den ephraimitischen Cultus zugleich das Stierbild im Auge hat, in dem er den letter Grund alles Verderbens in Israel fieht. Als Judäer mus er deshalb den nordisraelitischen Gottesdienst als folchen und unter allen Umftänden verdammen, mährend Sofea feine ephrai mitische Abstammung auch badurch verräth, daß er fich pon dem vaterländischen Cultus nicht gang losmachen tann, obwol a ihn öfter mit dem Bötendienft auf Gine Linie ftellt. Doch findet fich auch bei Amos eine Stelle, an der er den Carimoniendienft ber Ephraimiten abgesehen von feiner äußeren Einrichtung angreift. Jahve haßt und verabscheut ihre Feste; hat an ihren Opfern ten Wohlgefallen; die Lieber, die im Tempel zu Bethel zu feiner Ehn erichallen, find für feine Ohren ein unheiliger garm. Gerechtigtet: " verlangt er; nud wie fehr es im Grunde hierauf aller zeigt 21mos an bem Beispiel der Bäter in der Zeit de

Büstenzuges, an denen Jahve Wohlgefallen hatte, obwol fie ihm 40 Jahre lang nicht opferten (5, 21-25). Bei der Betrachtung diefer Stelle ift fo viel von vorn herein flar, daß Amos den Cultus nicht als etwas mehr oder weniger gleichgültiges betrachtet. Biel= mehr ftehen wir auch hier vor der Alternative - entweder verab. icheut Jahve jeden Cultus, felbft die Loblieder, die ihn preifen, als heidnisch, - oder er legt auf den Cultus an fich Werth, fo daß feine Entheiligung den göttlichen Born auf's heftigfte erregt. Amos ftellt hier Gerechtigkeit und Gottesdienst ganz wie Jefaja (1, 10 ff. 16 ff.) auf's ichrofffte einander gegenüber, fo daß man jener Alternative auf teine Urt ausweichen tann. Sollen wir nun Amos im Begenfatz zu Jefaja die Meinung zutrauen, daß jeder Cultus beidnisch fei? War das Religionsideal, das ihm vorschwebte, wirklich, wie Duhm (S. 123) meint, ein Zuftand, in dem jeder thut, was recht ift, ohne irgendwie, weder für fich allein, noch in Berbindung mit andern, feiner Beziehung zu Jahve einen Ausbruck zu geben und zwar nicht einmal in einem Liede ? In diefem Fall würden mir aber doch wol erwarten, daß der Prophet diefe unerhörte Anficht etwas deutlicher und nicht so gelegentlich ausgesprochen hätte. Denn Jahve fagt nicht: ich haffe Feste, Opfer und Lieder, fondern : eure Fefte und eure Opfer. Ferner hatte Umos dann über ben Tempel von Jerufalem, den er Rap. 1, 2 doch offenbar fo absichtlich als die wahre Wohnung Jahve's den Seiligtümern des Nordreichs gegenüberstellt, ein ebenso verdammendes Urtheil fällen müffen wie über diefe. Auch darf man fich für diefe Anficht nicht darauf berufen, daß Amos die Zeit des Buftenzuges, in der nicht geopfert wurde, als das goldene Zeitalter der Religion Denn diese Bemertung des Propheten, für die er fichthinstelle. lich auf allseitige Zuftimmung rechnen tonnte, beruht offenbar nicht auf einer geschichtlichen Erinnerung ber Art, daß die israelitische Religion bis zur Ankunft in Canaan teine Opfer gekannt habe, als vielmehr auf der dem gefunden Menschenverstande einleuchtenden Ueberlegung, daß man in der Büfte, wo man vom Manna leben mußte, jeden Falls teine Fleischopfer darbrachte. Sagt Amos alfo, daß die Wechselbeziehung Jahve's und Israels damals von der besten Art gemesen sei, obwol das Bolt nicht opferte, fo hat die Theol. Stub. Jahrg. 1876. 43

Tendenz biefes hinmeises ihre Grenze baran, das man in jener Beit nicht opfern tonnte. Der Cultus macht nicht das Wefen der Religion aus, im Nothfall tann er fogar fehlen. Diefe Behauptung ichlicht teineswegs aus, daß Amos den Cultus beilig hält. Bielmehr wird jeder, dem die gottesdienstlichen Formen theuer find, dasselbe behaupten müssen, sobald er durch die Erfahrung gewungen ift, den Optimismus jener kindlichen Frömmigkeit, der fich an mauchen Stellen des Alten Testamentes ausspricht, aufzugeben. Denn eben nur dann tann und muß der Gottesdienft auf die Dauer entwicht werden, wenn er mehr oder weniger mit der Religion identificitt wird. Wir glauben alfo aus der heftigkeit, mit der Amos den eifrigen Carimoniendienft eines gottlofen Boltes befampft, ichliefen zu mülfen, daß auch er die althergebrachten Formen des Cultus als solche hochhält. -- Micha endlich redet nur einmal bei Gelegenheit jenes Rechtsftreites, den er Rap. 6 Sahpe gegen 38rad erheben läßt, vom Opferdienft. Das Bolt, durch die Aufzählung der Wohlthaten, die Jahve ihm von je ber ermiesen hat, beschämt, gesteht fein Unrecht ein, das zu fühnen es fich zu den ungeheuers lichften Opferleiftungen erbietet. Es will taufend Widder, ja felbst den erstgebornen Sohn hingeben. Wenn nun aber Micha einer fo niedrigen Auffassung gegenüber an die betannte Thatfache, daß Jahre nur Gerechtigkeit, Nachstenliebe und Demut vor Gott var lange, erinnert, so tann man den Schluß, dieser Brophet wollt von Opfern überhaupt nichts miffen, nur als Confequenzwecheni bezeichnen.

Eine andere Frage ift freilich die, ob die Propheten den Opferdienst lediglich als freiwilligen Ausdruck der Frömmigkeit, nicht aber als Gegenstand objectiver göttlicher Gebote ansehen. In der That scheint die Art ihrer Polemit die letztere Annahme von vorn herein auszuschließen. Nur eine Leußerung Jesaja's könnte vielleicht dafür geltend gemacht werden. Die Worte Rap. 1, 12: "wenn ihr kommt, vor mir zu erscheinen — wer verlangt das von euch, meine Borhöfe zu zerstampfen?" — möchten erst dann recht verständlich sein, wenn Jesaja zugibt, das der Opferdienst innerhalb gewisser Grenzen von Jahve verlangt werde. Doch wenn wir auch von dieser zweiselthaften Stelle absehen, so hat die Bor

lemik eines Jesaja gegen den leeren Cärimoniendienst feiner Zeit gewiß nicht den Sinn, daß, fo lange das Bolt in feiner jetigen Bottlofigteit verharre, die Fefte nicht gefeiert, die Ubgaben an das heiligtum nicht mehr entrichtet, die priefterlichen Borfchriften über rein und unrein nicht mehr beobachtet, das Schlachtthier nicht mehr als Dantopfer, fondern ut mehr als Dantopfer, fondern im Tempel ausgelöscht werden folle. Auch Micha hat auf keinen fall diefe Dinge im Auge, wenn er fagt, Jahre verlange nur Gerechtigkeit (6, 8). Bielmehr ift der Zweck der Propheten lediglich der, auf diefe eine Bedingung aufmertfam zu machen, unter der allein Jahre am Gottesbienft Wohlgefallen haben tann. Denn diefe Bedingung wurde vom Bolte ignorirt, das sich der göttlichen Gunft zu verfichern glaubte, wenn es abgefehen von den objervanzmäßig feststehenden Leistungen möglichst viele und glän= zende Opfergaben darbrachte. Die Frage, ob überhaupt und in wie weit der Opferdienst von Gott geboten sei, hätte nur dann in Betracht tommen können, wenn die Priester oder das Bolf die Nothwendigkeit jener Bedingung geleugnet hätten. Geschah das aber nicht — und es findet sich teine Spur davon, daß es geichah'-, fo zeigt fich hier wiederum, daß der wahre Wille Jahve's, wie Micha fagt, in der That allgemein bekannt war. Die viel= fach geäußerte Meinung, daß die Bropheten den Gottesdienst überhaupt nur als directen Ausdruck des religiösen Triebes betrachtet wiffen wollten, bedarf biernach der Berichtigung. Sofern die gottesdienftlichen Einrichtungen hertommlich feststehen, tommen fie nur in so weit in Betracht, als die Wechselbeziehung Jahve's und Jeraels, die fich in ihnen objectiv ausbrückt, durch das Gefamtverhalten des Bolles getrübt und gefährdet ift. Sofern freilich der Gottesdienst auf den freien Billen der Einzelnen beruht, foller nur als Mengerung der innerlichen Frömmigkeit gelten.

Bir wüßten sonach nicht, was sich auf Grund der älteren Prophetenschriften gegen eine frühere Abfassung des Leviticus einwenden ließe. Gewiß galt er im 8. Jahrhundert nicht als die Norm des Gottesdienstes, der vielmehr auf Ueberlieferung und Menschengebot beruhte. Daß er aber damals noch nicht vorhanden war, folgt aus dieser Thatsache keineswegs. Selbst wenn die Pro-

43\*

ł.

pheten die göttliche Einstezung des Cultus leugneten, so mirte dat gegen den Leviticus nicht viel mehr beweisen, als gegen & 13. 20—23. 34. Am wenigsten sollte man sich auf die Worte Amos Rap. 5, 25 berufen. Der Leviticus setzt freilich im allgeminn einen ununterbrochenen Opferdienst für die Zeit des Wüstenzuget voraus, erzählt an einzelnen Stellen sogar geradezu von Opstrfeiern; doch ist auch er sich wohlbewußt, daß ein regelmäßign Opferdienst des ganzen Volkes in der Wüste unmöglich war (Num. 15). Auf keinen Fall hätte die Bekanntschaft mit ihm den Propheten Amos von jener unbestreitbar richtigen Behauptung abhalten müssen.

Die Refultate unferer Untersuchung tonnen wir furz zufammen Bir waren im Stande, den organischen Zusammenhang, fassen. in dem bie Propheten des 8. Jahrhunderts mit der Bergangenheit fteben, auf allen Bunkten nachzuweisen. Der Grundgedanke, wi dem fie ausgehen, zeigte fich als uralt ; er hatte eine lange Entwicklung durchgemacht, als Amos auftrat. Auch die Stüppuntit Wir faben teinen dieser Entwicklung blieben uns nicht verborgen. Grund, der vergangenen Zeit den Namen einer mofaischen Bridt abzusprechen; wir nahmen für fie in gewissem Sinne auch den Charakter der Gesetlichkeit in Anspruch. Freilich wird es unt wol nie gelingen, die innere Entwicklungsgeschichte ber Religion von Mofe bis auf Amos im einzelnen genauer zu verfolgen. Sind wir vielleicht auch im Stande, die äußere Religionsgeschichte jentt Beiten in ihren Grundzügen darzustellen, fo gestattet die Art unferer Quellen uns nicht, die Grundgedanken des Jahvetums in ihrem Fortschritt mährend diefer Beriode zu begleiten. Die alttestamentliche Theologie wird fich beshalb wefentlich damit begnügen muffen, bie ben älteren Propheten vorhergehende Entwicklung in einem Es bedarf aber teines Beweijte, ruhenden Bilde ju befchreiben. baß eine Untersuchung nach bem von Amos und Sofea vorausge festen Buftande ber Religion nicht nur für fich einem hiftorijden Intereffe bient, fonbern auch zu einem richtigen Berftändniß ber prophetischen" Beriode abfolut nothmendig ift. Aus dem Dbigen h geworden fein, daß ein Bofea, Jefaja, Beremia, ju

die ganze Entwicklung von Amos bis auf Esra in einem falschen Lichte erscheinen muß, sobald die Boraussetzungen der älteren Pro= pheten ignorirt werden.

Bei der Behandlung der prophetischen Beriode fteht uns dagegen eine Anzahl von Schriften zu Gebote, die sich in fast un= unterbrochener Reihenfolge über einen Zeitraum von mehr als 300 Jahren vertheilen. Bir find im Stande, nicht nur ihre Abfaffungszeit, fondern auch bie Individualität ihrer Berfaffer, in denen wir die vorzüglichften Träger des religiöfen Gedankens zu feben haben, näher zu beftimmen. hat die israelitische Religion, mas tein Berftändiger leugnen mird, mährend dieses für die chriftliche Theologie wichtigften Zeitraums eine innere Entwicklung durch= gemacht, fo muß diefelbe fich hier an den einzelnen Schriften auf= Diefen Berfuch hat Duhm von neuem unterzeigen laffen. Indem er die Religionsauffaffung jedes einzelnen Bronommen. pheten reconstruirt, sucht er zu zeigen, wie die alttestamentliche Religion zuerft in stetigem Fortschritt auf das Neue Testament hinftrebte, wie diese Entwicklung dann aber mit innerer Nothwendiafeit im Judentum ihren vorläufigen Ubschluß finden mußte. Die von Duhm befolgte Methode, den Gedankentreis jedes Propheten gesondert darzustellen, ift zwar nicht das lette Biel, das die alttestamentliche Theologie anzustreben hätte; nichtsdestoweniger bildet eine folche Behandlung der einzelnen Prophetenschriften die erste Borbedingung zu einer richtigen Darftellung der altteftamentlichen Religionsgeschichte. Die innere Entwicklung, in der die letztere verläuft, tann ja unmöglich begriffen werden, wenn man fich bamit begnügt, die treibenden Ideen in ichematischer Ordnung abzuhandeln, fo gewiß als eine innere Entwicklung nur badurch zu Stande tommt, daß verschiedene 3deen nach einander die Führung übernehmen. Wir wollen nicht behaupten, daß man sich der Nothwendigkeit diefer Borbedingung bisher nicht bewußt gemefen mare oder fie mehr ober weniger außer Acht gelaffen hätte; doch ift es Duhms Berdienst, fie von neuem in aller Schärfe präcifirt ju So fehr daher auch eine gemiffe boctrinäre Manier und haben. das Streben, aus jeder prophetischen Schrift ein geschlossenes System zu gewinnen und die einzelnen Propheten auf allen Punkten

ŧ

zu einander in Beziehung zu setzen, die Richtigkeit seiner Resultate beeinträchtigt haben mögen, kein unbefangener Lefer wird das geistvoll und scharffinnig geschriebene Buch ohne lebhaften Dank gegen feinen Verfasser aus der Hand legen.

2.

## Bur Bonifacinsfrage.

Bon

Superint. Lic. Gh. Förfter 1).

Berftörung von Illusionen und Berichtigung falich gezeichneter Geschichtsbilder ift mit der geschichtlichen Forschung untrennbar verbunden, und wenn es bem römischen Siftoriter gestattet ift, in der Auswahl feiner Quellen weniger bedenflich zu fein und zu Gunften der überlieferten und fest eingewurzelten Traditionen gegentheilige Zeugniffe zu ignoriren und die Legende über die nackte Thatjacht zu stellen, fo wird der protestantische Forscher, auch wenn et ihm teine Freude ift, rudfichtslos die Wahrheit feiner Ergebniffe zu vertreten und ein treues, ungeschmeicheltes Bild aus feinen Quellen zu conftruiren, fich vor folcher Arbeit der Säuberung und Sichtung nicht scheuen, auch wenn dabei manche alte und ehrmürdige Reliquie fich als werthlos, manches forgfältig behütete Rleinod fich als unecht erweisen follte und manchem Heiligenbild der Beiligenfchein genommen werden müßte, den es feit Jahrhunderten unbeanftandet getragen. Auch daß bei diefem Säuberungsgeschäft viel Staub aufgestört und manches Gemüth aus feiner behaglichen Ruhe geriffen wird, darf ihn nicht anfechten, wenn nur Ordnung und Rlarheit nachher seine Mühe belohnt. Daß aber durch Tilgung des

Mit besonderer Berückfichtigung von Ebrard, Die iro-schottische Milfions tirche des 6., 7., 8. Jahrhunderts (Gütersloh 1873), und A. Berner, Bonifacius, der Apostel der Deutschen (Leipzig 1875).

Sagenhaften, Legendarischen und Romantischen die Geschichte ihres Baubers und Reizes beraubt werde, ift nicht zu befürchten, denn gerade die unverstellte Wahrheit ohne alle Authat bietet dem Betrachter den reichsten Genug und erzielt die nachhaltigste Birfung. Bie es Safe gelungen ift, nach Sinwegschaffung alles geschichtlich nicht Erweisbaren von feinem Franz von Affifi und bei der Darstellung feines Helden in feiner völligen Raivetät, gerade dadurch ihn als "welthistorische Persönlichkeit und wunderbare Creatur Bottes" ju erweisen, jo wird es fich bei jeder gemiffenhaften Forichung bewähren. Sollte aber von aller herrlichkeit und allem Blanz, den die Jahrhunderte um ein Menschenbild gewoben haben. am Lichte der fritischen Forschung nichts übrig bleiben, - dann mag es fallen, und man muß den Muth haben, den Irrtum der Jahrhunderte ehrlich einzugestehen. Es will uns scheinen, als habe die evangelische Kirche, dem Sinn für das Ueberlieferte allzu sehr nachgebend, in diefer Beziehung manchen Fehler wieder gut ju machen, und als fei es an der Zeit, manche gepriefene Seiligengestalt nach evangelischem Maßstab zu prüfen, ob ihr Glanz probehaltig, und der Goldgrund, auf dem fie gemalt find, echt ift; und es dürfte fich bei mehr als Ginem herausstellen, daß er wol nach römischem Urtheil in die Reihen der "Beiligen" oder "Seligen" ju rechnen ift, in der Bahl der von der evangelischen Rirche Bochgehaltenen aber teine Stelle finden tann.

Es ift bekannt, daß von einer derartigen Berichtigung früherer ungeschichtlicher Auffassungen derjenige "Heilige" sehr empfindlich getroffen worden ist, welcher früher einer ganz besonderen Berehrung und allseitigen Anerkennung auch in der edangelischen Kirche sich erfreute, und der als "Apostel der Deutschen", als "Wohlthäter" seinen heimischen Namen Winfrid mit dem Ehrennamen Boni= facius vertauschen durfte. Nicht nur die römischen Historiker, wie du Pin (VI, 90 ff.), Gfrörer (III. Band), Seiters (Bonifacius, der Apostel der Deutschen) u. a. glorificiren seine Birksamteit und sehen in ihm einen Stern erster Größe, oft ohne recht zu wissen, wie viel ihm gerade Rom verdankt, auch in der protestantischen Geschichtsschreibung war es hergebracht, seine Ber= dienste als unermeßlich darzustellen und das an seinem Charakterbild und Birten Verdächtige mit großer Schonung zuzudeden und Die Vorstellung von Winfrid als einer apostozu entschuldigen. lifchen Erscheinung mit dem Bergen voll glühenden Miffionseifers, der die heiden Deutschlands durch die Lauterkeit feines Bandels und die Gewalt feiner Rede bezwingt und durch feinen festen Charafter der Rirche Deutschlands ihr Gepräge gibt - eine Borftellung, die durch Guftav Freytags Uhnenbilder neuerdings noch eine nicht zu unterschätzende populäre Berbreitung gewonnen hat --, war so ziemlich allgemein; und die auch früher geltend gemachten Bedenken gegen die allzu fehr hervortretende Abhängigkeit von Rom, ber Bonifacius bei feinen Miffionszügen fich hingegeben habe, pflegte etwas eilig mit dem Umftand entschuldigt zu werden, folches fei unter ben damaligen Berhältniffen geschichtliche Rothwendigkeit ge-Rettberg hat allerdings in seiner verdienstlichen und mefen. aründlichen Arbeit (Rirchengesch. Deutschlands, 2 Bde., 1846. 48) die Bahnen bezeichnet, die zur unbefangenen Bürdigung des Mannes betreten werden muffen, und feine Bedeutung in objectiver Beije an's Licht zu ftellen gesucht; doch offenbart fich auch hier noch die Neigung, die traditionellen Anschauungen zu verteidigen und feine Berdienste um Deutschland in einem möglichst günstigen Lichte anzusehen, mährend der altbrittischen Miffion teineswegs die Beachtung geschenkt wird, welche ihr nach dem Umfang dieses eingehenden, miffenschaftlichen Werts gebürt. Auch ift zu bedauern, daß die von Rettberg gegebenen Binke nicht genügend beachtet murden, und bag man vielfach ausschließlich zu den getrübten Darstellungen der römischen Ueberlieferung zurücktehrte. So trägt Rurz kein Bedenken, das Bild Binfrids ganz nach des ältesten Biographen Wilibald Darstellung nachzuzeichnen, und ignorirt gänzlich die beachtenswerthen Fingerzeige, welche auf die Eriftenz der altbrittifchen Rirche und den gegen diefe von Seiten Binfrids geführten Rampf hindeuteten, obicon boch offenbar gerade die Renntnis diejes Rampfes zur Beurtheilung ber Stellung jenes Mannes unerläßlich Auch Rlofe geht auf diefe Frage nicht näher ein und fein ift. in der Realencyklopädie befindlicher Artikel, der durch die neueren Refultate überholt ift, lehnt fich zu fehr an die herkömmlichen Urtheile an. Eingehender und fritischer beleuchtet Reander die

666

Birtfamkeit und Zielpunkte des deutschen Miffionars, kommt aber boch auch zu dem Refultat, daß bei der Lage der Berhältniffe ein Anschluß an Rom, wie jener ihn herbeiführte, geboten erscheinen mußte; mahrend die andern brittifchen Miffionare fcmerlich den Brund zu einem dauernden Rirchengebäude hätten legen tönnen, habe Bonifag vom Standpunkt feiner chriftlichen Ueberzeugung aus nicht anders handeln können, und die Bölker hätten erst durch ein gesetsliches Chriftentum zur Mündigkeit der evangelischen Freiheit erzogen werden müffen. Er fowol als Giefeler, welcher die ängftliche Ubhängigkeit von Rom und ben gesetlichen Beift feines Birtens misbilligt und die Ueberschätzung feiner Urbeit wohlweislich zurüchmeift, läßt dem Charafter desfelben volle Anerkennung miderfahren, und es bildete fich fonach als wiffenschaftliches Ergebnis die Anficht heraus, daß Binfrids Bert, wenn auch nicht immer richtig und den Grundfäten des Evangeliums entsprechend, doch aus reinen Motiven hervorgegangen, daß die deutsche Rirche, von ihm fest organifirt, in eine nach damaligen Umftänden nicht zu ver= meidende Ubhängigkeit gebracht fei, und daß, mas er etma gefehlt habe, durch feinen edlen Gifer und die Lauterfeit feiner Abficht ent= iculdigt werden muffe. Seber, deffen "Bortarolingifche chriftliche Glaubenshelden am Rhein" allerdings noch fehr der fritischen Sich= tung bedurfen, hat doch in verdienftlicher Weife, wenn auch nur vorübergehend, das Birken des Bonifag fritisch beleuchtet und das Bedenkliche feines Charakters wenigstens andeutend hervorgehoben, zugleich auch dem Werke der altbrittischen Miffionare eine gerechte Bürdigung zu Theil werden laffen. Tiefer eingreifend aber waren für diefe Frage die zuerft in der Zeitschrift für hift. Theol. 1862 und 1863 veröffentlichten Auffätze über die culdeische Rirche von Ebrard, welcher vor turgem diefelben neubearbeitet und bereichert als felbständiges Bert erscheinen ließ : "Die iro-fcottifche Miffionstirche des 6., 7., 8. Jahrhunderts" (Gütersloh 1873). Richt als ob manches in diefer Darftellung nicht auch früher ichon vorgebracht mare, wie denn 3. 28. die Zweifel an der Charaftergüte des Bonifag ichon von Chr. Schmidt (Beitr. zur Rirchengesch. des Mittelalters 1796) fehr ftart ausgesprochen find. Aber es fehlte boch bier und anderwärts der genügende geschichtliche nach=

weis und die Sichtung des Quellenmaterials. Mit einem reichen Mag von Scharffinn und Combinationsgabe ausgestattet, in den oft fehr entlegenen und fchwer zugänglichen Quellen wohl orientirt, von einem wohlthuenden protestautischen Geiste bewegt, hat Ebrard feine ichwierige Aufgabe gelöft und eine Leiftung geboten, für die ihm die evangelische Rirche zum Dant verpflichtet ist. nachdem nun neuerdings noch 2. 20 erner (Bonifacius, der Apoftel ber Deutschen, und die Romanifirung von Mitteleuropa; Leipzig, Beigel, 1875) feine Studien über den "Apostel Deutschlands" veröffentlicht und in einer fehr achtungswerthen und fachlich eingehenden Leiftung nochmals die Probleme erwogen und die Frage einer Lösung näher zu führen gesucht bat, scheint es angezeigt zu fein, die Bonifaciusfrage, welche hiermit für ben protestantischen Biftoriter vorläufig zu einem gemiffen Abschluß getommen ift, im turgen Abriß an der Hand der zwei letztgenannten Erscheinungen zu beleuchten und ein relativ begründetes Urtheil auszusprechen. Bir versuchen bies nach folgenden fünf Gefichtspuntten ju thm: 1) bas Chriftentum in Deutschland vor der römischen Miffion; 2) Blan und Ziel des Bonifacius; 3) feine Kirchenpolitik und Stellung ju Rom; 4) fein Verhalten ju den politischen Fragen und den Staatsgewalten; 5) fein Charafterbild und feine Geiftesart.

I.

Den Ausführungen Ebrards über Religion und Theologie, Kirchenverfassung und Sönobialwesen der Euldeer wollen wir hier nicht weiter folgen, da sie mit der Bonifaciusfrage in keinem näheren Zusammenhang stehen, und nur bemerken, daß diese gründliche Darstellung, welche ihre Belege nicht bloß aus den Schriften des vorzugsweise evangelisch gerichteten Columban d. J. entnimmt, ein sehr anziehendes und wohlthuendes Bild der Euldeerkirche bietet. Man wird einzelnes angreisen, wird manchen Behauptungen nur den Werth von wahrscheinlichen Conjecturen beimessen sonen, ohne damit die Quellenmäßigkeit seiner Aufstellungen in Zweisel p ziehen, durch welche Ebrard der evangelischen Bissusschaft einen nicht gering anzuschlagenden Dienst erwiesen hat. Die in diesen Gebiet weiterarbeitenden nachfolgenden Forscher, wie auch Werner,

668

finden durch diefe Unterfuchungen die Bege geebnet und ihre Mühen wesentlich erleichtert, nachdem ihnen in fo lichtvoller Beife Bahn gebrochen ift; boch ift es dem Nachfolgenden, der das Errungene bereits ans einer gemiffen Perspective überschaut, auch leicht gemacht, gemiffe Unebenheiten zu ertennen, die dem in der mußevollen Pfadfindung begriffenen Bahnbrecher leichter entgehen. So ficht fich auch Berner veranlaßt, in verschiedenen Bunkten feine Abweichungen von Ebrards Refultaten geltend zu machen, obichon er die ihm gebotenen Anregungen und Auffchluffe felbft nicht in Abrede ftellt und vielfach die Richtigkeit der Ebrard'ichen Aufftellungen bestätigt; und wir werden nicht umhin tönnen, ihm bei einigen Differenzpuntten beizutreten, in benen vielleicht auch jener fich zu einigen Conceffionen bereit erklären wird, mährend wir ihm im übrigen das Berdienst um diefen Zweig der Miffionsgeschichte in feiner Beife beftreiten.

Daß eine über Großbritannien und große Streden Frankreichs wie Deutschlands verbreitete romfreie, originell entwickelte, evange= lifch geartete Rirche bestand, ehe Rom daran dachte, feine Miffionare nordwärts zu entfenden, ift eine Thatfache, die mertwürdigerweise bisher vielfach ignorirt worden ift, deren Tragweite aber doch niemand übersehen follte, da ja auch u. a. das Wert Bin= frids erft aus diefem Umftand feine eigentümliche Beleuchtung erhält. Man wird über bas Mehr oder Minder der "evangelischen" Qualität in der Euldeerkirche ftreiten, vielleicht zugeben, daß die Reigung des Berfaffers für feine iro-fchottifche Miffionstirche ihn verleitet hat, diefe evangelischen Momente ftärker ausgeprägt zu finden, als es möglicherweife der Fall war, - diefer Charafter felbst mar doch unleugbar vorhanden und wird durch achtungswerthe Beugniffe bestätigt. Abgesehen von der Ofterfeierdifferenz, welche durch Ebrard in fehr einleuchtender Beife dargeftellt ift, für uns aber nur als Inftanz für den altchriftlichen Urfprung jener Rirche Bedeutung hat, mar die culdeische Rirche mit einem Bug apostolischer Einfachheit ausgestattet, hielt fich ferner von dem äußern Mechanismus des chriftlichen Lebens und den hierarchischen Berfaffungsidealen, erfreute fich eines ichlichten, nur mit einfachen Carimonien ausgestatteten Eultus und einer ernften fittlichen

٦

Lebensgeftaltung, welche in der heiligen Schrift ihre völlig ausreichende Norm ertannte. Gine fo apostolisch geartete Erscheinung wie die bes heiligen Batrif war wohl im Stande, der firchlichen Bemeinschaft, die er gründete, ihr besonderes Gepräge zu geben, und macht es völlig einleuchtend, daß es nicht ber römischen Gegenmiffion bedurfte, um den occidentalischen gandern bie Segnungen des Chriftentums zu bringen, daß diefe römische Miffion vielmehr nur auf den Trümmern des originalen nationalen Christentums ihre Siege feiern tonnte. Die damals bereits in die römische Rirche eingedrungene Abstumpfung und Berhüllung der apostolischen Bahrheit, wie fie fich im Berbot der Briefterehe, in dem Eindringen des Beiligencultus und Reliquiendienftes, in dem Auftommen einer das Beil vermittelnden Bierarchie und dem Beginn der Centralifationspolitik des römischen Papstums zeigt, fand daher auch in der Culdeerfirche feinen Boden. Berner mill Ebrards Ausdruct "evangelisch" in Bezug auf diese Kirchengemeinschaft nicht gelten laffen, taun aber doch nicht umhin, ihm in der Sache im wefentlichen Recht zu geben, da er zugesteht, daß das Schriftstudium hochgehalten worden, das Abendmahl in beiderlei Gestalt gefeiert und nicht als Defopfer angesehen, Seiligen= und Reliquiendienft ausges ichloffen fei, daß auch der Begriff der Sierarchie feine Ausbildung erfahren, und die Auffassung des firchlichen Amts im romischen Sinne gefehlt habe, daß überhaupt die britische Rirche gegenüber dem römischen Heilsmechanismus eine geiftigere und edlere Richtung repräsentire, und daß unleugbar eine große geiftige und moralische Kraft in ihr mar. Dies alles möchte doch die Berechtigung begründen, von einem evangelischen Charakter zu reden, eine Berechtigung, welche 3. P. Müllers, des holländischen Biographen Binfrids, (Amfterdam 1869-70) ziemlich billige Einwendungen nicht entfräften werden 1). Daß auch Rettberg der culdeischen

L.

<sup>1)</sup> Bir werben im Folgenden diefem Buche, welches den römischen Quellen allzu gläubig folgt und dem culdeischen Kirchenwesen in keiner Beije gerecht wird, keine weitere Berücksichtigung schenken, glauben auch, daß Berner durch seine häufigen, meist polemischen Bezuguahmen ihm eine größere Bedeutung beigelegt hat, als ihm zutommt.

Rirche nicht gerecht wird, wurde ichon oben angedeutet; er fieht das Befentliche diefer altbrittischen Form fast nur in etwas negativem, in der Unkenntnis ber Neuerungen, die der übrige Occident unter Roms Einfluß angenommen hatte, und die den Britten wegen ihrer Abgeschnittenheit verborgen blieben. Man tann fich damit einverstanden erklären, wenn es eine Unkenntnis ber unter Roms Einflug eingeschlichenen Misbräuche und Berirrungen bedeuten foll, welche zugleich als bewußtes Fernhalten berfelben, alfo als etwas fehr pofitives gedacht werden muß. Aber sicherlich reicht es nicht aus, wenn Rettberg nur von "Einflüffen" ber brittifchen Rirche auf den Continent redet, da nachweislich diese brittische Rirche das Festland nicht blog beeinflußt, fondern fich in einer Beife dafelbft ausgebreitet hat, daß eher von Colonifationen geredet werden follte. Diefen Nachweis zu führen, hat Ebrard mit großem Fleiß und forgfältiger, im gangen auch objectiver Quellentritit unternommen, und als Refultat feiner Untersuchung, der ein besonnenes miffenschaftliches Urtheil zuftimmen tann - wie denn auch Werner es im wesentlichen thut ---, barf dies aufgestellt werden, daß nicht bloß, wie es in firchengeschichtlichen Darftellungen beliebt ift, von ein= zelnen irischen oder schottischen Miffionaren geredet werden darf, die auf das Festland tamen, um dort sporadisch das Evangelium ju verfünden, und wol gar in demfelben Berhältnis zu Rom ftanden, wie andere Sendboten, fondern, daß eine brittifche Rirchengemein= fcaft bestand, eine Diaspora von Rlöftern und Rloftergemeinden und von ihnen abhängiger, von culdeischen Bischöfen regierter Sprengel, die unter der Oberleitung des Klosters Jowa (Hy) ftanden.

So war es Fridolt, ber mit brittischen Genoffen um 500 nach dem westgothischen Aquitanien (Poitiers) kam, den bortigen Bischof samt der Einwohnerschaft vom Arianismus zur trinitarischen Recht= gläubigkeit bekehrte und unter Ehlodwigs Schutz Klöster und Kirchen gründete. Später hat in Frankreich um 600 Columba d. J. mit Freunden und Schülern eine erfolgreiche Wirtsamkeit entfaltet, deren Umfang und Bedeutung sich aus dem Umstand ermeffen läßt, daß innerhalb weiter Gebiete des Reichs keine andere als Euldeer= klöster bestanden, welche ihren eigentümlichen Geist treu bewahrten und in organischer Berbindung mit Jowa blieben. Richt minder war die culdeische Kirchengemeinschaft am Rhein vom Bodensee bis Lorich im 7. Jahrhundert in unbestrittener Herrichaft, und im inneren Deutschland war das füdliche Thuringen (Main-Franken), Alemannien und Baiern ausschließlich durch Britten bekehrt und firchlich regiert. Bei der weiten Verzweigung, deren fich diefe Rirchengemeinschaft in Schottland, Northumberland, Irland erfreute, repräfentirte dieselbe zu Beginn des 8. Jahrhunderts eine ftattliche Macht und behauptete namentlich im Frankenreich als eine romfreie, in ihrer Organisation unabhängige, von den Merowingern begunftigte geiftige Botenz einen Einfluß, welchen fie fich durch ihren regen Miffionseifer und ihr evangelisches Wirken wohl verdient hatte. Auch Werner hebt den Umftand hervor, daß im fräntischen Rlerus große Sympathieen mit den Britten gewaltet habe, und bemerkt dazu mit Recht: "Ein ftärkeres Zeugnis für die große Bedeutung der chriftlichen Miffion, welche Bonifaz in Deutschland bereits vorfand, tann man fich taum denten, als diefes, dag bie Britten sogar auf Katholiken Einfluß gewannen." Wir fügen Ebrards refumirendes Bort hinzu (S. 364): "Im ganzen Suden und Westen und auch in einem großen Theil des Nordens von Deutschland hat, ehe der "Apostel' fam, eine blühende, wohlorganifirte romfreie Rirche bestanden, deren alleinige höchfte Autorität die heilige Schrift, deren Predigt das Wort von der freien erlöfenden Gnade Gottes in Chrifto mar." 1)

## П.

Durch diese Klarftellung der Miffionsarbeits=Erfolge vor Binfrid ift deffen Stellung und Plan allerdings ichon in etwas prä-

672

<sup>1)</sup> S. 456 refumirt der Berf. feine Ergebniffe mit den Worten: "Go bestand beim Beginn des unseligen 8. Jahrhunderts eine einfach, aber wohl organisitte Kirche von den Byrenäen dis zur Schelde, von Chm dis Utrecht, deren einziges Verbrechen es war, daß sie den römischen Bischof nicht als ihr Oberhaupt erkannte, demgemäß auch keine heiligen anrufung, Seelenmesse, Ohrenbeichte u. dgl. kannte und nicht dem groben Pelagianismus huldigte, sondern die Rechtfertigung aus dem Glauben predigte."

judicirt; denn ba er zum Arbeitsfeld größtentheils diefelben Länderftriche mählte, welche bereits firchlich angebaut waren, fo ift von vorn herein flar, daß ihm die Heidenbetehrung nicht Selbstzweck war, fondern daß feine Miffionsthätigfeit eine weitere Tendenz ver-Daß man bei Bonifacius von einem bestimmten Blan und folgte. Bielpuntt zu reden berechtigt fei, daß er nicht ziellos und als schlichter Beidenbekehrer ohne weitere Abfichten nach dem Continent gefommen fei, muß auch dem oberflächlich Orientirten fofort klar werden. Die alten, namentlich römischen Auschauungen von dem glühenden Miffionstrieb und rein apostolischen Gifer, dem herrn Seelen zu gewinnen, wonach Bonifacius eben als "Wohlthäter", von Mitleid mit der Nacht des germanischen Heidentums getrieben, aus feinem englischen Klofter über den Ranal getommen fein foll, find für immer abgethan; und wenn vor 20 Jahren das evangelische Deutschland den 1100jährigen Todestag des Mannes mitfeiern half, bei welcher Gelegenheit ein Epigone, der auch Bischof von Mainz war, wie jener, herr von Retteler, dem deutschen Bolf ben Borwurf zu machen fich erbreiftete, es habe durch bie Reformation feinen Beruf für Gottes Reich verloren, indem es fich von ben Traditionen des heiligen Bonifacius losgefagt habe, fo wie das Bolf Jerael feinen Beruf auf Erden durch die Rreuzigung des Meffias verlor, - fo geschah dies entweder in einer völligen Unkenntnis über fein eigentliches Ziel oder in einer großartigen Selbstverleugnung und harmlosen Accommodation.

Rachgerade follten jedoch diefe legendenartigen Geschichten, die in populären Darstellungen noch die geläufigen sind, verschwinden. Man wird nicht einmal so viel einränmen können, daß die Tendenz, Heidenmission zu treiben, in zweiter Linie mitbestimmend bei Binfrids Fahrten war, denn gerade in den Landen, wo er am liebsten verweilte, bestand, wie nachgewiesen, in großer Blüte die altbrittische Mission; lag ihm die Heidenbekehrung am Herzen, so konnte er gleich bei den zuerst bereisten Friesen oder den Sachsen bleiben; statt dessen zuerst bereisten Friesen ober den Sachsen bleiben; hältnisse zu gen ach seiner Ankunst in Deutschland erst einige Zeit in den schon christianisitten Gegenden umher, um die Berhältnisse zu prüfen und das Terrain zu recognosciren, gieng dann nach Rom, um nach längerer Zeit (Winter 719 bis Frühzight 720), mit besonderen Inftructionen und Empfehlungsschreiben verfeben, zurückzukehren, nicht ohne vorher noch beim Longobardenkönig Luitprand feine matten Glieder gestärft zu haben (Bilibald, Rap. 6). Nicht mit Unrecht tann Ebrard angefichts diefer bedächtigen und fondirenden Borbereitungen bemerten, daß alle diefe Bögerungen völlig zwedlos maren, wenn es dem Manne um Befehrung ber Beiden zu thun gemefen mare, fehr flug aber, wenn es fich um einen anderen Amed handelte, den mir negativ als Berftörung der culdeischen Rirche in Deutschland, positiv als Unterwerfung Deutschlands unter den römischen Stuhl bezeichnen können. Dak bie von Rom erhaltenen Inftructionen und die eigenen Zielpuntte bes Bonifacius auf nichts anderes giengen, daß er hierin feine Lebensaufgabe ertannte und nichts fehnlicher münschte, als die deutsche Rirche, von der altbrittischen, freieren Form des firchlichen Lebens gereinigt, in den engften Berband mit Rom zu bringen und eine möglichft ftramme und uniforme Disciplin herzustellen, muß als unzweifelhaftes Refultat anertannt werden, -- bierin ftimmen Ebrard und Werner völlig überein. Die Bermuthung Gfrörers (III, 486), baf Bapft Gregor II. fich vom Bischof von Winchefter einen tuch, tigen angelfächsischen Mönch zur Benutzung in Deutschland habe verschrieben, welche durch Bilibalds Darftellung (Rap. 5) begünftigt wird, erscheint nicht unglaubhaft. Jeden Falls machte er die damals ichon mit größerer Rlarheit erfannte Aufgabe des römifchen Stuhls, die Bölter eng mit Rom zu vertnüpfen, völlig ju der feinen und murde das gehorfamste Bertzeug des Papstes. Seinem ersehnten Ideal von der Einen römischen Rirche ftand nun die Manigfaltigkeit der culdeischen Rirchen in Thüringen, Baiern u. a. fehr ärgerlich im Wege: allenthalben fanden fich da bereits Bifcofe und Briefter, die felbständig ihren Weg giengen und von einem Stellvertreter Christi oder Oberhaupt jenseits der Alpen nichts wußten und miffen wollten, Gemeinden, welche das Gluck eines einheitlichen centralifirten Kirchenverbands nicht befagen und diefen Mangel nicht einmal empfanden, Klöfter mit der freieren, evangelifch gearteten Culdeerregel, in ungebundenerem Conobialleben ohne die von Rom approbirte Benedictinerordnung, - das mußte dem römischen Legaten, der fich durch einen heiligen Eid zum treuen

Dienste bem Bapfte verpflichtet hatte 1), auf's tieffte verdriegen und feinen Gifer entflammen, bier vor allem energisch einzugreifen. So entschloß er fich, an die Zerftörung diefer romfreien, altbrittischen Organisationen alles zu fegen, und es ftimmt mit diefer Anschauung des Lebensziels, das er fich geftellt, völlig der Umftand überein, daß von eigentlichen Seidenbetehrungen im Leben desfelben wenig zu sehen ift. Bringt man die allzu ftart aufgetragenen unglaubhaften Berichte des erften Biographen Wilibald in Abzug, welche nur mit fehr fritischem Blick und mit größtem Mistrauen aufgenommen werden müffen, nichtsdeftoweniger noch immer ihren Gin= fluß auf "hiftorische" Darstellungen behaupten, fo bleibt als eigentliche Miffionsthätigkeit recht wenig übrig, und auch dies Wenige ift nicht ohne Bedenken. Wenn von der Taufe einiger taufend Beiden in Niederheffen bei Ameneburg die Rede ift (Bilibald, Rap. 7), fo mag es immerhin fein, daß Bonifacius dort eine ftattliche Bahl, wenn auch nicht Taufende, fo doch Sunderte taufte, aber da gerade in jenen Gegenden das brittifche Christentum fehr feften Fuß gefaßt hatte, und die culdeischen Missionare nur nach längerer Borbereitung die Taufe zu ertheilen pflegten, fo liegt die Bermuthung fehr nabe, daß auch bier nicht Seiden, fondern von den Eulbeern vorbereitete Landestinder gemeint find, und daß fonach Binfrid, welcher mährend eines nur furgen Aufenthalts in Seffen ichmerlich mehrere taufend Seiden befehrt haben tann, da erntete, wo er nicht gefäet hatte, eine Annahme, in der Ebrard und Werner übereinstimmen.

Gegen diese Anschauung tann auch nicht der Umftand geltend

<sup>1</sup>) Schon diefer Eid nach feinem Wortlaut muß alle Zweifel an der wahren Absicht Winfrids zerstreuen. Es heißt da bei Giles, T. U, p. 9 sq.: "Promitto ego Bonifacius... tidi, beate Petre, apostolorum princeps, vicarioque tuo beato Gregorio Papae et successoribus ejus...., me omnem fidem et puritatem s. fidei catholicae exhibere, et in unitate ejusdem fidei persistere, ... nullo modo me contra unitatem communis et universalis ecclesiae consentire, sed fidem et puritatem meam atque concursum tidi..... per omnia exhibere." Dann folgt das Gelübbe, alle Widersacher der tatholischen Einheit zu meiden und anzuzeigen. Also von heidenmission nicht eine Silbe!

Theol. Stub. Jahrg. 1876.

44

۱

gemacht werden, daß Bonifacius fich nach feiner Rücktehr aus Italien und einem vorübergehenden Aufenthalt in Thüringen und bem öftlichen Franfreich zu Bilchof Bilibrord, dem Friefenavoftel, begab und 3 Jahre, an seinem Missionswert theilnahm. Denn diefer Aufenthalt, welcher noch nicht hinlänglich aufgehellt ift und für welchen die Motive nicht durchfichtig genug find, läßt den Bonifacius um fo weniger in einem günftigeren Lichte erscheinen, als Ebrarbs Unnahme, Bilibrord fei culdeifcher Bifchof gemefen, viel Wahrscheinlichkeit für fich hat; die von ihm aufgestellten Gründe find von Werner zu wenig berücksichtigt worden, und ber Umftand, daß sich Bilibrord allerdings der Forderung Bipins, sich vom Bapfte zum Bischof weihen zu laffen, gefügt hat, fteht jener Annahme nicht entgegen, benn Bilibrord tann fich, bem Diffionswert zu liebe, diefer Form gefügt und boch feine culdeische Unabhängigkeit gewahrt und durch Nachgiebigkeit in Rebendingen die Hauptsache gerettet haben. Schon Wilibalds Darftellung (Rap. 6) läßt es fehr auffallend erscheinen, daß Winfrid erft nach 3jährigem Busammenleben, und erft bann, als der ältere Genoffe ihn burchaus jum Nachfolger im Bistum von Utrecht ernennen wollte, das Geftändnis feiner besondern Sendung und Stellung zum Bapfte ablegte; und Seber (a. a. D., S. 203 ff.) taun nicht umbin, ftarte Bedenten gegen die Reinheit der Diffionsabsichten Binfrids auszufprechen. Wir wollen die ungünstigen Schlüffe, welche vou bier aus auf den Charafter desfelben gezogen werden tonnen, nicht ziehen, und Ebrards fcharfes, fittlich verwerfendes Urtheil, das er über den "Rirchenfvion" und Meifter ber Berftellung fällt, nicht unterfchreiben, ba, wie gefagt, die ganze 3 jährige Beriode in Friesland zu dunkel und ba, wie Werner nicht mit Unrecht bemerkt, ein derartiges Berhalten pfpchologifc nicht recht erflärlich ift. Auch icheint für eine bloke Recognoscirung ein fo langer Aufenthalt überflüßig gewesen zu fein. Aber jeden Falls wird man diefen Aufenthalt bei Wilis brord nicht einem reinen Miffionsintereffe zuschreiben dürfen, da ber papftliche Legat jeden Falls höhere Pläne verfolgte.

So war es benn auch ganz correct, daß Bonifacius nach feinen Recognoscirungszügen, fünf Jahre nach feiner ersten Romfahrt, im Herbst 723 zum zweiten Male nach Rom pilgerte, um von feinen

Erfahrungen und feiner Birkfamteit Bericht ju erftatten und ein Glaubenseramen zu beftehen, von deffen Ausfall feine weitere Stellung abhängig gemacht wurde. Durch den Gib, welchen Bonifacius hier von neuem ablegte, brachte er Deutschland in unmittelbare, bis dahin nicht vorhandene Abhängigkeit von Rom, "Deutschland wird römische Rirchenproving", und wie er felbft feine bochfte Autorität im Papfte, nicht in feinem chriftlichen, bon Gottes Wort normirten Gemiffen fah, wollte er auch die ihm befohlenen Bölter biefer Autorität verpflichten. Die fünf papftlichen Schreiben, mit welchen verfehen Bonifacius zurücktehrte, machen es zur Genüge flar, daß es fich nicht fowol um Seidenmiffion handelte, als um Betämpfung und Unterwerfung nicht-römifcher Chriften; nicht als Beidenbetehrer, fondern als römifcher Agent tam er nach Mitteldeutschland (fo auch Berner, S. 90); die bereits chriftianifirten Länder follten mit dem Danaergeschent der hierarchischen Organis fation beglücht werben.

Bort man freilich die Ausbrücke, mit denen in den genannten Sendschreiben und den Briefen des Bonifacius die beftehenden Berbältniffe geschildert werden, fo tann es dem unbefangenen und arglofen Lefer ericheinen, als mußten bie Buftande ber beutichen Boller die ichlimmften gemefen fein, als fei das dort verbreitete Chriftentum nur eine Abart von Heidentum gemefen und die fittliche Lage völlig in Faulnis übergegangen, fo bag ein energisches Einschreiten als ein unabweisliches Bedürfnis fich herausgeftellt habe. Wenn von ehebrecherischen Brieftern, ausschweifenden Mönchen, von Mangel an Bucht und Sitte, von heidnischen Unfitten und bergleichen die Rede ift, fo muß man wohl erwägen, daß diefe Ausdrücke ihre fpecielle Anwendung auf das altbrittifche Chriftentum finden, deffen Zuftände von den Römlingen nicht dufter genug gefchildert werden tonnten, daß wir dabei an verheirathete Briefter, an Mönche ohne rigorofe Rtofterregel, an die nationalfirchlichen Zuftande denten muffen, die bes Bufammenhanges mit Rom ermangelten und baber ben Born des Legaten entflammten. Seine Rlagen über einen verwilderten Rlerws, zuchtlofe Briefter und vietfache Anfechtungen, namentlich im Frankenreich, erhalten fo ihre richtige Burdigung, und es biefe fehr ungerecht urtheilen, wollte man von hier aus ungünftige Schlüffe

44 \*

bezüglich der culdeischen Kirchenzuftände ziehen; felbst Rettbergs Annahme, daß einzelne unteusche Subjecte unter dem Clerus vorgetommen sein möchten, ist völlig unnöthig: es ist der Mangel des Cölibats und der Ehrerbietung vor Roms Befehlen, welche einem Winfrid die deutschen und fräntischen kirchlichen Zustände im trübsten Lichte erscheinen läßt.

In diefem Sinne wirkte nun Bonifacius auch in Thuringen und Baiern mit einer Zähigkeit, die eines beffern Zieles würdig gemesen märe. Dhne bier auf die Streitfrage einzugehen, ob ihm feine Bemühungen mit oder ohne die Sulfe des Majordomus Carl Martell Erfolg gebracht haben, wollen mir nur constatiren, daß ber Legat zunächft einen heftigen Biderstand in Deutschland vorfand, und zwar nicht von Seiten der heidnischen Bevölkerung, fondern von den bereits chriftlich organifirten Gemeinden, welche fich dem römischen Joch nicht gutwillig fügen wollten. Der brittische Miffionar mit feiner fchlichten und milden Bertundigung des Evangeliums, mit feiner Duldfamkeit und Beitherzigkeit, mit feiner Theilnahme an den Intereffen des Bolks mußte den Gemüthern ber Deutschen beffer zufagen, als der anspruchsvoll und ftreng Unterwerfung und ftricten Gehorfam fordernde römifche Legat, von deffen Oberherrn in Rom fie nichts miffen wollten, und der ihnen als Fremder feindfelig gegenüberstand. Nichts vom Beidenmissionar ift auch bier an der Wirkfamkeit Binfrids zu bemerten; er tam als Eroberer, der Unterwerfung fordert und Uniformität des Glaubens und Lebens erftrebt, und feine Briefe aus diefer Beit, welche mit Rlagen über die hartnäckigen, häretischen Einwohner angefüllt find, zeigen nichts von der barmherzigen Gefinnung und von dem Mitleid mit der Noth der Brüder. Nicht leichten Raufs haben fich die romfreien Chriften dem römischen Bidersacher unterworfen, denn fie mußten wohl, um mas es fich handelte. Trot aller Bertege rung, ber fie ausgesetzt murden, trot aller Berfolgung, die fie von dem im Befitz der Macht befindlichen Gegner leiden mußten, behaupteten fie das Feld, das ihr Fleiß angebaut hatte, und wußten, wie ftarten Rüchalt fie am Bolte hatten. Aber wohin fich endlich der Sieg neigen würde, konnte nicht zweifelhaft sein. Die anfpruchelofen Bolksprediger, welche ihre Aufgabe in der allmählichen,

stillen Umbildung des Bolts und feiner fittlichen Sebung im Geift evangelischer Milbe gesehen hatten, maren gegen bie Baffen eines römischen, mit allen Mitteln ber Autorität ausgestatteten Legaten doch auf die Dauer wehrlos; der mit Roms Ballium geschmudte Erzbischof, der fich auf die weltliche Macht ftugen tonnte und allen hochgestellten dringend empfohlen mar, mußte dem roheren Bolte imponiren und in ihm Scheu vor Roms Majeftät und Geschloffenheit erwecken, und der Runftgriff, Rlöfter aller Orten mit der Benedictinerregel zu gründen, erwies fich auch hier als probat: langfam aber ficher murde die altbrittifche Rirche verdrängt, und ihre Pfleger mußten aus dem Haufe weichen, das fie felbft erft angebaut hatten. Noch größere Schwierigkeiten ftanden dem Romanifirungswert des Legaten in Baiern entgegen, wohin er um 735-36 feine Schritte lentte, nicht etwa, um die heidnischen Refte, welche noch am Obermain bestanden, ju beseitigen - denn diese findet Carl ber Große noch vor -, fondern auch hier nur, um der culbeischen Rirche die Art an die Burgel zu legen.

Rettbergs Annahme, es habe dem Bonifacius die Organifirung ber mehr vereinzelten Gemeinden und ihre hierarchifche Gliederung am Bergen gelegen, tann angefichts bes ichon vorher vorhandenen firchlichen Organismus, der dort bestand, und in Anbetracht des von Bonifacius beobachteten Verfahrens, nicht aufrecht erhalten Nachdem er fich durch eine britte Romreife 738-39 ge= werden. ftärft und feine Autorität durch drei papftliche Briefe geftust hatte, suchte er in Baiern Eingang zu gewinnen; indes war Herzog Ddilo nicht freundlich gestimmt, die bereits festangeseffenen Culdeerbischöfe zeigten wenig Neigung, fich zu fügen, und ber Rückhalt, den Bonifacius am Frankenreich fuchte, war vollends dazu ange= than, ihm die Herzen der Baiern zu entfremden. Der bairifchalemannische Aufstand, gerichtet gegen die fränklischen Machthaber, vereitelte auch des Bonifacius Bemühungen, welcher in Baiern das Feld räumen und fich ein anderes Arbeitsfeld auffuchen mußte.

Werfen wir noch einen Blict auf Winfrids Wirtsamkeit im fränktischen Reiche, fo wird die oben aufgestellte Behauptung völlig und eklatant bestätigt, daß es nämlich dem Legaten nicht auf Heidenbekehrung, — denn eigentliches Seidentum war in Neuftrien

und am Rhein taum noch zu finden. — auch nicht auf fittliche Reformation der franklichen Rirche antam. -- denn die Buftande derselben waren nicht schlimmer, als anderwärts --- , sondern auf Romanifirung der noch unbotmäßigen Aleriter und Gemeinden. Es ift ein Grundirrtum Rettbergs, daß er von dem Gedanken beherricht wird, die frantische Rirche habe fich in einer großen Bermilderung befunden, unter Carl Martell fei ein völliger Berfall des tirchlichen Lebens eingetreten, und der rohe Soldatengeift habe fich der Nemter und Einfünfte in einer Beise bemächtigt, daß die ganze Bflanzung ber fräntischen Rirche ber Auflösung entgegengegangen fei (I, 308, 314). Bon diefer Borausfehung aus, welche in den beständigen Rlagen und ben misgünstigen Schilderungen des Bonifacius ihren Grund hat, muß er zu einem ganz anderen Bild der fräntischen Birtfamteit Binfrids tommen, und bewegt fich in dem circulus vitiosus, daß er aus den Schilderungen des Mannes, der fehr ftart Bartei ift, fein Bild von der franfischen Rirche fich construirt. Wir haben bereits oben ermähnt, daß die fränkische Rirche fehr ftart von der brittischen Miffion beeinflußt mar, und auch Berner, ber übrigens Ebrards Refultate fehr vorfichtig und fritifc aufnimmt, gibt als unanfechtbares Refultat zu, "daß das brittifche Rirchentum einen tiefen und langanhaltenden Einfluß auf die franfische Chriftenheit geäußert hat", und daß die Regel Columbans, fomie die ganze Richtung der iro-schottischen Rlöster sich standbaft gegen das Andringen- der romanifirenden Benedictiner wehrte. Richt minder lehnt er mit Ebrard die Meinung ab, daß die frantische Rirche in einem besonderen Berfall gemesen fei, welche, wenn fie auch nicht in einem glänzenden Lichte erscheint, boch eine eigentümliche nationale Gestaltung bewahrte und ihre Unabhängigkeit von Rom nicht preisgeben mochte 1). Wenn Rettberg fich für feine Mu-

<sup>1)</sup> Mit Recht weist auch Berner (S. 217) barauf hin, daß der Zuftand einer Kirche, welche nach Nord und Oft ihre Miffionen aussendet, in einer Menge von Klöstern die religiöse und fittliche Erziehung der Ration, wenn auch nicht nach römischem Muster, betreibt, die fich fo großer Macht erfreut, daß sich die Regierung nur mit Mühe der Anmaßungen einzelner Bischöfe erwehren tann, und in welcher sich nationaler Sim mit einer gewissen Lehrfreiheit vereinigt, nicht so ganz und gar vertommen genannt werden taun.

schauung auf die zwei Reger Aldebert und Clemens und ben Unbang, ben fie fanden, beruft, und aus ihrer Existenz auf ichmere fittliche Schäden ber frantischen Rirche ichließt, fo mirb eine unbefangene Prüfung ber Berichte bierüber teinen Zweifel übrig laffen, daf die Erbitterung und Entrüftung, mit welcher Bonifacius und feine Gefährten, namentlich fein Biograph Billbald, über biefe Ergteger berfallen, nicht fowol in fittlichen Gebrechen, als in ihrer romfreien Birtfamteit, ihrer Abneigung vor hierarchischer Oberherrlichteit und vollstumlichen Stellung begründet ift. Bir wollen es dahingestellt fein laffen, ob die Beiden einfach Culdeer waren, wie Ebrard behauptet - und er hat Bilibalds Darstellung, Rap. 9, für sich ---, oder noch anderweit eigentümliche Abweichungen des firchlichen Lebens aufzeigten, wie es den Unschein hat, - jeden Falls erreate die volkstümliche Beredfamteit, die Freiheit des firchlichen Lebens und handelns, deren fich namentlich Albebert bediente, und die Ignorirung des römischen Stuhls den Born der Romlinge, welche nicht eher ruheten, als bis die Gegner unschädlich gemacht waren. Bonifacius fetzte es durch, daß ber Bapft Bacharias auf der Lateranspnode von 745 die beiden Männer in aller Form verbammte, und zwar ungehört verbammte, und erreichte es auch, daß sie unschädlich gemacht wurden. Dieser Regerprozeß, dessen Darftellung in der römischen Tradition im höchsten Mage tendenziös und in den meisten alten Berichten völlig unglaubhaft ift, bezeichnet den entscheidenden Schritt in der Bertilgung des antirömischen Geiftes im Frankenreich und einen Triumph des Legaten über das Brittentum. Wie fest übrigens das Lettere auch dort faß, beweisen die fortwährenden Rlagen des Bonifacius über die unverbefferlichen Reger, die fich nicht unterwerfen wollten, und feine heftigkeit und Erbitterung, mit welcher er Magregeln gegen bieje ihm feindlichen Gewalten treffen möchte, mogegen felbft der Bapft ihm Geduld und Maßhalten anzurathen für nöthig erachtet. Bar es ihm auch gelungen, den römischen Gpistopat äußerlich durchzufeten, fo hat er doch damit nur Uneinigkeit und Zerriffenheit in der fränklischen Rirche, welche vor ihm einheitlich organisirt war, begünstigt, die Sympathieen für das Culdeertum aber keineswegs zerstören können. — So hat denn auch das Concilium Germa-

۱

nicum, das erste deutsche (auftrasische) Nationalconcil 742, welchem Bonifacius mit papftlicher und königlicher Bollmacht beiwohnte, feine Saupttendenz gegen alle romfeindlichen, freiheitlichen Glemente ber franklischen Rirche gerichtet, und ber Sieg, den Bonifacius bier errang, ficherlich einer der größten feines Lebens, hatte die Bedeutung, daß das hierarchische Suftem in diese bisher noch nicht unterworfenen Gebiete eingeführt, ber papftliche Legat die Spite desfelben, Auftrafien römische Rirchenproving murbe. Und wenn er auch auf der fräntischen Gesammtignobe unter Bipin in Reuftrien (745) teineswegs alle feine Bünfche erfüllt fah, fondern ertennen mußte, daß man die Selbständigkeit leichten Raufs hinzugeben nicht entichloffen mar, und daß die frantische Gegenvartei noch ftart genug war, bem Legaten einen trotigen Biberftand entgegenzuseten 1), auch feine Erhebung zum Metropoliten von Cöln, bie er gemünscht, zu vereiteln, -- fo hatte boch principiell ber Romanismus gesiegt und war durch den Einfluß des Bonifacius auch staatlich anerkannt.

Es wird diefer Ueberblick über das Wirken des Mannes hinreichen, um seine Pläne und Zielpunkte erkennen zu lassen und die Anschauungen über den "Apostel der Deutschen", über dessen Bedeutung bei Werner und Ebrard principielle Uebereinstimmung herrscht, zu rectificiren.

### Ш.

Die Stellung Winfrids zum römischen Stuhle ist hiermit schon angedeutet, wir können sie in Kürze bezeichnen und finden zur Beurtheilung derselben in dem Briefwechsel reichliches Material. Man wird nicht anders, als den beiden neuesten Beurtheilern Winfrids darin zustimmen können, daß seine Stellung zu Rom eine völlig abhängige, knechtische gewesen ist. So wie sein erster Gang auf dem Continent ihn über die Alpen führte, so ist sein Blick fortwährend ängstlich nach Rom gerichtet, von wo er das Orakel erwartet, das feinem Leben Klarheit und seinem Herzen Festigkeit geben soll.

ı

Auch Gfrörer nimmt an (III, 499), der fräukische Clerus habe heimlich die altbrittischen Bekehrer unterftüht.

In feinem Leben ift von Freiheit des Urtheils, von evangelischer Mündigkeit, von felbständiger Initiative nichts zu merten, alles läßt er fich vom Papste dictiren, deffen Wort ihm ein Evangelium ift, und dem er die devoteste Ehrerbietung entgegenbringt. Bier Bäpften, Gregor II. und III., Zacharias und Stephan, hat er in gleich unverbrüchlicher Beife gedient mit einer Bingebung und Aufopferung, die eines befferen Gegenstandes würdig mar und bie fo weit geht, daß er auf ein eigenes, felbständiges Urtheil und auf die Sprache feines chriftlichen Gemiffens zu verzichten fich gewöhnte und in den allereinfachsten ober allergewöhnlichsten Dingen einer Leitung der menschlichen Antorität bedurfte. Benn er feinen Freund, Bischof Daniel von Binchefter, um Rath bittet, ob er von teterischen Prieftern (b. i. Culdeern) fich ganglich zurudziehen folle, da er dem römijchen Stuhl eidlich versprochen habe, die Gemeinschaft folcher Menschen zu meiden, oder nicht (ep. 12 Ausg. v. Giles), und, nicht befriedigt mit dem vom Norden fommenden Bescheid, fich nochmals nach Rom wendet, um vom Papft Belehrung zu empfangen (ep. 24), ja, viele Jahre fpäter, nochmals auf diefen Umgang znrücktommend, feine Bedenten darüber dem Bapft Zacharias gegenüber äußert (ep. 75); wenn er fich Strupel macht über die bei Gheschließungen zuläßigen Berwandtschaftsgrade, oder über das Effen von Bögenopferfleisch und von Bferdefleisch, oder das Communiciren der Ausfätigen (ep. 24 u. 25), wenn er Bedenken hat, ob einer eine Witme heiraten könne, cujus ante filium in baptismo adoptivum suscipiebat, wozu er felbst die Bemerkung fügt: quod peccati genus, si verum est, hactenus ignorabam (ep. 39), und folche Bedenken nicht nur einmal, fondern mehrmals ausspricht (ep. 40 u. 41) zum Beweis, wie lebhaft ihn folche Bagatellen beschäftigen; wenn er auch noch in feinen fpäteren. Lebensjahren an Papft Zacharias Fragen richtet, wie diefe: ob Rrähen, Störche, hafen, wilde Bferde und dergleichen gegeffen werden dürfen, nach wie langer Zeit Spect genoffen werden tönne - wobei felbft der Papft feine unbedingte Borfchrift zu geben gewillt ift ---, ob man bei heidnischen Verfolgungen fliehen dürfe, wie oft man bei der Verfündigung der heiligen Worte Rreuze zu ichlagen habe, (ep. 76), - fo find dies alles Symptome feiner völlig abhängigen

Stellung vom römischen Oratel und feiner eigenen Unfreiheit in den einfachsten christlichen Dingen. Ein solcher Mann war zum Miffionar gar nicht, zum papftlichen Legaten trefflich geeignet, fofern zu feiner Abhängigkeit ein genugendes Dag von Zähigkeit und Billensstärke tam, wie es hier der Fall war. Bir werden die wenigen Neußerungen feiner Briefe, wo aus diefen amtlichen Meußerungen ein Bersuch von felbständigem Urtheil hervorleuchtet, als Reaction feines ethischen Bewußtfeins gegen ertanntes Unrecht fpäter genügend mürdigen, --- es kommt uns aber hier darauf an, feine officielle Stellung ju Rom auzudeuten, und hier tonnen wir nur Ebrard beipflichten, wenn er ihn als "Werfzeug" in der hand Roms betrachtet. Daß ein Theil diefer ängstlichen Befangenheit burch feine Unficherheit im positiven Rirchenrecht zu erflären ift, wird man mit Werner zugeben können, doch wird damit die Unficherheit in den Elementen chriftlicher Gemigheit nicht enticuldigt; und wenn Werner (S. 416) fagt: "Eines muß man aber jugeben, daß nämlich für ihn, wie für die damalige Ratholicität, noch nicht die Berfon des Papftes, der eigene unfehlbare Bille, der Einfall und das Urtheil des einzelnen Mannes in dem Bordergrund ftand, fondern die römisch-tatholische Tradition, die tirchliche Satzung, das Syftem der orthodoren Lehre und Rechtsbeftimmungen, welche ihm durch den Papft vermittelt wurden", - fo ift dies in abstracto gewiß richtig, wird aber schwerlich, zumal bei einem Manne, wie Bonifacius, in concreto zu flarer Erkenntnis actommen fein, und die Ausdrücke feiner Briefe laffen boch ertennen, wie fehr es gerade die Berfon des Bapftes, fein maßgebendes Urtheil war, das ihm Halt und Klarheit verleihen sollte. Wenn er fchon in feinem zu Rom abgelegten Gid, an den er fich fpäter ftets mit ängftlicher Gemiffenhaftigfeit erinnerte, fich dem Apoftel Betrus und feinem Stellvertreter Gregor und deffen Rachfolgern, nicht ber römisch - tatholischen Tradition verpflichtet, so meht auch durch die Briefe der Geift der unbedingten Ubhängigteit von der Berfon bes Ergo non aliter, quam ut ante vestigia vestra Bavites. geniculantes, intimis subnixe flagitamus precibus: ut sicut praecessorum vestrorum pro auctoritate s. Petri servi devoti et subditi discipuli fuimus, sic et vestrae pietatis servi obe-

684

dientes subditi sub jure canonico fieri mereamur, optantes, catholicam fidem et unitatem romanae ecclesiae servare, et . . . ad obedientiam apostolicae sedis invitare, - fo fpricht er in einem Brief an Bapft Bacharias (ep. 49), und diefe Ausbrücke enthalten boch mehr als ichmeichelhafte Böflichteiten und Bersicherungen der Ergebenheit gegen die kirchliche Tradition. Er tann von fich felbst den zweifelhaften Borzug rühmen (ep. 57), er fei feit 30 Jahren gewohnt, alle feine Unliegen bem Bapft vorzutragen, und wenige Jahre vor feinem Tode tann der Greis an Papit Stephan (ep. 78) als exiguus episcopus und discipulus romanae ecclesiae, mit vielen Entschuldigungen, daß er nicht icon eher begludmunschend feinen Regierungsantritt begrüßt habe, die Bitte richten, ut familiaritatem unitatem sedis et apostolicae ab almitatis vestrae clementia impetrare et habere merear, et in discipulatu pietatis vestrae, sedi apostolicae serviendo, servus vester fidelis ac devotus permanere possim . . . Si minus perite aut injuste a me factum aliquid vel dictum reperitur, judicio romano prompte voluntate et humilitate emendare me velle spondeo. Das geht über bloge Briefredensarten weit hinaus und zeigt eine Devotion, bie bes greifen "Miffionars" nicht würdig ift. Es ift bei diefer Abhängigkeitsstellung des Mannes nicht überflüßig, nach feiner Stellung zum chriftlichen Beilsmittelpuntt und nach feiner evangelischen Beilsgewißheit zu fragen, und man mird hier zugeben müffen, daß nach feinen brieflichen Mittheilungen von chriftlicher Glaubenszuversicht und Freudigkeit, von einer persönlichen Glaubensftellung ju Chrifto fehr wenig, von einer Stellung zur firchlichen äußeren Autorität fast ausschließlich die Rede ist. Ebrard hat sich die Mühe genommen, die Stellen ju zählen, wo Chrifti Erwähnung gethan wird, und findet - abgesehen von den Gruß. und Titulaturbenutzungen des Namens Chrifti - nur vier Stellen, wo dies ber Fall ift, und auch hier handelt es fich nur um etwas rein Accidentelles. Die beftändigen Rlagen über Miserfolge, die Aus= drücke von Bangigkeit und Verzagtheit, welche mit denen des Borns und Unmuthe abmechfeln, die Unduldfamteit und Lieblofigkeit gegen alle abweichenden Erscheinungen find Zeugniffe davon, daß er fich

in eine bedauerliche Menschenknechtschaft begeben hat und fern ist von der Freiheit des Evangeliums.

Ift fonach fein ganzes Berdienst barin beschloffen, daß er ein gehorsames Wertzeug war in der Hand Roms, ein servus devotus, wie er fich felbst nennt, an dem die Bapfte ihre Luft feben mußten, fo ift bie Rehrfeite feiner Birtfamteit feine andere, als bie Entnationalifirung der Länder, welche er mit feinem Birten beglückte, und ihre Uniformirung nach der hierarchischen Schablone Roms. Während die altbrittifche Rirche ein beträchtliches Mag von Freiheit gewährte und die einzelnen Boltsftämme fich individuell entfalten ließ ohne ichablonenhafte Formen, möglicherweise in einer etwas feparatistischen Ungebundenheit, fo daß das Christentum nicht als gesetliches Joch auferlegt, fondern vor allem als eine himmlische Gabe und Segnung empfunden murde, war Winfrids Streben darauf gerichtet, als Repräsentant der römischen Autorität das hierarchische System als neues Gefetz allenthalben zu verbreiten und mit allen Mitteln an Stelle der nationalen Entwicklung eine zupflanzen 1). Er war ein Fremdling auf deutsch-fränkischem Boden, für eine nationale Entwicklung unseres Boltes hatte er nicht nur teinen Sinn, fondern offenbare Abneigung; wie er für fich teine andere Selbständigkeit in Anfpruch nahm, als die völlige Abhängig= feit von der römischen Rirche und die absolute Uebereinstimmung mit ihren Ordnungen, fo fah er auch für die Nationen nur Seil in der völligen Uniformität des firchlichen Glaubens und handelns mit Breisgeben jeder nationalen und individuellen Eutwicklung. Er ift das Ideal eines römischen Chriften und Briefters, dem es nicht um irgend welche Culturaufgaben zu thun war, um Ausrottung fittlicher Schäden, um Einpflanzung fittlicher 3deen und humaner

<sup>1)</sup> Auch Rettberg (I, 409 ff.) gibt zu, daß B. einen alttestamentlichen Standpunkt eingenommen, in der Rirche die Fortsetzung der Theokratie des Alten Bundes geschen, und daß er von solchem Standpunkt aus die nationale und selbständige Entwicklung der deutschen Rirche unterbrochen habe. "Das hierarchisch geordnete Band, deffen äußerste Enden Rom bald so fest zu fassen wußte, erdrückte die nationalen Gestaltungen, und ein Berein des Bollstümlichen mit dem Christentum wurde badurch auf längere Zeit hinausgeschoben."

Intereffen, den allein die "theokratische 3dee" beseelte, wie Werner mit Recht es nennt, und es ift entschieden irrig, wenn Rettberg (I, 418) im Hinblick auf die kleinlichen Anfragen Binfrids beim römischen Stuhl in Bezug auf gemiffe Speifen und Sitten glaubt, er habe feinen Betehrten die erften Grundzüge der Cultur beis bringen wollen, um fie ihren bisherigen rohen Gewohnheiten zu entfremden. Culturzwede lagen ihm völlig fern, nur ein Streben befeelte ihn, und er hat ihm mit ftaunenswerther Treue fein Leben gewidmet, hat das römisch=hierarchische System mit einer Confequenz in den deutschen Boden eingepflanzt, der zufolge jede nationale und felbständige Entfaltung von jenem erotischen Gemächs übermuchert werden mußte. Daß Gfrörer (III, 490-91) es ganz in der Ordnung findet, wenn Bonifacius im Namen des Bapftes die deutsche Nationallirche als Schöpfung des Stuhles Betri anfah, tann bei diefem befangenen Hiftoriter nicht befremden; aber unverständlich bleibt es. wenn er eine Parallele bazu in dem Berhalten der "deutschen Setten" findet, welche jett in den von ihnen miffionirten ganbern Metropolitanrechte üben, und wenn er demgemäß den Gifer gegen den "Rnechtsfinn" des Bonifacius unberechtigt findet. Denn daß die Miffionsgesellschaften und Miffion treibenden Rirchengemeinschaften eine auch nur annähernd ähnliche Bergewaltigung an den miffionirten Ländern ausüben, wie Rom es thut, wird niemand behaupten, und daß die von Bonifacius heimgefuchten Länder eben teine Beidenländer maren, mußte doch auch Gfrörer miffen.

Man hat zur Rechtfertigung der Stellung, in welche Bonifacius sich selbst und die Kirche Deutschlands zu Rom gebracht hat, auf katholischer und evangelischer Seite dies geltend gemacht, daß es unter den damaligen Umständen eine heilsame Nothwendig= teit gewesen sei, die deutsche Kirche, hierarchisch organissirt, in enge Berbindung mit Rom zu bringen, um sie vor dem Versall zu retten und ihr seste den Stürmen der Zeit trotzende Formen zu geben. Von jener Seite ist es, um von Seiters u. a. zu schweigen, Bfrörer, welcher (III, 484) behauptet: "Bei der Wendung, welche die deutschen Angelegenheiten seit Ansang des 8. Jahrhunderts genommen hatten, konnte hinfort das begonnene Wert der germanischen Betehrung nur mit Hülfe des römischen Stuhls glücklich vollendet werden" : von dieser Seite ift es namentlich Rettberg aswefen 1), deffen Urtheil von vielen miederholt worden ift, welcher, von der Borftellung ausgehend, die frantifche Rirche fei ohne Bonifag im Buftande des Absterbens gewesen, jenen für den Retter anficht, welcher durch Einführung der römischen Kirchenordnung neues Leben eingepflanzt und festen halt gegeben habe. Benn auch Reander es als geschichtliche Nothwendigteit ertennt, bag die beutsche Rirche unter bie Botmäßigkeit Roms getommen fei, fo fann man sich nicht wundern, wenn Klose (Realencyll., Art. "Bonifacius") behauptet, Bonifacius habe das Chriftentum zunächft als Anftalt der Bucht aufgefaßt, um die Lafter zu beftrafen und über die Uebel und Leiden zu tröften (?), ein Standpunkt, ber bei ber damaligen Berwilderung der Franken (die ein Bhantafiebild ift) nothwendig gemesen fei. Wir muffen diefe Betrachtungsweife, wie auch Werner und Ebrard es einmüthig thun, mit Entschiedenheit abweifen und vor einer Geschichtsconstruction warnen, welche alles geschichtlich Gewordene rechtfertigen und als nothwendig zu erweisen unternehmen will. Bill man nicht unterscheiden zwischen dem, mas göttlich gewollt und positiv fördernd fein Reich auf Erden baut, und zwischen dem, was durch menschliche Sünde und Berirrung gethan, von Gott aber zugelaffen ift, fo wird man freilich alle Misbildungen und Bertehrtheiten als Durchgangepuntte anfehen und damit zu etwas relativ Gutem ftempeln, wird dann auch das römifche Bapftthum des Mittelalters als nothwendiges Entwicklungsstadium rechtfertigen und Bonifacins als Träger jener 3dee preifen müffen. Sagt man aber, der deutschen Rirche habe taum eine andere Form gegeben werden tonnen, als die romifche, fo macht man fich einer aroken Ungerechtigkeit gegen die altbrittischen Missionare ichnlbig, bie durch ihre reinere evangelische Berfundigung und ihre treue, felbitlofe Arbeit doch der deutschen Rirche ichon ihre Form gegeben und sich den Dank derselben verdient hatten. Bir tonnen es

688



<sup>1)</sup> Bie fehr die Glorification des "Apostels der Deutschen" in Geschichtscompendien geläufig ift, zeigt u. a. Dittmar, welcher der Meinung ift, der Treue desselben danke die deutsche Nation ihr eigentümliches Bestehen, ohne ihn wäre die deutsche Kirche in den Bersall der frankichen hineingezogen!

nicht verstehen, wenn auch protestantische Historiter in ber Romanifirung Deutschlands einen göttlichen Blan, eine geschichtliche Nothwendigkeit erkennen und hierin den einzigen Beg feben, auf denen unferem Bolf die chriftliche Gultur hätte vermittelt werden follen, und es offenbart menig Bertrauen zu Gottes weltregierender Weisbeit, wenn man glaubt, ohne Roms Hülfe fei es ihm nicht möglich gewesen, die Segnungen des Evangeliums unfern Borfahren zu bewahren 1). Und denkt man an die treuen Zeugen, welche das Evangelium den Nationen Deutschlands und Frankreichs brachten, ohne ihnen eine Uniform aufzunöthigen, und sie zu entnationalifiren, welche ftill und wirtfam ihres Diffionsberufs gewartet haben, und dann, mit Gewalt verdrängt, es fich gefallen laffen mußten, die Frucht ihrer Mühen andern zu überlaffen, fo muß man mit Berner die Frage: "Woher anders hätten die Deutschen zu Chriften werden follen, als durch Rom und feine Legaten ? " als eine abscheuliche bezeichnen. Barum bätte fich nicht eine deutsche Nationalfirche erhalten laffen follen, auch ohne die erdrückende und die Selbständigkeit raubende Berbindung mit Rom, eine Rationallirche, wie sie hundert Jahre später u. A. hintmar von Rheims fo wirtfam und energisch für die fräntische Ration erftrebte? Warum tonnte Bonifacius als deutscher Metropolit, als Sammler und Organisator der verschiedenen Kirchengemeinschaften nicht feine Selbständigkeit behaupten und doch ein blühendes Rirchenwesen zu Stande bringen, auch wenn diefem Bau die römische Ruppel fehlte? Bestand in Baiern, in Frankreich und anderwärts bereits ein national geartetes Chriftentum, fo alt als das römische, gab es auch da firchliches Leben und chriftliche Sitte, fogar eine gemiffe bifchöfliche Ordnung, wurden denn diefe

<sup>1)</sup> Wir können daher auch nicht unterschreiben, wenn in der sonft treffenden Recenssion des Ebrard'sichen Werts im Literar. Anzeiger XIII, 2. S. 126 gesagt ift, daß es keinen andern Weg zur Einführung solcher roheren heidnischen Stämme, wie Sachsen, Standinavier, Slaven, in die christliche Rirche gegeben habe, als den ihrer Unterstellung unter das träftig centralistrende Regiment der römischen Bäpste, und daß Bonisacius mit seiner Betömpfung des "culdeischen Separatismus" bis auf einen gewissen Punkt im Rechte gewesen sei.

Länder durch das Aufdrängen des römischen Systems glucklicher und chriftlicher, wurde nicht vielmehr jenes Mechanifiren des religiösen Lebens befördert, das ein Flucherbe Roms ift, wohin es auch kommt?

Mehr Berechtigung dürfte Berners Betrachtung haben, die er zur Rettung feines helben anstellt, worin er fagt : "Auf biejem Wege wurden die im römischen Christentum vorhandenen Elemente der altrömischen und altgriechischen Culturentwicklung auf deutschen Boden herübergeleitet, und es tam eine folgenreiche Berührung des germanischen Bollsgeistes mit dem Reichtum der altflassischen Bildung zu Stande — —. Das römische Kirchentum war bas Gejät, in welchem die Errungenschaften vergangener Jahrtaufende bewahrt und in das Berz Europa's herübergetragen wurden." Der brittischm Rirche habe jener claffische Impuls gefehlt, und es fei zweifelhaft, ob die deutsche Nation jene Spannkraft und jene Blüte der Cultur würde, wenn nicht die Dinge so haben erlanat aekommen wären, wie fie gefommen find. - Nur wird man auch bier fagen müffen, daß es vielleicht auch noch andere Wege gegeben haben würde, um jene Einflüffe dem deutschen Bolt zugänglich zu machen, und wird gut thun, bei dem Blick auf den guten Ausgang und Erfolg, den die Erziehung der deutschen Nationen unter der unbarmherzigen Stiefmutter, der römischen Rirche, trop menschlicher Berirrungen gewonnen hat, nicht auch die Mittel und Wege dazu zu verherte Mit Recht wendet Berner das Joseph'sche Bort auch im lichen. Rückblick auf diefe Entwicklung an : "Ihr gedachtet es böje zu machen, Gott aber hat es gut gemacht." - Nur Eins wird man, wenn nicht zur Entschuldigung, doch zur Erklärung, berichtigend gu Ebrards Darstellung hinzufügen dürfen: Die römische Kirche des 7. und 8. Jahrhunderts war noch nicht die völlig in dem widerchriftlichen Frrtum verftodte, noch nicht die mittelalterlich ausgestaltete, pfeudoifidorisch inficirte, die reineren Elemente marer. noch nicht principiell ausgeschieden, der Bapft war noch nicht der unfehlbare, und der römische Stuhl war noch nicht aller fittlichen Rräfte und Einflüffe beraubt. Ebrard in feinem berechtigten protestantischen Born 1), wie er ihn als Siegmund Sturm io

<sup>1)</sup> Rur an einer oder zwei Stellen hat der geehrte Berfaffer fich in diejen Born dazu hinreißen laffen, Ausbrücke zu gebrauchen, die wir im Interem

mannhaft geäußert hat, scheint doch die damalige Kirche zu sehr im Reflex der neueren Kirchengeschichte, als Sitz des vollendeten Wider= christentums und als Mörderin der Wahrheit anzuschauen und der edleren, der Achtung werthen Elemente nicht zu gedenten, welche unleugbar damals noch in ihr walteten, und welche sicherlich eben= falls eine pädagogische Aufgabe an den Böltern zu lösen hatten. Der Frrtum, im unbedingten Anschluß an Rom das Heil zu sehen, welcher jetzt nicht mehr verzeihlich sein würde, konnte es damals noch sein, und bei der Beurtheilung des Bonisacius wird man dies nicht ganz unbeachtet lassen dürfen. Wir werden im letzen Abschnitt hierauf zurückkommen.

### IV.

Ehe wir dem Charakterbild des Bonifacius uns zuwenden, müssen wir seine Stellung zu den politischen Gewalten, mit denen er es zu thun hatte, zu beleuchten suchen, da gerade hier sein Charakter von der geschichtlichen Betrachtung start in Anspruch genommen worden ist. Aber die Beantwortung dieser Frage ist eine sehr schwierige, weil die Quellen hier nur spärliche Auskunst geben, und der Combination ein weiter Spielraum gelassen ist. Auch unsere beiden Biographen, welche in den bisherigen Betrachtungen eine principielle Uebereinstimmung aufzuzeigen hatten, gehen hier weit auseinander und versetzen uns in die Nothwendigteit, die beiderseitigen Gründe abzuwägen, um alsdann Einem das größere Maß von Wahrscheinlichkeit zuzusprechen, da es zu einer völligen Evidenz — wie wir gleich von vorn herein aussprechen wollen — schwerlich zu bringen sein wird.

Es handelt fich um die Stellung Winfrids zu den Majordomuffen des fränkischen Reichs, Carl Martell und Pipin. Auf seiner ersten Reife nach Rom berührte Bonifacius Frankreich und kann sich nicht ganz kurze Zeit dort aufgehalten haben, da diese Reife recht langsam vonstatten ging. Nachdem er zurück-

45

bes Werts selbst lieber vermieden gesehen hätten; wir benten 3. B. an die Aeußerung, betreffend die Taufe von Heiden durch Binfrid in Heffen (S. 399).

gelehrt war und in Thüringen teinen Eingang finden tonnte, wandte er fich abermals nach Frantreich, von mo er dann zu Billibrord ging. Auf der zweiten Reife nach Rom reifte er von Beffen ans anf einem Umweg wieder über Frankreich und Burgund, tehrte mit Empfehlungsbriefen Gregor's an Carl Martell zurück, welche ihn als einen bei dem Majordomus wohlbekannten Mann voraus: feten, und machte vom frantischen Bof aus auch feine Fahrten nach Heffen und Thuringen. Gegen einen renitenten Bischof dafelbit, vermuthlich einen culdeifchen, läßt er burch den Bapft die Bilft Carl Martells anrufen, die auch geleiftet worden au fein fcheint (ep. 15 u. 46 zu vergl.), und es gefingt inn, als Bifchof von Thuringen nach Bertreibung der Altbritten Befitz zu ergreifen. nach feiner dritten Romfahrt, welche ihn für feine bairischen Eroberungszüge ftärken follte, war fein Einfluß immerhin unter Berzog Dbilo fchmach, und feine Wirkfamkeit vorsichtig, bis nach Carl Martells Tod die Regierung des kirchenfreundlichen Carlmann ihn zu entfchiedenerem Borgeben ermuthigte, auch die bairifche Synode veranlagte. Dem bairisch-alemannischen Aufstande gieng er aus bem Bege, und nachdem Carlmann die Regierung niedergelegt hatte, Bipin aber feine gewaltfamen Magregeln in Baiern dulden wollte, jog er fich in das fränklische Reich zurück. Daß die Unterdrückung der Reper Albebert, Clemens u. A. mit Sulfe der weltlichen Macht geschehen fei, wird man annehmen dürfen. Diese Thatfachen begünftigen die Annahme eines Einverständniffes, in welchem der Legat mit der fränkischen Macht ftand, ohne doch hinreichende Beweije zu geben. Daß der häufige Aufenthalt an Carl Martells bof nicht ohne Absicht gewesen sei, gibt auch Rettberg (I, 340) zu, und erwägt man das Interesse, welches Rom an einem Bündnis mit dem mächtigen Majordomus des Frankenreichs haben mußte, fo läßt fich taum glauben, das Bonifacius immer arglot und abfictslos Vertehr mit dem frankischen Sofe unterhalten habe; das Empfehlungsschreiben, welches Bonifacius von Gregor II. an Carl Martell 723 mit erhielt (ep. 5), ift allerdings in der vorhandenen Sammlung das erste derartige, tann aber schwerlich überhaupt das erfte gemefen fein, da Bonifacius als wohlbefannter Mann vorausgesetzt wird und vermuthlich auch mändliche Auf-

2

träge von ihm und für ihn empfangen hatte. Db Bonifacins in einem Berhältnis perfönlichen Bertrauens und freundschaftlicher Zuneigung zu Carl Martell ftand, ift eine andere Frage, die fich ichmerlich bejahen laffen wird, und Gfrörer wird Recht haben, wenn er fagt, Binfrid habe teine gute Meinung von Carl Martell gehegt (III, 512). Der gewaltthätige Rriegsmann, der zunächft und vor allem Staatszwecke verfolgte, der die Rirche nur als Mittel zum 3med benutte und das Rirchen= und Rloftergut nicht ichonte, auch wol Alerifer zum Rriegsdienft nöthigte, mochte dem getreuen Diener der römischen Rirche wenig zusagen. Aber daß beide durch ihre Intereffen folidarifch verbunden waren und einander nicht entbehren konnten, --das ift bie Unnahme, welche dem Beobachter des Winfrid'ichen Lebens und Treibens fich anfdrängt, welche auch Ebrard beftimmt vertritt. Ebrard geht nicht fo weit, von einem beftimmten Compromig und Plan zu reden, der zwischen dem Legaten und den Bertretern der politischen Macht abgeschloffen fei, und nach welchem der erstere zur Erlangung der Rönigstrone, die letteren zur Bertreibung der Eulbeer die Hand geboten haben; wol aber redet er von einem 3nftinct, der die Bipine an den römischen Stuhl und diesen an jene gewiefen habe. Daß die Majordomuffe, feit Ende des 7. Jahrhunderts zum bewußten Machtbesitz gelangt, einen Stützpunkt fuchten, nicht sowol zum Sturz des Königshauses, als zur Bahrung ihrer eigenen Machtstellung, und daß Rom diefem Streben bereitwillig entgegenkam, fei in hohem Maße wahrscheinlich; und von bier aus gelange auch die Vermuthung zur höchften Babrfceinlichteit, daß der römifche Stuhl, welcher im Beftand der altbrittischen Rirche das schwerste hemmnis feiner Pläne erblickte, bie Unterdrückung berselben bei den fränkischen Machthabern, welche an fich der Culdeerkirche nicht feindfelig waren, als conditio sine qua non für einen vorgehaltenen Preis gefordert habe. Jede von ben beiden handelnden Gewalten habe das als Zwect angefehen, mas der andern nur Mittel mar : für Rom war der fräntische Dynaftiemechfel nur Mittel zur Ausrottung der Culdeer, für die Majordomnisse dagegen war diese Ausrottung nur Mittel zur Herrschaftserlangung, und Bonifacius sei von Anfang an die Mittelsperfon gemefen, ein gegenfeitiges Einverstänonis zu erzielen.

45\*

695

Digitized by Google

Í

### Förfter

So habe allerdings Winfrid am Sturz der Merowinger, welche ber Beseitigung der Culdeer confequent miderstrebten, directen An-Daß Bonifacius den Schutz des Majordomus Carl Martell theil. nachgesucht habe, und daß bem Dynastiewechsel im Frankenreich ein gegenseitiges Einverständnis vorhergegangen fei, findet auch Rettberg (I, 383 f.) im höchsten Grade mahrscheinlich; nur will er feinen Liebling Bonifaz von dem Borwurf, bei dem Dynaftiewechsel Mittelsmann gewesen zu fein, freisprechen. Er macht daher für ihn feine wenig freundliche Stellung zu Carl Martell und Bipin geltend, die im Alter des Legaten eher zu=, als abnehmende gegenseitige Ertältung, das Abnehmen des Ginschluffes desfelben am Sofe, und feine auf Grund michtiger Quellen conftatirte Abmefenheit von ber "Bonifaz ift an der Berstoßung der alten Krönung Bipins. Königsdynaftie unbetheiligt, hat ihr vielmehr wahrscheinlich entgegen-Bas er dadurch an politischer und hierarchischer Be aearbeitet. deutsamkeit einbüßt, wird er gewiß in sittlicher Sinsicht gewinnen" : dies ift Rettbergs Refultat (I, 392), welches freilich von Ebrard in allen feinen Theilen mit beachtenswerthen Gründen angefochten wird. Begen Rettberg und Ebrard will nun aber Werner von einer Anlehnung an die politische Macht Carl Martells bei Bonifacius nichts wiffen, benn jener habe fich teineswegs als Freund Roms gezeigt, und burch feine felbftändige, gewaltfame Beife der Rirch: gegenüber teine Beranlaffung geboten, dem römischen Legaten gefällig zu fein, vielmehr habe fich in beiden Männern der kirchliche und politische Gesichtspunkt noch einmal recht feindselig begegnet. Eine wefentliche Aenderung in diefem Berhältnis fei allerdings nach Carls Tod mit dem Regierungsantritt feiner Söhne Carlmann und Bipin erfolgt, zumal der erftere entschieden firchenfreundlich gefinnt war und auch letzterer es im Intereffe feiner Politik geboten fand, fich an Rom anzuschließen und die Rirche feines Landes von den miderftrebenden Glementen zu reinigen. Rach Carlmanne Abdankung aber fei eine Erkaltung diefes Berhältniffes eingetreten, Pipin habe fich direct mit Rom in Berbindung gesetzt und den Legaten zurücktreten laffen, welcher an der Erhebung des Majordomus zur föniglichen Bürde und an der Berdrängung der Merowinger tein besonderes Interesse gehabt habe: letteres fei vielmehr

eine Abmachung zwischen dem Papst und Pipin ohne Vermittlung des Legaten.

Bir können bei Beurtheilung diefer divergenten Anschammgen von dem Berhältnis zu Carl Martell abfehen, da dies erhebliche Schwierigkeiten darbietet, welche noch nicht gehoben find; nur foll bemertt fein, daß Ebrards Ausführungen einen nicht geringen Grad von Bahrscheinlichkeit für fich haben, und daß es bei dem Charafter und Plan des Bonifacius schwer glaublich ift, er habe nicht die politifche Macht nach Möglichkeit feinen Zwecken dienftbar zu machen gefucht. Berners Ausspruch, Bonifacius fei der Berfuchung, fich in die politischen Sändel zu mischen, stets aus dem Wege gegangen (S. 414), ift jeden Falls etwas zu fuhn. Bar auch Carl Martell fein perfönlicher Freund des Legaten und der römischen Rirche, fo tonnte boch recht wohl fein Intereffe für die 3mede des Bonifacius gewonnen werden, und er fich wenigftens mittelbar den 216= fichten desfelben dienstbar erweifen. Was aber das Berhältnis au Pipin betrifft, welcher nach allgemeinem Zugeftändnis von Anfang an, auch nach ber Abdantung feines Bruders Carlmann, eine größere Bereitwilligkeit für die Zwecke des Legaten und eine allfeitigere Bürdigung des Bündniffes mit Rom zeigte, fo fcheint Berner die Annahme Rettbergs von dem allmählichen Ertalten diefes Berhältniffes und dem Aufhören des Binfrid'ichen Einfluffes etwas ju fchnell adoptirt zu haben; einen ernftlichen Unhalt fcheint biefe Unnahme in den Briefen nicht zu haben, und Ebrard hat auf bie Unwahrscheinlichkeit berfelben mit Recht hingewiefen. Das Schreiben vom Jahre 752 (ep. 79), in welchem Bonifacius den Priefter Fulred bittet, Bipin für feine Liebesbeweise ju banten, fpricht ebenfo wenig für eine Entfremdung, als bie Bereitwilligkeit, mit welcher Bipin die Bitte des greifen Bonifacius um die nachfolgerichaft bes Lullus, feines Schülers, erfüllt, und bas barauf bezügliche Dankschreiben Binfrids (ep. 80); und wenn im Jahr 751, alfo ein Jahr vor dem Bechfel der Dynaftie, Bonifacius biefen feinen vertrauten Freund und Schüler nach Rom mit geheimen mündlichen Aufträgen an den Papft fchickt, die er ihm unter vier Augen mittheilen foll (ep. 75), und Zacharias antwortet darauf mit fpecieller Austunft über gemiffe Speifeverbote, über

.

das zur Priefterweihe nöthige Alter u. a., fo wird man nicht alauben wollen, dieferhalb fei Lullus nach Rom geschickt, und wird am wenigften Rettberg zuftimmen tonnen, wenn er glaubt, Binfrid habe bem Bapft durch Lullus Borftellungen gegen die Uebertragung der fränkischen Krone an Bipin gemacht. Auch Berners Annahme, es habe fich um eine perfönliche Beichte und Rirchenbuße, fowie um das Kloster Fulda und Binfrids Enthebung vom Mainzer Stuhl gehandelt, will nicht recht zutreffen, da das Antwortschreiben des Zacharias hierauf fast gar nicht Bezug nimmt 1). Bir wollen auf die Frage, ob Bonifacius der Krönung Pipins zum König beiwohnte, tein großes Gewicht legen, die Quellen find bier nicht flar genug und laffen Zweifel bestehen, und bei bem Alter, in welchem der Legat damals ftand, konnten auch rein äußerliche Gründe sein Fernbleiben rechtfertigen. Wenn aber ältere Annalen des Bonifag nicht gedenken, indem fie die Rrönung furg registriren, fo wird man dies argumentum e silentio nicht allzu hoch anschlagen bürfen, und daß es in Pipins Intereffe war, den päpftlichen Legaten bei diefer wichtigen Feierlichkeit anwesend zu sehen, braucht nicht gefagt zu werden.

Ohne ein abschließendes Urtheil aussprechen zu wollen, möchten wir doch Ebrards (so auch Gfrörers) Ansicht über die Stellung Binfrids zu den politischen Zeitfragen ein erhebliches Maß von Wahrscheinlichkeit beimessen, gestehen aber zu, daß dieselbe nicht mit Evidenz feftgestellt werden kann.

V.

Suchen wir schließlich ein möglichst treues Bild von der Geistesart und dem Charakter Winfrids zu gewinnen, so find wir in der Lage, zu Gunsten desselben einige Instanzen geltend zu machen, welche Ebrard nicht hervorgehoben hat, und der Auschauung Werners in vielen Stücken beizutreten. Darin allerdings dürfte Ebrard

696

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Daß Bonifacius thätig gewesen, die Herrschaft auf Pipin überzuseiten, und daß das oben genannte Schreiben vom Jahr 751 mit der mändlichen Verhaudlung über Pipins Krönung verbunden war, glaubt auch Gfrörer (III, 544).

Recht haben, wenn er dem Bonifacius alle geiftige Größe und jede Originalität abspricht, wie denn auch Werner zugefteht: "Schöpferisch war fein Beift nicht; neue Gedanten, große Wahr= heiten, weltbewegende Ideen find von ihm nicht ausgegangen. Als Seidenbekehrer hat er geringes geleiftet und keine neuen Bahnen nach irgend einer Seite hin gebrochen." (S. 443.) In der That bietet fein nicht unbedeutender Briefwechfel taum einen erquidenden Ruhepunkt oder einen originellen Gedanken. Rlagen über Mangel an Erfolg und häretische Menschen, fleinliche Sorgen über allerlei gesetzliche äußere Borfchriften, Bitten um fürbittende Theilnahme an feine Freunde, das ift der eintönige Inhalt der Briefe, deren Lecture durch die Monotonie des Stils noch mehr verleidet wird 1). Berner rühmt den miffenschaftlichen Drang an dem Manne und feine eminente Schriftkenntnis. Daß er fich verschiedene Male Bücher tommen läßt, ift richtig; ob damit icon ein wiffenschaftlicher Drang indicirt ift, muß aber zweifelhaft erscheinen, benn bisweilen liegt ihm offenbar nur an einem Gewährsmann für eine ihn beschäftigende, noch nicht zur Evidenz gebrachte Frage, und wenn er eine Ubschrift der Betrusbriefe mit goldenen Buchftaben beftellt, um den barbarifchen und unmiffenden Deutschen zu imponiren, fo ift dies doch nicht wilsenschaftlicher Drang, den er in feinem unruhigen Banderleben ohnehin fcmerlich befriedigen konnte. Schriftkenntnis ift in den Reften der Predigten, die mir haben, nicht zu vertennen; aber originelle Gedanken sucht man doch auch hier vergebens, und feine Beredsamkeit erhebt fich nicht über die landläufigen Mönchsleiftungen jener Zeit, fo daß wir Werners Lob, das er diefen Sermonen zollt, nicht zu würdigen im Stande find. Einzelne Briefe tönnten uns ein erhöhtes Intereffe für den Mann einflößen und feinen Charakter vortheilhaft heben. Wenn er (ep. 62) dem Rönig Ethelbald von England fehr eindringliche Borhaltungen wegen feines unkeuschen Lebens und feiner sogar an Nonnen verübten

<sup>1)</sup> Du Pin VI, 94 sagt von ihnen: "Le style des lettres de Boniface est dure et barbare, elles sont de bon sens." Was biejer bon sens bedeutet, sagt er im folgenden: "Il savait assez bien les règles de la discipline ecclesiastique, il était entièrement devoué au saint siège" etc.

Frevel macht, und ihn wegen feiner Eingriffe in die Rechte der Rirchen und Rlöfter tadelt, weil fein bofes Beispiel üble nachfolge fände, fo ift das aller Ehren werth. Nur muß auch Werner jugeben, daß diefe Interpellation aus ficherer Ferne geschah, und unfere Anerkennung würde ungetheilter fein, wenn er auch einmal bem Carl Martell ober Bipin in ähnlicher Beife die Wahrheit ge-Wohlthuend berührt uns auch in verschiedenen Briefen saat hätte. ein warmer Hauch von Freundschaft und Anhänalichkeit an feine alten Freunde in der Heimat, welche ihm ebenfalls mit großer Treue ergeben waren 1), und Berner hebt dies mit Recht hervor; auch wollen mir in den fcmarmerischen, etwas ercentrischen Ausbrücken, in denen die Freundinnen Eadburg, Lioba, Bugga u. a. ihre Berehrung tundgeben, nichts unerlaubtes erblicken, obichon auch Werner eingesteht, daß das Feuer, welches in den von ihnen gewählten Bildern brennt, bis hart an die Grenze des für eine Nonne Erlaubten geht. Aber daß diefe füßlich fpirituale Liebe, wie Ebrard fie richtig nennt, uns auch diese Seite der Correspondenz des Bonifacius verleidet, ift nicht zu leugnen 2). Das, was man bei einem Sendboten des Evangeliums und einem "Apoftel" boch vor allem in feinen Briefen fuchen muß: Glaubensfreudigkeit und das uns erschütterliche Bertrauen auf die gute Sache, welche nicht fein, sondern seines herrn ist, findet man hier so wenig, daß vielmehr mit dem zunehmenden Alter die Rlagen und der Unmuth, Berzagtheit und Berstimmung wachsen und es uns flar machen, daß von evangelischem Geift nicht viel in ihm zu suchen fein dürfte.

Trotzdem bietet fein Charakter, auch wenn wir feinen Geift nicht loben und fein Streben nicht anerkennen, sondern verwerfen,

2) Zu vergl. ep. 3, wo Bugga u. a. fchreibt: ardentius vis amoris in me calescit, nicht gegen Christus, fondern gegen Bonifacius, ber ihr überhaupt an die Stelle des Mittlers zu treten scheint. Auch ep. 33 enthält einen schr innigen Erguß der Egburg: "sororis semper amplexibus collum tuum constrinxero; Mi amande frater, ..... non volvitur dies, neque nox elabitur ulla sine memoria magisterii tui."

<sup>1)</sup> An Erzbischof Egbert (ep. 38) sendet er vice osculi duas vini cupellas, ut . . . laetum diem cum fratribus faciat, zum Beweis, wie mächtig die alten heimatlichen Erinnerungen in ihm noch waren.

einige Seiten, welche unfere Anerkennung verdienen und es uns unmöglich machen, in Ebrards abschliekendes Urtheil einzuftimmen: "Sein Gemüth ift von Natur sichtlich zu Gift, haß und heimtücke, wie zu Kriecherei und Schmeichelei disponirt. Das Einzige, was an ihm menschlicherweise zu loben ift, ift feine zähe Consequenz und feine, freilich an abgefeimte Pfiffigkeit grenzende praktische Lebenstlugheit." Bare dies das Ganze, was von Bonifacius zu rühmen ift, fo würde boch feine tief eingreifende Birtfamteit, fein eminenter Erfolg und die Bedeutung, welche ihm Zeitgenoffen, fowie fpätere Geschlechter widmen, taum zu verfteben fein. Ein uns gewöhnliches Mag von Willenstraft, welche mit Zurückfetzung des persönlichen Intereffes das zu erftreben verstand, mas als Lebensziel erkaunt war, muß als Gigentum Binfrids zunächft anerkannt werden. Bar er einmal der Ueberzeugung, daß außer Rom tein Heil sei, und daß die germanischen Rationen nur im engsten Anschluß an ben Papft ihr Biel erreichen könnten, fo tann man das betlagen, wird ihm aber noch nicht einen fittlichen Borwurf daraus machen, und muß es anerkennen, daß er dies Ziel mit ungemeiner Rraft, mit unerschütterter Sicherheit und Ausbauer verfolgt und erreicht hat. Infofern mar er größer, als fein Bert, und die Confequenz und Bähigteit, mit welcher er fein Biel verfolgte, mare einer beffern Sache werth gewesen. Man wird auch nicht fagen können, daß er miffentlich ichlechte Mittel angewendet und verwerfliche Bege gewählt hat, denn auch bie Anwendung von Gewalt, der haß gegen Die Widerfacher, ber Eliaseifer, ber ihn befeelte, bas Unrufen der politischen Gewalten hielt er ficher für völlig erlaubt, ja durch die Umftände geboten. Wie leicht freilich bei folchem Charakter das fittlich Bedenkliche gut geheißen wird, weil es dem als gut erfannten Zweck dient, darf nicht überfehen merden, und man braucht Bonifacius noch nicht zum Jesuiten zu machen, um Spuren der Heiligung der Mittel durch den Zweck bei ihm zu finden. **Wir** wollen hierfür den Antheil desselben am Sturz der Merowinger, weil er nicht völlig ermiefen ift, nicht geltend machen; bedenklicher noch erscheint ein Brief (ep. 81) an Grifo, Carls Sohn, der. im Aufstand gegen seinen Halbbruder Bipin begriffen, von Bonifaz ermahnt wurde, feine thuringischen Bflanzungen und bie bortigen Mönche, Briefter, Rnechte Gottes ju fchuten, wenn Gott ihm werde die Macht verliehen haben. Es scheint, als habe hier der Legat in allau fluger Borficht die Treue gegen Bivin verlett, inbem er fich bei dem Empörer zu infinuiren suchte, obichon das Schreiben fo vorsichtig und zweideutig abgefaßt ift, daß feine Berfon auf jeden Fall ficher gestellt war; und da mit großer Bahricheinlichkeit diefer Brief in das Jahr 747 oder 748 gesetzt werden muß, wo der Aufruhr von Grifo nach Thuringen getragen wurde, fo wird man eine Anwendung jener jesuitischen Maxime nicht von Bonifacius abwenden können. Auch fein oben dargelegtes Berhältnis zu Billibrord unterliegt ernften Bedenten, wennschon die Unflarheit desselben ein definitives Urtheil ausschließt. Aber es muß bei alledem festgehalten werden, daß er von der Beiligkeit und Nothwendigkeit feines Thuns durchdrungen mar, daß feine Miffion ihn gänzlich erfüllte, und er fich als Bertzeug einer höheren hand fühlte, ber er treu und aufopfernd zu dienen bereit mar. So berechtigt demnach die Rlage ift über die falfche Ubhängigteit, in welche er fich begab, man wird zunächft baraus teine Unklage gegen ibn erheben dürfen.

Dazu kommt ein anderer Zug, welcher von Ebrard nicht genügend berücksichtigt zu fein scheint und boch für die Charafteristik Winfrids von wesentlicher Bedeutung ift; das ist feine ängstliche Gemiffenhaftigkeit, die mir als Zeugnis feiner Abhängigkeit ichon geltend machten, und beren Spuren wir, auch wo fie einen tomischen Beigeschmadt haben, doch um fo lieber in feinen Briefen begegnen, als fie die Reaction des deutschen Gemiffens gegen irgend welche Bumuthungen bezeichnen. So fleinlich oft die Bedenflichkeiten find, mit benen er fich und andere quält, fie laffen boch auf das Streben fchließen, in allen Fällen bas Richtige zu mählen und ohne Anftos burch das Leben ju tommen. Wie fehr man es protestantischerfeits beklagen muß, daß er fich dem römischen Stuhl fo unlösbar verpflichtete, man muß es boch achtungswerth finden, daß er mit großer Treue und peinlicher Gemiffenhaftigkeit diefes Gelübdes eingedent war. Benn er in einem Brief an Bifchof Daniel (ep. 12) beforgt anfragt, ob der unvermeidliche Umgang mit falschen Rlerikern nicht mit dem Schwur in Biderfpruch ftebe, den er bem römischen Stuhl

geleiftet, und wenn er vor Zacharias (ep. 75) bas Betenntuis ablegt, er habe das, mas er feinem Vorgänger Gregor gelobt habe, den Umgang falfcher Briefter zu meiden, nicht immer halten fönnen, - fo find bas Meußerungen eines allerdings irrenden, aber boch fehr zarten Gemiffens. Und diefe Gemiffenhaftigkeit nimmt fogar die Geftalt einer großen Freimuthigkeit und Parrhefie an, wo fie an maßgebender Stelle und an dem Sit des tanonischen Rechtes bas Unrecht walten fieht. Die hierher bezüglichen Briefe an Papft Zacharias find fehr charakteriftifch. Er beschwert fich bei dem Papft (ep. 49), daß Gregor III. eine Cheschließung ge= nehmigt habe, welche nach tanonischem Recht unerlaubt fei, daß fräukische Rleriker, in der heimatlichen Rirche verurtheilt, in Rom reftituirt worben feien, und daß allerlei heidnische Unfitten in Rom felbst geübt würden, bie anderwärts verpont mären. Freimüthig bittet er um Dementirung diefer Gerüchte, um Anftog zu befeitigen und den Feinden der Rirche ihren Bormand zu nehmen. "Si istas paganias ibi Paternitas vestra in Romana urbe prohibuerit, et sibi mercedem, et nobis maximum profectum in doctrina ecclesiastica acquiret; . . . . . Quia apostolicam sedem contra decreta canonum neguaquam audivimus judicasse." Der Bapft hielt es für geboten, ausführlich auf dieje Interpellation ju antworten, einiges zu bementiren, anderes einzugefteben mit bem Bemerten, daß er es abgestellt habe. Uber noch einmal mußte er gegen die freimüthigen Vorstellungen des Legaten fich rechtfertigen, welcher den fcmeren Borwurf erhoben hatte, es werde für bie Berleihung des Palliums Lohn gefordert und alfo Simonie vom päpftlichen Stuhle begünftigt; er fagt (ep. 55): "... quod talia nobis a te referantur, quasi nos corruptores simus canonum et patrum rescindere traditiones studeamus, ac per hoc, quod absit, cum nostris clericis in simoniacam haeresim incidamus, expetentes et accipientes ab illis praemia, quibus tribuimus pallia." Indem der Papft dies und ein anderes Gerücht, als habe er einen von Bonifacius abgefetten Rleriter wieder eingesetzt, dementirt, verbittet er fich in Butunft von feinem Legaten ähnliche Anklagen. Auch der Brief an Erzbischof Cuthbert von Canterbury (ep. 63), der übrigens bie Buftande ber englischen

١

Rirche in fehr ungünstigem Lichte erblicken läßt und keine günstige Meinung von der Einführung des Romanismus in England erwedt, zeigt neben dem Ausdruck der Unterthänigkeit gegen den römischen Stuhl ein ehrliches, rückhaltslofes Streben, die Disbräuche zu entfernen und das Gute zu pflanzen. Bar alfo feine Absicht gut und fein Bille darauf gerichtet, das Gute zu erreichen, fo wird man fich nicht bloß zu Ebrards Zugeftändnis herbeilassen, daß er tein moralisch ichlechter Densch gewesen fei, und er übrigens außer der Moral : "Rom über alles" feine Moral getannt habe, da er kein sehendes, sondern ein blindes Berkzeug der Finsternis Bir tönnen diese Zeichnung nicht als gelungen anerkennen, war. da fie nicht alle Momente des Charakterbilds berücksichtigt, und müffen das ichon oben Gefagte wiederholen, daß für jene Beit Finsternis und Rom noch nicht identische Begriffe waren.

Ob man von einem Märthrertod des Mannes reden dar, möchten wir auch mit Ebrard bezweifeln, da wir mit dem Ehrennamen des "Märthrers" nicht fo freigedig find, wie es heutzutage Mode geworden ist. Nicht um Heiden zu bekehren, nicht als schlichter Missionar, sondern als Erzbischof und Legat, um wegen des Bistums Utrecht Anordnungen zu treffen, zog er nach Friesland; am allerwenigsten hat er den Märthrertod gesucht; Ebrards Urtheil, so hart es klingt, ist doch sachlich richtig: daß der Haufe von Heiden, welcher ihn übersiel, ihm seine an den Seelen des Sachsenvolls begangene Unterlassungssünde auf sein Haupt bezahlte, und daß er unfreiwillig gesallen sei unter den Räuberhänden einer heidnischen Rotte, die vielleicht keine Heidenrotte mehr gewessen wäre, wenn er den unberechtigten Namen eines Heidenbekehrers zur Wahrheit gemacht hätte.

Bas Winfrids Stärke mar, feine praktische Klugheit und eiserne Willenskraft, mit der er seine Ziele verfolgte, ist auch seine Schwäche; er ist eine herbe, strenge, gesetzliche Natur, ohne den Geist der Milbe und gewinnenden, erziehenden Beisheit; und wie er das Christentum vorwiegend als ein Gesetz auffaßt und verkündet, so war auch sein Charakter auf gesetzliche Strenge und straffes Regiment angelegt. Aber man wird sagen dürfen, daß er streng war auch gegen sich selbst, daß er sein Amt sich nicht leicht machte und

i-

mit peinlicher Gewissenhaftigkeit seiner Verpflichtung und seines Gelübdes eingedent war; es ist etwas von dem Geist Gregors VII. in ihm, und wenn er seiner Lebensaufgabe zu liebe Wege gegangen ist, die nach dem Maßstab der christlichen Ethik nicht probehaltig sind, so that er es in der Ueberzeugung, dies zur Ehre Gottes und zum Heil der Kirche zu thun. Nicht zur Rechtfertigung jener verwerflichen Mittel, aber zur Entschuldigung des Bonifacius und Klarstellung seines Charakters soll dies gesagt sein.

Daß er in der römischen Rirche eine hohe Ehrenstelle verdient und fich um den Bapft hoch verdient gemacht hat, fteht feft, und mit Recht fagt Gfrörer (III, 551) von feinem Standpunkt aus: "Die ganze deutsche Geschichte weift teinen andern Bifchof auf" --- (bas will freilich nicht viel befagen, und in diefer Beschräntung auf die Bifchöfe mag Gfrörer Recht haben !) -, " deffen Wirken fo rein und fledenlos, fo ganz dem Dienft des herrn und dem öffentlichen Wohl geweiht gewesen märe. Noch dauert ein Theil der von ihm getroffenen Einrichtungen fort. Möge fein ganges Bert wieder aufleben. Gefegnet fei von Geschlecht zu Geschlecht ber Rame des Angelfachfen Winfrid, unferes Apostels und Nationalwohlthäters!" Wie aber auch ein protestantischer Hiftoriter in diefen begeisterten Segensruf mit einstimmen tann (Rlofe in der Real-Encycl. II, 297), ift uns nicht verständlich. Dag er tein apostolischer Charafter, tein groß angelegter Beift, teine weltgeschichtliche Perfonlichkeit war, auch tein Miffionar und daher auch tein Bohlthäter Deutschlanbs, muß unummunden eingestanden werben, und nur dies tonnen mir im Rückblicke auf das Wirken biefes Mannes fagen, daß Gottes Beisheit es zugelaffen hat und aus menschlicher Berirrung Gutes hervorgehen ließ. Unter ben von ber evangelischen Rirche bochgehaltenen und in dankbarem Gedächtnis bewahrten Männern tann Binfrid teine Stelle finden.

-----

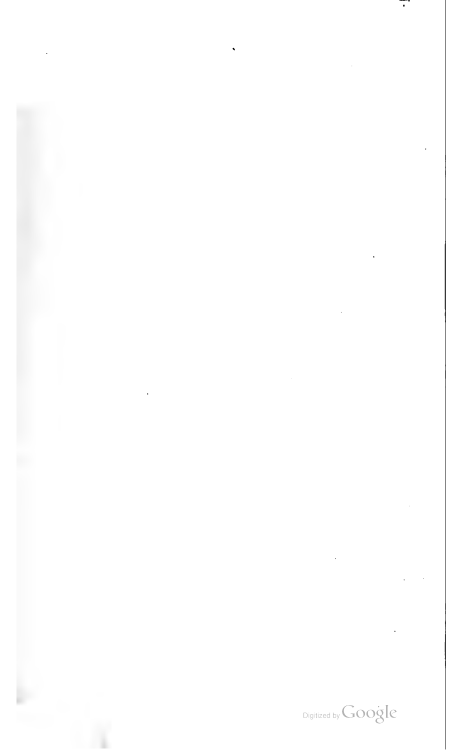


.

.

# Gedanken und Bemerkungen.





## 1.

ļ

## Die beiden Briefe des Clemens von Rom.

Bon

D. g. J. Jacobi.

Das Jahrhundert der Rirche, welches auf die apostolische Zeit folgt, ift für unsere Renntnis eines der dunkelften. Der Ueber= gang zu den Institutionen und Ideen der altfatholischen Kirche ist nur fpärlich durch die bisher befannten Schriftmerte beleuchtet, welche zuverläßig den letzten Decennien des ersten Jahrhunderts und der erften Sälfte des zweiten angehören. Um fo dantenswerther ift jede Ergänzung unferer Ertenntnis durch neue Quellen, und eine folche ift uns an unerwarteter Stelle gekommen. Der erste Brief des Clemens von Rom und der sogenannte zweite lagen uns, bis auf wenige Fragmente, handschriftlich nur in bem Coder Alexandrinus des Brittifchen Mufeums vor. Es ift befannt, daß der Bibeltert darin große Lücken hat; auch jene beiden patriftiichen Schriften find defect, die erste vor dem 58. Rapitel; der zweiten fehlt der Schluß. Außerdem ift namentlich in dem ersten Briefe der Text an fehr vielen Orten unleferlich und daher ein Feld für zahlreiche, wir dürfen jest aber auch hinzufügen, oft fehr glückliche Conjecturen geworden. 3m vorigen Jahre nun hat 46 Theol. Stub. Jahrg. 1876.

Digitized by Google

Ń

Bryennios, ber Metropolit des alten Bistums Serrae in Macedonien den, wie es scheint, vollständigen Text beider Documente veröffentlicht <sup>1</sup>). Er entdeckte ihn in der jerusalemitischen Abtheilung der Bibliothet des Phanars in Constantinopel, und gibt das sehr willkommene Versprechen, aus dem Codex, welchen ihn enthält, das Bichtigste des übrigen Inhalts, nämlich die Vriefe des Varnabas und Ignatius, diese freilich in der erweiterten Recension und Zahl, herausgeben zu wolken.

Die Handschrift, eine Minuskel, ift im Jahre 1056 in Jerufalem angefertigt, ift also viel jünger als der Coder Alexandrinus, welcher wahrscheinlich nicht nach dem fünsten Jahrhundert geschrieben ist. Der Herausgeber folgt beiden mit tritischem Urtheil, und der von ihm gelieferte Text wird sich in sehr vielen Fällen der Billigung der abendländischen Gelehrten erfreuen. Die Sorgfalt seiner Ausgabe erhöht sein Verblenst; es ist ein bleibendes, und wir wollen es nicht verkleinern durch Abweisung seiner Ausfälle gegen die Epistopophobie und hohe Kritit der Protestanten (Ausmagevogimevoe), uns vielmehr freuen, im Orient einen so befähigten und der abendländischen Literatur kundigen Mitarbeiter gefunden zu haben.

Die Herren D. Hilgenfeld, deffen Ausgabe er besonders benutzt, und Professon Ud. Harnack, welcher in Verbindung mit Herrn Gebhardt die Drefsel'sche Ausgabe des bisherigen Tertes mit Scharffinn und Gelehrsamkeit neu bearbeitet hat, haben bereits auf die fritische Wichtigkeit des neuen Fundes aufmerksam gemacht. Ich glaube, daß Herr Harnack den kritischen Werth beider Handschriften richtig dahin bestimmt hat (in Schürers Theolog. Literaturzeit. 1876, Nr. 4), daß der neuere Soder (I) nicht abzuleiten sei von Cod. A; daß er mehr Genauigkeit der Abschrift zeige, als der nachläßiger geschriebene A, der letztere aber doch den Vorzug der Ursprünglichkeit in den meisten zweiselhaften Lesarten bewahre.



<sup>1)</sup> Τοῦ ἐν ἀγίοις πατρός ἡμῶν Κλήμεντος ἐπισχόπου Ῥώμης ἐἰ σύο πρὸς Κορινθίους ἐπιστολαὶ ἐχ χειρογράφου τῆς ἐν Φαναρίν Κπόλεας βιβλιοθήχης τῆς παναγίου τάφου νῦν πρῶτον ἐχδιδόμεναι πληρεῶς ὑπὸ Φιλοθέου Βρυεννίου μητροπ. λερρῶν. Κστπλ. 1875.

Der zweite Coder löft zwar manche Schwierigkeiten, welche aus Lesarten oder fleinen Lücken des ersten entstehen; aber gerade für die Stellen, welche fachliche Wichtigkeit haben, fördert er wenig. Bleiben wir zunächft beim ersten Briefe stehen, so erfährt der Bericht über Betrus und Baulus Marthrium (Rap. 5) nur in Rebenfachen eine Beränderung. Die feltfamen Geftalten unter den chriftlichen Märthrinnen, bie Danaiden und Dircen, werden mir aus Rap. 6 nicht los. Bu dem 44. Rapitel, wo von den Feft= fegungen ber Apostel über die fpatere Rirchenleitung gehandelt wird, findet fich ftatt des Ausbruds entvounfv, der im Sinne von Berordnung fingulär, und in neuefter Zeit auf Rothe's Unregung viel besprochen ift, die Lesart entopunv, mofür der Berausgeber entdoxn'v fest. Diefe Conjectur empfichlt fich weder von Seiten der Bortbedeutung, noch von Seiten des Zusammenhanges; man hat wohl in der Lesart des cod. I eine Corruption von entevoun' zu erblicken. Für die Dogmengeschichte liegt die wichtigste Bariante in Rap. 2, jedoch führt fie zu teiner ficheren Entscheidung. Sier handelt es fich um ben ehemaligen löblichen Buftand ber Gemeinde von Korinth: "ihr waret demütig, euch vor einander beugend, lieber gebend als nehmend, mit den Gaben Gottes begnügt (cod. A roic egodlois rov Seov aexovuevoi), aufmertfam auf feine Borte u. f. m., und feine Leiden maren euch vor Augen (nat ra παθήματα αύτοῦ ἦν προ ἀφθαλμῶν ὑμῶν)". Die Beziehung von autov auf 9600 fest für diefe Zeit patripaffianisch geartete Borstellungen voraus und gestattet intereffante Combinationen mit der verwandten 3dee römischer Bischöfe am Anfang des 3. Jahrhunderts. Für Geov hat dagegen die neue handschrift XQ10rov, was der Herausgeber billigt. Man wird taum von der ersten Lesart abgehen dürfen, da fie das Alter und die größere Schwierigkeit für fich hat und es an Parallelen bei den Bätern des 2. Jahrhunderts bis zu Tertullian nicht fehlt. Allein fo ent= schieden, wie herr harnack, magen wir die Lesart Xoiorov nicht ju verurtheilen. Denn fie mird höchft mahricheinlich unterftutt durch Photius, welcher cod. 126 den Clemensbrief darüber zu entichuldigen sucht, daß er Chrifto teine göttlichen Bradicate beilege. hätte er hier die Lesart 9500 gehabt, fo murde er fich darauf 46\*

709

berufen haben, wie er es bei dem sogenannten zweiten Brief thut. Die von Harnack angeführten Stellen des Briefes beweisen, abgesehen von der obigen, eher gegen, als für eine modalistische Gotteslehre des Clemens, und der Ausdruck égodiois kann sehr wohl im Zusammenhange die sonst häufige Bedeutung geschlicher Gaben haben, welche durch Xeissov vor Misverstand gesichert wird.

Allein viel werthvoller ift cod. I durch die Ausfüllung einer großen Textlude in cod. A. Harnack hat durch genauen Bergleich ermittelt, daß der Ueberschuß des cod. I gerade ein Blatt des cod. A füllt, und ift alfo anzunehmen, daß nicht mehrere verlorengegangen find. 3m Anfang des ergänzenden Textes befindet fic auch das Fragment, welches Basilius anführt: "Denn es lebt Bott und ber herr Jefus Chriftus und ber heilige Geift." Da Brief fährt fort: " und der Glaube und die Hoffnung der Ausermählten." Mit diefer Betheuerung verftärtt der Brief die Ermahnungen zu demütiger Befolgung der göttlichen Gebote, welcht er entsprechend dem bisher befannten Texte anfügt. Nach einer Barnung gegen Biderftrebende und ber Erflärung, daß man an folcher Sünde unschuldig fein und Gott um unversehrte Bewahrung aller ausgewählten Gläubigen bitten wolle, folgt ein Gebet, welches den größten Theil des Supplementes ausmacht. Hierauf zusammenfaffende Biederholung der Gegenstände, auf welche ber Brief seine Ermahnung gerichtet hat. Dann eine mildernde Anerkennung gegen die Korinther, von der sofort wieder abgelentt wird zur nachdrücklichften Ermahnung, den Zwiefpalt zwijchen Borftehern und Gemeinde zu befeitigen. Bu diefem Zwede feim bie zuverläßigen und besonnenen Männer zu ihnen gesendet, denn bie ganze Sorge der Gemeinde von Rom fei, daß schnell die Eintracht hergestellt werde. Bon hier ab beginnt der gemeinfame Text wieder, welcher den Schluß des Briefes (Rap. 58 ff.) mit Fürbitte, Nennung und Empfehlung der Gefandten, und Segenswunjo bringt.

Die Ergänzung fordert uns zu einem kritischen Bedenken auf. Es ist uns sehr zweifelhaft, ob das Gebet ein ursprünglicher Theil des römischen Briefes gewesen sei. Der Inhalt dieses Bebetes, so schön und einfach er ist, bewegt sich doch gänzlich w

Bezeichnungen allgemeiner Gedanten und Buftande, fo bag es füglich an jedem Orte in den ersten zwei oder drei Jahrhunderten hätte gehalten werden können. Großentheils ift es aus altteftamentlichen Stellen zufammengesetst. Der Anfang, welcher ludenhaft ist, lautet etwa: "[Hilf, daß mir] unfre Hoffnung fegen auf deinen emigen namen, der vor aller Schöpfung mar, der du die Augen unfres Herzens geöffnet haft, auf daß wir dich er= tennen, welcher der allein Bochfte unter den Bochften ift; den Beiligen, der unter den Heiligen wohnt; der den Trotz der Uebermütigen demütigt; ber bie Gedanten der Beiden[-Böller] vernichtet, der die Niedrigen erhöht und die Hohen erniedrigt, der reich macht und arm macht, der tödtet und das Leben gibt, den einigen Wohlthäter ber Geifter und Gott alles Fleisches, den der in die Tiefen ichaut, dem die Menschenwerte tund find, den Belfer derer, die in Gefahr find, den Retter der Berzagenden; den Schöpfer und führer jeglichen Geistes, der die Bölter viel macht auf Erden und aus allen ermählt bie, welche dich lieben durch Jesum Chriftum, deinen lieben Sohn, durch welchen du uns erzogen, geheiligt, mit Ehre betleidet haft. Bir bitten dich, Berr, unfer Selfer und Beiftand zu fein. Errette die von uns, welche in Trübfal find; erbarme dich der Riedrigen, richte die Gefallenen auf, erscheine den Flehenden, heile die Unfrommen, führe die Irrenden deines Bolts zurück; fättige die Sungrigen, erlöfe unfre Befangenen, richte die Schwachen auf, tröfte die Rleinmüthigen; alle Beiden mögen ertennen, daß Du allein Gott bift und Jefus Chriftus dein Sohn und wir dein Bolt und Schafe deiner Berbe. - Du haft ben dauernden Bau der Belt durch Deine Berte tundgethan; du, Berr, haft die Erde geschaffen, der bu getreu bift von Geschlecht zu Geschlecht, gerecht in ben Gerichten, munderbar in Rraft und Pracht, der du weife bift in beinem Schaffen und verständig, bas Gewordene zu befestigen, ber bu gütig bift in dem, mas unfer Auge fchaut, und getreu benen, die auf dich trauen. Barmherzig und mitleidig erlag uns unfre Uebertretungen und Ungerechtigkeiten und Berfehlungen und Bergehungen; rechne nicht an eine Sunde deiner Rnechte und Mägde, und reinige uns in deiner Bahrheit, und lenke unfre

Schritte, damit wir in Heiligkeit des Berzens wandeln und thun, was gut (xala) und wohlgefällig vor. dir und vor unfern Obern ift (ενώπιον των αρχόντων ήμων). 3a, herr, erleuchte dein Angeficht über uns zum Guten und Frieden, auf daß wir geftütt werden durch deine ftarte Band und bewahrt werden vor jeder Sünde durch beinen erhabenen Urm, und errette uns vor denen, bie uns ungerecht haffen. Gib Eintracht und Frieden uns und allen, welche auf Erden wohnen, wie du fie gegeben haft unfern Bätern, die dich anriefen in Glauben und Bahrheit" u. f. m. (Der Schluß diefer Wendung ift im Text nicht ganz unversehrt.) Das Gebet endigt mit einer ausgebehnten Fürbitte für die weltliche Obrigheit (τοις τε άρχουσιν και ήγουμένοις έπι της γης). benen Unterwerfung zu leiften fei, wenn man darin nicht Gottes Billen verlete; ihnen wird Gesundheit, Friede, Eintracht und gute Ordnung gewünscht, damit fie die Herrschaft, die Gott ihnen gegeben, unanftößig führen. "Lente ihren Rath nach dem, mas gut und wohlgefällig vor dir ift, damit fie in Frieden und Milde fromm verwaltend die von dir verliehene Machtvolltommenbeit, beine Barmherzigkeit erlangen. Der du allein mächtig bift, dies und größeres Gutes an uns ju thun, dir danken wir durch ben Sohenpriefter und Schützer (oder Fürbitter) unfrer Seelen, Jefus Chriftus, durch welchen bir fei Ruhm und Ehre jest und für alle Zeit und alle Ewigkeit."

Dieses Gebet berührt basjenige, was Hauptzweck des Schreibens ist, die Herstellung der Ordnung in der korinthischen Gemeinde, beinah gar nicht. Nur gegen den Schluß der allgemeinen Bitten bemerkten wir auch die um Eintracht und Frieden (dudvoua zad elgývy), welcher aber sofort eine Beziehung auf alle Menschen gegeben wird. Eine zweite Rücksichtnahme darauf könnte man in dem kurz zuvor erwähnten richtigen Wandel vor den Oberen suchen, indes, entweder sind diese identisch mit den später genannten weltlichen, und dann handelt es sich nicht um den Zwist der Gemeinde; oder sie sind Bischöfe, und dann gehört das Gebet nicht in die Zeit des Elemens. Denn damals waren die Rirchenvorsteher noch keine ägavres; solche Herren wurden sie erst im Laufe des 4. Jahrhunderts. Obgleich der Brief nicht ohne Wieder:

holung und unnöthige häufung von Einzelheiten ift, behält er doch den Zweck der Friedensftiftung ftets im Auge, fcarft ihn immer von neuem in anderen Formen ein (vgl. 3. B. die Empfehlung der Susvoia Rap. 11. 20. 21. 34. 49. 50) und ordnet ihm die andern religiöfen und fittlichen Aufgaben unter. Bie follte er ihn in dem durchdachtesten Stück fo fehr durch bie allgemeinen Betrachtungen zurückgedrängt haben! Außerdem follte man erwarten, daß das Gebet in die Fürbitte für die Gemeinde (Rap. 58) aus= laufen würde. Statt deffen liegt zwischen beiden ein brieflich paränetischer Abschnitt, der ganz dem Charafter und Blane des Briefes entspricht, ber aber burchaus teine Anknupfung und Burudbeziehung auf das Gebet enthält. Alle Momente, die er darbietet, finden fich in dem vorangehenden Theile des Briefes erörtert, und alles Eigentümliche, mas das Gebet enthält, bleibt in dem folgenden Stück unerörtert. Das Gebet erscheint als ein fremdartiges, eingeschobenes, und vielleicht rührt die Lücke am Anfang daher, daß es einleitende Worte hatte, welche nicht zum Borangehenden paßten und die man wegließ.

Dürfen wir eine positive Bermuthung aussprechen, fo ift es folgende: In Korinth ward, wie der Bischof Dionys versichert, der römische Brief zu firchlichen Lectionen benutzt. Un die Berlefung des Briefes ward mahrscheinlich die eines allgemeinen Rirchengebetes angeschlossen; man schaltete es bei den Worten des Briefes ein, mo diefer im Fall des Mislingens der Miffion erflärt, die römische Gemeinde werde fich begnügen, zu Gott für alle Chriften zu beten. Dag nun aber diefe Gemeinde den Rorinthern zugleich eine Form diefes Gebetes vorlegen follte, und in diefer Ausführlichkeit, muß, abgesehen von allem Uebrigen, als feltfam erscheinen. Dagegen hat das Gebet nicht nur die um= faffenden und verallgemeinernden Formen der Liturgit, fondern es fcließt auch mit einer hochfeierlichen Dorologie, die dem offiziellen Rirchenton angemeffen ift. Mit ihr endigte vermuthlich die Ber= lejung des Briefes. Das Gebet ift verwandt dem Typus der griechischen Rirchengebete in der häufung der göttlichen Brädicate. Es ist hienach wahrscheinlicher, daß es in Korinth, als daß es in Rom entstanden ift, wo wir von einer firchlichen Lection des

Briefes nichts finden. Tertullian gibt (Apolog., Rap. 30) den Inhalt der firchlichen Fürbitte für ben Raifer an; damit ift die für den Senat verbunden, welche in unferm Gebete fehlt, das überhaupt anders formulirt ift. Tertullian sagt zwar nicht ausbrücklich, daß er vom römischen Gebet redet; indes, wenn man in Carthago für den Senat betete, wird man es gewiß auch in Rom Der cod. A könnte auf Alexandria leiten, vorausaethan haben. gesett, daß er das Gebet enthielt; aber die Unabhängigkeit beider handichriften von einander treibt zur Annahme eines möglichst alten Ausgangspunktes, der am leichteften in Korinth zu erkennen ift. Für das hohe Alter, welches uns dies Gebet fehr ichätzbar macht, zeugt auch die edle Ginfalt, die Abwesenheit späterer dogmatifcher Formeln, die Hindeutung auf vorkommende Berfolgungen, welche in der Erwähnung der Gefangenen liegt. Etwas befremdlich ift unter folchen Umftänden, daß den Regierenden für fromme (ευσεβως) Verwaltung verheißen wird, Gott werde ihnen gnädig fein, doch laffen die Ausdrücke allgemeinere Deutung zu (Wews = propitius), als die spezifisch christliche.

Eine Einwendung, die wir nicht verhehlen wollen, gegen unfre Auffassung des Gebetes besteht darin, daß in demselben Christus als Hoherpriester und Beschützer oder Fürsprecher (προστάτης) bezeichnet wird, welche Berbindung auch im Briefe zweimal vorfommt und worin das erste Prädicat ein sehr gewöhnliches, das zweite ein sehr ungewöhnliches ist. Wir meinen jedoch, daß dies Bedenken sich durch die Annahme hebt, daß jene Prädicate in das korinthische Gebet aus dem Briefe aufgenommen wurden. Jeden Falls scheint diesse Schwierigkeit eine geringere, als diejenigen, welche sich gegen die Ursprünglichkeit des Gebetes ergeben. —

Die anderen Notizen, welche den neuen Text für die Geschichte werthvoll machen, sind vornehmlich folgende. Es bestätigt sich, was freilich ohnehin taum zweiselhaft sein konnte, daß die neronische Berfolgung bei Abfassung des Briefes schon weit zurücklag, und die Leiden der Gemeinde zu Rom einer spätern angehören. Denn die Abgeordneten der Gemeinde werden als Männer belobt, die von ihrer Jugend bis zum Greisenalter im Christentum gestanden haben. Ferner, da kein Grund ist, zu zweiseln, daß ein

L. . .

Borfteher der römischen Gemeinde, Clemens, Concipient des Briefes fei, fo fällt auch deffen Berwaltungszeit in die lette Zeit des Jahrhunderts, in die domitianische. Ferner ift felbft nach dem, was wir fonft von Rom miffen, überraschend das hohe Bewußtfein, mit welchem der Brief fpricht. Es ware nicht unmöglich, bag bie Schreiber ichon behaupten, unter dem Beiftand bes beiligen Beiftes zu reden (έαν υπήχοοι γενόμενοι τοις υφ' ήμων γεγραμμένοις δια του άγίου πνεύματος έκκύψητε την άθεμιτον του ζήλους ύμων δργήν χτλ.); obwohl bas διά τ. άγ. πν. auch auf die Befferung der Korinther bezogen werden fann. Die römische Gemeinde fordert, daß, fie vor den entgegen= gehaltenen Tugendbeispielen gehorfam den Nacken beugen, und legt im andern Falle die Berantwortlichkeit auf fie. Daß die Einmischung in die fremden Angelegenheiten ohne Aufforderung von Rorinth vorgenommen wird, ift tein Zeichen besonderer Prätension, fondern geschieht nach dem Grundfat, daß menn ein Glied leidet, alle leiden, und in diefem Falle hatten die Borgänge feit lange die fchmergliche Aufmerkfamkeit der Gemeinden weit und breit erregt (Rap. 47). So schreiben grenäus und Dionysius von Alexandria nach Rom, felbst wenn der Anlaß, wie durch Novatian, ein zunächft innerrömischer war. Auch wird der Gehorsam wegen allgemeingültiger Bahrheiten, nicht wegen römischer Borrechte verlangt, und ebenfo wenig wird mit einem Abbruch der Gemeinschaft gedroht, wie zu Bictors Zeit. Aber eine vornehme Ueberlegenheit fpricht ans der haltung, felbst aus der Anerkennung, daß man es mit verständigen Männern zu thun habe. Da dies Autoritäts= bewußtfein nicht auf Betrus und Baulus begründet wird, fo tann es neben ber Ueberzeugung vom Recht in der Sache nur auf der politischen Bedeutung Roms und der Anfehnlichkeit feiner Ge= meinde beruhen. Endlich ift für Rom charatteristisch, daß sich ber Brief, ohne bas Recht der ftreitenden Parteien zu erörtern, fofort auf die Seite des Borftandes ftellt.

Weit größeren Raum nimmt die Ergänzung ein, welche der sogenannte zweite Brief empfängt, der nun wahrscheinlich vollständig ist. Der Ansang hat etwas unvermitteltes; doch auch Photius bestätigt ihn in dieser Gestalt. Jetzt unterliegt es keinem Zweifel

mehr, daß das Stud eine Homilie und kein Brief ift. Sie gehört unzweifelhaft einer spätern Zeit an, als der Brief an die Rorinther, und past mehr für die Zeit nach als vor dem Jahre 150 n. Chr. Dies tann man mit einiger Zuversicht daraus ichließen, daß bas Evangelium des Matthäus mit der Formel der heiligen Schrift citirt wird; der Gebrauch ift aber noch unficher, und der Berfasser unterscheidet anderswo das Alte Testament als va Bislia Stellen aus apotryphischen Evangelien, von den απόστολοι. wenn nicht alle, fo boch zum Theil aus dem der Megypter, werden mit einer gemissen Breite angewendet. Ein sicheres Merkmal des hohen Altertums liegt darin freilich auch nicht. Denn noch im Anfang des 3. Jahrhunderts macht man keinen Borwurf aus dem Gebrauch, obgleich Clemens von Alexandria unfre Evangelien höher stellt. Ebioniten und Gnostifer werden bestritten, aber als befannt Besonders die dogmatischen Formen verbieten in vorausaefest. das 3. Jahrhundert hinabzugehen; denn fie find unentwickelt, auch die Sprache oft ungelent, wenngleich fräftig. Der Hauptzweck ist die Ermahnung zu einem Bandel, welcher den Borschriften des Christentums entspreche, zu denen fich die Gemeinde betennt. Namentlich in der Ergänzung wird die ethische Aufgabe als Bekämpfung der Sinnlichkeit dargestellt. Diese Welt und jene find Reinde, man muß bas Bergängliche haffen, bas Gute und Unvergängliche lieben. Dan muß das Fleisch rein bewahren, und die Taufgnade unbefledt, das führt zum ewigen Leben. Ritschl macht bemerklich, daß die paulinische Bedeutung der Gnade, wie sie bei Bernhard von Clairvaux in einzelnen Ahnungen gewürdigt wird, im 13. Jahrhundert von der Ascetik in Vergessenheit gebracht murde. Diefe richtige Beobachtung findet mehrmals ihre Bestätigung im Lauf Die ascetische Betrachtung dringt mit außerder Rirchengeschichte. ordentlicher Gewalt von den verschiedensten Seiten her in das 2. Jahrhundert ein und ift eine Hauptursache, daß die paulinische Ibee von der Rechtfertigung zurückgedrängt murde. Unfre Schrift bewegt fich großentheils in verwandter Richtung mit dem Hirtm bes hermas, auf beffen nahe Analogie Bryennios und befonders harnad hingewiesen haben. Schon ber Birte räth, burch Almofen mehr zu thun, als die Pflicht gebietet; aber diefe Bredigt icharft

Digitized by Google

ein: "gut ift Almofen als Bufe ber Sünde; Faften ift beffer als Bebet, Almofen beffer als beides". Someit geht feine uns befannte firchliche Schrift des 2. Jahrhunderts in der Schätzung der Werte. In einer Allegorie, welche Schriftftellen und Deutungen fpielend miteinander mifcht, ift Chriftus ber Mann, die Rirche das Beib. Die Kirche in ihrer Erscheinung wiederum der Leib Christi, und Chriftus ber Geift dieses Leibes. Der Geift das Urbild, der Leib das Abbild, und so gilt es auch hier, den eigenen Leib rein zu halten, um den Geift zu empfangen, der Leben und Unvergänglichkeit ver-Der biblische Gedanke, daß die Rirche in Gottes emigem leiht. Rathfchluß, und in den emigen Zweden Gottes eriftire, wird ganz ähnlich wie bei hermas platonifirend umgeformt, fo bag die Rirche als präexistentes Wesen erscheint. Man ertennt hier, wie bei den Alexandrinern, Elemente, die zur Gnosis überleiten. Chriftus in feiner Bräeriftenz wird als nvouna bezeichnet, wie von Bermas, erhält aber bas Brädicat Geos, ju welchem jener die entsprechenden Brämiffen nicht fteigert.

Woher das Schriftstück stamme, ist schwer zu sagen. Für Rom läßt sich nichts entscheidendes anführen. Die 3dentität des Berfaffers mit bem des Birten ift trot ber Bermandtichaft wegen der Differenzen unannehmbar. Der Sirt war ein Buch von großer Berbreitung und Einwirtung, und die Somilie hat die Beschaffenheit eines unter feinem Einflug entstandenen Bertes. Manche finden eine Beziehung auf die isthmischen Spiele bei Korinth, wenn der Berfaffer (Rap. 7) das gewöhnliche Bild von dem Wettfampf durch die ungewöhnliche Ausdehnung auf Ruderkämpfe erweitert. Ոսջ fo könnte man an eine Abkunft aus Rorinth denten. Indes wird es auch in andern Städten, die am Baffer lagen, nicht an Wetttämpfen der Schiffe gefehlt haben. Sochft unficher bleibt ebenfo die Erklärung, wie die Homilie zum namen des Clemens gefommen Wir glauben auch nicht, daß die Erwähnung des Clemens sei. im hirten bes hermas (visio 2, 4) zu wahrscheinlichen Combinationen führen tann. Bielleicht war der Grund der Benennung ein fehr äußerlicher. Man darf vermuthen, daß die homilie als ein geschätztes Wert eines geachteten Berfassers wiederholt firchlich verlefen wurde, und wir glauben eine Spur davon zu entdecken,

١

wenn es Kap. 19 heißt: *dvæyegvocoxo buëv ërrevzev*. Denn ba sie von dem Berfasser bei der ersten Mittheilung doch wohl nicht abgelesen sein wird, so ist dies wahrscheinlich die Wendung, welche bei der späteren Verlesung hineingekommen ist. Da wir nun durch Eusebius wissen, daß der Brief des Elemens in vielen Kirchen verlesen ward, ohne Zweifel in östlichen, so konnte es leicht geschehen, daß die Stücke äußerlich zusammengestellt und irrtümlich unter denselben Namen besaßt wurden. Die Zusammenfügung führte zum gemeinschaftlichen Namen und der Name beförderte die gemeinsame Verbreitung. So finden wir seit den Zeiten des 4. — 5. Jahrhunderts sie verbunden im Cod. Alex., bei Photius und in der neugefundenen Hanbschrift.

Sind die obigen Vermuthungen begründet, so besitzen wir in dem neu entdeckten Theile des Briefes das älteste allgemeine Kirchengebet und in dem anderen Stücke die älteste kirchliche Homilie, welche uns bekannt sind.

## Bur Reformatiousgeschichte.

#### Bon

Lic. theol. g. K. Seidemann, P. emer. in Antonstadt-Dresben.

### III. Drei Melanthoniana.

1.

In ber in unferm zweiten Beitrag zur Reformationsgeschicht (im vorigen Hefte diefer Zeitschrift, S. 571 f.) besprochenen Bibel befindet sich folgendes Bruchstück von Melanthons Hand; wohl zu Col. 3, 16: Gottes kirch und wohnung die renne lehr des Euangelij mit glawben aunemen, und foltu gewislich wissen, das Gottes

Digitized by Google

<sup>2.</sup> 

vnwandelbarer will ift, das alle menschen seinen Son den Herrn 3hesum Christum erkennen und das Euangelium horen, lernen und annemen, und glidmassen seiner kirchen werden, und so du repne lehr des Euangelij lernest und annimmest, bistu gewisslich ein glid= maß der rechten kirchen Gottes. Weiter soltu auch dise verheissung und disen trost wissen, das dise warhafftige glidmas der kirchen Gottes, haben vergebung der sund und sind gerecht durch den Herrn Christum, und sind Gottes wohnung, Ehr will sie gewissich mit ewiger gerechtikeit, und ewigem Leben begaben, und will sie auch in disen erhoren, regirn, bewaren und hynen alle angst lindern, Dise grosse verheissung vod disen hohen trost sollen wir mit warhaftigem glawben annemen und durch dise wort uns trosten, und zu friden sein, und diser gnaden und gaben, und hilff gewissich warten. 1552

> Philippi Melant . . . manu scriptum.

#### 2.

Oracio mea in promocione Magisterij quam habui primus in ordine in frequenti auditorio post oracionem Decani Magistri Ambrosij Bernhardi in presencia Ducj Joannis Ernesti 15 37 9 Octobris Witteberge

Presente Principe Johanne Ernst Manus Philippi autoris<sup>1</sup>) Diefe Worte find von Anton Lauterbachs Hand, vgl. meinen Jacob Schent, S. 102. Die Rede felbst ist von Melanthons Hand, der, mit Papier durchaus nicht sparsam, darin, wie das seine Eigentümlichteit war, oft fast die ganze Seite wieder ausstrich und so 8 Foliobogen fertig brachte, weshalb ihm Luther am 27. December 1539 oder am 28. December 1538 scherzend schrieb: "Antequam Ascendisses currum, mi Philippe, perlegeram tuum hoc scriptum, quantum nec soleo, nec potui iam diu

Bgl. C. R. X, 678 und Theol. Stud. u. Krit. 1871, S. 53. Balentin Bavarus I, S. 766 f. hat eine von Melanthon für Lauterbach gefertigte Rede, [fie ift nach den Excerpten, welche ich mir aus Bal. Bavarus gemacht, mit der hier mitgetheilten identisch. J. Röftlin].

Seidemann

ieiunus legere. Sed fecit hoc, quod tribus verbis aliquoties vnam chartam impleveris literis interim transmissis, alioqui tantum codicem, si mea vel alterius manus esset, vix multis hebdomadis perlustrassem." So E. Krafft in Fr. Evertsbulchs: Theologische Arbeiten aus dem rheinischen wissenschaftlichen Prediger-Berein. Zweiter Band. Elberfeld 1874. S. 102. — Die Rede lautet:

Cum non ingenij fiducia, aut meo aliquo consilio, sumpserim mihi has partes dicendi, spero uos veniam orationi meae daturos esse, uosq: rogo, ut publici moris conseruandi causa, me patienter audiatis. Nam et ego, etsi noram infantiam meam, tamen cum autoritate collegij hoc mihi onus impositum esset, nolui contumaciter repugnare, ne viderer contra disciplinam et publica instituta facere. Cum. n. in illo sanctissimo ministerio euangelij, ad quod me Ecclesia in hac vrbe vocauit, alios doceam, quantum laudis habeat disciplinae conseruatio, ostendere volui, me quoque non grauatim legibus publicis parere.

Dicam igitur aliquid quod videtur non alienum a mea persona de his studijs quae ad hunc gradum pertinent. Nam et exemplum meum cupio prodesse adolescentibus, ut cum me versantem in ministerio Ecclesiastico, amare haec communia studia viderint, existiment prodesse harum artium cognitionem ad tractandum verbum dei, et studia sua referant ad hunc finem, ut aliquando prosint Ecclesiae Christi.

Quare breuiter etiam hac de re dicendum putaui.

Etsi. n. Euangelij cognitio non contingit sine quadam celesti luce, tamen et foris instrumentis opus est, linguae et sermonis intellectu, et ipsis ministris, opus est quadam dexteritate in docendo, et explicando. Quare ita statuo, praecipue ministris Euangelij valde conducere, linguarum cognitionem et hanc liberalem doctrinam, quae continet rationem docendi, et quasdam disputationes de natura rerum.

Hac de re sepe vos admonent viri grauissimi preceptores nostri, sed cum in hac pompa et in schola mihi dicendum esset, nullum inueniebam aptius argumentum.

720

Digitized by Google

Ac primum spiritus s. ipse testatur linguarum et docendi rationem ad propagandum Euangelium conducere. quia inter dona spiritus sanctj numerantur donum Linguarum et donum Interpretationis. Interpretatio autem haud dubie est enarratio atque explicatio scripturarum.

Et cum spiritus sanctus dat dona, simul existunt in animis impetus qui ad illa dona tuenda et exercenda incitant, ut cum Homero donum contigisset componendi carmina, simul extitit studium. Adeo .n. non pugnat donum cum studio, ut maxime exuscitet spiritus sanctus diligentiam et studium. Paulus etsi habebat donum linguarum, tamen id lectione et observatione sermonis auxit. quod quidem testantur quaedam ab ipso citata, voces etiam multe redolentes eruditionem singularem. Itaque spiritus s. testatur prodesse Ecclesiae linguarum cognitionem, et probat studium.

Deinde requirit Paulus vt Episcopus sit non modo eruditus, sed etiam, ut sit ad docendum idoneus. Nec uero satis instructus est ad docendum, is qui genus sermonis non intelligit. Quoties lapsi sunt non modo recentiores, sed etiam veteres propter mendosam translationem. Quanto in psalmis, in prophetis omnia sunt illustriora, si fontes consulantur, quos quidem consuli sepe precipiunt Hieronymus et Augustinus. Et sepe ab aliqua figura grammatica pendet dogmatis explicatio, aut confirmatio. vt plurimum refert, nosse Ebraicam consuetudinem in hac figura verborum. Ego indurabo cor. Pharaonis et similibus.

Haec vtilitas latius patet, quam vt quisque omnia complecti possit. Vsus infinita exempla monstrat. Iam cum prudens concionator debeat interdum populo tradere integram summam doctrinae Christianae, vt in catechismo, Id quomodo faciet sine methodo, quam tradit dialectica.

Quoties incidunt subtiles et intricatae controuersiae. In his sine arte non possunt iudicarj argumenta. Sicut in Pauli disputationibus series partium sine doctrina liberali non facile cerni aut distribui potest.

Hae vtilitates ita sunt in conspectu, ut longiore dispu-

tatione de grammatica et dialectica non sit opus. Neque uero exiguam doctrinam aut exercitationem vulgarem requiro: cum his duabus artibus ministrum volo instructum esse. Harum .n. nemo fit artifex sine multorum autorum lectione, sine varia exercitatione.

Venio ad Historias, quarum noticia adeo suauis est, vt nihil auidius legant homines ingeniosi, et tantas habet vtilitates in vita, et in moribus vt etiam indocti ijs carere non possint. Porro theologus in enarratione prophetarum, nisi sciat historias, in singulis pene versibus vt in luto herebit, etiam si cetera instrumenta ej non desunt. Nec tantum veteres historiae et Imperiorum exordia, atque inclinationes sciendae sunt, Etiam recens historia rerum Ecclesiasticarum querenda est, Ex his . n. multa dogmata iudicari possunt.

Historiae docent quo ordine veteres synodi habitae sint, quis habuerit ius suffragij. videlicet non modo Episcopi, sed etiam eruditi viri Ecclesiarum qui conuenerant. vt in ipso Cyrillo apparet. Conscientijs vtile est nosse quid de multis dogmatibus veteres pronunciarint. Historiae docent ad huc gregorij tempore Pontifices Romanos non agnouisse potestatem illam oecumenicam, quam postea sibi sumpserunt. vetera exempla ostendunt Episcopos et presbyteros Ecclesiae

suffragijs vocatos et ordinatos esse.

Canonem in Missa quo hactenus vsi sunt, composuit quispiam recens autor, cui fuit nomen Scholastico, vt Gregorius testatur. Apud graecos duo sunt Canones, alter Basilij alter Chrysostomi dissimiles.

Epiphanius numerat inter hereticos illos qui primi inuocarunt diuam Mariam virginem matrem domini. Ergo Inuocatio Sanctorum tunc erat ignota. Haec atque alia multa monent historiae, quae conscientias de multis rebus erudiunt. Et pios valde confirmant historiarum testimonia cum scripturis congruentia. Nam in multis articulis patrocinium et testimonium veteris Ecclesiae et purioris magnifaciendum est. Quam multa autem occurrunt in historijs, quae si velis assequi, etiam aliae artes et linguae degustandae sunt. denique multiplici eruditione opus est ej, qui volet vtiliter legere historias.

Postremo etiam si in his occupationibus et infirmitate ingeniorum pauci simul plures artes coniungere possunt, tamen aliquid mutuare ex physicis et ethicis minister euangelij poterit, quod ej magno vsui erit.

Est .n. tenenda distributio causarum. Cognoscendae sunt Particiones de anima, quid differant pars cognoscens, voluntas, Affectus, quae sint Affectuum species. vnde oriantur Hi loci sepe in controuersijs theologicis explicandi sunt.

Et in moralibus materijs quae ad legem pertinent, vt in contractibus, in descriptionibus virtutum sepe adiuuari ex Ethicis possumus, Nam philosophia moralis est quaedam pars legis diuinae de ciuilibus officijs. Deinde etiam vbi discrepent haec doctrinae genera. euangelium, lex. Philosophiae illustrat collatio. Quomodo autem conferet ille rudis, cui non sunt noti fontes

Dixi breuius de hac tota re, quia eadem sepe monent alij. Interea tamen et illi reprehendendi sunt, qui instructi eruditione humana, sumunt sibi iudicium de dogmatibus sine spirituali iudicio. Ita fit, vt interdum continuis imaginationibus decepti abducantur a puritate euangelij, vt accidit Samosateno. Multum conducit humana eruditio, sed ita si mens sit pia, si accedat aliqua spiritualis exercitatio, et gubernator spiritus sanctus.

Nam in tanta caligine humanarum mentium, non potest Celestis sapientia, sine diuina aliqua luce cerni. Ideo et Paulus iubet Spiritualia Spiritualiter iudicari. Et tamen cum verbo et externis notis vtendum sit, magna est vtilitas artium, quae genus sermonis, quae rationem docendi continent. Sed addam et aliam vtilitatem meo iudicio non contemnendam. Exercitatio illa in artibus multum ad disciplinam conducit. requirunt .n. magnam animi Intentionem, et curam. exuscitant ingenia ad considerationem naturae et **Theol. Stub.** 3aira. 1876. 47 multorum operum dej. historiae proponunt plurima exempla vtilia moribus. Denique tota hac tractatione expoliuntur animi, ut multa dexterius iudicent, vt virtutem magis admirentur, denique fiunt suauiores, presertim cum accedit pietas. Prodest autem his qui versantur in administratione aliqua, etiam haec ipsa in moribus et in conuersatione moderatio. Hanc vtilitatem etsi imperiti non intelligunt, tamen cum tanta sit infirmitas humani animi, existimo etiam has exercitationes diuinitus propositas tanquam partem disciplinae, vt per eas aliquantulum flectantur et assuefiant rudes animi ad aspiciendam virtutem, ut doceri de verbo dei et Euangelio domini nostri Iesu Christi possint.

Dixi de vtilitatibus horum communium studiorum, precor autem dominum nostrum Iesum Christum vt faueat omnium bonorum studijs, eaque prouehat ad Ecclesiae salutem.

#### 3.

## Exurgens Maria abijt in montana.

Pulcherrima historia est et plena spiritualis et christianae doctrinae, de visitatione Mariae et Elisabetae Et imago Ecclesiae, et Conciliorum, et primum Concilium nouae Ecclesiae in quo concluditur grauissimus articulus, quod Messias venerit. quia etsi Christus et Christi actiones non sic in mundo conspiciuntur, sicut Alexandri aut Julij Caesaris acta, tamen non est prorsus ignotus Christus, nec prorsus ignorantur acta, et Euangelium eius. quia oportet esse aliquam Ecclesiam, in qua vult deus se et suum filium cognosci. et vult aliquam Ecclesiam saluam fieri, ideo oportet extare testimonia. Venit igitur Maria quare? Non propter priuatam amiciciam, sed propter hoc testimonium illustre, et propter confirmationem Sanctorum, Zachariae Elisabet, et aliquorum aliorum.

Duo igitur hic discenda sunt, Primum, consideranda est imago Ecclesiae, et petenda consolatio ex hoc loco, vt non deficiamus a veritate, decepti specie et titulo Ecclesiae, Vocant se Ecclesiam pontifices, Episcopi, Reges et his addicti Sicut olim Caiphas, Annas, pharisej, Sadducei, sed non sunt Ecclesia.

Interim est alia parua Ecclesia vera, sicut Paulus inquit. Non omnes qui sunt ex Israel, sunt Israel. Vt igitur tunc erant Ecclesia Zacharias, Elisabeth, Maria et pauci alij, ita nunc est exiguus numerus recte credentium in Christum, et recte colentium deum. Et hunc coetum persequuntur Pontifices et Episcopi, sicut tunc erant hostes sanctorum Caiphas, et similes. Dicitur .n. et Zacharias interfectus esse, propterea quod adfirmauit Messiam venisse, sicut scribit Epiphanius. Habetis ergo Imaginem Ecclesiae, habetis et imaginem Concilij. Nam hoc fuit primum Concilium nouae Ecclesiae conuentus harum mulierum, et Zachariae, qui mutuo testimonium perhibent de concepto Messia

Haec concilia laudat deus, quae testimonium perhibent de Christo, non quae fucosis articulis obruunt veritatem. Puella Maria venit per viginti milliaria a Nazaret Ierosolymam, et ibi narrat de suo conceptu, familiae Zachariae, et canit. Magnificat anima mea dominum, hoc vult laudare, predicare deum, quod miserit Messiam. Non dicit, occultemus veritatem aut paruifaciamus. Sed celebretur deus, extet hoticia veritatis, vt agnoscatur et glorificetur deus, et recte inuocetur, recte colatur, fugiantur idola

2 secundo discatur hic canticum Mariae et ita discatur, vt nos vere vna cantemus. Ipsa est, vt in choro, inchoatrix huius carminis, quae ingentj animo edit confessionem.

Sciendum est autem primum de hoc cantico quod Maria representat personam totius Ecclesiae. Et argumentum est Confessio de Messia, et gratiarum actio, et descriptio victoriae Ecclesiae contra mundum et Tyrannos et omnia membra diaboli.

Tria ergo comprehendit gratiarum actionem. Magnificat anima mea deum. id est, Ex tota anima, toto corde glorifico deum, volo vitam in discrimen dare propter confessionem.

47\*

.

Sic debemus et nos adfectj esse, debemus Confessionem anteferre omnibus rebus vitae, facultatibus liberis. Qui sic adfectus est cantat hunc hymnum. Magnificat anima mea dominum. Quando trahebantur ad mortem Iohannes Baptista, Paulus et similes tunc vere dicebat anima eorum, Magnificat anima mea dominum. Sic sunt Christiani, fortissimi milites cogitant, Magnificat anima mea Regem pro quo pugno. Vitam meam et omnia mea conijcio in discrimen, vt dimicem pro Rege, vt sit magnus et victor.

Secunda pars cantici

Respexit humilitatem ancillae suae, fecit mihi magna Deponit potentes de sede.

Haec est narratio beneficiorum quae in Ecclesia deus efficit, Cum Ecclesia sit vilis, humilis, parua, deus tamen dat ej victorias. conseruat eam contra Tyrannos, et sapientiam mundi. Haec est Summa huius partis.

Loquitur Maria de se, sed non tantum de se sola, sed de toto corpore Ecclesiae. Respexit deus humilitatem, i. e. miseriam ancillae suae. Quamuis simus abiectj, quamuis simus imbecilles, tamen respicit nos deus, exaudit, iuuat contra Tyrannos, et sapientes mundi.

Hic discamus, quod in sola Ecclesia sic agnoscatur deus, quod sit deus remittens peccata, et miseros credentes exaudiens. Humana ratio, et omnes relligiones, praeter Euangelicam, aliter sentiunt de deo. Habent talem opinionem, quod deus non curet, non respiciat adflictos. Et est singularis et arcana Sapientia, et solorum credentium in Christum. erigere se fide et credere remissionem peccatorum, et petere et expectare auxilium. etc.

Tunc haec fiunt

fecit potentiam brachio suo, seruat Ecclesiam inter pericula, sicut seruauit electos cum ducerentur In captiuitatem Babylonicam, dispergit superbos confidentes sua sapientia sicut confudit magos pharaonis, sic nunc confundit sapientia sua confidentes Papistas, et nostros. O magnum peccatum, quod non intelligunt sapientes, quod volunt Ecclesiam suis consilijs regere et mutare. De his est dictum. Perdam sapientiam sapientum.

deponit potentes de sede, sicut Romanos perdidit persequentes Christum.

Exaltat humiles esurientes implet bonis consolatur, seruat Ecclesiam

Tertia pars, confessio de dato

### Messia

Tertia pars est propria illius concilij confessio quod messia dato. recordatus est deus promissionum, et dedit Messiam Haec est summa cantilenae. Ita et nos agamus gratias, et cum recitamus hanc cantilenam, intueamur animo totam Ecclesiam, cogitemus qualia sint certamina in Ecclesia, quam mirabilibus operibus deus defendat Ecclesiam, cogitemus requiri in nobis confessionem cogitemus hunc esse summum cultum quem haec puella, id est tota vera Ecclesia prestat, predicare deum, quod dederit Messiam, quod elegerit Ecclesiam perpetuo victuram quod eam defendat et seruet non humanis viribus aut consilijs.

Haec discenda sunt in lectione huius historiae. Scilicet, qualis sit vera Ecclesia, et qui sint veri cultus et repetenda sunt animo testimonia de Christo, vt nostram fidem confirmemus et nos ad Inuocandum excitemus.

Reliquum est exemplum de Infante Iohanne, qui in vtero sensit adesse dominum et Messiam. Quanquam autem hoc de Iohanne peculiare est, tamen est testimonium, quod Spiritus sanctus etiam in pueris sit efficax, et habeat motus quosdam, quanquam nobis incognitos, tamen deo placentes. Ideo quando auditis Talium est regnum celorum, cogitate, in infantibus spiritum sanctum certos pios motus efficere, quales sunt sanctorum qui sunt membra regni celorum id est Ecclesiae verae etc.

Et hi motus pij excitantur verbo. vt hic dicitur. Postquam sonuit vox sua etc.

1

Diefe beiden eigenhändig niedergeschriebenen Stücke stehen im Msc. Dresd. A 89 auf Folio 304 (105) bis 319 (120) und Folio 1 (99) bis 6 (104).

Auf dem ersten Blatt lieft man: Donatus est hic liber mihi Georgio Coelestino à pudiciss: & nobiliss: & honestiss Matrona Barbara, sanctae & piae memoriae Bernhardi Zigleri Sacrae Theologiae Doctoris etc. coniuge in perpetuam sui memoriam etc. — — Et ne quis thesaurum hunc ob communis nostri Praeceptoris D. Phil: Melanth: chyrographum, surripiat rogo obsecro & obtestor.

Actum 15 Marcij Anno dnj 1552 G C Manu propria sscr.

## IV. Gregorius und Johannes Coppus.

S. D. Quantum apud illustrissimum Sassoniae Principem electorem erudito cuique profueris & quantum respub. Vittenbergensium litteraria tuis consilijs adoleuerit neminem arbitror latere. Quae res non paruam fiduciam mihi quoque tribuit ut tibi homini eruditissimo eruditum quendam adolescentem magnopere commendem; & de his quae apud nos aguntur certiorem reddam. Adiecit nanque fortuna rebus nostris optime indolis adolescentem latine doctum hebraice doctissimum qui spacio ferme duorum mensium Mgrm Andream uerbi diuini contionatorem & me litteratulum in hebraicis litteris adeo diligenter instituit, ut nihil supra. Precibus nostris inductus ut paululum apud nos commoraretur. Est autem huic adolescenti optimo Vernero ex Bacharach nomen. Is inquam adolescens adeo exacte linguam callet hebraicam ut quicquid hebraicarum litterarum sibi oblatum fuerit extempore optime interpretetur proprietatem hebraicae linguae satis explicans. Imbibit sub optimis preceptoriby 1) ab incunte actate huius linguae uocabula uernacula, quod quam difficile sit te doctissimum hominem Diuus Hiero: edocuit Qui palam dicit nec inficiatur sese nonnunguam in

1) Bedeutet us und com oder con.

accentu, in extensione atque breuitate syllabarum errasse, uel producta breuians, uel breuia producens Idque ob eam potissimum causam sibi atque nobis euenire dicit, quod Judaei solutis labijs, obtorta lingua, stridente saliva, rasaque fauce gaudere soleant. Nec te praeterit quam difficile sit alienas lineas insequentem non alicubi excidere, & quam arduum quae in alia lingua bene dicta sunt ita transferre, ut eundem decorem in tralatione conservent. Studuit autem hic homo cuius supra mentionem foeci Coloniae, illic Rabbinum quendam, cui postquam in baptismate renatus fuit, Victori nomen erat septem ferme annis audiens. Legit autem & Erfordie hebraice litteras non sine maxima scholasticorum admiratione. Huic si dignatio tua adiumento apud principem & gymnasii primores fuerit, facies procul dubio omniby litterarum bonar amatoriby & mihi rem longe gratissimam tuaque humanitate dignam. Vittenbergam enim fortassis profecturg esset, si sibi a principe honesta conditio tanto homine digna offerretur suasu nempe nostro ad hoc inductus fuit, ut Vittenbergam et non alio sese conferret. Nec hesito quin omnem impendes operam quo sibi honestum salarium a principe decernatur, qui de omnium commodis perinde atque tuis semper te sollicitum prebuisti, & cum omnib9 beneficio et humanitate certare 9suesti. Nec me latet etiam atque etiam hunc quem quisquam commendat aspiciendum esse. Nec uolo timeas ne huic meae gmendationi Vernerus ille non satisfaciat. Superabit etiam mihi crede hominis indoles omnem hominum opinionem. Efficias queso cognoscam tuam hac in re operam quam primum. Dignus profecto est hic adolescens cui ob singularem suam eruditionem atque modestiam abs te benefiat. Orna queso me hoc beneficio Ego rursum de tuis ornamentis atque commodis cogitare non desinam unquam. Quod si non grauaberis huic uiro authoritate tua prodesse, futurum est ut ueniat quam primum. Vale & me tui principis optimis aulicis plurimum commendes oro. Ex Magdeburga 6 Februarij Anno etc. XX Gregorius Coppus, Caluus

medicus.

Litterae hae careant secundo lectore

Sunt enim (ut cernis) incultae

M. Joh. Friedr. Röhler, Diat. in Taucha, fcbrieb fich diefen Brief an Spalatin aus dem Originale ab, und diefe fehr zierlich und flein gefertigte Abschrift befindet fich in Vol. I Historia acad. Viteberg, feines handschriftlichen nachlasses auf der Dresduer Bibliothet. Msc. L. 203. - Der im Briefe genannte M. Anbreas ift Raugsborf, de Bette VI. 671. Album p. 215. Erl. XXVIII. 183. Victor aber ift, nach mir gewordener gütiger Mittheilung des Herrn P. C. Rrafft in Elberfeld (vgl. 5. Merlo im Cölner Domblatt 1847, Nr. 30), der zu Cöln am 14. August 1488 immatriculirte "Dominus Victor de Carben presbyter ad theologiam Juravit, olim Judeus . . . . pauper". aeboren 1423, † 2. Februar 1515; er trat, nach Harzheim, Biblioth. Coloniensis, S. 313 i. 3. 1472 zum Christentum über und murde vom Erzbifchof Bermann von Beffen zur Betehrung von Juden gebraucht; auch im Reuchlin'schen Streite wird er genannt. Er betam ftädtischen Gehalt, jährlich 40 Mart: noch finden fich im Dome drei Sculpturen aufgestellt mit der Bezeichnung: Victor . Sacerdos . olim . Judeus. - 5. Gract, Geschichte der Juden, Bd. IX, S. 77 f. 103. 190. 216 30hann Böschenstein im April 1519 Wittenberg verlaffen hatte, fuchte Matthäus Udrianus Ende October um beffen erledigte Stelle an; inzwischen empfahl Calvus feinen Lehrer 20 erner von Bacharach und man hatte die Bahl. Beshalb Berner nicht tam, ift nicht zu ersehen, auch ift bis jest Weiteres über ihn unbetannt. Bal. de Wette VI. 641. 653. 702. I. 428. 441. UR. 1702, S. 160; 1725, S. 261. 8. Geiger (Das Studium der Hebräischen Sprache In Deutschland Vom Ende Des XV. Bis Zur Mitte Des XVI. Jahrhunderts. Breslau 1870, S. 41 ff. 134 f.) hat nichts zur Erläuterung des Briefes. Erl. Exegetica Opp. Lat. Tom. XIV. 5. Opera Poetica Evricii Cordi, p. 201: Ad Georgium Coppum. Röftlin, Martin Luther I. 290. 789.

Mit Gregorius Coppus ift nicht zu verwechfeln der gleichzeitige Dr. Johann Coppus, von dem es in Mon. Pirn. ap. Menck. II. 1487 heißt: "Johannes Capius, czu Erfort ein arcz, vermaß fich, bi lutteriffche fecta mit feinen lofen und vngrunthaftigen Tractaten ouch czu vortedigen vorhelfen." Bal. H. E. Hessi Et Amicorum ipsius Epp. famil. Libri XII. f. 70. 93. 120. 123. 129 (vgl. f. 58. 60. 68. 149. 159 f. 179. 181. [198,] 270, 278, 295 f. über Balentin Gifrid Cappel zu Jahrgang 1874, S. 564. 568 der Zeitschr. f. d. hift. Theol.) Evricii Cordi Opp. Poetica, pag. 186b. Bon ihm ift folgendes Schriftchen : Uzwen neuw nutliche und luftige Dia= | logi oder gesprech Darin zu vinden wie ein beder dem flensch wieder- | ftreben foll durch D. Johanne Copp gedicht. Under redner des erste | ein menfch vud der genft Des andern ein menfch der genft das fleyfch | vnd der teufel fatan genant. | Darunter in 11,5 Rg. hohem, 11 Ng. breitem, nur von Linien eingeschloffenen Rahmen ein Bruftbild zwischen 2 im Hintergrunde ftehenden Säulen, die eine Bimmerdecke tragen; es ftellt vielleicht Ropp dar. Darunter: Ad Gallatas Primo | ει γαρ ετι ανδρωποις ηρεσχον, χριστου δουλος ουχ αν ημην | Si enim adhuc hominibus placerem Christi seruus non essem | — 23 Quartblatt. Signaturen bis Jij. Lette Seite leer: vorletzte Seite 14 Zeilen, darunter: Bum lefer. und 12 gereimte Zeilen; barunter : Bale - Titelrückfeite mit der Bufchrift an hanfen Goldader, Ritter, zu Salza wohnhaft, Geben zu Erffordt an fant Blasiustag (Montag 3 Februar; Corpus Ref. XXIV. 353) M. D. rrij. 3m erften Dialog heißt es Blatt 3 iij: Mensch. Sab ichs doch also vor. riiij. iaren zu Friburg im Brifgam von Doctor Eccen gelert, bo er Conuentor in der Bfaen burg mas ond ich fein schuller, do lerth ich auch funft noch vil hupfcher luftiger vind vund Argument bann er was auß ber maffen geschickt in via modernorum auch wufte er von der realisten thon auch nit wenig dann es was auff die felben zeit ein realift der hieß Doctoz Anthonius der tam alle Sonnabent Ab aulam Bniuerfitatis do tam Doctor Eccius auch hyn vnd Disputierten mit nander offt. ij. oder. iij. ganger ftund das funft niemant dan fie zwien ein wörtlein redt do hette eyner vil hupscher Argumenta vnnd corrolaria mügen lernen. Gepft. waruon disputierten fie De lang capping. Mensch, lag mich auß reden mach mich nit irr, fie bewertenn welcher weg beffer wer der

1

Modernen oder Realisten. Genft. Das thut vil zum glauben vnud felickent gleuch als obe ich wolte difputieren ob kraut oder rüben beffer weren fo boch eyner das eyn ander ein anders gerun iffet. Mensch, merct nur der felbig Doctoz Anthonius was fo ein töftlicher realist das ym nye teyn gleycher zu kummen was dan Doctoz Eccius der bracht pms auch fo noch das er in ein melancoley viel vnd erstach fich felbs zu Bzijach in feiner ichwefter haus Do kunde yn mein mehfter hans Ecc zu bringen mit feim liftigen disputiren. Genft. Das ift der felben spitfindigen fophisten lonn ein yeder taglöner ift feynes lons wirdig. Mensch. D er was ein gelertrr man ond was auch Doctoz in der hepligen schriefft. Beuft. Deft bofer ifts, u. f. f. Bal. Zeitschrift für die hiftor. Theol., Jahrgang 1873, S. 370. Ueber Hans Goldacter vgl. meine Beschichte der Familie Gutbier (Dresden 1867), S. 91 des Registers. - - Blatt B iij b: Gehft. Das ift feiner wiederfacher schuld das fie das alte fleydt prer büberey fo vnwillicklich verlaffen wellen, welliches dan Rarfthans gemerckt hat vnd wil mit dem pflegel darein ichlagen. Menich. darumb wirftu nit laugnen das Martinus den Karsthansen erweckt hat. Geuft. Das laugne ich Mensch. Des halb ift seyn lere schedlich. Gepft. Das nit. wiedersprich ich, ich mehnn du habft diefe fundt vonn denm Eccenn zu Friburgt gelerneth. Menfc. ich fcheme michs nit. Genft. Du wirst dichs aber bald schemen. Mensch ich gelaub nit so bald du bewerft mirs dan. Genft. Wenftu nit was Matthey am .r. capitel gescheie ben ift. U. f. m. - Blatt (B iiij :) Geuft. Seind bie felben [d. i. Luthers Geguer] auch zu Erffordt. Menich. Dio es fend ir vil. Genft. lieber nen mirs. Mensch. Es ift ein ongelarter Auguftiner monich mit namen Doctoz fathan wie beuft D. Nathan ond ein gifftiger neydischer scotift ein Bfarrer der do feine scheflehn mehr schprt dan weydnet wil er nit von feym verfuern lan fo wil ich yn bag bescheenben funft wil ich pyt tein mer nennen wil vor hörn wo sie nauf weln barnoch wil ich birs wol auff einander mal nen nen, doch nit fern von hyn wenß ich ein der heldt hart ob dem Babft ift altzu hitzig das ichs auch felbs nit loben mag. Genft. wer ift der. Mensch. es ist der Garbian zu Eygnach. Geyft. ifts nit der ber von Arnftat byntumen ift.

Digitized by Google

,

Men. ia eben der felb. Ge: O der lose vetter miste er doch nit eym hundt in latein auß eim ofen zu locken wans ein hupsch frawen antref fo mufte er baß zu veteilen. Mensch. da ift nun vufer armen menschen gemeiner gebrech. Genft. Do mit ift tenner entschuldigt, lieber mas gibt der felb los tegbetler fur. Mensch. Er fagt schlechtz wer die bucher Martini left der fey ein teger. Genft. Das fol ym nit lang vnuerantwort blepben ich wil ein gelarten man anreyten er fol ein büchlein wider yn machen und fol in außrichten das der teufel nit ein pfenning omb gun geb vnnd fols mit der warhent thun. Menfch. En lieber es feind ber gleychen noch wol zu Effordt wen du yms auch angebst das mit eim pracht murd. Gehft. lag vor feben wie fie fich haltenn weln es ift noch frü genug. Mensch. Ift auch mar, nun antwort mir auff die forig frag Do ich gefragt hab wies tum das fo vil gelerter leuth wieder den Lutther feindt. Gepft. Du haft mir noch tein gelerten fundern nur gelt narn an gegengt die von bem Babft fenfte pfrunden nemen vnnd gelt barumb die heuchler ichzeyben mas der Bapft gern hört. Menich. Seinds boch zum tehl Barfuffer mönich die tein pfarr haben und tein gelt. Gehft. Ja wann mans ficht fie haben nicht und befigen doch ichier all ding, fo fie gleuch nit gelbt dozumb entpfahenn feind fie boch fo ehr geutig vnnd meinen fie woln ein bene fur andere ordenn vom Babft empfachenn auch thund fieß darumb am allermenften das fie wollen gesehen vnnd gelobt werden welliches yn doch got hab lob als geuelt hat dan fie feindt vil mehr darumb veracht worden dan das gemein vold begint pr buberen zu mercten. Mensch. Ey lieber gepft vernicht fie nit fo fehr mann findet dennoch gelerte leut onderin und frume menner. Es ift mar ich tenn Doctozem Betrum wol es ift ein gelart frum redlich vnnd Chriftlicher vater wie ich yn byg heer ertant hab auch ten ich Martinum Wagner von Gözlitz wol den hab ich sunderlich lieb man er prediget das wort gottes mit dem mundt vnnd mit den werden der gleuchen thut auch Egidius vonn Meyffen wellicher noch jung ift und löft fich doch fehr wol an es wer nit gut das onder enner fo groffen meing nit auch frum leut wern, fag mir aber ein gelerten der ne wieder denn Lutther gemesen wer. Mensch. so ich dir gleuch

1

vil nenn so verwirffst sie all. U. s. m. — Blatt (Fiij): "aber also selig zu werden ist dir nicht müglich auß den wortenn gottes, vnnd ob du gleych alle tag ein Pfalter papleft groffe pater noster in henden tregst vnnd so vil der abgnen apgöter machst das tleglich ist zuhörn "...., meynen nun meine geltsnarn sie woln die heyligen bieten, das got solt anderst machen, do mit alleynn yrm Adam gnug geschech gleych als lebte Christus nymmer vnd sant Erasmus sant Anna sant Sebestian sant Christoffel sant U. Kumernis [i. e. S. Wilgefortis] vnd die andern wernnu bas vorgot gehort dan Christus sechler (?) und Martin Gorlitius (?) meine Bemertung bei Burthardt, S. 49. 155. Seckend. I. 82. Fortgesette Sammlung 1730, S. 268. Colerus, Acta H. E. II. p. 372.

Eine andre Schrift dieses Copp hat den Titel: WJe man difs hochberumpt | aftronomischer vn geome = | trifcher funft Inftrumet Aftrolabium | brauchen foll. nicht allein ben Ertten | fondern auch ben Baumehftern, Bergt- | lewten, Büchffenmehftern vnnd an- | dern fünftleru vaft luftig | vnnd nutbar. | - Burch Joannem Copp Aftro = | nimum, der Artach Docto2, zu famen ge | fatt, verteutscht bud gemert. | - - Got gepeut bem gestirn, | vnnd nit bas gestirn gott. |-M D XXV. | — Titel in schmaler Randleiste mit Arabesten. 42 Quartblätter. Signaturen bis Tiij. Borletzte Seite 20 Zeilen, darunter : Gedruckt und volendt durch Georig | Erlinger zu Bamberg. In toft vnnd | verlegung des Erfamen vnnd acht= | paren Cafpar Weidlins buch- | fürers zu Nornberg, | - Blatt B a und b die Widmung: "Den Erbarn Erfamen und wehfen | Burgermehftern Richtern und Radt der | fregenn bergftatt Sant Joachims Tall, meinenn gepiettendenn günftigenn herren." - "Gebenn inn ber Beitberuffnen Fregen Bergstatt Sanct Joachims tall, Dinstag nach Margarete. 1524. [d. i. 19. Juli.] E. E. 20. Sehorfamer, Beftelter Leybartt Johann Copp Doctor." - Dresdner Bibliothef Hist. Eccles. E. 171<sup>m</sup>/ und Astron. 467.

Digitized by Google

# Recensionen.



•

.



•

.

•

Geschichte Iesu. Nach academischen Vorlesungen von D. Carl Hase. Leipzig, Breitkopf & Härtel, 1876. VHI u. 612 SS.

Nachdem D. Safe im Jahre 1829 die wilfenschaftliche Literatur des Lebens Jeju durch fein "Lehrbuch" eröffnet und in vier weiteren Auflagen desselben die Bewegung diefer jüngften theologischen Disciplin ein Menschenalter hindurch mitwirkend begleitet, gibt er uns jest anstatt einer neuen Ausgabe des latonifchen Compendiums die academische Ausführung desselben, feine Borlefung über "Leben Jefu", wie er fie im Binter 1874-75 zum lettenmale gehalten. Der Gewinn des theologischen Publicums bei diefem Taufch ift ein fo großer, daß mir den Bunfch nicht zurudhalten können, der ehrwürdige Berfaffer, dem ja die Gabe anziehender, geistvoller Darstellung in reicherem Maße als wohl irgend einem anderen lebenden Fachgenoffen verliehen ift, möchte in ähnlicher Weise auch die mündliche Ausführung feines ausgezeichneten, aber mehr andeutenden als aussprechenden Lehrbuchs der Rirchengeschichte zum öffentlichen Gemeingut werden laffen. Wir bewundern an der vorliegenden reifen Frucht eines in feltener Beise reichen miffenschaftlichen und academischen Lebens vor allem die ausgezeichnete, tieferes Eingehen und mufterhafte Rlarheit ver-

1.

einigende Lehrgabe, die fast uneingeschränkte Sachkunde in den mancherlei hier einschlagenden Materien, die jugendliche Geistesfrische, welche den Studien des Gegenstandes ein halbes Jahrhundert hinburch ebenso empfänglich als selbständig gesolgt ist; und wenn uns hie und da ein ohne Zweisel der Jenenser academischen Tradition angehöriger Ton nicht ganz sympathisch berührt, so haben wir um so mehr anzuerkennen, daß das Buch von einer edlen Wärme, ja religiösen Begeisterung für seinen Gegenstand durchweht ist, welcher bei der ziemlich weit nach links gehenden kritischen und dogmatischen Haltung um so wohlthuender berührt.

Mancherlei Borzüge des "Lehrbuchs" treten überhaupt in diefer Ausführung in gesteigertem Mage hervor. Die vollftändigste Literaturgeschichte des Gegenstandes rollt fich als reine Originalarbeit des Verfaffers in geiftvollen Zeichnungen vor uns auf. Ein wahres opus supererogationis, aber ein willtommenes, ist dabei die Geschichte auch der poetischen Bearbeitung des Lebens Jeju. Auch die fonftigen einleitenden Darlegungen, die Charakteristik der Quellen, die Erörterung der johanneischen Frage, der Abrig der apotrpphischen Evangelienerzählung, dann die allgemein = miffenschaftlichen Erörterungen über die 3dee der Biographie, über hiftorische Rritit u. f. w. find ungemein anregend und zweckentsprechend. Ebenfo meisterhaft, wiewohl wir sachlich manches einzuwenden hätten, finden wir die Borgeschichte Jesu bis zu feinem öffentlichen Auftreten behandelt; die fagenhafte Auffassung der Rindheitsüberlieferung wird in liebevoller Zartheit vorgetragen, die Geschichte aus dem zwölften Jahre eingehend und trefflich gerechtfertigt, der dunkle Raum bis zum dreißigften Jahre mit geiftvoller Darlegung der Entwicklungsgesetze und sbedingungen Jesu ausgefüllt. Weniger befriedigt uns die Behandlung des öffentlichen Lebens, schon darum weil das fortwährende Dazwischentreten der fritischen Untersuchung und polemischen Auseinandersetzung die hier gerade mögliche und erwartete Anschauung des historischen Processes hindert; wäre es nicht beffer, in der Behandlung des Lebens Jefu überhaupt die fritische Untersuchung und die positive Darftellung auseinanderzuhalten? Sodann finden fich hier mehrere erhebliche Bunkte, in benen uns der Berfaffer wirkliche Fortfchritte der hiftorifchen Er-

Digitized by Google

fenntnis verschmäht zu haben scheint. So besteht er noch immer darauf, Jefum bereits vor feinem Taufgang ganz aus fich felbst zum meffianischen Bewußtfein gelangen zu laffen, als ob es dentbar wäre, daß der von herzen Demütige und bis dahin doch nur reinmenschliche Rräfte in fich Spurende ohne positive gottliche Berufung und Salbung den Auftrag die Belt umzuwandeln über fich genommen hätte. Die Geburtsgeschichte feines meffianischen Bewußtseins fteht, wie Reim richtig gesehen hat, in der Beschichte feiner Taufe gefchrieben, in welcher Bafe im Biderfpruch mit dem gangen Urchriftentum tein eigenes Erlebnis Jefu, fondern nur ein Erlebnis des Täufers erblickt. Auch weitere epochemachende Bendepuntte erscheinen uns nicht hinreichend beachtet; fo 3. B. die Apostelwahl, mit der nach Martus eine bestimmte Form der Birtfamkeit Jeju abschließt und eine neue anhebt, an die Stelle der anfänglichen Boltspredigt in den Synagogen die Sammlung einer Miffionsgemeinde zu befonderer Unterweifung und Aussendung tritt; ein Ueberfehen, das vielleicht damit zusammenhängt, daß Bafe überhaupt die alte Borliebe für die Matthäuserzählung nicht mit der neuerdings immer mehr durchdringenden Burdigung ber Martus= darstellung vertauscht hat. Der Pragmatismus der späteren Birfungszeit Jefu erscheint uns baburch einigermaßen verdunkelt, . daß die letzte galiläische Periode erst zwischen Joh. 7 und 10, 22, zwijchen Laubhutten- und Tempelweihfeft eingeschoben wird, da boch Johannes bereits Rap. 6, 68 beim Betenntnis des Betrus, an welches fich bei den Synoptifern die Leidensweißagung und swanderung unmittelbar anschließt, angelangt ist, und Rap. 7-10 einen bauernden Aufenthalt des in Jerufalem anfangs Boden geminnenden Christus offenbar voraussett, den Aufenthalt, welchem ohne Zweifel die Matth. 22-23 berichteten Streitverhandlungen ursprünglich angehören. Sier scheint uns Beizfader, der querft auf die Speisungsgeschichte als die Beripetie des Lebens Jefu aufmerkjam gemacht hat, den Zusammenhang und Fortschritt der Begebenheiten viel klarer und richtiger dargelegt zu haben.

Aber es kann die Aufgabe einer Recenssion des neuen Hase'schen Buches nicht sein, die Vorzüge und Mängel zu erörtern, welche dasselbe mit dem der theologischen Beurtheilung längst anheim= 24601. Stud. Jahrg. 1876. 48 gefallenen Lehrbuch gemein hat. Bielmehr haben mir die Aufmertfamteit des theologischen Bublicums auf diejenigen Buntte zu lenten, in welchen die neue Behandlung der Sache von der früheren auf charakteristische Beise abweicht. Es war allerdings zu erwarten, daß eine der Zeitbewegung gegenüber fo receptive und von je her zum Banner der liberalen Theologie mit folcher Borliebe haltende Individualität wie die Hafe's auch in den Tagen des immer noch jugendlichen Greisenalters von der fleptischen Zeitströmung nicht unberührt bleiben werde. Dennoch betennen wir, daß die ftarten Rachgiebigkeiten gegen den antisupranaturalen Zeitgeist, benen wir in diefer "Geschichte Selu" begegnen, uns überrascht und betrübt haben. Bir fagen das nicht im Sinne des Borwurfs gegen den Mann, den zu lieben und zu verehren auch dieses Buch an fo vielen Stellen uns von neuem angeregt hat, vielmehr zu unfrer Berwahrung, damit der ernfte und entschiedene Biderspruch, den wir einzulegen haben, nicht gegen diefe Liebe und Berehrung ftreitend erscheine.

Bon den Buntten, die mir meinen, der geringste und äußerlichfte ift der, von welchem die Anhänger ber fritischen Schule das meiste Aufheben gemacht haben, daß nämlich nun auch hafe die unmittelbar-· apostplische Sertunft des vierten Evangeliums fallen gelassen hat. Nachdem er lange Jahre zu den geiftvollften und fachkundigften Berteidigern der johanneischen Abfassung gehört hatte und allerdings durch die Differenz zwischen feiner und der johanneischen Auffasjung der Berjon und Lebensgeschichte Jeju in manches Gedränge gefommen war, hat fich hafe nunmehr auf die vermittelnde Sppotheje zurückgezogen, daß im vierten Evangelium bie vom Apostel Johannes herrührende ephefinische Tradition des Lebens Jeju vorliege, nach bem Tobe bes Apostels von einem begabten Schüler desselben gleichsam im Namen des Berewigten aufgezeichnet. Зú habe mich bereits anderweitig darüber ausgesprochen, daß ich diefe Bermittelungshupothese für feine lebensfähige halten tann 1). Gerade die großen Freiheiten, welche das vierte Epaugelium in der Dar-

<sup>1)</sup> Bgl. meine Abhandlung: "Zur johanneischen Frage", erweiterter Separatabbruck aus den Studien und Kritiken, 1876, S. 236 ff.

ftellung bes Lebens Jeju und der Wiedergabe feiner Reden fich nimmt, und die anscheinende Rückfichtslofigkeit, mit der es gegenüber der fpnoptischen Tradition verfährt, erklären fich weit eber aus der Selbstgemigheit eines Apostels, als aus der Abhängigkeit eines an die ältere, ipnoptische Ueberlieferung jeden Falls doch mitgebundenen Apostelschülers. Dazu murde fich die Fiction, als wäre der Verfaffer der Apostel felbit, mit der Stellung eines pietäts= vollen Schülers am allerwenigsten vertragen. Wenn der Satz Rap. 19, 35: xaxeivos older, ort alnon leyer, boch eine Berufung auf das Selbstbewußtfein des noch lebenden Lieblingsjüngers ift, wenn der mit dem Evangelisten unleugbar identische Berfasser des ersten Briefes fich Rap. 1, 1 f. auf's nachdrücklichste als Augen = und Ohrenzeugen gibt, und hiemit auch Ev. 1, 14 u. 19, 35 zufammen= ftimmt, wenn endlich der uralte Anhang Rap. 21, im Namen einer Mehrzahl von Freunden des Apostels geschrieben, denfelben ausdrücklich auch als den youvas ravra bezeugt, fo bleibt es eben bei der unbiegfamen Alternative, in welche die gegenwärtige Theologie auseinandergeht, daß diese Zeugniffe entweder mahr oder gelogen find, und das eine wie das andere fchließt die Substitution eines pietätsvollen Schülers faft gleich fehr aus. 3m übrigen hat die kritische Schule gar keine Urfache, über jene Nachgiebigkeit Safe's ein besonderes Triumphgeschrei zu erheben. Safe ift nichts weniger als zur Logosromanhppothefe übergetreten ; er verwerthet das vierte Evangelium als wahre und mirkliche Geschichtsquelle fast noch ebenso ftart als zu der Zeit, da er es für ein unmittelbar apostolisches Wert hielt, und die eingehende Erörterung, die er ber johanneischen Frage widmet, stellt ihn noch heute vielmehr auf die Seite der Freunde als der Gegner desfelben.

Beit ernfter sind dagegen einige andere Abweichungen von der früheren Position, welche das Materielle des Lebens Jesu betreffen. Macht sich in denselben das Streben des Berfassers fühlbar, sich noch mehr als früher von theologischen Boraussezungen zu befreien und — wenn auch um den Preis einer gesteigerten Ungewißheit und Stepsis — dem Gegenstande noch mehr als der pure Ge= schichtsforscher gegenüberzustehen, so wäre dagegen bei einer historisch= theologischen Aufgabe an sich nichts einzuwenden, so lange die all=

48\*

gemeinen Boraussfetzungen aller Theologie, die Grundanschauungen des Christenglaubens, intact bleiben. Anders steht es, wenn auch diese einer vermeintlichen Unbefangenheit theilweise zum Opfer ge= bracht werden und dadurch der seiner Natur nach zugleich histo= rische und religiöse Erkenntnisgegenstand nicht verständlicher, sondern nur räthselhafter und widerspruchsvoller wird. An diese Klippe einer rein=rational und antisupranatural sein=wollenden Theologie scheint uns der Berfasser in der That mehrfach gerathen zu sein.

Es handelt fich zunächft um die chriftologische Grundanschauung. Das Lehrbuch war in dieser Hinsicht flar und bestimmt. Die Rbee, an welcher die Thatfachen des Lebens Jeju zu meffen, mar ihm "der Glaube der Chriftenheit, daß in Chrifto Gott Menfch und dadurch bas Heil der Welt geworden " (§ 14) 1). Dies aller: dings nicht nach dem altfirchlichen, fondern dem modernen Begriff bes Berhältniffes von Gottheit und Menschheit, nach welchem "das volltommene Ebenbild Gottes nur als das religiöfe Urbild der Menschheit sich offenbaren tann ", alfo das Leben Jefu als reinmenschliches, aber auch als rein=menschliches im ethischen Sinne, als fündlofes zu betrachten ift. "Solche Reinheit", hieß es an einer anderen Stelle (§ 32), "ift badurch bedingt, daß Jejus fcon in feiner Entstehung aus dem Zusammenhange des fündigen Menschenlebens heraustrat". Auch das neue Buch geht von jener Voraussetzung ber Gottmenschlichkeit Jefu aus; aber alsbald tritt die Neigung hervor, das Einzigartige, Absolute, das in diefer 3bee liegt, in ein bloß Außerordentliches, Relatives hinabgleiten zu laffen. Der Lieblingsbegriff des Berfaffers für Chriftus ift der des religiofen Genius, und diefer Begriff wird ausdrücklich ebenfo gefast wie Raphael der tünftlerische, Shatspeare der poetische Genius ift. Das ift boch eine irreführende Darftellung: der weltliche Genius gehört nur dem peripherischen Geistesleben der Menschheit an, der religiöfe dem centralen, muß alfo mit Gott in einem ganz andern Verhältnis stehen als jener; auch wird niemand eine Absolutheit des Genie's Raphaels oder Shakspeare's auf ihren Gebieten be-



<sup>1)</sup> Ich citire nach der fünften Auflage (von 1854), die mir eben zur Hand ift.

haupten, fo daß neben ihnen für einen Lionardo oder Goethe teine ebenbürtige Originalität übrig bliebe, mogegen das chriftliche Bewußtfein gefu allerdings diefe Abfolutheit zuerkennt und darauf besteht, daß alle, die an der wahren und vollfommenen Religion theilhaben wollen, in ihm fich finden und aus feiner Fülle nehmen müffen. Bei diefer Neigung des Berfaffers, das µovoyeves Chrifti in ein bloß Eminentes zu verwandeln, ift man um fo mehr auf feine Erklärungen über die Sündlosigfeit gespannt. Er macht binfichtlich derfelben nicht bloß die früheren und ganz richtigen Borbehalte, daß fie den fittlichen Rampf und den fittlichen Fortichritt nicht ausschließen tonne, fondern er äußert fich jest über die vorausgesetzte Thatsache felbst mit unverhohlener Stepfis. 3mar ertennt er Die Sündlosigfeit des Erlöfers als Poftulat des chriftlichen Bewußtfeins an, aber dies Postulat bedürfe, um nicht in den Berdacht einer bloßen Ueberschwänglichkeit des frommen Gefühls zu tommen, des hiftorischen Beweises, und diefer hiftorische Beweis laffe fich nicht führen, auch nicht aus dem Selbstbewußtfein gefu, welches das Lehrbuch (§ 32) als ausreichende Quelle desfelben an= ertannt hatte. "Wenn auf der Sobe feines Lebens ", heißt es S. 248, "das Einheitsgefühl mit Gott jedes Bewußtsein der Sündhaftigteit ausschloß, fo folgt daraus doch nicht nothwendig, daß feine Rindheit und Jugend von jeder vorübergehenden Berfehlung frei gewesen sei. So manches im alltäglichen Leben liegt mitten inne zwischen gut und boje, zumal in den Jahren der geiftigen, auch fittlichen Entwicklung; daher fchmer zu denten und feinen Falls hiftorisch zu erweisen, daß der Jüngling von Nazareth in diesem Halbdunkel vom rechten Wege nie abgeirrt sei. Die Uebereilungs = und Nachläßigkeitefunden des alltäglichen Lebens begangen und ertannt, fcmerzen auch fie ein zartes Gemiffen, aber in ber fortichreitenden fittlichen Erftartung abgethan, werden fie vergeffen, in der Glut göttlicher Liebe verzehrt und verföhnt." Sind diefe Betrachtungen - wir wollen nicht fagen chriftlich-, fondern auch nur hiftorifch - zuläßig? Der hiftorifche Beweis der Sündlofigkeit Jefu ift, wenn man nur die Ginheit und Continuität des inneren Lebens anerkennt und nicht einen mathematischen Aus= weis über die einzelnen Lebensmomente als einzelne fordert, denn

boch wohl aus feinem Selbstbewußtfein zu führen, negativ und pofitiv. Der, welcher bas vor Gott Todeswürdige der Sünde ichon in ber Bornesregung bes Bergens gefunden, der hätte feine Uebereilunges und Rachläßigkeitefünden, nach feiner eigenen Lehre immerbin arge Frlichte eines in der Liebe nicht völligen Berzens, einfach ju vergessen vermocht? Und während feiner der Seinen, auch ber Biebergeburtsgemiffeste, Seiligungsgewaltigste, je auf Erden zum Bewuftfein tommt mit ber Sünde fertig zu fein, mare bei ihm bie Continuität des inneren Lebens fo wunderlich durchbrochen ge= wefen, daß im Alter von dreißig Jahren der Sündhafte in einen fündlos Beiligen fich verwandelt gehabt? Aber mare es fo. mare er barin der Arzt, der fich felber geholfen, nun fo hätte auch fein Evangelium nichts anderes werden können, als eine Anweifung für andere, fich ebenso felbst zu erlöfen: wie tame er bann auf einmal zu bem pfpchologifch und ethifch unbegreiflichen Gedautenfprung, als muffe er fein Blut vergießen "zum Löfegeld für viele "? Sätten wir aus feinem Selbftbewußtfein auch nur bas eine Zeugnis feiner Sterbeftunde, zeugt nicht gerade fie, in ber fonft auch altvergeffem, abgeblaßte Schatten fich in der Seele wieder erheben, für feinen ganzen Lebenslauf? Auch jest tommt teine Bitte um Bergebung auf feine Lippen; felbft ba er fich von Gott verlaffen fühlt, verwandelt fich das Baterantlitz im Himmel ihm in kein Richterantlitz; er weiß fich als das fehllofe Lamm, das zum Opfer fällt für die Fehle der andern. Aber wir haben ja auch Zeugnisse, bie ihr Licht hell zurückwerfen in feine verborgene Lebenszeit, in feine Jugend und Kindheit insbesondere. Benn es im Augenblick der Jordanstaufe, die — wenn irgend etwas — das Gedächtnis vergangner Verfehlungen in ihm hätte machrufen müffen, in feinem Berzen vielmehr wiederhallt: "du bift mein lieber Sohn, an dem ich Wohlgefallen habe", tonnen an dem verborgenen Lebenslaufe, bem dies Zeugnis ward, auch nur die leifesten, allein im Lichte des Gottesangesichtes erkennbaren Fehle gehaftet haben? Und wenn der Zwölfjährige es als das ganz Selbstverständliche voraussest, baß er "fein müffe in dem, mas feines Baters ift", tann es ihm je nicht felbstverständlich gemesen fein, in der Rindesgemeinschaft mit dem dreimal Heiligen zu leben und zu weben? - Geset

aber, diefer hiftorische Beweis mare in der That nicht ftringent, warum ergänzt ihn hafe nicht burch bas Zeugnis' des chriftlichen Bewußtfeins? Beil dasselbe zu feiner eigenen Gemigheit erft des nicht zu führenden hiftorischen Beweises bedürfte? Das märe freilich ein vitiöfer Cirkel, wenn das chriftliche Bewußtfein an die hiftorische Untersuchung gebunden, diese aber nicht im Stande wäre, ihm zu geben, mas es bedürfte! Die Sache fteht doch vielmehr fo, daß es fich lediglich fragt, ob die Siftorie gegen die unmittel= bare Gemigheit des chriftlichen Bemußtfeins etwas einzumenden hat, ob die geschichtliche Untersuchung etwa in der Lage ift, Jesum im Widerspruch mit diefem Bewußtfein des Glaubens dennoch einer Sünde zu zeihen. Daß das nicht der Fall ift, weiß hafe ebenso aut als wir, und ift auch weit davon entfernt, es zu behaupten: mithin tann feine Stepfis an der Sündlosigkeit gesu lediglich auf ber allgemeinen Betrachtung beruhen, daß doch fonft alle Menschen Sünder find, und auf der Scheu, in Jefu die absolute Ausnahme, bas wahrhaftige Bunder der wahrhaft reinen Menschheit anzuer= Wenn nun aber doch offenbar eine völlig andere Betrachfennen. tung ber Perfon und des Lebens Sefu entstehen muß, je nachdem man zwischen Jesu und der übrigen Menschheit diefen nicht rela= tiven, fondern abfoluten Unterschied fett oder nicht fett, fo mird hier recht offenbar, wie der blog hiftorische und nicht zugleich theologifche Standpunkt diefem Object der Ertenntnis gegenüber gang unzureichend ift.

Ein anderer erheblicher Punkt, auf welchem D. Hafe seine Auffassung bedeutsam verändert hat, ist die Reichsidee Jesu. Das "Lehrbuch" in seinen späteren Bearbeitungen ließ den Herrn die theokratische Fassung des messionischen Reiches bereits vor seinem öffentlichen Auftreten überwunden haben zu Gunsten einer rein geistigen Reichsidee, die nur eben weltbeherrschend und weltgestaltend werden sollte. "Sein Plan", hieß es (§ 41), "war eine sittliche Reformation und ein geistiges Reich; aber das göttliche Gesetz, das er geltend machte, war allerdings bestimmt, im Laufe der Zeiten die Welt zu überwinden, oder vielmehr als höchstes Weltgesetz zu durchdringen." Demgemäß wurde (Lehrbuch, § 103) hinsichtlich ber Wiederlunstsweißagung Jesu ein Misverständnis der apostolischen .

Rirche angenommen. "Daß Jefus die Zerftörung Jerufalems und weiter hinaus die Ummälzungen im Geifte angeschaut hat, in welchen bie alte Belt untergieng und das Zeichen des Rreuzes fiegte, das ift fein unleugbares Berftändnis der Beltgeschichte ", und " Bie das Emportommen der Theofratie von den Bropheten als Einzug Rehova's unter fein Bolt vorgestellt wird, fo tonnte gefus die Beifagung vom Siege feines Reichs unter dem Bilde feiner eigenen glänzenden Wiederkehr aussprechen". In der neuen Bearbeitung ift dem Verfaffer diese fpiritualiftische Auffaffung bedenklich geworden, und er ift zurückgefehrt zu feiner erften jugendlichen Conception in der Grundform feines Lehrhuchs, daß gefus die theotratische Reichsidee, die er doch eigentlich nie abweise, allerdings zu verwirklichen gedacht, nur eben durch Berftellung der sittlich. religiöfen Borbedingung im Bolte, und daß er erft angesichts des irdischen Unterliegens fich resignirt habe, "nur ein geiftiges Reich als ein Rönig der Wahrheit in einigen treuen herzen zu gründen, der Bundermacht feines himmlischen Baters es anheimstellend, es zum Beltreiche zu machen". 3m Zufammenhang hiemit werden die eschatologischen Beißagungen Jefu jest viel realistischer auf= gefaßt und in Folge deffen der von der Geschichte constatirte grrtum derfelben dem Herrn felbft zugeschrieben, als ein hoher Deffiastraum, ein Gedicht hochfliegender religiöfer Phantafie, "indem Jefus, ebenfo fehr durch die aus dem Glauben feines Boltes übernommene Deffiasherrlichkeit wie durch feine eigene religiöfe Sobeit bedingt, den Gieg feines Reiches nur denten tonnte unter un= mittelbarer Theilnahme feiner Berfon ". - Das wäre nun boch fein gang unbedeutender und unschuldiger bloger "Berftandesirrtum". wenn Jefus feiner Berson eine höhere Bedeutung für die Bufunft des Reiches Gottes zugeschrieben hätte, als ihr in der That zufam, und ich wüßte nicht, wie man deufelben von einem Mangel an Demut, an Bott = allein = die = Ghre = Geben freifprechen tonnte. Aber auch was feinen Verstand angeht, fo hat er doch fonft gewußt, daß es des Dabeibleibens des Säemanns nicht bedürfe, damit die Saat fich entfalte; "denn die Erde bringet von ihr felbst zuerft das Gras, darnach die Achren, darnach den vollen Beigen in den Uchren \* (Marf. 4, 28). Andrerfeits tann man hafe darin nur Recht

geben, daß er von der einseitig fpiritualistischen Faffung der Reichsidee Jefu zurüchgetommen ift. Abgesehen von allen einzelnen 3n= ftangen -, die 3dee eines Gottesreiches, das lediglich inwendig bliebe, das nicht auch als fichtbare Gemeinschaft in die Weltgeschichte fich chineinbaute, nicht auch als naturverklärende Macht einen idealen Totalzuftand zum Biele hätte, hat den ganzen gefunden Realismus der biblifchen Denkart, und darum gemiß auch die Dentart Jefu wider fich. Rein energischer religiöfer Glaube bleibt an dem Unterschied von Geift und Natur, Innenwelt und Sinnenwelt wie an einem breiten Graben stehen und begnügt fich, bloß bas diesfeitige Ufer für Gott und fein emiges 3deal in Anfpruch zu nehmen, mährend bas andere in alle Ewigkeit der Unvollkommen= heit, dem Biderspruch, dem Uebel und Tode überlaffen bliebe. Auch der Reich = Gottes = Glaube Jefu hat das nicht gethan, fondern hat einen folgerichtigen Flug genommen von der Berzenserneuerung bis zur Beltpalingenefie (Matth. 19, 28) in vollem Ginne des Bortes, und biefe Bewußtfeinsthatfache Jefu ift auch jonft für das Berftändnis feines Lebens bedeutfam genug; fie ergibt 3. B., daß auch feine leiblichen Bunderthaten ihm wefentliche Stücke feines meffianischen Berufes gewesen find (Matth. 11, 2 f. 12, 28), und daß - der von Bafe getheilten Stepfis gegenüber - er das messianische Bewußtfein gar nicht hätte ergreifen und festhalten tönnen ohne die in fich empfundene Dacht, eben folche Beichen zu thun, wie das Alte Teftament fie ihm von den Propheten erzählte. 3ft es nun mit ber Reichsidee der Bibel, des Glaubens, des Meffias in der That fo bewandt, fo fragt fich doch, warum vom Frrtum diefer Anschauung geredet werden foll, und nicht vielmehr von ihrer Bahrheit? Bon einem grrtum mare aller= dings zu reden, wenn die betreffenden Aussprüche und Beißagungen Jefu in profaischer Buchftäblichkeit zu nehmen mären, denn das ift ja gewiß, daß er nicht binnen eines Menschenalters in Bolten vom Himmel sichtbar wieder herabgeschmebt ift; allein wenn wir barin einig fein werden, daß gefus die Butunft anschaut nicht wie der allmiffende Gott, fondern wie ein Brophet (Mart. 13, 32), fo wollen wir feine Unschauungen boch auch auslegen nach bem hermeneutischen Ranon, den die Natur der Brophetie fordert. Der

Brophet schaut und redet im Bild und Gleichnis, ift fich dabei des Bildlichen und Boetischen feines Schauens und Beißagens wohlbewußt (1 Ror. 13, 12), und ift dennoch nicht im Stande, den noch unerfüllten Sinn begrifflich aus der finnbildlichen Sulle So hat Refus ein nicht blof geiftig=fittliches, aber auch zu löfen. nicht weltlich=politisches, wol aber geist=leibliches, ideal=reales Gottes= reich gebacht und gewollt und von demfelben in Bildern geredet, wie fie dem biblischen Anschauungstreife natürlich maren, wie wenn er vom Sitzen feiner Freunde an feinem Königstisch oder auf Richterstühlen zu feines Thrones Seiten sprach; und nur das ift ber wefentliche Unterschied feiner und ber prophetischen Anschauung, bağ ihm dies Reich nicht wie noch dem Täufer Johannes pera παρατηρήσεως fommt, nicht fertig vom Himmel herniederfährt wie ein Blitz, fondern in organischem Broceffe in der Belt erwachsen muß, gleich eines Sauerteiges Wirtung, eines Senftorns Entfaltung. Und als nun das Beitansfehende diefes Broceffes fich immer mehr vor feinem Geistesauge aufthut, infonderheit ichon bas fräftige Aufgehen der ausgestreuten Saat fich ihm jenfeits feiner Erbentage verlegt, ba hält er den ganzen Bollendungeproceg bes nur eben Begonnenen fest in bem banielischen Anschauungsbilde des in Himmelswolken tommenden Menfchensohnes als Trägers des himmelreiches, in einem fymbolisch angeschauten berrlichen Biderspiel feines erften Rommens in irdischer Niedrig= teit, einer triumphirenden Biedertehr in die ihn ausstoßende Belt, und faßt in diefem Anschauungsbilde die fämtlichen wesentlichen Momente feines tünftigen Sieges, Auferstehung und Geiftesfendung, Untergang des gottfeindlichen Israel und Betehrung der Seiden, Auferwedung der Todten und endgültige Scheidung des Beigens und Untrauts der Beltgeschichte, in eins zufammen, um bann je nach gegebenem Anlag bald diefes, bald jenes von diefen Momenten besonders hervorzuheben. Daß er fich dabei des Symbolischen und Elastischen jener Anschauung mohlbemußt mar und mohl eine neue und dauernde perfönliche Leitung feiner Reichsfache, aber mit nichten ein sichtbares Berabschweben in einem einzelnen Momente für sich erwartet hat, das bezeugt doch --- ganz abgesehen von den joban= neischen Abschiedsreden - auch manches von der fpäteren aller-

dings tindlich = finnlichen Erwartung der Gemeinde unberührt ge= bliebene fynoptische Bort. So die Berheikung an Betrus, auf ihn (nach feinem Tode) die Gemeinde zu bauen, oder die Berheißung an alle Gläubigen, wo immer, sie zu zweien oder dreien versammelt fein mürden, mitten unter ihnen zu fein, mas beides nur von einer Gegenwart im Geifte gemeint fein tann; und noch deutlicher das Wort vor dem hohen Rath: "von nun an werdet ihr fehen des Menschen Sohn fiten zur Rechten ber Rraft und tommen auf des Himmels Wolken ", wo ihm doch niemand den Gedanken eines leibhaftigen 3n = den = himmel = Bineinfehens der Bohenpriefter auf= brängen wird. - Benn ich nun mit alledem dem ehrmurdigen Berfaffer ber "Geschichte Jefu" gemiß nichts neues fage, woran lieat es, daß er uns dennoch hier auf einen grrtum Jeju, auf ein "Gedicht hochfliegender religiöfer Phantafie" drängt? Soviel ich febe, doch wieder nur daran, daß er fich scheut, mit feinem Chriftenglauben über die Schranken des modernen Bewußtfeins ju fpringen, das von einem realen, weltvollendenden und naturverflärenden Gottesreiche nichts miffen mill. Aber dies Opfer eines wefentlichen Stückes chriftlicher Weltanschanung hilft ihm doch nur fcheinbar zu einer Berföhnung mit diefer "Bernunft des jetzigen Zeitalters ": der Glaube an eine Fortdauer und Bollendung des persönlichen Dafeins, an dem er festhält, ift dem modernen Bemußtfein ebenso gut ein "Gedicht hochfliegender religiöfer Bhantafie", wie die eschatologische Beißagung Christi von einer Verklärung und Bollendung des Ganzen.

Diese Scheu vor den Schranken des modernen Bewußtseins hat in der neuen Bearbeitung des "Lebens Jesu" noch ein großes Opfer gesordert, von dem wir Act nehmen müssen, das Opfer einer wirklichen Auferstehung des Herrn. Zwar that schon das Lehrbuch in diesem Punkt den Ansprüchen des christlichen Glaubens kein volles Genüge, aber es stand doch auf einem wesentlich anderen Standpunkt. Mit großer Bestimmtheit war zunächst die moderne Bissionshypothese abgewiesen. "Die Behauptung, daß die Apostel sich allmählich in den Tod des Herrn gefunden, ihn als schrift= gemäß in ihre Messiasvorstellung mit aufgenommen hätten, und so der in ihnen wieder aussende Messias sich Einzelnen zu Vi-

ļ.

fionen feiner äußeren Erscheinung fteigerte, bedarf außerdem noch feltfamer Misverständniffe und einer Berdichtung ber Bifionen ju ben materiellen Lebenserweisungen in Jerufalem, die mehr lügen= haft als sagenhaft sein würde. Aber ein bisher unerhörter Glaube wird hier abgeleitet aus der ganzlichen hoffnungslofigkeit, eine un= ermeßliche Wirfung aus der nichtigsten Urfache, die Umgestaltung der Beltgeschichte aus einer zufälligen Selbsttäuschung." (§ 118.) Die Idee einer natürlichen Biederbelebung war allerdings nicht mit gleicher Entschiedenheit abgelehnt, doch maren auch nach diefer Seite die Schranken des Rationalismus wefentlich durchbrochen. "Da es tein hinreichend ficheres Todeszeichen abt außer dem Gintreten ber Fäulnis oder ber Zerftörung eines zum Leben unbedingt nöthigen Organs, so ift ein allgemeingültiger Beweis des Todes Jefu nicht zu führen. Aber durch irgend eine menschliche Dacht oder Magregel tonnte diefer Tod nicht verhindert werden, und nach ber Ueberzeugung aller, auch feindseliger Augenzeugen ift er erfolgt. Daber die Behauptung eines blogen Scheintodes blog auf dem Rückschluß aus der Auferstehung ruht, welchem - bei dem Geheimnis alles Todes — nur die immer anerkannte Wahrheit (Apg. 2, 31. 13, 35 f.) einzuräumen ift, daß das organische Princip von Jefu Leiblichteit nicht bis dabin aufgelöft worden fei, wo die niederen Mächte der Bermefung losbrechen." (§ 116.) Auch "ift ein Gefreuzigter durch bloß ärztliche Mittel am britten Tage nicht wiederhergestellt, und ein fiech Umherziehender wäre den Aposteln nicht als Sieger über Grab und Tod erschienen. . . . Wiefern man magt, das erfte Biederermachen feines Bemußtfeins ju erflären, liegt der Gedanke nahe, daß der Tod als gewaltsame Zerftörung nicht ursprünglich zur natur eines unsterblichen Befens aebore, fondern in der Art erft burch bie Sunde entftanden fei; daher derjenige, welcher von der Sünde nicht berührt war, auch von diefer Unnatur des Todes nicht bewältigt werden konnte." (§ 120.) Ueber alle diefe Inftanzen für die Bahrheit des Auferstehungswunders lagert fich in der neuen Bearbeitung der dichte Nebel der Stepsis. Das Ergebnis der Untersuchung, heißt es bier nach längerer Erörterung der differenten Berichte und der vifionären Erklärbarteit ber Thatfache, bas Ergebnis, über welches

"eine unbefangene Wilfenschaft" schwerlich je hinaustommen werbe, fei dies: es tonne das eine und das andere geschehen fein, entweder eine Beiftererscheinung, die fich in visionäre Buftande auflofe, oder die leibhafte Biederbelebung des Getreuzigten auf natürlichem Bege, unter Boraussetzung des nicht völligen Todes und unter Mitmirtung der an anderen bewährten Seilfraft Jefu. Die dritte Möglichkeit, daß das apostolische Zeugnis und der Glaube der Chriftenheit die Bahrheit rede, daß der unsterbliche Geift des fehllos Bollendeten in der That die Macht gehabt, den getödteten Leib neu zu befeelen und dnrch diefelbe Lebensglut das Frdifche, Sterbliche desfelben ju verzehren und ein Neues, Unfterbliches daraus hervorzubilden, — diefe Möglichkeit wird gar nicht ernftlich dis-Denn das tönnen wir doch nicht eine ernftliche Erörterung cutirt. nennen, daß gegen die Annahme einer Auferstehung im verflärten Leibe das Effen Jefu Lut. 24, alfo "ber noch unverflärte Magen" geltend gemacht wird: ganz abgesehen davon, daß der Auferstehungsact immer nur der Beginn der Berklärung, der Proceg derfelben dagegen erft der Inhalt der vierzig Tage (die eigentliche "Simmelfahrt", die Erhebung über die irdischen Lebensbedingungen) wäre : --es liegt ja nahe genug, daß das Fischessen in dem summarischen Bericht des Lukas nur die unklare Reminiscenz an die Geschichte Joh. 21 ift, wo Jesus die Jünger mit Fischen bewirthet, aber felbst nicht mitift. So erscheint der Berfasser überhaupt hier, wo er als die unbefangene Biffenschaft allein die ungläubige gelten läßt, am allerbefangensten in feinem ganzen Buch. Dafür daß der johanneische Auferstehungsbericht unter Hinzunahme von Rap. 21 die ganze innoptische Bermirrung auflöft, indem er uns zeigt, daß fowol ein jerufalemisches als ein galiläisches Biedersehen stattgefunden hat, und daß Matthäus nur in den galiläischen, Lukas in den jerusalemischen Rahmen alle die Momente in unklarer traditioneller Summirung zusammenmischt, die bei Johannes in flarer Distinction erscheinen, dafür hat er keinen Blick. Statt deffen werden fühne Griffe gethan, um die Glaubwürdigkeit des apoftolifchen Beugniffes zu erschüttern; wie z. B. es möchten die fünf= hundert Augenzeugen des Baulus 1 Ror. 15 vielleicht darum in feinem Evangelium erwähnt fein, weil viele unter ihnen gezweifelt und "fo die ganze große Schar unscheinbar murde"; - wäre fie das geworden, wie hätte dann noch Baulus ihr vielstimmiges Zeugnis vernommen? Dber es wird aus dem anfänglichen Zweifel im Apostellreis die Berechtigung unferes Zweifelns abgeleitet und Thomas zum Regräsentanten einer im apostolischen Zeitalter fortdauernden und der Biderlegung bedürftigen Stepfis gestempelt: als ob der anfängliche Zweifel im Apostelkreife, abgesehen davon, daß er die visionäre Entstehung der Erscheinungen ausschließt, als pfpchologifch=natürlicher, aber, wie das baldige Auftreten der Apoftel zeigt, herrlich übermundener nicht felbst der beste Zeuge für die Wahrheit der Thatsache wäre; als ob das 15. Kapitel des erften Rorintherbriefes nicht die ungetheilte und unverwirrtefte Gemigheit bes ganzen Apostellreifes bewiese! Gegen das Zeugnis des Baulus wird die "von der gesamten unbefangenen Schriftforschung ertannte" visionäre Natur seiner Christophanie gewendet. Das ift also bie Frucht davon, wenn unsereiner mit der liberalen Theologie wiffenfchaftlich zu ftreiten unternimmt! nachdem Baur die Unmöglichkeit einer rein-pfpchologischen Erklärung jener Chriftophanie eingestanden, Holften diefelbe dennoch zu leiften unternommen und in zweimaligem Für und Wider zwischen ihm und mir meine Rritit feines Erklärungsversuches unwiderlegt geblieben, erfahre ich hier auf einmal, daß " bie gesamte unbefangene Schriftforschung " über bie Sache im reinen ift. Dieselbe "Unbefangenheit" scheint in Diesem Gebiete noch über manchen anderen breiten Graben zu helfen. 36 habe in meiner zweiten Abhandlung gegen Holften ("Die Bifionshppothese in ihrer neueften Begründung", Stud. u. Rrit. 1870) bie visionäre Erklärung der Auferstehung Jefu gegen ihren vielleicht icharffinnigsten Vertreter auf's eingehendste erörtert und, wie ich glaube, ihre gangliche Unhaltbarkeit nachgewiesen: die liberale Theologie zieht es vor, diesen Nachweis zu ignoriren, anstatt ihn Daß abgesehen von der precaren pfychologischen zu widerlegen. Berleitung die Bisionshppothese auch daran scheitert, daß jener pfpchologische Broceft ichon am zweiten Morgen am Biel fein müßte, baß der Auferstehungsglaube an die Grabesinstanz gebunden mar und vom Grabe Jefu ausgegangen ift, daß die Apostel Leute maren, bie ein δραμα und ein αληθώς γινόμενον (Apg. 12, 9) mohl

zu unterscheiden wußten, endlich, daß felbst im Falle der Nichtunterscheidung aus einer realistisch gedeuteten Erscheinung nur die Fortdauer der Seele in Berrlichteit, nicht aber eine Auferstehung des Leibes nach jüdischen 3deen gefolgert werden konnte, alle diefe Inftanzen werden auch von hafe nicht gewürdigt. -- Allerdings läßt er uns der Bifionshppothese gegenüber die Möglichkeit einer leiblichen Auferstehung, aber mas für einer! Ein Ermachen aus der Bemußtlofigkeit eines Halbtodes zu einem abermals fterblichen, bem Dolch des Mörders (S. 640) ausgeseten und darum noch vor dem abermaligen Zugrabegehen in undurchdringliche Beimlichkeit zu vergrabenden Leben ! Und ein fo Auferstaudener foll bennoch den Aposteln als "ber unsterbliche Deffias " (S. 603) erschienen fein, von dem fie hinfort glaubten, daß ihm alle Gewalt gegeben fei im Himmel und auf Erden, mit deffen Auferstehungs= botschaft fie die Welt übermanden? Denten mir uns, daß ein edler und großer Charakter zum Lohn für ein hohes, liebevolles Streben zulett an den Galgen getommen, von demfelben zwar noch rechtzeitig abgeschnitten, aber nach flüchtigem, heimlichem Biedersehen mit feinen Freunden zu lebenslangem fpurlofem Berftecten eines entehrten, vogelfreien Lebens gezwungen geblieben mare : was für ein Gefühl mürde zeitlebens auf ihm und feinen Freunden liegen; etwa das des Sieges, des Triumphes, der Ueberwindung von Belt und Tod? Traurig, wenn eine das Brivilegium ber Unbefangenheit beanspruchende Biffenschaft uns für die alte, meltund todübermindende Siegesbotschaft des Evangeliums folche Surrogate bietet, aus feinem anderen ertennbaren Grunde, als weil die naturmiffenschaftliche Zeitbildung zu diefer Siegesbotschaft den Ropf fchüttelt; als ob diefe Zeitbildung mit allen ihren Mitteln die Macht bemeffen tonnte, die der heilig = vollendete Geift des Eingeborenen über die getödtete Leibeshülle auszuüben vermochte!

Auch das Herz des ehrwürdigen Mannes, an den wir diefe schneidige Kritik richten müssen, hat dies "Traurig" gefühlt. "Es ist kein Resultat, das mir gefällt", sagt er S. 599, "jenes zwei= sach Mögliche, und steht im Widerspruch gegen eine lang bewahrte Ueberzengung, wie sie noch im Lehrbuch ausgesprochen vorliegt, den Glauben an eine eigentliche Auferstehung." Irren wir nicht, so

liegt ihm noch heute hinter der unüberwindlichen Stepfis bes Berstandes ein anderer Glaube des Bergens. Aus diefem Glauben heraus hat er die Anfangsfätze des Auferftehungehingeschrieben, die allem steptischen "Aber" favitels porbergehn. Bir tonnen uns nicht verfagen, fie bier anzuführen und mit ihrem verföhnenden Wohlklang diese uns fchmer geworden Rritit zu fchließen : "Als das erfte Lebensgefühl fich regte im Grabe, als er die Augen aufschlug und athmete, die Wege ber Borsehung offenbar wurden vor dem gläubigen helden, jene Auferstehung des Reichs, an die er geglaubt hat in dunkler Todesftunde, erfüllt war in seinem eigenen unsterblichen Leben: es muß eine Seligkeit gemefen fein, wie die fein mird, wenn der Menich, welcher untergeht in dem Glauben, daß er nicht untergeben tann, im Lande, das feine volle Heimat ift, die erften Büge unfterblichen Lebens trinkt. Der Auferstandene tritt heraus in den irdischen Frühling, zum Gott der Lebendigen steigt sein Gebet, freudiger noch als von Lazarus' Grabe; ein dufterer Traum verfinten die Tage des Schmerzes hinter ihm; die Jahrtausende, die fich diefer Auferstehung freuen werden, liegen vor ihm; und er denkt an das Nächfte und Liebste, an die Freunde, die noch Bermaisten und Boffnungslosen, - fie tommen an feinem Grabe zu trauern, fie finden einen Sieger über Tod und Leben. So ftellt fich's dar auf dem Standpuntte der apostolischen Ueberlieferung. Bon diesem Auferftehungsmorgen her brauft ein neuer Geift über den Erdfreis, Chriftus ber Auferstandene von den Todten wird das Lofungewort einer neuen Zeit." -

### Billibald Benschlag.

2.

- **Hiftorisch-kritische Einleitung in das Neue Testament** von **Dr. Adolf Hilgenfeld**, Großherzogl. Sächf. Kirchenrath und Prof. d. Theol. in Iena. Leipzig, Fues' Berlag (R. Reisland), 1875. VIII u. 828 SS. gr. 8°. 13 M.
- **Einleitung in das Ueue Teftament** von Friedrich Bleet. Auch unter dem Titel: Einleitung in die heilige Schrift, 2. Thl., 3. Aufl., beforgt von Dr. Wilh. Mangold, Prof. d. Theol. an der Univ. Bonn. Berlin, Georg Reimer, 1875. XH u. 924 SS. gr. 8°. 13 M. 50 Bf.

Das faft gleichzeitige Erscheinen zweier umfangreicher Werke über die Einleitung in's Neue Teftament fordert unwillkürlich zur Bergleichung beider auf. Wie verhalten sie sich zu einander? Welches sind die Borzüge und Mängel des einen gegen das andere? Welches ist mehr geeignet, dem Lernenden als Führer auf dem vielver= schlungenen Bfade der neutestamentlichen Kritik zu dienen? Das sind die Fragen, die sich von selbst hier aufdrängen. Ihre Be= antwortung wird am besten dadurch gegeben werden, das wir beide in ihrer Eigenart zu charakterissiren suchen. Hinschlich des zweiten kann dies kürzer geschehen, da es sich hier nur um einen alt= bewährten Bekannten in neuer Ausstafftrung handelt. Das erste als durchaus neues Wert muß eingehender beleuchtet werden.

1.

Die Anlage des Hilgen feld'schen Werkes ift, wie die des Bleet'schen, eine dreitheilige. Auf die Einleitung (S. 1-26) folgt als erster Theil die Geschichte des neutestamentlichen Ranons und seiner Kritik (S. 27-210), als zweiter die Entstehungsgeschichte der einzelnen Schriften des Neuen 26001, Stud. 3ahm, 1876. Teftamentes (S. 211—770); endlich als dritter die Geschichte des neutestamentlichen Textes (S. 771—813). Referent kann nicht finden, daß die Voranstellung der Kanonsgeschichte in dem logischen Verhältnis der Theile zu einander begründet ist. Wie die Entstehung der einzelnen Schriften thatsächlich der Kanonsbildung vorangeht, so sollte auch die Darstellung zuerst jene, und dann diese behandeln. Man kann die Geschichte des Kanons nicht schreiben, ohne schon eine Anschauung über die Entstehungszeit der einzelnen Schriften zu haben. Diese keizere ist die Basis, von welcher die Untersuchung der Ranonsgeschichte auszugehen hat. Doch erkennt Referent gerne an, daß dieser Fehler nicht von großem Belang ist. Die drei Theile stehen doch so selbständig neben einander, daß die Umstehrung ihrer Ordnung nicht von wefentlichem Schaden für das Ganze ist.

Ju der Einleitung gibt Silgenfeld zuerft eine Ueberficht über die Literatur der neutestamentlichen Ginleitung (G. 1-21), und dann eine Definition ihres Begriffes (S. 22-26). Bei letzterer meint er die beiden in neuerer Zeit einander gegenüber getretenen Auffaffungen, nämlich die von Credner= Reuß= Sup= feld einerfeits und die von Baur=holtmann andererfeits, dadurch vereinigen zu tonnen, daß er die biblifche Einleitung definirt als "Rritifche Geschichte des Alten und Neuen Teftamentes". Das ficht nun zwar fehr schön aus. Nur ift damit die angeregte Streitfrage nicht gelöft. Es handelt fich eben nicht blok, wie Hilgenfeld meint (S. 22), um " bie rechte Stellung des Geschichtlichen und des Kritischen ". Ueber diese find vielmehr alle einig. Nie: mand bestreitet, daß die Rritit der Geschichtschreibung vorangeben, und auf Grundlage der Kritit die Geschichtschreibung fich auferbauen müffe. Das ift für alle felbftverftändlich. Und durch Bertundigung jener Gate wird daher auch die Streitfrage nicht gelöft. Aber ftreitig find besonders zwei Buntte, nämlich: 1) jolí die Unterfuchung fich auf die biblifchen Schriften beschränten (Baur, Holymann) ober auch außerbiblische mit hereinziehen (Supfeld, Reuß), und 2) soll die kritische Untersuchung als solche in extenso vorgeführt werden (Baur, Holymann) oder follen deren Refultate in Form einer zusammenhängenden Gefchichterzählung gegeben werden

(Hupfeld, Reuß). Auf diese Fragen kann man verschieden antworten. Man kann auch, wie Referent seinerfeits thut, indetreff beider Punkte beide Arten der Behandlung für berechtigt erklären. Aber man muß wenigstens die Fragen bestimmt sich vorlegen, um Klarheit in die Sache zu bringen. Dies ist von Hilgenfeld nicht geschehen; und darum ist auch durch seine Antwort absolut nichts gewonnen. So begegnet uns schon hier an der Pforte des Werkes ein Mangel, der leider in höchst unerfreulicher Weise durch das Ganze sich hindurchzieht: der Mangel an scharfer und bestimmter Fassung der Probleme.

Die Geschichte bes Ranons ichließt fich vielfach an bas ältere Wert Hilgenfelds (Der Ranon und bie Rritit des neuen Testaments, 1863) an. Doch constatirt Referent gerne, daß ber Berfaffer fich nicht auf Reproduction des dort Gebotenen beschränkt. fondern fleißig nachgearbeitet hat. Manches ift verfürzt, anderes weiter ausgeführt als dort. Bei der Befprechung des Muratorischen Fragmentes ift die fpätere Abhandlung des Berfaffers (Zeitfchrift f. wiffenschaftl. Theol. 1872) verwerthet. Um meiften befriedigend in diefer Darstellung ift die spätere Ranonsgeschichte, etwa vom Ende des zweiten Jahrhunderts an. Für diefe Zeit liegt der Schwerpunkt in der Zusammenstellung des Materials. Und diefe gibt Hilgenfeld in fehr urtundlicher Form, und in fo vollftändiger Beife, als es für ein derartiges Handbuch nur irgend gewünscht werden tann. Recht unbefriedigend dagegen find die früheren Partien über die Anfänge der Kanonsbildung. Man erfährt gar nichts barüber, wie es überhaupt zu einem Ranon getommen ift; welche theoretischen Anschauungen und welche praktischen Bedürfniffe allmählich dahin geführt haben, daß ein Ranon apostolischer Schriften mit gleichem Unfeben und gleicher Autorität neben den Ranon der heiligen Schriften des Ulten Bundes gestellt wurde. Um davon eine lebendige Anschauung zu geben, hätte freilich etwas weiter ausgeholt werden müffen. Es hätte vor allem gezeigt werden müffen, welche Stellung die Urfirche zu den heiligen Schriften des Alten Bundes eingenommen hat; wie fie urfprünglich lediglich auf diefe als dogmatisches und apologetisches Beweismittel fich ftugte, indem fie mit deren Inhalt durch allegorische 49\*

757

Ĺ

Ţ

Interpretation fich zurechtfand. Es hätte bann gezeigt werden müffen, wie zunächft das authentische Bort des herrn, ursprünglich als mündlich überliefertes, dann als schriftlich fixirtes, gleiche Autorität neben dem Schriftwort des Alten Testamentes erlangte. Es hätte dann weiter gezeigt werden müffen, wie dem Herrnworte allmählich auch das Apostelwort gleichgestellt wurde. Dies alles würde aber noch nicht ausgereicht haben, die Bildung eines "Ranons" apostolischer Schriften zu erklären. Dazu führten erft ganz beftimmte praktische Bedürfnisse, nämlich einmal die kirchlichen Lectionen, und fobann ber Rampf mit den Häretitern. Die Sitte, apoftolifche Schriften in den Gemeindeversammlungen zur Erbauung und Belehrung vorzulesen, mußte ichon an und für fich im Laufe ber Zeit dazu führen, daß man die hiebei üblichen und hiefür zuläßigen Schriften zufammenstellte. Bollends aber machte der Rampf gegen bie Baretiker die Aufstellung eines Berzeichniffes normativer Lehrfcbriften, b. b. die Aufstellung eines apostolischen Ranons, zu einer zwingenden Nothwendigkeit. Dies alles mare also in einer Beichichte des neutestamentlichen Ranons zu behandeln. Und bei einer folchen Behandlung würde dann auch eine lebendige Anschauung davon gewonnen werden, wie es überhaupt zur Bildung eines neutestamentlichen Ranons und zu deffen Gleichstellung mit dem altteftamentlichen gekommen ift. Aber unfere bisherigen Behandlungen der Ranonsgeschichte laffen es hier in bedenklicher Beife Und Hilgenfeld hat nichts gethan, diefe Lucke auszufüllen. fehlen. Angesichts diefes Grundfehlers will es verhältnismäßig nicht viel fagen, daß wir mit manchen feiner Aufstellungen inbetreff der älteften Ranonsgeschichte nicht einverstanden fein tonnen, weshalb wir es auch unterlassen wollen, näher barauf einzugeben.

Die Entstehungsgeschichte ber einzelnen Schriften theilt Hilgenfeld in zwei Hauptperioden: 1) das apostolische Zeitalter, welches er bis zum Ende des ersten Jahrhunderts rechnet (S. 213-614), und 2) das nachapostolische Zeitalter bis um die Mitte des zweiten Jahrhunderts (S. 615-770). Innerhalb des apostolischen Zeitalters unterscheidet er: a) den Apostel Baulus und seine Briefe (S. 215-390), b) die Urapostel und urapostolischen Männer und ihre Schriften (S. 391-542), und c) den

Unions.Baulinismus (S. 543-614). — Als echt paulinische Briefe werden angesehen: 1. Theffalonicher, Galater, 1. und 2. Korinther, Römer, Philemon, Philipper. Unhangeweise wird bei den Baulinen auch der Sebräerbrief behandelt, ohne daß natürlich Hilgenfeld daran denkt, ihn direct oder indirect auf ben Apostel Baulus zurückzuführen. Als echte Schriften von Ur= aposteln betrachtet er die johanneische Apotalppfe und die Urfcbrift unferes Matthäus, welche er noch immer in dem fogen. Bebräer-Evangelium finden will. Diefe (von dem Apostel Matthäus noch vor der Zerftörung Jerufalems verfaßte) judaistische Grundfcrift foll später in universaliftischem Sinne überarbeitet worden und auf diefe Beife unfer tanonischer Matthäus entstanden fein. Doch scheint Hilgenfeld auch diefen letzteren nicht lange nach 70 anzusegen. Denn er läßt ihn bereits in unferm Martus = Evan= gelium benützt fein, das zur Zeit Domitians (81-96) entstanden fein und wenigstens auf Martus als "Gewährsmann" zurückgehen foll (S. 517 f.). Ebenfalls in die Zeit Domitians fest Bilgen= feld den Jatobusbrief (S.541), den er megen feiner Benützung der Baulusbriefe, des Bebräerbriefes, der Apotalppfe (S. 540) nicht als echte Schrift des Jatobus ansehen tann. Auf diese Schriften von "urapostolischen Männern" folgen dann als Dentmale des "Unionspaulinismus" die Schriften des Lukas: das Evangelium und die Apostelgeschichte, beide von demfelben Berfaffer , nicht vor dem Ende des erften Jahrhunderts, aber auch nicht wohl fpäter " gefcbrieben (S. 609). - In die nachapoftolische Zeit, b. h. in das zweite Jahrhundert, fest Silgenfeld: den erften Brief Betri (unter Trajan balb nach 112, S. 639), den zweiten Theffalonicherbrief (ebenfalls noch unter Trajan, S. 642. 650), den Colofferbrief (drittes Jahrzehnt des zweiten Jahrhunderts, S. 668), ben Epheferbrief (vor 140, aber fchmerlich viel früher, S. 680), bie deuterojohanneischen Schriften, welche Bilgenfeld jest, abweichend von feiner früheren Anficht, einem und demfelben Berfaffer zufchreibt, doch fo, daß er auch jest noch die Briefe dem Evangelium vorangehen läßt (S. 737 f.). Das Evangelium, in welchem er bereits einen positiven Ginflug der Gnofis findet, foll im vierten Jahrzehnt des zweiten Jahrhunderts entstanden fein

(S. 738). Als die spätesten Schriften des neutestamentlichen Lanons betrachtet Hilgenselb — und wol mit Recht — den Brief Judä (später als die Johannesbriese, S. 744), die Bastoral: briefe (um 150, S. 764), und den zweiten Brief Betri (frühestens um die Mitte des zweiten Jahrhunderts, S. 769). Hinsichtlich der Pastoralbriese hat er sich noch nicht von der sette famen Ansicht betehren lasse, daß sie, die Betämpfer einer judaistischen Gnosis, gegen Marcion den schröften Pauliner gerichtet sein sollen (S. 762. 764). — Dies in Kürze die Resultate der Aritik in Betreff der einzelnen Schriften.

Den Schluß des Werkes bildet als dritter haupttheil die Gefchichte des neutestamentlichen Textes. hier wird in Bezug auf die handschriftliche Ueberlieferung wenigstens das Nothwendigfte gegeben (S. 773-806). Die Geschichte des gedruckten Tertes hingegen (S. 807-813) bleibt boch felbft hinter biefem zurück. Bie tann auch auf feche Seiten (!) dieje wichtige Materie einigermaßen genügend behandelt werden? Das Buch verräth bier in bedenklicher Beife feinen Urfprung aus einem Collegienheft, das bekanntlich am Anfang fehr ausführlich zu fein pflegt, um dann gegen den Schluß hin immer dünner zu werden. So ift bier die am Anfang stehende Ranonsgeschichte recht ausführlich; aber die am Schluffe ftebende Tertgeschichte unverhältnismäßig mager. Gine folche Ungleichmäßigkeit ist schon bei einem nach dem Tode des Berfassers gedruckten Collegienhefte ein Uebelstand. Sie ift aber taum verzeihlich, wenn der Berfaffer noch bei feinen Lebzeiten das Beft bruden läßt. In diefem Kalle dürfte es boch Bflicht fein, die Unebenheit auszualeichen.

Ueber die Refultate der Hilgenfeld'schen Kritik in eine Discuffion einzutreten, kann hier um so weniger der Ort sein, als sie zum größten Theile aus den zahlreichen Specialuntersuchungen desselben längst bekannt sind. Die Grundanschauung ist noch ziemlich die Baur'sche von dem ursprünglichen Gegensatz des Paulinismus und der allmählichen "Union" beider. So richtig es nun auch ist, daß ursprünglich jener Gegensatz bestanden hat, so ist doch schwerlich die ganze Entwicklung des nachapostolischen Zeitalters als bloße "Union" der Gegensätze zu begreifen. Hier haben noch ganz andere

760

I.

Factoren mitgewirft. Vor allem ift die vom mosaischen Gesets freie Beidenkirche felbst wieder, nur in anderer Beife, vermöge einer innerhalb ihrer felbft verlaufenden Entwicklung "gesetlich" Gerade diefer Gefichtspuntt, beffen energische Betonung aeworden. eines der mefentlichften Berdienste Ritschls ift, ift von großer Bedeutung für die richtige Bürdigung einer Anzahl neuteftament= licher Schriften; namentlich für das richtige Berftändnis der lutanischen Schriften, denen man fcmerlich gerecht wird, indem man fie als Erzeugniffe eines "Unionspaulinismus" auffaßt, b. h. eines Paulinismus, ber den Judaiften Concessionen machen will. Referent ift wenigstens der Ueberzeugung, daß hier vielmehr diejenigen das Richtige getroffen haben, welche fie (wie 3. B. Bfleiberer, Baulinismus, S. 495 ff.) als Producte eines degenerirten Paulinismus auffassen, ber fich mit feiner eigenen Bergangenheit auseinanderfest und die apostolische Beit fo darftellt, wie er glaubt, daß fie wirklich gewesen ift.

Bie in der Grundanschauung, fo fteht Hilgenfeld auch in den Refultaten noch vielfach auf Seite Baurs. Er hält an dem apostolischen Ursprung der Apotalppfe ebenso fest, wie an ihrer antipaulinischen Deutung. Die starten Worte Apot. 2, 2: έπείρασας τους λέγοντας έαυτους άποστόλους χαι ούχ είσιν, xai eves avrovs wevders, follen von dem Apostel Johannes mit Bezug auf Baulus gefagt fein (S. 413 ff.), von bemfelben Johannes, ber boch nach Gal. 2, 9 dem Baulus die Band gab als Zeichen der Gemeinschaft. Mit Baur und Schwegler hält Hilgenfeld an der "vollen Urfprünglichkeit" des Bebräer= evangeliums fest (S. 460 f.). Namentlich aber ift feine Auffaffung der Apostelgeschichte und ihrer Glaubwürdigkeit ganz die= felbe wie bei Baur und feiner Schule im engern Sinne (S. 223 ff. 593 ff.). "Wenn irgendwo, fo hat die Tübinger Schule hier ein bleibendes Ergebnis erreicht" (S. 596). In der Rritit des Johannesevangeliums geht Hilgenfeld in gemiffem Sinne fogar über Baur hinaus, indem er bier einen pofitiven Ginfluß der häretischen Gnofis annimmt (S. 721 ff.). Referent tann dies auch nicht für fo widersinnig halten, wie man es zuweilen hingestellt hat. Der Dualismus des vierten Evangeliums ftreift in der That an den

٠

gnostischen Dualismus an. Wenn man den Worten Jesu Kap. 8, 43: où dúvao 9e äxover rdv doyov rdv eudv nicht Gewalt anthun will, so kann man sie im Zusammenhang der Stelle nur so verstehen, daß die Zuhörer Jesu un fähig sind, seine Worte zu vernehmen, weil sie von Hause aus (physisch oder metaphysisch) nicht dazu disponirt sind. Man kann diesen Dualismus auch nicht dadurch beseitigen, daß man sagt, jene Unfähigkeit sei eine ethische, durch die Sünde verschuldete. Denn es bleibt doch immer das bestehen, daß der vierte Evangelist "die Erlösungsbedürftigkeit auf eine solche Weise schlechtling sett, daß dabei die Fähigkeit, erlösende Einwirkungen auszunehmen, in der That verschwindet" (Schleiermacher, Glaubenslehre, § 22, 2). Und das ist eben — Dualismus. Eine andere Frage ist es freilich, aus welcher Quelle dieser Dualismus stammt. Und in dieser Hinficht kann Referent dem Berfasser nur sehr bedingt beistimmen.

Trot des in der Grundanschauung und in manchen Einzel= refultaten festgehaltenen Baur'ichen Standpunttes ift Silgenfelds Rritit boch im ganzen confervativer als diejenige Baurs. Er hat. wie er felbft gerne hervorhebt, die Refultate der Tübinger Rritik vielfach "ermäßigt". Er will den Apostel Baulus nicht von vorn herein in einen Gegenfatz gegen die judenchriftliche Urgemeinde geftellt miffen (S. 225), und glaubt menigstens an ein Beftreben Pauli, mit den Balästinenfern eine Berföhnung herbeizuführen (S. 301). Er hält von den paulinischen Briefen außer den vier Baur'ichen Homologumenen auch noch 1. Theffalonicher, Bhilemon und Philipper für echt. Er hält nicht nur mit Baur den ephefinischen Aufenthalt des Johannes für geschichtlich (S. 394 ff.), fondern auch gegen Baur ben römischen Aufenthalt und Märtyrertod des Betrus (S. 620 ff.). Er urtheilt, daß der Sebräerbrief "gemiß noch vor der Zerftörung des Tempels geschrieben" ift (S. 380); und läßt unfere fämtlichen drei fynoptischen Evangelien noch innerhalb des ersten Jahrhunderts entstanden fein, die apostolische Grund= lage des Matthäus fogar noch vor dem Jahre 70 n. Chr. Diefe Beweife fritischer Besonnenheit werden freilich dadurch wieder etwas verdächtig gemacht, daß fie fich hie und ba in Gefellschaft von Rritiklofigteit befinden. 218 folche müffen wir es bezeichnen, menn

Hilgenfeld 3. B. eine angebliche Stelle des Josephus über Jakobus, die Origenes in seinem Exemplar des Josephus gelesen hat, während sie sich in keinem der uns erhaltenen Josephustexte sindet, für echt hält (S. 526). Wie sollte man doch dazu gekommen sein, eine so willkommene Notiz aus Josephus auszumerzen, während anderer= seits durch Antt. XVIII, 3, 3 die Thatsache christlicher Inter= polation des Josephus constatirt ist?

Faft wichtiger als die Refultate, zu welchen eine neuteftamentliche Einleitung kommt, scheint uns die ganze Unlage und Methode derfelben zu fein. Alle Rritit ift ihrem Befen zu Folge immer in gemiffem Grade fubjectiv. Um fo michtiger ift es, daß bas Material, auf welchem die fritische Entscheidung fußt, dem Lefer möglichft allfeitig und objectiv vorgeführt werde. Wie fteht es nun in diefer Sinficht, wie fteht es überhaupt in methodo. logifder Beziehung mit dem Silgenfeld'ichen Berte? Referent bedauert, in diefer Beziehung nur ein fehr: ungünstiges Urtheil fällen zu können. Es ift nicht zu verkennen, daß dem Berfaffer bie Sache dadurch etwas erschwert murde, daß er über viele der behandelten Probleme ichon wiederholt, ja häufig fich ausgesprochen hat. Eine große Reihe felbständiger Berte, eine noch größere Reihe von Artikeln in Zeitschriften, in den Baur-Beller'ichen Theologifchen Jahrbuchern und in der Zeitschrift für miffenschaftliche Theologie lagen ihm bereits vor, als er an Ausarbeitung diefes Werkes gieng. Es war taum zu umgehen, daß diese Borarbeiten für das zusammenfassende Wert wieder benützt wurden. Aber eben badurch tam von vorn herein etwas mofaitartiges in dasselbe. Es fehlt die energische und einheitliche Zusammenfaffung. Es ift tein Wert aus Einem Guß. Referent bezweifelt freilich, ob bei anderer Sachlage die Form der Darstellung wesentlich beffer geworden Rnappe, präcife und anschauliche Darftellung ift offenbar märe. nicht die Gabe des Berfaffers. Das sieht man an den ziemlich breiten und verschwommenen Inhaltsangaben, die weit davon ents fernt find, eine bas Befentliche des Gedantenfortichrittes und die Hauptumriffe der Composition scharf hervorhebende Charakteristik der einzelnen Schriften zu geben.

Doch diefe formalen Mängel find nicht die wichtigsten. Schlimmer

ift namentlich ein Doppeltes, nämlich: 1) daß das Material, fowol das literarische als das eigentlich fritische, weder vollständig noch planmäßig vorgeführt ift, und 2) daß auch die eigenen Aussführungen des Berfassers in bedenklichem Maße Sicherheit und Geschloffenheit der Methode vermissen lassen.

In Bezug auf Literatur=Angaben find mir weit entfernt, Bollftändigkeit zu verlangen. Bei der Masse werthlofen Zeuges, das auf diefem Gebiete producirt worden ift, märe Bollftändigkeit fogar ein Fehler. Aber es muß doch das Beffere, namentlich aus neuerer Zeit genannt werden, damit der Lernende orientirt wird. Offenbar war dies auch Hilgenfelds Absicht; denn er nennt an den meisten Bunkten wenigstens die wichtigere Literatur. Aber es laffen fich nun in diefer Beziehung ftarte Lücken nachweisen. Schon bei der allgemeinen Literatur fehlt S. 21 der doch immerhin erwähnenswerthe Grundrif von Langen (2. Aufl. 1873), der dem Berfasser in Bezug auf Anappheit der Darstellung als Muster hätte dienen können. Um Anfang des erften hauptabschnittes (ber Ranonsgeschichte) S. 29 hätten wenigstens die hauptwerke von Credner, Reuß, Beftcott und des Berfaffers eigenes Bert v. J. 1863 genannt werden müffen. S. 53, Anm. 3 find über die Lóyca des Bapias zwar die Arbeiten von Riggenbach und Steits genannt ; es fehlt aber die grundlegende Abhandlung Schleiermachers, um von anderem zu schweigen, was mindestens ebenso wichtig gewesen mare, wie jene beiden. Beim Römerbrief fehlt (S. 305 f.) die Abhandlung von Riggenbach (Beitichr. f. luth. Theol. 1868), bei der Apostelgeschichte die Monographien von Trip (Paulus nach der Apostelgeschichte, 1866) und Dertel (Baulus in der Apostelgeschichte, 1868); beim Epheferbrief eine Reihe von Monographien (3. 8. Lünemann 1842, Rint 1848, Klöpper 1853). Bei Erörterung des Lutas-Prologes (S. 554 f.) ift nicht einmal die gründliche, alles Frühere zusammenfassende Abhandlung von Grimm (Jahrb. für deutsche Theol. 1871) erwähnt; bei den Johannesbriefen nicht einmal Recht unbefriedigend ift auch, was S. 453-457. Lücte. 502-505. 551-553 über die fynoptische Literatur gegeben wird. Es find hier zwar alle wichtigeren Ramen genannt, aber eben nur

764

genannt. Ein anschauliches Bild von dem Stand der fynoptischen Frage tann der Lernende unmöglich aus diesen zerftreuten Notizen gewinnen. Es hätten wol die hauptstandpuntte etwas eingehender charakterifirt werden dürfen, wozu der Raum durch fürzere Faffung der breiten und wenig fruchtbaren Inhaltsangaben leicht hätte gewonnen werden können. Vor allem aber hätte bie Geschichte der fynoptischen Rritit nicht an drei Buntten, fondern auf einem Buntte gegeben werden müffen, wobei der Berfasser an der vortrefflichen . Ueberficht Solymanns (Synopt. Ev., S. 15-43; Bunjens Bibelmert, Bd. VIII, S. 29-55) ein nachahmenswerthes Borbild gehabt hätte. Noch unbefriedigender als die Geschichte der fynop= tischen Kritik ift S. 697 - 700 bie Geschichte der johanneischen Rritik gegeben. Auch bier hätte es der Berfasser leicht gehabt, wenn er an die mufterhafte Darftellung Boltmanns (Bunfens Bibelm., Bd. VIII, S. 63-77) fich angeschloffen hätte. Statt deffen gibt er ein paar Notizen, wie fie ihm gerade zufällig in's Gedächtnis oder in die Feder kommen. Es klingt unglaublich und ift doch eine Thatsache, daß hier namen wie Reuß (!), Röftlin, Bleet (!), Beizfäcter (!), Renan gänzlich fehlen. Beller wird zwar S. 737, Unm. 1 genannt als Bertreter ber Anficht, daß Briefe und Evangelium von verschiedenen Berfaffern herrühren. Aber davon, daß er die äußeren Zeugniffe auf's gründlichfte unter= fucht hat, erfährt man hier nichts.

Schon das Bisherige wird zur Genüge gezeigt haben, daß von einer planmäßigen Auswahl der anzuführenden Literatur absolut keine Rede ist. Das Erftaunlichste in dieser Beziehung leistet jedoch die in der Ranonsgeschichte gegebene Uebersicht über die Geschichte der neutestamentlichen Kritik seit Lessing (S. 184-210). Wozu dieser Abschnitt überhaupt geschrieben ist, und was damit bezweckt wird, ist dem Referent schlechterdings unerfindlich. Bon einer planmäßigen Auswahl, übersichtlichen Gruppirung und einheitlichen Gestaltung des Stoffes ist hier vollends nicht die Spur zu sehen. Die Ramen Bleet (!), Credner (!), Reuß (!) fehlen gänzlich. Ritschl figurirt S. 194 in einer Anmertung mit seiner Schrift über das Evangelium Marcions. Sonst erfährt man nichts von ihm. Und doch hat der Berfasser brei Seiten, Ewald ebenfalls auf drei Seiten zu behandeln, auch Aritiker wie Grau recht ausführlich zu erwähnen. Fast noch mehr als planmäßige Auswahl und übersichtliche Gruppirung fehlt hier die wissenschaftliche Durchdringung des Stoffes. Nirgends findet man ein anschaulich formulirtes Urtheil, eine scharfe Charakteristik. Es ist absolut unmöglich, daß der Unkundige aus dieser Darstellung ein richtiges Bild von der Entwicklung und dem gegenwärtigen Stande der neutestamentlichen Kritik gewinne.

Bu der planlosen Behandlung des literarischen Stoffes gehört auch dies, daß felbft diejenigen Schriften, welche erwähnt werden, nicht übersichtlich zusammengestellt und nicht im richtigen Berhältnis zu einander erwähnt werden. Bas hilft es dem Anfänger, wenn eine wichtige Monographie etwa zufällig einmal versteckt in der Anmertung vortommt? Sie muß, wenn er wirklich darauf aufmertfam werden foll, an der Spite des Abschnittes oder sonft an einem leicht bemerklichen Orte ihm vorgeführt werden. Für diefes und ähnliches, überhaupt für übersichtliche und zugleich fnappe Behandlung der Literatur mare von de Bette und Credner, auch von dem tatholifchen Langen, viel zu lernen gewesen. Wie sehr es in der angegebenen Beziehung bei Hilgenfeld fehlt, mögen zwei Beispiele zeigen. Beim Sebräerbrief wird Bleet viermal beiläufig erwähnt (S. 356. 357. 367 Anm. 379); bei der Apotalypfe Lücke ebenso beiläufig zweimal (S. 408. 421 Anm.). Es ift aber ganz unmöglich, daß aus diesen paar gelegentlichen Sitaten der Lernende eine richtige Vorftellung von dem Werth und der Bedeutung jener hauptwerke erhalte. Er müßte doch irgendwie darauf aufmertfam gemacht werden, daß er in diefen Werten das reichhaltigste Material über alle Fragen findet, welche bei der Einleitung in die beiden Schriften in Betracht kommen. Statt deffen wird die Anficht Bleets über den Bebräerbrief ungefähr ebenfo erwähnt, wie diejenige Reims, der es für gut befunden hat, in feiner Geschichte Jefu gelegentlich ein paar Borte darüber zu fagen. Und während folche hauptwerte gang im hintergrund erscheinen, werden andere, zum Theil ganz ephemere Producte in den Bordergrund gerückt, nur weil fie zufällig die neuesten find, oder weil Hilgenfeld den Bunsch hat, sich gerade mit ihnen auseinanderzu-

766

setzeres ist z. B. ganz augenscheinlich der Fall bei den Bastoralbriefen, wo sich der Verfasser fast ausschließlich mit Hofmann beschäftigt, dessen Commentar doch jeden Falls in Betreff der tritischen Frage diese Auszeichnung nicht beanspruchen kann.

Bie das literarifche, so ist auch das eigentlich kritische Material weder vollständig, noch übersichtlich gegeben. Um mit der Ueberssichtlichkeit zu beginnen, so will ich nur ein Beispiel er= wähnen: die Behandlung des Hebräerevangeliums. Deffen Fragmente gibt Hilgenfeld zerstreut in der Inhaltsübersicht des Matthäusevangeliums (S. 464 ff.); und es bleibt dem geneigten Lefer überlassen, sie siederum zusammenzusuchen. Wie soll er auf diese Weise zu einem sichern Urtheil über das Hebräerevangelium gelangen? Es wäre doch unbedingt vorzuziehen gewesen, die Fragmente an einer Stelle vereinigt zu geben.

Bichtiger ift noch, daß das fritische Material fehr unvoll= ständig vorgeführt wird, nämlich in fo fern, als die von Hilgenfeld nicht gebilligten Anfichten fast gar nicht zum Worte tommen. Sie werden nicht einmal genügend dargestellt; noch viel weniger werden ihre Gründe namhaft gemacht. Auch hier nur ein Beifpiel. In der Behandlung der synoptischen Evangelien erfährt man von all' den schwerwiegenden Gründen, welche für die Urfprünglichteit des Martus fprechen, einfach nichts. Die nicht fo gar feltenen Fälle, wo die Ursprünglichkeit bes Martus eclatant ift, werden geradezu todtgeschwiegen. Bon den sogenannten Doubletten, b. h. denjenigen Aussprüchen Jeju, welche bei Matthäus und Lutas je zweimal, bei Martus nur einmal fich finden (woraus man feit Weiße mit Recht geschloffen hat, daß Matthäus und Lutas nach zwei Quellen gearbeitet haben, und dag Martus eine davon ift), wird nichts erwähnt. Es geschieht also hier und anderwärts viel zu wenig, um den Lefer über die fritischen Fragen zu Das Material wird ihm nur einfeitig vorgelegt. Man orientiren. erhält eben nur Hilgenfelds Anficht und fonft nichts; jeden Falls nicht eine fritische Berarbeitung und Zusammenfassung bes bisher Beleifteten. Und diefer Uebelftand ift um fo fchlimmer, als Hilgenfelds Ansichten doch zuweilen recht subjectiv find und von bem Richtigen ziemlich weit abirren. Auch in fo fern wird der Lefer nicht

٧

genügend orientirt, als viel zu wenig auf andere Werke verwiefen wird, in welchen die einzelnen Gegenstände aussjührlicher behandelt find.

Die meisten der bisher hervorgehobenen Mängel sind freilich nur dann wirkliche Mängel, wenn man an das Wert den Maßstad eines Lehr- oder Handbuches anlegt. Aber hatte der Berfasser überhaupt die Ubsicht, ein solches zu schreiden? Wir müssen dies doch aus der Art dessen, was geboten wird, schließen. Sollte er aber nicht jene Abssicht gehabt haben, so wäre eben dies letztere zu tadeln. Denn die bloße Wiederholung seiner eigenen Ansicht, die man bezüglich mancher Punkte schon ein dutzendmal an anderen Orten gelesen hat, ist doch schwerlich ein Bedürfnis gewessen. Dagegen würde er sich durch ein zusammenfassense Lehr- oder Handbuch ein großes Berdienst erworben haben.

Geben wir uns aber einmal mit der Thatsache zufrieden, daß er tein Lehrbuch geschrieben hat, fo find wir doch mit den Ausftellungen noch nicht am Ende. Er mußte doch, wenn er auch nur feine eigenen Anfichten vorführen wollte, dieje wenigstens metho= disch entwickeln. Aber leider fehlt es auch daran. Statt einer geschloffenen planmäßig angelegten Beweisführung, welche ihres Bieles flar bewußt Schritt für Schritt ficher vorschreitet, begegnen wir nicht felten einem unficheren und unbeftimmten Sin= und Berreden, das den Lefer unmöglich überzeugen tann. Bu einer methodischen Behandlung derjenigen Fragen, mit welchen es die neutestamentliche Einleitung zu thun hat, gehört nach des Referenten Ansicht: 1) daß die Probleme scharf gestellt, 2) daß alle Gründe für und wider vollständig erwogen werden, und 3) daß das Urtheil bestimmt formulirt wird. An all diefem fehlt es bei Hilgenfeld in bedenklichem Maße. Vor allem an der richtigen Stellung der Brobleme. Wir rechnen dazu auch dies, daß alle Möglichteiten als folche aufgeführt werden. Dazu mare der Berfasser von felbst geführt worden, wenn er die gegnerischen Aufichten eingehender berücksichtigt hätte. Es hätte fich dann aus der literarischen Uebersicht von selbst die Stellung des Problems ergeben. Da nun aber die erstere unvollständig ist, so ift es natürlich auch die letztere. Bit mählen als Beispiel die Behandlung des Römerbriefes. Sier wird

bezüglich der Lefer nur die Frage discutirt, ob sie vorwiegend als Judenchriften oder vorwiegend als Heidenchriften zu denken sind. Die dritte Möglichkeit, daß es nämlich judenchriftlich gesinnte Heidenchristen gewesen sein könnten (die Referent für die richtige hält), wird gar nicht in Betracht gezogen. Der Verfasser wäre aber auf sie vou selbst gekommen, wenn er die Abhandlung Beyschlags (Stud. u. Krit. 1867) nicht nur S. 306 angeführt, sondern auch in Erwägung gezogen hätte.

Bie die Möglichkeiten nicht vollftändig aufgeführt, fo werden auch die Gründe nicht vollftändig ermogen. Auch dies hängt wieder mit der ungenügenden Bernafichtigung des Materials zufammen. hätte der Berfaffer 3. B. in der fynoptischen Frage die Gründe, welche für bie Urfprünglichkeit des Martus vorgebracht worden find, ermähnt, fo hätte er fie auch ermägen muffen. Statt deffen begnügt er fich (S. 505-510) bamit, diejenigen Buntte bervorzuheben, welche (nach feiner Auffaffung) für den fecundären Charakter des Martus sprechen. Als ob damit die Sache ent= fchieden wäre! Sollte es nicht möglich fein, daß auf all' jenen Punkten ber Verfaffer Recht hätte, und boch daneben eine ebenfo große Reihe von Bunkten fich findet, wo nun umgekehrt Markus den ursprünglichen Text bietet? Und wird dadurch nicht das gange Refultat des Berfaffers wieder umgestoßen ? Bu einer methodischen Untersuchung gehört eben, daß man die Gründe nicht nur pach einer, fondern nach allen Seiten bin in Erwägung zieht.

Auf Grund einer so wenig umfassenden Beweissführung kann natürlich auch das Endurtheil kein sicheres und den Lefer zur Zustimmung zwingendes sein. Es liegt zwar in der Natur der hier behandelten Gegenstände, daß im Resultat immer nur eine relative Sicherheit erreicht werden kann. Manches bleibt dem subjectiven Ermessen anheimgegeben. Aber in vielen Fällen kann doch der Lefer zur Zustimmung gezwungen werden. Dazu ist jedoch auch dies erforderlich, daß das Urtheil bestimmt formulirt wird; daß klar herausgestellt wird, welches Maß von Gewißheit oder Wahrscheinlickteit durch die voraugegangene Untersuchung erreicht worden ist. Auch daran schlt es in unserem Buche gar sehr. Das Rejultat wird in der Regel mit einem "tauu" oder "wird" oder genügend orientirt, als viel zu wenig auf andere Werte verwiesen wird, in welchen die einzelnen Gegenstände ausführlicher behandelt sind.

Die meisten der bisher hervorgehobenen Mängel sind freilich nur dann wirkliche Mängel, wenn man an das Wert den Maßstad eines Lehr- oder Handbuches anlegt. Aber hatte der Berfasser überhanpt die Absicht, ein solches zu schreiden? Wir müssen dies doch aus der Art dessen, was geboten wird, schließen. Sollte er aber nicht jene Absicht gehabt haben, so wäre eben dies letztere zu tadeln. Denn die bloße Wiederholung seiner eigenen Ansicht, die man bezüglich mancher Punkte schon ein dugendmal an anderen Orten gelesen hat, ist doch schwerlich ein Bedürfnis gewessen. Dagegen würde er sich durch ein zusammenfassenes Lehr- oder Handbuch ein großes Berdienst erworben haben.

Geben wir uns aber einmal mit der Thatsache zufrieden, daß er tein Lehrbuch geschrieben hat, fo find wir doch mit den Ausftellungen noch nicht am Ende. Er mußte doch, wenn er auch nur feine eigenen Aufichten vorführen wollte, diefe wenigftens metho= bisch entwickeln. Aber leider fehlt es auch daran. Statt einer geschloffenen planmäßig angelegten Beweisführung, welche ihres Bieles flar bewußt Schritt für Schritt ficher vorichreitet, begegnen wir nicht selten einem unficheren und unbestimmten Sin- und Berreden, das den Lefer unmöglich überzeugen tann. Bu einer methodischen Behandlung derjenigen Fragen, mit welchen es die neutestamentliche Einleitung zu thun hat, gehört nach des Referenten Anficht: 1) daß die Brobleme scharf gestellt, 2) daß alle Gründe für und wider vollständig erwogen werden, und 3) daß das Urtheil bestimmt formulirt wird. An all diefem fehlt es bei Hilgenfeld in bedenklichem Maße. Bor allem an der richtigen Stellung der Brobleme. Wir rechnen dazu auch dies, daß alle Möglichteiten als folche aufgeführt werden. Dazu mare der Berfaffer von felbst geführt worden, wenn er die gegnerischen Ausichten eingehender berücksichtigt hätte. Es hätte fich dann aus der literarischen Uebersicht von selbst die Stellung des Problems ergeben. Da nun aber die erftere unvollständig ift, fo ift es natürlich auch die letztere. Bit mählen als Beispiel die Behandlung des Römerbriefes. Sier wird

bezüglich der Lefer nur die Frage discutirt, ob sie vorwiegend als Judenchriften oder vorwiegend als Heidenchriften zu denken sind. Die dritte Möglichkeit, daß es nämlich judenchriftlich gesinnte Heidenchristen gewesen sein könnten (die Referent für die richtige hält), wird gar nicht in Betracht gezogen. Der Verfasser wäre aber auf sie von selbst gekommen, wenn er die Abhandlung Behschlags (Stud. u. Krit. 1867) nicht nur S. 306 angeführt, sondern auch in Erwägung gezogen hätte.

Bie die Möglichkeiten nicht vollständig aufgeführt, so werden auch die Gründe nicht vollständig erwogen. Auch dies hängt wieder mit der ungenügenden Berücksichtigung des Materials zusammen. Hätte der Verfasser z. B. in der spnoptischen Frage die Gründe, welche für die Ursprünglichkeit des Markus vorgebracht worden sind, erwähnt, so hätte er sie auch erwägen müssen. Statt dessen begnügt er sich (S. 505-510) damit, diejenigen Punkte hervorzuheben, welche (nach seiner Aufsassung) für den secundären Eharakter des Markus sprechen. Als ob damit die Sache entschieden wäre! Sollte es nicht möglich sein, daß auf all' jenen Punkten der Verfasser Recht hätte, und doch daneben eine ebenso größe Reihe von Punkten sich sindet, wo nun umgekehrt Markus den ursprünglichen Text bietet? Und wird dadurch nicht das ganze Resultat des Verfassers wieder umgestoßen? Zu einer methodischen Untersuchung gehört eben, daß man die Gründe nicht nur nach ein er, sondern nach allen Seiten hin in Erwägung zieht.

Auf Grund einer so wenig umfassenden Beweissführung kann natürlich auch das Endurtheil kein sicheres und den Lefer zur Zustimmung zwingendes sein. Es liegt zwar in der Natur der hier behandelten Gegenstände, daß im Resultat immer nur eine relative Sicherheit erreicht werden kann. Manches bleibt dem subjectiven Ermessen anheimgegeben. Aber in vielen Fällen kann doch der Lefer zur Zustimmung gezwungen werden. Dazu ist jedoch auch dies erforderlich, daß das Urtheil bestimmt formulirt wird; daß klar herausgestellt wird, welches Maß von Gewißheit oder Wahrscheinlichteit durch die voraugegangene Untersuchung erreicht worden ist. Auch daran fehlt es in unserem Buche gar sehr. Dass Resultat wird in der Regel mit einem "taun" oder "wird" oder "mag" oder "darf" gezogen, gleichviel ob die Sache gewiß oder wahrscheinlich oder bloß möglich ift, eine Unbestimmtheit, die aller= dings im richtigen Berhältnis zu der Unsicherheit in der Beweis= führung steht. Nur wird dann in der Regel auch der Lefer sich sagen, es "tann" so sein, aber es "tann" auch anders sein.

Um fclimmsten in methodologischer Beziehung ift es, daß ber Beweis zuweilen felbst da völlig fehlt, mo der Berfasser entschieden bie richtige Anficht vertritt. S. 238 wird einfach erzählt: "Der frifche Eindruck folcher nachrichten hat den Baulus bewogen, an= ftatt der mündlichen Ansprache eine fcbriftliche an die Gemeinde von Theffalonich ju richten." Der Beweis aber, daß der Brief gerade damals geschrieben sein muß, fehlt. Aehnlich S. 249: "In dem frischen Eindruck diefer Nachricht hat Paulus in Ephefus oder auf dem Bege dahin den Brief an die Galater geschrieben." Der Beweis fehlt auch hier wieder. In Betreff der Chriftuspartei in Rorinth urtheilt der Verfasser mit Recht (S. 263 ff.), daß fie die ichroff judaistische gewesen sei. Er ftutt aber diefe Anficht nur darauf, daß fie 1 Ror. 1, 12 neben der Rephaspartei genannt wird (S. 264), als ob hieraus irgend etwas sich folgern ließe. Bon der hauptftelle des zweiten Rorintherbriefes, die allein wirklich beweisend ift (2 Kor. 10, 7 im Busammenhang des Abschnittes 2 Ror. 10-12), wird gar tein Gebrauch gemacht; und fo tann natürlich der Lefer, dem nur die Ausführungen des Berfaffers zu Gebote ftehen, unmöglich von der Richtigkeit feiner Anficht überzeugt werden. S. 407 wird zwar decretirt, daß Evangelium und Apotalypfe "nun einmal" nicht von demfelben Berfaffer fein können. Nach einem Beweis fieht man sich aber vergebens um. Man vergl. damit die furze und bündige Beweisführung bei de Bette (Einl., § 189), um von Lücke ganz zu schweigen. Auch dit Deutung des Thieres in der Apotalypfe auf das römische 3mperium wird einfach hingestellt in einer Beife, die fchwerlich jemanden von ihrer Richtigkeit überzeugen wird (S. 433 ff.). Man vergleiche damit die methodische Beweisführung bei Bleet (Einl., 3. Aufl., S. 716). Und bieje Beispiele liegen fich noch vermehren.

Wir haben im Vorstehenden es nicht vermeiden können, die

1---

#### Hiftorisch-kritische Einleitung in das Neue Teftament.

großen Schattenseiten des Buches hervorzuheben. Um fo mehr gereicht es uns zur Freude, nun zum Schluffe doch auch mefentliche Vorzüge desselben conftatiren zu können. Bir betrachten als solche namentlich bie reichhaltigen Zusammenftellungen des patriftischen Materiales an vielen Punkten. Allerdings nicht an allen. Auch hierin ift die Arbeit eine ungleichmäßige. Ziemlich dürftig ift z. B. die Tradition über den hebräerbrief gegeben (S. 352 ff.), ebenso die äußeren Zeugnisse für das Evangelium Johannis (S. 733 f.). Aber an vielen Bunkten hat doch der Berfaffer, oft ganz unscheinbar in den Anmerkungen, ein reiches Material aufgespeichert, dem man es anmerkt, daß es bie Frucht jahrelang fortgesetter Lecture - ber patriftischen Literatur ift. 3mar wird auch in diefer Hinsicht das mufterhafte Repertorium Credners durch die Arbeit des Berfaffers nicht überflüßig gemacht. Aber wir haben doch alle Beranlaffung, ihm für das, was er geboten hat, dankbar zu fein.

2.

Wenn das Hilgenfeld'sche Wert nach der von uns gegebenen Charatteristit fich jeden Falls nicht dazu eignet, dem Lernenden als Führer auf dem Bfade der neutestamentlichen Rritit zu bienen, fo fragt es fich nun, ob das Bleet'sche in der Neubearbeitung Mangolbs biefen Borzug beanfpruchen tann. Bir müffen leider darauf antworten: Auch nur in beschränktem Maße. Nur lieat die Schuld hier nicht an dem Berfaffer oder dem Berausgeber, fondern an den Berhältniffen. Die Bleet'iche Borlefung hat zu ihrer Zeit gemiß in musterhafter Beije ihren 3med erfüllt. Man tönnte höchstens daran aussetzen, daß fie als Borlefung zu viel Stoff gibt. Für das Buch aber ift diefer Reichtum nur Allein die Abfaffung des Bleet'ichen Beftes liegt ein Vorzug. jest etwa dreißig Jahre zurück. Es orientirt über den Stand der neutestamentlichen Kritit unmittelbar nach dem Auftreten Baurs, deffen hierhergehörige hauptwerke um die Mitte der vierziger Jahre erschienen. Bas später erschienen ift, hat ichon Bleet nur nach= getragen; und die fpäteren gerausgeber (Johannes Bleet, dann Mangold) mußten sich natürlich auch auf Nachträge be-Theol. Stub. Jahrg. 1876. 50

Digitized by Google

771

fchränken. Dies thut aber dem lehrhaften Charakter bes Gangen wesentlichen Gintrag. Gerade in den letten dreißig Jahren ift auf bem Gebiete der neutestamentlichen Rritik fo unendlich viel gearbeitet worden, haben fich auch die Anschauungen unter dem langfam nachwirkenden Einfluffe Baurs fo wefentlich geändert, dag ein überfichtliches Bild von dem jetzigen Stande der neutestamentlichen Pritit nur bann gewonnen werden tann, wenn man die Umriffe ganz von neuem entwirft. Durch bloßes nachtragen in den alten Aufriß tann nicht mehr befriedigend geholfen werden. Daber gibt nun auch die Neubearbeitung des Bleet'fchen Bertes durch Dans gold, trot aller von dem Serausgeber aufgewandten Mühe und Sorgfalt, doch keinen einheitlichen Ueberblick über den Entwidlungsgang der neueren Kritik. Es ift gemiß fehr zu billigen, daß Mangold den Bleek'schen Text in der Hauptsache unberührt gelaffen und fich auf Rachträge, meift in Anmerkungen unter dem Text, beschränkt hat. Aber es war bei diefem Berfahren unvermeidlich, daß der einheitliche Charafter des Werfes völlig verloren gieng ; und das um fo mehr, als auch die Anschauungen des Beraus. gebers vielfach von denjenigen des Berfaffers abweichen. So haben wir auch hier, ja in noch höherem Mage als bei Hilgenfeld, Mosaifarbeit. Trotzdem aber - und wir müffen dies mit allem Nachdruck hervorheben --- unterliegt es boch keinem Zweifel, daß der Anfänger durch das Bleet = Mangold'iche Wert weit beffer über ben Stand der Fragen orientirt wird, als durch das Silgenfeld'iche. Wenn er auch etwas mühfam aus Text und Anmerkungen fich das Material zusammensuchen muß, fo erfährt er doch wenigstens, wie die Sachen stehen, was von anderen darüber gesagt worden ift, und melche Gründe für und mider vorgebracht worden find und vorgebracht werden fönnen. Obwol wir daher aus den angegebenen Gründen dringend munschen muffen, daß in Butunft von einer nochmaligen Berausgabe des Bleet'ichen Bertes abgefeben merde, und der jetsige herausgeber fich ftatt deffen entschließen möge, uns mit einer völlig neuen Urbeit aus feiner tundigen Feder zu beschenten, fo ift boch unbedingt anzuertennen, daß innerhalb der gegebenen Schraufen geleistet worden ift, mas geleistet werden tonnte. Someit es irgend möglich war, hat Mangold durch Zufätze dafür geforgt, daß ber

Lefer bei jeder einzelnen Frage auch über die Arbeiten der letzten Decennien und über die feit Bleeks Tode hervorgetretenen An= schauungen auf dem Gebiete der neutestamentlichen Kritik unter= richtet werde.

Die Zufätze des Herausgebers find zum Theil fehr umfangreich. Er felbst gibt deren Gesamtumfang im Borworte (S. VII) auf beinahe sieben Druckbogen an. Fast ganz neu find die §§ 14. 15. 63. 112. In § 14. 15 wird eine vortreffliche Ueberficht über die Entwicklung der neutestamentlichen Rritik feit Baur gegeben. Die beiden andern Paragraphen (63. 112) leiften dasfelbe für die johanneische und für die spnoptische Frage. Aber auch fonst hat Mangold durch das ganze Wert hindurch auf allen einzelnen Buntten die Bleet'iche Darstellung mit feinen Anmerfungen begleitet, fei es um Literatur nachzutragen, fei es um feine Stellung zu den einzelnen Fragen zu präcifiren. Oft nehmen diefe Zufätze den Umfang von 1-2 Seiten oder noch mehr ein. Das literarische Material ift allerdings auch hier nicht ganz vollftändig. Da aber die wefentlichften Lücken bereits von anderen (val. besonders die Anzeige von Weiß in der Theol. Literaturzeitung 1876, Nr. 1) hervorgehoben wurden, fo will Referent nicht noch einmal hierauf zurück= tommen 1).

Obwol die Refultate, zu welchen Mangold gelangt, vielfach von denjenigen Bleets abweichen, so wird man doch sagen dürfen, daß der Herausgeber dem Verfasser in seltener Beise congenial ist. Alle die charatteristischen Eigenschaften Bleets: das ruhige, besonnene Abwägen der Gründe für und wider, den unbestechlichen Wahrheitssinn, dem es nur um die Sache selbst zu thun ist, und der eben darum von beiden Ertremen gleichweit entfernt ist: von einem zähen Festhalten an dem Hergebrachten als solchem wie von einem vorschnellen Gutheißen neuer Einfälle nur, weil sie neu und negativ sind, — diese trittiche Besonnenheit, die wir an Bleet ge-

50\*

1

Als Curiofität fei erwähnt, daß der Name Renan mit wunderbarer Confequenz Rénan geschrieben wird (S. 53. 187. 223. 419. 426. 529. 699. 730. 918), — eine Eigentümlichkeit der Orthographie, die man allerdings auch sonft in Deutschland finden kann.

wohnt waren, finden wir im wesentlichen auch bei dem Herausgeber wieder. Es ift, trot aller Diffonanz in den Resultaten, boch ein Beift, ber durch das Ganze weht: der Geift einer im beften Sinne des Wortes confervativen Rritit. Benn die Refultate fo vielfach verschiedene find und jetzt bedeutend mehr nach links gehen als früher, fo liegt das an dem Fortschritt der Zeit. Das fritifche Auge ift eben schärfer geworden; und wir dürfen wol annehmen : wenn Bleet heute als ein jüngerer Mitforscher unter uns lebte, fo murbe er auch vielfach anders urtheilen, als er es Bas Mangold uns als Refultat des zu feiner Zeit gethan hat. fritischen Proceffes bietet, das dürfte in der hauptfache die Durchschnittsüberzeugung der jüngeren Generation neutestamentlicher Rrititer bilden; womit natürlich nicht ausgeschloffen ift, daß bie einen mehr nach rechts, die andern mehr nach links neigen. Auch Reitrent muß in einzelnen Bunkten Siefen, in anderen jenen fich anschließen. Aber im ganzen tann er nur freudig dem beiftimmen, was uns hier von dem Herausgeber und Nachfolger Bleets geboten mird.

In der funoptischen Frage fcbließt fich Mangold (S. 338 bis 353, bef. 347 f.) ganz an Holymann an, auch darin, daß er unfere drei fynoptischen Evangelien in den Jahren 60-80 n. Chr. entstanden fein läßt, eine Anficht, die Soltmann felbft wol taum noch vertreten wird. Auch Referent tann wenigstens für bie Schriften des Lutas das Jahr 80 nur als früheften, nicht als fpäteften Termin gelten laffen. Hinfichtlich bes Bermandtichafts: verhältniffes ift es gewiß richtig, wenn das zweite Evangelium als das relativ ursprünglichste betrachtet wird. Es verdiente aber boch auf's neue untersucht zu merden, ob nicht der Unterschied zwischen unserem kanonischen Markus und dem ältesten Evangelium größer war, als Holymann und mit ihm Mangold ans Mit wahrer Genugthuung hat Referent bemerkt, daß nehmen. Mangold, wenn auch etwas zurückhaltend, fich für den nicht-apostolifchen Urfprung des vierten Evangeliums ausspricht (S. 281: "Die äußere Bezeugung würde es ausreichend beglaubigen, wenn nicht die inneren Gründe der Annahme feiner Echtheit, wie es mir wenigftens bis jest noch icheinen will, unüberwindliche Schwierigs

keiten entgegensetzten"). Es ist gewiß bedeutsam, wenn selbst ein Kritiker von so wesentlich conservativer Neigung nicht umhin kann, hier dem Gewicht der Thatsachen zu weichen. Auch Referent hält es für psychologisch undenkbar, daß ein Apostel, der noch im reiferen Mannesalter um das Jahr 52 mit Paulus über die fortbauernde Geltung des Gesetzes verhandelte, später ein Evangelium geschrieben haben sollte, deffen Antijudaismus weit über den des Paulus hinausgeht. Und dazu kommt, daß das johanneische Christusbild, wie allmählich selbst von den entschiedensten Berteidigern der Echtheit anerkannt wird, in hohem Maße ungeschichtlich ist. Wie will man aber bei dieser Sachlage den apostolischen Ursprung retten?

Bei Befprechung der Apostelgeschichte äußert sich Mangold fehr bestimmt, und mit Recht, gegen die Baur'sche Auffassung derselben als einer conciliatorischen Tendenzschrift. Wenn er aber so weit geht, selbst die Geschichtlichteit des Aposteldecretes Act. 15 zu verteidigen (S. 390-394), so kann ich ihm hierin nicht folgen. Wenn Paulus sagt, daß ihm nichts zur Darnachachtung vorgelegt wurde (Gal. 2, 6: euol yao ol doxovres od der  $\pi \rho o \sigma \alpha v \delta \vartheta e v \tau o$ ), und dann ausdrücklich als einzige Bedingung die Armenbeistener hervorhebt (Gal. 2, 10:  $\mu o v o v$  $\tau o v \pi \tau \omega x o v v u un un verweichteten Abmachungen schwerlich geschichtlich$ ein Auch die Art, wie Mangold (S. 392) sich mit den Stellendes Galaterbriefes zurechtfindet, kann ich nicht für befriedigendhalten.

Bon den paulinischen Briefen hält Mangold nur die . Paftoralbriefe bestimmt für unecht. Er verteidigt die Echtheit der beiden Thessanderbriefe (S. 453) und des Philipperbriefes (S. 505) und setzt die des Philemonbriefes voraus. Beim Rolosser und Epheserbrief ist er geneigt, dem Holtzmann'schen Bösungsversuche des Räthsels, welches die beiden Briefe darbieten, beizustimmen (S. 534-536). Ob damit das Richtige getroffen ist, wage ich zu bezweiseln. Sonst aber kann ich nur freudig zustimmen. Die Bastoralbriefe dürften gegen Ende des ersten Jahrhunderts eher zu früh, als zu spät angesetzt sein (S. 577 f.).

Den hebräerbrief läßt er (wie holymann, Rury u. a.,

vielleicht mit Recht) nach Rom gerichtet fein (S. 612 f.), und betrachtet die Holtsmann'iche Anficht, daß er erft nach dem Jahre 70 geschrieben fei, als "burchaus innerhalb des Bereiches des Möglichen " liegend (S. 617). Sofern es fich nur um diefe Möglichkeit handelt, ift unbedingt beizuftimmen. Denn aus ben Praesentibus tann fchlechterdings nicht auf den noch fortbauernden Beftand des Tempelcultus geschloffen werden (wie 3. B. noch bei Hilgenfeld S. 380-383 geschieht). Darüber belehrt uns die Mischna mehr als zur Genüge. Aber eine andere Frage ift, ob es mahrscheinlich sei, daß ein Berfasser, der die nur temporäre Geltung bes jubifchen Cultus nachweifen will, es ganz unterlaffen haben follte, auf das Gottesgericht der Thatfachen hinguweisen, wenn ein solches inzwischen bereits ergangen war. Diefe Frage wird boch zu verneinen fein. - Hinfichtlich der Lefer des Sebräerbriefes tann ich es nicht unterlaffen , hier eine fegerifche Meinung zu äußern, die freilich gegen alles Bergebrachte verftößt. 3ch glaube nicht, daß die Lefer des Briefes - wie auch noch Hilgenfeld und Mangold voraussetten - Judenchriften (d. h. Juden von Geburt) waren. Bielmehr scheint mir aus dem Anfang des 6. Rapitels mit Sicherheit hervorzugeben, daß der Berfasser fich an judaistisch gesinnte Seidenchriften wendet. Er ermahnt fie (denn als Ermahnung find die Borte Rap. 6, 1-2 boch ohne Zweifel zu nehmen) "beiseitelaffend die Anfangslehre von Christo zur Bolltommenheit aufzuftreben, nicht abermal Grund legend mit Betehrung von todten Werten und mit dem Glauben an Gott, mit ber Lehre von den Taufen und vom Sändeauflegen, von der Todten Auferstehung und vom emigen Gericht". Bieraus scheint mir boch hervorzugehen, daß für bie Lefer die angegebenen Buntte bie Unfangelehre von Chrifto gebildet hatten (rov rng dorng rov Xoisrov Loyov). Der Grund zu ihrem chriftlichen Glauben ift damit gelegt worden, daß fie von ben todten Berten fich befehrt, den Glauben an Gott (nioris eni Ssór) und bie Lehre von der Auferstehung der Todten und vom Sericht angenommen haben. Aber läßt fich dies von geborenen Juden fagen? Mir fcheint, daß bier deutlich geborene Beiden als Lefer vorausgesetzt werden. Es dürfte fich also mit

ļ

ben Lefern des Hebräerbriefes ähnlich verhalten wie mit denen des Römerbriefes. Sie sind Heiden von Geburt, aber Judenchristen von Gefinnung.

In der Beurtheilung des Jatobusbriefes ichließt fich Mangold denjenigen an, welche in ihm ein Denfmal des naiven porpaulinischen Judenchriftentums erblicken (S. 632 f.). 3ch tann bies unmöglich für das Richtige halten, obwol auch Beyfchlag in febr fcharffinniger Beife diefe Auffaffung durchzuführen verfucht, hat (Stud. u. Rrit. 1874, I). Dies eine hat allerdings Benfchlag mit Evidenz bemiefen, daß der Brief unmöglich begriffen werden tann als ein Dentmal aus der Zeit des Rampfes um die Geltung des mofaischen Gesetes. Denn diefe Frage wird darin gar nicht berührt, obwol die betreffenden Schlagwörter mehrfach gebraucht werden. Wir haben daher nur die Alternative (die auch Mangold S. 633 fehr richtig als folche hinftellt): entweder ift ber Brief geschrieben ehe der Streit um das Gefet entbrannte, ober nachdem er ichon ausgetragen war. In diefem Dilemma muß ich mich aber unbedingt auf die letztere Seite stellen. Denn ber Berfasser fämpft nicht etwa nur gegen prattifche fittliche Laxheit (wie Benfchlag die Sache darstellt), sondern er tämpft gegen die Thefe: daß der Glaube allein ohne die Berte zur Sexaiwous genüge. Diefe Thefis ift aber in vorpaulinischer Zeit ichlechterdings undentbar. Much fittlich = lare Judenchriften tonnen unmöglich zur Rechtfertigung ihrer Larheit die Thefis aufgestellt haben, daß es der Werte nicht bedürfe. Denn bie Berte waren auf judischem Boden das Alpha und das Omega aller Frömmigkeit, auch das der schlechteften. Nur dann ift unfer Satobusbrief zu verstehen, wenn wir ihn in eine Zeit verlegen, in welcher der Rampf um das Gefetz ichon ausgefämpft mar. Da tonnten immerhin die paulinischen Formeln als Dectmantel sitt= licher Laxheit misbraucht werden. Und ein folcher, fei es wirklich eingetretener oder nur befürchteter Misbrauch, tonnte den Berfaffer unferes Briefes veranlaffen, die paulinische Thefis zu befämpfen, und fich hiebei der in der Zeit des Rampfes ausgeprägten Formeln zu bedienen, ohne auch nur entfernt daran zu denten, den mirtlichen Standpunkt der einftigen Gegner Bauli vertreten zu wollen.

٠

Weit mehr als in der Auffassung des Jatobusbriefes kann ich in der Auffassung der übrigen katholischen Briefe mit Mangold übereinstimmen. Den Judasbrief sett er in das vierte Jahrzehnt des 2. Jahrhunderts (S. 645 f.), den ersten Brief Petri in die Zeit Trajans (S. 667), den zweiten Brief Petri nicht vor Mitte des zweiten Jahrhunderts (S. 681). Die drei johanneischen Briefe schreibt er dem Verfasser des Evangeliums zu (S. 694). Dies alles dürfte im wesentlichen das Richtige sein. Namentlich scheint es auch mir unmöglich, an der Echtheit des ersten Betrusbriefes (der ganz paulinisch ist und paulinische Briefe benützt) festzuhalten.

Wenn schließlich Mangold die Apotalppfe Johannis nicht dem Apostel, sondern dem Preschter dieses Namens zuschrecht (S. 730), so wird dies mindestens eine dringende Mahnung sein müffen, die Frage, ob die Apotalypse sich als Wert des Apostels begreifen lasse, auf's neue ernstlich zu prüfen.

Indem wir hiemit von dem Werke scheiden, können wir dies nicht thun, ohne den Wunsch zu wiederholen, daß der Herausgeber des Bleet'schen Werkes so bald als möglich mit einem eigenen hervortreten möge, welches für unsere Zeit das leistet, was Bleet für die seinige geleistet hat.

Leipzig.

S. Schürer.

### Programm

der

٩.

Haager Gesellschaft zur Verteidigung der christlichen Religion

### für das Jahr 1876.

(Frühjahrsverlammlung.)

Directoren haben in ihrer Versammlung vom 18. bis 20. April 1876 ihr Urtheil gefällt über fünf Abhandlungen, welche vor dem 15. Juni 1875 eingegangen waren zur Lösung der Preisaufgabe:

Ift die alt-katholische Bewegung diefer Tage für eine vorübergehende Erscheinung zu halten? Ober hat sie, in der Bergangenheit wurzelnd, ein eigenes Recht des Bestehens und eine Zu= kunft?

Die erste Arbeit war ein deutscher Aufsatz von verhältnismäßig geringem Umfange mit dem Motto: Omne malum a clero. Das Motto selbst, der Schluß der Abhandlung und dieser und jener Ausdruck mußten ersichtlich den Schein geben, daß der Berfasser evangelisch und zu einer unparteiischen Beurtheilung des Alttatholicismus fühig wäre. In der That stand er aber auf ultramontanem Standpunkte und wurde seine Kritik gänzlich von bitterer Parteilichkeit beherrscht. Wenn auch der ganze Aufsatz von nicht geringem Talente und manchmal von großem Scharffinn zeugte, fo fehlte demfelben doch fo völlig die angemeffene Beurtheilung der alt-latholischen Bewegung und ihrer geschichtlichen Antecedenten, daß er zur Krönung gar nicht in Betracht kommen konnte.

Die zweite, ebenfalls eine beutsche Abhandlung, gezeichnet mit ben Borten : τί ποιήσομεν τοις ανθρώποις τούτοις (Apg. 4, 16), tonnte nicht für eine Beantwortung der Breisaufgabe angesehen Auf die Forschung nach den Burzeln des Alt = Ratholi= werden. cismus in der Bergangenheit hatte fich der Berfaffer gar nicht eingelaffen. Aber auch anderer Gründe megen befriedigte feine Arbeit nicht. Bei der Auseinandersetung der äußeren und inneren Gründe feiner Ueberzeugung, daß der Alt-Ratholicismus für eine porübergehende Erscheinung zu halten fei, und bei der Biderlegung bet Beweise für die entgegengesete Anficht machte er zwar manche richtige und prattische Bemertung, aber diese Gründe und Beweije waren im übrigen fo sonderbar gewählt und geordnet und mit fo fremdartigen Betrachtungen und Schlüffen empfohlen, daß der Lefer burch bie Beweisführung im ganzen unmöglich gewonnen werden tonnte. Es fehlte fast ganz die principielle Auffassung und Beurtheilung ber alt = fatholischen Bewegung. Bon Barteilichkeit gegen fie war der Verfasser nicht freizusprechen. Die Form endlich war im höchften Grade ungefällig. Bon einer Breiszutheilung konnte daher nicht die Rede fein.

Die dritte Abhandlung, von einem holländischen Berfasser, hatte gum Sinnspruch die Borte des Paulus: Staat in de vrijheid enz (Gal. 4, 1). Einstimmig sprachen Directoren ihre Anerkennung aus nicht nur des christlich humanen Geistes, sondern auch der ausgebreiteten Renntnisse und der großen Belesenheit des Berfassers, wovon sowol die Beschreibung der alt-tatholischen Bewegung und die Charalterschilderung ihrer Führer als die Forschung nach ihren Antecedenten Zeugnis ablegten. Gegenüber diesen Borzügen der Abhandlung standen aber, ihres Erachtens, große Mängel, welchen, wie sie zu ihrem Bedauern meinten, keine Abhülfe geleistet werden konnte. Der Berfasser hatte sich gar nicht auf die gestellte Frage beschränkt. Der erste, sehr ausgebreitete Theil seiner "rebeit enthielt viel mehr eine Uebersicht von der Geschichte der

Rirche und ihrem Verhältnis zu Rom als eine Nachweifung, wie bie alt-katholische Bewegung unserer Tage vorbereitet wurde. Die Anordnung und Beurtheilung der Thatsachen in diesem Theil ließ außerdem viel zu wünschen übrig. Der zweite Theil, der Werthschätzung des Alt-Katholicismus und seiner Aussichten in die Zukunst gewidmet, entsprach ebenso wenig den Anforderungen der Preisaufgabe. Man vermißte in demselben die Nachweisung des Eharakters dieser Bewegung und konnte daher den so günstigen Erwartungen, welche der Verfasser hegte, keinen objectiven Werth zuerkennen. Auch diese Arbeit konnte deswegen den ausgesetzten Breis nicht davon tragen.

Die vierte Abhandlung, eine beutsche (Motto: Die deutsche Biffenschaft im Bunde u. f. m., Baumgarten), enthielt, in drei Theilen, eine Stizze der alt-tatholifchen Bewegung biefer Tage, ben Rachweis ihrer Antecedenten in der früheren und fpäteren Geschichte ber Kirche und einzelne Bemerkungen in Bezug auf ihr Recht bes Bestehens und ihre Butunft. Der erste Theil mar, nach bem Urtheil der Directoren, der befte; die Zeichnung des Alt-Ratholi= cismus, zumal des schweizerischen, war ganz vortrefflich gelungen. Auch der zweite Theil schien ihnen in mancher Hinsicht lobenswerth; ber eigentliche Gegenstand wurde immer im Auge behalten und, mas damit verbunden mar, furz gefaßt und bennoch vollftändig vorgetragen. Auf die Form hätte gleichwol mehr Sorgfalt ver= wendet fein tonnen. Besonders hatte man aber Bedenten gegen die Darftellung und Beurtheilung der geschichtlichen Erscheinungen. Sie wurde nicht vom Wefen und Charafter des Ratholicismus felbst bestimmt und schien dem zu Folge zu menig principiell und zu fehr beherricht von des Berfaffers perfönlicher Meinung. Diefes Bedenken wurde auch gegen den dritten Theil der Ubhandlung erhoben. Ueberdies war diefer Theil offenbar nicht ganz ausgear= beitet, und dem ju Folge das dem Alt-Ratholicismus äußerft gunftige Resultat nicht gerechtfertigt. Auch diefem Berfaffer tonnte daher der ausgesetzte Preis nicht zuertannt werden.

Die fünfte Abhandlung, eine deutsche (mit dem Sinnspruch: So bestehet nun in der Freiheit u. s. w., Gal. 5, 1), mochte gleichfalls den Preis nicht davontragen. Der erste und

١

beschreibende Theil war nicht vollftändig. Der Berfaffer beschränkte fich fast allein auf die Alt=Ratholiten Deutschlands, mas, wie fich von felbft verfteht, Einfluß haben mußte auf den Berfolg feines Die Charafteriftit des Alt = Ratholicismus im zweiten Auffates. Theil, die Berteidigung feines Rechtes im dritten und die Brognofe feiner Butunft im vierten Theil enthielten nach dem Urtheil der Directoren viel Gutes. Aber auch bier vermiffen fie die principielle Auffassung der Fragen, welche fich bei der Behandlung bes Gegenstandes aufdrängen. Das Recht der Alt-Ratholiken, fich als Reformpartei zu zeigen und zu betragen, wurde nicht im Hinblid auf die Grundlage und die Principien der tatholifchen Rirche beurtheilt, und ebenfo wenig die Borausfagung über ihre Butunft in Berbindung gebracht mit den Forderungen und Bedürfniffen der gegenwärtigen Zeit. Diefe Luden däuchten Directoren fo wichtig, das fie, trot ihrer Eingenommenheit für die Arbeit des Berfaffers, sich zur Krönung und Herausgabe derfelben nicht entschlieken fonnten.

Nach Zusammenfassung diese Urtheils wurde der Beschluß gefaßt, die nämliche Preisaufgabe auf's neue auszuschreiben, aber zugleich die Fassung der gestellten Frage etwas abzuändern und zwar auf diese Art:

Die Gefellschaft verlangt: Eine Abhandlung über die alt=tatholische Bewegung diefer Tage, worin ihr Ursprung und Fortgang bargestellt, ihr Cha= ratter nachgewiesen, ihr Berhältnis zu den ver= wandten Erscheinungen in der Geschichte der christlichen Kirche in's Licht gestellt und bie Aussichten für ihre Zufunft erwogen werden.

Directoren beabsichtigen mit diefer Fassung der Frage nicht, den Preisbewerbern in der Eintheilung ihrer Arbeit Fessen legen, sondern vielmehr sie auf die Hauptpunkte hinzuweisen, welche man von ihnen behandelt zu sehen wünscht.

Vor dem 15. December 1877 wird den Antworten auf diese Frage entgegengeschen. Was später eingeht, wird der Beurtheilung nicht unterzogen und beiseite gelegt.

Bor dem 15. December 1875 find auf die Preisaufgabe über

bie Bereinigung chriftlicher Kirchen brei deutsche Antworten eingegangen, mit den Motto's: Die Glieder Chrifti müssen ihre gegenseitige Verwandtschaft erkennen; Eph. 4, 3; Joh. 10, 16. Sie werden in der herbstwersammlung dieses Jahres der Beurtheilung unterzogen werden.

Bor dem 15. December 1876 wird den Antworten entgegengesehen auf die drei im Jahre 1875 ausgeschriebenen Fragen über den Darwinismus, die kirchliche Lehre vom Stande der ursprünglichen Bollkommenheit und vom Sündenfall, und das Verhältnis des religiösen Glaubens der Bölker zur Behandlung ihrer Todten.

Was die Bedingungen der Preisbewerbung anbelangt, so wird auf das Herbstprogramm von 1875 verwiesen.

Der Verfasser der Abhandlung über den Zuftand, die Stelle und den Geschäftstreis der Frau, eingegangen mit dem Motto: Dienen lerne das Weib bei Zeiten u. f. w., hat der ihm im Herbstprogramm 1875 ergangenen Einladung Folge geleistet. Das versiegelte Billet wurde dem zu Folge eröffnet und enthielt den Namen des Herrn W. J. Manssen, evangelisch-lutherischer Prediger in Zaandam. Seine Abhandlung ist schon unter der Presse und wird als IX. Theil der fünften Serie in die Werte der Gesellschaft aufgenommen und veröffentlicht werden.



# Inhalt des Jahrganges 1876.

# Erftes geft.

|    | Abhandlungen.                                                            | Scite |
|----|--------------------------------------------------------------------------|-------|
|    | Röftlin, Die Beweise für das Dafein Gottes. (Zweiter Artikel,<br>Schluß) | 7     |
| 2. | Rotermund, Bon Ephraim nach Golgatha                                     | 81    |
|    | Gedanken und Bemerkungen.                                                |       |
| 1. | Schum, Das Quedlinburger Fragment einer illustrirten Itala               | 121   |
| 2. | Röfch, Rönig Phul                                                        | 134   |
|    | Recensionen.                                                             |       |
|    | Boigt, Fundamentaldogmatil; rec. von v. d. Goltz                         |       |
|    | cipien der chriftlichen Dogmatit; rec. von Gottichid                     |       |
| -  | Miscellen.                                                               |       |
| Ei | n beutsches Palästina - Museum in Jerusalem                              | 192   |

,

## 3weites geft.

|               | Abhandlungen.                                                                                                                | Seite        |  |
|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|--|
|               | Grimm, Ueber die Nationalität der fleinafiatischen Galater Dh1, Ueber die Berechtigung der drei herkömmlichen Tauffragen bei | 199          |  |
|               | unserer Kindertaufe                                                                                                          | 221          |  |
| 3.            | Rösgen, Der schriftstellerische Plan bes britten Evangelisten                                                                | 2 <b>6</b> 5 |  |
|               | Gedanten und Bemertungen.                                                                                                    |              |  |
|               | Möndeberg, Die Glaubwürdigkeit des Lutherwortes in Worms .<br>Müller, Melanchthons Autograph der Loci communes in deutscher  | 295          |  |
|               | Sprache                                                                                                                      | 306          |  |
|               | Recensionen.                                                                                                                 |              |  |
| 1.            | Ritschl, Die chriftliche Lehre von der Rechtfertigung und Berföhnung;                                                        |              |  |
|               | rec. von Schmidt                                                                                                             | 317          |  |
|               | Rocholl, Die Realpräfenz; rec. von herrmann                                                                                  | 369          |  |
| 3.            | Richm, Die Meffianische Weißagung; Selbstanzeige                                                                             | 389          |  |
|               | Miscellen.                                                                                                                   |              |  |
| 1:.           | Programm ber haager Gefellschaft zur Berteidigung ber chriftlichen                                                           |              |  |
|               | Religion für das Jahr 1875 (Herbstversammlung)                                                                               | 393          |  |
| 2.            | Programm der Teyler'ichen Theologischen Gesellschaft zu haarlem für                                                          |              |  |
|               | bas Jahr 1876                                                                                                                | 400          |  |
|               |                                                                                                                              |              |  |
| Drittes geft. |                                                                                                                              |              |  |
|               |                                                                                                                              |              |  |

#### Abhandlungen.

| 1. | Rösch, Die Jesusmythen des Islam                                | 409 |
|----|-----------------------------------------------------------------|-----|
| 2. | Schmidt, Die ethischen Gegensätze in dem gegenwärtigen Rampfe   |     |
|    | der biblischen und der modern-theologischen Weltanschauung      | 455 |
| 3. | Lechler, Die Bekehrung der Deutschen zu Christo, nach ihrem ge- |     |
|    | schichtlichen Gang                                              | 520 |
|    | Gedanken und Bemerkungen.                                       |     |
| 1. | Strad, Die hebräischen Bibelhandschriften in St. Betersburg .   | 541 |
| 2. | Seidemann, Bur Reformationsgeschichte                           | 556 |
| 3. | Harnad, Zu Hebr. 9, 3. 4                                        | 572 |

Digitized by Google

١

#### Inhalt.

|    | Recensionen.                                                    | Seite |
|----|-----------------------------------------------------------------|-------|
| 1. | Gebhardt, Graecus Venetus; rec. von Ramphaufen                  | 577   |
| 2. | Chriftlieb, D. Carl Bernhard Hundeshagen's Ausgewählte fleinere |       |
|    | Schriften und Abhandlungen; rec. von Riehm                      | 587   |
|    |                                                                 | •     |

# Biertes geft.

### Abhandlungen.

| 1. | Smend, Ueber die von den Propheten des achten Jahrhunderts        |             |
|----|-------------------------------------------------------------------|-------------|
|    | vorausgesetzte Entwicklungsftufe der israelitischen Religion      | <b>59</b> 9 |
| 2. | Förfter, Bur Bonifaciusfrage                                      |             |
|    | Gedanken und Bemerkungen.                                         |             |
| 1. | Jacobi, Die beiden Briefe des Clemens von Rom                     | 707         |
| 2. | Seidemann, Bur Reformationsgeschichte                             | 718         |
|    | Recensionen.                                                      |             |
| 1. | Sale, Gefchichte Sefu; rec. von Beyfchlag                         | 737         |
| 2. | Hilgenfeld, Hiftorisch-tritische Einleitung in das Neue Testament |             |
|    | und Bleet, Einleitung in das neue Teftament; rec. von Schürer     | 755         |
|    | Miscellen.                                                        |             |
| Pr | rogramm der Haager Gesellschaft zur Berteidigung der chriftlichen |             |
|    | Religion für das Jahr 1876 (Krühjahrsversammlung)                 | 779         |

Drud von Friedr. Anbr. Berthes in Gotha.



.

.

• . .



.

-

,



