

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



778

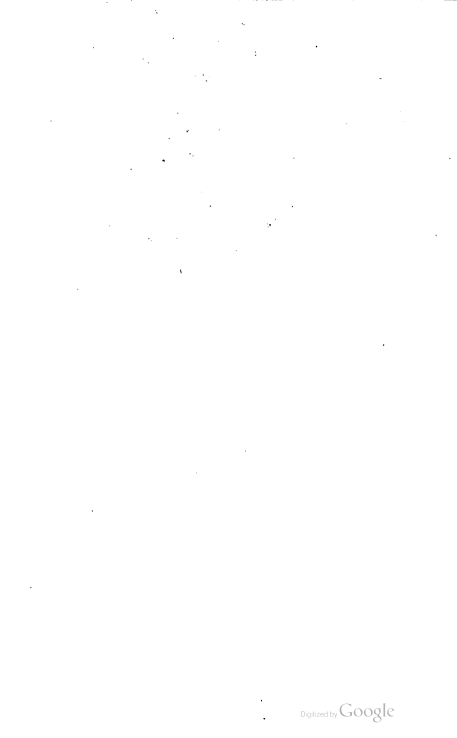
## Per. 14198 e. 238 1883







.



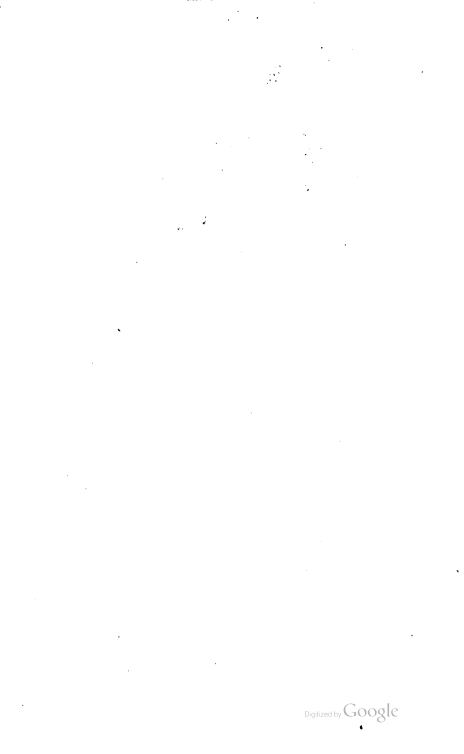
778

Per. 14198 e.238

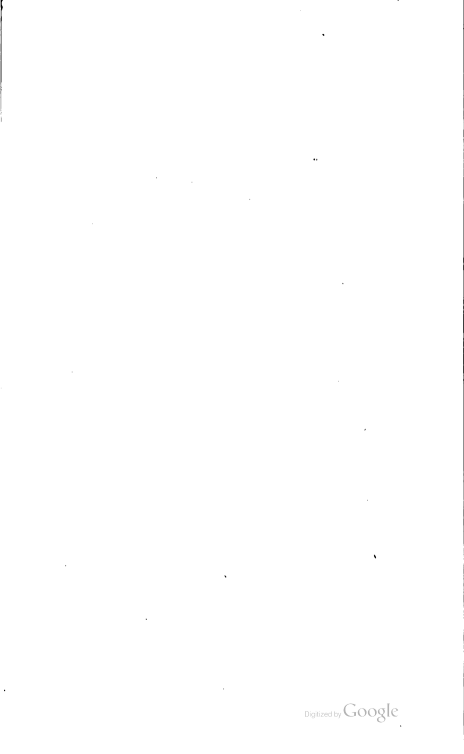


Digitized by Google









Digitized by Google

4

æ

•

,

# Theologische Studien und Kritiken.

Sine Beitschrift

für

das gesamte Gebiet der Theologie,

begründet von

D. C. Ullmann und D. F. 29. C. Umbreit

und in Berbindung mit

D. G. Banr, D. W. Beyschlag, D. J. A. Dorner unb D. J. Wagenmann

herausgegeben

D. J. Röftlin und D. G. Richm.



**Gotha.** Friedrich Andreas Perthes. 1883.



## Theologische 🛛

# Studien und Kritiken.

## Sine Beitschrift

für

## das gesamte Gebiet der Theologie,

begründet von

D. C. Mumann und D. F. 29. C. Umbreit

und in Berbindung mit

D. G. Baur, D. W. Benfchlag, D. J. A. Dorner und D. J. Wagenmann

herausgegeben

von

D. J. Köülin und D. E. Richm.

Jahrgang 1883, erstes Seft.





51

**Gotha.** Friedrich Andreas Perthes. 1883.



۰,

•

.

•

## abhandlungen.

.





· ·

•

### 1.

## Über die Zusammensetzung der Liturgie im achten Buche der Apostolischen Konstitutionen.

#### Bon

### g. Brückner.

Unter bem reichen Schatz von alten Liturgicen, ber uns aus den erften Jahrhunderten der chriftlichen Rirche überliefert ift, nimmt die fogen. Clementinische ober Apostolische, die wir im achten Buche der apostolischen Konstitutionen finden, in jeder Beziehung eine hervorragende Stellung ein. Alles, was das Studium ber alten Liturgieen überhaupt anziehend und lohnend macht, bietet fie besonders reichlich: fie giebt uns nicht nur Auffchluß über eine Menge einzelner Bunkte und Fragen der alten Rirchengeschichte, fondern fie zeichnet uns auch ein deutliches und, weil gleichsam von ber Rirche felbft entworfenes, möglichft objektives Bild der gottesdienftlichen Gebräuche und Einrichtungen und, mas mehr ift, des Sinnes und der Bedeutung, die die Rirche denfelben beilegte. Dazu fommt, daß uns ihre Überlieferung im achten Buche ber Ronftitutionen eine gemiffe Bürgschaft für ihr beträchtliches Alter von vornherein bietet. 3hr Inhalt ift ein überaus reicher; aber weil fie in flarer, nach den Stufen des Gottesbienftes geordneter Dispofition vorwärts fcbreitet, fo macht fie im ganzen bei allem Reichtum doch nicht den Eindruck des Überladenen. Daneben fällt allerbings auf den erften Blick fofort auf, daß fie nicht weniger als drei Fürbittenformulare hat, in Rap. 10. 12 und 13, mas bei

ber bedeutenden Ahnlichkeit diefer Gebete als eine unnötige Biederholung erscheinen möchte. Solchen Beobachtungen gegenüber muß fich die Frage erheben: wie gliedert fich diefe ausgedehnte Liturgie ? Ift fie ein Wert aus einem Gug, oder ift fie eine Bufammenfetzung aus mehreren einzelnen liturgischen Stücken oder Formu-Diefe Fragen find natürlich für die Beurteilung unferer laren? Liturale von großer Wichtigkeit, ihre Beantwortung ift namentlich unerläßlich, wenn man daran geben will, das vielumftrittene Alter ber Liturgie feftzuftellen. Dennoch hat unter den vielen, welche fich mit der Liturgie beschäftigt haben, wie Renaudot, Drey, Bunfen, Probst u. a., nur Probst diefen Bunkt in den Kreis feiner Betrachtungen gezogen. Doch glauben wir, daß die von ihm gefundenen Refultate bei einer eingehenden Brüfung aller Puntte und Andeutungen, die hierbei in Betracht tommen, erheblich teils zu modifizieren, teils zu erweitern find.

Auf den ersten Blick sehen wir, daß die Liturgie selbst sich deutlich in drei Teile gliedert, welche der ganzen schriftstellerischen Anlage des achten Buches der Konstitutionen entsprechend verschiedenen Aposteln zugeschrieben werden: der erste Rap. 4 und 5, die Ordination eines Bischoss behandelnd (Petrus), der zweite von Schluß des Rap. 5 bis Rap. 11, die missa catechumenorum enthaltend (Andreas), und der dritte Rap. 12—14, die missa fidelium behandelnb (Jatobus).

Betrachten wir hiervon zunächft ben ersten Teil, Rap. 4 und 5, so ist nicht zu überschen, daß von unserem Urteil über diesen Abschnitt die Auffassung von Zweck und Bestimmung der ganzen Liturgie abhängt. Finden wir nämlich, daß dieses Formular für die Ordination des Bischofs ursprünglich und von Anfang an mit den übrigen Kapiteln zu einer Liturgie verbunden war, so müssen wir annehmen, daß die ganze Liturgie nur für den Tag einer Bischofsweihe, d. h. bei einer außerordentlichen und feltener vortommenden Gelegenheit benutzt wurde; erkennen wir aber, daß Rap. 4 und 5 erst vom Versassen Sachten Buches der Konstitutionen oder von einem anderen Sammler mit der Katechumenen- und Gläubigenmesse verbunden wurde, so können wir unbedenklich die folgende Liturgie für die gewöhnliche, allsonntäglich

von der Gemeinde gebrauchte halten. Man mird aber bei genquerer Brüfung fich mit Sicherheit für die lettere Annahme entscheiden müssen. Denn mährend Rap. 4 in Übereinftimmung mit can. 1 der canones apostolici mehrere Bifchofe 1) als bei der · Bischofsweihe anwesend voraussest, finden mir diese in den folgenden Rapiteln nirgends mieder ermähnt, obgleich doch an Stellen, wie z. B. Anfang des 12. Rapitels: "oi πρεςβύτεροι έκ δεξιών αυτού και έξ ευωνύμων στηκέτωσαν κ. τ. λ.", nicht blog die Möglichkeit, fondern felbft die Notwendigkeit ihrer Ermähnung gegeben war. Will man alfo nicht zu den doch höchft unwahrscheinlichen Annahmen greifen, daß die übrigen Bifchöfe überhaupt nicht dem Gottesdienst beigewohnt hätten, sondern sofort nach Beendigung ber Ordination nach ihren Rirchen zurückgetehrt wären, oder gar, daß fie fich unter die Menge der Gemeinde, alfo der Laien, gemischt hätten, fo tann man fich der Einsicht nicht verschließen, daß ber, welcher zuerft die Rap. 5 (Schluß) bis 15 niederschrieb, dabei teine Rücksicht auf die Ordinationsliturgie Rap. 4 und 5 genommen hat, fondern daß diefe lettere erft von dem Berfaffer des achten Buches vorangeftellt ift. Auch läßt fich noch eine Spur und Andeutung biefer Zufammenschiebung aufzeigen. Bahrend nämlich bei allen Gebeten, die der Bifchof in der Ratechumenenmeffe fpricht, diefer immer einfach "o enloxonos" genannt wird, heißt er bei dem erften derfelben, dem über die Ratechumenen "o xeigorony-Jeig Enloxonos". Offenbar hat hier der Sammler durch Hingu= fügung des Wortes "zeipororyJelg", das in der Ordinations= liturgie wiederholt vortommt, die beiden von ihm vereinigten Litur= gieen wie mit einer Rlammer zusammenhalten wollen 2).

Aber auch die folgenden Rapitel haben nicht von Anfang an eine Liturgie gebildet. Dies folgt namentlich aus dem Anfang von Rap. 12, einer Stelle, auf die ichon Probst aufmerkfam ge-

Jedenfalls mehr als vier, benn wir lefen: "εξε των πρωτων έπισχόπων αμα και δυσιν έτ έροις έστως, των λοιπων έπισχόπων και πρεςβυτέρων σιωπη προςευχομένων."

<sup>2)</sup> Ahnlich, wie der Redaktor der Genefis c. 2, 4 zu dem Gottesnamen (קוֹה) beu im vorangehenden Rapitel herrichenden Namen (הוֹנה) binzufügt.

macht hat. Er fagt barüber 1): "Sehen wir uns nämlich den Schluß ber Ratechumenenmeffe an, fo mird bie Erteilung der pax genau beschrieben. Der Anfang des Dankgebetes Rap. 12 enthält die Borte: , daß teiner gegen den anderen, daß teiner in heuchelei'. Bar aber nach dem Schluß von Rap. 11 der Friedenstuß ichon . erteilt und felbst die Oblation vorüber, wie baraus ju fchließen, baf ber Subbiaton dem Briefter Baffer über die Bande gießt, wozu dann noch ber Ruf des Diatons, ber feinen Blat vor und bei bem Friedenstuffe hatte? Man hat barum die Bahl, entweder ben Schluß von Rap. 11 für einen Bufat zu halten, dann fchließt fich an bas Amen des bischöflichen Gebetes Rap. 11 der Ruf des Diakons: , daß keiner aus den Ratechumenen u. f. w. ' richtig und fachgemäß an; oder man muß bie Ratechumenenmeffe für ein eigenes Formular halten, das der Sammler aufnahm und diefem ein zweites Formular, welches Rap. 12 enthält, anreihte. Bir entscheiden uns für die erfte Annahme, weil die Oration über die Gläubigen in den Fürbitten des Rap. 12 fo hervortritt, daß beide Teile einem und demfelben Formular angehören muffen, und weil der Schluß von Rap. 11 die Signatur eines fpäteren Zufates an der Stirn träat."

Hier hat Probst ganz richtig ertannt, daß ber Anfang von Rap. 12 mit dem, was vorangeht, nicht in Einklang steht, so daß auf keinen Fall von Anfang an beide Stellen zusammen in der= selben Liturgie sich befunden haben können. Aber er hat wesent= liche Punkte, in denen die beiden Stellen unvereinbar auseinandergehen, überschen und infolge dessen nicht den richtigen Schluß aus jenem Mangel an Übereinstimmung gezogen. Denn wenn man auch zugeben muß, daß aus den Worten "uhrie zara tevos, uhrie er vnoxoloee", auf welche Worte wir unten noch zurücktommen müssen, sich ein genügendes Argument ableiten läßt, so läßt sich doch aus einer anderen Stelle noch viel evidenter der Beweis führen, daß der Anfang von Rap. 12 nicht bloß mit dem Schluß von Rap. 11, sondern mit allen vorangehenden Rapiteln

<sup>1)</sup> Brobft, Liturgie der drei ersten christlichen Jahrhunderte (Lübingen 1870), S. 276.

in Biderspruch fteht. Es handelt fich nämlich um die Worte: ,,δ διάχονος λέγη · μήτις των χατηχουμένων · μήτις των άχροωμένων · μήτις των απίστων · μήτις των ετεροδόζων · οι την πρώτην ευχήν ευχόμενοι προέλθετε "1). Diefe Aufforderung bes Diatons muß nach dem Borangegangenen fehr auffallen. Denn in ber Ratechumenenmeffe haben wir ja gefehen, daß alle die, welche hier ermahnt werden, der heiligen Sandlung fern zu bleiben, längft entlaffen, und daß überhaupt nur noch die Gläubigen anwefend find. Bozu alfo noch eine folche Mahnung des Diakons? Man tonnte vielleicht meinen, daß, obgleich die Ratechumenen u. f. m. icon früher entlaffen worden find, boch gerade an diefer Stelle, wo das heiligfte Mysterium der Chriften, die Euchariftiefeier, beginnt, jene Ermahnung fo zu fagen zur Sicherheit nochmals wiederholt worden fei. Ift diefe Austunft aber ichon an fich wenig wahrfcheinlich, fo fpricht dagegen noch insbesondere der Umftand, daß die, welche der Euchariftie nicht beiwohnen follen, hier meder in der Unzahl, noch in der Rethenfolge, in der fie vorher entlaffen find, aufgezählt werden. In ber Ratechumenenmeffe werden namlich zuerft bie axoowmeroi und anioroi (Rap. 5), dann die xarnχούμενοι, darauf die ενεργούμενοι, φωτιζόμενοι, οι εν τη μεταvola (welche fämtlich an unferer Stelle vom Diaton gar nicht erwähnt werden) entlaffen; hier dagegen werden die xarnxouuevoi, angowineroi, anioroi, Erepódogoi aufgezählt. Da also weder Bahl noch Ordnung der zu Entlaffenden übereinftimmt, und es bochft unwahrscheinlich ift, daß diese Ermahnung zum Beggeben erft dann follte wiederholt worden fein, wenn ichon ein Teil (Rap. 10 und 11) des lediglich für die Gläubigen beftimmten Gottesdienstes vorbei war, fo stehen entschieden die Worte untig two xatyyouuerwr bis untis tur Etepodogwe mit der Ratechumenenmeffe in Wider= fpruch.

Noch deutlicher zeigt sich diefer Biderspruch in den folgenden Borten: "oi rhv nowrnv edziv edzoueroe nooeldere". Daniel hat die Schwierigkeit, die hierin liegt, bemerkt, und bringt daher

<sup>1)</sup> Bgl. de Lagarde, Constitutiones apostolicae (Lipsiae 1862), S. 248, 3. 11-14.

in einer Anmertung eine oder eigentlich drei Erklärungen für biefelbe 1): "Böhmer l. c., p. 371: , Der Diaton fügt hinzu; of the πρώτην ευχήν ευχόμενοι προέλθετε'. Augusti, Dentwürdigteiten VIII, 111 giebt das προέλθετε mit: , Entfernet euch', die πρώτην evzny von dem , allgemeinen Rirchengebete, welchem auch die Ratechumenen und Fremden beimohnen durften ', verstehend. Die Wahrheit diefer Exposition ift zweifelhaft. Wie die Bhrafe nowthe even auf das erfte von den Gläubigen per silentium gefprochene Gebet, welchem die Ratechumenen und Fremden nicht bei= wohnen durften, fich beziehen tann: fo das nooeldere barauf, daß biejenigen, die diefes Gebet gesprochen hatten, zum euchariftischen Alte hinzus (ober vor.)treten follten. Sierzu harmoniert vortrefflich, daß die Konstitutionen, nachdem fie das Gebot erteilt haben : , Die Rinber nehmet zu euch, ihr Mütter !' die Baränesen vortragen laffen : "Daß nicht jemand wider einen anderen, daß nicht jemand in der Sypolrisie sei! Bei dem Herrn mit Furcht und Zittern aufrecht ftehend mögen wir opfern ! ' ,, Et mihi placet Boehmeri interpretatio neque indiget scriptorum testimoniis vox προέρχε- $\sigma \mathcal{F}_{u}$ , accedere. Tamen cum supra sine dubitatione significet discedere (V, VI, VII) neque consentaneum sit, eandem vocem in eadem liturgia duplicem tenere sensum, hoc loco malim legere  $\pi \rho o c \epsilon \lambda \Im \epsilon \tau \epsilon$ . Docet varietas lectionis a Cotelerio exhibita, codices in hac liturgia voces  $\pi \rho o \epsilon \lambda \vartheta \epsilon \tau \epsilon$ et προςέλθετε persaepe confudisse." In diefer Anmerlung find drei Erklärungsversuche (von Augusti, von Böhmer und von Daniel) enthalten, aber teiner berfelben ift unferer Anficht nach imftande, bie Schwierigkeit aus dem Wege ju fchaffen. Denn Augusti spricht zwar in der von Böhmer angeführten Stelle von "einem allgemeinen Kirchengebet, dem auch die Ratechumenen und Fremde beiwohnen durften", läßt fich aber durchaus nicht genauer über die Beschaffenheit dieses "allgemeinen Kirchenaebetes" aus. Es ift auch nicht wohl einzusehen, welcher Art und welchen Inhaltes dasfelbe gemefen fein, fomie welche Stelle es im Gottesdienst gehabt haben sollte. Denn was soll denn ein

<sup>1)</sup> Daniel, Codex liturgicus eccles. univers. IV, 60.

"allgemeines" Gebet anderes enthalten, als eben das, was wir in Rap. 10 und 11 finden, Bitten für die Kirche, für ihre Stände, die chriftlichen Brücher, das Heil der eigenen Seele u. f. w.? Daß aber diefen Gebeten nicht einmal die Ratechumenen, geschweige denn Fremde beiwohnen durften, zeigt ja unfere Liturgie ganz unzweifelhaft. Auch in den Kirchenvätern, die hierbei in Frage kommen, ist von einer derartigen Einrichtung nichts zu finden <sup>1</sup>).

Bas nun ferner die Erflärung von Böhmer betrifft, fo wird niemand, soweit die Wortbedeutung in Frage fommt, bestreiten, bag noofo xeo Dat beißen tann "herzutreten", "vortreten". Aber mit vollem Recht hat ichon Daniel diefe Überfetung zurückgewiefen, weil es nicht wahrfcheinlich fei, bag ein und basselbe Wort in derselben Liturgie turz hintereinander einen ganz verschiebenen Sinn habe, oder vielmehr, wir können fagen, weil dies eine reine Unmöglichteit ift. Jedoch der Ausweg, den er felbft vorfchlägt, bietet nicht geringere Schwierigkeiten. Denn es ift tein Grund abzusehen, warum wir annehmen sollen, daß an diefer Stelle fämtliche Bandschriften ohne Ausnahme fälfchlich nookdere für nooselebere geschrieben haben. Denn wenn auch zuzugeben ift, daß bisweilen eine handschrift der Apostolischen Konstitutionen an einer Stelle, wo bie anderen nooeldere haben, nooceldere lieft, ober umgetehrt, fo wird boch Daniels Behauptung erft aufrecht erhalten werden können, wenn eine Stelle nachaewiefen wird, an ber fämtliche Handschriften offenbar und zweifelsohne fich geirrt haben. Daß aber in den letten Borten von Rap. 9 "urtic των μη δυναμένων προελθέτω", wo nach Bunfens Unficht für bas προελθέτω der Handschriften προςελθέτω forrigiert werden foll, eine folche Stelle gefunden fei, muß entschieden in Abrede gestellt werben 2). Demnach tann es an unferer Stelle (Anfang

<sup>1)</sup> Bgl. hierzu namentlich Rliefoth, Die ursprüngliche Gottesdienstordnung, Bb. I und II.

<sup>2)</sup> Lieft man μήτις τῶν μη δυναμένων προελθέτω, fo ermahnt der Diaton an diefer Stelle die Gläubigen, die allein noch übrig find, daß keiner von ihnen hinausgehe, "daß keiner von denen, welche nicht können (welchen es nicht erlaubt ift) weggehe". Man könnte dagegen fagen, daß die Worte τῶν

von Kap. 12), wo alle Handschriften einstimmig  $\pi \rho \circ \ell \lambda$  Pere lefen, nicht zweifelhaft sein, daß mit diesen Worten der Diakon, die Ratechumenen und die übrigen den Gläubigen nicht Gleichgestellten zum Weggehen auffordert, — eine Aufforderung, die mit den porhergehenden Kapiteln schlechterdings nicht zu vereinigen ist, da nach diesen bereits alle nicht zu deu Gläubigen Gehörigen längst entlassen find. Auch ist ferner zu beachten, daß in Kap. 12 die Mütter aufgesordert werden "rà naidla noochaußareo Se", während in Kap. 11 die Vorschrift gegeben war "ri naidla de oryzérw noos rw ßruari". Doch ist dieser Differenz nur geringeres Gewicht beizulegen, weil die Erklärung nicht ausgeschlossen bleibt, daß jenes (Rap. 11) von den größeren, dieses (Rap. 12) von den tleineren Rindern zu verstehen sei.

Haben wir so ben Widerspruch ertannt, in dem der Anfang von Kap. 12 mit den vorangehenden Kapiteln steht, so können wir unmöglich ju seiner Erklärung denselben Ausweg wie Probst einschlagen. Denn da wir geschen haben, daß nicht nur die Worte uhris xará twos, µr tis èr únoxolose, soudern auch die diesen porangehenden mit Kap. 5-11 unvereindar sind, so würde die

pi dorapéror nicht überjetzt werden tonnen: "benen es nicht erlaubt ift". Diefer Schwierigkeit entgeben aber die, welche die Lesart ändern, auch nicht, ba SuraoBac offenbar ganz in berfelben Bedeutung fteht, wenn ich fage κατηχούμενος ου ,, δύναται "προςέρχεσθαι, wie wenn ich fage oudels των πιστευόντων "δύναται" προέρχεσθαι. Sprachlich allo ift gegen bie Lesart der Sandichriften nichts einzuwenden. Das aber eine berartige Mahnuta an die Gläubigen teineswegs unnut ober überficifig mar, feben mir ans bem neunten (gehnten) ber apoftolifchen Canones (val. Bunfen, Sippafpt und feine Beit, Bd. II, G. 69). Auch ift au beachten, daß ber Diaton fofort nach den Worten untis x. r. d. fortfährt: Sooi nioroi xdivuuev yovo und ebenfo navres ovrorws nagazaleowuer, welche beiden Ermahnungen nochmals ausbrücklich hervorheben, daß die Gesamtheit ber Gläubigen ohne Ausnahme fich an der nun folgenden heiligen Sandlung beteiligen foll. Bir halten allo die Lesart der Sandichriften nooelserw durchaus für die richtige, weil fte nach Sinn und Zusammenhang vollftändig paßt und sprachlich nicht fcmpieriger ift, als Bunjens Roujettur nooselderw. Ubrigens ift Drey derfelben Anficht, benn er fagt : "fo mahnt der Diaton, daß von den übrigen Anwesenden njemand die Berjammlung verlaffen foll". (Deue Unterfuchungen über bie Konstitutionen und Canones der Avostel, Tübingen 1832, S. 107.)

Schwisrigkeit doch nücht befeitigt werden, auch wenn wir mit Probst die letten Worte von Kap. 11 (Friedenstnß) als ein Einschiebsfel ftreichen wollten <sup>1</sup>). Wir ziehen daher die Austunft vor, die Probst zwar angedeutet, aber verworfen hat. Wir nehmen nämlich au, daß an diefer Stelle zwei verschiedene liturgische Formulare aneinandergeschoben sind. Deun der Einwurf, ben Probst gegen diesen Ausweg erhebt, daß "die Oration für die Gläubigen in den Fürditten des Kap. 12 so hervortritt, daß beide Teile einem und demfelben Formular angehören müssen", trifft nicht zu; im Gegenteil lößt sich gerade aus der großen Unlichteit der Gebete in Kap. 10 und 12 ein starter Beweisgrund für unser Ansicht entnehmen.

Bergleichen wir nämlich das Fürbittengebet in Rap. 12 mit dem in Rap. 10, fo muß uns fofort die erstaunliche Uhnlichteit nicht blog im Juhalt, sondern auch in der Form auffallen. Bir laffen aufammengestellt die Stellen folgen, wo ber gleiche Inhalt mit gleichen oder doch höchft ähnlichen Worten ausgedrückt ift. Es wird gebetet: Rap. 10: บักล้อ ชกัร ผู้หูใญร, หลงองโนรกีร หล่ ลักออรอλικής ξκαλησίας της από περάτων ξως περάτων; Rap. 12: ύπερ της άνιας σου επαλησίας της από περάτων έως περάτων. Ωαυ. 10: υπως δ κύριος ασειστον αντήν και ακλυδώνιστον διαφυλώξη ... μέχρι της συντελείας του αιώνος; Rap. 12: όπως αντήν διαφυλάξης ασειστον και ακλυδώνιστον ζχοι της συντελείας τοῦ αἰῶνος. Rap. 10: ὑπέρ πάσης ἐπισκοπῆς ... τῶν ὀρθοτομούντων τον λόγον της σης άληθείας; Sap. 12: ύπεο πάσης επισχοπής της δρθοτομούσης τον λόγον της άληθείας. Rap. 10: υπέρ τῶν πρεςβυτέρων ήμῶν ... υπέρ τῆς ἐν Χρι+ στῶ διακονίας ... ὑπέρ ἀναγνωστῶν, ψαλτῶν, παρθένων, χηοών ...; \$249. 12: ύπεο διακόνων, ύποδιακόνων, αναγνωστών. ψαλτών, παρθένων, χηρών. Ωαρ. 10: υπέρ τών έν συζυγίαις και τεκνογονίαις; Rap. 12: υπέρ των έν σεμνοϊς γάμοις και TENNOYONIAIS. Rap. 10: Enter two in depowerla iferatomerwr; Rap. 12: υπέρ των έν αφρωστίας. Rap. 10: υπέρ των πλεόν-

<sup>1)</sup> Die diefe Borte in der That interpoliert oder uniprünglich find, werden wir unten noch genauer zu untersjuchen haben.

των καὶ ὑδοιπορούντων, ὑπέρ τῶν ἐν μετάλλοις καὶ ἐξορίαις... ὑπέρ τῶν ἐν πικρῷ δουλεία καταπονουμένων, ὑπέρ ἐχθρῶν καὶ μισούντων ἡμᾶς, ὑπέρ τῶν διωκόντων ἡμᾶς διὰ τὸ ὄνομα τοῦ κυρίου, ὅπως ὁ κύριος πραύνας τὸν θυμὸν αὐτῶν διασκεδάσῃ τờν καθ ἡμῶν ὀργήν ὑπέρ τῶν ἔξω ὄντων καὶ πεπλανημένων, ὅπως ὁ κύριος αὐτοὺς ἐπιστρέψῃ; ℜαῦ. 12: ὑπέρ τῶν ἐν πικρῷ δουλεία, ὑπέρ τῶν ἐν ἔξορίαις ... ὑπέρ τῶν πλεόντων καὶ ὁ δοιπορούντων ... ὑπέρ τῶν μισούντων ἡμᾶς καὶ διωκόντων ἡμᾶς διὰ τὸ ὄνομά σου, ὑπέρ τῶν ἔζω ὄντων καὶ πεπλανημένων, ὅπως ἐπιστρέψῃς αὐτοὺς εἰς ἀγαθὸν καὶ τὸν θυμὸν αὐτῶν πραῦνῃς.

Dag biefe zahlreichen wörtlichen Übereinftimmungen in beiden Bebeten höchft auffällig find und einer Erflärung bedürfen, mird niemand leugnen. Ganz unmöglich icheint uns aber die oben angeführte Anficht von Brobst, der diese Übereinstimmung \_ein Bervortreten der Oration für die Gläubigen in den Fürbitten des Rap. 12" nennt, alfo wohl an eine schriftstellerische Absicht des Berfaffers bentt. Denn gefest, wir fänden die beiden fraglichen Gebete nicht in einer Liturgie, fondern in irgendeinem anderen Berte eines Schriftstellers, fo murben wir es ichon ba gang unglaublich finden, daß zwei Gebete, die boch für ganz verschiedene Amede beftimmt find, vom Verfaffer in faft diefelben Worte gefleidet worden mären. Wir würden uns mit Recht wundern, daß ein Schriftfteller, dem boch unleugbar ein gemiffer Reichtum von Gedanten und namentlich eine reiche Fulle bes Ausdruckes zugebote ftehen, fo ungeschickt alles mit denfelben Worten wiederholen mürde. Und boch ließe fich in diefem Falle immer noch zur Erflärung ober Entschuldigung anführen, daß er nicht absichtlich, fondern unwillfürlich für diefelben Dinge auch in diefelben Ausdrücke verfallen fei. Hier aber handelt es fich um eine tirchliche Liturgie, in der das, was dort ichon fehr auffällig wäre, völlig unmöglich Denn das ift jetzt ziemlich allgemein zugegeben, daß der, ift. welcher unfere Liturgie niederschrieb, dies nicht zwedlos that, fonbern entweder, weil er fie bereits im firchlichen Gebrauche fand, oder in der Absicht, daß fie in firchlichen Gebrauch tomme. Nun hieße es aber doch wirklich die Chriften der erften Jahrhunderte

einer großen Geistesarmut oder Geistesträgheit zeihen, wenn man glauben wollte, daß fie jahraus jahrein, Sonntag für Sonntag in ein und demselben Gottesdienst ohne eine Unterbrechung durch Predigt, Schriftvorlesung u. dgl. zweimal für dieselben Dinge mit denselben Worten — dem nur dies stellen wir in Abrede gebetet hätten.

Wir haben jett ferner den Schluf von Rap. 11 zu betrachten und zu prüfen, ob er in der That, wie Brobft behauptet, "die Signatur eines fpäteren Bufates an ber Stirn trägt" und alfo als interpoliert zu betrachten ift. Brobft hat für feine Behaup= tung folgende Gründe angeführt 1): "Bon der Trennung der Geichlechter beim Friedenstuß und barum im Gottesdienft überhaupt, weiß Tertullian noch nichts. Die Nennung der Subdiakonen nebft bem ihnen zugewiesenen Geschäfte ift gleichfalls ein Zeichen einer fpäteren Zeit. Daß der genannte Schluß ein Bufat ift, ben ber Sammler machte, folgt ferner aus den Worten: Diatonen follen an den Thüren der Männer, Subdiatonen an denen der Frauen Diefer Sat enthält einen Biderspruch. 216 es nämlich ftehen. Subdigkonen gab, ftanden die Diakonen nicht mehr als Bächter an den Thüren, und fo lange die Diatonen die Thüren bewachten, gab es teine Subdiatonen." Bon diefen drei Gründen verdient nur ber britte eine eingehende Ermägung, bem ersten und zweiten dagegen ift von vornherein alle Beweistraft abzusprechen. Denn wer nicht nach einer vorgefaßten Meinung, fonbern nach bem Sachverhalt felbft urteilen will, darf nicht fo zuwerte geben, daß er alles für unecht oder interpoliert erklärt, mas zu der Zeit, in die feiner Überzeugung nach die Liturgie fallen muß, nicht ftimmt. So ift aber Brobft verfahren, indem er die angeführten Gründe Benn die Trennung der Männer von den Frauen beibrachte. und die Erwähnung der Subdiatonen mit den Berhältniffen ju Tertullians Zeit in Widerspruch fteht, fo haben wir daraus durchaus nicht zu ichliegen, daß diefe Stellen interpoliert find, fondern vielmehr daß die Liturgie erft nach diefer Zeit abgefaßt ift, - falls uns nicht (was Probft nicht gethan hat) vorher nachgewiesen ift,

Theol. Stud. Jahrg. 1883.

l

2

<sup>1)</sup> Probft a. a. D., S. 276.

daß alle anderen Bunkte mit zwingender Notwendigkeit auf ein böheres Alter unferer Liturgie hinmeifen 1). Der britte Grund bagegen verbient eine eingehende Brüfung, weil, wenn wirflich die Borte unter fich im Biderspruch ftehen, dies in der That eine Anterpolation bochft wahrscheinlich machen murbe. Aber bie Bebaubtung, daß die Diakonen niemals gemeinfam mit den Subdiatonen die Thüren follten gehiltet haben, ift teinesweas ermiefen. Wir lefen nämlich im zweiten Buche ber Ronftitutionen 2): ornκέτωσαν δέ οι μέν πυλωροί είς τας είς όδους των ανδρών. of de dianoroi de tas vor voranor. Das biefe Stelle interpoliert fei, hat meder, fo viel wir miffen, bis jest jemand behauptet, noch wird fich dies leicht behaupten laffen, weil fie zu fest in den Ausammenhang eingegliedert ift. Bir ersehen aus ibr. daß die Diatonen auch noch zu einer Beit, wo fie bereits eine burchaus nicht untergeordnete Stellung im Gottesbienft einnahmen - denn in demfelben Rapitel feben wir den Diaton ein Gebet (noocevry) verrichten - und wo es bereits für die niederen Dienfte bestimmte firchliche Beamte gab, mit lettem gemeinfam jene niederen Funktionen verwalteten. Db diefe niederen Rirchenbiener nun "mulwool" ober "unodiaxoroi" genaunt werden, ift bierfür aleichgültig: benn wenn feststeht, bag bie Diatonen mit den Thürhütern zusammen einen Dienft verrichtet haben, fo muß zum mindeften die Möglichteit zugegeben werden, daß fie dasfelbe and mit Subbiatonen gethan haben. Diefe Möglichteit wird aber durch unfere Stelle, gleichviel ob bie Borfdrift über die Suchdigtonen urfprünglich oder interpoliert ift, zur Gewißheit erhoben. Denn wie hätte boch im letzten Stalle irgendjemand auf den Gedanten tommen tonnen, die einfache Borfchrift "Secucorol ieraco ... oar els ràs Hopas" (Brobst, S. 277) zu ändern nicht in "υποδιώκονοι ίστώσθωσαν είς τας θύρας", fonbern viel um-



<sup>1)</sup> An der Stelle, wo Brobft über das Alter der Liturgie fpricht, zeigt er, daß nichts uns hindere, dieselbe für sehr alt zu halten, da die Stellen, in benen Subdiakonen vorkommen, interpoliert seien. Weshald aber müffen sie interpoliert sein? Weil die Erwähnung der Subdiakonen auf eine spätere Zeit hinweist!!

<sup>2)</sup> Apoftol. Ronftit. II, c. 57.

ständlicher in of de diaxoroi ιστάσθωσαν είς τας των ανδρώγ θύρας, και οι υποδιάκονοι είς τας των γυναικών", wenn nicht eben diefe Ordnung ju feiner Beit bestanden hätte? Darin alfo, baf den Diatonen und Subdiatonen in unferer Stelle biefelbe Berrichtung zugeschrieben wird, ift durchaus teine hiftorische Un= möglichkeit und fomit auch tein Beweis für die Interpolation des Schluffes von Rap. 11 zu finden. Es ift demnach Brobft nicht gelungen, die Interpolation des Schluffes von Rap. 11 mit 2ureichenden Gründen nachzuweisen. Namentlich aber ift er burchaus eine Erklärung ichuldig geblieben, mit welcher Absicht wohl jemand am Schluß von Rap. 11 follte eine Befchreibung des Friedensfuffes interpoliert haben, wenn doch in Rap. 12 bei den Worten "untig xata twog x. t. 2." fchon eine folche Beschreibung ge= geben war. Wir haben auf diefe Frage unten nochmals zurück-Es bleibt demnach das Refultat, daß ber Schluß von aufommen. Rap. 11 jedenfalls im wesentlichen ursprünglich, d. h. nicht erft vom Rebaktor des achten Buches ober einem noch fpäteren binzugefügt ift.

Noch eine weitere Stelle ift in unferer Liturgie au finden, mo fofort die bedeutende Berschiedenheit der vorangehenden und der folgenden Gebete auffällt, nämlich der Anfang von Rap. 13. Auch auf diefe Stelle hat Brobst aufmertfam gemacht. Er faat 1) barüber: "Sollten nun die Fürbitten zweimal gesprochen und das zweite Mal vom Diakon wiederholt worden fein? Das ift an fich unglaublich und läßt fich auch bei teinem Rirchenvater eine Spur folchen Berfahrens finden. Man tonnte annehmen, diefes Gebet fei das II, c. 59 angezeigte, von dem es heißt: der Diaton betet u. f. w. Allein zwei Bedenten erheben fich dagegen. Erftens tommt in den Fürbitten des Rap. 13 ein Memento für die Berftorbenen vor, von dem in dem Gebete über die Gläubigen II, c. 59 teine Rede ift, und zweitens, wie foll der Sammler fo ungeschickt gemefen fein, bier ein Gebet einzuschalten, das an den Schluß der Ratechumenenmeffe gehörte!" Dann führt er feine eigene Anficht dahin aus, daß die Worte "nal & Sioxoros novo-

<sup>1)</sup> Probft a. a. O., S. 277.

σέτω πάλιν" (Ende von Kap. 12) nicht zu verbinden feien mit bem Gebet, welches in Kap. 13 barauf folgt, da "*xηqύσσειν*" vom Borbeten nicht gebraucht werde und in der missa fidelium der Diakon keine wirklichen Gebete habe verrichten dürfen; sondern daß dieses Gebet und alles Folgende aus einem zweiten Formular entnommen und hier an unsere Liturgie angehängt sei. Dieser Unsicht müffen wir im wesentlichen beistimmen, namentlich weil Rap. 13-15 sich schon dadurch deutlich von Kap. 12 abheben, daß in Kap. 12 der Bischofs alles allein verrichtet, während in Rap. 13-15 alle Gebete des Bischofs vorbereitet werden durch Ermahnungen und Aufforderungen des Diakons, wie wir sie in der Katechumenenmesse gefunden haben. Ausführlicher werden wir diese Disferenz noch weiter unten nachzuweisen haben.

überblicken wir bemnach bas Refultat ber bisher angestellten Untersuchungen, fo haben wir gefunden, zunächft, daß ber Anfang von Rap. 12 ju der Ratechumenenmeffe nicht paft; fodann, daß bie Fürbitten dieses Rapitels wegen ihrer bis auf die Worte fich erftredenden Uhnlichkeit mit denen in Rap. 10 nicht von Anfang an mit letzteren können in einer Liturgie gestanden haben; endlich, baf fich die Rap. 13-15 deutlich von Rap. 12 unterscheiden und Bevor wir jedoch daran geben können, uns auf Grund abheben. biefer Ergebniffe ein Urteil über die Art und Beife zu bilden, wie die Liturgie des achten Buches zusammengesett worden ift. haben wir noch zu untersuchen, ob nicht kleinere Stellen, d. h. einzelne Bezeichnungen, Borfchriften u. f. w. im Gegenfatz zu ganzen Abschnitten und Teilen der Liturgie, als interpoliert und fomit einer späteren Zeit angehörig fich tenntlich machen. 68 handelt sich hier zunächft um die Erwähnung ber Subdiatonen. Diefelben tommen an vier Stellen unferer Liturgie vor : zweimal am Schluffe von Rap. 11 (248, 6. 8), einmal in Rap. 12, in dem Gebet für die Berftorbenen (257, 7), und einmal Rap. 13 (259, 20), in der Borfchrift, welche die Ordnung der einzelnen Stände beim Empfang des Abendmahles angiebt. Was nun zu= nächft die beiden erften Stellen, am Schluffe von Rap. 11 anlangt, fo glauben wir oben ichon gezeigt zu haben, daß hier burch bie Erwähnung ber Subbiatonen burchaus teine hiftorische Un-

möglichkeit und kein Widerspruch im Busammenhang fich ergiebt. Tropbem tonnen wir ihre Ermähnung hier fo wenig wie in Rap. 13 für urfprünglich halten, fondern müffen biefelbe bem Redattor ber Liturgie zuschreiben. Wir lefen nämlich in den Fürbitten des Rap. 10, nachdem für die Bischöfe und Presbyter gebetet ift: ... ὑπέρ πάσης της ἐν Χριστῷ διακονίας καὶ ὑπηρέσιας δεηθῶμεν, δπως δ κύριος άμεμπτον αυτοῖς την διακονίαν παράσχηται. ύπέρ άναγνωστών, ψαλτών, παρθένων, χηρών τε και δρφανών δεηθωμεν", und ebenfo Rap. 13: "ύπέρ πάσης επισχοπής, παντός πρεςβυτερίου, πάσης της έν Χριστῷ διακονίας και ύπηρεolac". Wir feben baraus deutlich, bag biefe Gebete noch nichts von einem Stande der Subdiakonen miffen, fondern an der Stelle, wo diefer hingehören würde, die innoeola nennen. Denn es ift feineswegs richtig, wenn Brobft 1) meint : "die Unnoeola werde fpecifiziert durch Lektoren und Rantoren, und ihnen die Jungfrauen, Bitmen und Baifen beigefügt; benn fie gehörten ju ber firchlichen Dienerschaft". Schon dies lettere tann nicht zugegeben werden, ba boch wenigstens bei den Baifen entschieden ein anderer Gesichts= punkt als der ber ungesola vorliegt. Bielmehr bezeichnet ungeola die Gesamtheit der underau und bieje ungerau maren eine gang bestimmte, unter ben Diatonen, aber über den Borlefern und Sängern ftehende Ordnung der niederen Kleriker. Dies folgt aus einer Stelle des 6. Buches 2). Es beißt bier, nachdem von den Bischöfen, Presbytern und Diakonen, welche zusammengenommen werden, die Rede gewesen ist, weiter: "Unngeras de xal waltwδούς και άναγνώστας και πυλωρούς και αυτούς μονογάμους είναι xelevouer "3). Benn also in den Gebeten von Rap. 10 und

- 1) Probft a. a. D., S. 280.
- 2) Ronftitutionen VI, c. 17.

3) Diefe Stelle, welche neben den "ύπηφέται" die "πυλωφοί" nennt, widerlegt die Behauptung von Drey, "daß beide Wörter dasselbe Amt bebeuten". Höchftens könnte man gegen unsere aus der Stelle gezogenen Folgerung geltend machen, daß mit "ύπηφέτας" die Sänger, Borleser und Chürhüter zusammengefaßt seien, also mit xai ψαλτωδους eine Apposition zu ύπηφέτας ansange. Sollte dies aber verständlich sein, so mußte das xai vor ψαλτωδους sehlen. Rap. 13 nur die ungeola, d. h. die Ungeral, nicht die Sub= biatonen erwähnt werden, diefe letteren dagegen in Borfchriften, die zu derselben Liturgie gehören, vorkommen, fo folgt daraus, daß die Stellen, in denen fie vorkommen, spätere Bufage find. Ͽ bleibt dabei dahingestellt, ob der Redaktor die Vorschriften, die ben Subdiatonen gegeben werden, ganz neu binzugefügt, oder ob er, mas mahricheinlicher ift, diefelben vorgefunden und nur überall für υπηρέται υποδιάκονοι geschrieben hat. Brobst hält in Rap. 13 nicht nur das Bort " unodianovoi", fondern die ganze, die Reihen= folge des Abendmahlsgenuffes regelnde Borfchrift, alfo die Borte von , έπειτα οι πρεςβύτεροι και οι διάκονοι u. f. w. bis μετά aldovis xal edhaßelas äver Jogubov" für einen späteren Busat. Er begründet dies damit, einmal, daß es furz darauf heißt: " walμός δέ λεγέσθω λγ έν τῷ μεταλαμβάνειν πάντας τοὺς λοιπούς", mährend doch folche "λοιποί" nach bem vorigen Gate nicht mehr vorhanden feien: sodann daß neradaußareir nicht in bemfelben Sinne vom Bolte mie vom Bifchofe gefagt werden tonne. Dies lettere trifft gar nicht zu, da neradaußaren durchaus unter= fchiedslos für den Empfang bes h. Abendmahles gebraucht wird, wie ichon die Stelle aus dem zweiten Buche der Ronftitutionen 1) beweist: "μεταλαμβανέτω έχάστη τάξις χαθ' έαυτήν". Die von Probst bemerkte Ungenauigkeit im Gedankenfortschritt ift allerdings zuzugeben, indes liefe fich diefelbe boch auch aus einer recht natürlichen 2) Nachlässigafeit des Ausbruckes erklären. Die Inter= polation der ganzen Vorschrift ist also nur als eine nicht ganz unwahrscheinliche zu bezeichnen, gewiß aber ift, daß in detfelben bas Wort Subdiakonen nicht gestanden hat. Auffallend allerdings ift es, daß der Redaktor in den Borschriften zwar geändert, in den Bebeten felbft aber ben älteren Ausbruct " unnoerau" gelaffen hat. Bir tönnen uns dieses Berfahren nur aus feiner Pietät gegen bie burch ben Gebrauch der Rirche gebeiligten Gebetsformulare erflären.

<sup>1)</sup> Konstitutionen II, c. 57 (gegen Ende).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Der Berfaffer glebt freikich gleich zu Anfang die Ordnung der Feier an; indem er aber den Hergang und die Form derselben beschreibt, versetzt er sich unwillkürlich wieder in den Anfang derselben.

Eben darum aber können wir auch nicht annehmen, daß die Erwähnung der Subdiakonen in dem Gebete für die Berstorbenen, (Rap. 12) ihm zuzuschreiben sei, sondern müssen dieselbe für ursprünglich halten. Denn hätte er hier ein Gebetsformular interpoliert oder korrigiert, warum hätte er nicht dasselbe in den Fürbitten Rap. 10 und Rap. 13 thun sollen?

Nachdem wir fo die, unferes Erachtens fehr geringfügigen, Buthaten des Redaktors aufgezeigt haben, tehren mir zu unferer Bauptuntersuchung über die Busammensezung der Liturgie zurück. bandelt sich jetzt nämlich weiter um die Fragen: wieviel ursprünglich selbständige Formulare find in unfere Liturgie bineingegrbeitet. welches war die ursprüngliche Gestalt diefer Teile und wie ift der Sammler bei ihrer Zusammenstellung zuwerte gegangen? 11m die Antwort auf diefe Fragen vorwegzunehmen, fo glauben wir uns die Entstehung der im achten Buche der Ronftitutionen porliegenden Liturgie folgendermaßen denten zu müffen : Der Sammler hatte zwei lituraische Formulare vor sich. die beide den gangen Gottesdienst umfaßten, d. h. missa catechumenorum, Friedenstuß, missa fidelium, in deren erfterem aber die Ratecumenenmeffe voller und reicher beschrieben mar, mährend in bem zweiten die Gläubigenmeffe eine ausführlichere Behandlung gefunden hatte. Beide enthielten den Friedenstuß und deshalb ichob sie der Sammler an dieser Stelle an einander. Es ift alfo Rap. 5-11 mit der Ratecus menenmeffe aus bem erften, Rap. 12 mit der Euchariftie aus dem zweiten Formular entlehnt. Mit Rap. 131) ließ ber Sammler bann ben zweiten Teil des erften Formulars, aus dem er die Ratechumenen. messe genommen hatte, folgen. Sehen wir zu, womit wir diefe Annahme beweifen tonnen.

<sup>1)</sup> So brücken wir uns ber Kürze halber hier und im Folgenden aus: genaner beginnt diefer neue Leil schon vorher, S. 258, 3. 9 mit "xal s έπισχοπος εl πάτω x. τ. λ.", wie das Wiedereintreten der Bezeichnung "δπίσχοπος" beweißt, vgl. unten.

Bunächft ift es flar, daß die ersten Worte von Rap. 12 einen icon vorangegangenen Teil der Liturgie voraussetten, ebenfo flar aber auch, wie ichon oben gezeigt, daß die Ratechumenenmesse, wie wir sie in Rap. 5-11 lefen, diefer erste Teil nicht fein tann. Aus den Borten "μήτις των κατηχουμένων, μήτις των ακροωμένων, μήτις των έτεροδόζων. οι την πρώτην ευγήν ευγόμεvoi nooklovere" ersehen wir einmal, daß vorher ichon für die. welche zum Beggeben aufgefordert werden, gebetet worden ift : fo= dann daß noch tein Gebet für die Gläubigen ftattgefunden bat, bem nur diefe beiwohnen durften, benn vor, nicht nach demfelben mußten felbftverständlich bie Ratechumenen u. f. m. entlaffen werden; endlich ift es nach den Worten zum mindeften höchst wahrscheinlich. daß die Gebete für die Katechumenen u. f. w. nicht einzeln der Reihe nach für jeden Stand, sondern für alle zusammen zu gleicher Beit verrichtet worden find, weil boch, wenn einzelne Stände ichon entlaffen wären, der Diaton fie nicht alle zum Beggeben auffordern würde. Bieraus können wir uns ein ungefähres Bild von ber erften Sälfte, ber Ratechumenenmeffe, diefes zweiten Formulars machen; mehr barüber erlauben uns die Worte nicht zu Daß aber der Friedenstuß auch in diesem zweiten Forschließen. mular vorfam, folgt aus den Worten: "urtis xata tiros, untis έν υποχρίσει". Das diefe Worte vor Erteilung des Friedens. fuffes gesprochen wurden, ergiebt fich fcon aus der natur der Sache und läßt sich aus dem zweiten Buche der Ronftitutionen 1) Da nun diese Worte hier im 12. Rapitel ohne alle beweisen. weitere Erklärung, ohne irgendeine aus dem Zusammenhang zu entnehmende Beranlaffung fteben, fo tonnen wir mit gutem Recht annehmen, daß auch hier nach den Worten "urtic xata tivoc x. t. 2." eine Borschrift über den Friedenstuß gestanden hat 2), die aber ber

1) Sonftitutionen II, c. 57. In ben übrigen Liturgieen haben wir die Formel nicht gefunden, vgl. jedoch in der Liturgie des h. Martus (Daniel, Codex liturg. IV, 149): "xaránsµψον την δωφεών τοῦ πνεύματας, ὅπως ... ἀσπασώμεθα ἀλλήλους ... μη ἐν ὑποχρίσει", und in der Liturgie des h. Jatobus (Renaudot, Collectio liturgiarum oriental., T. II, p. 29: "ut ab omni dolo omnique acceptatione personarum mundati salutemus invicem".

2) Dasselbe scheint - benn er brückt sich nicht ganz beutlich aus -

Sammler, weil er die Beschreibung des Friedenskusses schon aus dem ersten Formulare gegeben hatte, einfach wegließ.

1

Ł

1

ł

t

t

Es fragt fich jest weiter, ob auch das erfte Formular, das bis zum Friedenstuffe in unfere Liturgie aufgenommen ift, einen zweiten Teil gehabt hat, und wie diefer Teil beschaffen gemesen ift. Berfolgen wir bas achte Buch ber Ronftitutionen weiter, fo finden wir in den Rapiteln 35-39 Borfchriften über Früh- und Abendgottesdienste, die nur in Gebeten bestanden und in denen man das Abendmahl nicht nahm 1). Hier lefen wir im 35. Rapitel: "xad μετά το φηθηναι τον επιλύχνιον ψαλμόν προςφωνήσει ο διάχονος ύπέρ τῶν κατηχουμένων και χειμαζομένων και τῶν φωτιζομένων και των έν μετανοία, ώς προείπομεν · μετά δέ το άπολυθήναι, δ διάπονος ξρεί · δσοι πιστοί, δεηθωμεν τοι πυρίου · καί μετά το προςφωνήσαι αυτόν τα τής πρώτης είχης έρει · Σωσον καὶ ἀνάστησον ἡμᾶς, ὁ θεός, διὰ τοῦ Χριστοῦ σου · ἀναστάντες altnowue9a ra ellen rov xvolov .... nach diefen Worten ift vollftändig flar, daß in diefen Früh= und Abendgottesdienften die Gebete für die Ratechumenen, Beseffenen u. f. m. in eben der Form, wie wir fie Rap. 5-11 finden, verrichtet wurden, mas bestätigt wird durch Ausbrücke wie "ws nooelnouer" (Rap. 35), "ίνα μη πάλιν λέγωμεν τα αυτά" (Rap. 37). Nur der eine Buntt höchftens tonnte, wenn man blog Rap. 35 ins Auge faßt, zweifelhaft erscheinen, ob in den Worten "mera to noosparnou ta της πρώτης ευχης" auch das Gebet für die Gläubigen (Rap. 10) einbegriffen ift, fo daß alfo die Borte "araoturtes x. t. 2." diefem Gebete fich anschließen, oder ob diefe Worte überhaupt an bie Stelle jenes Gebetes treten follen. Daß das erftere aber ge-

Probst zu meinen, da er die Beschreibung des Friedenskuffes am Ende vom Kap. 11 für interpoliert hält und trotzdem auf S. 291 sagt: "Den Friedenskuß berichtet in gleicher Weise Fuftin, wie die Liturgie." Aber um so unmöglicher wird die behauptete Interpolation des Schlusses von Kap. 11, zumal gar wenn man Kap. 5—12 für ein Formular hält. Denn dann hätte ja der Interpolator die vorhandene Beschreibung des Friedenskuffes gestrichen, um sie dann sofort an einer anderen Stelle zu interpolieren!

<sup>1)</sup> In den Borten Rap. 7: "ευμενώς πρόςδεξαι την ευχαριστίαν ήμῶν" hat "ευχαριστία" offenbar die ursprüngliche Bedeutung "Dankjagung".

meint ift, ersehen wir deutlich aus Kap. 37 (gegen Ende), wo vorgeschrieden wird: "& regestrw µerd ró · owoor adrody xad araornoor, d Jebs, &r rh xasir oov · alryou'µeda x. r.  $\lambda$ ." Ob es sich mit dem Gebet, das der Bischof spricht (Kap. 11) ebenso verhielt, oder ob dieser nur die Gebete aus Kap. 37 und Kap. 38 sprechen sollte, ergiebt sich zwar nicht aus den Worten, doch ist das erstere höchst wahrscheinlich. Nach dem Gebet des Bischofs wird die Gemeinde sofort mit den Worten des Diakons "nookdere er elochory" entlassen. Wir sehen also, das die Kirche das Formular für die Ratechumenenmesse in selbständigen Gebetsgottesdiensten brauchte.

Indeffen können mir uns nicht bei der Annahme beruhigen, als habe die Rirche diefe Liturgie nur bei derartigen Gottesdienften benutt. Denn läge die Sache fo, fo mare es höchft auffallend, dag ber Bufammenfteller ber Liturgie bes achten Buches in diefe, die boch offenbar für die Euchariftiefeier beftimmt ift, follte Gebete aufgenommen haben, die die Rirche in einem ganz andersartigen Gottesdienste zu brauchen pflegte. Auch murden mir nicht einfeben, auf welche Urt der Friedenstuß an das Ende von Rap. 11 follte getommen fein, der in jenen Gottesbiensten teine Stelle hat, und den wir doch nicht als späteren Zusatz zu ertennen vermochten. Daher müffen wir annehmen, daß Rap. 5-11 nur der erfte Teil einer gleichfalls für die Euchariftiefeier beftimmten Liturgie ift. Dieje Annahme schwebt nicht in der Luft, denn der zweite Teil zu jenem erften liegt uns in Rap. 13-15 vor. Dies folat daraus, daß die letztgenannten Rapitel in ebenso vielen Buntten fich scharf und deutlich von Rap. 12 unterscheiden, wie fie anderfeits mit Rap. 5-11 eng zusammengehören.

Zunächst nämlich ist die ganze Anlage und Einführung der Gebete in Rap. 5—11 und Rap. 13—15 eine ganz andere, als in Rap. 12. In den genannten Kapiteln geschieht alles durch den Bischof und den Diakon, indem alle Gebete des Bischofs vorbereitet und eingeleitet werden durch Gebete des Diakons, wie wir es finden in Rap. 6. 7. 8. 9. 10. 13. <sup>1</sup>) 14. 15. Der Ansang

1) Es ift nicht ersichtlich, wie Probft meinen tann, bas erfte Gebet in

fämtlicher Gebete des Bischofs ift eine Anrufung Gottes, die in reicher Auswahl und mit erhabenen Ausdrücken die herrlichen Gigenfchaften Gottes nennt, fo in Rap. 6. 7. 8. 9. 11. 13. 15. 3n ber Ratechumenenmeffe find die Gebete des Bifchofs "eddoylau" ("xlivare xai edloyeio de" Rap. 6 und die folgenden), ebenso fegnet der Bifchof in Rap: 15, nachdem er Dant gefagt hat, die Gläubigen ("xlirate xai eddoyeio de "). Dagegen in Rap. 12 finden mir teine Aufforderung, tein Gebet, vom Diaton gesprochen, ba ber Bifchof alle Gebete allein verrichtet. Ferner ift auch bies zu bemerten, daß der Bifchof, wo er, Gebete fprechend, eingeführt wird, in Rap. 12 immer " aoxiepevs" genannt wird ("evsaueros ούν καθ' έαυτον ό άρχιερεύς άμα τοῖς ἱερεῦσι", "καὶ ὁ ἀρχιερεύς · άνω τον νουν ", "ο άρχιερευς έξης λεγέτω "), während wir ihn in der Katechumenenmesse und in Rap. 13-15 vor den Bebeten ftete " enloxonos" genannt finden, jo "edloyelrw o enlσχοπος " Rap. 6, "δ επίσχοπος επευχέσθω " Rap. 7, "δ επίσχοπος λεγέτω" Rap. 13, "δ έπισχοπος ευχαριστείτω" und ahnliche Stellen 1).

į.

I.

L

ļ

ļ.

Rap. 13 (von str. xal kr. bis napadoúueda) fei nicht vom Diaton, sonbern vom Bischof verrichtet worden (S. 277), obwohl er zugiebt, daß alles Folgende einer Liturgie augehört. Denn gleich hinter "napadoúueda" lesen wir "xal d eniszonos deystw", so daß also das vorangehende Gebet nicht auch von ihm gesprochen sein kann. Darum ist das "xal d diatovos xnevostru natur" allerdings mit dem darauf folgenden Gebete zu verbinden, besonders weil kein Grund zu erdenken ist, warum der Redaktor weder dies Wort xnevoser aber (= wie ein Herold ausrufen) past durchans stür den Diaton (gegen Proks, S. 277). Bgl. auch Bingham I, 311.

1) Wir find nicht etwa der Meinung, daß "αρχιεφεύς" und "έπίσχοπος" etwas Berschiedenes bedeuten, auch entgeht uns nicht, daß es am Schluß von Kap. 11 heißt: "υποδιάχονος διδότω απόφουψιν χειφῶν roïs isge ös" und Kap. 12: "ol διάχονοι προςαγέτωσαν τῷ ἐπισχόπψ..." Aber die erstere Stelle beweist nichts, weil in ihr "υποδιάχονος" vortommt, ster die erstere Stelle beweist nichts, weil in ihr "υποδιάχονος" vortommt, ster die erstere stelle beweist nichts, weil in ihr "υποδιάχονος" vortommt, ster die ersteren kann der Redaktor recht wohl aus demselben Grunde "έπίσχοπος πος" für "αρχιεφενός" geändert haben, aus dem er oben zu έπισχοπος "χειφοτονηθείς" hinzugefügt hat. Daß in Kap. 15 steht "rods iege is αμωίμους διαφυίλαζον" kommt nicht in Betracht, weil hier mit einem an-

Ebenso wie in der äußeren Anordnung weicht Rap. 12 in Ausdrucksweise und Gedantensubstanz von den übrigen Rapiteln ab. Während wir nämlich in fämtlichen Gebeten der Ratechumenen= meffe und ber Rapitel 13-15 bei allem Ebeln und Reichen, bas ber Ausbruck hat, eine große Einfachheit in ben Gedanken und in der Sprache finden, ftogen wir in Rap. 12 auf nicht wenige Stellen. wo die Worte gewählter, um nicht zu fagen gefuchter, bie Gedanken mehr svefulativ find, wo überhaupt die ganze Redeweise eine faft philosophische Färbung annimmt. So z. B. gleich im Anfange: "τον όντως όντα θεόν, τον πρό των γεννητών όντα, έξ ου πάσα πατριά έν ουρανώ και έπι γης ονομάζεται. τόν μόνον αγέννητον και άναρχον και άβασίλευτον και άδέσποτον, τον ανενδεή, τον παντός άγαθου χορηγόν, τον πάσης αιτίας και γενέσεως κρείττονα, τον πάντοτε κατά τα αυτά και ώςαύτως έχοντα, έξ ου τὰ πάντα, καθάπερ έκ τινος άφετηρίας είς το είναι παρηλθεν"; ober nach dem rols ävior: "Xοιστός, ος είς πάντα ύπηρετησάμενός σοι τῷ θεῷ αὐτοῦ καὶ πατρί, είς τε δημιουργίαν διάφορον και πρόνοιαν κατάλληλον, ου περιείδε το γένος ανθρώπων απολλύμενον, αλλά μετά φυσικόν νόμον, μετά νομικήν παραίνεσιν, μετά προφητικούς ελέγχους και τάς τῶν ἀγγέλων ἐπιστασίας, παραφθειρόντων σὺν τῷ θετῷ κώ τόν φυσιχόν νόμον και της μνήμης εδχβαλλόντων τόν καταχλυσμόν x. τ. λ. x. τ. λ." Diefe Erscheinung dürfte nicht hinreichend erflärt fein, wenn jemand behaupten wollte, daß durch die Burde und heiligkeit des Sakramentes gerade für biefen Teil der Liturgie auch eine größere Gewähltheit, Rraft und Fulle im Ausbruck bedingt gewesen fei.

Der dritte und ftärkste Grund aber für die Zusammengehörigkeit der Rap. 5—11 und Kap. 13—15 gegenüber Rap. 12 liegt in der großen Zahl einzelner Redewendungen und Ausdrücke, die jenen Rapiteln gemeinsam sind. Solche Wendungen sind Rap. 6:

beren Wort fämtliche Geiftliche, Bischöfe, Presbyter und Diakonen nicht zufammengefaßt werden konnten. Jedenfalls, das steht zweifelsohne fest, daß der Bischof, wo er betend eingeführt wird, in Kap. 12 stets "aczusesvis", in allen anderen Kapiteln stets "snioxonos" genannt wird.

έαυτούς τῷ μόνψ ἀγεννήτῷ θεῷ διὰ τοῦ Χριστοῦ αὐτοῦ παράθεσθε; Rap. 13: έαυτούς τῷ θεῷ διὰ τοῦ Χριστοῦ αὐτοῦ παραθώμεθα; Rap. 14: τῷ μόνφ ἀγγενήτφ θεῷ καὶ τῷ Χριστῷ αύτοῦ παραθώμεθα. Rap. 6: κλίνατε και είλογεῖσθε; Rap. 8: άναστάντες τῷ θεῷ διὰ τοῦ Χριστοῦ αὐτοῦ κλίνατε; Rap. 15: τῶ θεῶ διὰ τοῦ Χριστοῦ αὐτοῦ κλίνατε καὶ εὐλογεῖσθε. Rap. 11: έν Χριστῷ τῷ ὑιῷ σου μονογενεϊ, τῷ θεῷ καὶ σωτῆρι ἡμῶν. δι' ού σοι δόξα και σέβας έν άγιω πνεύματι νύν και αει και εις τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων ἀμήν; Rap. 15: ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ τῷ χυρίω ήμῶν, μεθ' οῦ σοι δόξα, τιμή και σέβας και τῷ άγίω πνεύματι αμήν und ότι σοι δόξα, αίνος, μεγαλοπρέπεια, σέβας, πρὸς κύνησις καὶ τῷ σῷ παιδὶ Ἰησοῦ τῷ Χριστῷ σου, τῷ χυρίφ ήμῶν χαὶ θεῷ χαὶ βασιλεῖ, χαὶ τῷ ἁγίφ πνεύματι  $r\tilde{v}r$  xai del xai els toùs alwras twr alwrwr. Rap. 6: xa-Japlon δέ αυτούς από παντός μολυσμού σαρχός και πνεύματος; Rap. 13: χαταξίωσον χαθαρούς γενομένους από παντός μολυσμοῦ σαρχός χαὶ πνεύματος 1). Rap. 10: σῶσον χαὶ ἀνάστησον ήμας, δ θεός, τῷ ελέει σου; Rap. 13: ἀνάστησον ήμας, ό θεός, έν τη χάριτί σου. Rap. 10: υπέρ τῶν νεοφωτίστων δεηθωμεν, όπως ό κύριος στηρίξη αυτούς και βεβαιώση; Rap. 13: iπέρ των νεοφωτίστων δεηθώμεν, δπως βεβαιωθώσιν έν τη πίστει. Rap. 6: εύλογήση τὰς εἰςόδους αὐτῶν καὶ τὰς έξόδους; Rap. 15: τὰς εἰςόδους αὐτῶν καὶ τὰς ἐξόδους φροίοησον. Rap. 11: "να ώσιν άγιοι σώματι και ψυχη; Rap. 13: άγιάσας ήμῶν τὶ σώματα καὶ τὴν ψυχήν.

Es ließen sich noch mehr Beispiele anführen, boch dürften die gegebenen ausreichen, um die nahe Berwandtschaft, die zwischen Rap. 5—11 und Rap. 13—15 besteht, zu erweisen. Die große Uhnlichteit der beiden Stücke ist aber nicht eine berartige, daß dadurch ein Nebeneinander beider Stücke in einer Liturgie ausgeschlossen wäre — was wir oben inbetreff der Fürbitten von Rap. 10 und Rap. 12 urteilen mußten. Denn ist auch in Rap. 13—15 alles demselben Gedankentreise und Wortvorrat entnommen, den wir in Rap. 5—11 sinden, so ist doch nicht Gleiches

÷.

ş

1

1

İ

<sup>1)</sup> Dies ift allerdings ein Citat aus 2 Ror. 7, 1.

mit völlig gleichen Worten ausgedrückt, sondern selbst die ähnlichen Wendungen, die wir angeführt haben, gehen in Kleinigkeiten aus einander.

Sollen wir es ichließlich begreiflich machen, wie der Sammler fich veranlakt feben tonnte, zwei verschiedene Formulare in eine Liturgie zusammenzuarbeiten, fo möchten mir auf die große Uhnlichteit beider Formulare, wie fie namentlich in den Fürbitten bes Rap. 10 und des Rap. 12 fo epident herportritt, hinweisen, ja wir möchten fast die Behauptung wagen, daß die beiden Formulare nur verschiedene Entwickelungsftufen derfelben Liturgie darstellen. Sind nämlich unfere oben gefundenen Refultate richtig, fo fällt baraus auch ein Licht auf die Frage nach dem zweiten, b. h. in der missa fidelium, vor der Kommunion wiederholten Fürbittengebet, das wir in alten Liturgieen und so auch in Rap. 12 und in Rap. 13 finden. Diefe Biederholung ift den allererften Jahrhunderten ber Rirche unbefannt. Denn wenn auch Juftinus Martor in feiner Apologie 1) von den Gebeten, die der Barfteher der Gemeinde vor dem Abendmahl verrichtet, fagt: "za ό προεστώς εθχάς έμοίως και εθχαριστίας, δοη δύναμα arto, arankunei", fo ist doch que diefen Worten nicht ju schlieften, daß diese Bebete fowohl Dantgebete als Fürbitten gemefen feien. Bielmehr, wenn wir die übrigen Stellen bei Juftin, bie von diefen Gebeten handeln, vergleichen 2), fo können wir nicht im Zweifel fein, daß die obengenannten Borte vielmehr unterscheiden wollen zwischen dem Dantgebet für die Boblthaten der Schöpfung und Erlöfung einerfeits und der Angmnese und Ronfetration anderseits 3). Erft zur Zeit Cyprians fing die Rirche an, das allgemeine Fürbittengebet, das feine Stelle in der Ratechumenenmeffe hatte, in der Gläubigenmeffe zu wiederholen 4).

1) Juftinus Mart. Apologie I, c. 67, S. 83 (Hagae Comitum 1742).

<sup>2)</sup> Juftin, Apologie I, c. 65: "αἶνον χαϊ δόξαν τῷ πατρί ἀναπέμπει" und Kap. 66.

<sup>3)</sup> Probft, S. 100 ff., besonders aber vgl. Sarnad, Der cyriftlicht Gemeindegottesdienft (Erlangen 1854), S. 261-274.

<sup>4)</sup> Bgl. Brobft, S. 226 und namentlich Rliefoth, Die nriprünglicht Gottesdienstordnung (Liturgische Abhandlungen Schwerin 1858] L 431 fr.).

Denn im Laufe der Zeit hatte in der Rirche mehr und mehr die Anficht Raum gewonnen, als hätten die Gebete vor Gott mehr Rraft und Erhörungsgewißheit, die mährend ber Darbringung von Leib und Blut Chrifti verrichtet murden. Es hing diefe Auffaffung mit dem feit und durch Cyprian bedeutend veränderten Begriff ber Euchariftie aufs engste zusammen 1). Diefe Biederholung der Bebete mußte zur notwendigen Folge haben, daß die Gebete der Ratechumenenmeffe, die vor dem Friedenstuß ftattfanden, immer mehr an Bedeutung verloren und bald beinahe nur noch als ein Unhängsel der Predigt erschienen, wofür fich denn in der That auch Anzeichen in den Homilien des Origenes finden 2). Bie fich nun diefe ganze Beränderung und Entwickelung vollzog, davon geben uns eben unfere beiden liturgischen Formulare ein deutliches In beiden (Rap. 12 und Rap. 13) finden wir bereits das Bild. Fürbittengebet vor der Rommunion in der Gläubigenmeffe, aber die Form diefes Gebetes ift eine verschiedene : in Rap. 13 wird nur mit ganz turgen Worten wiederholt, mas ichon in Rap. 10 ausführlich gefagt mar; in Kap. 12 dagegen enthält das Fürbittengebet alles, mofür nur jemals die Rirche zu beten pflegte. Diefer Berschiedenheit ber Fürbitten in der Gläubigenmeffe entfpricht wiederum die Berfchiedenheit der Gebete vor dem Friedens. tuf, wie wir dieselben für Rap. 13 in Rap. 5-11 vorfinden. und für Rap. 12 uns aus den erften Worten diefes Ravitels oben tonstruiert haben: während sich für diese lettere das Refultat er- gab, daß in ihnen teine Fürbitten für die Gläubigen, denen die Ratechumenen nicht beiwohnen durften, enthalten waren, finden wir in Rap. 5-11 ausführliche und reichhaltige Gebete nicht nur für Die Ratechumenen, Energumenen u. f. m., fondern auch für bie Gläubigen. Diefe Gebete ftehen alfo im umgetehrten Berhältnis wie die in der Gläubigenmeffe; fie find erheblich reduziert in dem Formular, welches ein ausführliches Fürbittengebet in der Gläubigenmeffe hat (Rap. 12), sie find dagegen voll und reich entwickelt in dem Formular, welches das Fürbittengebet in der

<sup>1)</sup> Bgl. hierüber harnad a. a. D., S. 411 ff.

<sup>2)</sup> Siehe bei Rliefoth a. a. D. I, 432ff.

Gläubigenmesse nur mit ganz kurzen Worten giebt. Hiernach tann tein Zweifel fein, wie die Sache liegt. Das eine, der Zeit nach frühere Formular (Rap. 5-11 und Rap. 13-15) zeigt uns ben Anfang jener Entwidelung, welche ben Schwerpunft bes gangen Gottesbienftes immer mehr in die Gläubigenmeffe brängte: das allgemeine Fürbittengebet wird zwar noch nicht völlig aus ber Ratechumenenmeffe in die Gläubigenmeffe verlegt, aber boch bort fcon mit turgen Worten wiederholt. Das zweite, etwas fpätere Formular führt uns ichon auf einen weiteren Buntt der Entwickelung; wozu dort der Anfang gemacht war, das ist hier flar und tonfequent durchgeführt. -Ein lediglich für die Gläubigen beftimmtes Futbittengebet in der Ratechumenenmeffe giebt es nicht mehr, dasselbe ift vielmehr faft unverändert (vgl. die oben ange= führten bedeutenden Berührungen zwischen Rap. 10 und Rap. 12) in die Gläubigenmeffe hinüberverfest und hat feinen Blas amifchen Epiklese und Kommunion gefunden. Der Redaktor der Liturgie bes achten Buches der Konstitutionen stand mitten in diefer Entwickelung und nahm darum beide Formen auf. Es ift dies um fo natürlicher, als die zweite Form (Rap. 12) unmöglich durch einen langen Zeitraum von der erften getrennt fein tonnte, weil, wenn einmal der erste Schritt gethan war, die Fürbitten in der Gläubigenmeffe zu wiederholen, bie völlige Berlegung derfelben an diese Stelle fich als das einzig Konsequente bald ergeben • mußte.

2.

## Bemerlungen zur Komposition der Clemens= liturgie.

#### Bon

### Dr. g. Kleinerf.

Indem die verehrliche Redaktion diefer Zeitschrift mir die Freude macht, vorstehende Erstlingsarbeit eines hiefigen jungen Theologen zum Abdruck zu bringen, giebt sie mir zugleich den gern benutzten Anlaß, durch Hinzufügung einiger ergänzenden Bemerkungen etliche Punkte weiter auszuführen, die ich in meiner zweiten Abhandlung zur praktischen Theologie 1) nur andeutungsober anmerkungsweise berühren konnte.

Unter ben Refultaten ber Brücknerschen Abhandlung erscheinen mir zwei von Wert und Belang: das eine die relative Selbständigteit der eigentlichen Gottesdienstliturgie im 8. Buch der Apostolischen Konstitutionen — ed. Lagarde, S. 239, 8ff. — gegenüber dem voraufgehenden Formular der Bischofsordination; das andere die Zusammensetzung jener Liturgie aus mindestens zwei Formularen verschiedenen Ursprungs; so zwar daß die Anaphora mit Zubehör Rap. 12 aus dem umgebenden Rahmen sich als ein selbständiges Stück heraushebt. Beide Resultate halte ich für richtig; die Beweisssührung der Verstärtung, das Bewiessen genauerer Bestimmungen fähig.

Daß das Ordinationsformular des Bischofs Kap. 4. 5 (236, 22 — 239, 8) mit der vorliegenden Geftalt der anschließenden Liturgie keine folidarische Einheit bildet, läßt sich außer den inneren Gründen, welche Brückner dafür ansührt, auch durch den Hinweis auf den formellen Zusammenhang mit den nachfolgenden Ordinationsformularen Kap. 15 ff. und durch den Befund der Text-

Theol. Stud. Jahrg. 1888.

L

<sup>1)</sup> S. Heft 1 des Jahrganges 1882 der Studien u. Kritiken, namentlich S. 59. 88 f.

überlieferung erhärten. Der Tert der Statutensammlung, welche als diarazeic neod respororior und unter ähnlichen Titeln aus dem Hirchlichen Altertum überliefert ift 1) und ben Grundftod ber recepta in Const. apost. VIII, 4-46 darbietet, aiebt das Ordinationsformular ohne amotiefende Liturgie. Mit ihm ftimmt der Orforder codex Baroccianus des achten Buchs der Ronftitutionen felbit, welcher nach bem Zeremonial ber Bifchofsweihe, in dem er mit rec. 256, 20 - 237, 18 aufammengeht, und nach dem Weihegebet, ju welchem fich 237, 18 - 239, 2 als eine erweiternde Ausführung verhält, unmittelbar zu Rap. 15 (261, 27) übergeht 2). Der toptifche Baralleltert, den Ranon 65 u. 66 der sogenannten toptischen Konstitutionen bieten, und deffen Übereinstimmung mit feiner fahibischen Borlage Tattam aus Bergleichung mit den erhaltenen Fragmenten der letteren verfichert, hat mit dem griechischen den obenbezeichneten Zeremonials passus gemeinsam, erwähnt dann das Weibegebet und schließt daran allerdings wie die recepta auch eine Liturgie, welche aber mit diefer nur die Stücke 239, 5-15; 247, 28 - 248, 9. 11. 25; 259, 19 - 260, 4. 9. 33 - 261, 2. 24 aemein hat 3). Bon den euchariftischen Gebeten erwähnt der Ropte nur die Epiklese und die folgenden; und mit der griechischen recepta unterscheidet er die dem Ordinationsformular angeschloffene Gottesdienstordnung von jenem felbst durch die Schlufformel 261, 25-27 (von der ihm nur die Borte hueis of anooroloi fehlen) als eine Anweisung negt ris uvoring largelas. Während im Ordinationsformular der Text großenteils und das



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Schon frührt durch ben Abdruch in Fabricius' Ausgabe der Opera Hippolyti (Samburg 1716) belannt, find bieje Scarafers neuerdings von Lagarde (in den Reliquine jur. eccl. ant.) und, mit reichfter Überficht der handschriftlichen Bezengung, von Pitra veröffentlicht worden. S. Pitra, Juris ecclesiastici graecorum historia et monumenta (Romae 1864) I, 49 sqq.; cf. p. XXIX sq.

<sup>2)</sup> Bgl. Bunsen, Analecta antenicaena (London 1854), T. II, p. 377 sq. und dazu die Bemerfung Lagardes, ib. p. 35.

<sup>\*)</sup> H. Tattam, The apostolical constitutions in coptic. (Condon 1848), S. XIV und 117-125.

Schema völlig bei rocepta und dem Kopten kongruiert, find die Abweichungen der Liturgie des letzteren von der der rocepta derartig, daß sie aus bloßer Abkürzung höchstens teilweise erklärt werden könnten. Weniger Gewicht möchte ich für die relative Selbständigkeit der Liturgie gegenüber von Kap. 4. 5 auf die scheidenden Einfügungsformeln legen, durch welche Kap. 4 f. als Verordnung des Vetrus, Kap. 6 ff. als Verordnung des Andreas, wie nachher noch Kap. 12 ff. als Verordnung des Jacobus bezeichnet werden. Der Kopte hat diese zazorsdarslas 1) des letzten Redattors noch nicht gekannt.

Für die Selbständialeit des Anaphorateiles Rap. 12 gegens über von den anderen Stücken der Liturgie läßt fich den von Brückner vorgetragenen Argumenten hinzufügen, daß bei einheitlichem Charakter der Gesammtkonzeption ichon die Umformung des Grußes am Eingang ber Ratechumenenmeffe (n zaoic rov χορίου ήμων Ι. Χ. και ή άγάπη θεού και ή χοινωνία του ανίου πνεύματος μέτα πάντων ύμων 239, 11 f.) in die trinitarisch acordnete Gestalt 248, 27 f. (n x. rov marrongaτορος Θεού. κ. ή αγάπη τ. κ. ή. Ι. Χ. και ή κοινωνία xrl.) am Eingange der Euchariftiefeier ichmer begreiflich fein würde. Dem völligen Aurucktreten des Diakonus in den fiturgifchen Stücken des 12. Rapitels steht ein ebenjo bezeichnendes Bervortreten desfelben in den übrigen gegenüber. Während ferner bie Auaphoragebete Rap. 12 trop des christozentrifchen Charafters ber Frömmigkeit, welche fie ausbrücken, fich genau im Schema bes altfirchlichen, nachgehends auch statutarisch fanktionierten Ufus halten, daß die Anrede im feierlichen Altargebet immer an den Bater zu gehen habe 2); während fie daher vom Sohn und b. Geift nur in der dritten Berfon reden, enthält die ftattliche Gebetsreihe ber Ratechumenenmesse in der Benediktion des Bischofs über die

8\*

<sup>1)</sup> So find fie fchou, allerdings teineswegs aus Gründen hiftorifcher Rritit, bei Photius, Bibliotheca, cod. 112. 113. Par. 1611, p. 289 bezeichnet.

<sup>2)</sup> Justin, Apol. I, c. 65: αἶνον και δόξαν τῷ πατρι τῶν ὅλων άναπέμπει κ. τ. λ. c. 67: εύλογοῦμεν τὸν πομ΄την τῶν πάντων διὰ τοῦ νίοῦ αὐτοῦ Ι. Χ. Syn. Carthag. (397) can. XXIII: Quum altari adsistitur semper ad patnem dinigatur oratio.

Energumenen Rap. 7 (241, 22 ff.) - welche hier nicht, wie Rav. 12 (257, 23) zeiµaζóµevoi, fondern eveqyoúµevoi heißen ein direkt an Christum gerichtetes Gebet. Ebenda ift dem Bormurf des Arianismus, ber gemiffen antenicanischen Unbefangenbeiten des altliturgischen Ausbrucks leicht erwuchs, durch bie Einfetzung ber, wenn nicht johanneischen, fo boch ficher nicanischen 1) Unrede uovoyevn See 242, 8 vorgebeugt, welche Rap. 12 auch nicht einmal als Ausfage, überhaupt sonft in den Konstitutionen nur in B. VII und beim Interpolator der älteren Sammlung begegnet 2). Endlich fteht dem burchsichtigen Aufbau ber Anaphoragebete, welcher eine ökumenische Ibee in der einfachften und aus ber natur ber Sache geborenen Folge ihrer Momente zum Ausbruck bringt, der Ausbau des gottesbienstlichen Teils, der zwischen der Brediat und dem ersten Fürbittengebet eingefügt ift, febr eigen-Er hat in Gebet und Seanung für die artia aegenüber. owricousvoi ein Stud, für welches bas Altertum feine liturgifche Analogie bietet. Diefes weiß von Gebeten für die catechumeni und poenitentes (Conc. Laodic., can. XIX, Chrys. etc.), auch wohl für bie energumeni (Orig., Chrys.), aber nicht von einer Abscheidung der gwrihouevoi von den zarnyoúuevoi in den Gebeten der Bormeffe 8). Auch der zuverläffige Jatob von Ebeffa 4), der bie zu feiner Reit bereits antiquierte altsprische Liturgie, und zwar mit ausbrücklich bezeugter Renntnis nicht blog ber fprifchen, fondern auch ber ausländischen Lotalprazis beschreibt, weiß wohl von Ratechumenen, Energumenen, Bönitenten, aber nicht von Photi= zomenen an biefer Stelle.

1) Bgl. Harnad in Schüters Litteraturzeitung 1876, S. 546 (nach Hort, Two dissertations, Cambridge 1876).

<sup>2</sup>) 1. VII, c. 38. 43. 1. III, 17; V, 20.

3) Wenn Bona (Rerum liturgicarum libri duo Romae 1671, II, 12, 4. p. 895) in einem alten Saframentar der Königin von Schweden in der Liturgie des dritten Paffionsfountages eine besondere oblatio für die Tänflinge fand, so ist einerseits dies ein singulare der besonderen kirchlichen Zeit, die dem Taustermin voranfging; anderseits ist die Gebetform der oblatio kein Stück der Ratechumenenmeffe.

4) Jacobi Edesseni epistola de antiqua Syrorum liturgia, syr. et lat. bei J. S. Assemani Bibliotheca orientalis I, 479 sqq.

Es prägt sich in diesem Formular, das der Bredigt als Ratechumenenmeffe angefügt ift, der eigentümliche Zahlenfinn aus. ber auch fonst in den Apostolischen Konstitutionen nicht felten an den Elohisten im Bentateuch erinnert; nur daß hier die Bahl 4, nicht wie bort 7 oder 10, die Runftbauten beherricht. Man vergleiche mit unferer Bierzahl ber Gebetsobjekte - Ratechumenen, Energumenen, Photizomenen, Bönitenten - bie Bierzahl der Lektionen bier 239, 9f. 1) fowie l. II, c. 59; V, 19; ebenfo die mertwürdige Erscheinung, daß, um eine Bierzahl gottesdienftlicher Bauptatte herzustellen, II, 59 nicht bloß zwischen Lesung der Bropheten und Berfundung des Evangeliums unterschieden, fondern auch die Abendmahlsfeier in das Opfer und die Kommunion als zwei felbftändige Afte neben einander zerfällt ift. Bahrend der Liturgie in Rap. 12 derartiges fremd ift, tehrt es in den anderen Stücken derfelben auch da wieder, wo der an die Ratechumenenmesse anfchliekenden Interceffion des Diakonen das Gepräge einer Berfunft aus unmittelbar nachapostolischer Zeit burch Nennung von vier traditionellen Gestalten diefer Beriode aufgedrückt mird: Jatobus von Jerufalem, Clemens von Rom, Euodius von Antiochien, Annianus von Alexandrien. (245, 13 ff.) Andere hieher gehörige Erscheinungen werden uns weiter unten begegnen.

Die Unterscheidung zwischen dem Anaphorateile und den voraufgehenden und nachfolgenden Stücken ist so durchgreisend, daß es nicht nötig sein wird, zur weiteren Erhärtung derselben auf die Intongruenz der Formel ob riv  $\pi e \omega riv$  söxiv söxiverou  $\pi e os \lambda \operatorname{Sers}$  am Eingange der ersteren (248, 13) den strupulösen Nachdruck zu legen, mit dem Brückner sie erörtert. Wer von der handschriftlichen Bezeugung des Konstitutionentertes nähere Notiz genommen, wird die notwendige Textänderung  $\pi e os s \lambda \operatorname{Sers}$ , die übrigens wenigstens auf eine Handschrift (Vat. 2.)<sup>2</sup>) sich berufen kann, an unserer Stelle ebenso wenig bedenklich finden, als an anderen, wo das handschriftliche Zeugnis sür  $\pi e os \lambda \operatorname{Sers}$  und  $\pi e os s \lambda \operatorname{Sers}$  gleichwiegt. Zudem gehört der Satz zu den Ein-

<sup>1)</sup> Der toptische Text fpricht hier nur vom Evangelium. Tattam, p. 117.

<sup>2)</sup> Bgl. die fritische Note f bei Bitra a. a. D. I, 399.

fchiebseln, deren Ursprünglichkeit von vornberein zweifelhaft ift. weil fie in einer fonft mit dem Ropten gemeinfamen Strede von diefem nicht geboten werden. Um fo nachdrücklicher allerdings mirb die Bichtigkeit jenes anderen von Brückner betonten Moments für die Quellenscheidung urgiert werden müffen, daß nämlich bas Mittelftud ber Liturgie burch bie ausschließliche Bezeichnung bes celebrierenden Bifchofs mit dem Titel agriegevis ebenfo fignifikant charakterifiert ift, wie bie anderen burch ben ebenfo ausschlieflichen Gebrauch des Titels enloxonos für denfelben. Denn in der That handelt es sich bier um diftinkten Sprachgebrauch in ber technischen Bezeichnung eines und besselben Objekts, wie ichon der tontinuierliche Berlauf der Handlung ergiebt. Benn in fpäteren Liturgieformularen bas Fürbittengebet den aprespeus als eine befondere Rangklaffe von dem enioxonos unterfcheidet 1), fo tann eine folche Unterscheidung der fungierenden Sauptpersonen bier fcon deshalb nicht vorliegen, weil gerade bier die Fürbittengebete noch nichts von berfelben miffen. Das den Archiereusstücken felbft angeschloffene tennt neben der sun ovderla bes Betenden nur noch Bresbyter, Diakonen, Unterbeamte und Laos, zeigt alfo, bag ber betende agriegevis mit dem enformors zusammenfallend gedacht wird 256, 26 ff. Das des Diakonen vor dem Friedenstug weiß ebenso nur von entoxónois, noessvregois, Diatonie und Syperefieen 245, 12 ff. Es murde demnach unzuläffig fein. etwa in dem sis των πρώτων επισχόπων (237, 14; val. ό πρόχριτος τών λοιπών έ. 236, 27) des Ordinations. formulars eine Borandeutung finden zu wollen, daß in der nachfolgenden Liturgie neben andern entoxoxoto und im Unterfchiede von ihnen auch ein apriegevis fungieren werde. Ganz abgefehen bavon, daß, wenn man felbft über bie relative Unabhängigfeit ber

38



<sup>1) 3.</sup> B. Martusliturgie (bei Hammond, Liturgies eastern and western, Oxford 1878, S. 172), wo der άζχιεζενός Πάπα, also der Patriarch von ben Bischöfen unterschieden wird. Noch voller die nämliche Bürdebezeichnung in der ägyptischen Gregoriusliturgie (bei Renaudot, Coll. litt. orr. I, 107): άζχιεξενός άββα πάπα πατειάζχης. Parallel in der Basiliusliturgie (bei Migne, Patrologia, series graeca XXXI, p. 1640): άζχιεπίσχοπος άββα πάπα και πατειάζχης.

Liturgie vom Ordinationsformular hinwegfähe, auch bann noch die Berichiedenheit ber Bezeichnungen (els rov no. in. - agriegen's) auf Quellenverschiedenheit hinmeifen murbe. Der Archiereus und ber Epistopos ber Liturgie find, wie ber nächfte Augenschein und wie jede eingehendere Brüfung zeigt, identisch, und die Lonfequenz in der Scheidung der Ausdrucksweife giebt bas Recht, die Doppelbeit der großen Daffen, welche in berfelben zufammengefett erfcheinen, nach biefem prägnantesten Mertmal durch bie Bezeichnung von Archiereusftuden (A.) und Epiftoposftuden (E.) m fixieren. Bon hier aus ergiebt fich zugleich bie Rotwendigteit, welche fich fofort weiter bewähren wird, bas große Mittelftud in Rap. 12, welches in fortlaufender Reihe die Hauptmaffe ber Archiereusftude enthält, nicht mit Brüchner bereits 248, 10, fondern erft 248, 24 beginnen zu laffen. Anderfeits ebenfo bie Rotwendigkeit, zu diefer Hauptmasse auch das Archiereusgebet, das por bem Friedenstuf in ifolierter Stellung erscheint (246, 29-247, 25). als berfelben Quelle zugehörig heranzuziehen, wie es benn in Art und Formung mit den Archiereusstücken in Rap. 12 augenfällig übereinkommt.

Überblicken wir den dargelegten Sachverhalt, fo ergiebt fich als Grundlage unferer Liturgie ein furges Ritual für ben regelmäkigen Sonntagmorgen-Gottesbienft, welches ber bem 8. Buch ber Apostol. Konstitutionen einverleibten Sammlung von Ordinations, tanones im Anfchluß an die Bischofsweihe als biejenige inferiert worden ift, welche der Regel nach (236, 26 f.) am Sonntag ftattzufinden hat. Die einfachfte, ber Grundform nächfte Geftalt biefes Formulars bietet der toptifche Text, deffen Beftand baber turzweg als Borlage (V.) bezeichnet fein mag. Sie umfaßt folgende Stücke: V. 1: Beritopenlefung. V.2: Salutation und Antwort. V. 3: Bredigt. V. 4a: Ausschluß ber Ungläubigen. V. 4 b: Fürbitten für die Rranten u. a. V. 5; Friedenstug. V. 6: Ordnende Funktionen der niedern Rleriker. V. 7: Händewaschung ber Priefter. V. 8: Zurüftung ber Euchariftie. V. 9: Funktionen der Diakonen und Presbyter bei derfelben. V. 10: Anaphoragebet mit Epiklefe. V. 11: Diftribution unter Bfalmgefang. V. 12; Dantgebet des Diatonen. V. 13: Dantgebet bes Bischofs. V. 14: Schlußstegnung. V. 15: Schlußentlassungsformel. Gebetsstellen werden markiert, an Gebetssformularen nur eins mitgeteilt, das Dankgebet des Diakonen V. 12. Dies Dankgebet muß, wie beiläufig zu bemerken, als eins der ältesten und universellsten liturgischen Stücke erachtet werden. Mit dem Ergänzungsgedanken, den es im äthiopischen und griechischen Paralleltert hat — daß das h. Mahl den Genießenden nicht zu Schuld und Berberben, sondern zur Stärkung Leibes und der Seele gereichen möge —, begegnet es ebenso in der Konsummationskollekte der altgallischen Liturgie im Sacramentarium Bobbiense, und als Rommuniongebet des Priesters im ambrosianischen und römischen Mitsale <sup>1</sup>).

Diefe Grundgeftalt erweitert fich in dem Text der sogenannten Clemensliturgie, wie ihn die griechischen recepta des achten Buchs der Konftitutionen bietet, durch zweierlei Einfätze. Bu ber einen Rategorie, den Archiereusstücken, gehört zunächst A. 1: ein Gebetsformular des Bifchofs, welches vor dem Friedenstuß (V.5) eingeschaltet ift: allgemeines Gebet um Heiligung und Erlösung der feiernden Gemeinde. Die übrigen Stücke diefer Gruppe ftellen einen in fich geschlossenen liturgischen Ausbau von Nummer 10 der Borlage bar. Diefer vollendet fich in folgenden Stücken: A. 2: Stilles Gebet des Bifchofs. A.3: Salutation mit Antwort. A. 4: Antiphonie zum Präfationsgebet. A. 5: Präfationsgebet; zunächft Breis für die Wohlthaten Gottes als Schöpfers, Erhalters, Regierers der Belt und feiner Offenbarungen in ihr und an fie. ausmündend ins jesajanische Sanktus. A. 6: Breis der Berföhnung burch Christum, anschließend die Recitation der Inftitutions= worte der Euchariftie. A. 7: Gebetsformular der Oblation (usurnµeroe) und Epitlese; woran fich ohne besonderen Eingang A. 8: das große Fürbittengebet mit Dorologie schließt.

Biel selbstündiger bewegen sich die Einsatztücke der zweiten Art, die Epistoposstücke. Ihre Hauptmasse (E. 1-4) füllt eine Stelle aus, die in der Vorlage des Kopten gar nicht als offene erschien, die sie selbst erst sich öffnen, und



<sup>1)</sup> Bei hammond a. a. D., S. 361. 350.

amar amifchen V. 4a und V. 4b. Rämlich E. 1: Diatongebet und Bischofsfegnung über die Ratechumenen und Entlassung derfelben. E. 2: Gebet, Segnung, Entlassung der Gneraumenen. E. 3: Gebet, Seanung, Entlassung ber Bhotizomenen. E. 4: Gebet. Seanung, Entlassung ber Bönitenten. Dazu E. 5: Ausschluß der für das Folgende Unbefähigten und E. 6: ein grokes Fürbittengebet des Diakonen, durch welches die turze Andeutung V. 4 b erfest ift. Fernerhin wird Nummer 5 der Borlage weiter ausgeführt, insbesondere — E. 7 — durch ein πρόσχωμεν des Diakonus und Salutation des Bifchofs eingeleitet. 3mijchen V. 10 (= A. 2-8) und V. 11 fügt fich E. 8 eine meitere Salutation bes Bifchofs mit Reivonsum ein ; ferner E. 9 das britte Rürbittengebet , melches der Diaton hält, und nach welchem er durch bie Gebetsaufforderung E. 10 zu bem Bifchofsgebet E. 11 um würdigen Empfang ber heiligen Gaben hinüberleitet. Daran schließt fich E. 12 das πρόσχωμεν mit άγια άγίοις, είς άγιος, Gloria in excelsis und Hosianna. Bu V. 11 wird E. 13 die nähere Anmeisung gegeben, daß der zu singende Pfalm ber 34 fte fei. Die V. 13 martierte Gebetsstelle wird E. 14 durch ein Formular ausgefüllt, und ebenso die Stelle V. 14 durch das formulierte Segensgebet des Bifchofs E. 15.

So komponiert sich die wesentliche Gestalt der Liturgie in der recepta, abgesehen von den nachträglich eingetragenen Formeln apostolischer Anordnung. Wenn ich in diesem Kompositionsschema den Rahmen, dem sich die großen Einsatsstücke einstügen, im Anschluß an den koptischen Text desselben dargestellt habe, so ist bereits vorhin angedeutet, daß ich dabei nicht von der unbeweissbaren Boraussetzung ausgehe, daß diese Gestalt der Borlage die ursprüngliche sehr nahe stehe. Während dies letztere aus der Bergleichung mit den Zustäten der griechischen Parallelabschnitte sich ergiebt, muß dem ersteren gegenüber ich aus mehreren Gründen sür wahrscheinlich halten, daß beide Gestalten der Vorlage, die koptische wie die der recepta einverleibte, auf die gemeinsame Frundlage einer dritten, selbstverständlich griechischen zurückgehen. Denn nicht überall verhält es sich so, daß die Abweichungen der

Recepta fich fofort als Zufätze zu dem toptischen Ritual barftellen. fondern stellenweise divergieren die parallelen Ausführungen fo. daß fie von einander nicht wohl abhängig sein können. Ganı vornehmlich gilt dies von dem Baffus, betreffend die Thurmacht, Daß hier icon in der urfprünglichen Borlage 248.5-7.etwas über bie But der Thüren während der Euchariftie angeordnet fein wird, foliefe ich aus bem Gemicht, bas altherfömmlich auf diesen Punkt gelegt wurde. Das bezeugt fich baburch, daß bie abgefürzte Formel Ougas! Ougas! in einigen alten Liturgieen fich in diefer Strede des lituraischen Rituals als unverständliche Ruine erhalten hat, nämlich in der tonftantinopolitanischen Chryfostomusliturgie und in der armenischen; hier sogar als Responsum ber Bräfationsantiphone 1). Daß aber die Ausführungen diefer ursprünglichen Vorschrift in der recepta und beim Ropten gegen einander felbständig find, erhellt daraus, daß fie betreffs ber Berteilung der Thürwacht an die Diakonen und Subdiakonen das biametral Entgegengesete anordnen. Bei beiden ift der Baffus, wie er vorliegt, ficher nicht bas Urfprüngliche, fondern verhältnismäßig späte Ausführung bes Ursprünglichen; bas beweift bie Rennung ber Subdiatonen mit diesem Titel. Bie bie Einführung derselben beim Bafferaufgießen (gr. sing., topt. plur.) nicht gar alt fein tann, da noch bei Cyrill von Jerufalem diefe Funktion ben Diakonen obliegt (Opp. ed. Touttee, p. 325), fo auch nicht die Thürwacht. Das aber der Ropte — allerdings nur an diefer Stelle 2) - ju felbftändiger Formung des Baffus gelangte, wird nicht wundernehmen, wenn wir die besondere Bflege bes Subdiakonats grade in der ägyptischen Rirche berücksichtigen. Nirgend erhält man eine fo klare Einsicht in die Funktionen desselben, als aus dem arabischen Schlufftud des toptischen Ordinationsformulars ber Subbiakonen, welches Morinus nach Rirchers Überfezung aus



<sup>1)</sup> Bei Neale, History of the holy eastern church (London 1859) I, 456; II, 530.

<sup>2)</sup> Denn an der anderen Stelle, wo die recepta in der mit dem Kopten gemeinsamen Borlage die υποδιάχονοι einführt (259, 20) nennt er nach den Piakonen nur "den übrigen Klerus". Tattam, p. 128.

einem alten Koder der Propaganda in Rom mitteilt <sup>1</sup>). Da ift ihr Amt zweiteilig: einmal die Bedienung der Diakonen, dann die Bewachung der Thüren. Beides stimmt zu Titel und Funktion der  $\sqrt[6]{}\pi\eta \varrho \delta \tau \alpha s$  im can. 43 der Laodicenischen Synode<sup>3</sup>). Aber daß diese Synode eben Subdiakonen noch nicht kennt, sondern  $\sqrt[6]{}\pi\eta \varrho \delta \tau \alpha s$ , daß mit ihr barin die älteren Bücher der Apost. Konstitutionen zusammentreffen — vol. auch in dem älteren Fürbittengebet unserer Liturgie 245, 24:  $\sqrt[6]{}\pi\eta \varrho \delta \tau \alpha -$ ; daß diese älteren Bücher bei der Thürwacht von  $\pi v \lambda \omega \varrho ol$ , nicht aber von Subdiakonen reden: das alles hindert, mit der Entstehung unseres Passsüchen. Underseits freilich wird man auch nicht tiefer hinabgehen dürfen. Denn von dem Dienst, der bereits Const. ap. VIII, 21 den Subdiakonen au den heiligen Gestären zugewiesen wird, lefen wir in uuserer Liturgie noch nichts.

Nicht bloß für den vorliegenden Punkt, sondern überhaupt bietet eine sehr bemerkenswerte Jlusstration zu dem oben Ausgesührten der äthiopische Paralleltext, welchen J. Ludolf im commentarius ad historiam aethiopicam, Frankf. 1691, p. 305 sqq. dietet. Er bildet die 21 ste unter den sogenannten "71 Berordnungen der Apostel", von denen Ludolf a. a. O. die ersten 23 nach einem vatikanischen Coder<sup>3</sup>) mitteilt. Auch hier fügt sich die Liturgie, wie im 8. Buch der Konstitutionen, einer Reihe von Ordinationsformularen in unmittelbarem Anschuß au die Bischossweihe ein, so jedoch, daß von allem, was an Ratechumenenmesse einnern könnte, hier völlig abgeschen ist. Indem daher von bem ganzen Ritualverlauf, den der Grieche zwischen 239, 8 und 248, 24 mit dem Kopten gemein hat,

1) J. Morinus, Commentarii de sacris ecclesiae ordinationibus (Antv. 1695), p. 443 sq.

2) Bgl. deuselben mit den Bemertungen des Zonaras in deffen Commentariis ad canones apostolorum et conciliorum ed. Quintin (Paris 1617), p. 356.

3) Bgl. über denfelben 28. Fell in feiner Edition der Canones apostoli aethiopice (Lips. 1871), p. 6 sq. Die 56 bzw. 57 apostolischen Canones sub übrigens mit den 71 "Berordnungen" nicht zu verwechseln.

(V. 1-9; incl. E. 1-7. A. 1) völlig geschwiegen wird, beginnt nach dem Ordinatiousgebet fofort die Salutation des Bifchofs, hier aber nicht in der ausführlichen Form nach 2 Ror. 13, 13 (A. 3), fondern in der fürzeren: "Der Herr mit allen". melde auch die Martusliturgie an der nämlichen Stelle hat. Der Tert fährt fort mit der Bräfatio und den Anaphoragebeten; diefe in gemiffen gemeintirchlichen Grundformeln mit denen der Archiereusftücke verwandt, aber in geringerer Ausbildung. Es fehlt die Lobpreisung Gott Baters mit dem Sanctus: turge Streden laufen zu A. 6. 7 (gr. 255, 19 - 256, 11) parallel. Bon den beiden euchariftischen Fürbittengebeten des Griechen (A. 8. E. 9) findet fich nichts, dagegen bietet ber Athiope felbständig eine Reihe fräftiger und inniger Gebete von diretter Rommunionbeziehung. In den gemeinfirchlichen Stücken aria ariors, els arios ftimmt er mit E. 12, wogegen in den Dant- und Segensgebeten des Schluffes wieder nur einzelne Bendungen, verschieden verteilt, beiden Texten gemeinfam find.

Das Ganze trägt bas Gepräge hohen Altertums, eines höheren wenigstens, als die griechische recepta. Die hierurgischen Beziehungen, beren beginnendes Eindringen man in diefer ftellenweis wahrnimmt, fehlen ihm ganglich. Sehr beachtenswert ift namentlich die dirette Beziehung aller Formulare auf Feier und Empfang des h. Abendmahls als folchen : noch drängt fich nicht jegliches gottesdienftliche Bedürfen der Anbetung und Fürbitte, bes Betennens u. f. w. in der Euchariftie zusammen. In alte Zeit weift es, daß unmittelbar zur Weihe der Abendmahlselemente die des Öls hinzutritt: die Oblation der Gaben durch die Gemeinde, welche nicht bloß die Abendmahlselemente umfaßt, bildet noch die Boraus= Fern fteht noch die Zeit der nicanischen setzung des Ritus. Ranones, beren achtzehnter bem Diaton es unterfagt, den höheren Amtsftufen das Saframent zu reichen: hier wird grade, daß er es dem Bischofe reiche, als kirchliche Ordnung bezeichnet. Brobit allerdings will (S. 239) bas fpätere Alter biefer Liturgie burch angebliche Anfpielungen auf ben Neftorianismus erhärten, tann aber nichts dafür beibringen als den Satz: misisti eum (sc. Christum) de coelo in uterum virginis, welchen er mit der

tendentiösen Ünderung Deum statt eum eitiert. Bie Hammonb (p. LVIII) bei Wiederherstellung der richtigen Lesung die "savours of a time later than Nestorius" aufrecht erhalten mag, ist mir unverständlich.

Unter ben belangreicheren Schlüffen, welche fich aus Bergleichung biefes Rituals ergeben - Details find ichon vorher angezogen und werben noch weiter in Betracht tommen -, genüge es, brei hervorzuheben. Erftlich: auch diefes fehr alte Formular, nahe verwandt mit bem toptischen, hat bereits wie bieses ein Meßformular in Berbindung mit ber Bischofsordination. Ganz ebenso verhält es sich mit dem arabischen Formular in den Canones des Abulides 1); ebenso mit dem britten Ranon jenes arabifchen cod. Baroccianus, beffen Bunfen Erwähnung thut 2). Es ergiebt fich, daß bie Rombination fehr alten Bertommens ift 3). Dadurch wird bie Selbständigkeit ber Gestalt, in ber die Liturgie in den Apost. Konstitutionen erscheint, nicht berührt; nicht aber möchte ich angesichts des Obigen das zeigorovy Sels 239, 11 für reine Buthat erft bes letten Rebattors halten. Dafür, daß es ichon ber Borlage angehörte, fpricht auch, bag bas Bort hier noch, dem älteren Sprachgebrauch gemäß, im Sinne ber Bahl, noch nicht im Sinne der Ordination gebraucht erscheint (vgl. namentlich 237, 17), während boch diefer lettere Sprachgebrauch

<sup>2</sup>) Bunsen, Analecta antenicaena III, 415 sqq. Bgl. auch Tattam a. a. O., p. 31 sqq.

5) Auch der in der ersten Hälfte des 6. Jahrhunderts geschriebene Coder des fränkischen Methuches, deffen bezügliche Formulare Morinus a. a. D., p. 212 sqq. mitteilt, nimmt auf die der Bischofsordination anschließende Meffe direkt Bezug, und ebenso das alte griechische Formular des Barberini-Coder ebenda, p. 52 sqq. Bemerkenswert, aber nicht ohne Analogieen, ist der Nachbruck, der in dem letzteren auf das bischöstiche Fürbittengebet gelegt wird, das sich sofort der Ordination anschließt.

Digitized by Google

4

<sup>1)</sup> Haneberg, Canones Hippolyti arabice (Monachi 1870), can. 2. 3, p. 27 sq. Auch für die (toptische oder griechische) Borlage dieser Canones wird ein hohes Alter durch den Umstand erwiesen, daß sie mit der encharistischen Weihe nicht bloß die des Öls, sondern auch die ber von der Gemeinde dargebrachten Erftlinge in unmittelbare Berbindung segen.

bereits in den kanonischen Briefen des nämlichen Bassläus herrscht 1), der die Subdiakonen nur noch als virmestau kennt. — 3 weitens: Der äthiopische Text, wie ebenso der in den canones Adulicis ist einerseits mit der Gestalt der Borlage beim Kopten und der recepta so nahe verwandt, und anderseits doch wieder so selbständig entwickelt, daß wir auch von hier aus zu dem Postulat einer letzten Grundform der Borlage der Liturgie gelangen, der der Ropte sehr nahe steht, ohne sich doch mit ihr völlig zu decken. — Orittens: Mit dem Ropten und Abulides stimmt gegenüber dem Gebete, die der letztere am Aufang des Gottesdienstes hat, keine Lücke zu lassen. Wir werden also das Alter der Borlage im Gegensatz zu den Episkoposstücken der Liturgie über die Ant, keine kücke zu lassen. Wir werden also das Alter der Borlage im Gegensatz zu den Episkoposstücken der Liturgie über die Antangsblüte des Ratechumenats hinaufzurücken haben <sup>3</sup>). —

Läßt sich über Hertunft und gegenseitiges Berhältnis ber Einsathftücke in der griechischen recopta etwas ausmachen? Die Antwort wird durch die eigenartige Beschaffenheit der Liturgie erschwert. Durchaus richtig bemerkt Neale (a. a. D. I, 318) bei feiner trefflichen Gruppierung der Liturgiefamilien inbetreff der unseren, daß sie eine Familie für sich bilde. Das liegt im Vergleich mit allen übrigen vorhandenen Liturgieformularen nicht bloß in ihrer

1) Bgl. den Abbrud berfelben bei Bitra a. a. D., 3. B. S. 583, 3. 27; S. 608, 3. 5. Über den Übergang der älteren Bedeutung in die jängere vgl. 3onaras a. a. D., p. 9.

<sup>9</sup>) Die hiefige Königl. Bibliothet beftet das äthiopische Synodikon, in welchem die 71 Berordnungen der Wohftel die erste Stelle einnehmen, in zwei Sahoschriften; vgl. die Beschreibung berfelben bei Dillmann, Berzeichnis ber abeffinischen Jaudschriften der Königl. Bibliothet zu Berlin (1888), S. 15f. 17f. Ich hoffe, gelegentlich au anderem Orte aus denselben einige fiturgische Rebenfragen zu erledigen, welche die fragmentarische Beröffentlichung bei Ludolf offen läßt, wie das Berhältnis der gleichnamigen Berordnung 52 zu B. 21 u. a. Erwünschter nach wäre es freilich, wenn eine auf diesem Gebiet tongenteierte Kraft die von Wansleib am Ende des 17. Jahrhunderts bereits unternommene, aber nicht veröffentlichte Arbeit mit den Mitteln hentiger Lingwistlt und hiftorit wieder aufnähme und diese ganze ägyptisch-urabisch-ärbiopische Kannutitteratur zu einer überschlichen und allgemein zugänglichen Darftellung verarbeitete.

eigenartigen Zufammenfegung, fondern auch in dem Gepräge des überragenden Alters, durch welches das fo zufammengefette Gange von jenen unterschieden ift. So wenig fich die Unnahme einiger Reueren durchführen läßt, daß diefes Formular das im zweiten und dritten Jahrhundert in der ganzen Rirche offiziell gebrauchte, nnb daß cs apostolifcher Anordnung fei - Berficherungen, für welche ju der monftrofen Begründung gegriffen werden muß, daß bas \_itarre Resthalten am Überlieferten" der Grundcharafter des Rtultus in ben etften chriftlichen Sabrhunderten gemefen, und bag judifche Rituale ben Upofteln die Typen für dieft ausführlichen Scultusanordnungen geliefert 1): - das bleibt bestehen, daß bies liturgische Ganze in feinem Richtwiffen von Dönchen, von Batrigrchen und ähnlichen Characteristicis des vierten und der folgenden Jahrhunderte; in feiner völligen Freiheit von Sagiolatrie und Darivlatrie, von besonderen liturgischen Ausprägungen der Bürde und Absonderung bes Opferpriefters von der Gemeinde, in feiner nnr gang sporadischen Berührtheit von Zeichen ber nachnicänischen Repftallifation des Dogmas u. a. gegenüber den uns vorliegenden Gestalten der andern großen altfirchlichen Liturgieen gar fehr für fich acht. Und wenn es unleugbar mit derjenigen Gestalt der Liturgie, welche aus den Schriften Des Cyrill v. Jerufalem, des Chrpfoftomus und aus dem Briefe des Jatob von Edefja über die altiprische Liturgie fich retonstruieren läßt, und welche mit der sogenannten Jatobusliturgie nächftverwandt ist, vielfache Berührungen aufzeigt, so fehlt doch auch diesen Analogieen gegenüber es nicht an fehr charakteristischen Eigentümlichkeiten. 2Bas aber vom Ganzen gilt, wird immer mehr oder meniger auch von den Teilen geften.

Bas zunächft die Archiereusstücke angeht, die sich als tompatte Massie aus dem Ganzen herausheben, so bieten sie in den konstitutiven Stücken der Eucharistie mit Präfation, usunyusvoc, Epiklese zc. Bestandteile, die ihre Anknüpfung so sehr im liturgischen Gemeingut der alten Kirche haben, daß sür ihre Zuweisung an bestimmte Orts - und Zeitverhältnisse der Eutstehung

<sup>1)</sup> Probft, S. 251. Bidell, Deffe und Pajeta, S. 23. 37.

nur fehr wenige und wenig fichere Anhaltepuntte fich ergeben. Bahrend bie übrigen Beziehungen auf die Seilsgeschichte im Anaphoragebet die biblischen Quellen, auf denen sie fußen, überall leicht erfennen laffen, gilt ein Gleiches nicht von bem merfwürdigen Baffus über Adam 252, 3f: xoóro noòs dhyor airdr zorμίσας δραφ είς παλιγγενεσίαν έχάλεσας, δρον θανάτου λύσας ζωήν έξ αναστάσεως έπηγγείλω. Es liegt nabe, an eine Bezugnahme auf die Bewegung zu benten, welche nach bem Reugnis des grenäus (adv. haer. I, 28; III, 23), Hippolyt (Elenchus VIII, 16), Tertullian (de praescript. haer., c. 52) durch die Behauptung Tatians in der Kirche hervorgerufen mar, daß Abam ewig verdammt fei. Außer der Zeitlage aber, daß der Bassus eheftens gegen Ende des 2. Jahrhunderts formiert fein tann, wird aus biefer Beziehung nichts Beiteres gefolgert werben tonnen. Bie ichon die Namen der Zeugen, die zugleich Gegner find, beweisen, ift jene Beziehung, wenn fie anerkannt wird, teineswegs ein Characterifticum für Entstehnng des Gebets in Sprien, bem Baterlande und auch letten Aufenthalt Tatians; und ganz ficher hat der Paffus keine Anknüpfung an die orientalischen Adamlegenden, die in dem sogenannten Adambuch 1) zufammengeftellt find; von jenem Soxos ermähnen diefelben nichts. Eher tonnte bie eigentümliche Beziehung diefes Buches auf die chriftliche Euchariftie (Dillmann, S. 61), fowie die bis zum Übermaß gehäuften Tötungen und Biederbelebungen Abams in demfelben als ein Zeichen bafür in Anspruch genommen werben, bag gerade an dem Gebrauch jenes gleichviel mo geprägten, aber weithin in Gebrauch genommenen Baffus in der Abendmahlsliturgie fich Die dichtende Bhantafie zur Broduktion jener Legenden entzündet bat. Bon bem, was in übereinftimmung mit dem Adambuch Auguftin als kirchlichen Gemeinglauben feiner Zeit berichtet, daß Chriftus den Adam aus der Hölle erlöft, weiß die Liturgie noch nichts; fie würde sonft das dia Xoiorov, das fie bei der Schöpfung und bei der Bflanzung des Baradiefes fo forafam ein-



<sup>1)</sup> Bgl. dasselbe in Dillmanns übersetzung aus dem Athiopischen bei Emald, Jahrbücher V, 1 ff.

trägt (249, 21; 251, 17) an der vorliegenden Stelle sicher nicht ausgelassen haben.

Am eheften tonnte man fich versucht fühlen, von dem Gebrauch ber Bezeichnung agregevis für den celebrierenden Bischof felbft einen Aufschluß zu erwarten. Es ift befannt, daß diefer Schmudtitel des Bischofs weiterhin in der griechischen Liturgie ganz herrichend geworden ift 1). Aber ber Schluß, daß unfere Quelle diefer fpäteren Beit zuzuweisen, murde ein voreiliger fein. Auch in den älteren Büchern der Konstitutionen begegnet uns bereits diese Bertauschung von enloxonos mit doriegevs (val. 2. B. II, 20. 25. 57), und der Ausgangspunkt für dieselbe wird in jenen ersten Zügen eines nach alttestamentlichen Borbild gedachten Aufriffes tirchlicher Organisation zu finden fein, welchen der (erfte) Elemensbrief Rap. 41. 42 giebt. Hat auch Lipfius recht, das an diefer Stelle felbst der dexespers noch nicht der Bischof. fondern Chriftus ift, fo zeigt doch die Litteratur der nächften Sahrbunderte deutlich, daß man ihre Konstruktion weiter ausdenkend früh genug den Bischof in die Stelle des Hohenpriesters einrücken ließ; vgl. namentlich die instruktive Ausführung Const. app. II. S. 54, 5ff. Auch in Rom felbst wird das geschehen fein; als Übersetung eines apriegev's der vorlatinischen Beriode dortiger Rirchensprache begreift fich am leichteften die Bischofstitulatur princeps sacerdotum, welche in der lateinischen zeitig eintritt 2). Sft es nun zufällig, daß auch fonft unter den im ganzen fparlichen Bortbeziehungen zwischen dem erften Clemensbrief und unferer Liturgie die meisten und gerade die fignifikanteften fich auf die Archiereusstude der letteren tonzentrieren? Bgl. Const. app. 246, 30: υψιστε έν ύψηλοῖς κατοικῶν, άγιε

Theol. Stud. Jahrg. 1888.

<sup>1)</sup> Bgl. beispielsweise den Kommentar über die 3sia Astronoppla, den Aug. Mai im Spicilegium Romanum IV, 31 ff. als ein Wert des Sophronius von Jerusalem abgedruckt hat, — im übrigen ohne Zweisel ein ebenso unechtes Machwert, wie die angebliche Schrift des Proclus von Konstantinopel negt nagasiosews ris Selas deuronychas, mit der man neuerdings wieder die Liturgiegeschichte zu verwirren begonnen hat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) &gí. Mamachi, Origines et antiquitates christianae (Romae 1752) IV, 295.

έν άγίοις άναπαυόμενε mit Cl. I, 59, 3: υψιστον έν υψίστοις, άγιον έν άγίοις αναπαυόμενον; C. 8. 251, 6f.: ού μόνον τόν κόσμον έδημιούργησας άλλα και τόν ανθρωπον έν αύτῷ έποίησας χόσμου χόσμον αναδείξας mit Cl. I, 33: δ δημιουργός των απάντων - - ό πύριος έρrois avrov zooungoas exdon, babei an beiden Stellen das Citat Ben. 1, 26f.; C. a. 247, 11; 257, 18: Bon Do's xal avrilýπτωρ mit Cl. I. 59, 4: βοηθός και αντιλήπτως; C. a. 254, 4 das jesajanische Trishagion wie Cl. I, 34, 6. Es wäre ja thöricht, auf bie überlieferte Berkettung, welche die Apostolischen Konftitutionen im allgemeinen und unfere Liturgie im besondern mit dem namen des Clemens verbindet, einen Schluß bauen zu wollen. Dem wehrt nicht blog die große Ausbehnnng diefer brientalischen "Clemens"-Litteratur 1), fondern auch bie ftarte Selbständigteit gerade bes liturgischen Studes Rap. 59 bis 61 im erften Clemensbriefe gegenüber von unferer Liturgie; und ebenso ber Umftand, daß immer noch die Frage offen bleibt, inwieweit bei diefer Überpflanzung des namens Clemens in den Orient eine Verschmelzung des römischen mit bem aleranbrinifchen Clemens ftattgefunden hat 2). Immerhin, auf eine bloge Berwechselung tann Diefe Verschmelzung nicht reduziert werden: bem wehrt ichon ber Umftand, bag gerabe bie beiden dem römifchen Elemens zugeeigneten Briefe neben den 27 Schriften, die auch wir im Kanon des Neuen Testamentes haben, dem äthiopischen Ranon desfelben einverleibt find 3). Und auf alle Fälle liegt ein tirchengeschichtliches Problem in ber überpflanzung ber namen ber Romer Elemens und Hippolytus in bie altften Monumente, die

1) Bgl. Cotelier in den Noten zu feiner Ausgabe der patres apostolici (Antw. 1698) I, 815 sq. Die dort gegebene Aufzählung ist keineswegs vollftändig. Es schlt 3. B. die Elemensliturgie der Syrer (bei Renaudot II, 186 ff.); fibrigens ein spätes Fabrikat, das mit unserer Liturgie in den Apostolischen Konstitutionen nichts zu schaffen hat.

9) Die von Probft allegierten Beziehungen zwischen unserer Liturgie und dem neoroenrizo's des Clem. Aler. (vgl. besonders S. 137 f.) find der Beachtung wert.

3) Canones aethiopici, can. 56 bei Fell a. a. D., S. 24.

.

wir von ber Liturgiegeschichte ber Millande befigen ; einer Wanderung, welcher fich manche andere Beziehungen gerade zwischen römischer und äanptischer Rultusgeschichte zur Seite ftellen. Ohne etwa im Borbeigehen diefes ichwierige Broblem erledigen au wollen, fei es boch gestattet, als Beitrag zu feiner Löfung etliche Anzeichen zufammenzustellen, welche mir bei wiederholter Erwägung immer wieder die Bermutung nahelegen, daß bie Archiereusftude ber Clemensliturgie mehr einen Rieberschlag altoccidentalischer als altorientalischer Rultusfitte barftellen. Wenn der fachtundige Jatob von Ebeffa (a. a. D. S. 482) betreffs des Bräfationsgebets bemerkt; "mit wenigen Worten " beschreibe der Betende die ganze Abficht der göttlichen Gnade; wenn bie Borlage und ber äthiopische Ranon von ber Rückficht auf die vorchriftliche Ölonomie in diefem Gebet nichts miffen; wenn anderseits Juftin aus Anschauung bes römischen Rultus von diesem Eingangsstück der Anaphora berichtet, bag der Liturg in der Gebetsdarbringung an diefer Stelle end nold ποιείται, daß er bete o'on duvauis auto, fo lehrt ein furger Blid auf unfere Liturgie (A. 5), daß nicht jener, fondern diefer fultischen Sitte bier entsprochen ift. Nicht als ob Juftin unfer Formular als verlefen vorausseste - wie behauptet worden ift -, er fest augenscheinlich freies Beten voraus; aber mas hier trystallifiert ift, reflektiert bie freie Gebetsprazis in ber Gestalt, wie fie Juftin beschreibt. Bon ber älteften befannten Liturgiegestalt des fprifchen Oftens, die wir in der fogenannten Abaus- und Marisliturgie befigen, unterfcheidet bie Archiereusquelle fich burch ben Befitz ber bort fehlenden Inftitutionsworte beim heiligen Abendmahl; wiederum von ber altpaläftinenfischen durch bas Fehlen des Baterunfers, bas in ber Liturgie - Ratechefe bes Cyrill eine bebeutende Stelle einnimmt. Anderfeits fehlt ihr ebenfo, wie allen Liturgieen des Weftens der im Orient weit verbreitete Cherubhymnus (of ra χερουβίμ μυστικώς είκονίζοντες κτλ. in Lit. Marci, Jacobi, Chrysostomi, Basilii); und nur mit der mozarabischen teilt fie bie Brädizierung Gottes als παντοχράτωρ in der Salutation der Anaphora. Ganz im Charafter bes für ben Beften fo bezeichnenben Rollettenftils ift das Archiereusgebet vor dem Friedenstuß (A. 1) gehalten. Mit der Formulierung avo rov vov, wofür Cyrill **▲**\*

v. Jer., Chrhf. und die Martusliturgie avw rag xapdiag bieten, fteht ber Archiereus faft völlig vereinfamt 1); das für den Diten weiterhin fo charafteriftische orouer xaloc fehlt bier gange lich. Unter den zahlreichen Berührungen unferer Liturgie mit Rirchenvätern des zweiten und dritten Jahrhunderts, welche Brobit zusammengestellt, betreffen bie evidenteften den hippolytischen und novatianischen Schriftentreis einerseits und die Archiereusstücke auf der andern Seite. Büge, die fpezififch in den Diten wiefen, trägt die Quelle nicht; die Ghrenstelle, welche fie der Epiklese anweift, tann als ein folcher nicht angesehen werden. Selbst die römischen Liturgifer erkennen an, daß das Rehlen derfelben im römischen Dekkanon eine Berftümmelung desfelben aus früherer Bollftändigkeit ift, und find bemüht, in dem supplices rogamus desselben einen Überreft ber früheren Epitlese aufzweisen. (Bgl. 3. B. Binterim IV, 3, 951.) Auch die Beziehung auf Adam hat, wie wir faben, ihre ftärtiften Untnupfungen bei den ersten Rirchenvätern des Occidents.

Damit fügt sich zusammen, daß gerade ben Archiereusstücken ein hohes Alter zuzusprechen die Gründe die triftigsten sind. Die dogmengeschichtliche Begründung, welche Drey für das hohe Alter der Elemensliturgie gegeben und deren Schwergewicht gerade auf die Archiereusstücke fällt, weiter auszussühren und zu verstärken würde an dieser Stelle zu weit führen. Es ließen sich sonst Bemerkungen häufen, wie die daß die justinisch statanische Wendung, Gott habe den Sohn Bovdiser zad ärgeborner zad dvräpes ge-

1) Der Araber ber hippolytlanones, ber die griechischen Formeln ber Pröfationsantiphonie im übrigen ziemlich kenntlich transsfribiert, bietet an dieser Stelle neben المن (هُمن) das nonsens اليمن , welches sicher nicht auf xaedlas hinweist. Bgl. Sanebergs Ansgabe, S. 29, 3. 7 v. u. Santberg will es (S. 65) für eine verstümmelte Transsfription von ozwer halten. Da wäre allerdings eine Berstümmelung aus تمن roer voör mindestens ebenso nahe liegend, zumal der Ranon das r des griechischen Artitels auch sonst durch de wiedergiebt. Am einfachsten aber scheint die Annahme einer Transposition sür Sewicht hat der Umstand, daß die Jalobusliturgie mit ihrem ärw roer roer xai rais xaedlas auf beide älteren Erstalten als von ihr vorgefundene zurüctweist.

zeugt (249, 18) fcwerlich noch zu Athanafius' Zeiten formuliert fein würde (vgl. deffen Orat. IV contra Arianos); daß ebenfo auf hohes Alter die emanatistische Formel weift, daß aus Gott τα πάντα καθάπερ έκ τινος αφετηρίας είς το είναι παρnaser u. a. m. Die Ausführlichkeit ber Gebete, die taum nennenswerte Beteiligung des Diakonen an denfelben ftimmt mit der Befchreibung Juftins und ift tein Zeichen von Jugend. So wenig haltbar die Behauptung Hammonds (S. XLIII), das für das bohe Alter der Liturgie ichon ihre Ausstattung mit Apostelnamen fpreche, fo richtig ift feine Beobachtung, daß der ältefte liturgifche Fortschritt nicht von furgen Bechselftücken zu längeren Bufammenhängen ftattgefunden habe, fondern daß umgetehrt längere Bufammenhänge in die Mannigfaltigfeit fürzerer Bechfelftude zerlegt worden find (S. XLII). Macht in einigen Liturgieen gallischen und oftfprifchen Urfprungs es unftreitig ben Einbrud hohen Altertums, daß dem Opferungsatt des Briefters am Altar ein eigener Oblationsaft der Gaben durch die Gemeinde mit liturgischer Ausprägung vorangeht, fo wird man boch nicht fagen dürfen, daß die Bufammenziehung beider Afte in unferer Liturgie überall fpäten Datums fei: biefe Beife ftimmt näher zu Juftin, wie jene andere 1). Möchte man auf den ersten Blick meinen, die Salutation A. 3 fei jüngeren Urfprungs, wie die am Eingange ber Liturgie V. 2, weil lettere die Formel 2 Ror. 13, 13 einfach wiedergiebt, während jene fie trinitarisch nach ber Reihenfolge: Bater, Sohn, Geift um= ordnet, fo legt liturgiegeschichtliche Ermägung vielmehr die Auffaffung nahe, daß die Übereinstimmung von V. 3 mit 2 Ror. 13, 13 auf Repriftination beruht, mährend die Umstellung bereits früher in Gebrauch genommen war. Denn zu ber letteren ftellt fich bie ältere gatobusliturgie, ju jener erften bie jungere Bafilius - und Chrysoftomusliturgie. Es mare ein übereilter Schluß, daraus daß wir bie Archiereusstücke als eingetragen in eine Borlage ertannt haben, folgern zu wollen, fie feien ihrer Entstehung nach jünger, als die Borlage in der Geftalt, wie fie beim Ropten oder in ber Redaktion der griechischen recepta vor=

<sup>1)</sup> Bgl. auch Leucius bei 3ahn, Acta Joannis (Erlangen 1880), S. 242 f.

liegt. Eher möchte anzunehmen sein, daß gerade diese Stücke oder wenigstens ihr Kern, das Oblationsgebet selbst (A. 6. 7; vgl. V. 10) auch schon vom Kopten bei seiner Vorlage gefunden aber abbreviert worden sind. Ich wüßte sonst nicht zu erklären, wie er darauf gekommen, gerade hier den Terminus *dexieqesis* einzusesen <sup>1</sup>), während er doch sonst überall die Bezeichnung enloworros wiedergiebt.

Das einzige Stück, welches man auf den ersten Blick ber Archiereusquelle zuzuweisen geneigt sein möchte, und das boch Spuren jüngerer Bildung an fich trägt, ift bas große Fürbittengebet nach der Obferung. A. 8. Nicht blok die allgemeinen Gründe, welche ber Festlegung der großen Interceffion an diefem Blatz jüngeres Datum zuweisen, auch nicht blog das fehlen feiner Erwähnung beim Ropten und Athiopen beweisen für feinen Charatter als Spätling in ber Liturgie. Bielmehr ift auch dies schwerlich zufällig, daß die Bezeichnung Christi als Baseleds zad zégeos πάσης νοητής χαι αίσθητής φύσεως im Anaphoragebet (249, 22) hier (258, 31) umgeset ift in Seos naons xrl. (vgl. bagegen VI, 26); daß ebenso bie durch bie ganze Liturgie herrichende Form der Schlußdorologie, daß "mit (und durch) Chriftus Gotte Ehre und Breis fei im heiligen Geifte" (239, 1 ff.; 241, 8ff.; 242, 11ff.; 243, 1 ff.; 244, 1 ff.; 247, 23 ff.; 259, 9 ff.; 260, 32 ff.) hier umgesett ift in die bogmatifch torrettefte : daß "Ehre und Breis dem Bater fei und dem Sohne und dem heiligen Geiste" 258, 6ff. Und fo ftimmt auch durch die Nennung der Subdiatonen (257, 7) gerade dies Fürbittengebet mit jenen Einfäten ber Borlage zusammen, welche uns oben in die Ausgänge bes 4. Jahrhunderts wiefen. Aber ichon oben ift darauf hingemiefen, daß es ohne Eingangsformel trop feines felbftändigen Charakters den Archiereusstücken äußerlich angefügt ift. 3ch bin nicht im Zweifel, bag, wenn irgendein größeres Stud der Liturgie, fo gerade dies ber hand des letten Redaktors zugemiefen werden muß. Schwieriger noch stellen fich bie Spezialfragen betreffs ber Epiftoposftude. Denn ber einheitliche Charafter, welcher ber



<sup>1)</sup> Tattam a. a. D., S. 121, 3. 3 v. u.

Urchiereusstrecke mit Ausnahme des angehöngten Fürbittengebets anhaftete, fehlt bier. Gefetzt, daß eine und diefelbe hand diefe Stude redigiert, fo mird man doch anerkennen muffen, daß diefelbe mit ihrem eignen Gut, welches vornehmlich in dem eigenartigen Aufbau der Ratechumenenmeffe (E. 1-4) zu erblicken ift, auch andere, zum Teil fehr alte Beftandteile mehr oder meniger öfumenischen Charakters verbunden hat. Zu diefen gehört vorab bas ayia ayiois mit der zugehörigen Gemeindeantwort: els ayios xx2., deffen weite Berbreitung in der alten Rirche befannt ift. deffen Fehlen aber in der Borlage nicht zufällig fein wird. Denn auch die toptische Chrillusliturgie hat es nicht. Es muß allerdings bemerkt werden, daß das els ayros, welches bei Cyrill von Jerufalem einfach den Bortlaut : els ayios xúgios I. X. hat, hier in E. 12 bereits durch das zweite els vor xugeos erweitert ift, wie ebenfo in den Liturgieen des Satobus und Chrufoftomus. Immerhin hat es noch nicht die trinitarische Form (unus pater sanctus, unus filius sanctus, unus spiritus sanctus), in welcher es mit ber altsprifchen (Abäus und Maris) und ber Martusliturgie auch der äthiopische Paralleltert bietet. Auch die Beftimmung des Bf. 34 (E. 13) zum Abendmahls - Symnus ift alter und weiter Erftredung: mit Tertullian, Cyrill v. Jer., Sieronymus zeugen bafür die griechische und fprische Satobusliturgie, die mozarabifche und die armenische. Ulteren Datums ift nicht minder bas große Fürbittengebet Rap. 6, das diefe Quelle vor der Anaphora bietet, und dessen Bergleichung mit dem vorhin befprochenen bei mannichfaltiger Analogie boch unzweifelhaft ber Form bei E. das höhere Alter zuweift. Sier belegt es feine ursprüngliche Stelle. Denn ba, vor der Anaphora, hat es wie Juftin fo bie Megordnung Const. app. II, 57; ebenda bie älteften fprifchen 1), fowie bie altgallifchen Liturgieen, ja wie Reale richtig gesehen hat, auch die ältefte uns ersichtliche Form der römischen Liturgie 2). Sieht doch felbft Brabft (S. 314) fich

<sup>1)</sup> Über den scheinbaren Biderspruch Ephraems vgl. Neale a. a. O. I, 322 f. — Bgl. auch Syn. Laod., can. XIX. Bei Cyrill von Jerusalem ift es allerdings schon in die Eucharistiefeier hinübergepflanzt.

<sup>2)</sup> neale I, 506f.

genötigt, die observationes sacrodotales für die Kirche, für alle Stände, für die Ungläubigen, Keyer, Schismatiker, Juden, Lapfi, beren Papft Söleftin † 432 in feinem Schreiben an die gallischen Bischöfe gedenkt <sup>1</sup>), dieser Stelle im nächsten Anschluß an die Ratechumenenmesse zuzuweisen, wie sehr er sonst bemüht ist, die jüngere Sitte der eucharistischen Intercession als das Ursprüngliche zu behaupten. Neben den Dank- und Segensgebeten am Schluß der Liturgie ist dies Fürbittengebet (E. 6 vgl. V. 4<sup>b</sup>) das einzige, von dem wie bei dem Oblationsgebet A. 6. 7 die Spur eines Borhandenseins bereits in der Borlage des Ropten wahrgenommen werden kann. Bal. Tattam, S. 117. 119.

Charakteristische Zeichen landschaftlichen Ursprungs, welchen man Beweistraft zusprechen könnte, find bei E. noch spärlicher, als bei A., was mit der eben besprochenen Verschiedenartigkeit und dem teilweise ölumenischen Charakter seiner Bestandteile zusammenhängt. Ift diesen mit der ägyptischen Liturgiesamilie die hervorragende Beteiligung des Diakonen an der Liturgie gemeinsam<sup>2</sup>), so anderes nicht. Statt der bischöflichen Salutation der Vorlage (239, 11 ff.) und der Archiereusquelle (248, 27 ff.) führt unsere Duelle eine britte Form ein: 258, 9 ff. Es ist die nämliche kürzeste, welche die Markusliturgie gebraucht, welche auch Chrysoftomus (Hom. III in ep. ad Col.) als die allein gebrauchte kennt, und ebenso Theodoret ep. 146<sup>3</sup>), welcher, dem Sachverhalt entsprechend, die Formel als ökumenisch gültige (*er racoass rais éxalgolass*) bezeichnet. Mit seiner Einfügung des Gloria (E. 12) steht E. unter den überkommenen Liturgieformularen des

<sup>3</sup>) Opp. Par. 1642, T. III, p. 1032.

<sup>1)</sup> Bgl. Bona a. a. O., S. 318 ff. und dazu die alten lateinischen Formulare, welche Bingham VI, 239 ff. mitteilt. — Ob die merkwürdigen Parallelen in den Gegenständen der Fürbitte und zum Teil auch in der Reihenfolge derselben, welche gerade unser Fürbittengebet mit dem Sabbatmorgengebet der Spnagoge verbinden, und welche Bickell (Meffe und Pascha, S. 94 ff.) mit großem Rachdruck urgiert, chronologisch irgendetwas ausmachen können, lasse ich bahingestellt.

<sup>2)</sup> Nach den Analogieen E. 10 und E. 13 (258, 30 f.; 260, 7 f.) muß auch die Gebetsaufforderung von A. 1 (246, 27 ff.) als Einfat von E. gefaßt werden.

Orients, unter denen nur neftorianische dies Stück haben, ziemlich verlaffen (vgl. jedoch Chrysoft.: Hom. III in Coloss.); ebenso aber trennt ihn vom Occident die Erscheinung, daß hier überall Gloria und Hosianna, die er dem Unus sanctus beigiebt, dem jesaianischen Trishagion des Präsationsgebetes zugewiesen sind <sup>1</sup>). Ourchaus orientalisch, und ein spezisisches Eharacteristicum z. B. der sprischen Jatobusliturgie ist das sogenannte Ratholiton, die dritte Intercession, das Fürbittengebet des Diakonen bei der Distribution E. 9. Rurz, darf etwas gesagt werden, so wird es dies sein, daß die Zeichen orientalischer, näher alezandrinischer und sprischer Kirchenssitte in den Epistoposstücken die vorwiegenden sind, ohne doch ausschliegend genannt werden zu können.

Wenn mir oben eine Reihe älterer Stude ber Epifloposquelle von dem eigentlichen Gut derfelben, der breiten Ausgeftaltung der Ratechumenenmeffe bis zur Entlaffung bes Bönitenten, abzuscheiden Unlag fanden, fo mird boch auch diefem eigenften Gut ber Quelle eine zu fpäte Entstehung nicht zugeschrieben merden durfen. 2ngesichts des verhältnismäßig frühen Busammenschrumpfens gerade biefer Strede ber Liturgie, für welches neben der Beftalt fo ziemlich aller andern überlieferten Liturgieterte das ausbrückliche Beugnis des Jatob von Edeffa vorliegt, merden mir die Entftehung diefer eigenartigen Formulare von der erften Bochblüte der Ratechumenatseinrichtungen im 4. Jahrhundert nicht abrücken dürfen. Bieten boch auch fie neben einzelnen Spuren nachnicenischer Bufpitzung des dogmatischen Ausbruckes (f. o. S. 36) auch andere, die auf die älteren Zeiten dogmatischer Unbefangenheit in der liturgischen Sprache hinweifen. Benn Lagarde in feiner Ausgabe ber Konstitutionen 240, 28 ber Lesart o rov nagaulifrov προβολεύς den Borzug geben zu müffen geglaubt hat, fo tann tein Zweifel fein, daß hier die mohlbezeugte Lesart o Seos rov παçaulifrov die ursprüngliche ift 2). Sie ift hier wie bas analoge ό του πνευματος χύριος 272, 6, von fpäterer Band in das

<sup>1)</sup> Cf. Lit. Ambros. Gallic. Mozarab. bei hammond, S. 324 f.; jowie den canon Gregorianus des ottobonijchen Coder bei Muratori Opp. XIII, 2. p. 491.

<sup>2)</sup> Bgl. auch Pitra l. c., p. 394, nota n.

dehnbare προβολεύς abgeändert worden, um der Liturgie den Borwurf des inzwischen aufgetretenen Macedonianismus zu erfparen. Der bominierende chronologifche Typus der Liturgie, ein im Laufe des 4. Jahrhunderts gebuchter Niederschlag althergebrachter und gleichzeitiger Rirchenfitte zu fein, wird durch die Epistoposquelle nicht alteriert. Es scheint sogar angezeigt, noch einen Schritt weiter geben und fagen zu dürfen, daß man in dem Schriftfteller, ber bie Epiftoposftude teils ans altem Rirchengebrauch zusammengestellt teils neu tomponiert bat, zugleich den Redaktor zu erblicken haben wird, der dem Ganzen der Liturgie die entscheidende Gestalt gegeben, welche nachgehends nur noch durch die Ratoplastie der apostolischen Aufträge und einige andre Einfügungen bereichert worden ift. Betrachten wir nämlich dies Bange, wie es vorliegt, fo trägt es bei aller Anerkenntnis, daß die einzelnen Stude und auch größere Bufammenhänge innerhalb desfelben nicht willfürlich gemacht, fondern firchlichem Gebrauch entnommen baw. nachgebildet find, doch deutlich den Charakter der litterarischen Kompilation. Es muß trop alledem, mas neuer= bings bagegen vorgebracht worben, bei bem Ausspruch Reales (I, 319) fein Bewenden behalten, daß diefe Liturgie als Banges never was used by any church. Insbesondere muß jeden Lefer die Intongruenz der Brätlusionsformeln stoken, welche gliedernd ins Banze eintreten, und die, als ausgeführt gedacht, liturgischen Biderfinn enthalten würden. Es werden präfludiert nach ber Brediat die axoocheros und antoros 239, 18; nach dem Bönitentengebet - alfo nachdem Ratechumenen, Energumenen, Bhotizomenen, Bönitenten ausbrücklich entlaffen find - die un dvvauevoi 299, 27; vor der Anaphora nochmals die axoowmeron, xarnχούμενοι, απιστοι, und außer ihnen die έτερόδοξοι 248, 11. Zusammengehalten aber mit dem, mas wir oben (S. 40) über das architektonische Brinzip der Epistoposquelle zu bemerten fanden, scheint die Bahrnehmung beachtenswert, daß durch diese munderlichen Wiederholungen dem Ganzen der nämliche Schematismus ber Bierzahl aufgeprägt ift, ben jene Quelle im einzelnen mit Borliebe herstellt. Das Banze zerfällt durch diefe Ausschließungsformeln in vier getrennte Streden : Schriftlefung mit Prebigt;

Gebetsteil für ben weiteren Gemeinbetreis; Gebetsteil für die Gläubigen; Euchariftie. Um der symmetrischen Architettonik willen hat der Komponent die Tautologie der scheidenden Formeln nicht gescheut, welche bei jeder Aussührung sofort lästig fühlbar werden mußte. Er kennzeichnet sich dadurch nicht als Praktiker, sondern als Schriftsteller; und am wahrscheinlichsten doch als den nämlichen, der mit der derselben Architektonik in der Epistoposquelle entgegentritt. Wird doch auch das nicht zufällig sein, daß gerade der Zuwachs dieser Quelle es ist, welcher die Zahl der Salutationen in der Liturgie auf vier gebracht hat, indem er zu den den Gottesdienst felbst und die Eucharistiefeier einleitenden (V. 2; A. 3) die beiden vor dem Friedenskuß und nach der Konsekration (E 7; E. 9) hinzufügt. 239, 11; 247, 25; 248, 27; 258, 9.

Daf diefer Redaktor bie Archiereusstücke bereits in berjenigen Geftalt der Borlage vorfand, die er feinem Bau zugrunde legte, möchte ich außer bem bereits vorhin dafür Angeführten auch baraus schließen, daß ihm diese Stücke bereits als ein noli me tangere galten. So wird fich's boch wohl am einfachften erklären, baf er bas Gloria und Hosianna, welche Stücke überall, wo fte erscheinen, dem jefaianischen Trishagion der Präfation angefügt find, hier erft dem von ihm eingefügten unus sanctus beigefügt hat. Db freilich diefer Rebaktor zugleich ber des achten Buchs ber Konftitutionen gewesen, das möchte ich nicht entscheiden. Rach bem, mas oben über die Infertion der Apoftelaufträge (S. 35), über die Differenz zwischen VIII, 11 und VIII, 21 (S. 43), über die nachträgliche Beigabe des Rürbittengebets nach der Ronfefration zu bemerten war (S. 54), wird in dem Schlußredattor bes achten Buchs, auf den diefe nachträge zurückzuführen fein werden, eine fpätere Sand erblidt werden müffen.

3.

# Religion und Sittlichleit in ihrem Verhältnis zu einander.

### Religiousgeschichtlich untersucht

von

### hermann Schult in Göttingen.

1. Religion und Sittlichkeit find für jedes unbefangene Mitglied der chriftlichen Gemeinde unzertrennlich verbundene Begriffe. In allen chriftlichen Barteien ift man darüber einverstanden, daß niemand religiös genannt werden tann, ber fein Leben nicht auch unter fefte sittliche Grundfäte ftellt, und daß es teine mahre Sittlichkeit giebt, welche nicht auf religiöfem Boden wächft. Bie fcon bie altteftamentliche Urfunde "vor Gott wandeln " und "rechtschaffen fein" als Einheit zusammenfaßt, fo bezeichnet unfer beutscher Sprachgebrauch mit bem Borte "fromm", welches auf fittlichem Boden gewachsen ift, gerade die religiöfe Bethätigung. Aber diefer Zusammenhang ift weder zu allen Zeiten anerfannt gewesen, noch herrscht in der Theologie und Philosophie der Segenwart Übereinstimmung über die Thatsache und ihre Trag 3ch brauche nur an bie Urteile zu erinnern, welche weite. Schleiermacher, Rant und Fichte über bas Berhältnis beider 80 griffe ausgesprochen haben, oder auf den Gegenfatz hinzumeifen, in welchem fich Strauß und v. Hartmann in diefem Punkte be finden, um fofort den ganzen Umfang der Streitfrage ins Bebächtnis zu rufen. Und von welcher einschneidenden Bichtigfeit bie Frage für bie religiöfen Gegenfäte ber Gegenwart ift, bas zeigen die beiden trefflichen neuesten Behandlungen derfelben in größerem Bufammenhange 1).

<sup>1)</sup> Kaftan, Das Wefen der christlichen Religion (1881), vorzäglich S. 124f., und "Der christliche Glaube und die menschliche Freiheit" (Gotha, Friedr. Andr. Perthes, 1880).

Ich beabfichtige die Frage rein vom religionsgeschichtlichen Standpunkte zu behandeln, sowie mich auch Untersuchungen religionsgeschichtlicher Art allein auf dieselbe gesührt haben. Ich will ohne jeden aprioristischen philosophischen Bersuch einfach darstellen, wie fich im Laufe der religiösen Entwickelungsgeschichte der Menschheit Religion und Sittlichkeit zu einander verhalten haben. Wenn sich dabei die im Christentum hervortretende Stellung beider zu einander auch als die in sich vollkommene ergiebt, so wird damit zugleich ein Beitrag zur Apologie des Christentums geliefert sein.

3ch habe der eigentlichen Aufgabe nur wenige Bemerkungen vorauszuschicken, teils um meinen Sprachgebrauch zu erläutern, teils um möglichen Migverständniffen vorzubeugen. Sittlich nenne ich nur dasjenige Bandeln, welches fich auf das Gemeinfchaftsleben der Menfchen bezieht und in ihm begründet ift. Sitten. gesetz nenne ich die Gesamtheit der diefes Bandeln bestimmenden Normen, fittliche Guter die aus dem genannten Bandeln bervorgehenden Geftaltungen des menschlichen Bufammenlebens, fitt= liche Tugenden die erworbenen Vertigfeiten zum fittlichen Sandeln, und fittliche Bflichten die Aufgaben, welche aus dem Sittengesete für den Menschen hervorgeben. Innerhalb der fittlichen Bflichten heben fich die Rechtspflichten als diejenigen Aufgaben heraus, deren Erfüllung die organifierte Gefellschaft von dem Einzelnen eventuell durch Gewalt erzwingt. Dagegen nenne ich religiofes handeln alle Bethätigungen, welche unmittelbar aus dem Berhältniffe zur Gottheit folgen und dasselbe zum Rmede haben.

Daraus ergiebt sich der Begriff der religiösen Tugenden und Pflichten von selbst. Ebenso ift klar, daß unter Umständen auch die religiöse Pflicht Rechtspflicht sein kann. — Man kann natürlich das religiöse und das sittliche Handeln, wie es Rothe und in Anlehnung an ihn Kastan thun, unter einen gemeinsamen Artbegriff zusammenfassen, indem man etwa sittliches und moralisches Handeln von einander unterscheidet. Aber der Berlauf der Untersuchung wird zeigen, warum das bei einer geschicht= lichen Behandlung dieser Frage nicht möglich ist, ganz abgeschen davon, daß es mir überhaupt bedentlich erscheint, Worte wie sittlich, moralisch und ethisch, die an sich ganz gleichbedeutend find, willkürlich in verschiedenem Sinne zu gebrauchen.

Wenn ich ferner bie Naturreligionen, sowohl bie elementaren als die zur Kulturstufe erhobenen, den Prophetenreligionen gegenüberstelle, so will ich mit dem Worte "Prophetenreligionen" nichts weiter aussagen, als daß dieselben aus religiöser Genialität, nicht aus philosophischen, priesterlichen, staatsmännischen oder dichterischen Tendenzen entsprungen sind, und daß sie demzusolge nicht bloße Entwickelungen der ihnen zugrunde liegenden Naturreligionen, sondern Reformationen derselben sind, geboren aus der Kraft der religiösen Überzeugung von der schlechthin überweltlichen Art bes göttlichen Ledens.

Endlich will ich mit der Reihenfolge, in der ich die Religionen behandle, feineswegs behaupten, daß die niedrigfte Stufe, mit der ich beginne, mirtlich der geschichtliche Anfang aller menschlichen Religion gewesen fei. Bu einer folchen Behauptung fehlt es an genügenden Beweismitteln. Und wenn es einerfeits innerlich mabr. fceinlich erscheinen muß, daß die geiftige Entwickelung der natürlichen Menschheit auch auf dem religibsen Gebiete von unten begonnen hat, fo zeigt uns anderfeits die uns zugängliche Geschichte edlerer Stämme, 3. B. der Inder und Aappter, in den allerfernften Urzeiten eine verhältnismäßig febr bobe religiofe Stufe, bie fogar gegenüber der fpäteren Entwickelung etwas Ideales hat. Alfo tann man die Möglichkeit nicht beftreiten, daß die Religion bei einzelnen Bölkern nicht auf der untersten Stufe begonnen habe. Ich behaupte nur, daß die Religion der "Naturgeifter" die niedrigfte uns geschichtlich befannte ift und nehme fie deshalb zum :Ausgangspunkte der Untersuchung. Dabei habe ich nie nach der thatfächlichen Sittlichkeit in den Bölkern zu fragen, sondern nur nach der prinzipiell bei ihnen geltenden. Wir dürfen den Jolam fo wenig nach den türkischen Effendis beurteilen, wie den Buddhismus nach den chinesischen Buddhiften, oder das Christentum nach abeffinischen Buftanden.

2. Die Religion ift, wie Kaftan religionsgeschichtlich ganz richtig hervorgehoben hat, ihrem Wesen nach eine praktische Angelegenheit des menschlichen Geistes. Sie ruht auf der Stellung zur Welt,

Die mir als lebendige Befen mit den in uns mirtenden Intereffen nehmen ; darum ift religiöfe Erkenntnis niemals aus dem Triebe zu theoretifcher Erkenntnis des Überfinnlichen entstanden (Metaphpfit), fondern aus der Empfindung von Birtungen des Göttlichen auf unfer perfönliches Leben (Glauben, Beilsertenntnis). Und zwar handelt es fich in der Religion zunächft nicht um das Gute, fondern um Guter, nicht um volltommenes, fittliches Leben, fondern um Leben überhaupt. Das Berlangen nach Seligkeit, Sicherheit und Leben, für welches die eigene Macht des Menschen innerhalb ber weltlichen Berhältniffe teine Befriedigung bietet, sucht feine Erfüllung burch eine böhere, bas weltliche Leben beeinflußende Macht hinter der Belt. Alle Religion ift ursprünglich bas Verlangen nach diefer Sicherung und Beseligung bes persönlichen Lebens, - mag fich dasselbe nun auf die einzelnen Hoffnungen und Befürchtungen des täglichen Lebens richten, oder anf das eine Gut, in welchem alles beschlossen ift. 3m Anfange fucht die Religion felbftfüchtig einzelne weltliche Güter und fucht weltlichen übeln vorzubeugen. Um Ende fucht fie in völliger Bingabe an Gott bas ewige Leben, in welchem die Freiheit und die Berrichaft über die Belt beschloffen liegen.

Die niedrigste Stufe menschlicher Religion tritt uns in der Berehrung der elementaren Raturgeister entgegen <sup>1</sup>). Sie ist die älteste Religion der turanischen Bölker gewesen, in deren versprengten Resten sie noch jetzt ein Schattendasein führt. Aber nicht wesentlich verschiedener Art ist die Religion vieler afritanischer Bölker, der Südsee-Insulaner und der roheren Indianer-

<sup>1)</sup> Bgl. au dem Folgenden G. Klemm, Migemeine Kulturgeschichte der Menschheit (1844), Bd. II, S. 74 ff. 151. 203. 308 ff.; Bd. III, S. 64 ff. 126. 194 ff. 354 ff.; Bd. IV, S. 298 ff. 351 ff. John Lubbock, The origin of civilisation, Ed. 2 (1870), C. 1, 3-7. E. Lylor, Anstänge der Kultur, überf. von Spengel und Poste (1873), Bd. I, c. 3. 4. Bd. II, c. 18. 15. 18. 19. Fritz Schultze, Fetischismus (1871), c. 2. 4. G. Nostoff, Das Religionswesen der rohesten Naturvölker (1870), die Relieberichte von F. Wrangel über Nordschirten, Ad. Bastian über San Salvador, Wilson, "Westafrita, seine Geschichte, Justände und Aussichten" (Lonbon 1856), vorzüglich aber die Anthropologie der Naturvölker von Theodor Wait (Leipzig 1860), II. I-IV.

Stämme. Und es ift gewiß richtig, mit Baits 1) auch die for genannte Fetischreligion hieher zu rechnen. Denn der Fetisch ift wie bas Amulet nur ein Gegenstand, an welchen die Birtung ber Naturgeifter gebunden gedacht wird. Auf diefer Religionsftufe erscheinen die einzelnen naturdinge, welche fördernd oder hemmend in das menschliche Leben eingreifen, von geiftigen Mächten belebt, Die der Menich keineswegs ichlechthin überfinnlich denkt (auch der Geift erscheint nur als sublimierte Substanz), aber doch als feinen Sinnen nicht wahrnehmbar. Er fühlt fich nicht von einer einheitlichen Ordnung der Welt bedingt, fondern von einzelnen, millfurlichen und rätfelhaften Rräften derfelben, gegen welche er ohn mächtig ift, die er aber weder verfteht, noch liebt. Der Charatter der Frömmigkeit ift schlechte Furcht und Aberglaube. Hier gilt das Wort: Timor et ignorantia fecerunt Deos. Die Götter erscheinen versönlich, wie alles Wirkende, aber aleich den einzelnen Außerungen des Naturlebens launisch, willfürlich, unbe rechenbar, fputhaft und grauenhaft, ohne Individualität und fitte lichen Charafter. Eine innere Beziehung zu ihnen ift unmöglich; denn die Natur ift nur in ihrer einheitlichen Ordnung, nicht in ihren Einzeläußerungen, dem inneren Bernunftleben des Denfchen verwandt. Das religiöfe Streben geht wefentlich in Zauberei auf, das heißt in der Bemühung, durch geheimnisvolle Bandlungen die üblen Wirtungen der Geifter unschädlich zu machen und ihre Macht in den Dienft der eigenen Intereffen zu zwingen.

In diefen Religionen geht noch gar teine Sittlichkeit unmittelbar aus den religiösen Motiven hervor. Wohl aber entfteht schon auf diefer niederen Stufe der Gesittung eine elementare Form des sittlichen Gesetses mit Notwendigkeit aus den Bedürfnissen des gefelligen Zusammenlebens. Wenn der Mensch überhaupt mit seinesgleichen zusammenleben will, wenn er geselligen Genuß, Sicherheit des Eigentums und der Familie erstrebt, also nicht mehr bloß auf die rohe Gewalt sich stützen kann, und nicht auf alles Gemeinschaftsleben verzichten will, so entsteht notwendig eine Beschräntung der freien Bethätigung ber finnlichen und selbstsjüchtigen

<sup>1)</sup> a. a. D. I, 362 ff.; II, 167 ff.

Reigungen der Einzelnen durch bestimmte groke Regeln, auf welche bie Gefellschaft fich gründet, und in welchen zunächft Rechts- und Sittengesets noch in völliger Einheit erscheinen. So ift es nicht fowohl ber Egoismus ber gleichfam personifiziert mirtenden Gefellschaft, welcher den Egvismus des Einzelnen bändigt (v. 3hering, 3wed im Recht, 28b. II), fondern ber bem Menfchen innewohnende Trieb nach Gemeinschaft, d. h. die elementare, ich möchte fagen noch rein animalische, Grundform ber Liebe, welche, als Raturtrieb beginnend, in einem perfönlichen Bernunftwefen notwendig zum fittlichen Triebe wird und zur höchften perfönlichen Liebe (bem Suchen nach Gemeinschaft im höchsten Zwecke) hinftrebt. Darum ift die Liebe das sittliche Bringip felbst; benn fie ift allein Gemeinschaft ftiftend und Gemeinschaft erhaltend. Und barum liegt in aller fittlichen Gemeinschaft als folcher trot aller Sünde und Berderbnis immer ein an fich Gutes und die Richtung zum schlechthin Guten (vgl. Genefis 2, 18. Röm. 13. 1 Betr. 2, 13 x.).

Die Sittlichkeit erscheint zunächst teineswegs als etwas alle Menschen in ihren Beziehungen zu einander gleichmäßig Verpflichtenbes: fondern das Sandeln der Menschen wird nur unter bestimmten aefellschaftlichen Bedingungen geordnet. Wie man sich dem Fremden gegenüber verhalten foll, tommt zunächft nicht in Frage. "Hilfreich, treu ihrem Bort, wahrhaftig und ehrlich, find die Neger gewöhnlich nur ben Ihrigen gegenüber" (Bais II. 217 u. 219). Ebenso üben die Nuttas, gutmütig unter einander, an Rriegsgefangenen Rannibalismus (III, 333). Wie der Mann in ber Familie feinen Billen geltend macht, wie er bem nicht Gleichberechtigten, 3. B. dem Stlaven, entgegentritt, diefe und taufend ähnliche Fragen werden zunächst gar nicht in das sittliche Gebiet aufgenommen. Auf den Südfee-Infeln 3. 8. galt Schamlofigkeit und geschlechtliche Ausschweifung ichlechthin für fittlich indifferent (Bais I, 178 und 358); Kindesmord und Abortus galten als gestattet (a. a. D. S. 170ff. 182. 352, vgl. 124); Lug und Trug erschienen abgesehen von Bertragsverhältniffen gang felbftverftändlich (S. 353). Die Bolygamie herrscht überall auf dieser Stufe und das Beib wird als Eigentum des Mannes angesehen. Für

Theol. Stud. Jahrg. 1883.

ihn allein ist auch die ebeliche Trene des Weibes von Intereffe (val. Bais II, 114 ff, 118. 888). Go ift es überall auf den niebrigften Stufen der Gefellicheft (Bais II. 108 ff. 124, 388 ff. 114 ff.; UI, 106, 109). Dagegen gelten überall als die höchsten Tugenden Tapferteit und Freigebigteit (Bais III, 163; II, 159) - Feigheit wird bei ben Afchanti mit bem Tobe beftraft --- als die Grundbedingungen der Sicherheit und bes Wohlfeins der Befell-Die handlungen, welche bem Gomeinwefen Chre und íðaft. Borteil bringen, erscheinen als fittlich, die, welche feinen Beftand bedrohen ober fomächen, als unfittlich, -- fo Bertragsbruch, Untreue im Bundesperhältniffe, Feigheit, Unordnung. 216 die Grundlagen der Gemeinschaft werden Gigentum, Ebe, Sicherheit ber Berfon angefehen (Wais III, 129), und zwar gilt die Sicherheit des Eigentums unsprünglich mehr, als die des Lebens. Dieb= ftabl wird härter beftraft als Mard (Baits II, 109. 397).

Es ift nicht unfere Aufgabe, auf die Eutwicklung der filllichen 3deen durch die Fortbildung der gefellschaftlichen Beburfnife und Gemobnheiten bier einzugehen. Nur das muß hemertt werden, daß diefe Entwicklung thatfächlich von einer Menge der verschieder ften Bedingungen heftimmt ift: von der Raturonlage eines Bolles, dem Klima und der Art feines Landes, der Beschäftigung und Neigung, bar Einfachheit und Verfeinerung. Und das thatläcklich bie fittliche Entmidelung bes Einzelnen und ganger Rreife von bem in ihnen hemußt vorhaudenen Grade der Religiofität durchaus unab hängig fein tann, läßt fich nicht bezweifeln. Unter ben modernen Ungläubigen giebt es Menfchen von febr entmidelter Sittlichtet und die sittlichen Zuftande in dem Rom bes Gincipatus und Scipio maren zweifellos in vielen Richtichten beffer als in bem Louftantinopet der rechtaläubigen Raifer ober in dem moderum Poris und Betensburg. Aber wir haben es nicht mit dem that fächlichen Zustande der Sittlichkeit, sondern mit dem prinzipiellen Berhöltniffe von Religion und Sittlichteit zu thun.

Mit der Auerkennung sitthicher Regeln beginnt auch das, was eine spätere reflektierende Zeit das "sittliche Gemissen" neunt und es entwicklt sich mit der Entmichelung des sittlichen Gemeinbemußtigins. Der Mensch sühlt sich innerlich gezwungen, sich

## Religion und Sittlichkeit in ihrem Berhältnis zu einander.

felber nach den rings um ihn als feststehend geltenden Normen der Gesellichaft m beurteilen. Er findet es nicht blok gerecht. wenn die Gefellschaft ihrerseits ihn nach denfelben richtet, sondern er tann nicht umbin, fich von dem Ideale, welches in feiner Gefellschaft lebt, innerlich felbst richten zu laffen, mit derfelben in der Beise eines naturtriebs fich aufdrängenden unmittelbaren Gewißheit, wie fie den Urteilen über Luft und Unluft, angenehm und unangenehm innewohnt. Aber diefes sittliche Gemissen greift nicht über die vorher geschilderten Schranken hinaus. Es ift im Grunde nur eine Beugung des inneren Lebens unter die Autorität ber Gesellichaft, b. b. der öffentlichen, fittlichen Meinung. Und nur infofern das Gemeinschaftsleben als folches auf das Gute gerichtet fein muß, hat das Gemiffen neben feinen mandelbaren, mit der fozialen Entwickelungsstufe zusammenbängenden Normen auch mirklich unvergängliche Maßftäbe des Guten und Rechten in fich.

Auf diefer Stufe der Religion geht von der Religion felbft zunächft noch gar tein unmittelbarer Einfluß auf die Sittlichteit aus. Selbft von den Indianern, in deren Religion fich doch vielfach höhere Elemente einmischen, fagt Bait III, 161: "Die Borftellung, daß die Forderungen der Moral zugleich folche der Religion feien, ober daß ber Bille des großen und guten Geiftes felbft ihre Erfüllung verlange, scheint bem Indianer, wenn auch nicht völlig fremd geblieben, doch nicht zur Klarheit gekommen zu fein." Sind boch fogar folche fittliche Bebiete, wie die Ebe, bäufig gänzlich ohne religiose Beeinflußung (a. a. D. S. 105). 3n piel entichiedenerer Beife aber tritt das im Schamanentum bervor. Die Naturgeifter haben ja keinerlei Zusammenhang mit ben Gefeten des menschlichen Zusammenlebens, "Ordnung und Sitte fennen fie nicht". Die einzelnen Äußerungen des Naturlebeus, die schädlichen wie die wohlthätigen, treten dem Menschen als schlechthin willfürlich, schrankenlos und zufällig entgegen. Wer alfo die Ordnungen der menschlichen Gesellschaft verlett, der fest sich dadurch nicht in Widerspruch mit dem Willen der Götter, Er begeht ein Berbrechen, aber nicht eine Sünde.

Dagegen erzeugt die Religion auch auf diefer Stufe notwendig

5\*

eine Menge von Bandlungen, die mir als religiofes Bandeln zusammenfassen. Bare freilich die Religion eine Summe von metaphpfifchen Unfichten, fo mare nicht einzufeben, wie fie zum Bandeln treiben tonnte. Alle Berfuche, vom Standpuntt rationaliftifcher ober philosophischer Metaphysit aus einen lebendigen Rultus im Dienfte fittlicher Gefellschaftsintereffen zu geftalten, haben von ber chinefischen Religion und ben ftoischen Reftaurations-Berfuchen an, bis zu den Mäglich gescheiterten Rultusexverimenten ber französischen Revolution notwendig mißlingen müffen 1). 216er die Religion als prattifche Thätigkeit unferes Geiftes und im Gefühle wurzelnd, muß ein Bollen und Bandeln produzieren. 230 mirt. lich Religion und nicht bloß ihre Phantafie-Nachahmung ift, da entsteht notwendig bas Beftreben, fich bes begehrten religiöfen Butes handelnd zu verfichern. Und mie bas Gefühl in feinen Außerungen, fo beobachtet man jede Religion zunächft in ihrem Rultus. Auf der untersten Stufe der Religion find die Beweggründe zu biefem handeln lediglich Furcht und Eigennus. Man möchte fich vor schädlichen Machtwirkungen der Gottheit fcuten und ihre geheimnisvolle Macht dem eignen Ruten dienftbar machen. So ift ber Rultus im weiteften Sinne des Bortes zunächft teineswegs Selbftzwed, - am wenigsten ein barftellendes Bandeln, welches mit innerer Notwendigfeit der religiöfen Stimmung Ausbruck geben foll. Er ift mirtfames Bandeln, Mittel zum felbstfüchtigen Zwede. Das religibfe Sandeln erscheint in den 3 Formen bes Opfers, der Ustefe (mit Einfchlug bes Gebets) und bes Mysteriums (Zauberei). Man vermeidet mas, wie man meint, ben Naturneigungen und Launen der Gottheit zuwiderläuft (vgl. Speisegebote, Reinigkeitsvorschriften). Man giebt ihr, mas ihrer Genußsucht und Ehrliebe fchmeichelhaft fein foll. Man bemütigt fich und legt fich ber Gottheit zu Ehren Schmerz und Entbehrung auf, um ber Eitelteit und bem Machtgefühle bes Gottes ju

<sup>1)</sup> Die wunderlichen neuesten Träume in dieser Beziehung vgl. bei Auguste Comte, Système de politique positive, ou traité de sociologie, instituant la religion de l'humanité, 4 Bbe., Paris 1851 bis 1854. (Bgl. Pünjer in Jahrbb. für protest. Theologie 1882, S. 3.)

schmeicheln. Man naht ihm wie der Sklave feinem Fürsten, der nicht zu ihm aufblicken, nicht ohne Dolmetscher mit ihm reden darf (Waitz II, 128). Und man versucht durch zauberische Sprüche und Formeln, durch Etstase und durch Eingehen in die rätselhaften Zuftände des Naturlebens in eine geheimnisvolle Gemeinschaft mit den Göttern zu gelangen und sie dadurch dem eigenen Billen dienstbar zu machen. Besonders intereffant ist in dieser Beziehung das Erwerben des Schutzgeistes durch den "Lebenstraum" bei manchen Indianern (Waitz III, 118. 206).

Dieses ganze handeln erscheint in gewissem Sinne dem fittlichen analog. Es wird mit wenigstens ebenso großer Energie als Pflicht empfunden. Und wer dieser Pflicht nicht genügt, fühlt sich mit derselben Notwendigkeit gerichtet, wie der Übertreter der fittlichen Ordnungen. So bildet sich ein religiöses Gewissen neben dem fittlichen. Aber was dieses Gewissen verurteilt, das ist nicht mehr Berbrechen, sondern Sünde (Berlezung der Forderungen der Gottheit), und steht im Widerspruche, nicht mit der Sittlichkeit, sondern mit der Heiligkeit. Auch dieses religiöse handeln erscheint von der Rechtspflicht mit umscholfen. Denn das Interesse von der Rechtspflicht mit umscholfen. Ordnungen achte. So tritt uns zunächst die Gesamtheit der Pflicht als Rechtspflicht entgegen, welche religiöse und sittliche Pflicht gleichmäßig umsaßt.

ļ

An sich aber ist bas religiöse Handeln vom sittlichen vollständig verschieden. Es erstreckt sich großenteils auf Gebiete, welche rein dem Naturleben angehören, also sittlich ganz indifferent sind. Ja, es kann etwas, was sittlich als verwerflich erkannt wird, zugleich religiös gesordert erscheinen, und in diesem Falle wird der sittliche Anspruch dem religiösen weichen. Denn die Gottheit erscheint als die stärkere und geschrlichere Macht. Sittliche Absschein aber werden der Gottheit, weil sie als reine Naturmacht von gesellschaftlichen Banden nicht gehalten wird, überhaupt nicht zugetraut und an ihre Ansprüche wird ein sittlicher Machstab nicht gelegt. So kann die Religion das sittliche Jandeln auch geradezu korumpieren. Und sie muß jedenfalls die rechte Auffaffung ber Sittlichkeit verdunkeln, weil fittlich Gleichaultiges ebenso entschieden als Bflicht auftritt, wie das fittlich Bertvolle. So wirken die Religionen der Naturvölfer, wie Bait gang richtig fagt (I. 456 ff.) nicht als Rulturmittel, fondern fie lahmen ben Antrieb zum Denken und zur Anftrengung. Es mag genügen, auf einzelne hervorstechende Beispiele für diefe Behauptungen bin-Bei dem Schlangenfulte in Wida wird Unfittlichteit, zuweisen. welche fonft verwerflich erscheint, tultifch gefordert, und ber Rultus fordert das Menschenopfer in großer Ausdehnung (Bais II. 180. 192 ff. 197 ff. 202 ff.; val. III, 207). Der Ramtichadale wagt aus Furcht vor den Göttern nicht, einen Ertrinkenden zu retten (Thlor, Bo. I. 109). Das religiöfe Bandeln bei Regern, Turaniern und Indianern ruht wesentlich auf Zauberei, fcmeren Selbstpeinigungen und Bugungen, feltfamen Tänzen und Feften, fomie Opfergaben aller Art (Bait III, 200-13. 188ff. 196 ff.: I. 459 ff.). Tätowieren und Befchneidung find Beihen an die Gottheit (Bait II, 438). Der Ramtschadale hat ein bojes Gemiffen, wenn er eine Roble mit dem Deffer auffpiefit, der Mongole, wenn er Gifen ins Feuer legt, oder fich auf eine Britfche lehnt 1). Das Martern ber Rriegsgefangenen, fomie das Effen Menschenfleisch, erscheint durchschnittlich religios bedingt. von (Bait III, 156ff; V ., 189; IV, 309). Daneben mag barauf hingemiefen werden, daß die unzählbaren abergläubischen Gebräuche. die fich mit unvertilgbarer Rraft auch in den europäischen Rulturvölkern bis auf unfere Tage erhalten haben, die Auszeichnung beftimmter Tage, Farben und Speifen, die Beschwörungsformeln und alles, was bahin gehört, -- deutlich zeigen, wie wenig das religiöfe Handeln ursprünglich mit dem sittlichen zu thun hatte. Der Zauberer ift bei den Böltern der Naturgeifterreligionen nur ein Gegenstand der Furcht und des Grauens, wie der Serenmeifter des Mittelalters. -- niemals gilt er als eine fittlich hochstebende Berfönlichkeit 2). Ja die Götter felbft erscheinen ebenso oft als "boje", wie als gute Götter 3).

- 2) Bait II, 188 ff. 196 ff. 412 ff.
- 3) 20 ait I, 467.

<sup>1)</sup> Rlemm I, 328.

Einen unmittelbaren Zusammenhang baben alfo auf dieter unterften Stufe religiofes und fittliches Sandeln überhaupt uicht. 2Bohl aber beginnt mit Rotwendigkeit ein mittelbarte Bufammenhang. Derfelbe fchließt fich allerdings nicht, wie matt benten follte, an den Glauben an eine Rortdauer nach dein Tode. Denn obwohl diefer Glaube mit ber Raturgeifterreligion faft ohne Ausnahme verbunden ift und verbunden fein muß, weil das im Denfchen wirtende Leben den Raturgeiftern wefentlich gleichartig gebacht wirb, fo wirkt er boch faft nirgends auf die Sittlichteit tin. Die Berftorbenen werben gefürchtet und find ber Gegenftand von allerlei Aberglauben. Aber dag ihr Juftand mit ihrer fittlichen Stellung auf Erben zufammenhänge, tommt nicht zum Bewußtfein. (Bais I, 462: II, 165. 182). Und felbft wo man etwas derartiges glaubt, wie bei manchen Indianern (Bais III, 1971 V . 194) werden die Ronfequenzen aus diefem Glauben nicht ge-Dagegen greift die Religion auf andere Beife in bas zogen. fittliche Gebiet binüber. Denn 1) tommt die Einschrunklung ber Selbftfucht, bes Geizes und ber natürlichen finnlichen Reigungent - welche man fich ans religiöfen Gründen wenn auch gunächft nur aus Furcht und Eigennut auflegt - boch notwendig ber fittlichen Bildung zugute. Es entfteht eine Schule elementarer Selbftaucht. Die Gewalt des auf ein unfichtbares Biel gerichteten Billens über Die Natur wird gestählt, und die Rraft wird geubt, den ummittelbaren Egoismus höheren Aweden jum Opfer in britigen, vorzügs lich wo bie Beihen für die Gottheit mit fo rudfichtslofer Barte voll. zogen werden, wie bei manchen Indianerftämmen (Baig III, 203 ff. val. 386). 2) Der religiöfe Aberglaube und bie Rurcht vor beit Göttern treten in ben Dienft ber fittlichen Amede ber Gefellichaft. Der ftetifch, an eine Butte gelehnt, fichert vor Diebftahl, -- natürlich nur als abergläubisch gefürchteter Bächter (Baftian San Gals vador, S. 78. 80; vgl. 20 ait III, \$88). Denfelben Dienft thut ber Schutzfetisch Totem in der Stidsee. Das Tabu -- die primitive Form der Beiligkeit -- schützt bestimmte Orte 1). So nimmt bei allen diefen Böltern - auch bei ben Buräten und Dft-

<sup>1)</sup> Bait II, 175.

jaten, - bie Gefellschaft durch den Eid und die Ordalien den religiöfen Aberglauben in den Dienft ihrer 3mede (20 a is I, 460 ff.; II, 440; V ., 179). Man fängt früh an, den Friedensschlüffen und felerlichen Staatshandlungen einen religiöfen Charatter beigulegen (Bait II, 164; III, 149. 513). Auch die Ghe mird bei manchen Indianern und Negern religiös geweiht und mit religiöfer Furcht umgeben (Bait II, 116; III, 105). Die Abiponer halten den Ausgang einer Schlacht vom Bauberer abhängig (28 ais III, Benn also auch im allgemeinen die beständigen Ein-476). wirfungen ber Religion auf bas ganze Leben nicht fittlichen, fondern abergläubischen Charakter an fich tragen (Bait II, 172), fo tommen fie boch nicht felten auch als Bilfe für die Sittlichteit in Betracht. Und ichon der Umstand, daß die religiöfen Bandlungen von der Gefellichaft als Rechtspflichten gefordert werden, ichließt beide Gebiete für ihre Weiterentmickelung notwendig zusammen.

3. In allen höher entwickelten Naturreligionen beginnt eine engere Verbindung von Religion und Sittlichkeit. Schon bei Regern und Indianern finden fich vereinzelt Beweise bafür 1). llnd fo weit wir in das Beidentum der Semiten und Indogermanen zurückblicken können, finden wir einen viel innigeren Aufammenhang beider Gebiete. Wohl haben die femitischen Böller die Gotte heit als bie furchtbare, dem fittlichen Mage nicht unterworfene, in ihrer Beiligkeit totende Macht empfunden, und die belebende wie verzehrende Glut des himmlischen Feuers als ihr Symbol verftanden. Sie haben nicht an Schranken und Ordnungen in dem göttlichen Billen geglaubt, sondern denfelben als einen unerflärlichen und unwiderstehlichen angesehen, dem man fich unbedingt ju Dem femitischen Gott find die Greuel der Rinderbeugen hat. opfer geweiht und er fordert die Austilgung der feindlichen Böller im Religionsfriege.

Aber die Gottheit der Semiten ist doch nicht mehr mit den unheimlichen gespenstischen Gestalten der turanischen Raturgeister zu vergleichen. In allen Gottesnamen der Semiten liegt der Begriff der Herrschaft, des Königtums zugrunde (El, Elohim, Mil-



<sup>1)</sup> Bait III, 178. 180. 310. 345.

tom, Moloch, Ramosch, Baal, Affur, Aziz, Adonai u. f. w.). Und jedes diefer Böller weiß fich feinem besonderen Bollsgotte burch bas Band ber Unterthanentreue verpflichtet. Der Orientale aber empfindet für den Despoten, wenn er in grokartigem Stile Despot ift, eine gemiffe Begeisterung. Und der Selbstherricher eines Bolles. auch wenn er ichlechterdings ohne Schranten und Rechenfchaft ift, tann feine unwiderftehliche Allmacht boch im großen und ganzen nur in der Richtung der Gefellschaftszwede äußern. 60 empfängt die Gefellschaft mit ihren fittlichen Grundforderungen notwendig ein religiofes Gepräge. Der menschliche Bollstönig ift der Bertreter und die Offenbarung der Gottheit. Die Sitten und Gefete des Bolles erscheinen als heilig. Die Bollstriege werden zu heiligen Kriegen. Man tann nicht fromm fein, ohne fich auch zum fittlichen handeln innerhalb ber angedeuteten Grenzen verpflichtet zu fühlen. Das fittliche handeln, 3. 8. die Tapferteit im Rriege und die Liebe und Achtung für die väterlichen Sitten, empfängt religiöfe Färbung und nimmt an der Kraft der Begeifterung teil, welche jedem religiös beftimmten handeln zu eignen pflegt. Ja, je mehr bie Gottheit partitulariftifch als Bolfsgott angesehen wird, defto intenfivere Rraft giebt bie Religion dem fittlichen Handeln. Und umgekehrt kann man natürlich nicht fittlich fein, ohne im religiöfen handeln gemiffenhaft zu fein. Die Rultuspflichten find Bürgerpflichten. Es giebt teine Rirche; fondern der Staat felbst vollzieht die religiöfen Funktionen. Opfer, Rultus, Faften, Ustefe, Mufterien find ebenfo unbedingt bürgerlich vorgeschrieben, wie die Staatsgesetze. So beginnen fich die Begriffe: Sünde und Berbrechen, heilig und gerecht, mit einander zu verbinden. Das religiofe und bas fittliche Gemiffen werden in vielen Stücken einheitlich empfunden, - und ein Sündenbewußtfein, wie es die alten affprischen Bfalmen 1) zeigen, ergiebt fich notwendig aus diefer Verbindung. Doch beschränkt fich das Gebiet, auf welchem beide Richtungen zusammentreffen, auf die großen Grundzüge des Staatslebens und eine Anzahl von äußerlichen Lebenssitten. Ein wahrhaft fittliches handeln bes Menschen

<sup>1)</sup> Bgl. bei Schrader: "Die Söllenfahrt ber Iftar", Anhang.

gegen den Menschen als solchen tann aus solcher Religion überhaupt nicht hervorgehen. Ja, es wird durch die Berehrung des Nationalgottes eher gehemmt. Wirklich innerliche Motive des sittlichen Handelns tann diese Religion, welche nur rücksichtsloje Unterwerfung unter den Willen der Gottheit tennt, nicht hervorrufen. Das sittliche Gesühl wird durch die Gleichstellung angerlicher Sitten mit sittlichen Grundsätzen eher getrübt. Und aus dem Glauben an die verzehrende Allmacht der Gottheit kann ein sittliches Prinzip sich überhaupt nicht entfalten, außer dem elementarsten, dem Gehorfam.

In einer viel höheren Beife icheinen Sittlichkeit und Religion bei den indogermanischen Böltern verbunden gewesen zu fein, wenigstens wenn wir bie älteren Lieder des Rit-Beda als Zeuge niffe für eine primitive Stufe diefes Bollelebens gebrauchen bürfen. Die Götter find freilich bei ben Ariern an fich ebenso menig ethisch gedacht, wie bei den Turaniern. Sie find Naturgeister, -Berförperungen der Mächte und Erfcheinungen bes naturlebens, und als folche gleichgültig gegen den fittlichen Gegensatz von aut und bofe. Aber indem fie als bie lichten, himmlischen Dacht verehrt werden, vor denen die Gewalten der Finfternis, ber Dum und Rälte unterliegen, find fie boch, als Gesamtheit betrachtet, für bie Menichen ber Ausbruck bes Gutigen, Beilfamen und Freudigen, fo wenig fich auch die einzelnen Göttergestalten und ihre einzelnen Bethätigungen an ein fittliches Mag binden. Und die Götter werben von der fruchtbaren poetifchen Schöpfertraft Diefer Stämmt zu lebendigen, menschenartigen Berfönlichkeiten verkörpert. Darin liegt allerdings auch eine ichmere Gefahr. Denn mas ben natur gewalten felbstverständlich zusteht - bie schrantenlose Luft ber Beugung, die rückfichtslofe Bildheit der Bernichtung --, bas with in menschenartigen Gestalten ju einem immer fcbrofferen Biber, fpruche gegen die höher fich entfaltenden Begriffe von Sittlich feit 1). Aber anderfeits dentt nun die Frömmigkeit diefe Götter wandelnd und tämpfend, leidend und fich freuend mit den Denfchen.

<sup>1) 3</sup>ch erinnere an den Konflikt in dem Charakter des Zeus und Heralles, wie ihn die griechtiche Philosophie empfand.

## Religion und Sittlichkeit in ihrem Berhältnis zu einander.

Der Mensch fühlt sich den Göttern innerlich verwandt und legt ihnen das bei, mas für bas menschliche Zusammenleben das Bichtigfte Richt Furcht, fondern freudige Sympathie ift bier bie Grundift. ftimmung der Religion. Mit heiligen Liedern und dem Soma-Tranke will man die Götter erfreuen, ihre Kraft steigern, ihren göttlichen Seldenzorn weden. Und bie lichten Götter, welche alle Lebensträfte der Natur entbinden und Tod und Finfternis vertreiben, erscheinen auch als die Förberer alles Beils in der menfchlichen Gefellschaft. Gie fpenden häuslichen Gegen und Reichtum, fie geben den Sieg. Gib, Ghe und Gaftrecht find ihnen geweiht und heilig. Feiges, treulofes Sandeln und ungefetliche Billfur, Berletzung ber Bietät und der Billigteit miderftreben ihrem Billen. So tann in diefen Religionen feine Frömmigfeit gebacht werden, ohne daß im großen und ganzen der Bille auf bas fittlich Gute und Rechte gerichtet mare. Denn die Götter erscheinen als Bachter des Guten 1), obwohl zwischen natürlich und fittlich Gutem durch= aus nicht flar geschieden wird. Dagegen ift bei diefen Bölfern das religiöfe Bandeln teineswegs fo energifc wie bei den Semiten in die gesellschaftlichen Grundbedingungen des Bollslebens einge= fchloffen. nur wenige Sandlungen ben Göttern gegenüber erfcheinen als Staatspflicht. Die meiften werden bem perfonlichen Ermeffen, dem Bedürfniffe der Frömmigkeit überlaffen. Es hängt das das mit zusammen, daß bie einzelnen Götter in diefer Religion nicht wie die Gottheit der Semiten den Charafter des Absoluten an fich tragen und fchlechthin Abhängigkeit fordern. Die Einzel - Götter find relativer Art, und das Abfolute fteht hinter und über ihnen. So fommt es denn, daß, mährend bei den Semiten die Gefahr vorliegt, daß das religiöfe Handeln das fittliche abforbiere und ber Glaube das Biffen, - bei den Indogermanen die Gefahr droht, daß bas sittliche Handeln bas religiofe entwerte und die Philo= sophie ben Glauben. Aber in den Zeiten naiver Frömmigkeit liegt diefe Gefahr noch fern.

Daß auf diefer Entwickelungsftufe bes religiösen und gesellschaftlichen Lebens eine große Menge von Gebieten, welche wir

75

<sup>1)</sup> R. B. 2, 27. 7, 89.

ber Sittlichkeit zurechnen, noch ganz in das Belieben des Einzelnen gestellt war, und daß zwischen dem Glauben an die Gottheit und dem Bewußtsein von den einzelnen Aufgaben der Sittlichkeit noch teinerlei unmittelbarer Zusammenhang frattfand, das versteht fic ebenso fehr von felbft, wie daß bas religiose handeln auch, soweit es mit zu der bürgerlichen Bflicht gerechnet wurde, doch immer nur als Mittel jerschien, um die Segenswirkungen ber Gottheit auf den Einzelnen und die Gesellschaft berabzuziehen, alfo an fic fcblechthin gar teinen fittlichen Charafter an fich trug. Und das Sündenbewußtsein gegenüber der Gottheit tritt im groken und ganzen noch durchaus naiv als das Bewußtsein auf, die Gottheit persönlich verletzt zu haben, ohne bag fich damit ein sittliche Schuldbemußtsein verbinden müßte 1). - wenn fich auch Spurm bes Übergangs finden 2). So ift bas Berhältnis noch ein durch. aus unvolltommenes. Aber es trägt bie Reime ber Entwidelung in sich.

4. Biel verwickelter wird das Verhältnis, fobald wir auf den Boden der heidnischen Kulturreligionen treten, d. h. des höher entwickelten Heidentums, wie es im Zusammenhange mit

1) R.-B. 1, 25: "Ob wir auch oft, o Baruna, verletzten dein Gebot, o Gott, wir Menschenkinder Tag für Tag." 7, 86: "Wie kann zu Baruna hinein ich dringen? Wird ohne Zorn er meine Gab' empfangen? Wie schau' ich reinen Sinns den Gnadenreichen? Nach meiner Sünde forschte ich be gierig. D Baruna, die Weisen ging ich fragen. Dasselbe stets verkünden mir dit Seher: Baruna ist es wahrlich, der dir zürnt."

2) 8, 13. 21 verglichen mit 2, 27. 28:

"O, Baruna sag, welche Sünde war's, Daß du den alten frommen Freund verfolgst . . . Erlaffe uns die väterlichen Fehle Und die wir selbst mit eigner Hand begingen Entlaß, o König, diesen Sänger freundlich, Wie einen Dieb, ja wie ein Kalb vom Strange. Richt war es eignes Thun, ein Straucheln war es, Ein Trunk, ein Zorn, ein Würfel, ein Bergeffen. Ein Ältrer naht, den Jüngern zu verführen, Ja selbst der Schlaf beschützt uns nicht vor Übel."

10, 37. 4:

"Mach du uns frei von Schuld bei Menschen und bei Göttern."

ber fteigenden Zivilifation unter dem Ginfluffe priefterlicher Biffenfcaft ober bichterifcher Geftaltungstraft, ober bes Staatsgebankens fich gestaltet hat. Allerdings werden wir erwarten muffen, auf biefem ganzen Gebiete jene innere Gleichgültigkeit des religiöfen gegen bas fittliche handeln zu finden, welche mit dem naturcharafter ber Gottheit unzertrennlich verbunden ift, und wir werben, da mir von der eigentlich philosophischen Ethif abzusehen haben, nirgends eine einheitliche, allen Menschen gegenüber geltenbe fittliche Gefinnung gefordert finden. Beides ergiebt fich von felbft, meil bie fittlichen Grundfate fich aus bem tontreten Bedürfniffe ber Gefellichaft, also auch mit Befchräntung auf bie 3mede berfelben, entwideln. Die Sittlichfeit bleibt auf diefer ganzen Entwickelungsftufe im Grunde Bürgertugend, Gehorfam gegen Gefet und Sitte des Gemeinwesens. Und davon hat die Ethit fich felbit da nicht frei gemacht, wo fie boch - wie bei ben hellenischen Bhilofophen - banach firebt, aus allgemeinen Prinzipien, 3. B. bemjenigen ber Gerechtigkeit, die Sittlichkeit einheitlich ju verftehen. Bum Beweise mag auf die Anschauung von der Sklaverei und den zu ihr geborenen Barbaren bei Ariftoteles und auf die Unterordnung der Ehe und Familie unter den Staatszweck bei Blato hingewiefen werden. Ift doch thatsächlich auch bei den Germanen das Weib gefauft und bie Tötung des Neugebornen erlaubt. In Sparta wird die Heiligkeit der Ehe dem Staats-Intereffe unbedentlich untergeordnet. In Uthen gilt Berletung ber Frauenehre nur als Beleidigung bes Mannes oder des Baters 1). Aber einerseits hat das Bewußtfein des fittlichen Gefetes fich boch unter dem Einfluffe der fteigenden Bildung bei vielen Böltern, por allem bei Griechen, Römern und Ugpptern zu einer bewunderungswürdigen Rlarheit und Tiefe entfaltet. Und bamit hat fich anderfeits auch bie Erfüllung ber Göttergeftalten mit fittlichem Inhalte weit über bie naiven Anfänge heidnischer Mythologie erhoben.

Am wenigsten volltommen ist das Berhältnis in der chals bäischen Priesterreligion. Die Gottheiten, in welchen sich

<sup>1) 23</sup> ait I, 379.

die Urfraft des naturlebens männlich und weiblich offenbart, tragen noch ganz den unethijchen Charafter bes naturlebens a я́ф. Das religiöfe Bandeln bat feinen Böhepunkt in dem or giaftifchen Eingeben der Berfönlichteit in bie Geschichte der Ratur. In den Salläen wird bie gesellschaftliche Ordnung zur Feier be Raturgottheit geradezu für einige Zeit aufgehoben. Die bachantijde Menge erlebt in durchaus widerfittlichem Thun das Schwindu und Sterben der Lebenstraft in der Belt und ihr Biederaufleben In den Heiligtümern und an den Brieftern bildet fich in m züchtigen Greueln das Beiblich-werden der männlichen Naturfraft ab, welchem zu Ehren die Geschlechter ihre Attribute und Funttionen vertauschen. Das stete Erneuern der Schöpfungstraft m Belt wird in geheiligtem Inceft nachaebildet. und der Reugungstraft der Matur wird die Ehre ber Jungfrauen zum Opfer ge bracht. In diefer Religion ift alfo ein bedeutender Bestandtell bes religiöfen Handelns von dem fittlichen Bandeln, welches gau anderen Gefegen folgt, fcoroff gefchieden; religiofes und fittlicht Gemiffen folgen ganz verschiedenen Grundfägen. Die Impulie, welche die Sternenverehrung und der Dienst der Göttermutter den Handeln geben, können ja an fich nicht von fittlicher Art fein, fondern müffen im beften Fall auf fittlich gleichgültiges Thm hinauskommen. Nur in der Stellung des Königs als des irdijda Bertreters der Gottheit, in der Seiligung des Baterlaudes und in dem religiöfen Charakter der Kriege tritt wirklich eine religiöft Färbung der Sittlichkeit berpor 1). Aber auch fie dient mehr dam den Despotismus und die graufame Leidenschaft des Eroberungs frieges zu nähren, als einen wirflich fittlichen Forticritt zu begründen.

<sup>1)</sup> Eine Berbindung des religiösen Sündengefühles mit dem Bewußisen ftttlicher Schuld, wobei aber das erste durchans die Oberhand hat, flingt ans den schuld, wobei aber das erste durchans die Oberhand hat, flingt ans den schuld, wird dem Rohr gleich abgeschnitten; wer die Istar nicht verehrt, deffen Stärke stecht dahin. Gleich dem Stern des Himmels zieht a ein den Slanz, gleich Wasser ver Nacht schwindet er." "Herr, meiner Bar gehungen sind viel, groß sind meine Sünden. Der Herr in feines Serzens zorn häufte Schmach auf mich. Der Herr in seines Strenge über wältigte mich. Istar ließ sich auf mich uieder, machte bitteren Rummer mir."

Biel höher fteht für unfere Frage die brahmanische Briefterreligion 1). Sie zeigt ihren indogermanischen Urfprung in ihren Birfungen, welche von unvergleichlich idealerer Art und böherem fittlichen Charafter find. Bei den brahmanischen Indern find Die einzelnen Raturgötter längft von der Raturfeele abforbiert, die in ihnen zur Erscheinung fommt. Auf das Utmâ, das Selbft, und bas Om, das mahrhaft Reale, richtet fich ber eigenfte Trieb der Religion, und der Fromme sucht es in feiner eigenen Seele 2). Aus der Scheinwelt, mit der alles Elend zusammenhängt, fich in dies emig Reale zu retten und frei zu machen, das ift das religiöfe Biel. Und fo verfteht es fich leicht, daß bier alle Bethätigungen des Lebens - auch die futlichen - durch und burch von reliaiöfem Geifte getragen werben. Der Leib ber Gottheit ift bas Gefet. und der Mensch in feinen immer fich erneuernden Schictsalsgeftalten ift ftets bas Geschöpf feines eignen Thuns und Bollens. "Die, welche die Bflichten jeder Rafte und jedes Ordens vollbringen und sich genau an das heilige Gefetz halten, die find's, welche diefe Erde erhalten. Ihnen ift die Sorge für diefelbe anvertraut. " 8) Es giebt in diefer Religion tein fittlich wertvolles Thun, welches nicht als Wille der Gottheit und deshalb als religios hegründet erschiene. Auch die hochhaltung des hausberrnftandes und feiner Bflichten. -- welche aus ber altarischen Gewohnheit ber noch bie und da durchklingt -- 4), wird auf gött= lichen Befehl gegründet. Und als göttliche Borfcbrift für alle Raften gelten die Tugenden der Geduld, Wahrhaftigkeit, Mäßig= teit, Reinheit, Freigebigfeit, Selbftbeberrichung, Aufrichtigfeit, Gaftlichteit, der Enthaltung von Born, Tude und Mord., des Gehorfams und des Mitleids, also lanter fittliche Rardinal-Tugenden 5).

<sup>1)</sup> M. Müller, Sacred books of the east. Bd. I: the Upanishads (äberi. von Müller), Bd. II: Die Gejetse Apaftambas und Gautamas; Bd. VII: the institutes of Vishnu (überi. von Josh).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Inst. of Vishn. 98 (M. 7).

<sup>8)</sup> Inst. of. Vischn. (M. 7), 1 ff. 20 ff.

<sup>4)</sup> Instit. of. Vischn. (M. 7) 23, 56, 194. Gejeth. Gaut. 300 u. 301 (M. 2).

<sup>5)</sup> Inst. of. Visch. (M. 7) 84, 47, 67. Gejeth. Apast. 116 (M. 2).

Aber biefem Fortfcbritte geben entfcbeibende Ruckfcbritte m Das Ethifche als folches ift im Grunde völlig entwertet Seite. und von dem Religiöfen abforbiert. Das gesellschaftliche 311fammenleben der Menfchen, und bie Guter, welche es bervorbringt, haben teinerlei felbftändigen Wert. Sie gehören der Belt des Scheines an. Ber aus diefer Belt frei werden will, der bar freilich felbftverftändlich nicht gegen die Gebote diefer weltlichen Sittlichkeit verftoßen, welche ja gleichsam bas niedrigfte Mag bn Forderung der Gottheit darftellen. Aber damit hat er doch nur ben ersten Schritt auf der untersten Stufe gethan. Die wirklich Bohe wird auf ganz anderem Bege erreicht. Und ein positives Intereffe an den Aufaaben der Sittlichteit liegt in diefer Religion naturgemäß überhaupt nicht vor. Es handelt fich nur um Berbote, - um ein Gefets, welches der fündlichen Berftrictung in Schein und Selbstfucht wehrt. - Das eigentlich wertvolle Bandeln befteht in Ustefe und Rontemplation. Denn ba bie mahre Gott beit bas in allem Erscheinenden Bleibende, Einheitliche ift, ohm perfönliche Befonderheit und ohne perfönliche Riele, fo muß bas reliaiöle Sandeln natürlich wefentlich dahin ftreben, daß der Menfe fich zur Einheit mit diefer Gottheit erhebe und daß er alle diefn Einheit widersprechenden Schranken zerbreche. Die alten Opfer lieber und heiligen Opferformen ber Beden haben ihre urfprünglich Bedeutung ganz verloren. Sie find mehr und mehr zu unverstandenm Formen geworben, in denen die innere Gemeinschaft mit der Bottheit fich verwirklicht. Sobald aber Ustefe, Einfiedlertum, Aus wendiglernen der heiligen Lieder und philosophisches Denten als bas wertvollfte Bandeln erfcheinen, muß notwendig bas eigentlich fittliche Gebiet verblaffen und zur blogen Anfängerftufe werbm. Der ehelofe Einfiebler ift allein ber volltommene Mann bieft Religion. Endlich aber hängt diefer Religion aus ihren Urfprüngen noch eine unübersehbare Menge von Formen, Reinigteitsregeln und Ordnungen inbetreff ber äußern Gestalt des Lebens an, und bit Berfchiedenheit der Raften, welche als eine unabänderliche, burd bie Geburt gesetzte Ordnung gilt, macht ein wirklich fittliches Berhalten der Menschen zu einander an fich fchlechthin unmöglich 1).

<sup>1)</sup> Durch die Macht des Gebetes und das Answendiglernen ber beilige

Die Brahmanen haben ein ganz anderes Maß von Recht und Sittlichkeit als die anderen Kasten. Die Würde der menschlichen Person geht diesen Kastenunterschieden gegenüber völlig verloren.

So erreicht es diefe Religion wohl, alle Gebiete des sittlichen Lebens irgendwie mit in das religiöse Handeln einzuschließen. Uber die unvergleichlich größte Menge des religiösen Handelns ift nicht fittlich. Ja, die Religion macht eine wahre Sittlichkeit unmöglich, indem sie einerseits die persönliche Würde der sittlichen Persönlichkeit durch ihre Auffassung von der Bedeutung der Kasten, auderseits die stittliche Freudigkeit durch die Entwertung alles auf das irdische Leben gerichteten Thuns und durch die Schen vor allem Ratürlichen zuhrunde richtet <sup>1</sup>).

Von allen Rulturreligionen des Heidentums, welche durch Priefterweisheit entwickelt find, hat die ägyptische das Verhältnis von Religion und Sittlichkeit am vollkommensten durchgebildet<sup>3</sup>). Schon in uralter Zeit erscheint eine hochentwickelte Sittlichkeit im Nilthale. Gerechtigkeit, Milde, Billigkeit, Gastfreundschaft, Pietät in der Familie, Mäßigkeit und Mitleid gegen die Leidenden treten uns in den Zusammenstellungen des sittlichen Ideals entgegen,

Terte will man bie Götter zwingen und Reinigung von ben Sänden gewinnen. Inst. of Visch. (VII), 35, 55. Ges. Gaut. (II), 291 f. Die Speisegebote find viel ftrenger als im levitischen Gesetze. Ges. Ap. II, 60 ff. Das Trinken von etwas, das berauschen tann, ift todeswürdig. S. 79. Man darf in kein Land reisen, wo die vier Kasten nicht eristieren. Inst. of Visch. VII, 84. Sin heiliges Tier zu tören, gilt dem Menschenmorbe gleich. Ges. Gaut. II, 282. Bor bem älteren Bruder zu heiraten und etwas von dem Beda-Tert zu vergeffen, gilt dem Ehebruch und Morde gleich. Inst. of Visch. VII, 35.

1) Ich verweife noch beiläufig auf die spätere Korruption diefer Religion in dem milben Sima-Kult, in der Sekte der Thugs und in dem "linken" Kultus der Sakti, welche wohl mit dem Eindringen nicht-arischer Elemente zusammenhängt.

2) Bequem und überstähltich: "Bonkehungen über Ursprung und Entwicklung der Religion der alten Ägypter" von P. Le Page Renouf (autor. Überstig., Leipzig 1882). Bgl. sonst zu d. ff. Lepsius, Auswahl der wichtigsten Urlunden des ägyptischen Altertums, Leipzig 1842. Dümichen, Die Inschr. von Abn Simbal. Tiele, Bergelykende Geschiedenisse van de Egyptische en Mesopotamische Gobsbiensten 1868. Rougé, Revue archéologique IX, 985. Chabas édit. der Stele d. Beka u. d. Papyr. Louvre.

Theol. Stub. Jahrg. 1888.

6

welche die Grabschrift von Abu Simbal, die Inschrift von Beni haffan, der Bapprus bes Bta Hoteb und v. a. Dentmäler bes Altertums uns zeigen 1). Und bieje hochentwickelte Sittlichkeit bat den Naturgöttern — die ursprünglich auch in Ägypten nur die Rräfte und Entfaltungen der einen göttlichen naturtraft find einen entschieden ethischen Charafter aufgeprägt, welcher vorzüglich in dem Ofiris. Mythus zum Ausdrucke tommt, in Ofiris dem auten Gott und Borus, feinem verjüngten Ebenbilde, in Da, ber Gerechtigkeit. Neb. ber ordnenden Herrschaft, die zugleich Götter und Attribute der Gottheiten find. Bor allem aber greift bei ben Agyptern querft der religiöfe Glaube an Unfterblichkeit und Auferstehung wirklich entscheidend in die sittlichen Auffassungen ein 2). Der Geftorbene, ehe er zum Ofiris werden tann, muß ins Gericht, in die Halle der Bahrheiten, wo Horus die Bage hält, und Toth das Urteil ichreibt. Das fittliche Unrecht ift bort zugleich Sünde gegen die Gottheit. Die Fragen der 42 Totenrichter, nach denen fich das Urteil entscheidet, geben ihrem hauptinhalte nach auf die Bewährungen der Gerechtigteit, Bahrhaftigteit, Mäßigfeit, Billigfeit und Gute im Gefellschaftsleben 8). Dazu fommt bann, daß in Ägypten noch entschiedener als in Babylon der Staat religiös aufgefaßt wird. Der König, welcher als Sohn ber Gottheit das Präditat Ra in feinem Titel führt, ift den Unterthanen die Offenbarung des göttlichen Billens. Bir feben ihn auf den Bildwerten feinem eignen Standbilde Opfer bringen, b. b. als Individuum beugt auch er fich vor der göttlichen Majes ftät bes Gefeges, deffen Ausdruct er felbit ift 4).

So wirken hier viele Momente zusammen, um dem fittlichen Handeln religiöfe Triebfedern zu geben, und es über den Wert

4) Renouf, S. 154.



<sup>1)</sup> Die Ahnlichkeit mit dem Idealbilde hob 31 ift auffallend (Tiele, S. 159ff.; Renouf, S. 68; Dümichen a. a. D.).

<sup>2)</sup> Bgl. bas ägyptische Totenbuch bei Lepfius a. a. D.

<sup>5)</sup> So wird 3. B. nach dem Überbürden des Arbeiters, nach der Berleumdung von Stlaven, nach dem Betrüben des Nächsten gefragt. Faulheit, Hinterlift, Totenschändung, Lüge, Betrug, Chebruch find Hauptfünden. Ein Hauptgewicht fällt auf die Pietät der Kinder (Renouf, S. 126 ff.).

eines bloß gefellschaftlichen handelns zu der Bedeutung eines innerlich notwendigen und göttlich beftimmten handelns zu erheben. Aber um fo weniger ift es auch diefer Religion gelungen. von dem religiofen gandeln den Charafter des fittlich Gleich= gültigen und Bufälligen abzuftreifen, ber ihm in allen heidnifchen Religionen von haus aus eignet. Neben ben Geboten ber Sittlichteit entscheidet über ben Wert bes Menschen eine Unzahl von Geboten religiöfer Art. Die Pflege ber heiligen Tiere, die Reinigkeitssatzungen, die Speisegebote, die unzähligen höchft vermidelten Formen von Festen, Opfern und Brozeffionen, zeigen den ursprünglichen Naturcharakter der Religion. Den Göttern zu Ehren tämpfen bie ägyptischen Gaue im Bürgertriege mit einander, weil fie verschiedene heilige Tiere ehren. Dem Gott zu Ehren haft der Agypter den Fremden und tötet in milbem Fanatismus typhonische Menschen am Festtage des Gottes. Ja, die endgültige Birtung diefer Religion auf die Boltsmaffen ift offenbar eine ichlechthin nicht fittliche gemefen. Aberglauben, taufend. fache Zeremonieen, leidenschaftlicher Fremdenhaß, fanatische Berehrung der heiligen Tiere, die faft an Fetischdienst streift, das war das Ergebnis, zu welchem diefe hoch angelegte Religion fclieflich gelangt ift.

Es mag hier nur in der Kürze daran erinnert werden, daß die Kulturreligionen Amerikas in dieser, wie in vielen anderen Beziehungen, sehr lebhast an chaldäische und noch mehr an ägyptische Verhältnisse erinnern. Die Ermahnung des toltekischen Baters an seine Tochter <sup>1</sup>) erinnert lebhast an die Inschrift von Abu Simbal. Der theokratische Staat der Inkas — der Söhne der Sonne mit seinen Tempeljungfrauen, seiner Beichte und seinen Fasten und dem Glauben an Vergeltung nach dem Tode, hat ganz ägyptischen Charakter <sup>2</sup>). Bei den Mexikanern wie bei den Peruanern wird das sittliche Leben überall eng an das religiöse gescholossen. Geburt, Ehe, Tod, empfangen religiöse Weihe, und der Glaube an eine Vergeltung nach dem Tode wirkt auf das sittliche

<sup>· 1)</sup> Bait IV, 124ff.

<sup>2)</sup> a. a. D., S. 404 ff. 447. 456. 461.

Handeln im Diesseits zurück <sup>1</sup>. Aber ich brauche nur an die Menschenopfer der Aztelen und Majas, an die Feste der Peruaner mit ihren kultischen Ausschweifungen und an das Gewebe von Zeremonieen zu erinnern, welches auch hier das Leben überzog <sup>2</sup>), um zu zeigen, daß auch hier diesselbe Unvollkommenheit in dem Verhältnisse von Religion und Sittlichkeit zurückgeblieben ist, welche allen Entsaltungen der Naturzeligion anhängt. Ein einheitliches Gewissen, welches wirklich nach festen Grundsätzen den Einzelnen um seiner stitlichen Pflicht willen mahnt, ist überall hier noch nicht möglich. Un seiner Stelle stelle sie ererbte religiösse Sitte und die stitliche Gewohnheit, denen sich des Menschen Selbstbewußtsein wie einer unverstandenen aber absoluten Autorität unterordnet.

In anderer Beife - aber ohne einen volltommeneren Erfolg - treten Religion und Sittlichkeit in den Rulturreligionen in Beziehung zu einander, welche dem Geiste der Rünftler und Dichter ihre höchfte Ausbildung danken: der Religion der Edda und des Olympus. 200 ber frei schöpferische menfchliche Geift die Gestalten der alten naturgeister zu einem Rreise menschenähnlicher und menschlich mit einander vertehrender göttlicher Berfönlichteiten ausbildet, da wird er notwendig auch das Bochfte und Bertvollfte bes menschlichen Lebens - bie Ergebniffe der fittlichen Entwickelung und ihre mehr und mehr zu Ariomen gewordenen Grundfätze - mit in den Kreis der Götter hinein-Die Götter müffen ju Bertretern und Bahrern guter und legen. heilfamer menschlicher Sitte werden, - und fobald bas gefcheben ift, muß wieder der Gebante an den Born der Götter über Berletzungen der fittlichen Bflicht zu einem Motive des fittlichen Bandelns werben. So ericheint in der Edda 8) der Beltunter-

3) Bei Rarl Simrod, Sandbuch ber beutschen Mythologie 2c. (2. Aufl. 1864), vgl. S. 50 ff. 124 ff. 153 ff. 505 ff. Die mannigfachen religiöjen Sandlungen, welche das ganze öffentliche Leben ber Germanen burchzogen und beftimmten, find z. B. bei Giefebrecht, Gesch. ber beutschen Raiferzeit, Bb. I (A. 5), S. 5. 7. 8. 9 in Kurze zu vergleichen.



<sup>1)</sup> a. a. D., S. 129. 415. 466.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) a. a. D., S. 154. 158. 160. 309. 461. 465.

gang berbeigeführt durch Meineid und Goldaier. Mord. Meineid und Chebruch machfen in dem "Beilalter, Schwertalter". Das Ubnehmen der Bietät gegen dis Toten macht das Totenschiff flott. Die höchfte Bürgertugend - Die Tapferkeit -- öffnet den Beg au den Göttern 1). Und die rechten fittlichen Denfchen, b. b. die wehrhaften, tüchtigen und getreuen Belden, tämpfen den großen Belttampf ber Götter gegen das Boje und ben Tob mit. Und bag Lift, Leidenschaft, Jahzorn und Bersuchbarteit auch in den Göttergeftalten ber Ebda - vor allem in Ddin - uns entgegentreten, das beweift nur, daß das fittliche Ibeal noch unvolltommen ift, - nicht bag Religion und Sittlichteit auseinander fallen. -Aber der ursprüngliche Naturcharakter der Gottheit läßt fich nicht Die einzelnen Götter mit Ausnahme bes lichten vermischen. Baldur, find teineswegs reine Vertreter deffen, mas von den Menschen als fittlich gut ertannt wird. Durch bie Form des fittlich - perfönlichen Lebens bricht immer wieder die fcranken- und gesethofe milde Gewalt des Raturlebens, melche feine Ordnung und Sitte tennt. Meineid, wilde habgier und Genuffucht find auch in den Götterfreis eingedrungen und machen die "Götterbämmerung" nötig. Neben Thor und Odin feben wir die Geftalt Lotis, des falechthin nicht fittlichen, und die Gefchlechter der Banen. Zwischen Joten und Alen waltet nicht bloß Erbfeindfchaft, fondern auch vielfache Bluteverwandtichaft. Die fittliche Sbee fcmebt über den Göttern als das vergeltende Geschict. Und das handeln, welches von ber Religion unmittelbar hervorgerufen wird, ift Zaubersput und blutiges Opfer, auch Menschenopfer, - alfo ein Sandeln, das auf eigennützigem Berhältnis von Menschen und Göttern beruht, und des fittlichen Charafters völlig entbehrt.

Es tann uns nicht verwundern, daß die soviel höhere und feinere Durchbildung aller Gebiete des menschlichen Lebens, welche wir bei den Griechen finden, auch das Berhältnis von Religion und Sittlichteit viel mannigfaltiger und interessanter gestaltet hat,

<sup>1)</sup> Diefe einseitige Belohnung der Krieger-Tüchtigkeit ift natürlich nur der Biderschein der gefamten fittlichen Anschanung.

als bei den Germanen. Das auch in Griechenland die Auffassung ber Sittlichkeit teine aleichmäßige und volltommene ift, weil ihr das höchste menschliche Riel verborgen ist, das die Willfür im Genuf, die Berachtung der Barbaren, die Betrachtung des Stlaven als eines bloken Wertzeuges und als eines zur wahren Sittlichfeit unfähigen (Odpffee XVII, 322), die Auffassung ber Ghe als eines wesentlich nur bem Staatszwecke dienenden Natur- und Eigentumsperhältniffes, auch bei den edelften Bertretern ariechischer Ethit porkommen, das bat mit unferem Thema unmittelbar nichts au thun, weil wir nur von dem Berhältnisse der thatsächlich porhandenen fittlichen Grundfäte zur Religion zu reden haben. Wohl aber wird man nicht verkennen können, dag diese Unvollkommenheit überhaubt erst da endaültig überwunden werden tann, wo die richtige Stellung von Religion und Sittlichkeit gefunden ist. -Innerhalb gemiffer Schranken aber tritt uns bei den Hellenen ein reiches Bechselverhältnis beider Gebiete entgegen. Die olympischen Götter, welche bie titanischen Gewalten der Natur in die Nacht bes Tartarus geworfen haben, find in ihrer Gefamtheit die Bertreter von Mak, Ordnung und Schönheit in der Belt, wenn auch die letzte entscheidende Macht über ihnen schwebt, wie über ben Der Zeus des Homer, Pindar Göttern von Balhalla. und Sophotles ift der Schützer bes Gaftrechts, der Rächer des Meineids und des Frevels, der Wahrer der Sitte, das Urbild königlicher Burbe und Hoheit, - bem Themis und Metis zur Seite Der delphische Apollo verförpert alles Freudige, Lichte fteben. und Schöne, alle Rultur und Boefie, all' die erhabene, freie und heitere Runft bes Lebens, durch melde der Bellene fich mit Stola von der müßten Maßlosigkeit der Barbaren geschieden weiß. Die Uthene der Afropolis ift die Bertreterin der besonnenen Thatfraft. durch welche eine Stadt in Krieg und Frieden gedeiht. Die alten Naturmpthen haben fich mit ethischem Gehalte gefüllt. Der Sonnenheros Herakles ift zum duldenden Gotteskämpfer auf Erden ac-In bem Geschicke ber Niobiden und ber häufer bes worden. Tantalus und Lajus tritt das große fittliche Gefetz von dem Maße der Dinge in unvergänglicher Großartigkeit uns entgegen. Die alten Naturgöttinen ber Indogermanen find als Mufen und Cha-

riten zu Göttinnen der Harmonie und Schönheit geworden, als Erhnnien zu den furchtbaren Wächterinnen der großen Grundordnungen, auf welchen die menschliche Gesellschaft ruht.

So hat die Sittlichkeit der Griechen überall religiöfe Motive. 3ch tann für den ausführlichen Beweis diefer Behauptung auf Schmidt, Die Ethit der alten Griechen (Band I, 1882) verweisen, wo die religiofen Motive der griechischen Sittlichteit S. 47—155 eingehend erörtert find (vgl. auch S. 163 ff.). Ŷф will nur einzelne bezeichnende Bunkte hervorheben. Der Grieche handelt ftets mit dem Bewußtsein einer gottlichen Gerechtigkeit, die fich im Schictsale vollzieht. Der Vertragsbruch und die Berletzung bes Gaftrechts führen den Sturz von Troja herbei. Der Übermut der Freier ruft die Rache der Gottheit auf fie herab. Das Beus die Unredlichkeit ftraft und das Gaftrecht wahrt, ift felbstverständliche Boraussezung bei Somer 1). nach Sefiod find die Götter Erhalter der fittlichen Beltordnung. Solon weift die Frevler auf die unfehlbare Strafe des Zeus hin. Bindar (4 Buth.) nennt die Gottheit den Schutz des tugendhaften und magvoll gefinnten Mannes, indem fie gegen Sybris, Reid, Born, Graufamfeit und allzu milbe Rache das fittliche Dag vertritt (vgl. Soph. Oed. rex 851 sq. 875; Antig. 127 ff.). Es ift ein griechifches Wort: "Der Götter Mühlen mahlen fpat, aber icharf." Ber die un. verrückbaren Schranken der Familienliebe und des Naturrechts verletzt hat, den jagen die Erhnnien ruhelos durch die Welt, bis er durch der Götter Gnade entfühnt ift 2). Alle Bertreter der

2) Dbyffee II, 135 f.; XI, 280; XVII, 475. Slias IX, 454; XV, 205. \$fd. Agam., B. 437 ff. 724 ff.; Choeph., B. 404 ff. 647. 917 ff. 985 ff. 1017 ff. 1042. 1047. 1055; Cumen. 134 ff. 261 ff. 300 ff. 322. 516 ff.;

87 .

ebleren Gefinnung in Griechenland haben babin geftrebt, dieje ber Sittlichkeit förderliche Einwirtung bes religiofen Lebens zu ftarten. So vorzüglich, wie Schmidt S. 128 hervorhebt, das belphifche So Bindar, Afchylus und Sopholles ("wann fahft du Orakel. Frevler von den Göttern je geehrt?" Antig. 288). Und anders feits ift anch das religiöfe Bandeln unter dem Einfluffe diefes Strebens vielfach fittlich wertvoll geworden. In den heiligen Festspielen bot das griechische Bolt feinen Göttern bie Blüte förperlicher und geiftiger Bildung und Schönheit, um fie bamit zu erfreuen. Und wie der moralisch Unreine, der Mörder, die Chebrecherin, die Betäre, nicht am Sefte teilnehmen ober beim Beiligtum weilen dürfen, ja fogar die anfteden, welche unter gleichem Dache fich befinden (Schm. 125 f. 119. 121), -- fo gilt es als felbsiverständlich, daß niemand der Gottheit mit einer Bitte um fittlich Böses nahen darf (Schm. 164. 288) 1).

So dürfen wir nicht verkennen, daß für das Gefühl der Griechen Religion und Sittlichkeit vielfach mit einander verbunden gewesen sind. Gastfreundschaft und Rechtssinn erscheinen von frommer Gefinnung unzertrennlich (Odyffee IX, 175 f.) Bohl hat die Rückficht auf jenseitige Vergeltung im ganzen wenig auf die griechische Sittlichkeit gewirkt. Nur in extremen Fällen der Götterfeindschaft dachte man an jenseitige Strafen, — und die fteigende Rückficht darauf, wie sie vor allem in den Mufkerien genährt wurde, gehört nicht mehr eigentlich zur griechischen Religion (Schm. 97 ff. 99. 105 f.). Aber die Rückficht auf die Götter, auf Ate, die Tochter des Zeus, auf die Nemesis, die hinter dem öffentlichen Gewissen steht, hat ohne Zweisel vielfach als Motiv der Sittlichkeit sich erwiesen (S. 161 ff. 187. 228)<sup>2</sup>), — so

Sieben vor Theben, B. 657. 710 ff. 852; Schutzfl., B. 395 f. 696 f. Soph. Ant., B. 1060; Etektr., B. 112. 475 ff.; Aj. fur., B. 800 ff.; Trach., B. 797 f.

1) Es finden fich nicht felten Außerungen, welche bie fitttiche Reinheit für wichtiger als die liturgische erklären (Schm. 132), und Außerungen, wie hettors Bort: "Ein Bahrzeichen allein ift gut: treu schirmen die heimat." Ilas XII, 243 führen nach derfelben Richtung hin.

2) Dbyffee I, 40ff. 263; II, 135; XI, 73. Ald. Agam., B. 56ff. 364 f.; Sieben vor Th., B. 69 f. 637 ff. Soph. Ant., B. 1053 ff.

gewiß auch die fräftigsten Antriebe zur Sittlichkeit für den Griechen immer in der Rücksicht auf den Staat, auf die väterlichen Sitten und auf den Beisall und Unwitten der Mitbürger, also in der Richtung des Gemüts auf Ehre zu finden waren. (S. 168 ff. 185 ff. aldos und aloxivn.) (Ilias VI, 351.) Und wa sich die von Frömwigkeit getragene Achtung vor dem ewigen Gesetze der Humanität und Pietät gegenüber den Willfürsatungen augenblicklicher menschlicher Gewalt so großartig äußert wie in Saph. Ant., B. 73 ff. 448 ff. 521, da ist gewiß ein Schritt zur höchsten Einheit von Sittlichkeit und Religion gethan.

Uber neben biefen Schritten zu einer mahren innerlichen Berbindung beider Gebiete, tritt uns ungeheilt und unheilbar der ursprüngliche heidnische Gegenfatz derfelben auch bei den Griechen Ob auch die Götter in ihrer Gesamtheit die fittlichen entaegen. Intereffen fcuten, in den einzelnen Göttergeftalten bleibt ungerftörbar der alte Naturcharakter und tritt nur um fo grefler in Biberfpruch mit dem feiner werdenden fittlichen Urteil. Bas bei ber lichten himmelsgottheit nur eine finnige Deutung von naturvorgängen ift: bag fie die finfteren Mächte, denen fie entftammi, in das Dunkel zurückichlendert und mit unerfchöpfter Lebens- und Beugungstraft immer neuen Gestaltungen fich verbindet und immer neues Leben hervorrnft, --- bas wird in der perfönlichen ethifchen Geftalt des Beus zur Auflehnung gegen den Bater und zum milden Lebensgenuffe ohne Rückficht auf Che und Bermandtichaft, welche dem Schützer fittlicher Ordnung wenig anftehen, und dem Blato und Lenophanes nicht meniger Argernis bereitet haben als ben chriftlichen Apologeten. Schwerlich tomite folche Böttergeftalt gang ohne Schaden für die fittliche Entfaltung bleiben. Und ebenfo ift's mit Herafles, in welchem die wilde Wut Des afiatifchen Sonnenheros feltfam bie hohe ethifche Geftalt des "Erlöfers" entftellt. So erscheint hermes als Schutgott der Diebe und Betrüger, Approdite entschuldigt eheliche Untreue (Odyffee IV, 261 ff.) und Ures bie milde Rriegsfurte (Jitas V, 888 ff.) (Schm. 136); bie Götter geben fich gegenseitig ihre Schutzlinge preis, um ihrerfeits ihrer Rache zu genügen (glias V, 40 ff.; vgl. 21 fc. Brom. 557 ff. 735 ff.). Bahrend bie anderen Götter bas Gaftrecht ichuten,

ftraft Boseidon die Bhäaten für ihre edle Ausübung desfelben (Douffee VIII, 565 f.; XIII, 173 ff.), weil fie feiner perfonlichen Rache im Bege fteht. Apollo wie Artemis laffen für Rränkungen ihrer perfönlichen Gitelteit furchtbare Rache über Marfpas und bie Riobiden, laffen Rache über alle Bellenen um Agamemnons willen ergehen (Schm. 95; vgl. Obyffee I, 9. 19. 59. 68; V. 341; XII, 377 ff.; XIII, 128 ff. Stias I, 8 ff.; IX, 534 ff.; XXIV, 29. 601 ff. Afd. Agam, 128. 189. Soph. Do. Rol. 962 ff.). Die Götter fordern als Sühne Dinge, welche menschlicherfeits als Frevel empfunden merden (Ufch. 2g. 191ff. 205 f.), mahrend Brometheus für Bohlthat bligt (Ufc. Brom. 7 ff. 28 ff. 107 f. 232 f. 255. 267. 442 ff. 475 ff. 1087). Und auch wenn wir auf die "homerischen" Buge der Göttergeschichte weniger Wert legen wollten, weil fie allerdings fcmerlich von den Ebleren in späterer Zeit als eigentlich religiöfe Bahrheiten angesehen worden fein werden, fo begegnet uns boch der Ginfluß biefes "unethischen" Buges in den Göttern auch fonft unverkennbar und häufig (Soph. Trach. 490 ff. 21 ch. Gum. 611; Brom. 149 f. 186. 402. 969 f.). Die eigenen Bergehungen fcreibt man bem Geschicke oder den Reizungen der Götter und des Dämon zu. Auch die Apate ist eine der Himmlischen (Schm. 251) 1. Die Gedanken an Neid, Grausamkeit und Miggunft der Götter find nicht geeignet, fittlich zu wirken 2. Sta. wenn die Götter doch wefentlich nur den "Übermut", auch den hochgefinnten, ftrafen 8, - wenn fie ftrafen, auch wo unbewußt und unfreimillig die Bande der Ordnung gerriffen find (Goph. Oed. r. 94 ff. 101. 419 ff. 1155 ff.), wenn der Denich zweifeln tann, ob die Götter eine Frevelthat wollen joder fie verbieten (Dopffee XVI, 402 ff.; vgl. Soph. Unt. 914 f.), fo muß das eber bie mahren fittlichen Impulse lähmen, als fie ftarten. (Schm. 79.

2) Dbpffee IV, 181; XX, 201.

90

<sup>1)</sup> Obhijfee IV, 261 ff.; XXIII, 223. Iias XIX, 87 ff. vgl. B. 126. Äfc. Ag., B. 366 f. (der Ate Kind, Beitho) 1432. Sopholl. Trach, B. 1256.

<sup>3)</sup> Donffee IV, 504. Afd. Ag., B. 352 ff.; Berfer, B. 718 ff. Soph. El., B. 550 f.; Aj. fur., B. 127 ff. 730 f.

## Religion und Sittlichkeit in ihrem Berhältnis zu einander.

93. 127.) Die griechischen Götter lassen "den Armen schuldig werden". Sie zwingen den Orest, des Baters Rächer zu werden, und dann heften die Erynnien sich an des Muttermörders Füße <sup>1</sup>), Die Götter versühren und strafen dann (Schm. 221. 239). Ihnen gilt in gleicher Weise als unrein, wer in gerechtem Kampfe den Räuber tötet, und wer selbst verbrecherisch mordet (Schm. 128). So kämpft die Religion mit der höher sich entwicklichen Ethik, und solche versöhnende Züge, wie daß die Erinnyen als Eumeniden im Lande bleiben, nachdem ihnen die Macht genommen ist, in alter Wilcheit das Naturrecht zur Geltung zu bringen (Äsch. Eum. 851), begegnen uns selten (vgl. Soph., Oed. r. 42 sqq.) Ein wirklicher Ausgleich ist bei dem Naturcharakter der Götter unmöglich. Die Ethik muß sich zuletzt als philosophische ganz von der Religion losringen, und aus sich selber entsalten.

Und ebenso ift das religioje Sandeln auch bei ben Sellenen völlig unfähig, im großen und ganzen von fittlichem Inhalte durch. brungen zu werden. Bas ben Göttern vor allem am Bergen liegt, ift, daß ihre Ehre nicht angetaftet werde (Soph. Bhil. 1400 ff.; Aj. fur. 132). Unter frommem handeln wird man schwerlich in Griechenland je etwas anderes verstanden haben, als mas homer Oduffee XIV, 420ff.; XIX, 364ff. und Ilias IV, 47 ff. beschreibt. Es geht durch die Religion eine beständige Angft vor Beleidigung ber Götter und vor Berunreinigung auch ohne fittliche Schuld 2). Man fucht alles, was ben Göttern widerwärtig fein tann, von ihrem Auge fern zu halten, und man dentt dabei Das im Raturleben Unschöne oder hemmende im wesentlichen gleichbedeutend mit dem fittlich Bofen (Schm. 118ff. 122ff. 130ff.). Man will mit Opfern und Gaben dem persönlichen Eigennute der Götter und ihrer Gitelteit wohlgefallen 8), oder

8) Dbyffee I, 26. 67; II, 273; V, 101 f. Slias I, 64 ff.; VII, 448; VIII, 208. 238; XX, 299; XXII, 168; XXIII, 216 ff. 863 ff.; XXIV, 38.

<sup>1)</sup> Afch. Choeph., B. 10. 125. 275. 288. 917 f. 1017 f. 1047 ff.; Eum., B. 84. 441 ff.

<sup>2)</sup> Dopffee III, 139 ff.; IV, 352 ff. 877 f. 472 f. 1074. Slias I, 20. 314 ff.; VI, 266 f.; VII, 448; IX, 534 ff.; XII, 6. Soph. Öb. Rol., 8. 224 ff.; Ant., 8. 771 ff. 1001 ff.; Bbil., 8. 8 ff.

fie begütigen, wenn man fürchtet ihr Mißfallen erregt ju haben 1). Man traut einzelnen Männern die Renntnis beiliger Formeln zu, welche bloß durch ihren Zauberklang oder ibrea Ritus ben Born der Götter befänftigen follen (Schm. 131. Man sucht durch Gebete und Opfer Rache en Epimenides). ben feinden (Schm. 85). Und auch vor dem Menschenopfer fcbreckt biefe Religion in besonderen Källen nicht zurück. Qura bas religiöse gandeln bleibt im wefentlichen, was es im Beidentume von Anfang an ift: fittlich gleichgültiges Birten auf die porgusaefesten Brivat - Neigungen der Götter, um fie dem eigenen Bripat-Nuten dienftbar zu machen. Und der religiöfe Glaube bietet für bas fittliche Bandeln weber reine noch vollftändige Motive, und er ift am wenigsten imftande, der Sittlichfeit ein Bringib zu bieten, aus welchem fie fich zu einem volls tommenen Gemeinschaftshandeln allen Denfchen gegenüber entwideln tönnte 2).

Es bleiben uns von den heidnischen Kulturreligionen nur noch diejenigen zu betrachten, welche sich unter dem überwiegenden Einfluffe des Staatsgedantens entwickelt haben, die römische und die chinesische. Die römische Religion<sup>3</sup>) ruht auf der naiven und kebendigen altitalischen Raturreligion, welche außerhalb der großen Stadtmittelpunkte gewiß völlig unverändert die in die späte Kaiserzeit fortbestanden hat. Aber ihrer eigentämlichen Art nach hat sie die alten Natur-Gottheiten, soweit das möglich war, zu Mächten des Staatslebens fortentwickelt. Der Jupiter vom Capitol erinnert nur noch schwach an den alten Bliggott der

67 ff. 425. Afd. Choeph., B. 260 ff. 484 ff.; Sum., B. 106 ff.; Sieben vor Theben, B. 94 f. 161. 195. 207 ff. 255 ff.; Perfer, B. 505 f.; Schutzfl., B. 176 ff. 429.

1) Jilas IX, 499 ff. Üích. Guu., 38. 272. 421 ff. 449; Perfer, 8. 187 ff. Soph. Db. Rol., 8. 465 ff.; Aj. fur., 88. 178 f.

2) Die eigentlich philosophische Fortbildung der Ethil und den in der Stoa fich entwickelnden besonderen Begriff des persöulichen Gewiffens tann ich hirr nicht berucksichtigen.

<sup>3</sup>) Preller, Römische Mytholegie (2. Aufl. 1862), vgl. G. 93 ff. 552 bis 614.

92

Latiner. Er ift in Birklichkeit der Ausbruck der Macht. Ordnung und Beisheit der weltherrichenden Roma. Und die Juno bewahrt mobl etwas mehr den Charafter der Leben und Fruchtbarteit bewirkenden Mondaottheit, aber vorwiegend ift boch auch fie die Schützerin der weiblichen Bürde und Rucht und der Beiligfeit der Das ganze Gebiet ber Staatsordnungen ift bis ins einzelne Ebe. von religiöfen Gebanten und handlungen durchwebt, und bie aroken Tugenden des Bürgers erscheinen in Diefer "Religion des Rmeds" au Göttergeftalten verförpert. So honos, Libertas, Concordia, Budicitia, Fides, Fortuna, Bictoria, Salus Bublica u. f. w. Deshalb ift es nur folgerichtig, daß als der Staat Monarchie ward, der Genius des Raifers als Gottheit der eigentliche Ausbruck des religiös angeschauten Staates mard. Dem Genius des Raifers opfern und feine Bildfäule aufftellen, das war das entscheidende Zeugnis für die Unterwerfung unter die in Roms Größe fich offenbarende Gottheit. Go mar die Religiofität des Romers im Grunde nur die eine Seite feiner Gefeslichteit. Und mit Recht fand Blutarch in der Frömmigkeit das Geheimnis der Erfolge Roms 1); denn in ihr tam die gewiffenhafte und unbedingte Bingabe an das Baterland und fein Gefetz zum Ausdrucke, welche Rom groß gemacht hat 2).

Natürlich ift deshalb in diefer Religion das fittliche Handeln im weiteften Umfange von religiösen Motiven getragen und beftimmt. Das öffentliche wie das häusliche Leben trug in Rom bis ins einzelnste religiösen Charafter an sich. Und das religiöse Handeln zeigte überall Beziehungen auf die Zwecke der Gesellschaft und des Staates. Aber die eigentümliche Art dieser Verbindung von Religion und Sittlichkeit auf der Grundlage einer Naturreligion mußte ein wirklich vollkommenes und heilsames Zusammenwirken beider unmöglich machen. Die religiöse Schähung des Staates mußte die Entfaltung der Sittlichkeit zur wirklichen menschlichen Sittlichteit hemmen. Denn weil der höchste Zweck

<sup>1)</sup> De vit. Marcelli II, 405 ff.

<sup>2)</sup> In der Beihe der Decier und des Curtius an die dunkelen Gottheiten — ben Feinden zum Berderben — tritt das besonders plaftisch hervor.

in dem einzelnen Bartikularstaate felbst liegt, welcher die anderen Bölfer und ihre 3mede negiert oder ausbeutet, tann fich bas fittliche 3deal nicht über den engen Begriff ber Bürgertugend erheben, welche weder eine Schätzung der Menschenmurde an fich noch mabre Gerechtigkeit und Humanität zuläßt. Die Religion wird in die Greuel der Eroberung, des nationalen Egoismus und endlich des Cafarenwahnfinns verftrickt. Und wo die Bhilosophie - vorzüglich die ftoifche -- das fittliche Ideal höher und menschlicher auffaßte, ba mußte fie die eigentümliche Rraft und Geschloffenheit römischer Religion und Sittlichkeit innerlich auflösen. So fcuf biefe Religion allerdings bas tüchtigfte und fräftigfte Bolt des Altertums, aber auch das felbstfüchtigfte, gewaltfamfte und mahrer menschlicher Bildung am meisten verschloffene. Sobald noa Griechenland aus höhere Rultur in Rom eindrang, da zerfeste fich bas römische Wefen und ging in Fäulnis über. Sobald durch bas Chriftentum ein allgemein menschliches Ideal einzudringen versuchte, ba entstand ein Rampf auf Tod und Leben.

Und wie die religiofe Beftimmung des fittlichen Bandelns in Rom nicht über die Seilighaltung der gesetlichen Bürgertugend hinausführte, fo blieb anderfeits das religiöfe gandeln, obwohl auf die fittlichen Zwede des Staates bezogen, boch feinerfeits felbft gänzlich ohne fittlichen Charafter. Das religiofe Intereffe bes alten Römers ging wie bas bes modernen in Rultus und Beremonieen auf. "Religiöfe", d. h. gemiffenhafte Beobachtung der Leiftungen, welche jede Gottheit beanspruchen tonnte, bildete eine hauptforge der Staats-Bermaltung. Aufzüge, Schaufpiele, Suhnegebräuche, heilige überlieferte Gebets- und Zauberformeln, Beobachtung aller Borzeichen, ftrenge Wahrung der Ehre und der besonderen Ansprüche, die von altersher der einzelnen Gottheit zustanden, - bas ift der Charafter des religiöfen handelns in Rom. Man wollte weder "abergläubig" zu viel und Unbegründetes thun, noch irgendetwas unterlaffen. Man ließ fich ju biefem Zwecke keinerlei Mühe und Aufwand verdriegen. Wenn ein bofes Borzeichen ober ein den Göttern verhaßter Unblid - wie z. B. der eines zum Tode geführten Berbrechers - ein glanzendes Schauspiel unterbrach, fo wurde basselbe als nichtig

betrachtet und ganz aufs neue begonnen. Aber auf den sittlichen Sharakter dieser Handlungen selbst kam schlechthin gar nichts an. Zu tief war die heidnische Anschauung von den Göttern eingewurzelt, als daß man gezweiselt hätte, ihnen auch mit unsittlichen Leistungen wohlgefallen zu können, wenn sie nur dem Triebe der Götter nach Befriedigung ihrer Ehrsucht und Eitelkeit entgegenkamen. Mit uuzüchtigen Possen und der grauenhaften Roheit der Fechterspiele hoffte man den Göttern ebensowohl zu gefallen, wie mit unberständlichen, nach halb vergessiener Überlieferung sortgepflanzten Liedern, Gebeten und Gebräuchen.

In allen diefen Beziehungen hat die Staatsreligion ber Chinefen eine höhere Stufe erreicht 1). 3m Staate fpiegelt fich nach chinefischer Auffassung die Ordnung des himmlischen Lebens mieber. Es ift die Aufgabe aller Bürger, vorzüglich des Raifers als des Simmelssohnes, die fittlichen Berhältniffe in folcher Barmonie zu halten, daß fie ein Abbild ber emigen Ordnungen des Himmels find. 200 diefe Pflicht verfäumt wird, da tommen auch die Naturordnungen aus ihrem Geleise. So erscheint der Staat, - vor allem ber Raifer, - als verantwortlich auch für bas äußere Gedeihen der Welt 2). Die Fundamental = Tugend ift beshalb die Achtung vor aller Ordnung, vorzüglich der Gehorfam des Rindes gegen die Eltern 8). Demut und fräftiges Eintreten für das Recht - fei es auch gegen den feiner Bflicht vergeffenden Berricher werden im Schu-fing und Schi-fing vor allem gepriefen. So werden bie religiöfen Motive unmittelbar in den Dienft der Gefellschaft geftellt, und zwar nicht in den Dienst eines gewaltsamen Erobererftaates, fondern ber bürgerlichen Gerechtigkeit, Bildung und Sitte. Cong-fut-fe war ein praktifch rationalistischer Boltserzieher, und statt anderer Offenbarung gilt ihm die Autorität . der alten Bolfssprüche und Beisheitsregeln, die er gesammelt hat.

Aber diefer Bug zur Betonung des Sittlichen hat die Religion

<sup>1)</sup> M. Müller, The sacred books of the East. 28b. III: Shu-Ring, Shi-Ring, Sfiao-Ring, überf. v. Legge.

<sup>2)</sup> Schu-King IV, 3. S. 91; V, 6. S. 156.

<sup>3)</sup> Sfilo-Ring (III, 464ff. bei DR.).

als folche entleert und abgeschwächt. Wenn noch in den alten beiligen Büchern der Simmel wirflich als lebendiger Gott in ba Beije der höher gebildeten turanischen Religion erscheint 1), fo it er in der gegenwärtigen chinefischen Religion im Grunde nicht anderes, als bas Symbol einer ewigen Ordnung und Gesehlichkeit ber Das religiofe handeln als folches ift zu völlig schatten Dinae. haften symbolischen Handlungen herabgeschwunden. Höchstens im Uhnenkultus lebt ein Rest der alten turanischen Frömmigkeit. Un die Stelle der alten Beissagungen find Ralenderberechnungen, an die Stelle der alten Feste das Ralenderfest des Reujahrs getreten. - Und das Brinzip der in der Welt fich offenbarenden Ordnung und Gefegmäßigkeit erweift fich anderfeits als une genügende Triebfeder für eine höhere fittliche Entwickelung. G fehlt ein höchstes Biel, aus dem eine schöpferische Sittlichkeit im Rraft gewinnen tonnte. Denn ein folches Biel tann nur aus einer lebendigen Gottheit stammen. So fehlt der Sittlichkeit die vorwärts treibende Rraft. Wohl entfaltet fich eine ichone und human Justitia civilis. China ift das Land der Schulen. Brücken und Spitäler. - der unverrückbaren Ordnungen, der höchstentmidelten tindlichen Chrfurcht und Pietät; aber es ift zugleich bas gand im Stillftandes, der Staats-Omnipotenz, der nüchternen Mittelmäßig teit, der Mandarinenklassen und der Eramina. Die chinesijs Sittlichteit - deren goeal Gesetlichteit und Ordnung find tann die höchsten Mannestugenden, vor allem die Tugenden ba Menschenliebe nicht weden. Rnechtofinn, rohe Granfamteit, auff böchfte gesteigerte Sabsucht und die im Rindesmorde bervortretente Rücksichtslosiakeit der Selbitsucht bilden die Schatten in den fillt lichen Zuftänden Chinas. Hier hat der rationalistische Moralis mus und der Rultus des Staats als des wöchsten Zweckes fem Biel erreicht und fein Gericht gefunden.

So haben wir in kurzen Zügen die heidnischen Religionen auf das Verhältnis von Religion und Sittlichkeit geprüft. Bir fanden zuerft ein religiöses Handeln ganz ohne sittlichen Charaku,

١



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Schu-King IV, 5, 99; 6, 101; 10, 120. V, 18, 212. B. vgl. II, <sup>2</sup>, 52; 3, 56. III, 3, 55; 2, 77. IV, 3, 87. V, 9, 169.

und ein elementares fittliches handeln ganz ohne, religiöfe Motive. Wir faben bann, wie mit fteigender Bildung der Gefellichaft und mit höherer fittlicher Entmidelung die Gottheit überall Beziehungen au den fittlichen Gutern ber Gefellschaft gewann, - wie badurch wiederum der religiöfe Fattor zu einem, wenn auch feineswegs dem einzigen ober auch nur dem wichtigften, Motive fittlicher Entwickelung ward, und das fittliche handeln in feinen Grund. zügen religible Triebfedern und religiöfe Färbung empfing, - und wie anderseits das religiose handeln auf die gesellschaftlichen Rwecke bezogen und bie und da auch fittlich gefärbt ward. Aber wir haben gefunden, daß im Befen der Naturgötter die Unmöglichteit lag, bem religiofen handeln feinen zufälligen gegen Sittlichteit gleichgültigen event. derfelben feindfeligen Charafter arund. lich zu benehmen. Es blieb im Grunde immer eigennütziges, auf Brivatlaunen ber Gottheit berechnetes Bandeln. Und ebenfo unmöglich war es, aus ber Religion auf diefer Stufe genügende Motive für eine einheitliche, humane und ichopferische Sittlichkeit zu gewinnen. Die höchften Maßftäbe, welche die Religion der Sittlich. feit darbot, waren die Ordnung des Staatslebens, die ichone und harmonische Entfaltung des Dafeins in den Grenzen des einzelnen Gemeinwefens, die Abbildung der emigen Gefetmäßigkeit der Belt in den gesellschaftlichen Berhältniffen. Je mehr fich aber diefe beschränkten Gefichtspuntte erweiterten, besto mehr mard entweder wie bei den Indern das Sittliche durch das Religiofe übermuchert und entwertet, oder wie bei den Chinefen das Religibfe durch das Moralische entfräftet und zum moralistischen Rationalismus abgeschwächt.

5. Eine entscheidende Beränderung in der Auffaffung bes fraglichen Berhältniffes finden mir in ben Brophetenreligionen. Denn fo verschieden diefelben ihrem Charafter und Berte nach auch fein mögen, und fo mannigfach fie mit ben Naturreligionen zufammenhängen, deren Reformation fie find, fo tritt doch in ihnen allen die Gottheit als ein nicht in die Natur verftricktes und nicht von Naturbedingungen beherrichtes, fondern sittlich freies und perfönliches Befen auf, welches die Belt fest und einen 3medt in ihr hat, und diefen Zweck durch die Propheten der Gemeinde

Theol. Stub. Jahra. 1883.

offenbart, damit er in ihr das Leben und Handeln beftimme. Die abfolute Abhängigkeit des Willens und des Urteils von dem offenhar werdenden Zwecke der Gottheit ift es ja allein, welche bas Bert eines Bropheten ermöglicht, und eine Gemeinde um ihn fammelt, und die Naturreligion in ihr überwindet. Sobald das aber geschieht, muß alles sittliche handeln innerhalb einer folchen Gemeinde als Berwirklichung bes göttlichen Zwedes erscheinen: bie fittliche Norm muß also als Gefetz Gottes auftreten. Und wenn auch zunächft in dem offenbar werdenden "Gottesmillen" noch eine Menge von bloken Naturzuftänden ohne fittlichen Wert mit eingeschlossen erscheint, fo muß doch der Natur der Sache nach die fittliche Ausgestaltung der menschlichen Gefellschaft mehr und mehr als der Mittelpunkt diefes Gottesmillens erscheinen. Der Zweck der Gottheit muß in einer prophetischen Religion im letten Grunde mit dem 3deale des "Guten" zufammenfallen. Und wenn diefes göttliche Gefetz zunächft auch nur auf ein einzelnes Bolt bezogen erscheint, fo liegt es doch in dem Gottesbegriffe felbit begründet, daß ber Wille bes ber Welt ihren Amed fetenden Gottes im letten Grunde für die ganze menschliche Gemeinschaft gelten und für fie paffen muß, ob auch in verschiedenen Daken und Abftufungen. Mit diefer Richtung auf das volltommene Berhältnis aber treten in den Prophetenreligionen zugleich Gefahren für die Sittlichteit wie für die Religion auf, welche in den niederen Religionen in diefer Form unbefannt find.

Die indogermanischen Bölter haben zwei prophetische Religionen erzeugt. Die eine geht aus ber frischen und naiven Lichtreligion der Arier reformatorisch hervor und ist eng an ihre Boraussetzungen und partitularistischen Schranten gebunden: die Lichtreligion des Zarathustra. Die andere ist eine Reformation der philosophisch durchgebildeten und zum alosmistischen Pantheismus gewordenen Brahmanenreligion, rein universalistisch, idealistisch und pessimistische: die Religion des Buddha. — Die persische Lichtreligion<sup>1</sup>) hat die heidnischen Boraussetzungen



<sup>1)</sup> Max Müller a. a. O., Bb. IV. Zend-Avesta, Bb. I. Bendidad, übers. von Darmesteter. F. Justi, D. Bundeheich, zum erstenmal herausgegeben 1868.

in den entscheidenden Bunkten übermunden. Der eine Gott. welchem allein Berehrung gezollt wird, und als beffen Offenbarung diefe Religion gilt, Uhura - Mazdao, ift der gute, lebendig machende Geift, aus welchem alles fittlich und finnlich Gute in Diefer Welt ftammt. Seine Geifter find gute Gefinnung, Beiligteit, Berrichaft, Beimat, Gesundheit, Unfterblichkeit. Ber ihm "bas Reich geben will", der muß die großen und heilfamen Ordnungen des Lebens fördern: Haus, Familie, Staat, Bürgerarbeit. Er fprach zu dem Menschen: "Seid Menschen, seid bie Eltern ber Belt. 3hr feid von mir volltommenen Sinnes, als die besten Geschöpfe geschaffen. Gesetliche Werke verrichtet. Denft gute Gedanken. Sprecht gute Reden. Thut gute Bandlungen und verehrt nicht die Devas." (Bundehefch 15). Und alles fittlich Boje ftammt wie das finnlich Berderbliche von dem fchlagenden Geifte Afigro - Maingus, gegen den der Fromme im Bunde mit bem guten Beifte zu tämpfen hat 1). Aus bem bofen Geifte ftammen bie bofen Mächte: Born, Luge, Betrug, Unzucht, Hochmut, Berachtung, Armut, Verkrüppelung. Und wie ber Fall ber Menschen mit der Berehrung ber bojen Geifter und mit ber Lüge beginnt (Bundeh. 15), fo laffen boje Thaten die Dämonen fruchtbar werden, - mabrend gute Thaten die Frucht derfelben töten. (Bend. 18). So folgt bei den Berfern aus der Religion felbft ber Bag gegen alles unfittliche Sandeln, alle Luge und alles Berftören (Bend. 4, 5). Und mit der größten Energie wird ber Glaube an die Vollendung und an den Sieg des Guten - überhaupt der eschatologische Fattor - in den Dienft der Sittlichkeit gestellt. nach der ichonen Schilderung Jafht 22 begegnen bie guten Thaten des Menschen feiner Seele, wenn fie nach bem Tobe ben Leib verläßt, als liebliche Jungfrau, welche fie begrüßt und in die Seligkeit einführt. So erscheint bier die gefamte fittliche Pflicht bes iranischen Boltes als göttliches Gefetz, alfo religiös begründet und von den Begeifterungsträften des Glaubens Die fittliche Arbeit bes Menschen und bie Güter. getragen.

<sup>1)</sup> Die Ähnlichkeit mit der Anschanung der Ebda, sowie der viel höhere Bert ber perfischen Auffassung braucht nur erwähnt zu werden.

welche sie hervorbringt, erscheinen religiös als der göttliche Zweck, in welchen ein jeder eingehen muß, der sich im Glauben dieser Religion anschließt. Niemand kann fromm sein, ohne das sittlich Böse zu hassen und zu bekämpfen und das sittlich Gute zu fördern. So tritt hier der große und für unsere Frage entscheidende Gedanke des Reiches Gottes, als des Reiches volltommener Sittlichkeit, unverkennbar hervor.

Aber es find boch nur die erften Schritte auf dem richtigen Bege gethan. Der ursprüngliche Charafter der arischen naturreligion macht fich überall durch die höheren Tendenzen hindurch Dem Billen des auten Gottes miderspricht nicht blog fühlbar. bas fittlich Boje, sondern ebensowohl auch alles natürlich Unerfreuliche. Große Gebiete des natürlichen Lebens erscheinen an fich als unrein, und als Schöpfungen der böfen Macht. So entfteht eine verhängnisvolle Gleichstellung von sittlichen und Natur-Berhältniffen. Der Begriff der Beiligkeit ift noch teineswegs folgerichtig aus feinem urfprünglichen Naturcharafter in den fittlichen übergegangen. Unzählige Borfchriften und Sayungen, die fich bloß auf das sittlich an sich gleichgültige Naturgebiet beziehen, werben mit gleichem nachbrude wie bie fittlichen Borfchriften als Wille Gottes geltend gemacht. Und wo es fo ift, da wird nach ber natürlichen Neigung bes äußerlichen Menschen thatsächlich immer das Zeremoniale dem Sittlichen an Bedeutung übergeordnet werben. Es geht eine entfesliche Angft vor Berunreinigung burch diese Religion. Die von dem guten Gott geschaffenen Raturdinge ju verlegen oder mit unreinen in Berührung zu bringen, erscheint als ebenso schwere Sünde, wie die Berletung der großen Grund. fätze des gesellschaftlichen Handelns. Die heilige Flamme zu nähren, Bäume zu pflanzen u. bgl. ift heilige Bflicht und Ber-Und zwar nicht aus Motiven gesellschaftlicher Bohldienst. Die Erbe, das Baffer und bas Feuer burch Berührung thätiakeit. mit Unreinem, 3. B. Totem, ju entehren, ift fchmeres Berbrechen (Bend. 3). Die Geschöpfe des bojen Gottes auszurotten ift Bflicht. Die Tiere des guten Gottes zu schädigen ift schwere Sünde. Bor allem ift es verboten, den Sund, den Bächter des Saufes, zu verleten, und mit noch fchmererer Buge wird die

Tötung des Bafferhundes, des Bibers, gegindet 1). So hat das Gottesreich noch eine Menge von Naturzwecken in fich. Und bem entspricht es, daß gran eigentlich der einzige wirkliche Schauplats Diefes Reiches ift und daß die granier nach ihrer natürlichen 216ftammung Rinder dieses Reiches find (Bend. 1), mährend der Rampf gegen bie turanischen Devaverehrer religiofe Bflicht ift. -So tann es uns nicht verwundern, daß ein höchft verwickeltes religiofes Bandeln ohne fittlichen Bert bei den Berfern, wie bei den Bölkern der Naturreligionen, als die nächfte Konfequenz der Frömmiakeit erscheint. Der Avesta legt den größten Wert auf Opfer, vorzüglich das Haomaopfer, auf Baschungen, Zauberformeln und Gebete, die ichon durch ihren blogen Rlang das Böfe vertreiben und die Schuld fühnen 2). So trägt diefe Religion noch die Fesseln der Naturreligion an fich. Und weil bas ganze Gebiet des religiöfen Handelns als göttliche Offenbarung und göttliches Gefetz neben ben sittlichen Geboten fteht, weil also diefe ganze ungleichartige Maffe mit dem Stempel bes göttlichen Billens als gleichmertige Pflicht bezeichnet wird, fo entsteht eine neue Gefahr für die fittliche Entwickelung: die Befahr der Selbstgerechtigkeit auf Grund von Gesetswerken und bes religiösen Fanatismus für heilige Formen 8).

Auf einer ganz anderen Seite liegen die Vorzüge und Fehler des Buddhismus <sup>4</sup>) in Beziehung auf das in Frage stehende Verhältnis. Das Wert des Buddha ist hier wie in allen Stücken von der brahmanischen Weisheit abhängig, als deren Reformator

4) Bgl. H. Oldenberg, Buddha, sein Leben, seine Lehre, seine Gemeinde (1881), S. 292-337. M. Müller a. a. O., Bb. II. The Buddhist Suttas, übers. von Rhys-Davids.

<sup>1)</sup> A. Hovelacque, Le chien dans l'Avesta, 1876.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Borzüglich das Ahuna-vairya, durch welches Ahura den Feind in die Unterwelt gestürzt hat, und das Aschem-Boha (Paçna 27. 14, 13. Bend. 9, 19).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) In einem von biefer Prophetenreligion beherrschten Staate wird dann diefe gesamte religiöse und sittliche Pflicht zur Rechtspflicht, und so wird der Begriff des Rechtes durch maßlose Steigerung seiner Anwendung korrumpiert, und die persönliche Freiheit des Menschen unselig unterbunden. Der Staat leiht der Rechtgläubigkeit und Frömmigkeit sein Schwert und nimmt religiöse Beremonieen als Staatsgesets auf.

Catha-Muni auftrat. Und fo gilt vieles von dem, was S. 80f. gesagt ift, auch vom Buddhismus. Das gesamte Sandeln ber Befenner diefer Religion wird ausnahmslos von dem religiöfen Gesichtspuntte bestimmt. Die vier Babrheiten von dem Schmerze bes Dafeins, von der Leidenschaft als feiner Quelle, von der Bernichtung des Schmerzes burch Unterdrückung ber Leidenfchaft. und von der Erkenntnis als bem Bege dazu, geben der gangen Lebensführung und allen Gestaltungen der menschlichen Gefellschaft eine bestimmte und eigenartige Färbung. Es wird ein religiöfer Magstab an den Wert und die Aufgaben des ganzen Lebens gelegt. Und gegenüber den Gefeteswerken der brahmanischen Büßer ist ein mahrhaft evangelischer Bug in Diefer Religion. Beder die Leiftungen ber Ustefe noch philosophisches Grübeln und muftische Kontemplation führen zum Seile, fondern ber Glaube an das Evangelium von der Welterlöfung, welcher bas Gemut mit Frieden und Rraft erfüllt, und eine milde, ergebene und fefte Gefinnung hervorruft, beren Ausdruck die 6 großen Tugenden find : Mitleid, Mäßigung, Geduld, Tapferfeit, Beschaulichkeit und Weisheit. Die Lichtglorie um das haupt des zum Gott gewordenen Religionsftifters besteht aus den Tugenden, die er in diefem Glauben fich felbst zueigen gemacht hat. Und die religiöse Liebe zu ihm erzeugt in den Seinen fittliche Rraft. "Richt durch himmlische oder irdische Ehren wird Buddha richtig verehrt, fondern der Bruder oder die Schwester, die vollftändig und beständig die großen und fleinen Bflichten erfüllen, und richtig wandeln nach dem Gebote, fie ehren, verehren und heiligen ben Buddha mit der richtigen Berehrung." 1) In diefer Religion follen bie einzelnen Satungen nur eine Symnaftit für die Arbeit ber Selbsterlöfung darbieten. Bon einem Rechtsgesete als bem Mittelpunfte der Sittlichkeit ift keine Rede. Ja, viele Sprüche haben, wie längft anerkannt ift, etwas von dem genialen 3bealismus der Bergpredigt Jefu. "Ber nicht nach feinen Borten thut, ift wie eine ichone Blume ohne Duft." "Ein Beg geht zum Reichtum, der andere zu Nirwana." "Gieb, wenn man dich

<sup>1)</sup> Buddh. Sut. 11, 87.

bittet, von dem wenigen, was du haft." "Habe Mitgefühl mit allem Lebendigen." "Suche keine Freude durch anderer Schmerz." "Haue nieder den ganzen Wald der Luft, nicht den einzelnen Baum." "Wer geduldig ist mit den Ungeduldigen, mild mit den Tadlern, leidenschaftslos mit den Leidenschaftlichen, den nenne ich in Wahrheit einen Brahmanen." "Haß hört durch Haß nimmer auf, Haß hört durch Liebe auf." "Wie die vier Ströme, wenn sie in den Ganges fallen, ihren Namen in dem heiligen Strome verlieren, so wer zu Buddha kommt, hört auf, ein Brahmane, Kschatrya, Baisya, 'Subra zu sein" u. f. w.

Aber ber Buddhismus tennt fo wenig wie ber Brahmanismus einen Gott, ber die Welt für feine Zwede fest. Alles, mas in Diefer Erscheinungswelt Geftalt gewinnt, ift vielmehr ichlechthin zwecklos und nichtig. Wie der Trieb zum Dafein felbft die Quelle alles Elends ift, fo ift alles Dafeiende eitel, - ja ichlimmer als eitel. Das Dasein ift Trennung von dem einzig Bertvollen, der Ruhe des aus der Belt freigewordenen Geiftes. Die eigentliche Gottheit ift das moralische Gesetz der Bergeltung, welches ruhelos die Befen in immer neue Erscheinungsformen bannt, deren jede bas Ergebnis des moralischen Bertes in einer früheren Eriftenzform ift. Aber diejes moralische Gefetz ift tein fchaffendes. Es bezwedt nicht ein Reich volltommener Sittlich. feit in der Welt. Es ift vielmehr nur ein Berhängnis, deffen Grgebniffe immer wieder völlig wertlos find. Bon den Söllen bis zum Götterhimmel ift derfelbe Schmerz des Dafeins, trotz der unendlichen Berfchiedenheit der Lofe. Erft wenn der Beift durch bie Macht des Evangeliums aus der Rraft des Dafeins frei geworden ift, erft wenn er aufhört zu begehren, zu mirten, ja für fich felber zu eriftieren, hat er ein wertvolles Ziel gefunden. SO ift nicht die sittliche Bethätigung, sondern das Freiwerden von ihr das höchfte Riel diefer Religion.

Deshalb kann es auch eine wirklich religiofe Auffassung der Sittlichkeit im Buddhismus nicht geben. Denn alles das, was für das gesellschaftliche Leben das wertvollfte ift, gilt für die Religion als etwas Wertloses und Hemmendes. Wohl ergiebt fich die negative, beschränkende Seite des sittlichen Gesets mit Notwendigkeit aus ben religiölen Grundfägen. Es verfteht fich von felbit, bak, mer ben Banden der Belt entfliehen mill, meil er in ber Leidenschaft den Grund des Elends fieht. - fich um fo mehr hüten muß, die Schranken, welche die gesellschaftliche Sittlichkeit der Leidenschaft gezogen hat, zu verlegen. Dağ man Leben, Eigentum und Ehre bes anderen nicht antaften darf, - daß man fich alles beffen enthalten muß, worin Leidenschaft und Begier in ichrantenlofer Beije fich geltend zu machen ftreben: - bas verfteht fich von felbit. Uber bei allen diefen Geboten handelt es fich in erster Linie nicht um die fittliche Rückficht auf den Nächften, fondern um das Streben, die eigne Seele nicht in die Bande der Sinnlichkeit zu verstricken. Für die positive schaffende Seite der Sittlichteit fehlen bie religiöfen Motive gang. Aus dem Glauben tann tein Trieb zur Gemeinschaft hervorgeben. Denn jede Gemeinschaft bedarf gemeinfamer Zwede. Bier aber ift nur gemeinfame Zwedlofigkeit. In dem einzigen wirklichen Zwede aber fteht der einzelne Beift völlig für fich allein. In Nirmana giebt es teine Gemeinschaft. So ift die höchste Gestinnung gegen den Nachsten nicht Liebe. fondern Mitleid. Es ift eine impotente, im beften falle meibliche, Sittlichkeit, welche aus diefer Religion geboren wird.

Wenn die ganze Erscheinungswelt notwendig als Stätte bes Schmerzes aufgefaßt wird, d. h. wenn die Belt nicht blog, mo fie Belt bleiben will, fondern auch als das Subftrat fitt. licher Zwede vom Übel ift, - wenn es tein wirkliches Biel im irdischen Gemeinschaftsleben giebt: - dann wird der Sittlichkeit bas Bewußtfein ihres Wertes und ber freudige Mut genommen. Arbeit, Erwerb, Che und Staat haben für den Frommen feine eigentliche Bedeutung. Die wirkliche Konsequenz der Religion führt zu einer Schule von Bettlermönchen, welche alle weltlichen Dafeins - Bedingungen, die nicht schlechthin unvermeidlich find, Die Ehe ift für den mahren Buddhiften ein unerverneinen. trägliches Berhältnis. Jeder Fortschritt der Rultur und Runft ift ihm eine Thorheit. Und die Maffe, welcher das mönchische Leben unzugänglich ift, tann nach buddhiftischer Borftellung etwas mahrhaft wertvolles nur thun, wenn fie der "Rirche" Unterftützung und Almofen fpendet. Das einzige Ergebnis des ganzen

Apparates ber menschlichen Sittlichkeit find einfame Seelen, die fich von der Belt löfen und in Nirmana eingehen.

Und wenn fo bas fittliche Ideal von dem religiöfen verfümmert und ertötet wird, fo ift im Buddhismns anderfeits auch bem religiofen 3deale die rechte Lebenstraft gelähmt. Bohl weiß er nichts von dem fchlechten religiöfen Bandeln des Beidentums, in welchem der Menich finnlich - jelbftfuchtige Gottheiten beftechen und ben eigenen Zwecken dienstbar machen möchte. Jeder mabre Arhat fteht höher als bie Götter und vor Buddhas Standbild neigen fich anbetend die Himmlischen. Aber dafür fehlt dem Buddhiften überhaupt die freudige Rraft des religiöfen handelns, welche nur aus dem Glauben an einen lebendigen, zwechfegenden und fich offenbarenden Gott entspringt. Ein jeder muß fich felbft erlöfen, und er hat dabei nicht mit Gott, fondern mit ben Rräften ber eigenen Seele ju rechnen. So ift, mas mir oben eine religiöfe Beftimmtheit des Handelns nannten, doch im Grunde nur eine philosophische, man tann fagen metaphysische, Bestimmtheit desselben. Nicht an die religiöse Rraft der anderen Prophetenreligionen, fondern an die Begeifterung des ftoischen Bhilosophen werden mir im Buddhismus am meisten erinnert. Und mo fich das Bedürfnis der Frommen im Buddha wieder einen lebendigen Gott geschaffen hat, wie vorzüglich in Thibet, da dringt auch religiofes handeln im Stile des Seidentums unaufhaltfam ein. Dazu tommt noch eine besondere fittliche Gefahr in diefer Religion. Bei der ganzen Beurteilung der Lebensaufgabe muß notwendig bie äußere Lebensform, in melcher die Bollfommenen gnr emigen Ruhe ftreben, als das 3deal des fittlichen handelns an fich erscheinen. Denn die Boltsmenge dentt naturgemäß nicht fo fehr an den Inhalt eines folchen Lebens, als an feine äußere Geftalt. Chelofigkeit, Armut, harte Bucht des Leibes gelten bald als die Bolltommenheit felbst, und fo empfängt diese Religion, ganz gegen bie Absicht ihres Gründers, wieder eine fehr große Bahl äußerlicher Lebensregeln, welche das fittliche Ideal verfälfchen. Auf die Stellung bei der Meditation, auf die Stunde ber Mahlzeit und ihre Beftandteile, auf Rleidung und Gefprächsform, vor allem aber auf Almofen . Geben und Nehmen, richtet

105

fich in steigendem Maße die Aufmerksamkeit der Buddhisten. Also Berhältnisse, die sittlich in sich völlig wertlos sind, treten in den Bordergrund, während die wahren sittlichen Aufgaben verblassen. — So bieten die beiden indogermanischen Prophetenreligionen keine befriedigende Antwort auf die Frage nach dem Verhältnis von Religion und Sittlichkeit. —

6. Die Prophetenreligion in Jorael 1) beginnt mit einer Auffassung unferes Berhältniffes, welche ber perfischen fehr ähnlich ift. Einesteils tonnte aus dem Glauben an die ausschließliche Beilsstellung Gottes zu feinem Bolte unmittelbar noch tein Untrieb zu einem alle Menschen umfaffenden fittlichen Sandeln bervorgehen, fondern die religiöfen Einfluffe auf die Sittlichfeit befchränkten fich darauf, das israelitische Boltsleben mit feinen gefellschaftlichen Bedingungen zu beiligen. 3srael ift Gottes beiliges Boll, fein Eigentum, fein erftgeborener Sohn. Darum muß fein Boltsleben in allen Beziehungen dem Besen dieses Gottes entsprechen, d. h. heilig sein. Und da Gott nicht wie eine an die Welt gebundene, naturartige Rraft erscheint, sondern als der fchlechthin Überweltliche, als der in fich felbft Rubende (Sabve), und als der in feinem Willen auf das fittlich Gute gerichtete - gerecht, treu, gütig, wahrhaftig, dem Bofen gurnend ---, fo muß die Heiligkeit feines Bolkes fich in erster Linie darin äußern, daß es in allen feinen gefellschaftlichen Beziehungen fich bem rechten fittlichen Make als dem Willen Gottes unterwirft. Das Sittengefetz wird zum göttlichen Gebote, und zur Bundesbedingung, an welche das Bolt für feine Religion gebunden ift. Aber das Gefet richtet fich an Jorael als Bolt und beansprucht nur diefem Bolte als unwidersprechliche Norm zu gelten.

Andernteils trägt auch diefe Religion, wie die perfische, eine Menge von religiösem Handeln in sich, welches ohne sittlichen 3nhalt nur als Erbteil aus der in Israel überwundenen, semitischen Naturreligion zu verstehen ist. Zwischen reinen und unreinen Speisen wird ebenso sorgsältig unterschieden, wie zwischen Recht



<sup>1)</sup> Bgl. meine "Alttestamentliche Theologie" (2. Aufl.), Kap. 10. 20. 21. 22. 23. 25. 29.

und Unrecht. Jede Berührung mit Dingen, an welche der Tod feine Hand gelegt hat, verunreinigt vor Gott, so gut wie die Sünde. Die Gesetze über das Schuldopfer zeigen deutlich, wie fehr das Sündenbewußtsein in Israel noch diese untlare Mischung von sinnlichen und sittlichen Maßstäben in sich trägt. Wie schon die ältesten Propheten zeigen, hat sich in Israel, wie in den semitischen Heidenvölkern, ein großer Teil des religiösen Lebensinteresses um Feste und heilige Tage, Baschungen und Reinigungen gedreht <sup>1</sup>). Und auch in Israel hat man das Opfer in allen seitetische Werke vorgenommen, um den Willen der Gottheit mit dem eignen selbstischen Willen in Übereinstimmung zu bringen, um Gottes Angesicht zu "glätten" und ihn durch den wohlgesälligen Duft fetter Opfer den eigenen Bünschen geneigt zu machen <sup>2</sup>).

So haftet auch an der Religion des Alten Testamentes im Unfange noch ein großer Reft der heidnischen Auffaffung unferes Berhältniffes. Und je entschiedener die ganze Lebensordnung Joraels als göttliches Gefet aufgefaßt murde, defto größer mußte die Gefahr fein, daß man auch diefe zeremoniale Seite des religiöfen handelns für einen Teil bes emigen Billens Gottes mit den Menschen hielt, und meinte, daß derfelbe für Gott als ebenso wertvoll gälte, wie die sittlichen Gebote. Ja wenn der Menfch nach feinen eigenen Neigungen urteilte, mußte er meinen, daß biefe Dinge für Gott die ichlechthin wertvolleren feien, weil fie perfonlicher empfunden murben. Gerade die Auffaffung diefer Ordnungen als einer Summe von unmittelbaren göttlichen Gefeten fchließt bie Gefahr der fanatifchen Überschätzung folcher äußeren Lebensformen ein. Und der Glaube an die Identitut des gottlichen Weltzweds mit den Bolfszwecken Israels barg die Bersuchung, in allen diefen Bolfszwecken widerfprechenden Reigungen und Intereffen ber anderen Böller eine Feindschaft gegen ben Billen Gottes zu feben, und fich von den anderen nationen ftolz abzu-

۰.

<sup>1)</sup> Dabei ift es ganz gleichgültig, wie weit sich die Anerkennung diefer heiligen Formen schon zu festen schriftlichen Gesetzen verdichtet hatte.

<sup>2)</sup> a. a. D., S. 416ff.

sondern, — eventuell sie mit dem glühenden Hasse zu verfolgen, welchen nur die Mischung von nationaler und religiöser Leidenschaft hervorruft. So wirkt die Religion auch hier keineswegs ausschließlich fördernd und im Sinne der Hinleitung zu der höchsten Humanität auf die Sittlichkeit. Gerade in ihrer Großartigkeit und Kraft liegen sittliche Gesahren, welche unvolltommneren Religionen fern bleiben.

Uber fo entschieden mir dieses Element in der israelitischen Religion zugestehen müssen, so entschieden treten uns in ihr alle Bedinaungen zur höheren und mahren Entfaltung von Unfang an entgegen, und zwar in einer viel volltommeneren Weise als bei ben Berfern. Gemäß dem Charafter ber femitischen Religion, aus welcher Jøraels Entwickelung hervorging, erscheint Gott hier in einer viel folgerichtigeren Weise aus den Zusammenhängen des Naturlebens frei gemacht als bei den Berfern. Er erscheint als ichlechthin unvergleichliche und unwiderstehliche Berfönlichkeit, aus beren Billen alles in der Belt ohne Ausnahme hervorgeht, und vor deren Willen fich alles ohne Widerftand zu beugen hat. Die mojaische Religion weiß nichts von Naturgebieten, bie aus einer anderen, Gott widerstrebenden, Macht hervorgegangen mären. Alles Dasein ist gut vor Gottes Augen. Er verwirft nur bie Und fein Leben ift im Biderspruche mit ihm, fondern Sünde. allein der Tod. Darum ift in diefer Religion im Grunde feine Beranlassung gegeben, vorauszuseten, daß bloße Naturunterschiede, fo weit fie nicht Symbole des fittlichen Unterschiedes find, bas göttliche Wohlgefallen oder Mißfallen hervorrufen tonnen. llnð damit ift eigentlich das Urteil über alles zeremoniale Handeln ichon gesprochen. Es tann mit ben fittlichen Leiftungen ichlechthin por Gott nicht gleichwertig fein, fondern es muß nach Gottes Billen bestimmt fein, zum Symbole fittlicher Berhältniffe zu merben. Diefes richtige Verständnis der Schöpferstellung Gottes bemabrt die alttestamentliche Religion davor, auf den astetischen Abmeg zu geraten, und fo die fittlichen Aufgaben durch die religiöfen Riele Denn alles natürliche ift eine gute Schöpfung au entwerten. Bottes, und jede Ausgestaltung bes natürlichen ju fittlichen Gutern liegt in der Richtung des Schöpfermillens Gottes. Wohl mider-

fest fich das Alte Teftament mit entschloffenem Ernfte jedem Berfenten der Berfönlichkeit in dem Taumel des blogen naturlebens und allen Bertehrungen der gesunden fittlichen Ordnung, welche fich an den Bechfel ber naturverhältniffe im vermeintlichen Dienfte ber Gottheit anschließen. Bon den Greueln fultischer Unzucht und maffenhafter Denfchenopfer, worin die chamitifche Rulturreligion ihren Sohepuntt findet, wendet fich bas Gefetz 38raels mit rud. fichtelofer Entrüftung ab, und ber Dafirder, fowie ber ftrenge und ernfte Brophet find die fittlichen Ibealbilder des Alten Bundes. Aber 3erael weiß nichts von der falfchen Furcht vor dem natürlichen. Die Che ift ihm Gottes urfprüngliche heilige Einrichtung, Rinder ein Geschent Gottes, Wohlftand und reiner Lebensgenuß ein Segen vom himmel, die Obrigkeit göttlicher Urt, Bürgerpflicht und Rrieg für bas Baterland ein Gottesbienft. - Endlich ift auch in der Auffaffung der einheitlichen Abftammung aller menschlichen Stämme und in ber hoffnung auf den Sieg des Reiches Gottes in aller Welt die Möglichfeit gegeben, trot bes Partifularismus ber Gegenwart ben Billen Gottes als einen alle Menschen umfaffenden fittlichen Billen anzusehen. Und wenn wir auf diefe Seite des Sachverhaltes fehen, fo finden mir die Reime einer durchaus neuen und volltommenen Auffaffung des Berhältniffes von Religion und Sittlichkeit. Der offenbare Gotteswille hat ein fittliches Gemeinwefen zum 3mede, zunächst in Jorael, der Idee nach aber in der ganzen Menschheit. Alles fittliche handeln innerhalb diefes Gemeinwefens, ift zugleich religiöfes handeln. Denn es ift Gehorfam gegen den offenbar gewordenen Gottesmillen und die grundlegende Bedingung der Gemeinschaft mit Gott. Ja, es ift nichts anderes als die notwendige Ronfequenz bes religiöfen Glaubens. Denn die Bebingungen der menschlichen Sittlichkeit - Gerechtigkeit, Treue, Gute, Mitleid und Barmherzigkeit - find ja nichts anderes als bas Eingehen auf die Gefinnung, welche Gott felbft in feiner Offenbarung gegen sein Bolt bewährt. Darum muß auf die Bewährung biefer dem göttlichen Billen entsprechenden Gefinnung im Grunde das hauptgewicht fallen, - nicht auf die Einzelheiten des äußeren handelns (Gefeteswerte). So ift wohl auch in Israel

bie urfprüngliche Erscheinung fowohl bes fittlichen als des religiöfen Aber die Sittlichkeit treibt - per-Gefetes das Rechtsgefet. moae ihres religiofen Fattors - über basfelbe hinaus, ju einem pofitiven "Gefete ber Freiheit", in welchem nur bas Gemiffen ber Richter fein tann. - Und bas religiöfe Sandeln erfcheint freilich zunächst ohne sittliche Färbung, als ein von Naturverhälts niffen beftimmtes Sandeln, und als ein Berfuch, in felbftifchem Intereffe auf den Billen der Gottheit einzuwirken. Aber meil Die aanze Natur ohne Unterschied Gottes Bert und gut vor ihm ift, und weil Gott als überweltlich und heilig d. h. ohne Beburfnis und Mangel und teinem Machteinfluffe unterworfen ertannt wird, muß notwendig bas zeremoniale Bandeln zum Symbole verblaffen, und alles Opferwesen, wenn es Wert vor Gott haben foll . zum Ausdrucke bes demütigen, dantbaren oder reuigen Berzens werden. So liegt in diefer Religion allerdings ein Deg. ber ins Beidentum zurückführt, daneben aber ein anderer, welcher aufmärts führt zur mahren Religion des Reiches Gottes.

Auf den Weg, welcher rückwärts führt, ift bas Jubentum feit Esra 1) mit immer steigender Einseitigkeit eingetreten. Nicht als ob jemals die großen Grundlagen religiöfer und fittlicher Bahrheit verloren gegangen mären, welche feit Mofes in Israel gelegt waren. Davor mußte ichon der Schatz der prophetischen Schrift bewahren, welcher in diesem Bolke als unantastbares heiligtum galt. Aber anderseits war gerade die Festftellung des Kanon seit Esra nicht ohne verhängnisvolle Folgen für das Berhältnis, welches wir in Betracht ziehen. Seit Esra (?) den Bentateuch abgeschlossen hatte, indem er die priefterlichen Ordnungen des letten großen Gefetesschriftftellers (21.) zum Mittelpunkte und zur Grundlage des ganzen Bertes machte. trat nun die ganze Maffe gesethlicher, bürgerlicher und zeremonialer Borichriften, welche bei A., C. und dem Deuteronomiter vorliegen. mit einer überwältigenden Bucht als die hauptsache in der Offenbarung Gottes an Israel hervor, - ein Verhältnis, wovon bie prophetischen Männer vor dem Exil teine Ahnung haben. Der

<sup>1)</sup> Alttestamentl. Theol., Rap. 55.

geoffenbarte Bille Gottes für fein Bolt hat nun die Gestalt eines umfangreichen und bis in die fleinften Berhältniffe burchgebildeten Gefethuchs empfangen. Die großen fittlichen Gebote, in welchen Gott feine Zwede mit Israel offenbart hatte, verschwinden faft neben der Maffe von Borfdriften über Opfer, Brieftertum, Fefte, beilige Rleider, reine und unreine Speise und tausenderlei Dinge zeremonialer Urt, ja zum Teil rein bürgerlich polizeilichen Charakters. Dies alles galt nun einheitlich als der unumftößliche Wille Gottes, von deffen Erfüllung die Gerechtigkeit 3sraels abhänge. Und die religiofe Jurisprudenz der Schriftgelehrten fuchte bie Befete diefes Buches bis ins Rleinfte zu zergliebern, zu erklären und durch ergänzende Borfchriften zu fichern. Die ganze Dacht ber Gottesfurcht und der Begeifterung für Gottes Ziele mit Israel wurde in den gläubigen judischen Rreisen dem Gehorfam gegen diefes vermickelte Gefetz dienftbar. Und gegenüber feinen Außerlichteiten traten notwendigerweife die wirklich fittliche Gefinnung und bie humanität zurück. Das ift bie falfche Richtung bes fpäteren Judentums, deffen glänzendfte Bertreter im Guten wie im Urgen die Pharifäer find. Das ift der Geift, der feit der Zerstörung Jerufalems für lange Jahrhunderte in der sich gegen bas Chriftentum verschließenden judifchen Nation herrschend geworden ift.

In diesem Judentume ist das ganze sittliche Handeln ausschließlich von religiösen Gesichtspunkten getragen. Alle Beziehungen des ganzen Lebens werden bis ins Einzelnste durch den göttlichen Willen bestimmt. Jede Berschlung gegen diese Ordnungen wird religiös als Sünde empfunden, welche der Sühne Gott gegenüber bedarf. "An Dir allein hab ich gesündigt und bas Böse vor Dir gethan." Und die leitenden Motive für alles stitliche Handeln werden aus der Furcht vor dem göttlichen Gerichte und aus der Schnsucht nach der Gerechtigkeit vor Gott, dem Bergelter und dem König Israels abgeleitet. Weil aber der Wille Gottes in einer Summe von Einzelgeboten offenbart gedacht wird, muß das stitliche Handeln den Charakter des Gesetstums annehmen ( $\gamma e a \mu \mu a$ ). Nicht eine freudige Entfaltung des Lebens aus größen, stitlichen Grundsützen, unter dem Richterauge des

Gemiffens, ift hier möglich. Sondern eine Zerfplitterung ber fittlichen Arbeit in taufend Einzelheiten, aus deren Bufammenftellung doch nie ein lebendiges Ganzes werden tann. Nicht große fittliche Riele, die jeder in feinem Berufe zu verwirklichen bat. rufen bier eine ichopferische Sittlichkeit berbor. Sondern Taufende von Schranken und Berboten lähmen bas fittliche Leben. und laffen ftatt einer individuellen fittlichen Schönheit nur die negativ tadellofe, aleichförmige Gefetlichkeit übrig. Der Mensch lernt Die sittlich aleichaültiaften Lebensformen mit aleichem Ernfte als Billensäußerungen Gottes verehren, wie die großen Grundforberungen der Gute und Treue. Und fo forrumpiert der religiöfe Fattor den fittlichen. Denn fobald der Magftab für das Befentliche im menfchlichen Sandeln verloren geht, liegt der fleifchlichen Natur des Menschen die Bersuchung nabe, sich in dem Stückwerte äußerer Leiftungen und Lebensformen zu genügen, welche auch den natürlichen Kräften nicht unerfüllbar find, ja fogar leicht das Gefühl bes Bohlgefallens an einer erfüllten Bflicht hinterlaffen. "Sie verzehnten Münze, Till und Rummel und laffen babinten bas Schwerste im Gefets; nämlich das Gericht, die Barmberzigfeit und ben Glauben." Das lette Ergebnis einer folchen Richtung aber tann nur ber Schein äußerer Gerechtigteit bei innerer Ungerechtigkeit fein, d. h. heuchelei. Diefe Entwertung und Berfälfchung ber Sittlichkeit wird dadurch noch verschärft, daß in Diefen Rreifen die urfprünglich durchaus natürliche Beschräntung bes Gotteswillens auf Israel als Boltsgemeinde nun abfichtsvoll gegenüber den zur Humanität führenden Zügen des Alten Teftamentes fünftlich festgehalten wird. Während fich auf chriftlichem, islamischem und buddhiftischem Religionsgebiete längft die nationale Schranke des fittlichen 3deals gelöft hatte, beharrt das Judentum darauf, nur Israels Boltsleben als Gegenstand des fittlichen Gotteswillens anzufehen, - und weigert fich, in dem Nachften, welcher Objekt des fittlichen Bandelns fein foll, einen anderen als den Boltsgenoffen oder Profelyten anzuerkennen.

Indem ferner die gesamte bürgerliche Einrichtung des Bolles, also das, was an sich nur äußerliches Rechtsgesets ist, ebenso gut als unmittelbarer Aussluß des göttlichen Billens erscheint,

## Religion und Sittlichkeit in ihrem Verhältnis zu einander.

durchschneidet diese religiöse Auffassung der wahren fittlichen Entwickelung den Lebensnerv. Denn die bürgerliche Ordnung eines Bolks sowie die äußere Gestalt seiner gesellschaftlichen Zuftände kann nur gesund bleiben, wenn sie offen bleibt für jede durch die Weiterbildung und Beränderung der Bedürfnisse und Anschauungen nötig werdende Vervollkommnung, wenn sie sich die Freiheit bewahrt, Beraltetes abzustreisen und neuen Bedürfnissen entgegenzukommen. Sobald also dieses Gebiet wie ein ein= für allemal durch göttlichen Willen festgestelles angesehen wird, ist damit einem solchen Bolke der Charakter der Bildungsfeindlichkeit, des falschen und verberblichen Konservativissmus aufgedrückt. "Es muß veralten und aufgehoben werden."

So ift allerdings alles fittliche Bandeln im Judentume durch. aus religios beftimmt, - aber in einer Beife, die feine Gefund. beit und Bahrheit ichmer gefährdet. Das religiöfe Bandeln jedoch ift nirgends unter einen fittlichen Gefichtspuntt gestellt; es hat teine andere Begründung, als in dem persönlichen Billen Gottes, der hier nicht mit dem Billen des Guten zufammenfällt. Rein natürliche Berhältniffe, Leiftungen auf dem Gebiete des äußeren Lebens "Aufangsgründe weltlicher Urt" find's, in denen fich ein großer Teil des dem Israeliten vorgeschriebenen Bandelns bewegt. Und dies ganze Gebiet des religiofen und des fittlichen Bandelns wird als von Gott befohlen in der Form eines Rechtsgefeses aufammengefaßt, und mußte, wenn die Umftande es erlaubten, mit ben äußern Zwangsmitteln ber Gefellschaft burchgejetzt werden. Denn bas Rechtsleben ber Gefellschaft tann in biefem Bolte nur bestimmt fein, der Religion zu dienen. Der Staat muß Theotratie fein. Und fo torrumpieren fich Religion und Recht gegenfeitig, indem jedes in das Lebensgebiet bes anderen überareift.

Der Jslam, diese anachronistische Weltreligion, geboren aus den religiösen Gedanken des Judentums, wie sie sich unter den Bedingungen des arabischen Geisteslebens umgestaltet hatten, ist freilich dem rabbinischen Judentume inbezug auf die Auffassung des Berhältnisses von Sittlichkeit und Religion ebenso weit überlegen, wie sein Stifter, ein prophetisch angelegter Mann, im

Theol. Stud. Jahrg. 1888.

)

praktischen Leben bewährt, unverbildet durch Abermit der Schule. und mit ftaatsbildender Rraft ausgestattet, über ben Schriftgelehrten der arabischen Juden mit ihrer in der Bucherftube geschaffenen Schattenwelt von religiofen Gedanken und Formen ftand. Mie im Buddhismus und im Chriftentume ift auch im Aslam bie nationale und partifulare Beschräntung des göttlichen 3meds völlig abgestreift, fo flug auch Mohammed in einer Menge von äuferen Sitten und Einrichtungen den Borurteilen und Neigungen feiner Nation entgegenzutommen und ihren nationalen Stolz in den Dienst feiner Religion zu stellen wußte 1). Der Roran offenbart einen Gotteswillen, welcher ben Bewohnern Bentral-Afritas ebenfo gilt, wie den hochgebildeten Rulturvölfern des europäischen Subens, Und fo tann an fich im Islam das gefamte fittliche Berhalten der Menschen religiös bestimmt und durch Gottes an Mohammed geoffenbarten Befehl geordnet aufgefaßt merden. - Ferner hat Mohammed fein Absehen auf ein triegerifches, im vollen Leben ftehendes Bolf gerichtet. Er hat fich gehütet, dem Leben einen erdrückenden Ballast zeremonialer Formen zuzugesellen. Bas er in diefer Beziehung fordert, find einesteils die einfachften und poltstümlichften Satungen ber altteftamentlichen Beiligteit, die er mehr auf die Autorität der früheren Offenbarungen hin beibehalten hat, als daß sie ihm felbst von hervorragender Wichtigkeit erichienen wären 2), --- andernteils Borfchriften, zu benen ihn, mie ju bem Berbote des Beins und der Gludsspiele, fittliche Reflektionen veranlaßt haben 8). Es finden fich im Roran Sprüche. in denen ganz großartig und folgerichtig ausgesprochen wird, wie folche äußere Satzungen teinen felbständigen Wert haben, fondern nur als heilfame Regelungen des äußeren Dafeins betrachtet werden wollen, 3. B. Sure 2, 272: "Nicht das ift die Frömmigfeit, daß ihr euer Antlitz wendet nach Morgen oder Abend, fondern die Frömmigkeit ift, wer an Gott glaubt und ben jüngften Tag und die Engel und die Schrift und die Bropheten, und giebt



<sup>1)</sup> Mettas Stellung, Ballfahrt, Chegefete 2c.

<sup>2)</sup> Sure 2, 168; 5, 1; 16, 116.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Sure 2, 216; 5, 92.

feinen Berwandten und den Berwaiften und Armen und Pilgernben und Bittenden und Gefangenen, und das Gebet aufrecht hält und Almosen giebt und die Berträge hält und geduldig ift in Unglücksfällen" <sup>1</sup>). In diesem Punkte steht der Islam weit über dem rabbinischen Judentume. Und keine Religion kann mit größerer Entschiedenheit den religiösen Sharakter der Sittlichkeit betonen, als der Islam es thut. Nicht bloß daß unaufhörlich der Gedanke an das letzte Gericht und die Freuden des Paradieses als Motiv für den Gehorsam gegen Gottes Willen gebraucht wird. Es wird auch ausdrücklich betont, daß keinerlei Werke der Ungläubigen (d. h. der Gögendiener, die von keiner göttlichen Offenbarung wissen), irgendeinen stitlichen Wert haben <sup>2</sup>). Also nur die auf Erfüllung des Gotteswillens gerichtete und von Frömmigkeit getragene Sittlichkeit ist wertvoll.

Diese Borzüge des Jslam müssen unbefangen anerkannt werden. Und darum hat der Jslam, wie jede Prophetenreligion, in seiner Blütezeit wirklich eine begeisterte Sittlichkeit hervorrufen können. Und noch jetzt muß die am Koran genährte Frömmigkeit Ehrsucht vor den Eltern, Billigkeit in den Rechtsverhältnissen, Mitleid gegen die Armen und Schutzlosen und Abscheu vor Zuchtlosigkeit und Willfür hervorrufen <sup>8</sup>). Aber wir müssen trotzdem den Jslam für unsere Frage im großen und ganzen auf eine Stufe mit dem rabbinischen Judentume stellen, ihn also als eine Korrumpierung ber ursprünglichen alttestamentlichen Gedanken betrachten.

Der göttliche Bille, beffen Offenbarung der Koran sein will, richtet sich keineswegs in erster Linie auf die sittlichen Zwecke der Menschen, obwohl er dieselben, soweit sie für den damaligen Kulturstand Arabiens in Betracht kommen, mitumschließt. Der erste und alles andere überragende Zweck ist vielmehr die ausschließliche Berehrung Gottes selbst in Bekenntnis, Kultus und heiligen Sitten. Und zwar kommt Gott dabei nicht als das Prinzip des Guten in Betracht, dessenkrung an sich auch als

<sup>1)</sup> Bgl. Sure 2, 59 ff. 116 ff. 172; 5, 70; 42, 35; 98.

<sup>2)</sup> Sure 5, 40; 10, 55; 24, 89.

<sup>8)</sup> Sure 17, 24. 32; 24, 30.

fittliches Motiv wirken könnte, — auch nicht als die zu wirklicher Lebensgemeinschaft mit den Menschenkindern offenbarend sich erschließende Verschlichkeit. Es ist der in sich verschloffene und schlechthin unerkennbare, allmächtige Billstürwille, in den man sich glaubend ergiebt <sup>1</sup>), — es ist die despotische Herrscherpersonlichkeit, welche Anerkennung und Verehrung fordert zur Befriedigung ihres individuellen Selbstgefühls.

Aus der Hingabe an diefen Gott tann eine einheitliche auf Brinzipien ruhende, freie Sittlichteit überhaupt nicht entftehen. Der Menfch tann fich nur in unbedingtem Geborfam den Geboten biefes Gottes fügen, ob er fie verfteht und ihmen innerlich in feiner Gefinnung zugewendet ift, ober nicht. Und ba Gon feinen Billen im Roran in durchaus fubranaturaler Beife fundgiebt, in der Form fest ausgeprägter Einzelgebote und Satunaen. welche wie unveränderliche Reichsgefete ein- für allemal veröffentlicht werden, fo muß bie Sittlichteit in diefer Religion wie im Indentume zu Gesetswerten merden 2). Bas der Roran gebietet. ob es eine Borfchrift über die Formen der Ballfahrt oder des Fastens im Ramadan ift, oder ein Gesetz über Erbteilung und Sandel, oder eine Anordnung über die fittlichen Grundgebiete bes Gesellschaftslebens. --- es ift eins mie das andere abttliches un veränderliches Befry, fo lange diefe Religion befteht. Und diefer Gesetscharafter ber Billensäußerungen Gottes im Islam wird ber Sittlichteit besonders burch bie sittliche Oberflächlichteit Mohammeds verderblich, welche mit feinem Gottesbegriffe eng zufammenhänat. Das einzige wirkliche Herzensanliegen Gottes ift nach Mobammebs Überzeugung die Anertennung feiner Macht und Einzigfeit. Sebe Sünde gegenüber biefem Gebote ift unverzeihlich und vernichtet alle anderen guten Berte. Aber mo biefe Grundforderung erfüllt ift, da zeigt der Gott des Koran die fittliche Unfolaerichtigkeit und Launenhaftigkeit, welche bem bespotischen, an fein



<sup>1)</sup> In diefer Refignation gegenüber dem Kismet liegt auch eine fittlich em nervende Macht (3, 148; 4, 80; 9, 51. 122; 15, 4 ff.; 35, 12; 36, 9. 79: 41, 47).

<sup>2)</sup> Dem entspricht, bag im Islam, was Günde ift, auch bürgerlich geftraft wird, und was gesellschaftliches Unrecht ift, anch Sunde gegen Gott ift.

fittliches Prinzip gebundenen, Willen zu eignen pflegen. Er ift weit davon entfernt, sich mit der sittlichen Idee zu indentifizieren und ihre rücksichtslose Durchsührung bis in die Gesinnung des Herzens hinein zu verlangen. Er ist der "Gnädige und Verzeihende" d. h. er ist bereit, wenn eine allgemeine justitia civilis vorliegt, sonstige Verschlungen zu überschen. Er gestattet seinen Gläubigen, vor allem den Reichen <sup>1</sup>), durch äußere Werke, wie Ulmosen, Fasten und Wallfahrten, die Vergehungen gegen das fittliche Gebot abzutaufen <sup>9</sup>). Er ist nachgiedig gegen die Neigungen des natürlichen Menschen, sobald sie nur in den Schranten der äußeren Sitte bleibeu. Kurz dieser Wille Gottes ist völlig ungeeignet, das Prinzip wahrer Sittlichkeit für seine Bekenner zu werden.

Ja, ber Koran muß geradezu zum hemmschuhe der fittlichen Entwickelung und badurch zum Unfegen für die Bildung und innere Gefundheit ber von ihm beherrichten Bölfer werden. Denn die gesamte Rechtsordnung, die Bollssitten und Lebensgewohnheiten, welche Mohammed gemäß feiner Fürftenstellung anordnete, erscheinen im Koran als durch göttliche Offenbarung eins für allemal feftgestellt. Run ift nicht zu leugnen, daß diefe Anordnungen, mit bem Mage der Rultur und Sittlichteit gemeffen, welche Mohammed in Arabien vorfand, im ganzen große Anerkennung verdienen. Selbst feine Cheordnungen find ein großer Fortichritt gegenüber ber arabischen Sitte. Und meistens geht ein praktischer Bug echt ftagtsmännischen Sinnes durch Mohammeds Anordnungen. Aber fchon für die damalige Zeit ftellte diefes ganze Gefetz einen entfchiedenen Rückfchritt dar, gegenüber dem, mas anderswo erreicht Und mare bas auch durchaus nicht der Fall gemefen, fo mar. ift es fchon an fich verhängnisvoll, wenn man die äußeren Lebensformen eines Bolkes für alle Zeiten als durch göttliche Offenbarung festgeftellte, gegen jeden Fortichritt abschließt. Denn auch

2) Die Berufung auf diese Nachsicht Gottes, die das Leichte und nicht das Schwere will, sind zahllos im Koran. Spezialerlaubnisse, um z. B. dem Propheten selbst die sittlichen Leistungen leichter und angenehmer zu machen, vgl. z. B. Sure 33, 49; 49, 3; 59, 5 ff.

<sup>1)</sup> z. B. 5, 91. 96.

im fittlichen Leben, geschweige benn im äußerlich gesellschaftlichen. tonnen nur die Bringipien biefelbigen bleiben. 3hre äufere Form mandelt fich mit neuen Bedürfniffen und Anschauungen. Bas einft ein Segen gewesen ift, wird zum Fluche. Der 38lam bindet feine Bekenner unerhittlich an die Rulturstufe eines roben Bolfes. Er läßt für wahre Biffenschaft und Runft, für würdige Entfaltung ber Che und des gesellschaftlichen Lebens, für freie und gesetliche Staatsentwickelung teinen Raum. Und er bietet teinen Erfatz bafür burch Stärfung und Reinigung der fittlichen Prinzipien. Die fittlichen Gebote werden nicht auf ihre fittliche Notwendigkeit ge= gründet, fondern als Billfürgebote der Allmacht bingestellt, Die teine Brüfung zulaffen und den Frommen an fich verpflichten. Und in noch höherem Grade ift das natürlich bei den Geboten ber gall, welche äußerliche Lebensformen ober religiöfe Bandlungen zum Gegenstande haben. So forrumpiert der religiöfe gaftor im Jelam wie im Rabbinismus die Sittlichkeit. Sie wird 211m äußerlichen Werktun um Lohnes willen oder aus Furcht. Sie bewegt fich vorwiegend in Formen oder in Berboten. Sie nimmt auf die Gefinnung nur beiläufig Rückficht und tennt als letten, entscheidenden Faltor nicht bas fittlich burchgebildete Gemiffen bes Einzelnen, sondern den Buchstaben des Gebotes. Und das religiöje Handeln, obwohl es im Islam lange nicht fo fehr wie im rabbinischen Judentum das fittliche übermuchert, bleibt doch neben ibm und ohne innere Berbindung mit ihm bestehen, als eine Summe von fittlich gleichgültigen und innerlich unverständlichen Leiftungen.

7. Den Weg, welcher von den Anfängen der altteftamentlichen Religion zu einer vollkommenen Verbindung von Religion und Sittlichkeit führt, sehen wir in der prophetischen Entfaltung dieser Religion betreten, und sein Ziel finden wir im Christentume erreicht. Von der alttestamentlichen Entwickelung soll nur mit turzen Worten geredet werden, um zu zeigen, daß sie in der That auch auf diesem Gebiete die unmittelbare Vorbereitung christlicher Gedanten ist <sup>1</sup>). Gegenüber der Gefahr, die Sittlichkeit



<sup>1)</sup> Bgl. Alttestamentl. Theologie, S. 322 ff.

durch die Maffe des religiös bestimmten zeremonialen handelns zu erfticten, haben die Bropheten mit einer oft paradoren Beftimmtheit geeifert. Gott begehrt nicht Opfer, Feste und Gaben. Er will nicht die Gebärden äußerlicher Selbstdemütigung. Er will Gerechtigkeit, Buverläffigkeit und Gute, unparteiliche und mutige Rechtschaffenheit, demütige, dantbare und gläubige Bergen. "Es ift bir gefagt, Menfch, mas gut fei, und mas fordert ber Berr Nur recht thun und Güte lieben und demütig wandeln von dir? por beinem Gott." Benn bie Propheten ben Born Gottes über fein Bolt verfunden, fo begründen fie biefen Born faft ausschliefe lich durch die fittlichen Frevel, welche fie im Bolte rügen: Roheit, Graufamkeit, Uppigkeit, Unredlichkeit, - vor allem in der Rechtspflege, — Gewaltthat und Unbarmherzigfeit. 21fo die Sünde gegen Gott wird in erfter Linie in der Übertretung der fittlichen Ordnungen der Gesellschaft gefunden. Die Berletzung der beiligen Formen tommt dabei nur als Auflehnung gegen die Ordnungen und Sitten des israelitischen Bolfslebens in Betracht. Die Übertretung fester Boltsfitten muß ja in einem Bolte, deffen Leben wesentlich auf das Anfehn der "Sitte" begründet ift, immer wie eine Berletzung der Rechts- und der Bürgerpflicht erscheinen. lind wenn die Propheten den Billen Gottes verfündigen, dann meifen fie immer auf die Gute und Gerechtigfeit bin, welche Gott in feinem eigenen Berhalten feinem Bolte gegenüber gezeigt hat, und welche er bem entsprechend auch zu ber festen Rorm des handelns ber Jeraeliten unter einander machen will. So fließt die fittliche Gefinnung unmittelbar aus dem Glauben an Gottes eigne Offenbarung, und bas eigentlich wertvolle handeln ift nichts als die freie Entfaltung und Bemährung diefer Gefinnung, in welche natürlich die ehrfurchtsvolle und gemiffenhafte Beobachtung der heiligen Lebensgewohnheiten des Bolles Gottes eingeschloffen ift. So gewinnt das Handeln in Israel mehr und mehr den Charafter einer wirflich einheitlichen Sittlichteit. Und neben bem negativen Prinzip des fittlichen Bandelns, der Gerechtigteit, tritt immer mehr bas positive, gemeinschaftsbildende Brinzip felbst, die Liebe, in ben Bordergrund, je mehr auch in Gottes Offenbarung feine das Boll fchaffende und erhaltende Liebe als bas Bichtigfte verstanden

wird. Und wenn auch zunächft nur das fittliche handeln in 3srael unter diefen Gefichtspuntt fällt, fo tennt die Brophetie doch acaen den in Norael wohnenden Fremdling (Ger) in fehr weitaebendom Make dieselben Bflichten der Liebe und Treue. Ra. felbit der eigentliche Bolfsfremde -- obwohl in der Gegenwart noch aus der fittlichen Gemeinschaft ausgeschloffen - erscheint doch in dem Idealbilde des Reiches Gottes in diefelbe aufgenommen. Alfo ber fittliche Zweck Gottes umfaßt feiner Abficht nach die ganze Menschheit. Die Religion dieses Gottes ift bemnach das ausreichende Motiv für eine einheitliche, universale und humane Entfaltung der Sittlichkeit. Selbst der Sklave und ber Feind werden nicht mehr als außerhalb der fittlichen Gemeinschaft ftehend betrachtet, - und die ganze bürgerliche Sitte wird von einem ichonen Geifte ber Milbe, Mäßigung und Menichlichkeit aetraaen.

Aber wir werden besser thun, das, was im Alten Testamente doch immerhin nur werdend und mit unvollsommenen Elementen gemischt vorliegt, in seiner christlichen Vollendung zu betrachten.

Jejus ift in feinem Bolle mit ber Bredigt von bem Reiche Gottes aufgetreten, welches mit ihm in den Boden diefer Erde eingefenkt wird, um einft in überweltlicher Herrlichkeit von Gott geoffenbart zu werden. Und er hat als das gemeinfame Brinzip alles Bandelns in diefem Reiche die fchlechthin von feinen welt-Bedinaungen abhängige Liebe hingestellt , lichen welche in der Feindesliebe ihren eigentümlichften Ausdruck empfängt. An. diefem Reiche offenbart fich Gott als ber Bater ber Reichsge= noffen. Seine Bolltommenheit ift die Liebe, welche über Gerechte und Ungerechte Segen ausgießt (Matth. 5, 45ff.). Und als die Jünger Chrifti in ihm felbst die Offenbarung Gottes, und in feinem Beilswerte die Offenbarung des vollkommenen Gotteswillens ertannten, ba wurden fie gewiß, daß bas eigenfte Wefen ber Gottheit in dem Rreuzestode Chrifti gur Erlöfung der Brüder offenbar geworden sei. Gott ift die Liebe. Mit diefer Ertenntnis empfängt die Sittlichkeit ans der Religion ihr höchftes mögliches Motiv. Die Liebe in ihrer elementaren Form ift, wie

wir gefehen haben, das alle fittliche Gemeinschaft überhaupt erft ermöglichende Motiv als folches; denn Liebe ift "Gemeinschaft fuchen". Die Liebe im Reiche Gottes aber, weil fie fchlechthin ohne weltliche Bedingungen und Grenzen ift, tann nicht aus weltlichen Zweden hervorgehen. Sie tann nur religios entftehen, unter bem Eindrucke ber fich offenbarenden göttlichen Erlöferliebe. Erst diefe Liebe aber ift das rechte Brinzip aller Sittlichkeit. diefe Liebe, welche Gemeinschaft mit jedem Menschen sucht ohne Unterfchied ber weltlichen Bedingungen, - und zwar eine Bemeinschaft nicht weltlich-felbstifcher Zwecke, fondern des Guten an fich, -- eine Gemeinschaft um der Gemeinschaft willen, - eine Gemeinschaft in dem einen göttlichen Zwecke, ber allen Menfchen gilt. - Denn nur diefe Liebe ift fabig, alle Berfchiedenheiten des Intereffes, alle fich miderftreitenden Sonderzwede, burch einen höheren Gemeinschaftszweck fest und harmonisch zu überwinden. So wird das fittliche handeln erft im Chriftentume im volltommenften Sinne religiös beftimmt und bedingt.

In dem Glauben an die Erlöferliebe Gottes und an das Reich ber Liebe als feinen eigenen höchsten Zwect, ift zum erften. male in ber Menscheit ber Partifularismus in ber Sittlichteit wirklich überwunden. In Chriftus ift tein Seide noch Jude, tein Mann noch Beib, tein Anecht noch Freier. Der Samariter wird zum Mächften des Juden. Aber teineswegs werden die von der Natur und Geschichte gesetzten Berschiedenheiten in der Menschheit durch diefes religiofe Prinzip aufgehoben ober undeutlich gemacht. Denn der eine gottliche Bille (daß mir Gemeinschaft im bochften Zwecke fuchen follen), gestaltet fich notwendig zu verschiedenartigen Pflichturteilen, je nachdem bie Bedingungen für dieje Gemeinschaft vorhanden find, oder je nachdem noch besondere Aufgaben der möglichen Gemeinschaft einen eigentümlichen Charafter geben. Begenüber denen, welche auch ihrerfeits ichon denfelben Zwedt erftreben, b. h. ben Brübern, empfängt bie Siebespflicht eine befondere Innigkeit. Gegenüber den durch andere fittliche Berhältniffe mit uns Berbundenen, den Genoffen der Nation, der Familie u. dergl., beftimmt fich die Liedespflicht eigentümlich. Aber es bleibt das gleiche fittliche Brinzip in allem Sandeln. Und diefes

Prinzip kann nicht anders als religiös gewonnen werden. So giett es im Christentume keine Sittlichkeit, die nicht religiös bestimm wäre. Der Glaube ist es, der sich durch Liebe äußert. Die Werke sind des Glaubens Früchte. —

Das Reich Gottes erscheint nicht als ein einzelner 3met Gottes neben ben anderen, fondern als ber Gotteszweck fcblechthin. Die Welt ift auf Christus bin und in Christus geworden. Det Beift in der Gemeinde ift Gottes eigener Geift, in welchem a fich ertennt. Und die Glieder des Gottesreiches miffen fich von Emigfeit zu herren der Welt bestimmt. Darin liegt eine religiöfe Rraft für das fittliche Sandeln, welche ber unreligiöfen Sittlichtin fchlechthin fehlen muß, - die Gewigheit, mit Gott und feinem weltsetenden Billen gemeinfam zu mirten, die Siegesgemigheit, Seligfeit, Geduld und Zuversicht, welche bem fittlichen Lebenswerk erft Wert und ausreichende Grundlage geben. Darin liegt aber zugleich, daß der Chrift von feinem anderen für ihn geltenden Billen Bottes miffen tann, als von dem Billen, dem er in der Sittlichteit nachkommt. Der Wille Gottes richtet fich an feine Rinder nicht mehr als ein unverftandenes ihren blinden Gehorfam fordern des Machtgebot; - fondern er offenbart fich als Brinzip eines handelns, in welchem sie mit Gott gemeinfam mirten. Gott mil von den Gliedern feiner Gemeine nichts anderes, als das Arbeiten im Reiche Gottes d. h. die chriftliche Sittlichteit. Und ber Menfo feinerfeits tann in feinem auf Gott bezüglichen handeln nicht anderes erftreben, als teilzuhaben an diefem Reiche, in welchem die Gemeinschaft mit Gott, Leben und Seligkeit gegeben find. Nicht mehr mannigfache endliche Guter, fondern bas eine bochfte Gut sucht hier die Religion. So wird im Christentume das fittlich Gute wie das religiofe Gute einheitlich verftanden und beide werden in ihrem tiefften Befen eins. Das bochfte Gut ift zugleich bas höchfte Gute. Und alles, mas von Gutem und Bütern wirklich Geltung behalten foll, muß in diefem einen Höchsten zu finden fein. Eins ift not.

Damit ift die Trennung des religiösen von dem sittlichen Handeln endgültig aufgehoben. Niemand kann meinen, das Wohlgefallen Gottes durch Handlungen zu erwerben, die sittlich indisse-

rent ober gar unfittlich find. Denn Gott hat teinen anderen Willen offenbart, als den im Gottesreiche beschloffenen. Das einzige Opfer, welches er will, ift die Berfönlichkeit, wie fie fich in ben Dienst feiner fittlichen Zwecke stellt (Bebr. 10. Rom. 6 u. 12). Es giebt feine andere mirtfame Außerung ber Liebe zu Gott, als in der Liebe zu ben Brüdern. Und ba Gott der Schöpfer aller Belt und Geift, Licht und Leben ift, fo hat er meder ein Bedürfnis gegenüber weltlichen Dingen, noch irgendwelche auf weltlichen Unterschieden beruhende Abneigung ober Buneigung. Alles bloß religiofe und zeremoniale Handeln beruht aber auf ber Fiftion, daß natürliche Unterschiede für das göttliche Bohlgefallen Bedeutung haben. So fällt die ganze Summe der Gefegeswerte als "Schatten", als nur ben Unmündigen geziemenb, für die Kinder des Gottesreiches dahin. Sie tonnte nur Geltung behalten, fo lange fie als ein Beftandteil der gefetzlichen Ordnungen im israelitischen Bolte die Boltsgenoffen zum Gehorfam verpflichtete. In biefem Sinne hat fich Jefus, wie feine erften Jünger, diefen Ordnungen nicht entzogen. Sobald aber das Chriftentum mit dem organifierten Bolfsleben Israels nicht mehr zusammenfiel, mußte diefes ganze Gebiet folgerichtig ausgeschieden werden. - Wohl bleibt auch im Chriftentume religiofes Sandeln übrig. Aber es will nicht mehr ein auf die Beränderlichkeit und die befonderen Reigungen Gottes berechnetes mirtfames Bandeln fein, welches feinen Billen dem menschlichen, fleischlichen Billen dienftbar zu machen ftrebt. Denn wer ein Glied des Gottesreiches ift, ber will, daß ber Wille Gottes fich in ihm erfülle, wie in anderen, und er glaubt, daß Gott ihn schon an fich mit der höchsten Liebesgefinnung in Chriftus umfaßt, und dag er weiß, was mir bedürfen, ehe wir ihn bitten. So wird bas religiöfe handeln im Chriftentume zur Bingabe bes eigenen Lebens an den Gottesmillen, um es mit ben Rräften diefes Willens erfüllt miederzunehmen, zur Versentung in das Geheimnis ber göttlichen Liebesoffenbarung, um die Rräfte der himmlischen Welt zu empfangen, die barin verborgen liegen, - und zur Bethätigung ber fteten Lebensund Liebesgemeinschaft mit Gott, auf welcher bas Reich Gottes ruht. Diefes ganze Thun aber ift nicht mehr ein dem sittlichen

Leben fremdes Gebiet. Es läßt fich auch fittlich als die notmenbige Bereitung und Rräftigung der Berfönlichteit zum Dienft Gottes an den Brüdern bezeichnen. Das Bort heilig empfängt im Chriftentume fittlichen Charafter. Die Beiligen d. b. die für Gott Geweihten, find zugleich die "zu guten Berten Gezeugten". Die Heiligung, d. h. die Aneignung der Perfönlichteit an ba Dienft Gottes, ift zugleich die ftete Boraussezung alles mahm fittlichen Bandelns. Und alle religiofen Mittel anr Beiligum treten in den Dienft der Sittlichkeit. 3a auch dasjenige reliaibk Bandeln , welches wir als Rultus ber Gemeine bezeichnen tomme, ift im Christentume ein Teil der Sittlichkeit. Denn es ift m notwendige Bethätigung des Chriften innerhalb der befondem fittlichen Gemeinschaft, die den religiöfen Zwecken der Gefellicht dient, und ift ebenso innerlich verständlich, wie die fittlichen Aufe rungen in der Runft oder im Rechtsleben. Es will nicht, wie u ben niederen Religionen, eine Birtung auf Gott ansüben, fonden es will die religiöfe Stimmung, welche in der chriftlichen Gemein vorhanden ift, zum Ausdruck bringen, und badurch natürlich auf - wie durch alles darftellende handeln - bieje Stimmung be leben und fräftigen. So giebt es im Chriftentume fein religioid Bandeln mehr, welches nicht als Quelle ober als Queflug bit fittlichen handelns verftanden werden tonnte.

Das gesamte Gebiet des christlichen Handelns erscheint duch den von Gott geoffenbarten Willen geregelt, wie in allen prophetischen Religionen. Aber nicht durch ein mannigfaltiges und doch stets unzureichendes System von Geboten und Verboten, die von jedem einzelnen im vorgeschenen Falle die gleiche Art de Handelns fordern, — nicht durch ein göttliches Rechts. mit Sittengeset, molarn dadurch, daß das gättliche Ziel de menschlichen Handelns und die göttliche Beurteilung der Omy geoffenbart werden, woraus sich für jeden in jedem Falle die greich ihm geltende Pflicht mit Notwendigkeit ergiebt. An die Stelle de Buchstabens tritt der Geist. Christus ift des Gesches Ende. So tann jeder Christ nur selbst sich das Pflichturteil im einzelm Falle bilden. Er thut nicht als Knecht ein fremdes Gebot, sow dern erstüllt als Rind des Baters Willen. Darum fann sich mit

Chriftentum allein wirklich auf religiöfem Grunde die individuelle Bestalt ber Sittlichteit entfalten, wie fie fonft nur der hellenischen Bbilofophie als Ibeal vorgeschwebt hat. Jeder muß nach feinen Anlagen, Gefahren und Berufsaufgaben fein Sandeln geftalten und das Runftwert eines Lebens ichaffen, welches teinem anderen Menschenleben ganz gleich, und boch jedem gleichwertig ift. Darum tommt auch im Chriftentume das Gemiffen erft zur vollen Geltung, wenn auch von den neutestamentlichen Schriftftellern nur die am hellenistischen Sprachgebrauche orientierten das Wort felbft öfters gebrauchen. Sittliches und religiofes Gemiffen find für ben Chriften fchlechthin eins. Ber fich burch das fittliche 3beal des Chriftentums gerichtet fühlt, fühlt fich auch von Gott gerichtet. und wer diefem Ideale nicht widerspricht, hat auch ein gutes Gewissen vor Gott. Das Gemiffen wird dem Chriften zur Stimme Gottes (avveldnois Geov). Und weil das sittliche Ideal in der Form eines einheitlichen Prinzips gegeben ift, und feine Anwendung schlechthin nur von der einzelnen Berfönlichteit selbft ausgehen tann, fo tritt das Gemiffen zugleich im gegebenen Falle in einen bewußten Gegenfatz zu der Meinung der anderen, ja felbft event. zu ber öffentlichen Meinung. Es fällt ein Urteil über einen beftimmten Menfchen, - welches für diefen ichlechthin gültig und unwidersprechlich ift, -- für andere aber in vielen Fällen burchaus nicht maßgebend fein tann, ja von ihnen vielleicht als Urteil eines irrenden Gemiffens ertannt wird, wenn der Betreffende das chriftliche Ibeal noch nicht rein verstanden hat 1).

Das Reich Gottes ift ein Reich von überweltlicher Art, und sein Prinzip ift ein überweltliches. So folgt aus der thristlichen Religion die sittliche Aufgabe der Weltverneinung, insofern die Welt ihre eigenen Prinzipien gegen die göttlichen aufrecht erhatten will ( $\sigma \alpha \varrho \xi - x \delta \sigma \mu \sigma \varsigma$ ). An die Stelle ver zeremonialen Vermeidung bestimmter Naturgegenstände tritt die Aufgabe, die Natur als Natur niemals herrschen zu lassen, -bie Seele zu verlieren, um sie zu gewinnen, und keinerlei Rompromis mit den Grundsägen des Fleisches einzugehen. In diefer

1) Bas nicht aus dem Glauben ift, ift Gunde (vgl. überhaupt Röm. 13. 14).

<sup>. .</sup> 

arundsätzlichen Berneinung der weltlichen Motive für die Sittlich teit wirft die chriftliche Frömmigkeit ähnlich wie die buddhiftische. Aber in dem Glauben der Chriften an Gott den Bater, welcher feine ewigen Zwecke schaffend in der Belt offenbaren will, liegt ber grundfätliche Gegenfatz beider Religionen. Aus diefem Glauben gehen positive sittliche Ziele hervor. Das Reich der Liebe ift ein fchöpferifches 3deal, und gerade weil diefes Gottesreich nicht von Diefer Belt ift - d. h. als folches teine äußerlich fichtbare Ericheinung in diefer Belt haben tann -, wirft die religiöfe Beftimmung der Sittlichteit im Christentume nicht als Korrumpierung ober Entwertung des fittlichen Handelns. Die Bolltommenheit ift im Chriftentume nicht eine besondere Form der weltlichen Lebensführung, etwa in Ustefe und Beltflucht. Das Bandeln aus Liebe pollzieht fich nicht in besonderen Leiftungen, etwa in Almofengeben oder in religiöfer Beschäftigung. Sondern das Reich Gottes fann nur in den fittlichen Gemeinschaften zum Ausbrucke tommen, Und jede Gemeinschaft ift criftlich wertlos, in welcher dieses Reich nicht gewirkt wird. Aus dem Motive der chriftlichen Liebe tann man überhaupt nur innerhalb der Bflichten des gemeinschaftlichen Lebens handeln. Und jedes pflichtmäßige handeln ift driftlich wertlos, wenn es nicht aus diefer Liebe geschicht (1 Ror. 13), So wird die Sittlichteit durch den religiofen Fattor nicht erdrückt, fondern vollendet und geadelt. Der Chrift weiß, daß er die Rraft zu wirklicher Sittlichkeit nur religiös, d. h. aus Gnaben im Glauben, empfangen tann. Und weil er glaubt, daß die Belt pon Gott für feinen göttlichen Zwect erschaffen ift, fo gilt fie ibm als Grundlage für diefen 3med überall als ichlechthin aut Da ferner der göttliche Zwect bas fittliche Gemeinschaftsleben ber Menschen voraussetzt und ohne dasselbe gar nicht zur Erscheinung tommen tann, fo find alle mabren menschlichen Gemeinschaften Gottes heilige Ordnungen und wirkliche Güter. Sit werden nur da verwerflich, wo fie mit dem Geifte des Simmelreichs in Biderspruch fteben und ihm als dem höchften Rmede fich widersehen. So ift das Chriftentum von jeder falfchen 26. feje und Beltverneinung entfernt. Alles natürliche gilt als rein. b. h. als fähig, dem göttlichen Zwecke zugeeignet zu werden. Ebe.

Staat, Recht, Bildung find Gottes Ordnungen, die man um des Gewiffens willen zu achten hat. Aber der Wille Gottes schreibt ihnen keine bestimmte äußerliche Form vor, sondern läßt Raum für jede Entwickelung, vorausgesetzt, daß sie für den Geist des Himmelreichs offen steht und ihn nicht ausschließt, daß sie also gegenseitige wahre Förderung der Menschen gestattet. Und wo dem Christen eine feststehende Rechtsordnung entgegentritt, wo also eine Rechtspflicht sür ihn vorliegt, da hat er sie als Gottes ord nung zu achten. Sie ist ihm nicht mehr eine äußerlich sich auszumgende Ordnung, sondern ein sittliches Gut, das er zu wahren und zu fördern hat. — So wird die Rechtspflicht zur wahrhaft sittlich en Pflicht, und beide gemeinschaftlich werden zur religiösen Pflicht. Das gesamte stittliche Handeln ist religiöses Handeln, und es giebt kein religiöses Handeln, welches sich nicht aus der sittlichen Pflicht verstehen und auf sie hinleiten ließe.

So ift ber Bang der Entwickelung burchmeffen. Religiöfes und fittliches handeln find eins geworden, - und die chriftliche Ethif tann beides einheitlich aus dem gleichen Grundprinzipe entfalten. Die Sittlichfeit beginnt ganz ohne religiöfen Charafter. Sie wird zuletzt vollftändig von der Religion getragen nup empfängt ihr oberftes Brinzip und ihre Motive aus der Offenbarung Gottes. — Sie beginnt mit den notdürftigen Regeln, ohne Die ein gemeinschaftliches Leben nicht möglich ift, und überläßt alles andere ber Billfür. Sie tennt tein Brinzip, fragt nach feiner Gefinnung und tennt teinen anderen Richter, als die öffentliche Meinung und bas Gefetz bes Staates. Sie endet bamit, bie Gefamtheit alles möglichen Sandelns allen Menfchen gegenüber aus einem einheitlichen überweltlichen Bringip, der Liebe Gottes felbft, auszugestalten, und tennt dann teinen anderen Richter als Die Gemiffensftimme in der eigenen Bruft, die zugleich Stimme Gottes ift, und weiß von nichts, mas fittlich gleichgültig und nur ber Billfur überlaffen mare. - Das fittliche Sandeln beginnt als Unterordnung unter das Rechtsgeset, unter Sitte und Satung bes Bolts, ganz gleichgültig bagegen, ob biefelben bem Einzelnen innerlich verftändlich find oder nicht. Es endet als ein handeln in vollkommener Freiheit, in welchem der Menich wohl alle gesetliche Ordnung achtet, aber das Gesetz seines Handelns doch nur in dem göttlichen Prinzipe selbst hat, und es event. auch gegen die Meinung der Menschen und die Gewohnheiten des Zusammenlebens geltend machen muß. Also es giebt gar kein bloßes Rechtsgesetz mehr, sondern alle Rechtspflicht ist auch als wahrhaft sittliche Pflicht, alle sittliche Pflicht auch als religidse Pflicht erkannt. Wenn im Anfange sittlich nur war, was die Rechtspflicht vorschrieb, so schreibt jetzt die Rechtspflicht nur vor, was als sittlich verstanden wird. — Gegenstand der sittlichen Pflicht ist zuerft nur der Angehörige eines bestimmten gesellschaftlichen Kreises. Zuletzt wird jeder Mensch, als zum Reiche Gottes berusen, Gegenstand der Liebespflicht.

Und das religiofe handeln beginnt gang ohne Bufammenhang mit der Sittlichkeit, ja es kann im gegebenen Falle ihr widersprechen. Es ift zuerft eine Summe von eigennützigem handeln, mit welchem man auf bie Laune und Schwäche der Gottheit einzuwirken meint, und ein Gewebe von Formen, die aus dem vorausgesetzten Naturcharakter der Gottheit folgen. Es endet damit, daß man den eigenen Billen an Gottes offenbarten Billen hingiebt in dem allein Gott wohlgefälligen Opfer der ganzen Bersönlichkeit an Gottes sittlichen Zweck. So wird es eins mit bem fittlichen handeln, und auch ba wo es als ein besonderes Gebiet hervortritt, ift es nur die notwendige Beihung und Stärfung der Berfönlichteit für die fittliche Arbeit, und der freie und freudige Ausdruck der religiöfen Gefinnung im Runftwerte des Kultus. Das Opfer wird zum vernünftigen Opfer des Lebens. Das Gebet zur fortmährenden hingabe des Bergens an (Betet allezeit !) Die Ustefe zur fittlichen Freiheit von Gett. den weltlichen Motiven. Die Zauberei zum Empfange der relis gibfen Beilekräfte im Satrament. Die Efftafe zur andächtigen Bersentung in die Offenbarung der Gnade Gottes. Das Berftricken des Lebens in Zeremonicen zur Beihe alles natürlichen an den höchften Zwect. Der gewinnfuchtige Rultus zum Ausdrucke der Frömmigkeit im Geifte und in der Bahrheit, --- zum Beihrauche auf dem vernünftigen Opfer der Berfönlichteit.

Ohne Zweifel liegt in diefer wirklich christlichen Auffassung

128

#### 129 Religiou und Sittlichkeit in ihrem Berhältnis ju einander.

des in Frage ftehenden Verhältniffes auch feine Bollendung. Das gefamte handeln ift einheitlich, frei und aus einem gemeinschaftlichen Bringip verftändlich geworden. Ein höheres Bringip aber für die Sittlichteit ift undentbar - benn die Liebe ift das fittliche Brinzip an sich — und die sittliche Kraft, welche aus dem religiöfen Charafter biefes Brinzips und aus der Gewißheit bes gemeinfamen Handelns mit Gott folgt, ift die allein zureichende und ichlechthin unerschöpfliche Rraft. Die Sittlichteit ift zur vollen humanität geworden, und zugleich hat fie aufgehört, Satzung zu fein, und bietet die Bürgschaft für volle Freiheit und Gewiffenhaftigkeit bes Einzelnen. Alle gute fittliche Ordnung erhält vollen Bert als Ordnung Gottes, und boch giebt es eine Stimme Gottes im Gemiffen, bie im gegebenen Falle bober gilt als alle äußere Ordnung. Reine Satzung hindert den freien Rulturfortfcritt, -- teine falfche Weltverneinung entwertet Guter und Aufgaben biefes Lebens. Und boch werden fie alle in ber rechten Welt-Berneinung rückfichtslos dem überweltlichen Zwecke hingegeben. Das Leben ift frei geworden von dem Dienfte geifttötender Formen und heuchlerischen Gottesdienstes. Und boch ift jeder Moment bes Lebens auf Gott bezogen und ihm geweiht, und das ganze Leben ein Gottesdienft. Jede Selbstgerechtigkeit ift durch den religiöfen Charakter bes fittlichen Brinzips und burch die überweltliche Bolltommenheit des fittlichen 3deals aus. geschloffen, - und boch ift in dem Bewußtfein der gemeinfamen Arbeit mit Gott unferm Bater dem Handeln eine felige Gewißheit emigen Lebens gegeben und jede Rnechtsfurcht genommen.

Ebenso deutlich aber ift, daß fich von diefer Betrachtungsmeife aus ein Urteil über mancherlei im Christentume wieder aufgelebte heidnische und judische Anschauungen vollziehen muß. 3ch will barauf hier nur mit turgen Worten hindeuten. 2000 man an eine schon im Neuen Testamente hie und da durchklingende dualistische Auffaffung des natürlichen anschließend die irdischen Erscheinungsgebiete des sittlichen Handelns entwerten und in der Weltver= neinung die Bollkommenheit suchen will, - wo man bas besondere religiöfe Sandeln, wie ein Gott beeinfluffendes, dem fittlichen handeln als ein höheres gegenüberstellt und die Rirche mit ihren. Theol. Stub. Jabra, 1883.

besonderen Aufgaben mit dem Reiche Gottes und dem Arbeiten an demfelben identifiziert, — wo man in Gebet und Saframent ein wirkfames, den göttlichen Willen umgestaltendes religiöses Thun beabsichtigt, — wo man in besonderer Ustese, oder in schwärmerischem Warten auf eine Umgestaltung der äußeren Weltverhältnisse, den Willen Gottes wieder von Naturbedingungen abhängig machen will, — wo man das Heil an "Gesetzeswerte" schließt, oder nicht versteht, daß alle Sittlichteit, die nicht von dem religiösen Fastor getragen wird, unterhalb des christlichen Zieles bleibt: da — und in vielen anderen Jüllen — steigt man von der im Christentume erreichten Höhe herad, und verfällt wieder in die Unvollsommenheiten, die uns bei dem Gange durch die Religionsgeschichte begegnet sind.



# Sedanken und Bemerkungen.

•

•





.

# Die galatischen Gegner des Apostels Paulus.

1.

Bon

### Lic. **A. S. Franke**, Brivatbozent in Halle.

"Das war das Berhältnis des judaistischen zum paulinischen Evangelium, als nun die Judaisten, sicher von Jerusalem her, den Rampf wider den Paulus und sein Evangelium auch in die Heidengemeinden Galatiens trugen."

Mit diefen Worten beschließt Holften in feinem "Evangelium des Paulus" (S. 53) die Untersuchung über "die Verstörer der Gemeinden Galatiens und ihr Evangelium". Jenes "sicher" aber ist wohl zunächst gegen Hausrath gerichtet, welcher in seinem "Apostel Paulus" (2. Aufl., S. 261 f.) wenigstens die Zulässigkeit der Annahme, daß es Paulus in Galatien mit Gegnern zu thun gehabt, welche ihm aus den dortigen judenchristlichen Kreisen erwuchsen, ausgesprochen und begründet hat.

Uns scheint, daß die Bemerkungen Hausraths, auch wenn sie ber Kritiker strikterer Observanz a limine abgewiesen, auf ein wirklich vorliegendes Problem hingewiesen haben. Und die Frage nach Heimat und Art der galatischen Gegner des Paulus ist wegen des Lichtes, das von ihrer richtigen Beantwortung aus nicht nur auf Borgeschichte und Erklärung des Galaterbrieses und auf das Berhältnis des Apostels zu seinen Gemeinden, sondern auch auf bie Urgeschichte des Christentums überhaupt fällt, wich-



•

•

## Die galatischen Geguer des Apostels Paulus.

Bon

### Lic. **A. S. Franke**, Brivatbozent in Salle.

"Das war das Berhältnis des judaiftischen zum paulinischen Evangelium, als nun die Judaisten, sicher von Jerusalem her, den Kampf wider den Baulus und sein Evangelium auch in die Heidengemeinden Galatiens trugen."

Mit diefen Worten beschließt Holften in feinem "Evangelium des Paulus" (S. 53) die Untersuchung über "die Verstörer der Gemeinden Galatiens und ihr Evangelium". Jenes "sicher" aber ist wohl zunächst gegen Hausrath gerichtet, welcher in seinem "Apostel Paulus" (2. Aufl., S. 261 f.) wenigstens die Zulässig= keit der Annahme, daß es Paulus in Galatien mit Gegnern zu thun gehabt, welche ihm aus den dortigen judenchristlichen Kreisen erwuchsen, ausgesprochen und begründet hat.

Uns scheint, daß die Bemerkungen Hausraths, auch wenn sie ber Kritiker strikterer Observanz a limine abgewiesen, auf ein wirklich vorliegendes Problem hingewiesen haben. Und die Frage nach Heimat und Art der galatischen Gegner des Paulus ist wegen des Lichtes, das von ihrer richtigen Beantwortung aus nicht nur auf Borgeschichte und Erklärung des Galaterbrieses und auf das Berhältnis des Apostels zu seinen Gemeinden, sondern auch auf die Urgeschichte des Christentums überhaupt fällt, wich-

1.

tig genug, um ihre eingehende Erörterung an diefer Stelle zu rechtfertigen.

Es ift ja nie in Zweifel gezogen, daß es Judaisten, Gesetsmenschen waren, gegen deren Treiben in feinen Gemeinden der Apostel ben Galaterbrief richtet : noch tann es je bezweifelt mer-Zweiundbreißigmal gebraucht im Briefe ber Apostel bas den. Bort vouos, und zwar ausschließlich im ftritten Sinne vom mofaifchen Gefete, mahrend die fünfundstebzig Dale, welche bas Wort in ben fechzehn Rapiteln des Römerbriefes auftritt, fich auf febr perschiedene Bedeutungen verteilen. Zwar ist durch nichts im Briefe angebentet, bag bie betämpften Gegner nicht auch bie Deiben auf Grund des Glaubens an Chriftum als in eine gemiffe Semeinschaft mit Gott getreten anerkannten. Ebenso wenig werben fie die Notwendigteit bes Glaubens gum Seil für Juden wie Beiden geleugnet haben. Tritt jedoch der Beide durch fein Betenntnis zu Chrifto in ein Berhältnis zu Gott, fo muß er diefem auch feinem Billen gemäß zu dienen bereit fein. Seinen Billen aber hat Gott in der Offenbarung vom Sinai, im Gesete bes Mofes ausgesprochen. Bas ber Glaube begonnen, muß bas Gejeb vollenden (Rap. 3, 3). Nur der Gerechtigkeit ift der Lohn der owryola verheißen (vol. die paulin. Antithese Kap. 5, 5). Ses. rechtigkeit. Lebensgerechtigkeit aber ift nicht denkbar ohne die Norm bes Gefetes (Rap. 2, 21), wenn auch gemiß tein Chriftusgläubiger jener Zeit die große Subne, wie fie Baulus und die Urapostel einmütig (val. 1 Por. 15, 3. 11. Gel. 2, 16) als in Christi Tode vollzogen predigten, herabzuseten die Absicht hatte. Der Wille Gottes aber ift, wie Gott felber, unwandelbar. Das Gefet ift fomit ein endgültiges Statut (vgl. bagegen Gal. 3, 15 ff.). Die Gottesoffenbarung in Jeju Chrifto, weit entfernt, dasjelbe ju abolieren, hat es nur bestätigt, denn Christus erschien veromerog ύπο νόμον (vgl. Gal. 4, 4). Ebenjo wenig aber, mie wahre Bottesgemeinschaft, ift volle Gemeinschaft der Meffiasgläubigen möglich, ohne daß die Heidenchriften fich zum Leben nach dem Gefete entschließen (Rap. 4, 17). Birflich hatten die Friedenstörer es nach des Baulus Ausfage (Rav. 4, 10) bahin gebracht, daß fich die Gemeinden Galatiens zum Befalgen des jüdischen gefttalenders entschlossen. Ihr Absehen ging nun dahin, auch noch die Annahme der Beschneidung, des Siegels vollen Proselytentums, seitens der Heidenchriften durchzusetzen.

Bir haben es alfo in Galatien mit einer energisch und erfolg. reich betriebenen judaiftischen Propaganda zu thun. Aber auch daß die Unruheftifter geborene Juden, nicht, wie mehrfach angenommen wurde, gesetseseifrige Brofelyten maren, läßt fich aus dem Briefe wahrscheinlich machen. Denn nicht nur um die Ehre und bauernde Beltung des Befenes ift es ihnen ju thun, fondern ganz befonders auch um die privilegierte Stellung, welche Jorael, dem leiblichen Samen Abrahams, der Verheißung gemäß dauernd aufommt. Die Argumentation des Apostels, oft belächelt, mit welcher er Rap. 3, 16 auf den Singular zal ro onequarl oor hinweift, diefen von Chrifts deutend, gewinnt mit einem Schlage an lebensvoller Begiehung, wenn man in dem Sate: ro de Afgaau edoisσαν αί έπαγγελίαι και τω σπέρματι αύτου, eines der oft wiederholten gegnerischen Schlagwörter ertennt, mit denen fie bie Emigfeit ber Brivilegien 38raels barthaten. Gie maren eben feines. wegs der Meinung, daß das meisianische Reich den Adel der Theofratie aufzuheben beftimmt fei. In verschiedenen Formen muß es deshalb Baulus ihnen gegenüber aussprechen, daß in Christo Jefu tein Judentum noch Hellenentum mehr gilt (Rap. 3, 28; val. 5, 6; 6, 15). Und wenn fo bas zwar meffiasgläubig gewordene. aber in feinem nationalen Stolz, feinen Borurteilen und Anfprüchen nicht innerlich überwundene Judentum fich zum Störer und Berftörer einfach aläubiger Gemeinden aufwarf, fo geschah wieder, was urbitblich in Israel und Ifaat vorgegangen: es verfolgte der nach dem Fleisch Gezeugte den nach dem Geift Geborenen (4, 29).

Sind wir berechtigt, auch in dem Worte des Apostels (Rap. 4, 26) von dem oberen Jerusalem, das unsere Mutter ist, eine Untithese zu erblicken gegen ein anderes Schlagwort der Verjührer? — "Jerusalem ist unsere Mutter !" so mochten diese sagen. "Sie lebt in Anechtschaft mit ihren Kindern !" so lautete des Apostels Untwort. Jedenfalls wäre das ein Beleg mehr dafür, des wir in den Verstörern stammesstolze Juden zu erblicken haben.

Aber würde nicht eben ein folches Bort in ihrem Munde erft

bann besonders voll wiegen, wenn es wahrhafte Judäer, Rinder Jernfalems, Glieder der Urgemeinde maren, die fich mit bemfelben einführten? — Ohnehin liegt es ja fo nahe, an Judäa als Aus. gangspunkt zu denken, wo immer wir in der weiten Belt judgifisichen Störungen aufblühender Beidengemeinden begegnen. Dort. in Jerufalem insbesondere, um den herrnbruder Jatobus, ben Bertreter der Legitimität, geschart, fort und fort im Eifer um die Ration und die Geltung der theofratifchen Einrichtungen fich überbietend, durch Emiffare und die mancherlei Berbindungen mit ber Diafpora weit und breit einen ansaedehnten Gefichtstreis beherre fchend, war man gewiß nicht gleichgültig und in weiten Rreifen nicht ungeteilt froh über eine Bewegung unter den Beiden, die, von Baulus insbesondere ihre Richtung und in immer neuen Unternehmungen immer neue Impulje empfangend, eine freie Beidenfirche bervorbrachte, welche die ursprünglich allein bestehende innerhalb Israels bald in Schatten zu ftellen brohte. Rachweislich ift Störung der Eintracht in Antiochien wie in Rorinth von der iubäischen Urgemeinde ausgegangen. Barum follte bas in Galatien anders gewesen fein?

Dazu kommen eine Reihe von Indizien, welche uns auf Judäa als Ausgangspunkt ber Störung zu verweisen scheinen. In Rav. 1, 11 ff. verwahrt fich der Apostel gegen jede Abhängigkeit feiner apoftolifchen Thätigkeit, wie des Evangeliums, bas er verfündet, von Jerufalem, von den Uraposteln insbesondere. Eine folche war Wer aber hatte mehr Intereffe an und alfo behauptet worden. mehr icheinbares Recht zu folcher Behauptung, als wer felbft diefem Rreife der ursprünglichen Christuszeugen nahe ftand? Denn eben auf die Ehre, die Genoffen bes Erdenlebens bes Deffias gemeien zu fein, welche jene vor Paulus infonderheit voraushatten (Gal. 2, 6), hatten die Berführer hingewiefen, hatten von dem Anfehen geredet, in welchem diefelben bei der alten Gemeinde ftänden, bei allen zu fteben Anfpruch hätten (of doxovvres B. 2. 6. 9), und wie eben fie Chriftus zu Säulen der Bahrheit im Baufe Gottes beftimmt habe. Und wenn Paulus (5, 10) fagt: 5 de rajadoow υμας βαστάσει το κρίμα, δστις αν η, - fcheint er bann nicht auletst boch hinter dem Unterfangen der Friedensftörer eine Bet-

fönlickleit zu erblicken, die doch wohl schwerlich im Kreise der von ihm Bekehrten, über dem er mit so viel Selbstbewußtsein schaltet, gesucht werden darf (vgl. 2, 12)? Und wenn wir endlich fast gleichzeitig auf anderem Boden, dem korinthischen, denselben Angriffen gegen Paulus und sein Apostolat, derselben Erhebung jerusalemischer Autoritäten im Munde von Judäern begegnen, wie sollten wir bei den galatischen Wirren auf die Einmischung paläftinensischer Juden verzichten wollen !

Dennoch mare es unferes Grachtens ein höchft übereiltes Berfahren, das fich bei dem bisher gewonnenen Refultate wollte genügen laffen, um nun die Störung des Friedens in Galatien einfach Angehörigen der Urgemeinde schuld zu geben. Bir haben nämlich längft noch nicht alle in Betracht kommenden Momente in Erwägung genommen. Und was bleibt, ift meift derart, daß es das gewonnene Refultat sogar erschüttern zu können scheinen Schon die lette und höchfte Forderung ber Judaiften, möchte. die der Beschneidung, erregt Befremden, wenn von Mitgliedern, wohl gar Bertretern der Gemeinden Jerufalems ausgehend. Wenn das Abkommen, welches Baulus doch auch nach Gal. 2 mit den Autoritäten von Jerufalem getroffen, irgendeinen Sinn hatte, fo muß es ben Apostel davor fichergestellt haben, daß fich von Serufalem aus nicht, womöglich offiziell, ein Borgehen wiederholte, zu welchem, ohne Autorifation, blinder Gifer und Boreingenommenheit feinerzeit (val. Apg. 15, 1) Einzelne hingeriffen hatte.

Freilich lag zwischen jener Übereinkunft und den in Rede stehenben Ereignissien jener Borgang in Antiochien, welchen Paulus selbst Gal. 2, 11 ff. erwähnt. Und eben dieser hat ja nach dem Urteil der Aritikt das Tischtuch zwischen Paulus und den Uraposteln auf immer zerrissen, das Signal zu einem dauernden Bruch und zu erbittertem Rampse gegeben. Wäre dem so, dann wäre nichts dagegen einzuwenden, daß man nun auch von belden Seiten die Übereinkunst von Jerusalem, als ein Hindernis in energischer Belämpfung des Gegners, fallen gelassen hätte. Aber man sollte bei solcher Behauptung nicht vergessen, zu bemerken, daß man da Hypothesen vorträgt, noch dazu schwer zu begründende. Denn der Beweis, den man in Offenb. 2, 2 hat finden wollen, ist zu fadenfceinig und zumeist auch aufgegeben, um ziehen ju tonnen. Und was in der Darstellung des Baulus von feiner Verhandlung mit den Säulen der Gemeinde deutet darauf hin, daß das Refultat derfelben unterdeffen aufgegeben märe? 1) Ja was würde, unter folcher Borqusfegung, die ganze Darftellung für die Galater noch bedeuten: fie ift doch nicht eigens für den Hiftoriter des 19. Rabrhunderts hier eingeführt! Und was den Borgang in Antischien betrifft : deutet etwa Baulus mit einem Borte an, daß ihn von nun an eine unüberfteigliche Rluft von Betrus geschieden habe? Lieft fie fich nicht vielmehr fo. als habe Betrus, der ohne bewaßte Direktive gehandelt, fich die Zurechtweisung des Baulus gefallen laffen müffen und gefallen laffen : ja gewinnt nicht erit unter biefer Borausfetzung der Borfall die Bedeutung, welche ihn der Abficht des Baulus, bas gleiche Recht feines Apostolates von Gottes Ungben mit bem des Petrus geltend zu machen, dienlich machte? Die Unficht, welche den Betrus infolge der empfangenen Rüge gefräntt, ja erbittert, dauernd erbittert von Antiochien scheiden läft, denkt boch gar an gering von der Geistesart desjenigen gungers, welchem ber herr die Leitung feiner Gemeinde vor anderen anheimgesiellt hatte. Betrus hat fich zurechtführen laffen, wie fich "die übrigen Juden", welche mit ihm gleicher "Benchelei" verftelen, zurechtführen ließen. Den Barnabas, welchen der Jerufalemit Martus begleitete, finden wir bald nicht nur nach Apg. 15, 39, fondern auch nach 1 Ror. 9, 6 auf neuen Miffionsunternehmungen; den Baulus aber begleitet (Apg. 15, 40; vgl. 2 Ror. 1, 19) Silas, boch wohl ber Apg. 15, 22 bezeichnete arno hroumeros er rois adelaois. ju neuer Bredigt freier Gnabe für alle auf die zweite Miffionsreife.

Doch wie dem auch fei: zur Unterftügung ihrer Anficht hätten unfere Gegner fich wenigstens auf ein Beispiel von der Urgemeinde ausgegangener Befchneidungspredigt aus jener Zeit zu be-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Daß Baulus felbst von einem Aufgeben der Abmachungen von Jerufalem nichts weiß, bezeugt fein fortgehender Betrieb der Kollette für Jerufalem auch in Galatien (1 Kor. 16, 1) in Gemäßheit des mit den Uraposteln Bereinbarten (Gal. 2, 10).

rufen. Aber ba fehlt's. Gewiß tann man tein fcharferes, tein fräntenberes, tein verwerflicheres Borgeben von Judaiften benten. als das, welches sich der Schlimmften einige in Rorinth gegen Baulus und fein Wert erlauben. Dennoch teine Spur von Beichneidungsagitation. Die einzige Stelle der Rorintherbriefe, welche von der Beschneidung handelt (I, 7, 18f.), thut dies unter fehr allgemeinem Gefichtspuntt, indem fie ebenfo febr dem Befchnittenen das encondo Sau, wie dem in ber Borhaut Berufenen die Beschneidung wehrt. Freilich follen nach Baurs Urteil die Judaisten nach den galatischen Erfahrungen in ihrem Angriff gemäßigter, aber planvoller vorgegangen fein. Dhnehin konnten fie ja den gebildeteren Korinthern nicht zumuten, mas fie bei den roheren Galatern durchsethen zu tonnen hofften. Sie liegen deshalb die Forderung ber Beschneidung zunächst fallen, oder boch beifeite. Aber ift denn der judaiftische Angriff auf Rorinth fo viel fpäter als der auf Galatien unternommen, daß die in Galatien gesammelten Erfahrungen ihm gleich anfangs wären zugute getommen? Und waren dem diefe Erfahrungen mirflich fo entmutigende? Bur Beit, wo ber Apostel den Brief an die Galater fchrieb, gewiß nicht. Über die Bildung des Gros seiner korinthischen Gemeinde aber weiß der Apostel felbft (1 Ror. 1, 26 f.) nicht viel zu fagen. Außerdem aber tam einer judaiftischen Agitation in Korinth, und zwar nicht nur nach bem Berichte der Apostelgeschichte über ihre Gründung (18, 1 ff.), fondern 3. B. auch nach der angeführten Stelle über Beschneidung und Borhaut, ein Umftand zuftatten, ber in diefem Umfange gewiß für Galatien nicht gutraf: bas Borhandensein eines bedeutenderen national-jüdischen Rontingentes in der Gemeinde.

Bleibt nun aber schon das im Vordergrunde des judaistischen Treidens in Galatien stehende Drängen auf den Vollzug der Beschneidung befremdlich, so rücken auch weitere Punkte bei genauerer Betrachtung in ein neues Licht. So hat es ja an sich nichts Auffallendes, wenn der sich zum Gesetze Israels wendende Heiligen Zeiten wissenhaft auf die in demfelden vorgeschriebenen heiligen Zeiten hielt. Auffallen aber muß, daß Paulus, um den Galatern an Thatsachen ihren Abfall zum Gesetze nachzuweisen, gerade nur diesen Punkt hervorhebt. Das Halten auf Tage erscheint da wie das einzige, bis dahin zum Vollzug getommene geschliche Lebensmoment, auf dessen Durchsezung die galatischen Judaisten das größte Gewicht müssen gelegt haben. Daß auch sonst judäische Gegner des Paulus gerade diesen Punkt in den Vordergrund gestellt hätten, läßt sich nicht belegen (vgl. 3. B. die ruhige Erledigung desselben Röm. 14, 5 f.). Zu beachten ist ferner die Berbindung, in welcher der Apostel (Gal. 4, 10) auf das nagarygesonas der heiligen Zeiten kommt. Er begründet mit demselben der Galater Rücktehr unter den Dienst der ächerz xad nraza orotzesa rov xooµoo, zu einer Knechtschaft, von der die Galater doch zum Kindschaftsverhältnis gegen den lebendigen Gott fortgeschritten waren (4, 6 ff.).

Daß ber Apostel erwartet, mit feiner Ausdrucksweife von den Galatern verstanden zu werden, liegt auf der hand. Und wir unferfeits halten es für nicht fo fchmer, in ihr Berftändnis einzudringen. Die von Baulus B. 10 gewählten Ausdrucke Hingen beutlich an Gen. 1, 14 LXX an, wo den ju erschaffenden Bimmelstörpern die Bestimmung gegeben wird, zu fein eis onjusia, και είς καιρούς, και είς ήμερας, και είς ένιαυτούς. Sie follen die Zeiten geradezu "regieren" (agxein the fusque zad rnjs vontos B. 18). Unter jenen leuchtenden Geftalten aber, welche das Altertum als belebt fich vorftellte, fand fowohl das ungezählte Beer ber Engel wie der Dämonen feine Stelle. Behörten nun jenen die agaal (vgl. LXX 1. c. B. 16: al agaal της ήμέρας ... της νυχτός) und έξουσίαι an, welche, wie die diarary des Gefetes ihr Bert gemejen (Gal. 3, 19), nun auch Die Bächter feiner Autorität waren (Rol. 2, 14 f.; vgl. Gal. 4, 3. 5), letteren aber die Götter der Beiden (1 Ror. 10, 19 f.), fo hatte mirflich ber von Chrifto zum Gefet fich menbende Beide fich wieder unter die Berrichaft derfelben Rlaffe von Machten geftellt, ber er durch bie Bekehrung zu Chrifto entgangen war (Kol. 2, 20): er blieb, mas er gemefen, getnechtet unter die Elemente der Belt (Gal. 4, 3). Dag der paulinische Ausbrud nur persönlich mirt. fam gebachte Mächte bedeuten tann, geht daraus hervor, daß diefelben Gal. 4, 8f. als ein anderer Ausdruck für die guose un ovres Seol eintreten, deren Dienst dem des wahren Gottes ent-

#### Die galatischen Gegner des Apostels Paulus.

gegensticht; wie fie denn auch Kol. 2, 8 die Autorität find, welche, Ehrifto gegenüber, die Überlieferung der Meuschen bedingt (vgl. auch die Idee der äyyedos zoopsozatoges Eph. 6, 12). Seien nun aber auch die oroszesta, was sie sein mögen: die Einhaltung der mannigfachen zargol auf ihre Autorität hin (beachte das ols dovleverv Islære) schließt unseres Erachtens ihre Fassung als Lehrelemente aus und giebt jenem Gesehestum einen gewissen spekulativen Charakter, wie er zum schlichten Buchstabentum der Palästinenser nicht recht ftimmen will.

Die größte Schwierigteit aber für ben, welcher Judäer ju Urhebern der galatischen Wirren macht, bildet unferes Ermeffens ber Umftand, daß die Berführer ben Galatern nicht bie buchftab. liche Erfüllung des ganzen Gefetes haben aufbürden wollen. Denn daß dies der Fall gemefen, beweist zur Genüge die von Baulus (5, 3) mit fo viel Emphase und wiederholt hervorgehobene Berpflichtung des Beschnittenen zum Salten des ganzen Gefetes, welche er auch 3, 10 mit Berufung auf das enixaraparos πας δς ούκ έμμενει πασιν τοίς γεγραμμενοις bes Gejezes felbft (Deut. 27, 26) hervorhebt. Wie nun? Judäer, welche in Gefetesfanatismus bie von den Säulen der Gemeinde des. avouierte Forderung der Beschneidung follten Baulus gegenüber auf. recht erhalten haben, fie follten zugleich boch nur ein eflettisches Salten bes Gefetes für beschnittene Brofelyten für nötig erflärt haben? Das wäre allerdings mehr Politit gewefen, als fich boch wohl auch mit einem an das Gefetz gebundenen Gemiffen vertrug, zugleich mehr Schlauheit, als bei folchem Eifer zu bestehen pflegt.

Aber es war keine Politik; vielmehr entsprach der eklektische Charakter dieser Gesetspredigt dem eigenen Standpunkte der Prediger. Ovde yag of περιτεμνόμενοι avtod νόμον gvlássovsiv, sagt der Apostel von ihnen (6, 13)<sup>1</sup>). Und dieses Urteil kann nicht daraus erklärt werden, daß ja doch die sorgsamste

Benn es nach 6, 13 ausdrücklich die Anflifter der Beschneidungsbewegung find, welche der Apostel mit dem Ausdruck ob περιτεμνόμενοι belegt, so kann in diefem nur ein akuminöser Ausdruck für Juden geschen werden, als bei denen die Praxis der Beschneidung fort und fort gelicht wird.

Befolgung des Gesets immer noch Lücken offen lasse. Der Apostel hätte sich selbst dann mit ganz anderem Maße gemessen, wenn er sich Phil. 3, 6 als xara dixacosivyv riv er vóuw yevousvos äusumros darstellt (vgl. Lut. 1, 6). Nein, der Upostel, welcher Gal. 1, 14 mit einem gewissen Selbstbewusstfein sein noosxonrov er zw Iovdaisuw únde noddois svrydixisiras er zw yere mov, negessorsews zydwerzs únágzwr röv nargeixör mov nagadósew ausspricht, steht sich, den alten Pharisäer (Phil. 3, 5), einer Klasse von Inden gegenüber, welche bei allem Nationalitätsdünkel und Gesetseseiser Wittel und Wege fanden, sich und ihre Jünger mit den Forderungen des Gesetses adzusinden.

230 aber haben wir diefes ellettische Judentum zu fuchen? Gewiß nicht in Baläftina und bei Baläftinenfern, in Jerufalem und bei feinen Giferetn, urfprünglichen Bharifäern (Apg. 15, 5), am allerwenigften. Es tonnte nur da fich bilden, wo das Judentum, in andauernder Berührung mit dem griechifchen Beidentum, ber Rritit und der Bildung besfelben gegenüber felbft eine Umgeftaltung erfahren mußte, welche, wenn fie teinen Bergicht auf feine Unfprüche bedeuten durfte, doch die Art ihrer Geltendmachung wefentlich verändern mußte. Der Philofophie der Griechen feste nun der Inde fein Gefetz als die uboquers rns yristens xal rns alnyeias (Rom. 2, 20) entgegen. Das Gefet in der Band unternahm er es, die Welt der Beiden feinem Gotte ju Fligen ju legen, und fo ben hohen Traum feiner Mation, die Berrichaft über die Belt, auf dem Gebiete des Geiftes an realifieren. Dem unter dem Einflusse hellenischer Bildung Aufgewachsenen entzog fich babei, welche weitgehenden Ronzeffionen er bei Auslegung und Anmenbung bes Gefetes an den Geift des Griechentums, alfo ber Belt, bes alwr ovros, machte.

Leider ift es nur eine einzige Provinz diefes Hellenismus, der Alexandrinismus, welche uns durch eine reichhaltige Litteratur feiner Produkte hinreichend klar vorliegt. Aber, was ohnehin in der Natur der Sache lag, dürfen wir um so mehr der Bersicherung Philos glauben, daß überall in der Zerstrenung das Judentum mit ihm gleiche Gesichtspunkte, gleiche Ziele verfolge.

Bas aber Bhilo im Gefete findet und anpreift, bas fpricht er gleich im Anfange ber Schrift über bie Schöpfung ans: die Unweifung ju einem volltommen naturgemäßen Leben. Der Dann bes Befetes (o vouspog avne) ift zugleich ber mabre Rosmopolit. ber es versteht ποος το βούλημα της φύσεως, xa3' fy xal ό σύμπας χόσμος διοιχείται, τας πράξεις απευθύνειν (De op. mundi l. c. 1). Bas bie Stoa als Ideal aufftellte, bas ouoloyovusvas Syr, ber Mann bes Gefetes weiß es zu realis fieren. Denn Mofes, der Bhilosoph fchlechthin (gelocoglag in' aven's oBa'sas axobryra 1. c. c. 2), bem Offenbarung bie genauesten Zusammenhänge der Matur erschloß (zonopolis ra πολλά και συνεκτικώτατα των της φύσεως άναδιδαχθείς), hat es vermocht, die innigfte harmonie zwischen Gefet und Welt herzustellen, του χόσμου τω νόμω και του νόμου τω χόσμο ovredorros, 1. c. c. 2. So gewinnt dann die Beziehung des Befetes auf die oroezeia rov zoonov ihr volles Licht. Und daß diefe fühlische Gnofis, wie fie uns bei Philo entgegentritt, auch in Rleinafien heimifch gemefen, dafür bürgt uns ber Rolofferbrief, nach dem es die judaistische "Bhilosophie" eben mit den oroszesta του xoopov zu thun hatte (2, 8. 23).

Sind wir bis dahin nicht fehl gegangen, so wird nun auch dagegen nichts können eingewandt werden, wenn wir den Ausgang der Jrrichrer Galatiens nicht zunächft in Jerufalem oder Paläftina, sondern innerhalb der Kreife des kleinastatischen Hellenismus suchen. Und da können es natürlich nicht Juden gewesen fein, welche, selbst nicht dem Kreise der mefstasgläubigen Gemeinde angehörig, sich mit der Predigt von der Gültigkeit des Gesetzes und dem Berte der Beschneidung in die heidenchristliche Gemeinde eingeschrie, mit her Bredigt von der Gültigkeit des Gesetzes und dem Berte der Beschneidung in die heidenchristliche Gemeinde eingeschrie hätten. Wir sind vielmehr an eine Evolution innerhalb des galatischen Gemeindelebens selbst verwiesen.

Daß die Gemeinden Galatiens, wenn auch teine Stelle des Briefes ummittelbar davon zeugt, von Anbeginn auch judische Elomente in sich beschloffen, läßt sich zwar zugunsten gewisser Theoreme leugnen, nicht aber durch irgendetwas Thatsächliches beftreiten. Es folgt, da es in Galatien nicht an Juden schlte, aus der streigen Missionspragis des Apostels, für welche uns nicht allein die Erzählungen der Apostelgeschichte, sondern auch das ständige *Iovdalw ve newvov* des Römerbriefes (1, 6 u. s. w.), ganz besonders aber sein Grundsatz Röm. 11, 13 f. (vgl. auch 1 Kor. 9, 19 ff.) Zeugnis bieten. Unter dieser Boraussezung aber hat unseres Erachtens Hausrath a. a. O. das Auffommen einer judaistischen Bewegung innerhalb der galatischen Gemeinden klar und einleuchtend dargestellt.

Wohin der Apostel tam, das Evangelium Chrifti vertündigend, und wo immer fich um ihn und fein Bort Gemeindlein und Gemeinden zusammenschlossen, dahin brachte er auch die gottgegebene Sammlung ber yoagal, für ihn das Offenbarungswort nicht nur bes alten, fondern auch des neuen Bundes (vgl. 2. B. Gal. 3. 8). Um diefes Wort versammelte die neugegründete Gemeinde fich zu gegenseitiger Erbauung (Bal. 4, 21). Ber anders aber tonnte, wenn der Apostel felbft mit feinen Genoffen das neu gebrochene gelb verlaffen, der gemiefene Erflärer biefer Schriften fein, als diejenigen, welche, im Alten Testamente aufgewachfen, von Jugend auf in bemfelben untermiefen maren? Und wenn auch vielleicht unter den Betehrten Galatiens tein Schriftausleger, wie Apollos (Apg. 18, 24), und tein Synagogenvorsteher, wie Rris. pus (18, 8), fich befand: das Wort Pauli Rom. 2, 17 ff. zeigt deutlich genug, mit welchem Anfpruch auf Autorität der Jude der Berftreuung bem Beiden entgegentrat. Und wenn gerade bes Baulus Schriftauslegung uns fo manchen Einblict in feine fcbriftgelehrte Bergangenheit gestattet, mas Wunder, daß auch andere Juden mit ihrer Schrifterflärung im Banne ber Bergangenheit ftanden!

Daß sich auf diese Beise an tausend Punkten judaistische Elemente, durch des Paulus geistesmächtige Predigt zwar zurückgedrängt, aber doch noch nicht aus dem Bewußtkfein jüdischer Gläubigen ausgeschieden, geltend machen konnten, liegt auf der Hand. Bas dafür forgte, daß sie zum Ausdruck kamen, hat Paulus selbst hervorgehoben. Positiv und negativ hat er es 6, 12 f. ausgesprochen, was die der Beschneidung Unterliegenden, also jüdische Mitglieder der Gemeinde, dazu bringe, auch den Heidenchriften die Beschneidung aufzudrängen. Sie thun es µoror iva ro oraveo rov Xeisorov µi dickovras und beweisen sich daburch als Leute,

wiche evapoowangoas Jelovow er oapel. Sie waren alfo Leute anderer Art als Baulus, welcher Berfolgung und Rot erbuldet wegen bes Urgerniffes, welches eben bas Judentum (1 Ror. 1, 23) an feiner Rreuzespredigt nimmt, ohne daran zu denten. bemfelben ben einen Buntt zuzugestehen, burch welchen er aller not fich entziehen zu tonnen wohl bewußt war: el neorroun' er unούσσω, τί έτι διώχομαι; άρα κατήργηται το σκάνδαλον rov oravoov (Gal. 5, 11). Sie hatten, eben unter bem Eindrucke der paulinischen Preuzespredigt, fich bereit finden laffen, unter Bergicht auf die Borteile und Borurteile ihrer Nationalität eine Lebensgemeinschaft mit Seiden einzugeben, mit denen fie fich eines Beiles erfreuten. Diefer Schritt aber aus ber Gemeinfcaft ihrer Bolts- und Glaubensgenoffen heraus in die Gemeinde Jefu Christi fcblog einen Bruch in fich, der fich dauernd um fo lebhafter empfindlich machen mußte, als er eben ein Bruch mit allen bisherigen Lebensbeziehungen mar. Und als die erfte Zeit der Begeifterung vorübergegangen mar (vgl. 4, 15), als die erfte Erbitterung der Bollsgenoffen einem Syftem von Anfeindung, Rräntung und Berfolgung (4, 29; 6, 12) Blatz gemacht, ba vermochten einige ben Berzicht auf Behaglichteit und Ansehen nicht Sie wußten fo gut mie Baulus felbft, auf mas durchauführen. es autommen würde, um die Stellung eines Ausgestoßenen in 3srael mit der eines hoch Angesehenen zu vertauschen (6, 12 f.). Belang es ihnen, die heidnische Gemeinde zur Unnahme bes Gefeges und der Beschneidung zu bringen, fo hatten fie ein zaugna an deren Fleische. Und war nicht das zugleich der Weg, um auch bie Boltsgenoffen mit dem Rreuze Chrifti zu verföhnen? Und wenn fie boch wußten, baf die Urgemeinde, bag Gemeinden im weiten Rreise Baläftinas mit bem Glauben an ben Deffias das Leben unter dem Gefete verbanden, warum follten fie gerade auf dasfelbe Berzicht leiften? Leifteten fie nicht damit zugleich auch auf alle Gerechtigkeit des eigenen Bandels Bergicht und machten fich der Greuel heidnischen Lebens teilhaftig (vgl. 2, 15)? Und wie follte Chriftus das Gefetz abgethan haben, er, ber boch felbft unter bas Gefetz gethan mar (vgl. 4, 4)?

So einte sich bei dem galatischen messiasgläubigen Juden sein. Theol. Stud. 3ahrg. 1883. Intereffe mit allen feinen früheren, immer noch in ihm fortwirtenden Anschauungen, um ihn zum Prediger des Gefetzes für die neuen Maubensgenoffen zu machen, wie es der Jude der Zerstrenung für die ihn umgebende Heidenschaft zu sein pflegte.

Und bei der bloßen Predigt blieb es nicht. Indem sich die Indenschaft in der Gemeinde zu einer besonderen Gemeinschaft zufammenschloß, wie die ernenerte Beobachtung des Gesetzes es notwendig mit sich brachte, tam es zu einer Absonderung von dem dem paulinischen Evangelium verbleidenden Telle der Gemeinde, welche einen Ausschluß der letzteren aus der Gemeinschaft bedeutete (4, 17). Und der Apostel weiß sehr gut, wie gerade eine soche Maßregel dazu angethan ist, auf undefestigte Gemitter Eindruct zu machen: er selbst hatte dergleichen in Antiochien mit augeschen (2, 12 ff.). Was wunder, daß der Apostel solchen Berkahrens Motive mit dem allerstrengsten Maßstade wißt (4, 17)?

So scheint benn unsere Untersuchung bei einem boppelten Refultate anzulangen. Nachdem wir die Birthamkeit jerufalemischer Einflüsse in Galatien, sei es zugestanden, sei es nachgewiesen, haben wir nunmehr die Entstehung der Wirren innerhalb des galatischen Gemeindetreises selbst wahrscheinlich gemacht. Uber eben dieser Duplizität des Charalters der Bewegung bedürfen wir, um uns den Berlauf derselben erklären zu können, welchen der Brief vorausset.

Es tann ja nicht in Frage gestellt werden, daß dem Briefe des Apostels an die Gemeinden Galatiens ein zweimaliger Aufenthaft des Apostels daselbst vorausgegangen war. Hatte bei seiner ersten Anwesenheit der Apostel, selbst am Leibe gebrochen (4, 13), die Pflanzung der Gemeinden im reinen Geiste des Evangeliums herrlich gedeihen sehen, so hatte er bei dem zweiten Besweiten Besweiten genötigt, mit der Wahrheit rückhaltlos vorzugehen, auch auf die Gesahr hin, jemandes Empfindungen zu verleigen (4, 16). Dem Eksektiessuns des hellenistischen Juden gegenüber hob er die Berpflichtung zur buchstädlichen Einhaltung des ganzen Geseges für jeden Beschnittenen hervor (5, 3: pacent ganzes de rwelzer), sein Zeugnis mit dem Worte der Schrift selbst belegend (3, 10). Ronnte nichts besster als dies imstande sein, den Heiten vom un-

bebachten Eintritt in ben Bann bes Gesets abzuschrecken, fo wies ber Apostel nun auch nach, daß eine Berquickung bes Evangeliums mit gesetzlichen Elementen eine fundamentale Anderung sei und belegte, göttlichen Selbstbewußtfeins voll, einen jeden, welcher ben Mäubigen Christi ein anderes Evangelium predigen würde, als bas von ihm gepredigte, feierlich mit dem Fluche (1, 8 f.).

Es war die judaistische Bewegung, wie sie sich innerhalb des galatischen Gemeindelreises selbst entwickelt hatte, gegen welche der Apostel bei feinem zweiten Besuche auftreten mußte. Richts von allem, was sich auf diesen Besuch des Apostels bezieht, deutet auf eine schon stattgehabte jerusalemitische Beeinflussung der Gemeinden. Ja, eine folche ist positiv ausgeschlossen.

Benn es bem aufmertfamen Lefer bes Briefes nicht entgeben tann, das Baulus in demfelben mehrfach Buntte behandelt, welche in feiner mündlichen Bredigt noch nicht ausgeführt vorlagen, fo gilt dies infonderheit von dem erften Abfchnitte desfelben (1, 11 ff. und 2), in welchem der Avostel feine Beziehungen zur jerufalemis fchen Gemeinde und ihren Autoritäten barlegt, um baburch bie Angriffe der Gegner auf die Göttlichkeit und Selbständigteit feines Apostolates und Evangeliums abzuweisen (vgl. fogleich ben Eingang: wwollo de ouw, ferner B. 20 u. f. m.). Bat aber für den Apostel noch bei feinem zweiten Aufenthalt in Galatien teinerlei Anlaß vorgelegen, fein Verhältnis zur Urgemeinde zu erörtern, fo bleibt eine Anmefenheit .von friedeftörenden Glementen derfelben in Galatien bis zu jenem Zeitpuntte burchaus ausgeichloffen. Es mitgte denn angenommen werben, daß jene erften Unruheftifter fich zunächst ihrer wirklamften Argumente gegen des Baulus Antorität und Evangelium den Galatern gegenüber nicht follten bedient haben. Wirklich fieht bie Sache fo ans, wenn Holften, der doch auch eine boppelte Phafe des Judaismus in Galatien statuiert, dieselben Gegner ihre zweite Bearbeitung der Bemeinden "mit wirffameren Rräften" burchführen laßt (a. a. D., S. 54). Gie follen jest erft "alle Gründe in den Rampf geführt haben, mit benen bie Indaiften bas Evangelium Des Paulus und vor allem fein Apostelrecht im Geifte und im Bemüte ber Galater untergraben tonnten".

Aber diese Zurüchaltung mit ihren sichersten Waffen ist, wenn man bedenkt, daß es sich um judaistische Eiferer handelt, so unwahrscheinlich; sie ist ferner, wenn wir auf den Umstand blicken, daß überall, wo es sich um judaistischen Angriff handelt, vom Galaterbrief dis hinab zu den Elementinen, dieselben Argumente gegen Paulus und sein Evangelium wiederkehren, so von aller Geschichte verlassen, daß wir der Auffassung Holstens das Urteil entgegensehen dürfen: bei Annahme der gleichen judaistischen Gegner des Paulus vor und nach seiner Anwesenheit erklärt sich der mit so erstaunlicher Geschwindigkeit auf die letztere gesolgte (1, 6) Ubfall der Galater nicht.

Denn bas ift nach unzweideutigen Anzeichen im Briefe über allen Zweifel gewiß, daß mit der Form des Judaismus, welche der galatische Gemeindetreis aus sich heraus erzeugt hatte, Baulus bei seiner zweiten Anwesenheit wohl fertig geworden war. Noch war ja nach unserer Darlegung der Sachlage seine apostolische Stellung und Autorität in keiner Weise erschüttert. Nur durch ihn waren ja die Galater, was sie waren; und um das schwere Wort des Anathems gegen jede Predigt eines anderen Evangeliums zu schlendern, bedurfte der Apostel nicht, wie späterhin im Briefe, des geschichtlichen Erweises seines göttlichen Rechtes. Seine herzbewegliche Zusprache, von der er selbst sehr wohl weiß, was sie vermag (4, 20), brachte es dazu, daß von neuem "in gutem Sinne geeistert wurde" und das Gemeindeleben aufs neue in richtigen Geleisten sich fortbewegte (4, 18; 5, 7).

Sollte bennoch eben jenes Wort bes Anathems für jeben, ber ein anderes Evangelium einzuschmuggeln versuchen sollte (1, 8 f.), eine Anderes Evangelium einzuschmuggeln versuchen sollte (1, 8 f.), eine Anderes Evangelium einzuschmuggeln versuchen sollte (1, 8 f.), eine Anderes Evangelium einzuschmuggeln versuchen sollte (1, 8 f.), eine Anderes Evangelium einzuschmuggeln versuchen sollte (1, 8 f.), eine Anderes Evangelium einzuschmuggeln versuchen sollte (1, 8 f.), eine Anderes Beneinde heraufziehen solf auch der Apostel sollte die Gemeinde versebeugt. Bielmehr scheint der Satz 4, 18 mit seinem Tone voll Indignation es auszusprechen, daß der Apostel die Gemeinde verließ mit den besten Hoffnungen für ihr ferneres Gedeihen. Stellen, wie 1, 6; 3, 1; 5, 7 bestätigen das. Anderseits dürfte man schon ein Recht haben, aus Fragen, wie der  $\tau l_{s} \, \dot{\nu} \mu \ddot{a}_{s} \, \dot{\epsilon} \beta \dot{a} \sigma x avev (3, 1),$  aus den Invektiven gegen die "gewissen" ( $\tau \iota v \dot{\epsilon}_{s}$ ), welche die Gemeinden verwirren, das Evangelium

148

verkehren wollen (1, 7; vgl. 2, 12), und ben Ungenannten, welcher, fei es hinter ihnen steht, sei es von ihnen vorgeschoben wird (5, 10) darauf zu schließen, daß unterdessen neue Feinde mit neuen Mitteln auf dem Plane erschienen sind. Ohnehin ist es schwer dentbar, wie ohne solche Hilfeleistung von außen die soeben erst niedergeworfene Geistesrichtung sich so rasch hätte sieghaft können aufs neue erheben.

Dag aber diesmal es Paläftinenfer, Glieder der Urgemeinde, waren, welche ben Angriff erneuten, ift teils oben aus bem Briefe nachgemiefen worden, teils bedarf es, weil unbeftritten, teines Be-Bie fie tamen, ift eine fast mußige Frage. Sei es, daß meifes. bie judaifierende Richtung (ob in ihrem Auffommen oder im Unterliegen, wer tann's fagen?) fich dorthin um Silfe gewandt, fei es, daß die Jerufalemiten, vom Eifer der galatischen Brüber um das väterliche Gefetz erfahrend, aus eigenen Studen zur Stelle maren, den löblichen Gifer zu fehen und zu ftarten : jedenfalls ift beides glaubhafter, als daß wildfremde Judäer, von nichts als Gefeteseifer und Paulushaß getrieben, in einer rein heidnischen, für ihren Stifter begeisterten (4, 14ff.) Gemeinde follten Eingang gefunden und mit ihrer Bredigt Erfolg gehabt haben. Freilich fanden jene bei ihrer Ankunft die Sache des Judaismus nichts weniger als in Baulus hatte foeben die Stätten verlaffen. Milite. Aber nicht nur die gemeinsame Nationalität, auch die gereizte Stimmung, welche bie rudhaltlofe Geltendmachung der evangelischen Babrbeit feitens bes Apostels bei manchen, infonderheit ben auf bas eigene Anfehen bedachten (6, 12f.), mochte hervorgerufen und hinterlaffen haben (4, 16), brachte es bald zu einer Allianz der alten und ber neuen Feinde bes Gemeindefriedens (5, 15).

Damit war benn freilich die ganze Situation mit einem Schlage verändert. Bas jenes erste Mal die auffommenden judaistischen Tendenzen so erfolgreich niedergeschlagen, die apostolische Autorität des Paulus, eben das bot den Judäern den allergünstigsten Angriffspunkt und wurde der Hauptgegenstand ihrer Auseinandersetzungen. Je weniger Paulus selbst, weder sich zu rühmen (6, 14. 2 Kor. 11, 30 u. s. w.), noch sich zu empfehlen gewohnt (2 Kor. 3, 1 u. s. w.), darauf bedacht gewessen war, die Stunden, die sich

ihm aur Brediat des gebrenzigten Chriftus boten (3, 1), mit Erzählungen von fich und feiner Bergangenheit zu füllen, - um fo leichter mußte es jenen werden, diefelbe unter einem für feine Autorität bebenflichen Lichte ericheinen au laffen; als er noch Berfolger Chrifti und feiner Gläubigen gewefen war, ba beftanden diefe fchon, das mahre gerael in Jeraels Mitte, unter ber von Chrifto felbit gefesten Leitung der 12 Apostel und des leiblichen Bruders bes herrn. Beun fich Banlus nachher betehrte, fo hatte auch er Dieje Autorität anzuerkennen. Thatjäcklich fomte er auch von niemand anders das Epangelium empfangen, das er nachter als das feine vertundigte, als von jenen Augenzeugen und Genoffen des Lebens des Berrn. Dag man in diefem Sinne des Apofiels Befuche in gerufalem, infonderheit wohl den ersten, in gang anberem Lichte erscheinen ju laffen fich bemühte, als mit ber Bahrbeit in Einflang staub, beweist die Berficherung des Baulus Gal. 1, 20. Vor die Apostel und Autoritäten der Urgemeinde - fo mochte man ferner entwickeln --- hat Baulus auch Angelegenheiten und Frugen ber außerhalb Baläftings gelegenen Gemeinden jum Endlich mönen immerhin die Begner des Entscheid gebracht. Apostels auch barauf vermiefen haben, wie Baulus, als er es in Antischien gewagt, feinen Staudpunkt bem des Betrus gegenücher ur Geltung zu bringen, von allen Chriften aus ber Beschneidung, felbft von Barnabas, feinem urfprünglichen Arbeitsgenoffen, fei im Stich gelaffen worden. Go mar denn für den Galater ein Ber-Laffen ber Fahne des Paulus und ein Übertreten in bas Lager der Beschneidungsleute felbft durch den Namen eines Barnabas gedeckt. Wider jenen mochten fich die Verführer felbst eines böheren Alters im Glauben rühmen tonnen. Und wenn es das firenge Bort des Baulus Gal. 5, 10 auch zweifelhaft läft, ob die Autonität, auf welche fic fich beriefen, wirflich binter ihnen fiend, fo fab fich boch wohl Baulus felbit durch ihr Erscheinen an die river and land-Bov erinnert (2, 12), welche früher einmal ihm felbst wie dem Betrus gleich ungelegen getommen waren.

Obenein vergifteten die Anfömmlinge den ganzen Streit, als fie Waffen der Berleumdung zur Belämpfung des Gegners nicht verschmächten. Denn anders tann es ja schwerlich gedeutet werden,

wenn Bunfast üch (2, 11: dagagen vermahrt, daß auch er und Befämzibung purtige, als das das Bestreben Panti, allen alles ju verben, um allerungen einge ju retten (1 Kur. 9, 22) ihn dahin antgefagt muche, das er es versiche, den Mantel nach dem Kinde ju hängen und üch, wo es verwilhafter ericheine, mit gesegestrenem Sunngefinm einprführen. Denn den Apostel geradezu zum Berfändiger der Gesegestamer stempeln zu wollen, wäre dach zu ungereinnt gewesen. Unferer Suffung aber dient es nur zur Befättigung, das nach 1, 10 dem Apostel geradezu der Borwurf gemacht wurche, ein Angendiener zu fein, der, um Menschen zu Gefallen zu leben und für fich zu gewinnen, dem Evangelium dath bie, hald jene Geschaft zu geben wisse.

Bar aber erft ber Standpunkt des Apostels selbst als ein prinzip- und haltlofer dargethan, ja seine eigene Aufrichtigkeit in Frage gestellt, so kommen die Irrlehrer hoffen, gewonnenes Spiel zu haben.

Gewiß haben bie Jerufalemiten auch in Sinficht der biblifchen Begründung des gesetsestreuen Evangeliums das 3brige bazu beigetragen, m ben von Baulus abgewiesenen Argumenten ueue biuzuzufügen. Infonderheit werben es die dauernden Brivilegien 30. mels gemefen fein, auf welche fie ben Ton ju legen beliebten und benen gegenüber Baulus das Aufhören aller fartifchen Berfchiedenheiten in Christo zu betonen für nötig fand (3, 28; 5, 6; 6, 15), So mag immerhin die Bredigt der Bellenisten mehr Gesethespredigt, die ber Judäer mehr Bredigt von den emigen Gnaben 36. racis gewesen fein. Aber folche Unterfchiebe, vielleicht von den Birrern felbft nicht empfunden, tonnten am menigften eine verschiebene Aftion begründen. Und bier, mo bie judaifuische Forderung von Anfang an auf Beschneidung gegangen mar, fanden auch bie Jerufalemiten am allerwenigften Grund, einem bem Gott und bem Befete Israels fich zumenbenden beidnifchen Gemeinbetreife ben Beg zu verlegen, den fie felbit am auderen Orte vergeblich au führen bemüht gewesen waren (21pg. 15, 1).

Es liegt, ftreng genommen, ichon außerhalb ber uns gesteckten Aufgabe, wenn wir den Erfolg diefes zweiten Auftretens des Judeisuns im galatischen Gemeindelreise darstellen wollten. Wenn derfelbe ein fo durchschlagender gewefen mare, wie es nach manchen Stellen (vgl. fogleich 1, 6 ff.; 3, 1 f.) des Briefes den Anichein hat, zumal der Apostel durchgehends fich an die ganze Gemeinde hält, fo tonnte uns das nach dem Ausgeführten gar nicht groß wundernehmen. Aber daß es teineswegs ichon dahin getommen war, daß die Gemeinde als folche fich zu dem neuen Evangelium befannt hätte, geht nicht nur aus der Erwähnung des noch mit aller Bitterfeit fortgeführten Streites (5, 15 vgl. B. 20. 22), fondern gang befonders auch aus der Buverficht bes Apoftels auf die Treue und Einficht feiner Gemeinde hervor (5, 10). an welcher derfelbe trots der Gewaltfamteit feiner Erreaung (1. 6: 3, 1), trot feiner Indianation über den Bankelmut der Galater (4, 18), ja momentaner Berzweiflung (4, 11. 20; 3, 4) fefthält. Ra nach 5, 9 scheint es nur ein fleiner Teil gemefen an fein. beffen Abfall zu befürchten ftand. Aber auch diefer hatte meniaftens den entscheidenden Schritt der Beschneidung noch nicht gethan. Ehe die Verführer es dahin gebracht, war Baulus zwar nicht wiederum felbft auf dem Blane, aber wohl ein Brief von ihm in ben handen ber Gemeinde, welcher, auf bie neu geschaffene Sachlage rüchaltlos eingehend und Buntt für Puntt die Argumente ber alten, wie ber neuen Gegner entfräftend, diefe felbft nach allen Seiten bin richtet und blokstellt.

Der Apostel, welcher bei aller Verwunderung und Indignation bennoch festhält an der Liebe zu den Berirrten als seinandersezungen die süchselten Worte der Liebe findet (4, 12 ff. 19 f.), für seine Gegner hat er gleich im Anfang nur Spott (1, 7) und Fluch (1, 8), die sich in der Verwünschung 5, 12 vereinigen. Feierlich citiert er fie vor Gottes Gericht (5, 10), alle die Wirrenstifter. Sie sind Feinde des Evangeliums Christi (1, 7) und ber Wahrheit (5, 7) und, wie Lügenpropheten, so auch Zauberer (3, 1). Sie mögen ihr Bild erkennen in jenen Eindringlingen und falschen Brüchern, welche, des Gesetzes Diener, nur als Spione wider christliche Freihelt in die Reihen der Christen sich gemengt haben (2, 4). In selbstsüchtigem Trachten nach Wohlleben und Ansehen befangen, wollen sie einen Christenstand erfinden, den das Kreuz Christi

nicht mehr drückt (6, 12 f.), und entziehen dem Apostel seine Gemeinde, um fich felbst an deren Spitze zu sehen (3, 17).

So hält der Apostel über seine Gegner Gericht. Dasselbe erinnert noch an die Art, wie alttestamentliche Sänger über Gottes und ihre Feinde zu reden pflegen. Der Apostel hatte eben mit seinen Gegnern die gleiche geistige Heimat gemein: das Alte Testament.

Ob es ihm gelungen, mit dem Brief an die Galater den Judaismus, wenigstens für Aleinasien, niederzuschmettern? Wohl scheint er ihm die Herrschaft über die Gemeinden Galatiens entrissen zu haben (vgl. 1 Kor. 16, 1): der spelulative Judaismus aber, wie er in den jüdischen Kreisen der galatischen Semeinden sich gebildet hatte, er bleibt, wie die späteren Briese mit kleinassatischer Abresse beweisen, nach wie vor der schlimmste Feind und Berwüster der heidenchristlichen Kirche Kleinassen.

2.

## Die alten christlichen Inschriften nach dem Text der Septnaginta.

(Zu Jahrgang 1881, S. 692ff.)

In mehreren der Abweichungen diefer Inschriften vom herkömmlichen Text sieht Dr. Böhl willkürliche Beränderungen, welche in der Natur der Sache liegen und ganz irrelevant seien. Zu großem Teil sind sie nicht einmal solche Beränderungen.

In Le Bas 2068 = Pf. 21, 11 3. B. sei yastgos statt xoellas eine "erlaubte Freiheit". Über 100 ber von Holmes-Parsons verzeichneten Pfalterien stimmen barin mit ber Inschrift gegen ben textus receptus überein; ebenso ber Korrettor bes Sinaiticus. Zu Le Bas 2652 == Pf. 32, 22 bemerkt Böhl: "Das zwoss ift, im Unterschied zum heutigen Text, vor zo eleos sov gesetzt, was im Affekt der Unrede das Passenbite ist und auf keine besondere Lesart zurückgeht". Genau so lesen 106 Pfalterien bei Holmes-Barsons, darunter auch A, ebenso S<sup>3</sup>.

Le Bas 2677 == \$1. 33, 9 µaxaquos andqwrros statt µ. o anyq wird wenigstens von einer Handschrift geteilt.

Le Bas 2661 == \$f. 117, 26. 27 mit bem fehlenden Bersglied 26 b, das ebenso in mehreren Handschriften und Eitaten fehlt.

Le Bas 2654 == Pf. 90, 9. 10 µastif ovx eyzel ev tw exprequation. Dies er haben mit der Inschrift gegen den textus receptus 76 Handschriften gemein.

Falls das Fragment Le Bas 2653 [Is]os 1szvoos .... 1980 .... wirklich, wie Böhl glaubt, auf Jes. 9, 6 zurückgehen follte, könnte man statt .. 1910 ... 1910 vermuten, als Überreft des an genannter Stelle unmittelbar auf 1szvoos folgenden Wortes Isvuastos fordys; 1910 ist im Griechischen keine gewöhnliche Buchstabenverbindung.

Durch diefen engen Anschluß an die handschriftliche Überlieferung gewinnen die Inschriften noch mehr an Interesse.

Münsingen (Bürttemberg).

S. Reffle.



#### 3.

# Ötolampads Stellung zur Kindertaufe.

Bon

Joh. Zaartin Alfteri, Sfarrer in Hinweil.

Bie Zwingli wurde anch Ökslampad erst durch die Angriffe gegen die Kindertaufe veranlaßt, eine felbstündige Uberzeugung von der eigentlichen Bedentung des Tauffakramentes sich anzueignen. Es sind daher auch seine theoretischen Erörterungen alle beherricht von dem praktischen Interesse, sich über das gute Recht der Kindertausse klar zu werden und dasselbe, auch in Ermangelung eines direkten Nachweises aus der Schrift, auf Grund einer wahrhaft biblischen Anschweisen von der Taufe überhaupt, einleuchtend darzulegen.

Ob Ökolampad jemals ebenso ernftliche Bedenken gegen die Rindertaufe gehegt wie Zwingli, ift ungewiß. 2118 28. Submener fich im Januar 1525 mit ihm ins Einvernehmen feste, that er es in der bestimmten Erwartung, bei ihm Sympathie für feine Anfchauung ju finden. Er wünfcht nur eine bentlichere Sprache: "bisher habe Ötolampad uur verschleiert und fehr vorsichtig fich ausgedrückt, wie 25 bie Umftände ja erfordert, jest aber fei es an ber Beit, mit der Sprache heranszurücken". (Oecol. et Zw. Epist., ed. Bibliander, lib. H am Anf.) Wohl möglich, daß fich diefe Bemerkung auf gelegentlich ihm zugetragene Außerungen in Predigten oder Unterredungen bezieht; etwas Schriftliches, bas für bestächgen würde, scheint nicht vormaliegen. Möglich aber auch, dog Hubmeher ohne einen bestimmten Ausalispunkt bei Ötolampad ähnliche Bedenken voraussetzte, wie er fie bei deffen Freund 3wingli von früher her tannte 1), und daß er, weil er auf den letteren nicht mehr zählen konnte, um so zudringlicher an den

<sup>1)</sup> Schelhorn, Act. hist. eccles. I, 121 sq.

erfteren sich machte. Wahrscheinlicher ist, daß Ökolampad sich bisher ber Bestreitung der Kindertausse gegenüber, soweit sie ihm zu Ohren kam, zwar nicht wegwerfend, sondern ernstlich prüfend, aber immerhin eher abwehrend verhalten. Er konnte die Gegner verstehen, ihnen aber durchaus noch nicht beistimmen, war aber immerhin von der Sache innerlich bearbeitet und wünschte eine aussführliche Erklärung von Zwingli <sup>1</sup>).

Doch bildet bei ihm im Gegensatz zu letterem eine hauptinstanz gegen das Fallenlassen ber Rindertaufe feine noch ziemlich tatholifierende Auffaffung bes Satramentes. Als Grund, marum er noch nicht beiftimmen tonne, fchreibt er feinem Freunde in Zürich noch am 21. Novbr. 1524 2): "Augustin hält mich noch bei feiner Anficht feft: wenn das Sakrament den Rindern auf fremden Glauben hin gegeben werde, fo helfe es ihnen bazu, daß ihnen die Erbfünde nicht angerechnet werde". Das war nun freilich nicht in bem ängftlichen, fuperftitiöfen Sinn ber römifchen Kirche gemeint, welche die Seligkeit vom Empfang der Taufe fcblechthin abhängig machte und darum mit deren Bollzug fo febr eilte, fonft hatte Ötolampad nicht, als er einft Thomas Mänger zum Gaft hatte und biefer ihm eröffnete, er taufe zwar die Rinder, aber nicht jedes einzelne gleich nach der Geburt, fondern in längeren Zwischenräumen von etlichen Monaten größere Rinderscharen zufammen, um der handlung befto mehr Feierlichteit zu geben, -Ötolamvad hätte dies Berfahren nicht billigen tönnen, wie er doch that, "weil es die chriftliche Rirche in feiner Beije beeinträchtige" 3). Immerhin ift es ihm völlig Ernft mit der Annahme eines ftell. vertretenden, anadenwirtenden Segens bes elterlichen und bes Gemeinde-Glaubens, und man tann nicht umbin, barin einen Einfluk ber tatholischen Lehre von der empfehlenden und fürbittenden Liebe ber Rirche, als Bafis der Rindertaufe, und von ber Tilaung ber Erbfünde und ber Infusio Sancti Spiritus, als beren Seanungen,

156



<sup>1)</sup> Zw. Opp. VII, 369.

<sup>2)</sup> Zw. Opp. VII, 369.

<sup>3)</sup> hagenbach, Bäter und Begründer 2c. Leben Dtol.'s 72. Serjog, Leben Dtol.'s I, 301 f.; II, 272 f.

zu erblicken. Denn in ber "tumultuario" abgefaßten Antwort auf bas am 16. Januar 1525 empfangene offene Schreiben Bubmeyers, barin, biefem unlauteren Charafter entfprechend, eine gewiffe Recheit mit affektierter Demut Sand in Sand geht 1), führt er ben Gefichtspuntt noch weiter in feine Ronfequenzen aus : "Auch in ben Rindern ift die Erbfunde, und fo lang biefe nicht verziehen ift, bleibt ihnen das Himmelreich verschloffen. Nun weiß man aber, daß Gott ichon Rinder von Gläubigen im Mutterleib geheiligt und fogar zu feinem Dienst auserlesen hat, um fie fpäter zu Bohnungen feines Geiftes zu machen. Benn nun bie Gemeinde der Gläubigen um der Kinder Seil gläubig bittet, fo ift nicht anzunehmen, daß Gott dies Gebet verschmäht. Heiligt er fie aber auf der Eltern und der Kirche Fleben bin, warum foll man fie nicht taufen? Auch nach Erod. 20 haben nicht nur die Rinder, fondern fogar die ermachfenen (alfo actu fündig geworbenen) Racktommen einen Ruten von der Eltern Glauben. Ungetauft wären ja wirklich Christentinder übler baran, als am achten Tage beschnittene Judenkinder, an beren Gnadenstand niemand zweifelt". Man tann freilich nicht fagen, dag Ötolampad hier mehr flatuiert, als Aminali und später die ganze reformierte Rirche ebenfalls lehrte. Man tonnte im Gegenteil in dem Mitgeteilten einen flaffifchen Ausbruck eines ihrer Lehrfätze finden, daß nämlich bie Rinder nicht barum zu taufen find, damit ihnen die Erbfünde verziehen und der Gnadenstand verliehen merde, fondern deshalb, meil jene ihnen ichon verziehen ift, und weil fie ichon vermöge ber Berheißung: "3ch will bein und beines Samens Gott fein" im Gnadenstande fich befinden. Allein Ötolampad ift fich ja feiner Übereinstimmung mit Augustin bewußt, und in dem, was weiter folgt, wird benn boch von dem um bes ftellvertretenden Glaubens ber Eltern willen gefegneten Taufakt bie Infusio Sancti Spiritus in einer Beife hergeleitet, wie fie der reformierten Unschauung

<sup>1)</sup> Der wesentliche Inhalt dieses Briefes ift schon in der Abhandlung über Zwinglis Tausschere stätziert. Beispiel affektierter Demut: "Benn Ökolampad ihn aus Gottes Wort widerlegen könne, so werde er gern 600 Naden, wenn er solche hätte, darunter beugen."

fonft völlig fremd ift, mag immerhin eine Geiftesmitteilung an Unserwählte ichon im Mutterleib, bei Zwingli, bei Calvin und fpäter noch, sporadisch auftretende Lehre gewefen fein. Ötolaumpad ift nämlich bei getauften Rindern, auch wenn lange teine Frucht ber Biebergeburt fich zeigt, doch nicht vom Ausbleiben ber Geifteswirfung und vom Mangel des Glaubens überzeugt: fondern da wagt er von einem "nur tot scheinenden Glauben zu reben, der nichtsdeftomeniger Gott lebe". Go fei's auch, wenn wir fchlafen : "Unfer Glaube entbehre eben nur gerade jest ber Berte, lebe aber Gott und sei nicht tot" 1). Alfo nicht nur der obiektive Gnadenstand, durch die Taufe bezengt und dem Gemut verfiegelt, fondern etwas Subjektives, nämlich ein latenter Glaube, temporär gewirft beim Taufatt und als besondere verborgene Gnadengabe bem Rinde verlieben um bes Glaubens und ber gurbitte der Eltern und der Rirche willen, das ift's, worin fich erft nach Dtolampad die Bedeutung des Tauffaframentes erichopft.

Um Tag nach Empfang des Hubmeherschen Schreibens, also am 17. Januar 1525, wendete sich der baslerische Reformator brieflich auch an den zürcherischen, teilte ihm den wesentlichen Inhalt von jenem mit und sügte den Entwurf zu einer einläßlichen Antwort bei <sup>2</sup>). In dem feinen Gesühl, daß der in der "eilfertigen" (tumultuario) Autwort in den Vordergrund gestellte Gesichtspunkt Zwingli weniger zusagen werde, verschweigt er ihn hier zwar nicht, läßt ihn aber doch sehr zurücktreten, da er ihn erst in vierter Linie folgendermaßen geltend macht: die "significantia" der Tause, also ihr geistiger Inhalt, gehe den Kindern nicht ab, wie Hubmeher behauptet, deun sie hätten den h. Geist empfangen, wie er überzeugt sei des Reiches geworden; Gottes Segensverheißungen erstrecken sich ja auf Kinder und Rindestinder, ja (Erod. 20) die ins tausenbete Geschlecht; Abrahams Glaube habe

<sup>2</sup>) Zw., Opp. VII, 388.



<sup>1)</sup> Das ganze Schreiben in Zw. et Oecol., Epist., p. 296.

<sup>5) &</sup>quot;Spiritum Dei assecutis ut plane mihi persuadeo", fimmut gauz zu der oben entwickelten Anschauung vom schlummernben Glanben.

der gaugen unschuldigen Nachtommenschaft genützt. Borber aber führt er andere Gefichtspunkte auf, die fehr an Zwingli erinnern, wie er benn auch auf einen früher empfangenen Brief Zwinglis fich beruft : nämlich erstens : nirgends fei geboten, fo ängftlich nach bem Glauben ju forfchen, fondern man habe für forgfältigen Jugendunterricht ju forgen. 3weitens : wenn Submeher fage, die Taufe fei nicht zu betrachten als ein "signum nudum", fondern als ein "symbolum praegnantibus et augustissimis verbis a Christo institutum (sc. in nomine Patris etc.)", und dieje Worte feien durch die Einfetzung mit dem Zeichen ungertrennlich verbunden, fo dag, wer diefes feines Inhaltes entleere (alfo es folchen erteile, welchen die "significantia" nicht zufommt), auch jenen einen Schunpf anthue, fo fei zu entgegnen : Dan fei an diefe Worte nicht absolut gebunden, wenn man mur die h. Trinität nicht verwerfe, auf jeden Fall dürfe mit ihnen teine Superftition getrieben werden; die Apostel hätten auch nur auf den namen Ehrifti getanft. Drittens: Die Rinder feien in der Eltern Gewalt, und ihr Blut werde von diefen gefordert. Daher fei es tein Unrecht gegen Gott oder Ehriftus, wenn die Eltern, felber gläubig geworden, im Glauben ihre Rinder taufen laffen.

Birklich schrieb bann Ökolampab — wohl nach Empfang einer Begleitung gebenden Antwort von Zwingli<sup>1</sup>) — an Hubmeyer im angebeuteten Sinne<sup>3</sup>), doch so, daß in der Weglassung jenes ihm eigentümlichen Gesichtspunktes Zwinglis Einfluß deutlich zu erkennen ist. Die Geistesmitteilung wird hier badurch ganz von der Taufe abgelöst, daß letztere als überflüssig bezeichnet wird, wo erstere schon stattgesunden, also bei gläubig gewordenen Erwachsenen, für die überdies auch ohne die Taufe gar keine Gesahr mehr set. Doch darf dies wohl nicht so verstanden werden, als wäre eine Taufe Erwachsener ähnlich wie in der apostolischen Zeit ganz ohne Wert, und als käme ein solcher nur der Kindertaufe zu, sondern Ökolampad meint bloß, es sei kein Grund vorhanden, mit der Taufe zu warten, die das durch sie spoltalich Berheißene schue

2) Zw. et Oec., Epist., p. 300.

<sup>1)</sup> Es ficheint diefelde nicht mehr vorhanden ju fein.

vollftändig eingetreten fei und das Gnadenleben feinen Böhepuntt erreicht habe; und namentlich macht er mit Recht auf die Schwierigteit aufmertfam, die mabre Erleuchtung bei Ermachfenen mit Sicherheit zu erteunen. In Ermangelung eines positiven Schriftbeweises begnügt er fich mit dem negativen, daß bie Bibel die Rindertaufe wenigstens nicht verbiete, und betont, daß das von g. angezogene "Solcher ift das Himmelreich", das allerdings von den Ermachienen die tindliche Unfculd fordere, boch eben burchblicten laffe, bak die Rinder Gott angenehm feien und zu den Geheiligten Auffallend ift nur der Schluß bes Briefes mit ber au rechnen. Bemertung: "Der Ritus, den du in der Gemeinde beobachteft (servas), gefällt mir aus der Magen. Möchte er bei allen Beifall finden." Es icheint fich dies auf die in Baldshut eingeführte Borftellung vor der Gemeinde zum Zwecke der Fürbitte zu beziehen 1), wodurch Hubmeyer ben Leuten einen Erfatz für die von ibm aufgegebene und nur auf besonderen Bunfch noch "fchwacher" Eltern vollzogene Taufe der Rinder bieten wollte. Diesen neuen Brauch hatte er in feinem Brief Ölolampad zur Renntnis gebracht, und es ift daher nicht eben wahrscheinlich, daß diefer in feiner Antwort unvermittelt auf einen ganz anderen, in jenem Schreiben nicht berührten Gegenstand abgesprungen. Man beareift nur nicht recht, wie er einem Ritus zuftimmen tonnte, mit bem B. ausgesprochenermaßen bie Rindertaufe allmählich verdrängen wollte; denn auf die Praxis bei glaubensichmachen Eltern tann ber Ausbruck ritus boch nicht wohl bezogen werden. Möalic, bağ Ötolampad, damit zufrieden, das gute Recht und ben Segen ber Rindertaufe nachgewiefen ju haben, jenen Gebrauch, der ja bie Bornahme derfelben nicht ausschloß, fondern fich fehr wohl damit verbinden ließ, um des Ergreifenden und Ermedlichen millen, das barin lag, und das ganz geeignet gewesen mare, die Teilnahme ber Gemeinde zu beleben und auch dem liturgischen Aft neues Leben einzuhauchen, mit edler Unbefangenheit würdigte und ihm feinen Beifall zollte. Schon jenes Zugeständnis an Münzer beweift ja,



<sup>1)</sup> Das Nähere schon in ber Abhandlung über Zwinglis Taussehre: Stud. u. Arit. 1882, Heft 2, S. 256.

daß er von jeher dem Beftreben hold war, die Taufe der Kinder zu einer erhebenden Gemeinbefeier zu machen.

Das unlautere Treiben der Wiedertäufer, wie es je länger je mehr zum Vorschein tam, war am besten geeignet, Ökolampad lebhafter noch für die Sache zu intereffieren. Am 8. August des Jahres 1525 schreibt er an Haller in Bern von der neuen, in der allgemeinen Kirche bisher ganz unerhörten Doktrin der Anabaptisten, die bei weiterem Umsichgreifen recht bedenkliches Unheil anrichten würde. Es sei indessen Anmaßung und nicht Offenbarung (praesumtio non revelatio). Origenes, Epprian und Augustin bezeugen, des die Sitte, Kinder zu taufen, von den Aposteln herrühre<sup>1</sup>).

Um diefelbe Zeit machten die Wiedertäufer Ötolampad felber in Bafel viel zu ichaffen, und noch in den August des Jahres 1525 mag das "Gespräch etlicher Bräditanten zu Bafel, gehalten mit etlichen Bekennern bes Bidertaufs" fallen, darüber Ötolampad am 1. Septbr. einen Bericht im Druck herausgab 2). Hier ift nicht mehr von Tilgung der Erbfünde die Rede 8), sondern die Rindertaufe wird gang im Zwinglischen Sinne als Zeichen der Bugehörigteit jur äußeren Rirche aufgefaßt. "Die Taufe", fo heißt es, "ift nicht nötig zur Seligkeit, fondern fie ift um des nachften willen da. Sie ift ein öffentliches Zeugnis ber Gemeinschaft mit Chrifto, refp. feiner Rirche. Benn jemand ware in einer Bufte und hätte den rechten lebendigen Glauben, fo bedürfte er der Taufe nicht. Wer annimmt die chriftlichen Zeichen, den zelen wir für einen Chriften, er fei glich gjund oder ungjund, großen oder Reinen Glaubens. Will er bann fpäter tein Christ fein, fo hat man Mittel, ihn für folchen Ungehorfam auszuschließen, bis er fich betehrt. " 4) Es ift bemertenswert, wie fich Ötolampad gleich

1) Füßli, Beitr. V, 456.

2) Uber bas Geichichtliche f. hagenbach a. a. D., G. 74 und herzog, Leben Ökolampabs I, 308 ff.

<sup>8)</sup> Submeyer warf baber in einem Brief bem Ötolampab vor, er leugne die Erbfünde und sei überhaupt nicht selbständig, sondern von Zwingli inspiriert (Ötol. an Zw., 19. Juli 1527, Zw. Opp. VIII, 80). Wie wenig Wahrheit in beiden Antlagen, zeigen am besten die unten stäzierten größeren Druckschrieften Ötolampads.

4) Ökolampad weist hier und später wiederholt auf die Extonumunitation Theol. Stud. 3ahrg. 1883. im Anfang des Gesprächs ganz auf den Standpunkt der historischen Kontinuität stellt, die Beschneidung als beweisendes Analogon herbeizieht, die ältesten Kirchenväter für die Kindertaufe als von den Aposteln her üblichen Brauch in Anspruch nimmt und die Frage auswirft, ob denn die Tause der unzähligen Kinder in der tatholischen Kirche ungültig gewesen sei. "Wie machet ihr Ehristi Reich so eng und schmall" wirft er den Gegnern vor.

Und in der späteren Schrift gegen Hubmeyer sagt er am Schluß, es sei undenkbar, daß die ganze Kirche so viele hundert Jahre im Jrrtum gewesen.

Um 2. Oftbr. 1525 überfandte Ofolampad Zwingli das Bubmeyersche Buch "Bom chriftlichen Tauf der Gläubigen" mit den begleitenden Worten: "Mir scheinen bie Biebertäufer die Liebe außeracht zu laffen, welche uns Klarheit giebt, was in äußerlichen Dingen zu beobachten sei" (Zw. Opp. VII, 415). Das ift der Gesichtspunkt, unter welchem Ötolampad von da an am liebsten. und wirklich nicht ohne Wahrheit, die Wiedertaufe verwirft und die Rindertaufe verteidigt. Er tritt in ben Bordergrund in den beiden im Druck herausgegebenen Schriften: 1) "Unterrichtung von dem Biedertauf, von der Obrigkeit und vom Eib", auf Carlins n. 2) Antwort auf "Balthafar Hubmeyers Biedertäufers Artikel. Büchlein wider der Preditanten Gefpräch zu Bafel von dem Rinbertauf", August 1527 (über deren Beranlaffung f. Bagenbach a. a. O., S. 108ff.). Die erste Schrift, in bialogischer Form abgefaßt, war aus einem vom Basler Rat verlangten fcriftlichen Butachten hervorgegangen und murde jenem gemidmet. 3m Gingang bemerkt Ötolampad, es tonnte manchem icheinen, man follte fich "an dem langwierigen (b. h. alten) Brauch der Rindertaufe" genügen laffen und fich nicht mit Biderlegung ber voralters ichon Biderlegten fo viel Mühe geben. Aber Gott habe der Obriakeit ein fo aufrichtiges Gemut gegeben, daß fie auch die langwierigen Bräuche prüfen wolle, ob fie begründet feien. Ötolampad bittet, fich nicht baran zu ärgern, wenn er nicht ganz fo lehre, wie es



hin. Über die hierin zwischen ihm und Zwingli obwaltenden Differenzen vgf. n. a. Zw. Opp. VIII, 99.

noch vor furzem bräuchlich gewesen, und wenn er nun denen opponiere, die "von ihnen ausgegangen". Auch Christo und den Aposteln sei folches begegnet.

1. Carlin nennt den Rindertauf einen Greuel und eine 216götterei. Ötolampad entgegnet: "Solches verbient diefen Ramen. wodurch Gott die Ehre entzogen wird. Gott will durch Bertrauen und Liebe geehrt fein. Aus diefen Gefinnungen entfpringt eben der Rindertauf. Der Biebertauf hingegen beruht auf Selbstvertrauen, als ob das, das einer fich vorbereitet, ihn zum Chriften machte und nicht Gottes Erbarmen und Ermählung. Es ift nicht aleichaültig, wie man das Zeichen in Ehren hält." Räme diefes weg, fo murbe man bald den Rindern ben Gnadenstand absprechen und fie für "Bode" achten. Auch verftößt der Gifer gegen bie Rindertaufe gegen bie chriftliche Freiheit, die tein folches Gebot bulbet, fondern die äußerlichen Dinge zur Ehre Gottes, zur Erbauung und zum Rugen des Rächften geubt miffen will. Die Bermerfung des Rindertaufes führt alfo zu "Geiftgefangenschaft". ift ein Greuel und wider bas paulinische: "Alles ift euer". Ötolampad bemerkt: "er habe in folchen äußerlichen Dingen nie tein Berbot aufgestellt, fondern er wolle es der Liebe befehlen und möcht wohl leiden, daß der Tauf verzogen mürd (wie Gregor von Nazianz riet) bis auf bas britte Jahr, wann nit fo vil Gfährd jest zur Zeit daruf ftünde 1). Aber Carlin mache ohne Schriftgrund ein Berbot daraus, das , eine Bflanze fpe nit vom Batter '. " ?)

<sup>1)</sup> Dieje freimiltige Bemerkung warf katholijcherjeits Staub auf: der Dominikaner Profeffor Ambrofius Pelargus gab Opera contra Anabaptistas heraus (Coloniae 1534), darunter in Eleutherobaptistas, qui recens est error, und Refutatio consilii Oecolampadiani de differendo parvulorum baptismo usque in eam aetatem qua jam lallare incipiant (Füßli a. a. D. V, 454).

<sup>2)</sup> Ahnlich Ölolampad in einem Brief an die Berner vom 28. April anno ?: "es bestehe allerdings kein Gesetz, daß man die Kinder solle tausen, aber auch keines, daß man es unterlassen solle. Wir bestimmen nichts über Tag und Jahr, verlangen aber von den Gegnern dasselbe. Eine solche externa res sei lege caritatis dispensabilis ad aedisicationem proximi.

Chriftus habe freilich bie Taufe eingesetzt, ba er felbft fich taufen Ließ, aber er habe nicht wie ein gewöhnlicher Gejezgeber genaue Vorschriften über die äußerlichen Dinge aufgestellt, sondern das Gesetz bes Geistes in unsere Herzen gegeben, samt ber Salbung, die uns lehre, im Geist der Liebe zur Erbauung folche Dinge zu verwalten.

2. Einen weiteren Beweis gegen die Rindertaufe nimmt Carlin baher, bağ er fagt: "Ber bas Gefetz Gottes übertritt, bebarf ber Biedergeburt. Rinder , übertreten ' noch nicht , brauchen alfo auch nicht wiedergeboren zu werden." Deolampad entgegnet zuvörderft. bağ nicht bas irdifche Baffer, fondern nur ber Geift und \_bes Baffer, welches Chriftus giebt", die Biebergeburt wirte 1). Übrigens werde boch Carlin nicht leugnen wollen, daß auch bie Rinder mit der Erbfünde behaftet und der Biedergeburt bedürftig feien. Barum ihnen dann ober das Zeichen verweigern? Carlin werbe nun zwar fagen : Wenn fie "verfehen" (prädeftiniert) feien, werden fie boch felig. Und gewiß, für Gott fei bie Taufe nicht nötig; vor ihm gelte nur die neue Rreatur, ber durch die Liebe thätige Blaube, tein augerlich Wert als folches. Aber die Taufe fei nötig jur Aufnahme in die Bahl ber Chriften, "zur Einfchreibung in bas Reich ber Himmel, d. h. in bie Babl berienigen, bie ben Chriftennamen tragen und die driftlichen Satramente empfangen haben"; fie werbe auch nicht unterlassen werden, wo der durch bie Liebe wirkende Glaube fei. (Das heift boch wohl; er ift's, ber allerdings ber Taufe auch Bert vor Gott giebt.)

3. Carlin will in bekannter Weise aus Matth. 28 die Predigt als das der Taufe notwendig vorausgehende prius ableiten. Öfo-

<sup>1)</sup> Davin denkt Ölolampad so entschieden und far wie Zwingli, wenn er auch nicht immer so ängstlich, ja peinlich, vor mystisch klingenden, misverständlichen Redensarten sich hütet. So schreibt er 3. B. unterm 16. Jan. 1530 au haller: "Ich möchte an meinem Ort nicht lengnen, daß bas Lanswesser fei ,agus regenerans', den Läufling in einen Sohn der Kirche umwandelnd, wöhrend er vorher von ihr nicht als solcher anertaunt wurde. Naturlich fei die reinigende Kraft nicht dem Baffer, sondern dem Blute Christi und dem h. Geiste zuzuschreiben.

lampad tann aber in jener Stelle nicht die Einsetzung der Taufe erbliden, fondern geht auf die Johannestaufe und auf bas anfängliche, blog auf den Ramen Refu ftattfindende Taufen ber Apostel Zweierlei Taufen anzunehmen, gebe aber durchaus nicht mrüd. an, fonft hatte Chriftus nicht diefelbe Taufe empfangen wie mir. Man dürfe auch nicht fagen, vor Chrifti Leiden habe man es allerdings mit dem der Taufe vorausgebenden Unterricht fo genon nicht genommen, und es fei "des Fragens und Untersuchens nicht fo viel gewefen", nachher aber fei hierin größere Strenge eingetreten : denn je reichlicher die Gnade, um fo freier und offener muffe auch der Zugang zu berfelben fein. (!) Und wie lang man denn eigentlich zuvor lehren follte? Es gebe ja manche, die den Glauben fo langiam faffen, das man mohl 30 Jahre ohne groken Erfolg predigen könnte. (!) Und was für einen Glauben man denn eigentlich fordern wollte, "einen mabren ober geftifteten ?" (foll wohl heißen : einen urwüchfig lebendigen oder bloß angelernten?). Die Apostel felber feien, als fie zu Jefu Beit tauften, noch fehr fcmach im Glauben und Berftändnis gemejen, fie werden alfo auf jeden Fall nicht ängftlich unterfucht haben, wer der Taufe würdig fet: das hätte auch den freien Zugang zum herrn gehindert, die Blöden hätten fich nicht getraut, zu antworten. "Der Tauf ift eine Thure; ob man ichon vor derfelben nicht lehrt, gnug ift, daß man drin lehrt, und daß der Thorwart alle einläßt, von denen hoffnung ift, daß fie gelehrt mögen werden." Bei den Rindern, die fich ja noch ziehen laffen, tonne man biefe hoffnung haben. Es ift taum ju leugnen, daß hier das prattische Jutereffe der Erhaltung ber Bollsfirche à tout prix die Darstellung allzu einseitig und offenkundig beeinflußt, als daß fie auf die Gegenpartei einen überzeugenden Eindruct hatte machen können. Um fo weniger werden folgende Ausführungen anzusechten fein: es fei Bahn, eine reine Rirche berftellen zu wollen, darin teiner mehr einen Fall thut. Statt burch Ginführung ber Wiedertaufe bie Gemiffen zu befchweren mit folchen unerfüllbaren Forberungen (fich von der Sunde gang rein ju erhalten) und fie baburch fleinmütig ju machen, folle man lieber bei der Rindertaufe bleiben und die Umftehenden zu chriftlicher Erziehung ermahnen. "Richt Baptiften feid ihr", fo ruft Ölelampad ben Gegnern ju, "fondern, wie die Alten ichon biefes grrfal nannten, Ratabaptiften, d. 76. Frtränter; denn ihr bringt die edlen Seelen und guten Ronfcienzen in eurem Tauf um." Wer sich wiedertaufen läßt, weiß nicht, mas er thut, oder er giebt dem Baffer zu viel zu. "Gern beschwert der taufendliftig Tufel unfere Gemilfen" wegen auf äußerliche Dinge bezüglicher Zweifel und Bedenken und läßt uns in innere Unruhe geraten, ob wir wirklich die rechte Taufe haben, und ob ihr nichts zu ihrer Birkung fehle. Im Ernft billigt Ötolampad, daß Athanafins zwei Rnaben, die, die Chriften nachahmend, einander tauften, nicht noch einmal taufte, fondern fie nur fragte, ob fie im Eruft wollten Chriften werden. "Der Tauf fei ja in des Herrn Worten gesegnet gewesen" 1). Er befürwortet also in der That "den freisten Zugang zu dem mildeften herrn", will jede hemmende Schrante befeitigt und allerlei Bolt "zu dem großen Abendmahl, d. h. zu der Berfammlung der Chriften", berzugetrieben miffen.

4. Carlin wendet ferner ein, daß in der Apostelgeschichte kein Beispiel von Kindertaufe anzutreffen sei; aber Ökolampad entgegnet, daß, wenn man einen vollkommenen Glauben fordern wollte, dies zu immer neuem Aufschub und am Ende zu gänzlichem Unterbleiben der Tause führen müßte. Von den Kindern könne man das Beste hoffen. Und wenn man nun dem durch die Tause einen Ausdruck gebe, so sei solche "Anzeigung ihrer Berufung, wie sie viel Tausenden nicht widerfahre, eine sonderliche Gnade Gottes", deren sie als Christenkinder gewürdigt werden. So wenig es verboten sei, Kinder zu tausen, so wenig verstopse es gegen den Glauben, gegen die Erbauung und gegen die Liebe.

<sup>1)</sup> Bgl. über diese Handlungsweise, die auch Luther billigte, Steit bei Herzog, Real-Enc., Bd. XV, S. 472. Sie beruhte jedensalls, wenn überhaupt die Sage hiftorischen Wert hat, auf ganz anderen, den Ökolampadischen gerade entgegengeszten Lehrvoraussetzungen von der "objektiven Wirksamkeit der in gehöriger Form erteilten Tause". Wenn später sogar ein Thomas von Aquino unter deutlicher Bezugnahme auf diese Sage lehrt, die Wahrheit des Sakramentes werde geradezu aufgehoben, wenn jemand nicht dasselbe im Ernst . verwalten, sondern ein Spiel treiben wolle, so hätte Ökolampad jedensalls mindeftens ebenso viel Ursache gehabt, die richtige Intention zu postulieren.

Aus Beispielen aber, wie sie Carlin aus der Apostelgeschichte zu Ungunsten der Kindertaufe herbeiziehe (Kämmerer 2c.), sei kein Gesetz und kein Verbot abzuleiten <sup>1</sup>).

5. Benn endlich Carlin betont, die Taufe masche teine Sünde ab, fondern fei ein Bundeszeichen mit Gott, badurch bas Gemiffen die Berpflichtung auf fich nehme, das Fleifch zu bämpfen und nach empfangenem Zeichen, als mit Chrifto auferstanden. unschuldia au leben, fo tann Öfolambad im allgemeinen und namentlich mit Bezug auf bas erste völlig beiftimmen; nur hält er es nicht für überflüffig, nachdrücklichft zu erinnern, daß auch das zweite (den neuen Wandel) nicht der äußere Tauf, sondern nur der h. Geift mirte, und daß das Zeichen als bloges Ermedunas- und Erinnerungs mittel und infofern als Bertzeug des Geiftes ju betrachten fei ; an und für fich aber habe weder der Tauf noch ber Biedertauf folche Rraft. Möge immerhin in der Apostelgeschichte kein Fall von eigentlicher Kindertaufe erzählt fein, fo wiffe man boch, das die Getauften oft erft hinterdrein gründlich belehrt und ermahnt worden feien. — Und wenn schließlich fich Carlin auch noch gegen "bes Bapftes verzaubertes Taufmaffer" ereifert, fo teilt Öfolampad burchaus feine Entrüstung über das abergläubische Beimert und bemerkt, daß er ichon vor zwei Jahren bagegen gepredigt; aber er läßt barum doch nicht gelten. daß die bisherige Taufe eine Taufe auf des Papstes Namen und aljo ungültig gewesen sei. Und am Schluß redet er nochmals unter Hinweis darauf, daß Abraham fogar Stlaven beschnitten, ber größten Beitherzigkeit das Bort, denn "benen, welchen Chriftus die Enden ber Welt zum Erbteil gegeben, muffe der Bugang zu feiner Lehre und Gnade hochgefreiet fein". Man fieht deutlich, die Taufe wird Ölolampad unter ber hand aus einem Saframent der Biebergeburt zu einem Satrament der Berufung. Er will fie betrachtet miffen als einen mit möglichster Liberalität ju fpendenden Erstlingsgruß der universalen Gnade Chrifti.

Nicht minder entschieden nimmt Ötolampad den Standpunkt

<sup>1)</sup> In der Schrift gegen Hubmeyer erinnert Ölolampad am Schluß an die apostolische Prazis, hier und da gauze häuser zu taufen.

evangelischer Freiheit und Innerlichkeit in der anderen Schrift gegen Hubmeher ein <sup>1</sup>).

Benn hubmeher behauptet, in Sachen, welche die Ehre Gottes und unfere Seligkeit betreffen, entscheide noch nicht der Mangel eines Berbotes, fondern es fei geradezu ein Gebet erforderlich. benn nach Offenb. 22 fei auch auf bas "Hinzuthun" ein Rluch gelegt, und in jenem Borte Jefu beiße es: Jede Bflanze, Die mein himmlifcher Bater "nicht gepflangt", und nicht "die er verboten hat". - fo entgegnet Ölolampab, das hebe alle chriftliche Freiheit auf, und auch der Salbung, von der 1 Joh. 2 ftebe, baff fte alles lehre, bleibe bann nichts mehr zu lehren übrig. Das eine, das not thue, fei bas Bert Gottes, das wir glauben (Job. 6, 29); fei durch dies Inmendige der Grund gelegt, bann durfe über bas Außerliche bie Liebe zu Gott und zum Rächften enticheiden. Alle Lehre, die dem Glauben und ber Liebe entfpreche, fei, wenn auch nicht buchftäblich in der Schrift enthalten, bennoch eine Gottespflanzung, fo gewiß als Glaube und Liebe aus Gott, und ihr Privilegium die Salbung. "Ein armes Leben", ruft Öfolampad aus, "wenn alle nütliche Gewohnheit und Ordnung aufhören follte, fofern nicht ausdrückliches Schriftwort fie schützte; wer möchte ba felig werden? Dann mare der Bimmel ber Schriftgelehrten allein !" - Man muffe zugeben, daß betreffend die Budienung bes Tauffatramentes noch manches nicht normiert, sondern der Freiheit anheimgestellt fei. Um wenigften verdiene die Rindertaufe den Borwurf der eBeloSonoxela (Rol. 2, 23), als etwas, bas dem Glauben und ber Liebe gemäß, dem Nächsten nütlich und Gott wohlgefällig fei; eher treffe fene Anklage die Biedertaufe. Instruttiv fei bas Beispiel bes Baulus, ber der

<sup>1)</sup> Beranlaffung zu derfelben war das Ausgangs 1526 (vgl. "nuper" in einem vom 1. Dezdr. datierten Brief an Zwingli, Zw. Opp. VII, 567) ihm in die Hände gekommene Büchlein "wider der Predikanten Gespräch zu Bajel". Im kurzen Borwort bemerkt Ökolampad, Hubmeher bewähre sich ganz als der Alte und sei also des Mitleids nicht wert gewesen, das er für ihn empfunden, da er "Bürger zu Wellenberg" gewesen (d. h. im Wellenberg in Birich eingekertert). Er macht ihm zum Borwurf, daß er nicht aufrichtig zuwerte gehe, sondern feine Worte verftümmse.

Rumntung, den Titus zu beschneiden (Gal. 2), fich widerfeste und boch fpäter felbft (Apg. 16) ben Timotheus beschnitt, damit weber mit Gebot noch mit Verbot chriftliche Freiheit überladen werde". Der apotaluptifche Rluch auf jegliches "Bingu- ober Binwegthun" beziehe fich nur auf biefes Weisfagungsbuch und wolle ber Berfälfchung besfelben burch eigene Träumereien wehren. Gogar die römischen Zeremonieen tonnten gebuldet werden. fofern tein Aberglaube damit getrieben würde, und fofern fie chriftlicher Freibeit anheimgegeben wären 1). Gegen den Sauerteig der Selbftgerechtigteit fehrt fich Ölolampab mit der treffenden Bemertung, ein Satrament fei mehr "eine Bezeugung bes Gegenwärtigen (d. h. ber obfettiven Gnade) als ein Gelubde und Berfprechen von Bufünftigem"; wo letteres zu fehr hervortrete, da erfolge entweder ftolzes Selbstvertrauen ober Berzweiflung, auf jeben Fall Anlag zu gesetzlichem Befen, "zum Gezwang und Gedrungenheit, folde Butheit zu thun", und bus fet vor Gott wertlos. Dem Dringen auf ein flares Schriftwort hält Ötolampad die Frommen vor Mojes entgegen; und am wenigften foll benjenigen Mangel an Glauben porgeworfen werden, die überzeugt find, daß bas Leiden Chrifti auch träftig genug für die Rinder fei, "welche dem neugeborenen Chriftus mit threm Blat fogar zuerft Zeugnis gegeben". hubmeyer fei ein Buchftabendiener, und dabei bore "alle Bergleichung von Geifflichem mit Geiftlichem" (1 Ror. 2, 13), aller Fortichritt in der Erkenntnis durch die Salbung auf.

hatte Ölolampad sich früher über die stellvertretende Kraft des elterlichen Glaubens zum mindesten etwas misverständlich ausgesprochen, so lehnt er jetzt mit Entschiedenheit die Anffassung ab, als ob fremder Glaube (sei's der Eltern, sei's der Zengen, sei's der Kirche) ein Kind selig mache. Die Tause bedinge die Aufnahme in die Kirche, die Gegnungen der letzteren aber seien ledig= lich in Schrift Berdienst begründet; unfromme Eltern seien ihrem

2) Charatterffifch für ben freieren Standpunft, den Dtolampad einnimmt, ift anch bie das Nachtmasl betreffende Bemertung, daß burchaus nicht alle, welche es zwar nach rönnichem Rinus, aber bennoch mit gländigem Unhangen an Chrifto genletten, zu verbantmen feien; "wenn er felbft vor 6 Juhren geftorben wäre, er würde beshalb teine Furcht haben". Rindern kein Hindernis, indem ja doch der objektive Kirchenglaube bekannt und in Kraft der Berheißung die Gnade garantiert werde. Daß man Taufzeugen nehme, sei zwar eine finnreiche Zeremonie und bedeute, daß das Kind fortan den irdischen Bater lassen und dem himmlischen anhangen solle, wolle auch für genügende Garantie christlicher Erziehung sorgen, aber am Ende könnte auch ein Bater selbst sein Kind aus der Tause heben.

Auch Ölolampad returriert auf bie "Fürschung" (Brädeftination) und zeigt, wie diefe ewige Bulb, die dem Glauben, ihrem Ausfluß, vorausgehe, die Rindertaufe vollftändig rechtfertige, wiewohl ermählte Rinder, auch wenn fie vorher fturben, durchaus keinen Nachteil hätten 1). Wie klein müßte die Rahl der Chriften werben, wenn man nur Erwachfene mit volltommen gemiffem Allerdings bedeute die Taufe Berzeihung der Glauben taufte ! Sünde, aber fie empfangen, beiße lediglich in das Bolt aufgenommen werden, mit welchem Gott einen Bund gemacht, daß er feiner Sünden nicht wolle gedenken. Das Baffer nehme feine Noahs Glaube beschirmte auch das ohne Glauben Sünde wea. in die Urche eingelaffene, nur nicht widerftrebende Bieh; follte es nutlos fein, unmündige Rinder durch die Taufe in die Rirche ein-Hubmeyer habe übrigens ichon durch Zwingli "und zulaffen? nach ihm durch den Baderus" 2) deutlichen Bescheid betommen. Barum er nicht nach Mart. 16 \_auch bie Bunderzeichen, bie ben

2) Dtolampad tannte also bie in einem späteren Auffatz zu stäzzierende Schrift Baders; ber Gestätzspunkt des "nicht Widerstrebens" mag aus ihr entlehnt sein. Den gleichen Gestätzspunkt betont Ötolampad in einem ungefähr gleichzeitigen Briefe: Jur Laufe sei nur nötig das "non refragari (nicht sich widersteinen) et (sc. dadurch) approbare, se in numerum conscribi sidelium". Die Kinder solle man zusolge der Zaufe für Brüder halten, bis das Gegenteil zum Borschein komme. Bei Kindern von Gläubigen dürfe man jedenfalls das Beste hoffen (Oecol. Johanni Grelo in Kilchberg, 15. März 1527).

170



<sup>1)</sup> Es zeugt von ber schonenden Milbe, mit der Ötolampad das fromme Gefühl behandelte, wenn er nichtsdestoweniger in einem Briefe an Haller vom 16. Januar 1530 schreibt: "Ich möchte es nicht als einen Weiberaberglauben bezeichnen, mit der Taufe franker Kinder zu eilen, nur möchte ich auch den Gestichtspunkt und das Urteil der Kirche nicht geringachten" (pro nihilo habere calculum et judicium ecclesiae). Zw. Opp. IV, 193.

Gläubigen nachfolgen follen", in feine Stufenleiter 1) aufnehme? Wenn er auf den Einwurf, es feien auch nicht alle von den Aposteln Getauften recht gläubig gewesen, schnell bereit antworte: "Man sehe nicht an, was geschehen sei, sondern was recht sei", so schlage er mit diesem Axiom sich selbst; Exempel hätten allerdings noch keine Beweiskraft, weder für ein Gebot, noch für ein Berbot<sup>3</sup>).

Doch nicht nur gegen den Glauben, sondern auch gegen die Liebe verstoße das Berbot der Kindertaufe. "Es stinke nach Hoffahrt". Ob man sich denn für besser halte, als unschuldige Rinder? Warum man ihnen mit dem Zeichen auch die Sache selbst, nämlich Christi Berdienst, entziehen wolle? Was es schade, wenn sie so früh in Christi Schule kommen? Die Rindertaufe habe jedenfalls die gute Frucht, daß man das Zeichen Christi an den Kindern ehren und sie recht zu erziehen beslissen seinerte. Auch bei den Kindern selbst werde eine Erinnerung daran nicht ohne segensreiche Wirkung sein.

In einem zweiten Teil der Schrift betont Ölolampad zuerft, daß die Berheißung in alle Fälle dem Glauben vorausgehe und fich um weniger Gläubigen willen (Abraham 2c.) auch auf folche erstrecken könne, die noch nicht glauben <sup>8</sup>). Wenn Hubmeher ur-

<sup>1)</sup> S. in der Abhandlung über Zwinglis Tauflehre a. a. D., S. 263.

<sup>2)</sup> Ühnlich Zwingli in der Schrift über Dr. Balthafars Taufbüchlein.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Wenn also auch Ölolampad nicht mehr einem gewissermaßen stellvertretenden Glauben der Eltern und Zeugen eine unmittelbare Gnadenwirkung für das Kind beimißt, weil sonst die Kinder unfrommer Eltern, wiewohl auch in der Kirche geboren und getauft, einer solchen verlussig gingen, so returriert er doch auf den Flanden Abrahams und auf die demselben gegebene Verheißung, wodurch die Kirche gegründet und allen Geschlechtern in derselben Heiligen worden. Es ist also eigentlich diese auch die Nacktommenschaft umfassende Berheißung, welche für alle Zeiten die Bundesgnade der Christenheit garantiert, und welche, wie man, dem partikularen Ratschluß unvorgreissich, anzunehmen berechtigt ist, jedes Christenkind angeht, an welche auch die Kirche glaubt und mit solchem Glauben (event. in Verbindung mit frommen Eltern und Laufzeugen) einstweilen für die Kinder eintritt. Ähnlich Beza, Quaest. et Resp. II, 126. 127, wo für letzteres der Ausbruck intervenire gebraucht, eine imputatio alienae fidei aber bestimmt abgelehnt wird.

giert, daß Jesus sage: "solcher", nicht "ihrer" ift das Himmelreich, so fragt Ötolampad, ob eine Ungleichheit in der Belohnung statthaft sei, wo doch Gleichheit in Tugend und Gnade bestehe; und ob es nicht höheren Wert habe, daß Christus die Kinder zu Gnaden angenommen, als wenn ihnen durch Menschenhand die Taufe erteilt werde? Ötolampad räumt, auch hierin unbefangener als Zwingli und Calvin, ein, daß die Johannesjünger zu Ephefus (Apg. 19) zweimal getauft worden; aber weil es ja doch nicht zweimal "auf den Namen Christi" geschehen, finde sich hier durchaus keine Analogie für die Wiedertaufe.

Am Schluß resumiert Ötolampad über die Bebeutung der Kindertausse folgendermaßen: Man dürfe zwar guter Hoffnung sein, daß Christenlinder durch die Gnade, welche noch keine böje Gewohnheit in Frage stelle, schon im Mutterleib gereinigt werden; aber den Christennamen bekommen sie erst durch die Tausse. Hier acceptiert Ötolampad den Zwinglischen Satz: "Die Tausse wird um des Nächsten willen empfangen" 1). "Willst du, Balthasar, die als Kinder Getausten nicht als Christen anerkennen, so können wir dich und die Deinen auch nicht anerkennen. Juwendig nämlich kennt nur Gott uns alle."

So entichieden Ötolampad in diesen beiden Schriften für die Kindertause einsteht, so verdirgt sich doch nicht ganz eine zwischen ihm und Zwingli bestehende Differenz, die sich auf den fürzesten Ausdruck bringen läßt, indem man sagt: Zwingli beweist: man muß die Kinder tausen, Ötolampad hingegen: man darf die Kinder tausen. Um besten erhellt die Differenz aus der abweichenden Stellung, die Ötolampad lant brieflichen Außerungen zu dem von ben Straßburger Predigern protegierten, von Zwingli aber mit mißtrausschen Augen angeschenen und in der That zum Anabaptismus hinneigenden Martin Keller<sup>2</sup>) einnahm. Am 22. August 1527

<sup>1) &</sup>quot;Die Taufe lehrt weder Gott etwas, noch die Rinder, sondern erinnert die anderen Anwesenden, daß dem Rinde die Gnade Gottes gelte." (Öfolampad an Haller, 16. Jan. 1530.) Zw. Opp. IV, 193.

<sup>2)</sup> über ihn vgl. Baum, Capita und Bucer (in der Sommitung "Leben und Schriften der Bäter und Begründer" 1c.), S. 380.

fchreibt Ötslampad über diefen an Zwingli (Opp. VIII, 86): "Si liberum asserit baptismum parvulorum salvo caritatis imperio (b. h. boch wohl: wenn er bie Rindertaufe für zuläffig erflärt und alfo das Regiment ber Liebe nicht beeinträchtigt) damnatque catabaptismum (bas that Reller bamals nach ber Ausfage der Strafburger) non video quid periculi 1). Peccavimus et nos in eo. Nunquam enim ausi sumus praeceptum baptizandi parvulos docere, sed caritatis instinctu id officii pios minime praeterituros affirmavimus. Et quae nunc sub prelo sunt contra Balthazarem<sup>2</sup>) eadem loquentur: nolim enim ita baptismum parvulorum adiágooor haberi ut ea, quae nihil ad religionem attinent, sed ne in ullo libertati praejudicet (b. h. "fondern nur, daß er (Balthafar) nicht in irgendetmas ber chriftlichen Freiheit vorgreife" ; Ötolampad will weber ein die chriftliche Freiheit beeinträchtigendes Berbot der Rindertaufe, noch daß man fie für ein völliges Abiaphoron halte und dadurch entwerte). Porro modis omnibus, cum nobis unum cor sit et eadem in Christo omnia, enitendum, ne adversarii quippiam dissidii, ne dicam simultatum, suspicari possint, alioqui totus mundus in nos saevit; non ut conniveamus ad ullum mendacium vel extrarium dogma, sed ne austeriores in amicos quam in hostes simus, quibus innumera condonare cupimus et cogimur." Diefes Briefercerpt ift somohl für die richtige Erfaffung des Standpunktes, ben Ötolampad einnahm, febr lehrreich, als auch für feine eble Gefinnung ein ehrenvolles Zeugnis. Auch fpricht es für feinen richtigen theologischen Tatt, bag er

4

<sup>1)</sup> Abnlich ein Jahr später in einem Briefe vom 6. August an Zwingli, worin er ihm mitteilt, daß Capito, ber burch Keller beeinflußt eine Zeit lang eine zweideutige Haltung eingenommen, zwar immer noch die Abschaffung der Kindertausse wünsche, aber doch nun wieder "libertatom in externis, qua licet baptisare infantes" bestimmt verteidige. "Nihil ultra exigimus ab illo", stigt Ötolampad bei (Zw. Opp. VIII, 211).

<sup>2)</sup> Eben die oben excerpierte Drudfchrift.

meint, man sollte sich damit begnügen, die Zulässigeit und das gute Recht der Kindertaufe erwiesen zu haben und anerkannt zu wissen <sup>1</sup>).

1) Mau tann baher fliglich zu obigem Betenntnis "Peccavimus et nos in eo" ein Fragezeichen feten. Mag ein federes Behaupten mehr Erfola haben, feine Burlichaltung war nicht ein Fehler, fondern gereicht ihm zur Ebre. - Sier am Schluß möge noch als Ergänzung zu den S. 161 u. 164 mitgeteilten Aussagen Ötolampads über die Rotwendigteit bes Taufpollzugs Die intereffante von Brof. Stähelin in Bafel im Bollsblatt f. die ref. Rirche ber Schweiz (1882, Nr. 24, S. 94) beigebrachte Briefftelle vom 15. Mara 1527 (Oecol. et Zw. Epist., Bajel 1536, p. 81) Blatz finden: "Bir merden burch ben Glauben gerechtfertigt, und wo wir im Glauben fteben, ba bleibt uns nur noch ein Gefetz, das Gefetz der Liebe; aber diefes ift fo wichtig, daß ohne die Liebe auch der Glaube unnut und eitel ift, und alle Berte, mogen fie auch einen noch fo hoben Schein von Beiligteit haben, teinen Beller wert find. Die Liebe nun gebietet, daß wir durch die äußeren Zeichen, mit denen ber Berr bie Gemeinschaft in einem und bemfelben Glauben vereinigen wollte. unferen Glauben und unfere Liebe bezeugen. Aus diefem Grunde ift auch die Taufe geboten. Die fich alfo nicht wollen taufen laffen, die wollen auch teine Gemeinichaft mit ben Chriften eingeben; bergeftalt eutblößt von Liebe und Glauben, welches Seil tonnen fie hoffen? Sonft freilich ift unfer heil nicht an die Saframente gebunden: es fei nur das Befenntnis des Glaubens aufrichtig und feft, fo wird bie Thur des Baradiefes offen fteben." Abulich im Rinderbericht : "Benn aber jemand den Glauben hätte, und ein frommes Leben führte, er mare aber nicht getauft, mollte fich auch nicht taufen laffen, hielteft du ihn auch nicht für einen Chriften? Antwort: O nein; denn wer wahrhaft an Chriftum glaubt, ber wird fich auch taufen laffen, wenn er noch nicht getauft ift, bamit er ju ber Babl ber Chriften gebore." (Bagenbach a. a. D., S. 299.)

174

# Rezensionen.

,





•

•

.

.

- Der Brief des Jakobns, erklärt von D. David Grds Berlin 1881. VII u. 383 S. mann.
- Kritisch-exegetisches Handbuch über den Brief des Jakobus. Bon Dr. S. G. Suther. 4. Auflage. Umgearbeitet von Dr. 23. Benfchlag. Göttingen 1882. VI 11. 242 S.

Die beiden genannten Werte, in weniger als Jahresfrift einander gefolgt, bilden sowohl durch die individuelle Berfchiedenheit der Methode, wie durch ihre Übereinstimmung in ben Grundfragen eine ermünschte Bereicherung ber exegetischen Litteratur. Der querft erichienene Erdmanniche Rommentar, den Bebichlag noch hat benutzen tonnen, gehört feiner Form nach der reproduzierenden Methode an. Er ift glatt und durchfichtig geschrieben; bie Zerlegung des Briefes in fleine, durch besondere überschriften markierte Abschnitte er-Leichtert die Lefture ebenso wie der zusammenhängende Fluß der Darftellung innerhalb jedes Abschnittes. Mit den hauptfächlichsten neueren Ertlärungen fest fich der Berfaffer auseinander, ohne auf Bollftändigteit in ber Geschichte der Eregese auszugehen. Der hauptzweck ift offenbar die Darlegung des Gedankengehaltes; die lexitalifd-grammatifche Seite tritt zurüch; ebenfo die Textfritif, binfictlich deren das Nöthigfte in Anmertungen gegeben ift. Dag der Berfaffer das gelehrte Material beherricht, mar bei ihm nicht nur vorauszusegen, fondern ergiebt fich auch aus dem Berte. Aber wenn er auch ausbrücklich betont, daß er nicht eine fogen. prattifche Erklärung geben wolle, hat er boch angenfcheinlich nicht fomohl der 12

Theol. Stud. Jabra. 1883.

1.

eigentlich gelehrten Forschung, als vielmehr dem weiteren Rreife theologisch gebildeter Lefer dienen wollen, welchen es auf die Refultate ber eigentlich gelehrten Urbeit und auf ein fachliches Berftändnis bes Briefes antommt. Dagegen bewahrt die von Bepichlag bearbeitete neue Auflage des Sutherichen Rommentars ben Charafter des Meperfchen Bertes, welches in erfter Linie ber eigentlich gelehrten Detailarbeit dienen follte. Die philologische Seite der Auslegung ift unverfürzt geblieben; die gloffatorifche Methode mit Recht beibehalten, da fie nicht nur für bies Bert in geschichtlichem Recht ift, fondern auch für den Zwect desfelben bie burchaus angemeffene. Dem Bearbeiter ift bas um fo mehr als Berdienst anzurechnen, als er wohl nicht weniger wie fein Mitarbeiter Beiß feiner Individualität und Reigung damit ein Opfer abgewonnen hat. Dabei ift aber doch der Rommentar viel lesbarer geworden, als er früher mar. Die Frische und plastische Art der Darstellung, welche den jetigen Bearbeiter auszeichnen. haben die "Unlebendigkeit" der Sutherschen Urt, über welche die Borrede mit Recht flagt, in hohem Mag überwunden. Dies tritt nicht nur in den ganz neu gearbeiteten Abschnitten, besonders in ber Einleitung und dem Erturs ju 2, 14-26 hervor, fondern macht fich auch bei ber Detailerklärung vielfach angenehm geltend. In formeller Binficht möchte ich mir zwei Bunfche für die nächfte Auflage erlauben. Erftens, daß die textfritischen Bemerfungen, welche ihre frühere Gestalt formell und materiell bewahrt haben, nach der von Beiß, Seinrici, Wendt mit Recht bevorzugten Dethode, ftatt am Unfang jedes Rapitels zufammengedrängt zu fein, lieber an die einzelnen Abschnitte derselben verteilt wurden: auch würde eine materielle Neubearbeitung ihnen nicht ichaben 1). Zweis tens murbe ich munfchen, daß in Unmertungen eine Überficht über bie einschlagende Litteratur gegeben würde. Hinfichtlich der benutten Rommentare ift bies wenigstens für bie neuzeit am Schluß geschehen und dadurch einem mehrfach ichon hervorgehobenen Mangel



<sup>1)</sup> In einer Reihe von Stellen ift Tijch. VII herangezogen, wo ich — wie bei der Lesart porgadudes 4, 4 — ben Grund nicht einfehen tann, warum nicht die VIII wenigstens mitgenannt ift.

ber Meyerichen Rommentare abgeholfen. Uber dasselbe möchte ich auch für die Einzelfragen empfehlen. 3. B. murde eine Bufammenftellung der einzelnen Bertreter der verschiedenen Auffaffungen bei ber Frage über die Perfon des Jalobus mit Angabe der Schriften, wo fie niedergelegt find, in usum tironum fehr erwünscht fein; ebenso eine Überficht über die Litteratur au Jat. 2. 14 ff. Die bedeutendften namen kommen ja im Kontert ber Darftellung vor, aber teils nicht alle neueren Arbeiten - 1. B. nicht Ifenberg, Rechtfertigung durch den Glauben; Breuf, Rechtfertigung des Sünders; Gobets Auffat in feinen Bibelftudien ; Schan ? Auffat in ber Tübinger Quartalichrift 1880. -. teils ift es boch eine große Erleichterung, wenn man bie Litteratur nicht erft mühlam fich zusammenfuchen muß, fondern fie zusammengestellt findet. Dasfelbe gilt von der Erflärung einzelner Stellen. wobei ichon Meber felbft in den letten Auflagen anmertungsmeife Die betr. Litteratur zusammenzutragen pflegte. So würde z. B. bei 2, 23 ber Auffatz von Rönich bei Hilgenfeld 1873, bei 4, 5, 6 der von Grimm in den Studien und Rritiken 1854 zu nennen fein.

In den Ginleitungsfragen ift es erfreulich, beide Berfaffer faft burchweg in Übereinstimmung und baburch den Chor der in diefer Binficht Einmütigen verftärkt zu feben. Sowohl in ber allzu lange durch dogmatische Boreingenommenheit gedrückten Frage über Die Person des Jatobus wie hinfichtlich der Zeit der Abfaffung unferes Briefes scheint fich mehr und mehr ein starter Ronfensus herauszuftellen. In ersterer Sinficht bedauere ich nur, daß Beyfchlag bas Berhör ber älteren Rirchenväter, bas huther angestellt hatte und auch Erdmann giebt, fortgelaffen hat. Allerdings genügt fcon das von Behfchlag Beigebrachte, um ein richtiges Urteil ju gewinnen, und an fich muß man jedem Berfaffer die Freiheit laffen, felbst zu entscheiden, wie viel geschichtliches Material er aufnehmen will. Aber gerade bei dem Meyerschen Rommentar fteht es doch Beil er das Grundbuch für alle unfere jungen Theologen anders. ift, haben diefe, scheint mir, ein Recht, darin folche Fragen in ihrer ganzen Ausdehnung behandelt zu finden. Sachlich ift mir zweifelhaft, ob Benfchlag mit Recht ben Satobus "aus der inner-

12\*

lichften, fo ju fagen ichon evangelifchen Richtung bes Indentuns zum Chriftentum gelangen läßt (S. 19). Bare er von vornherein fo gerichtet gewefen, wie ift bann zu erklären, bak er bei Lebzeiten Jein nicht an ihn glanbte? - Sehr lichtvoll und überzeugend ift ber Abichnitt über bie Briefempfänger gearbeitet. Runachft wird mit Recht betont, daß burch die geschilderten Berhältniffe ausgeschloffen wird, bag die Lefer fich in gemischten Bemeinden befinden. Bie wäre unter biefer Annahme bas Fehlen jedes Grußes an bie beidenchriftlichen Brüder ju erflären? Das mare boch nur auf Grund eines judenchriftlichen Fanatismus moglich, von bem unfer Brief feine Spur enthält. Ferner weifen Erbmann und Benfchlag übereinftimmend mit Recht die Annahme gurud, daß bie "Reichen" in unferem Briefe Beiden oder Beidenchriften find (befonders burchfchlagende Bemertungen gegen letteres bei B., S. 10). Dagegen tann ich Benfchlag nicht beiftimmen, wenn er auch 1, 10 bie Reichen von ungläubigen Juden verfteht, wie dies ja freilich an den übrigen Stellen der fall ift. Er felbit ertennt G. 11 unter Berufung auf 4, 13 an, daß einzelne Bohlhabende in ben Gemeinden vorhanden gemefen feien. Ant biefe 1, 10 ff. zu beziehen, scheint mir der Busammenhang zu ge-Richt nur ift es, wie Erdmann bemerkt, bas Ratürlichfte, bieten. bas zu beiden Subjetten (o ransıvoş und o nlovoros) gehörige Berbum zavzao3w beide Male übereinftimmend zu faffen und nicht bas eine Mal ernstlich, bas andere Mal ironisch; sondern auch das o adslad o c o ranewo's führt darauf, dag der nlovocos gleichfalls als Bruder zu denken ist. Und der Sinn, der bei diefer Faffung entsteht, ift den Berhältniffen des Briefes fo angemeffen wie möglich. Die armen Chriften fteben unter bem Druck ber reichen Juden, von welchen fie fozial abhängig und beren Berationen eben barum ausgesetzt find (5, 4). Diefer Drud fällt bei den reicheren Chriften, die eine felbftändige Eriften; haben, fort nud fo ift diefe Art von meigaopol, von der Jatobus bier redet, für fie nicht vorhanden. Wenn nun der Brief diefe meigaopol als Grund zur Freude und zum Rühmen hinftellt, weil fie ju chriftlicher Charafterbildung beitragen, fo fcheint der Reiche über bie Berichonung mit jenen Anfechtungen als über eine religiöfe

Benachteiligung fich beklagen zu können. Dem gegenüber fagt der Berfaffer, auch ber Reiche, ber in ber Gegenwart wegen gimftiger äußerer Lage jenes Erziehungsmittels entbehrt, tonne in der Erwartung, das die bevorftehende, bei den dolores Messiae erfolgende Rataftrophe ihm feinen Reichtum nehmen, ihn alfo in die gleiche Lage mit feinen armen Brüdern bringen werde, ichon jest in Hoffnung an dem Ruhme der Armen fich beteiligen. Bei biefer Auffassung wird man nicht nur die für mein Gefühl gerade an diefer Stelle ftörende Fronie los, sondern hat auch den Borteil, daß B. 12 fich unmittelbar an das Borige anschließt, indem er refummierend das allgemeine Christenlos der meigaougi, welches früher ober fpater jeden Chriften trifft, preift. Die Schäden der Gemeinden werden von Benfchlag wieder fehr treffend gezeichnet, nur daß ich den Ausbrud, es liege "eine gemiffe Demoralisation" vor (S. 14), für viel zu start halte. Derfelbe beruht wohl auf dem allerdings fehr ungünftigen Eindruct, den man aus 4, 1-10 gewinnt. Es barf aber, um gegen die Lefer gerecht zu fein, nicht überfehen werden, daß Jatobus immer die draftischeften und ftärtften Ausbrücke liebt. Benfchlag felbft ertennt die Bildlichkeit der Borwürfe in jener Stelle an: "ihr führt ja förmliche Kriege und Schlachten auf", --- "es ist ein wahrer Feldzug in euren Gliedern", - "es findet das reine Morden unter euch ftatt". Das alles will boch nur fagen, daß die Selbstisucht, das Trachten nach irdischem Gut, bei den Lefern noch nicht gebrochen ist, daß sie in rudfichtslofer Weise ihren eigenen Borteil verfolgen, ftatt immer den ber Brüder in erfter Linie ins Auge zu faffen, daß fie biejenigen beneiden, die in gludlicheren ängeren Berhältniffen fich befinden. Bare ber Brief an eine einzelne Gemeinde gerichtet, fo tonnte man glauben, daß bei ihr in besonders hohem Grade Uneinigkeit und Streit herrichte. Aber bei dem enchtlischen Charatter des Sendschreibens läßt fich doch nicht annehmen, daß in allen Gemeinden dieselben Migftande in gleichem Grabe herrichten; ja wenn es ber Fall gewefen wäre, tonnte ber Berfaffer bas boch nicht mohl gewußt haben. Bas er feinen Lefern zum Bormurf macht, ift überall der gall und eben barum tann er es ganz allgemein bei allen voraussehen: es find

Sünden, welche im Gefolge ber Armut immer auftreten, und die ftarten Ausbrücke, die gebraucht merben, follen nur darauf binweisen, daß auch die feineren, gar nicht vom legglen, fondern vom moralischen Standpunkt aus verwerflichen Ruftande ichlieflich auf die Übertretung des fünften und fiebenten Gebotes beraustommen, bağ jebes hangen an und Trachten nach weltlichem Gut und Genuß fcon Chebruch gegen Gott ift. Ebenso steht es auch mit bem Vorwurf, daß fie teine Werte haben. So aut noch heute jeder Chrift fich den betreffenden Abschnitt gern gefagt fein läßt und fich in irgendeinem Max davon getroffen fühlt, fo gut auch damals. Mit einem Wort: ich glaube, man verkennt die plastische und braftifche Darstellungsart bes Berfaffers, wenn man feinen Lefern ganz besondere und hochgradige Sünden ber gerügten Art zum Borwurf macht, ftatt die ausgesprochenen Rügen auf Mängel zu beziehen, welche ben judenchriftlichen Gemeinden bamals überall nahe lagen, und die ber Berfaffer durch möglichft pointierte Darftellung ihnen als fündlich zum Bewustfein zu bringen fucht. ---Böllig einverstanden bin ich mit unferen beiden Rommentatoren, daß die mertwürdige Allgemeinheit der Abreffe fich nur in der früheften Beit ber Rirche begreifen läßt, mo fie durch die geschichtlichen Berhältniffe von felbft die nötige Beftimmtheit betam, fofern es damals nur judenchriftliche Gemeinden und bieje nur in den Paläftina benachbarten Ländern gab. Unnötig und ohne geschichtlichen Anhalt scheint mir Erdmanns Sypothese zu fein, Jakobus habe neben der Leitung der Muttergemeinde besonders die oberhirtliche Bflege ber chriftlichen Diasporagemeinden gehabt, mährend die Apostel bie Bflege ber paläftinenfischen Gemeinden und die Miffionsthätigkeit fich angelegen fein ließen (S. 61). Eine folche einheitliche Organifation und büreaufratische Umterverteilung scheint mir nach allem, mas wir von ber Urzeit ber Rirche miffen, ganz unmahr-Daß zur Zeit der Abfaffung unferes Briefes das scheinlich. Chriftentum ichon über die nächfte Umgebung Paläftinas hinaus fich verbreitet hatte, ift Erdmann zuzugeben; dennoch wird man mit Behfchlag bie fprisch-cilicischen Gemeinden als den nächften Lefertreis anzunehmen haben. Bortrefflich macht letterer ben Inhalt von 2, 14ff. für die frühzeitige Abfaffung des Briefes gels

tend. Die Naivetät, mit welcher das Beispiel des Abraham vom Berfaffer für seine Meinung geltend gemacht wird, als wenn gar keine andersartige Berwertung desselben möglich wäre, ist entscheidend. "Seit wann ist es denn Bernunst und Sitte, etwas Rontroverses, das ein Andersdenkender zu feinen Gunsten benutzt hat, als etwas für die entgegengesetze Thesis selbstverständlich Sprechendes in triumphierendem Frageton vorzuhalten?" (S. 36.)

Beben wir von den einleitenden Fragen zu der eregetischen Einzelbehandlung, fo erregt ja immer die Stelle über Glaube und Berte das nächlte Intereffe. Beide Ausleger haben bier nicht dasselbe Resultat gewonnen, und Referent tann feinerseits fich mit teinem von beiden völlig identifizieren. Um weiteften weiche ich von Erdmann ab. Nach feiner Meinung ift dem Jatobus der wahre Glaube Bringip für die Berte. "Der rechte Glaube hat das Lebensprinzip in fich, aus dem die Berke hervorgehen müffen", fagt er mit neander (S. 180). "Die Berte find bie naturgemäßen Auswirtungen und Bethätigungen bes in dem Glauben porhandenen Lebens" (S. 181). Ronfequentermeife ift für E. daber ber Glaube ber getadelten Lefer "feinem innerften Befen nach bloßer Mundglaube und reiner Scheinglaube" (S. 179), und er gebraucht davon sogar einmal das Wort Beuchelei (S. 175). "Der Begenstand der Bolemit ift ein Glaube, der fich mit theoretischer Ertenntnis (B. 19) und mit bem Berr-Berr-Sagen begnügen will" (S. 181). Es handelt fich alfo nach E. in unferer Stelle um zweierlei Begriffe vom Glauben (S. 218). Ein Biderfpruch amiichen Jatobus und Paulus ift natürlich bei diefer Auffaffung nicht vorhanden, foudern fie betonen nur verschiedene Seiten der Babrheit je nach Bedürfnis (S. 219 ff.). Mit diefer ganzen Darftellung fceint mir der Berfaffer die Meinung des Jatobus nicht zu treffen. Daß diefer von zweierlei Glauben, einem mahren und einem nur vermeintlichen, rebe, scheitert an jedem Berje. Wo ift auf diefen Gegensatz nur mit einer Silbe hingemiefen? 3m Gegenteil. Gleich B. 14 schneidet ber Sat un duvaras of nloris σωσαι αυτόν; diefe Fassung ab. Freilich "nimmt der Artikel einfach den vorangegangenen Begriff wieder auf" (S. 176), und fagt, bag der Glaube, den der Lefer von fich prädiziert, ihn nicht retten tonne; aber wenn Jatobus meinte, dag eine andere Art von Glauben dies vermöge, fo mußte er bas unbedingt burch ein aurn oder rolaurn markieren. Wenn ferner von einem ovregyest des Glaubens B. 22 die Rede ift, fo mag man bas Berbum faffen, wie man will: jedenfalls ift nicht gefagt, daß der Glaube fich in den Berten erpliziert, fondern das er bei ihnen (ober bei der owrnoia) tonturriert, also ist offenbar eine doppelte, mirtende Botens gesetst. Die Berte, pon denen Satobus redet, find allerdings nicht ohne Glauben möglich (val. Benichlag G. 135), aber der Gluube ift nur ein Moment dabei. Endlich menn es B. 24 heißt, der Mensch werde nicht aus Glauben allein gerecht, fo ift am Tage, daß nicht gemeint ift, der Mensch werbe nicht durch eine faliche Art des Glaubens allein gerecht. fondern daß von dem Glauben schlechthin verneint wird, daß er Gerechtigteit wirte, wenn nicht ein zweites Moment hinzutomme, ohne welches aber der Glaube immer noch Glaube ift. Für feine Auffaffung, daß Jatobus den Lefern den (mahren) Glauben eigentlich abstreite, beruft fich E. auf den Bergleich B. 15. 16. "Dort ein (bloges) Reden vom Befit des Glaubens, bier ein Reden pom Befit der Liebe" (S. 178 f.). Diefer Sinn der Barallele ift möglich, aber nicht der einzig mögliche. E. fieht in dem Berhalten, das Jatobus tadelt (B. 14), Glaubenslofigteit, B. 15f. Lieblosigteit. Uber es ift die andere Möglichkeit vorhanden, daß bie in B. 15. 16 geschilderten Menfchen mirtliches Mitleid mit ben Urmen haben, daß die Bünfche, die fie ihnen ausfprechen, nicht bloße Redensarten, fondern ernft gemeint find, - nur bleibt es bei den frommen Bunfchen und fie thun nichts zu deren Bermirklichung. Dieje Herzensstellung tann als Mangel an Liebe charafterifiert werden, und fo murde Paulus geurteilt haben. Aber fie tann auch als eine Liebe dargestellt werden, der es an dem bingutretenden Moment der Energie des Sandelns fehlt; viel Gefühl und tein Bille. Und daß es fo von Satobus aufgefast ift, zeigt eben der Gefamtinhalt des Abichnittes.

Die Fehler, die ich bei Erdmann in der Bestimmung des jakobinischen Glaubensbegriffs zu erkennen meine, hat Behschlag in bedeutendem Maß vermieden. Er stellt wiederholt den richtigen

Digitized by Google

184

Ausgangspunkt fest, daß der Glaube der Lefer auch für das Urteil des Jatobus wirflich Glaube fei (1. B. S. 198 Anm.). 3atoms mache, was für den gangen Abschnitt bemertenswert fei, feinen Unterschied zwischen echtem und unechtem Glauben (S. 119). Der Glaube der Lefer fei tein blog theoretifcher, nuda notitia - alfo auch nicht, wie E. meint, reiner Mundalaube -, fondern enthalte das Moment des Bertrauens (ebb.). Den eigentlichen Rernpunkt trifft B. mit dem Sats, nloris bezeichne bei Jalobus bas religiöfe Rechtverhalten des Menichen, fora bas fittliche in feinem ganzen Umfange (ebd.). Aber eine Unklarheit kommt in biefe richtigen Beftimmungen burch Besichlags Auffasjung von Auf Grund desfelben findet er "als grundlegendes **B**. 19. Moment" in dem Glaubensbegriff des Ratobus "die innere Gemißheit von gemiffen überfinnlichen Thatfachen und Wahrheiten" (S. 129). Runächft muß tonftatiert werden, daß dies "grundlegende" Doment in fämtlichen übrigen Stellen bes Briefes gar nicht ber-Rach 1, 6 ift der Glaube, welcher Beftimmtheit des portritt. Gebetes fein foll, gerade nach Behfchlags vortrefflicher Erflärung gar nicht die Überzeugung, daß Gott Gebete erhört, fondern "im Gegenfatz zu dem zwischen Gott und Belt geteilten Befen des Zweiflers bie ungeteilte, vertrauensvolle Singebung des Gemütes an Gott". Ebenso 5, 15. Ferner 2, 5 bildet Ratobus ben Gegenfas zwijchen irdifcher Armut und Reichtum er nlores. Da tann mloric nicht die "Gemisbeit von überfünlichen Bahrbeiten" fein, als wenn der Reichtum des Chriften in einer Summe von Lehrfäten bestände, fondern es ift Ausbruck für die religibfe Beftimmtheit des Menschen, welche ihm ftatt der irdischen Güter bie Teilnahme an ben übernatürlichen des Gottesreiches permittelt. Ebenjo ift 2, 1 nicht gemeint, die theoretische Überzeugung, daß Chriftus der Berherrlichte fei, ichließe Prosopolepfte ans, denn jene theoretifche Überzeugung hatten die Lefer und waren boch προσωπολήπται, fondern die auf diese Thatsache sich gründende religiofe Beftimmtheit des Chriften reime fich nicht mit einer Beurteilung der Menschen nach ihren irdischen Berhältniffen. Diefelbe Bedentung von n. liegt 1, 8 vor, wenn es dort echt ift. Diefe Anwendung von n. bei Jakobus ift durch-

aus die gemein apostolische, die wir bei allen neutestamentlichen Schriftstellern, auch Baulus, als bie Grundlage finden, von der aus fie den Begriff verschieden nuanciert haben. Beil nämlich bas Bertrauen auf Chriftus oder auf die von ihm gebrachte Seilsbotschaft das charakteristische Merkmal für den Christen ift, wird πίστις die zusammenfaffende Bezeichnung für die chriftlich-religiöfe Bestimmtheit, für die eigentümliche criftliche Religiöfität und morevorres terminus technicus für die Chriften. Bon diefem Sprachgebrauch aus redet Jakobus, und das Moment des assensus tritt daher ganz bei ihm zurück. Das ift nun B. 19 ganz Denn indem ifter der Glaube, daß einer Gott ift, als anders. ein dem Chriften mit den Dämonen gemeinfames Mertmal bingestellt wird, ift bas Wort Glaube in einem schlechthin außerreligiöfen Sinne gebraucht: der Glaube der Dämonen ift ja fo wenig eine religiofe Bestimmtheit, daß er vielmehr die irreligiofe Ronfequenz des oplover hat. Se mehr nun Benichlag recht hat. baß es bem Glauben der Lefer nicht an dem religiöfen Mertmal bes Bertrauens fehlte, je weniger tonnte Jatobus billigerweife ihren Glauben mit dem der Dämonen parallelifieren. Die Lefer konnten mit vollem Recht ermidern, daß zwischen beiden ein himmelweiter Unterschied sei. Freilich hat es ja zu allen Zeiten eine Orthoborie gegeben, welche bloßer Verftandesglaube ohne jede innere Religiofität ift, und diefer mag man den Borwurf machen, fie habe denselben Glauben wie die Dämonen. Aber es giebt auch eine Religiosität, welche eine wirkliche Gemeinschaft mit Gott fucht. und in Gebet und Vertrauen auf Gott fich äußert, aber es an fittlicher Energie fehlen läßt; und von ihr läßt fich ohne die höchfte Ungerechtigkeit nicht fagen, daß ihr Glaube dem der Dämonen aleiche. Letterer Art ift auch nach Benschlag der Zuftand der Lefer, und darum tann Jatobus nicht den 19. Bers ihnen entgegenhalten. Alles Gefagte führt darauf, daß der Standpunkt des B. 18 eingeführten und auch in B. 19 noch redenden Interlotutors (ris) nicht der des Jatobus felbst ift, - eine Annahme, bie ichon an fich durch die Einführung einer britten Perfon als Die nachftliegende fich darftellt. Erdmann und, ihm beiftimmend, Benfchlag begründen ihre Meinung, der dritte teile des Jatobus Standpunkt, mit der Neigung des Berfaffers zu dramatischer Beranschaulichung. Diefe Erklärung müßte man fich gefallen laffen. wenn fest ftanbe, daß der dritte die eigenen partes des Jatobus agierte. Wenn aber der Inhalt des Folgenden zeigt, das dies nicht der Fall ift, fo tann man fehr zufrieden fein, jener immerhin pretaren Begründung nicht zu bedürfen. Bielmehr geben B. 18f. die Ronfequenzen, welcher ein britter aus dem Berhalten ber Lefer ziehen könnte, - Ronfequenzen, die zwar ungerecht find, und die Jatobus felbft ficher nicht vertritt, die er aber anführt, um den Lefern ju Gemüte ju führen, welche üble Difdeutung ihr Chriftentum von anderer Seite erfahren tann. Der Standpunkt des britten tennzeichnet fich als der eines blogen Moralismus. "Du fagft, daß du ein eigentümliches religiöfes Berhältnis ju Gott (nlorus) haft; barauf mache ich nicht Anfpruch; aber prattifche Sittlichkeit habe ich, und bie ift meine Religion (f nlorig µov). Der fittliche Mensch ift als folcher der religiofe, die Sittlichteit an fich fcon Bemeis der Religiofität (ex rov Egyov pov delow oos riv nloriv pov). Dagegen du haft nicht nur mir gegenüber ein Defizit in fittlicher Beziehung, fondern bift auch gang außerftande, das von dir behauptete religiöfe Berhältnis ju Gott zu tonstatieren. Dein Glaube tommt (B. 19) auf ein bloßes theoretisches Fürmahrhalten hinaus." Das alles ift nun freilich schief. Es ift nicht mahr, daß die Berte in jedem Fall den Glauben, d. h. Sittlichkeit die Religiofität beweife; es ift nicht mahr, daß ohne fittliche Energie blog ein assensus für die Religion übrig bleibt. Mit diefem Satz beweift der Interlokutor, bağ er gar tein Berftändnis für das Befen der mlores im chriftlichen Sinne, als des Bewußtseins der Gemeinschaft mit Gott, eines Lebens in der Luft der Ewigfeit, hat. Aber es ift ein Migverftändnis, gegen bas die Lefer fich ichlechterdings nicht ichuten tonnen: wie wollen fie ohne die kora die Realität des von ihnen in Anspruch genommenen Berhältnisses zu Gott beweisen? Sie felbft verschulden durch ihre fittliche Schlaffheit diefe Migdeutung des Chriftentums, wie denn bis auf diefen Tag der Inhalt von B. 18. 19 fortwährend von folchen, die ohne Berftandnis für das Befen des Glaubens find, gegen denfelben geltend gemacht wird.

187

Daß also ber  $\tau \delta_{\mathcal{S}}$  einen anderen Standpunkt als Jakobus und als seine Lefer vertritt, daß er ein Nichtchrift ift, daß seine Worte über V. 18. 19 sich erstrecken und in V. 20 Jakobus selbst mit der erneuten Anrede wieder auf demselben Punkt einsext, auf dem B. 17 die Sache stehen geblieben ist: das halte ich sür das Richtige an der Auslegung Stiers, während ich ihm den pharisälschen Juden gern schenke. Die vorgeschlagene Fassung scheint mir das Berftändnis des ganzen Abschnittes zu fördern: für die Einsührung des  $\tau \delta_{\mathcal{S}}$  ist ein sachlicher Grund vorhanden; die beiden Berse ordnen stellen des Briefes abweichende Glaubensbegriff B. 19 ist verständlich, da er aus ganz anderem Munde stammt; die Unklarheit, die sonst, ist vermieden, und das Schwanken, welches Bers schlag S. 148 ihm vorwirft, ist nicht vorhanden.

Damit ift auch ein anderes Schwanten, das nach Benfchlag bei Jatobus fich findet, in Wegfall getommen. Derfelbe foll nämlich (S. 148) bald den Glauben als lebendigen Grund der guten Berte ansehen (2, 18), bald, weil ihm die fittliche Berpflichtung, das Gemiffen, eine felbftändige Triebtraft im Menfchen ift, als bloken Mitarbeiter des fittlichen Gehorfams (2, 22). Die unbefangene Anertennung des letteren Bunttes ift der große Borzug der Benichlagichen Gregefe vor derjenigen Buthers und Erdmanns, die burchweg den Glauben als Brinzip und alleinigen Quell der Werte anfehen. Aber meines Grachtens ift die lettere Aufchauung nirgends bei Jatobus vorhanden, da B. 18 gar nicht seinen eigenen Standpunkt enthält. Die Frage, um die es fich schließlich in bem ganzen Abschnitt handelt, ist: wie verhält fich bei dem Chriften die Religiofität (nioris) zur Sittlichkeit Die Entscheidung des Jatobus beruht auf der Beobach-(žoya)? tung, daß die nioris wesentlich ein Berhältnis ju Gott ift, alfo Buftändlichteit, bie joya ein Berhalten zu Gott, alfo 21t. Das lettere ift nun das Ausschlaggebende, aber fo, daß tivität. das Berhalten des Chriften fein Berhältnis zu Gott zur Boransfetzung hat: es ift dem Jatobus felbstverständlich, daß Abraham gläubig war, alfo ein Berhältnis zu Gott hatte (B. 23); der

•

188

Glaube ift ouvegyóg (B. 22); wenn bie Rechtfertigung ou'z ez niorews povov erfolgt, fo ift damit gegeben, daß die nioris irgendeine tonturrierende Stellung dabei hat. Aber anderseits muß bas doya Ceo 9as hinzutommen, und zwar folat aus bem Beariff bes ovrsoyser, daß jenes nicht bloße Selbftfolge des Glaubens ift. fondern ein zweites neben dem Glauben. Die bloge religiöfe Buftändlichleit, die mioris heißt, ift an fich etwas Ruhendes, Baffivität. Bur Aftivität gelangt fie nur burch Sinzutritt eines von ihr unterschiedenen Prinzipes, nämlich der Billensenergie. 3m Glauben ift der Denfch (religiös) beftimmt, in ben Berten beftimmt er anderes, wirkt beftimmend auf anderes ein. Somit ficht Jakobus allerdings in Religiosität und Sittlichkeit zwei unterfchiedene Prinzipien vertreten. Dennoch aber fteben fich beide nicht fpröde gegenüber, fondern es findet amifchen beiden ein Bechfelverhältnis ftatt, wie B. 23 ausfagt: ba bie Berte chriftliche, von einem Chriften geschehende find, fo ift bie religiofe Beftimmtheit des Betreffenden für fie maßgebend, ovvegyei ή πίστις τοίς Egyois, diefe tonnen ohne jene nicht gebacht merben; anderfeits gewinnt durch die Werke der Glaube seine relelwois, indem er erft fo eine in das Leben eingreifende und es bestimmende Macht wird. So tann Jatobus fagen, Gott hat den Abraham in Anbetracht feines Glaubens gerechtfertigt, denn bamit war ein Doment gesetzt, ohne das es gottgefällige Werke nicht giebt : es mar eine Rechtfertigung auf hoffnung; er tann fagen, die Rechtfertigung erfolge aus Glauben und Bert (odx ex n. uovov), denn es find in der That zwei von einander nicht nur begrifflich unterfceidbare, fondern auch in der Praxis oft genug nicht verbundene Momente; er tann fagen, die Rechtfertigung trete auf Grund ber Berte ein (ohne daß der Glaube erwähnt wird), denn da es fich von Werten der Chriften handelt, ift der Glaube felbftverständliche Boraussesung: er tann endlich fagen, der Glaube an fich fei tot, b. b. bloge Paffivität, mirtensunfähig; denn bie Rechtfertigung ift nicht von der blogen Buftändlichkeit des Menschen abhängig, fondern von beffen fittlichem Charafter, der aber bei dem Chriften feine Religiofität, b. h. fein Berhältnis zu Gott, zur Boraussesung bat. Demnach scheint mir Jatobus in allen Stellen eine durchans in

•

fich übereinstimmende Anschauung zu vertreten : nirgends ift ihm ber Glaube Bringip der Berte, alleinige Raufalität berfelben, mohl aber einer der beiden gattoren chriftlichen Bandelns: relis gible Bestimmtheit des Menfchen und Angeregtheit des Billens, bie auf einander wirkend sich gegenseitig durchdringen müffen. Das religiofe Befigen und Genießen muß zum Thun werden: bann erft ift der Mensch gerecht. Sollte von diefer Auffaffung aus nicht auch die mertmürdige Bergleichung B. 26 Licht erhalten? Dak Leib und Geift bier nicht als bas Aufere und Innere in Betracht tommen, ift flar; aber die Annahme, "daß Jatobus nicht die einzelnen Glieder feines Bergleiches mit einander, fondern nur den Ruftand ber entfeelten an fich mit ber Beschaffenheit des wertelofen Glaubens vergleichen" wolle (Behichlag, S. 146), thut boch bem Berfe nicht Genuge, wie Behfchlag felbft burch die Bendung "man wird annehmen müssen" dies Gefühl bekundet. Der Ber= gleich tommt aber zu feinem Rechte, wenn man nioris als reliaibie Ruftandlichkeit faßt. Dann ift nach diefer Seite nioris in der That mit dem Leib zu vergleichen, der an fich auch bloke Buftändlichkeit ift und erft burch die Equa, welche auf bem Billen beruhen, aus diefer Buftändlichkeit erlöft mird. Diefer Bille ift So ift der Gedanke alfo, daß auch die bloge reliδα§ πνεύμα. gioje Zuftändlichteit ein wirtensunträftiges, d. h. das Seil nicht schaffendes Moment ist und erst bas sittliche Thun eintreten muß, bas Brinzip der Spontaneität hinzukommen muß, um diese bloße Buftändlichkeit zu überwinden und das religiöfe Prinzip zu vollenden (releiwoai). Der sittliche Trieb ist die notwendige Ergänzung der religiöfen Beftimmtheit, wenn diefe von Seilsfolgen begleitet fein foll. Db diefe Auffaffung des Berhältniffes von πίστις und egya bie einzig mögliche, ob fie die absolut richtige und durchschlagende ift, ift nicht die Frage. Aber daß fie überhaupt möglich ift und von Jatobus vertreten wird, fcheint mir beweisbar.

Für die übrigen Teile des Briefes muß ich mich mit einzelnen Bemerkungen über die beiden Kommentare begnügen. Beyschlag nimmt 1, 2—12 als den ersten, 1, 13—27 als den zweiten Abschnitt. Richtiger erscheint es mir, mit Erdmann den ersten

Abschnitt bis 1, 18 geben zu laffen. Denn 1, 2-12 und 1, 13-18 ftellen die richtige Beurteilung des neipaopuol nach zwei verschiedenen Seiten dar: 1, 2ff., wozu biefelben von Gott beftimmt find; 1, 13 ff., wie fie nicht aufgefaßt werden dürfen. Die äußere Lage ift von Gott herbeigeführt, um die chriftliche Charakterbildung zu fördern; bagegen wenn fie zu einer Reizung zum Böfen führt, ift bas des Menschen, nicht Gottes Schuld. In B. 17 liegt der ganze nachdruck auf anart und releion: alles. was gute Gabe und volltommenes Geschent ift, tommt von Gott, b. h. nur dies, nichts Schlechtes. B. 18 ift bann nicht mit B. als höchfte Ronfequenz, fondern als bas durchfchlagendfte Beifpiel biefes Sates gemeint. - "Bie tann ber Gott, der uns aus freiem Billen (Bovingeis) die höchfte Bohlthat ermiefen hat, uns zum Böfen reizen wollen ?" - 1, 21 nehmen E. und B. περισσεία als "Überfchmang", "das Überfchäumende"; das paßt aber boch schlechterbings nicht in den Busammenhang. Die Lefer follen boch nicht nur vor einem hohen Mag von xaxia, fondern vor diefer ichlechthin gewarnt werden. Barum foll negiovela nicht dieselbe Bedeutung haben tonnen wie negloosvua (Mart. 8, 8) und ro περισσενον (Matth. 14, 28): id quod restat, was an xaxla noch in euch als Residuum geblieben ift? 2.1 nehmen beide Ausleger rys dogys als nähere Beftimmung zu dem ganzen Ausdruck o zugeos humr I. X. 3ch möchte auf die von meinem Berrn Rollegen Rloftermann vorgeschlagene Erflärung (Evang. R.-Ztg. 1880, S. 283) aufmertfam machen: "Der Glaube an ben herrn Jefus als verherrlichten Chriftus", wobei er fich auf den Ausdruck xegovseipe r. dogng (gebr. 9, 5) beruft. Allerdings ift es miglich, die ftändige Berbindung 'I. X. auseinanderzureißen, aber gerade bei einem judenchriftlichen Berfaffer ift es am eheften begreiflich, daß er Xo. als Appellativum gefaßt hat, und fachlich hat diefe Erklärung viel Einnehmendes. 2, 4 laffen beide Ausleger das zad vor ov fort und nehmen ov dlaxelonts als nachfatz. "Zweifeltet ihr da nicht in euch felbft, d. h. maret ihr da nicht mit eurem Glauben in Biderspruch geraten ?" (B., S. 104.) Aber zweifeln ist doch etwas anderes als in Widerspruch geraten oder "im Glauben

ichwantend werden" (Erdmann). Die Unechtheit des zad ift boch burchaus nicht ficher ; Behfchlag felbft bemertt, bag bie Fortlaffung bes xad viel erklärlicher fei, als feine Einfchiebung. 3ch mochte alauben, daß fachlich B. 4 a zum Borderfatz gehört, indem ein burch bie Zwischenreden B. 3 veranlaftes Anatoluth vorliegt. Der Berfaffer hat vergeffen, daß er mit ear angefangen bat, und fährt B. 4ª fort, als hätte er fein Beispiel in einem hauptfatz eingeführt. B. 4 a giebt die Spitze ber Berschuldung: nicht einmal gezweifelt haben fie bei ihrem Thun, sc. ob es auch recht fei. B. 4 b giebt dann das Urteil über ihr ganges Benehmen; bier alfo murde bei regelmäßiger Ronftruttion erft ber Rachfat beginnen. "Und fo feid ihr xoiral dialoy. nornowr geworben." Bie ein xourd's adexlas ein folder ift, in dem Ungerechtigkeit ift, fo ein zo, dial, m. ein folcher, in dem boje Gebanten finb. Diefe bestehen darin, daß der Reiche ihnen als höchft wertvolle Acquifition, der Arme als ganz gleichgültiges Subjett erscheint. Bon diefen Gedanken aus haben fie fich zu Richtern über ihren Bert aufgeworfen, ihr Urteil gestaltet. Auf den dunkeln Ausdruck rooxo's r. yevedews 3, 6 läßt fich E. nicht näher ein, fondern begnügt fich mit ber Bemertung, es fei bildliche Bezeichnung bes in ftetem Rreisumlauf begriffenen perfonlichen Dafeine. B. nimmt reoxos von der Beripherie. "Jatobus icheint die Bunge mit der Achfe, das gesamte übrige Dafein des Menschen, den ganzen Bandel, mit bem Rade ju vergleichen, bas von der Achfe aus bewegt wird." Die erftere Erflärung scheint mir einfacher m fein. Hinfichtlich des zweiten Rreuzes ber Auslegung 4, 5. 6 ftimmen in der grammatischen und Begriffs-Ertlärung in B. 5 beide Ausleger überein; nur verzichtet B. darauf, hier eine altteftamentliche Stelle citiert zu finden, und nimmt an, daß ein betannter frommer Spruch fpäteren Urfprunges irrig als biblifde Reminiscens betrachtet fei; E. returriert auf 3ef. 43, 8-11. Lesteres ift auch mir unwahrscheinlich. Sollte etwa Sach. 8, 2 die bem Berfaffer vorschwebende Stelle gewefen fein? Dort beißt קצאתי לציון קנאה גרולה ותטה גרולה קנאתי לה... שכתי אל ציון :60 שכנהי כחוף ירזעלם. Dort ift nicht nur der Gebante des brennenden eiferfüchtigen Berlangens Gottes nach feinem Bolt enthalten, fondern

auch das napoixeiv oder napoixifeiv der gatobusstelle findet fich bier. und der ganze Unterschied ift fachlich, daß ftatt von Gott bei Ratobus von feinem Geift geredet ift als dem im Menschen wohnenden, d. h. bag die Stelle ins neutestamentliche überfest Sehr erfreulich ift es. daß Benichlag gegen Suther und Erd. ist. mann die einfache, den Borten allein gemäße Erklärung von 5, 12 als einem absoluten Berbot jedes Schwures mit Einfchluß bes Schwures bei Gott verficht. Bie man fich das mit dem im Ulten Teftamente geradezu gebotenen Gide (Erdmann) reimen mill. wie mit der allgemein christlichen Braxis, ift für die Eregefe gleichgültig: bie Ausdrücke untes ällor riva õpxor und new vum ro val val xrl. find zu flar und deutlich, als daß man über die Meinung bes Berfaffers im Zweifel fein tonnte. "Alles über das einfache 3a und nein Sinausgehende ift nur ein Broduft der unter ben Menschen herrschenden Unwahrhaftigteit und Unzuverläffigfeit ; bem Gottestind aber geziemt anftatt ber nur ausnahmsmeife, beim Eid, eintretenden heiligen Scheu vor der Lüge jedes 3a und nein eidlich zu nehmen" (Benfchlag, S. 228). Auch binfichtlich des Salbens mit Öl (5, 14) gehen beide Ausleger auseinander. Erdmann nimmt mit huther dasselbe als Mittel zur Linderung ber Schmerzen, ftellt es alfo unter ben medizinifchen Gefichtepuntt: Benfchlag faßt es als mit bem Gebet zufammenwirtendes Ugens bei der munderbaren Beilung, ftellt es alfo unter den religiöfen Gesichtspunkt. Das lettere erscheint mir als das Richtige, nur daß ich noch ftärker die rein ipmbolische Bedeutung des Salbens hervorgehoben fehen möchte: es ift ebenso wie die handauflegung n. bgl. weber magifche noch medizinische Bermittelung der Seilung, fondern ähnlich, wie wenn Chriftus des Taubstummen Dhr und Runge berührt, ein Sinnbild ber Geiftesmacht, welche im Gebet Benschlag geht S. 234 auf die ibren Wortausbruck findet. Schwierigkeit ein, daß die Seilung bier unbedingt vorausgesett au werben icheint. Mit Recht weift er huthers Bemertung als ungenügend zurud, daß, auch wenn die leibliche Seilung nicht eingetreten fei, in höherem Sinne bas Gebet erhört werde. Diefe Erftarnug macht die ganze Lehre von der Gebetserhörung zu einer wächsernen Rafe und ftimmt burchaus nicht mit der Einfachheit

Theol. Sind. Jahrg. 1888.

13

198

und Unbedingtheit der Schriftlehre von derfelben. Sachlich halte ich Benfchlags Erflärung für richtig, daß, wo man ben Billen bes Berrn ertannte, feinen Diener abzurufen, ber Berluch ber Beilung nicht gemacht fei. Nur halte ich es für unnötig, bas als eine notwendige Boraussetzung zu bezeichnen. Bielmehr ift es einfache Ronsequenz des Ausbrudes eigh the nlotewe. Das ift nämlich ein Gebet, welches aus der unbedingten Einigung des menfchlichen Billens mit dem göttlichen bervorgeht, das alfo nur eintreten tann, wenn der Gegenftand des Gebetes dem göttlichen Billen entspricht. Es ift, wie die Gebete des Berrn, nicht eine Frage an Gott, die bejahend oder verneinend beantwortet werden tann, fondern eine göttlich taufierte Gewißheit, daß fo und nicht anders der göttliche Wille laute. Dazu kommt aber noch ein Moment. Die ganze Schilderung des Jatobus macht den Eindruck, daß der Kranke in feinem Zustand nicht bloß eine äußerliche Schickung, sondern eine göttliche Zornheimsuchung erkennt. Eine folche aber foll es in der Gemeinde Christi nicht geben. Indem er in diefe Gemeinde fich hineinstellt - denn die Alteften tommen nach Benschlags richtiger Bemerfung als Bertreter der Gemeinde in Betracht -, gewinnt er Anteil an dem Grundgut der Gemeinde. ber Bergebung der Sünden, dem Bewußtsein, nicht mehr dem Rorne Gottes unterftellt zu fein. Die leibliche Beilung tommt also in diefem Kall genau wie Matth. 9, 6 nur als Berbürgung biefes Gnadenstandes in Betracht, und in diefem Zufammenhang mit dem tiefften religiöfen Moment hat der Glaube die Gewißheit. baß fie Gottes Willen gemäß fei.

Ich fürchte fast, daß der Widerspruch, den ich im einzelnen vielfach gegen die beiden Kommentare, namentlich den Erdmannschen, erhoden habe, den Eindruck machen könnte, als wenn ich ihn unterschätzte. Ich will daher abschließend wiederholen, daß ich mich nicht nur persönlich an beiden in hohem Maße erfreut habe, sondern auch überzeugt bin, daß jeder von ihnen ein sehr tüchtiger Beitrag zum Verständnis dieses praktisch so überaus wertvollen neutestamentlichen Schriftstückes ist.

Riel.

D. S. Saupt.

. 2.

## Böhl, Christologie des Alten Cestamentes oder Anslegung der wichtigsten messianischen Weissagungen. Bien (Brauntüller) 1882.

Ein Buch von Böhl wird jeder, der ihn als einen Mann von Gelehrsamkeit und eigenen Gedanken, fowie von aufrichtiger Berehrung gegen das Wort Gottes aus feinen bisherigen Schriften fennen gelernt hat, mit der Erwartung in die Band nehmen, es werbe an Anregung und Belehrung durch die Lefture nicht fehlen. Sene ichätensmerten Eigenschaften verraten fich auch in der eben erschienenen Christologie des Alten Teftamentes; aber mancher Lefer wird vor Migtrauen und Unbehagen nicht zur Freude an ihnen tommen. Die meisten werden ein Gefühl der Unficherheit darüber haben, ob sie zu der Gemeinde gehören, welche ber Berf. fich vorftellt. Denn bald erscheint biefelbe als eine Berfammlung von unmiffenden Studenten, denen gefagt werden muß, daß jittonom von nathan hertomme, aber nicht erklärt zu werden braucht, weshalb das schwangere Weib Mich. 4, 9 mit "Freund" angeredet wird, weil fie jeden Gedanken, der dem Lehrer bei einem Bibeltexte fommt, im Gefühle ihrer eigenen Leere unbefehens verschlingen; bald als eine Sette, die, felbft unverworren mit der Biffenschaft draußen, um der erbaulichen Gedanken willen, die er ihr fpendet, ihrem haupte bantbar und vertrauensvoll auch ba zubort, wo er ihr feine miffenschaftliche Begründung derfelben nicht vorenthält. Wer außerhalb diefer Rreife fteht und feine Bereit= willigkeit zu lernen nach dem Gewichte der Begründung einrichtet, welches der Autor feinen Aufftellungen giebt, wird finden, daß es bem Berf. doch gar zu fehr an Selbstfritit und an Methode fehlt. hätte er jene geubt, fo wurde er nicht S. 289 durch die Borftellung der Saftigkeit eines Sproffes fich haben verleiten laffen, die Lage Jofuas in Sach. 3 burr zu finden, ober burch bie unberechtigte Identifizierung ber Buchrolle in Bf. 40 mit bem 13\*

195

Bentateuch, zu fagen die Opferthora fei ichon jest Bott mikfällig (S. 139), ober S. 141 burch eine irrige Deutung von Bebr. 10, 5, den Ausbrud zu magen, für den Bebräerbrief fei ber 40. Blalm bas Behilel, burch welches Chriftus in die Welt getommen. Es tlingt boch für ben einfachen Berftand an fonderbar, wenn es G. 235 heißt : "nicht biefer ober jener Dann aus bem haufe Davids, nein, die Jungfrau wird es thun", nämlich fcmanger werben und den Immanuel gebären, namentlich wenn nachber gang richtig betont mird, daß bie Jungfrau (nicht Männern, fondern) perchelichten Frauen gegenüberftebe, oder wenn bas "beute" in Bf. 2 S. 151, tropbem es bas Geftern und Morgen ausschließen foll, ein fprechender Beweis für das emige Sohnesperhältnis zu Gott genannt wird, oder wenn S. 116 ben Schriftworten Dt. 15, 15ff., welche einen Propheten mie Dofe verbeißen, die Bemertung vorangestellt mird, es werde ba ausbrüd. lich ein anderer, größerer, der herr bem ungenügenden Mofe als einem bloken Diener gegenüberstellt.

Man foll aber nicht blog bei der Bahl des Ausbruckes, fondern auch bei der Entscheidung für nene Behauptungen Selbstfritik üben, indem man fich in die Seele der miffenschaftlichen Berufs. genoffen versetzt und den von dort tommenden. Bedenten gegenüber die eigene Bermutung erft erprobt. Auch das hat unfer Berf. unterlaffen, felbft wo er fo fühne Deutungen vorträgt, wie daß bie Borte: "Adam ift geworben wie unfereiner", von ber Bieberherstellung der ursprünglichen Gottgleichheit durch den Glauben zu verstehen feien (S. 69), ober daß das Effen von Butter und Sonig in Sef. 7, 14 einen gefegneten Buftand des Bandes bedeute (vgl. dagegen B. 21-25), der Knabe in B. 15 aber Schear Jaschub und nicht Immanuel sei (S. 238), oder daß die 7 Augen Sach. 3, 9 von den 7 Verwundungen Jefu zu deuten feien (S. 292), wobei noch die Geschmacklosigkeit unterläuft, daß die non der astetischen Litteratur gezählten 5 eigentlichen Bunden bes Getreuzigten durch Hinzunahme fo genereller Mighandlungen wie Geißelung, Dornenkrone auf die Siebenzahl gebracht werden. Sätte ber Berf. fich als Lefer einen handfeften Theologen gedacht, der nur annimmt, was ihm als notwendig dargethan ift, fo

.

würde er vor vielen Bhantastereien bewahrt geblieben fein. Die ziemliche Rücksicht auf den Lefer zeigt fich nicht bloß in der vom Berf, abgelehnten Streitverhandlung mit den litterarischen Borgängern, welchen der Lefer bisher zugehört hat, fonbern vor allem in der Innehaltung einer allgemein gültigen miffenschaftlichen Methode. Und diefe lagt ber Berf. leider über Gebuhr vermiffen. Sonft würde man doch erfahren haben, weshalb Sef. 24-35, trosdem daß Ref. 28 als Erflärunasmittel von Sach. 3 nachträglich erwähnt werden muß, ferner Sef. 50 und der gange geremia übergangen find, weshalb Ezechiel mit einer Seite abgethan wird, und warum nicht im Hohenliede fo gut wie im Pf. 45 eine meffianische ober "foterologische" Weissagung gefunden worden ift, ober meshalb ber Berf. um Beweife für bie meffianische Auffaffung des Alten Teftamentes burch die Apostel zwar die hiftorischen Bucher bes Reuen Teftamentes citert, aber nicht die Briefe, welche boch allein dirette Außerungen über das Brinzip enthalten, nach dem bie Apostel bas Alte Teftament gebrauchten. Die richtige Methobe muß dem Befer dafür bürgen, daß der Stoff nach feinem vollen Umfange und nach feiner Ratur, nicht nach aufälliger Auswahl und willfürlichem Gefichtspunkt zur Darftellung tommt. Sie burgt ferner für die richtige Auslegung ber Bibelterte, inbem fie es unmöglich macht, bie Weisfagungeworte aus ihrem gufammenhange herauszureißen und nach den Ideen au deuten, die man felbft gerade im Ropfe hat, aber nicht die Bropheten und ihre Bubörer; fie leidet es nicht, daß man die vereinzelten Ausbrücke und Bilder des Textes mit eigenen Ginfällen zufammenmifcht, ftatt ihnen durch Hervorhebung des geschichtlichen Hintergrundes und des litterarischen Zufammenhanges ihr Leben fo wiederzugeben, baß fie felbit zum Lefer reben. Dazu wäre benn freilich erforderbich gewesen, bag der Berf. felbft zuvor eine Hare Anschauung über ben geichichtlichen Zufammenhang bes Alten und Neuen Teftamentes fowie über ben Unterschied beider Offenbarungen, und über bas Befen ber Weisfagung in pinchologifcher und geschichtsphilofophilcher hinficht gewonnen hätte. Das Buch macht ben Einbruct, bag Diefes nicht ber Fall fei. Denn weber begegnen wir in ihm einer prinzipietien Erörterung diefer Dinge, noch funumen bie zufälligen

Bemertungen über die Erfüllung der Beisfagung mit einander überein. Bald wird fofort von der letteren mit beiden Rüfen ins Neue Teftament hineingesprungen und die Züge der Beissagung reell in bem hiftorifchen Detail ber Erscheinung bes Beilandes wiedergefunden, bald wird eine erfte Erfüllung in der Geschichte bes judischen Bolles, eine zweite in der Jefn, eine britte in ber chriftlichen Rirche, eine vierte in ber Barufie gefucht, und je nach Bedarf fpiritualifiert. Aber einen Fortfcritt ber Beisfagung tann es taum geben, wenn im Brotevangelium ichon das Wert und die Person des Heilandes nach seinen beiden Naturen gegenwärtig ift. So fehr ber Berf. Luther lobt, fo erscheint feine Borftellung von ber Identität ides alttestamentlichen Meffiasbildes mit dem Chriftus unferes Glaubens als eine nachwirtung berjenigen calvinifchen Anfchauung, welche, tonfequent durchgeführt, für bas Berföhnungswert Chrifti und bie Betehrnng zum Glauben nur noch die Bebeutung einer Abschattung deffen übrig läßt, mas ewig in Gott vorhanden war. Charatteriftijch ift die Bemertung S. 171, mit welcher die Gottheit des "Salomo-Meffias" in Bf. 45 begründet wird: "Buften die Alten überhaupt etwas vom Meffias, fo mird ihnen die hauptfache, daß er Gott gewefen (sic), nicht neidifch vorenthalten fein. Borenthalten tonnte man (sic) dem Meffias ben Namen Gott nur im Intereffe einer fingierten hiftorischen Entwidelung bes Deffiasbegriffes. Als ob bas Brot des Lebens fich entwickeln könnte und nicht qualitativ stets basselbige von Adam bis zum letten Menschen fein müßte." Bier fieht man bie Berwirrung. Der Heiland ift das Brot des Lebens, nicht der Seilandsbegriff. Diefer tann fich darum immerhin entwideln, ohne daß der Heiland ein anderer wird. Die Apostel haben bald Milch, balb fefte Speife gegeben, in beiden aber bas Brot des Lebens trop ber Berschiedenheit der Begriffe, die burch jene be-Das berechtigte Intereffe, die causa salutis deutet merben. überall als diefelbe erscheinen zu laffen, hat den Berf. zu dem unerlaubten Streben verleitet, bem Deffias bes Alten Teftamentes, auch wo ber Text nichts davon fagt, die Gottheit zu vinbizieren, Die wir von Jeju bekennen. Dieje Auskunft mar unnötig, ba ber Berf. felbft neben meffianischen fogen. foterologische Beisfagungen

nachweift, nach welchen Jahve felbft das Beil bringt. Daß diefer tommende Jahve und der menschliche Meffias in dem einen Gottmenschen Jesu Christo gegenwärtig geworden find, das ift der Inhalt des Evangeliums und das Spezifische unferes chriftlichen Beide in Einheit der Berfon zu feten mar für das Glaubens. Alte Teftament unmöglich. Gleichwohl ift der befeligende Glaube des alttestamentlichen Frommen dem Befen nach tein anderer, als ber des neuteftamentlichen, denn auch jener ging auf den Gott, ber feinem Bolte unter anderem burch einen menfchlichen Mittler helfen und zuletzt felbft tommen will, um die Geschichte ber Welt zu vollenden ; diefer geht auf den Gott, der feinen eingeborenen Sohn in der Geftalt eines menschlichen Beils - Mittlers für die ganze Menschheit gefandt und durch feine Erhöhung zu bem Gotte gemacht hat, der in Offenbarung feiner Herrlichkeit tommen wird, um die Belt an ihr emiges Riel au bringen.

Dr. Kloftermann.

8.

## **A. Aloftermann,** Korrekturen zur bisherigen Erklärung des Kömerbriefes. Gotha, F. A. Berthes, 1881.

Die von dem werten Verf. gewählte Form für seine Beiträge zur Exegese spricht den Berichterstatter besonders an. Längst ist es sein Bunsch, daß mancher Gelehrte an Stelle eines vollständigen Rommentares Arbeiten schriebe, welche tritische und weiter führende Beiträge im einzelnen bringen. Selbstverständlich müssen für diejenigen, welche nicht im strengen Sinne mit fortarbeiten, von Zeit zu Zeit Zusammenfassungen des inzwischen Gewonnenen dargeboten werden; aber die eigentlich wissenschaftliche Erörterung wird mehr durch Beiträge gefördert, welche bem Nachfolgenden die läftige Müche ersparen, das nicht selten an Umfang und Gewicht gering-

#### Rloftermann

fügige Reue aus der Masse altbekannter Darlegungen herauszusuchen. Gerade unter diesem Gesichtspunkte ist in dieser Schrift das Mögliche geleistet. Der Verf. giebt nur in der Hauptsache knapp bemeffene Aussührungen seines Berständnissen am Schluffe Stellen und faßt in den führ ersten Abhandlungen am Schluffe die Abweichungen seiner Auslegung von der gangbaren ausdrücklich in bestimmt gesaßte Forderungen zusammen. Klingen diese Jusammenfassungen etwas peremptorisch, wie auch der Titel des Sanzen in diesem Sinne (nicht mir) aufgesallen ist, so ift auf beiden Wegen im Grunde nur offen ausgebrückt, was jeder Verf. meinen und wünschen muß, daß in seiner Laiftung ein Fortschritt tiege, den man fortan nicht unbeachtet lassen dürfe.

Erklärt boch ber Berf. im Eingange bescheiden, daß er nur Anregungen geben wolle, wie fie von jemand tommen tonnen, ber in der theologischen Eregese biefer Schrift ein Laie fei. Man wird fa freilich diefe Selbstbezeichnung wie im Rückblick auf frühere Arbeiten fo unter Hinmeis auf die vorliegende zu bescheiden finden; fie bient auch hauptfächlich dazu, den Berf. von der obfervanzmäßigen Auseinandersetzung mit der vollftändigen Gefchichte der Auslegung zu entbinden. Benn er mit einzelnen Borgängern, zumal v. Hofmann, verhandelt, geschieht es meiftens nur zur befferen Berausstellung feiner Fassung; feltener, weil blefe fich kritifch an der befprochenen entwickelt hat und barum anch am leichteften vor dem Lefer entwickeln läßt. Gauth hat das Absehen von der eregetischen Überlieferung mit ihrer Überfülle von Einzelfragen etwas Förderndes, um einmal wieder den Text als folchen unbefangen anzusehen. Und hierin dürfte auch die eine Stärte diefer Arbeit liegen, daß fie fich bes Bertommlichen gang entfchlägt, um es einmal mit völlig neuen Begen au verfuchen; fo hat ja auch v. Hofmann viele Anregungen dargeboten. Biermit verbindet fich eine mutige Rudfichtelofigfeit in Beziehung auf die hertommliche Berwertung der apoftolifchen Ansfagen als bogmatischer Belegstellen; nur ber nachfte Bufammenhang ber Gebantenfügung, feltener ber weitere mit ber gefamten Entwickelung des Briefes, tommt in Betracht. Richt einmal die Auslegung aus ber Analogie des Schriftftellers felbit hat eine erliedliche Be-

Der Brief wird gelesen, wie er von denen gelesen beutuma. wurde, welche Baulus weder in Berfon noch als Schriftsteller fannten; den Unterschied darf nur ber Umftand bilden, daß jene Lefer griechisch dachten, und wir uns diefe Sächigkeit durch Klaffische Philologie ergänzen müffen. 3m übrigen regiert nur die Logit. Und in der That verwendet der Berf. Diefes Buchtmittel energifc und mit Birtung. 3m Zusammenhange mit diefen Beftimmtheiten feines Berfahrens fteht das andere hauptverdienft feiner Arbeit: Diefelbe ftellt mit außerordentlicher Schärfe die Mängel und Bedenflichkeiten ber bisherigen Auslegungen heraus und nötigt zu einer ernftlichen Sichtung. Und diefe Seite der Arbeit wird auf alle falle jeden Ausleger des Baulus zwingen, fich gründlich mit diefen "Rorretturen" auseinanderzufegen; fie merden fördern, follten auch ihre beftimmten Ergebniffe nicht durchweg Beifall finden.

Die Ausleger dürfen fich nicht dagegen fträuben, wenn ihnen collegium philologicum et logicum gelesen wird; und fo follte 2. B. feiner bie Ausführungen über Rom. 7, 24. 25. im Berbältniffe zum vorhergehenden Ubschnitte ohne genaue Britfung, auch ber eigenen Auslegung, lefen oder gar ungelefen laffen. Доф wird jener eregetische Kanon von der Berfezung in die ersten Lefer einer Ergänzung bedürfen. Daß felbft diefe den Apoftel nicht fo mang leicht verständlich fanden, davon ift uns sogar eine geschichtliche Runde geblieben 2 Betr. 3, 15f. Go tommt benn bie Dunkelheit doch vielleicht nicht allein auf die Rechnung der theoloaifden Borurteile und eregetischen Miggriffe. Überdem hat der Berf. felbft in feiner lehr beachtensmerten Entwickelung über 3. 24f. S. 83 f. dargelegt, wie reichlichen Unschauungsstoff Paulus bei feinen Entwickelungen im hintergrunde halt. Das feine Ausfagen über errolúrowors und Warrhorov fich an die Jobelgesete auschließen, macht diefelben unter diefer Boraussehnng erft ganz genau vetftändlich; darf man annehmen, dag bie erften Lefer fie fo burchfcauten, wie der Ausleger? Dag, wenn fie bies ohne weiteres vermochten, die Erinnerung an dieje Beziehung tropbem nach ihnen fo gang verloren gegangen mare? Doch follen biefe Bemertangen burchaus nicht den Stachel abichmachen, ber in den

#### Rloftermann

Ausführungen des Rorrettors liegt; die Ausleger follen immer tiefer in die Gedankengänge fich hineinversenten, deren Ergebniffe Die lebhaft fortichreitenben Gage bes Apoftels bilden, und fich nicht fo bald unter dem Hinweis auf feine fpringende Dentweife von dem Nachmeis der deutlichen Verknüpfung der Gedanken entbinden; fie follen immermehr aus der Schrift felbst beraus aus. legen lernen und nicht aus einer oft genug dogmatisch, so ober so. beeinflußten biblischen Theologie beraus. Es wird immer förderlich fein, die zwei möglichen Bege der Auslegung auch getrennt zu beschreiten, um hernach diefelben durcheinander in ihren Ergebniffen zu tontrollieren ; daß man nämlich das eine Mal an die Schrift herantrete, als miffe man von ihrem Berf. und ihren Boraussehungen nichts - was ja freilich über die Lage der erften Lefer weit binausgeht -, und bas andere Mal von der umfaffenditen Betanntschaft mit den geschichtlichen Boraussegungen diefes Schriftftudes aus es zu verstehen sucht. Ich will nicht leugnen, daß die befprochene Schrift erft die Sälfte diefer Arbeit angreift und einfeitig ben erften Weg innehält.

Die Einzelheiten müssen in der Schrift selbst gefunden werden, und es ift nach dem Obigen ja nicht schwer gemacht. Doch muß die Anzeige wenigstens auf das Wichtigste aufmertsam machen, wenn sie auch nicht in die eigentliche Erörterung eintreten kann. Es wäre unbescheiden, diesen ernsthaften Untersuchungen andere ohne die gleiche Gründlichkeit an die Seite zu stellen; solche ist aber durch die Grenzen einer Anzeige ausgeschlossen. Flechte ich einige Bedenken oder Fragen ein, so sei im voraus der Anspruch geleugnet, daß dieselben schon als ausreichende Widerlegung gelten sollen.

Es find nur einzelne Abschnitte, welche ber Korrettor behandelt; boch lassen fich aus ihnen einige Grundgedanken über den ganzen Brief erschließen. Er entnimmt aus 1, 13—15, daß Paulus seinen Brief als einen notgedrungenen vorläufigen Ersatz für die eigene Predigt in Rom schreibt. Weiter deutet er als dessen Srundgedanken an: die Darlegung der stittlichen Regenerationskraft, welche dem Evangelium eignet, das auf Glauben rechnet. Die Eutfaltung dieses Grundgedankens sindet er dann in einer Selbst-

befinnung der Christen auf ihren Lebensbestand vollzogen, welche der Upostel in einem Gespräche mit feinen Lefern vorführt, vgl. S. 30. Es handle fich nicht sowohl um Darlegung geschichtlicher Thatsachen, als um die Erinnerung daran, wie das Epanaelium uns Chriften diefelben anfehen und ichätzen gelehrt habe. So zeigt 3. B. 1, 18f. nicht die Zornoffenbarung Gottes in der Beidenwelt auf, fondern erinnert daran, wie fie dem Chriften fich burch bas Epangelium (αποχαλύπτεται sc. δια του εθαγγελίου sive er to niorsvorti) enthüllt habe, fo bak er ihrer nun inne wird. Bar ichon ehedem barauf hingemiefen, Baulus entwickele 1, 18-3, 20 nicht sowohl die allgemeine Sündhaftigkeit als die Schuldverhaftung der Menschen, so ift es ein Schritt weiter in derselben Richtung, wenn der Verf. hier gar nicht mehr allgemein menschheitliche Thatsachen behandelt fieht, fondern ausbrücklich nur an der griechisch-römischen Rulturwelt eremplifiziert, und zwar fo, bağ eben der Chrift nun in das Leben zurückblickt, dem er entnommen ift und welches er nun ganz anders beurteilt, als da er darin ftand. Die Andeutungen über den Gedankenfortschritt 1, 18f., wie fie S. 32 f. gegeben werden, find überaus fesselnd. Diefer fo zu fagen mehr fubjektiven Faffung entfpricht es, wenn 5, 1f. bie Früchte der Rechtfertigung, fondern " bie Gemütsnicht ftimmung bes gerechtfertigten Chriften" darftellt. In derfelben Linie liegt die zuletzt behandelte Stelle 7, 24 - 8, 2. Bier liegen Fingerzeige vor, welche ber Erwägung gemiß wert find. Dabei regt fich der Bunfch, der Berf. möge die Brobe am ganzen Briefe versuchen. Ein Rommentar tann ihm erspart bleiben; aber er könnte in der Beife von Schott, oder noch fummarischer, barlegen, wie fich ihm der Grundrig des ganzen Baues in feiner Gliederung darftellt. Das ift für fich der Mühe fehr wert, auch ohne genaueres Eintreten in die Frage über den Leferfreis des Briefes.

Die Eigentümlichkeit der Arbeit tritt zunächft an dem philologischen Berfahren im engeren Sinne hervor. Der Berf. schlägt, darin v. Hofmann verwandt, bisher unerhörte Konstruktionen der Satzgefüge vor. Dabei begünstigt er Einschübe und erreicht dergestalt Verknüpfungen ziemlich fern von einander stehender Satzeile.

208

1, 13 f. gestaltet fich hiernach fo, daß ov Selw unas arvoeiv anm Objett einen Sat von xagas bis evaryelisasgai erhält, in welchem za9ws fich vorbereitend auf ogras bezieht, ro πρόθυμον als eigentliches Objekt zu arvosiv die Sayausfage enthält und Ellyos bis siuf einen Ginfchub bitdet; ore B. 13 heißt "weil" und tra hängt von od Selw 22. ab und giebt die eigentliche Abficht an. So gewinnt Rloftermann in Diefer Beriode die bentliche Angabe über den Amed des Schreibens und bamit das andere Stud der Einleitung neben dem noorov B. 8. -- Ein eben folcher Ginichub begegnet in 2, 14, über welchen bier ofreres B. 15 unmittelbar an of nomral B. 13 anschlieft. Ebenfo gebort 4, 2 all' où noos Seon nach der Barenthese als einfacher Satteil zu 'Afgaau zd. B. 1. In ber unbequemen Stelle 3, 9 wird od nárras nárras nl. jufammengenommen und nooyr. bis Ellyras parenthefiert. Ebenda begegnet auch Die andere mehrfach angewandte Ronftruftionshilfe, nämlich ein Fragefas, der als folcher nicht beftimmt angedeutet ift, und auf beffen ausgelaffene verneinende Beantwortung nur bie folgende Begründung bes Gegenteiles von dem hinweift, was bie Frage ans. fagte : "Ift die Meinung, daß nicht durchaus -- denn wir haben bisher ja nur Juden und Griechen angeschuldigt -- alle unter ber Sünde feien? Gewiß nicht. Denn die Schrift ftellt alle barunter." Diefelbe Wendung findet fich 7, 24 - 8, 2. Aus der geschilderten Rnechtschaft hebt fich der Schrei nach Erlofung von der Todesrealität 1), unter der man fteht. 3hm antwortet die Dankfagung für die Erlöfung. Dann folgt die abzuweifende faliche Ronfequenz in zwei Fragen : "Darf benn der einzelne Chrift mit feinem verständig reflettierenden Bewuftfetn göttlichem Gefete Henen und im übrigen feinem Fleische den Bügel ichießen laffen? Gilt es (mas daraus folgen würde) daß es für den Chriften teine Art von Berdammnis mehr giebt, auch wenn er fündigt? Gewig nicht! Darum ift er ja befreit, um nun bie Berautmortung haben ju können; vgl. 8, 12 f." Mich befremben bei Paulus biefe Wendungen, der fo oft folche Fragen aufwirft und ebenfo oft es meder att

1) So fast Roftermann soupa, wie auch 6, 6.

204

der Kennzeichnung des Satzes als Frage, noch an der ausdrücklichen Abweisung fehlen läßt. Mich befremden auch so kunftvoll geschlungene Satzgewebe, wie die oben bezeichneten. Da sie indes in der That Unebenheiten auszugleichen vermöchten, bedarf es allseitiger Erwägung.

Der Korrektor felbit wird fich nicht verbehlen, das man m . manchen feiner Auslegungsmittel wohl ein Fragezeichen fesen tann. bas nicht minder berechtigt ift, als feine philologifchen und logifchen Ausrufungezeichen neben ben bertommlichen Raffungen. Rit 2. 28. folgende Falfung von auros erw einleuchtend: "Es foll einfach martieren, daß bier fich ein anderer, eben jener "Du" des Berfes 8, 2 bem Apoftel entgegenstellt"; aber ba eben diefer Apostel bisber in erfter Berfon redete, mie undeutlich mare diefe Entgegenstellung ohne das fonftige desis our ober dest ris! zumal bie Anrede an bies synd boch erft nachfolgt, auch wenn man der Lesart os für us beifällt (wofür Rloftermann Gemichtiges beibringt). und wie migverständlich ift nach dem Borangehenden der Ronjunt. tip dovlevo. Zweifelhafter noch dürfte bie Tertherstellung im 5. Rapitel fein, wo B. 6 sig ti ydg gelefen und B. 8 o Jsos geftrichen werden foll, um bann den Gat 870 x2. als Subjett von συνίστησε zu faffen 1). - Auch das fei noch bemertt, daß fich die Grenzen amischen Bogit und Rhetorit oft nicht haarscharf ziehen laffen, die Entfaltung rhetorischer Wendungen aber etwas Individuelles hat. So fehr die lebhaften Aussprüche des Rorrettors gegen zerftudelte Bergleichung einzelner Buchftaben bei der Text. fritif und gegen äußerliche Anwendung der Grammatif meinen Beifall haben, muß ich doch daran erinnern, daß bei der lebendigen Berfetung in den Schriftsteller es boch eben der Ausleger bleibt, welcher fich verfest und daher auch bas befte Teil von fich mite Und ift es den meiften Auslegern von Rap. 7. 8 fo nimmt. ergangen, daß fie unmillfürlich aus ber eigenen chriftlichen Erfahrung auslegten --- baber ftammt bie unfterbliche Rontroverfe,

Die Tilgung von εύρηχέναι 4, 1 ift mir wenigstens nicht durch die Bermutung empfohlen, man habe προπατοραημων entziffert: πραημωνευρηπεναι.

ob Kap. 7 vom "Wiedergeborenen" handle —, so scheint es doch auch dem Verf. nicht ganz erspart geblieben zu sein bei seiner durchschlagenden Grundauffassung. Seine Auffassungsweise oder auch herkömmliche Gedankenwendungen schieden sich doch gelegentlich auch in seinen Entwickelungen unter, statt einer erst geprüften Erhebung der Art, wie Paulus selbst darüber zu reden pflegte. S. 216 sollte der Satz "was er (Paulus) sonst Wiedergeburt nennt", doch wohl lauten: "was wir namentlich seit den Erweckungszeiten sonst Biedergeburt nennen"; denn Titus 3, 5 reicht wohl in keinem Betrachte für das "sonst" aus, sofern dieses Wörtchen doch nur anmerken kann, hier bezeichne Paulus nicht so bestimmt, was er im übrigen gangbarer und durchsichtiger mit dem gemeinchristlichen Namen zu nennen pflege. — Doch wir sind schon über das rein Sprachliche hinaus.

Die sachlichen Ergebniffe angehend, so wird die Umtehr von 8, 1 in das Gegenteil der bisher angenommenen Bedeutung manchem frommen Bibellefer fchmer fallen; boch bas barf nicht entscheidend ins Gewicht fallen. Indes, hat die bisherige tategorifche Faffung nicht immer noch ihren Salt im weiteren Zusammenhange 8, 3ff.? Es fei nur bemerkt, um baran zu erinnern, daß zur endgültigen Entscheidung doch auch über den nächften Bufammenhang hinaus verglichen werden muß. 3m übrigen ift mir die Ungenüge der Auslegung der dea obr, dea vor und bes rap 7, 25 - 8, 2 längft fehr peinlich gemefen; und gerade bie Behandlung diefer Stelle wird gemiß nicht ohne Nachmirtung bleiben. Auch hier tritt jene Grundauffaffung mirtfam ein, welche von ber reformatorischen abweicht, indem fie den Ton nicht auf bie Gewißheit der Sündenvergebung, fondern auf Begründung und Berpflichtung für das neue fittliche Leben legt. Demgemäß bezeichnet dixalogúry Jeou 1, 17 und 2, 22 nicht den Stand des dixaiw Jels, fofern er Bergebung der Sünden hat, fondern "eine fittliche Lebensbeschaffenheit in immer zunehmender Fülle". Den Zusatz entnimmt der Berf, der ansprechenden Fassung, von ex πίστεως els πίστιν. So wird nicht nur von dem in der Eregese Bergebrachten, fondern auch von dem abgewichen, mas der Rirche lange gewichtig war; ba hat denn die Abgeriffenheit der

206

Bemertungen etwas recht Unbefriedigendes, denn diefe Saffung fteht bier boch als Beischesats, fofern feine Auseinandersetzung mit ben anderen Stellen ftatthat, ohne welche diefer Begriff ichmerlich mit Sicherheit in des Apostels Sinn feftgestellt werden tann. Bie verhält fich zu diefer Scheidung zwischen dezacoovn und dixalovo 9al 3, 22. 24 die Bufammenfaffung 4, 4 val. 2. 6. 22 - 25? ber eigentümlichen Bendungen 9, 30f., ju gefomeigen. - In denfelben Gebantenzug biegt die Staffung von 5. 1 f. ein, wenn fie, der Lesart Exaus elonny folgend, bas geziemende Berhalten entwidelt. Sier wird im Berfolg die Gigentümlichteit ber Bendung zur Geltung gebracht, indem B. 6f. nicht in herkömmlicher Urt der Ton auf die objektive Leiftung. vielmehr auf die versönliche Stellung Gottes und Chrifti in ber Liebeserweisung gelegt wird. Auch in diefem Zusammenhange bürfen die Hinweisungen auf Alttestamentliches zu exxsyvras B. 5 und ovrwv huwv adverwov ere B. 6, wie die ermähnten au 3, 24 nicht überfehen werden.

Besonderer Aufmerksamkeit sei noch die Behandlung der Formel *Ioudalw ve newtor zad Ellyve* empfohlen. Daß nach 1, 14 *Ellyves* nicht für *Edry* stehe, wird anerkannt werden müssen, und daß — freilich gegen alle bisherige Auslegung — *newtor* wegen *ve zal* auch zu *Ellyves* gehöre, ist nicht von vornherein abzuweisen.

Zuletzt darf ich wohl einer etwas genaueren Auseinanderfetzung über die Stelle 2,<sup>5</sup> 14 — 16 nicht aus dem Wege gehen, da der Berf. in meine Auseinandersetzung mit Michelsen <sup>1</sup>) fortführend eingreift. Er vertritt die Ansicht desselben, daß unter den 29vη das Gesetz erfüllende Heidenchriften zu verstehen seien, unter Preisgebung der von mir widerlegten Annahmen in einer neuen Fassung. Diefelbe stützt sich im engsten Sinne auf den Nachweis, daß sich obreves B. 15 logischerweise nicht mit B. 14 verbinden lasse und daß man der Anknüpfung von B. 16 an evdelzeveras in dem Maße nicht gerecht werde, als man diese Erweisung in der Gegenwart siziere. Gewiß sind hier die Unebenheiten scharft

<sup>1)</sup> In diefer Zeitschrift 1874, S. 261 f.

gefaßt, beren befriedigende Beseitigung bisher, wie ich gern gestehe, nicht gelungen sein mag. Auch wird Klostermann darin wohl recht behalten, wie er die Behandlung der hypothetischen Periode B. 14 grammatisch korrigiert. Doch wird er auch zugestehen, daß sich über die einzelnen Verbindungen erst dann etwas Entscheidendes feststellen läßt, wenn die Gesamtauffassung seststehet; gar zu leicht argumentiert man nämlich an einander vorbei, weil ja die Vorausssezungen verschieden sind 1). Kann ich nun hier nicht ins Einzelnste gehen, so beschränke ich mich billig auf einige Einwendungen rückstichtlich der Hauptpunkte, denen zufolge ich der vorgeschlagenen Auslegung nicht ohne weiteres beifallen kann, ohne daß ich darum die Frage für entschieden ausgeben wollte.

Die Faffung des B. 14 als Barenthefe icheint mir unthunlich. Die angeführten Beispiele 1 Ror. 7, 11 (15, 25?). Gal. 2, 8 ziehen nicht, weil hier die Konftruktion unweigerlich die Berbindung bes aufgesparten Beriodenteiles mit ber Parenthefe verbietet; auch 2 Ror. 12, 2-4 tann' ber Lefer nur bei oberfläch. lichftem Überfliegen ore mit Beog older vertnupfen; mabrend in unferer Stelle ber Anfchluß von olieves an obros nicht nur unanftößig, fondern durch das Prafens -- wie die bisherige Gefchichte ber Auslegung zeigt - fast unvermeidlich erscheint. Go haben denn auch die mehrmals wiedertehrenden Andeutungen bei Rloftermann, B. 14 gehöre hinter B. 16 und fei vom Rande hierher geraten, guten Grund. Ein das Folgende mit yae motivierender Einfcub ift hier in der That verwirrend. - Indes fei dem fo; dann wäre ber Say aus dem Kontexte zu verweisen. Er ist ja im Grunde auch für Rloftermann nur ftörend, denn die Beziehung auf Seidenchriften ift abgesehen von V. 14 gar nicht nötig; B. 15 "paßt auf Juden und Chriften gleichermaßen" S. 62. Bielleicht ift B. 14 und bie ganze Beziehung auf Selden oder Beidenchriften bier ebenfo bie nachwirtung einer vorgefaßten Auslegung, wie der Busat rols μή κατά σάρκα περιπατούσιν 8, 1.

<sup>1)</sup> So scheint es mir Klostermann mehrmals in der Kritik meiner umschreibenden Einschübe widerschren zu sein, die auch nicht immer genau aufgefaßt und wiedergegeben find.

### Rorrefturen zur bisherigen Erflärung bes Römerbriefes.

Beiter haubelt es fich eben um das Berftändnis des Abschnittes im größeren Zufammenhange; Rloftermann geht dafür von B. 17f. aus. Hier ift vom Juden (nicht vom Judenchriften) die Rede: aber der an demfelben hervorgehobene Biderfpruch foll nicht geftellt fein auf Befit des Gefetes einer-, ausbleibende Erfüllung anderfeits ; vielmehr table Baulus an ihm eine pharifaifche, am Buchftaben haftende Erfüllung an Stelle einer folchen mit Berzensbeteiligung. wie fie bei dem Judenchriften B. 29 und bei dem Beibenchriften B. 26 ftattfindet. Beherricht nun Diefer Gegenfatz bes Legalismus und ber herzensfittlichteit ben Bufammenhang, bann tann man fich auch B. 13 nicht mit dem einfachen Gegensatz ber azooaral und nomral begnügen, sondern Anerkennung vor Gericht tann nur die lette Gattung ber noinral finden; deshalb muß B. 15. 16 diefelben näher beftimmen. Diefe Beftimmung muß nun die Bergensfittlichteit ausbrücken. Demgemäß ift bas yeanro' iv rais xagelais Folge von und Beweis für die Berzensbeteiligung bei der Bollziehung des korov r. v. Die Evdeisis aber vollzieht fich B. 16 am jüngften Tag und zwar vermuttels des Gemiffenszeugniffes, welches "felbft mitten (zad usrafu) unter ber gegenseitigen Berklagung und Entschuldigung der Gedanken" für die anzuerkennende Individualsittlichkeit eintreten wird. Diefem Grundzuge folgt felbftverständlich auch bie Faffung von kavrois eloiv vóµos; benn das "Sich-normieren" wird je nach dem Busammenhange theoretisch oder praktisch gefaßt werben tonnen. Ein folder Binmeis auf bie zweifellos ber Anertennung vor Gericht würdige Berzensfittlichteit fclägt am entfchiedensten jeden eingebildeten Legalismus nieder.

3ch betenne, bag ich die positive Seite diefer Ausführung nicht fo durchschlagend finde als die geübte schneidende Rritik. Db diefe Gebankenreihe in ben Gang bes Paulus hinein pagt, muß fich boch barin bewähren, daß fich bie von ihm gewählten Bendungen leichter verfteben laffen als unter anderen Borausfehungen. Allein ich tann das in Beziehung auf B. 18f. nicht finden. hier fteht nichts von einer Beobachtung bes Gefetes, wenn auch buchftablicher Art, au lofen, von einem "eingebildeten Gefegesthäter", vielmehr nur von einem hoffartigen Gefegestenner; nichts von 14

Theol. Stub. Jahrg. 1883.

Digitized by Google

269

~ ~

bem "Suchen, den Buchstaben mit ber That zu betennen", fondern von Thaten der Übertretung; wie denn auch die Ausdrücke xlentreis, poigeveis, lepoovleis nicht auf "Geluften, von denen bas Berg ftrost" bei äußerlicher Legalität deuten. Für jene angeblich von Baulus gemeinte buchftäbliche Legalität fpricht auch dic γράμματος B. 29 gar nicht, ba es so menig wie δια περιrouns eine Modalität des Thuns als folchen bezeichnen tann; es find Boraussezungen für bas in feiner Modalität als offentundiges (B. 24) napaßalveir beftimmte Thun. So ift auch έν πνεύματι ου γράμματι B. 29 nicht eine mußige Bieberbolung des Gegenfages von Innerlichteit und Auferlichteit neben xountóv und gavegov, sondern die Formel erinnert an die Ordnungen ber göttlichen Ötonomie und die in benfelben beftimmenden Mächte, vgl. 7, 26. 2 Ror. 3. - Führt nun ichon ber eigentliche Sit der Faffung Rloftermanns nicht auf fein Berftändnis, fo will es fich vollends B. 13 an die vorangebenben einfachen Der Gegensatz axooaral und Worte nicht knüpfen laffen. ποιηταί ift doch einfach der von Theorie und Braris und führt ben Lefer, ber B. 17 f. noch nicht mit Rloftermanns Augen gelefen bat, nicht auf ben Gegenfatz einer äußerlichen Brazis und einer Prazis mit innerer Beteiligung. Gegen diefe Beftimmung von azoarn's fpricht auch noch überdem, daß es ja anknupft an: oool er rouco ημαρτον, welche Worte doch gewiß nicht auf Gesetsbeob= achtung deuten. Die Faffung wird nur durch ben engen Anichlug von ofreves möglich. Unter Beibehaltung der Barenthefe 2. 14 hat aber Baulus alles gethan, um ihn zu hindern. Denn er hat weber eine Borausweifung beigefügt, die bei dem im Bufammenhange ohnedem in fich völlig flaren Gegenfate azooaral und ποιηταί unentbehrlich erscheint, noch auch B. 15 fo gestaltet, daß bie enge Anlehnung berausträte, wie wenn er Barticip Futuri angewendet hätte; bleibt boch bas Präfens erdeiner. zwischen dinaco9njoorras und xorves immer befremdlich. Rloftermann findet freilich biefen hinweis in bem an fich neben dixatot napa ro 9eo überflüffigen dixacoonjoovrat; allein dies ift nicht überflüffig, und der Satz ohne dasselbe mare falfch; denn bei dixacos ift nur slolv zu ergänzen, fofern ja, menn's blog aufs Boren antäme,

mit biefem auch ichon alles fertig mare; bagegen, mo bas Thun für bie Anertennung erforderlich ift, tann diefe erft in ber Rufunft eintreten, in welcher das moseiv abgeschloffen wird. Die Juden pochen auf das, mas fie find als Befiger ber Gefetes. tenntnis; ihnen wird vorgehalten, daß es fich barum handelt, als was fie auf Grund ihres Thuns erscheinen werden. - Läßt man aber B. 14 fallen, fo wird ja die Berbindung notwendig, wenn fie auch nicht so eng zu fassen sein möchte. Dann ift mir indes die Schilderung B. 15 immer noch befremdlich. Freilich mußte ja bei Rloftermanns Berftändnis bas Egyov jener noinral ausbrücklich als ein innerlich geartetes bezeichnet werden; weniger einleuchtend ift es, weshalb davon eine evdeifes nicht nur für Bott, ben "Bergens- und Gemiffensfündiger", fondern "im göttlichen Berhöre und Gerichte" für fie felbst vor Gott (S. 56. 62) verheiken wird. Gott weiß das doch wohl fchon jest; und das Selbstbewußtfein gerade im tünftigen Gerichte wird boch fchmerlich gemeint fein ; bezieht boch Baulus fein Gemiffenszeugnis fonft auf die Gegenwart, und zwar mit Rückficht eben auf nicht bergens. fündigende Menfchen, Rom. 9, 1. 2 Ror. 1, 12 (erft B. 14 wird von der husea zvolov die Rede), und ift nicht eben geneigt, vor Gottes Gericht fich auf fein Bewußtfein ju ftugen, 1 Ror. 4, 4. - Dach diefen Sauptanftänden bemerte ich nur noch nebenher den Unterschied der Ausdrücke: ra dixaicuara τ. ν. φυλάσσειν, τόν ν. τελείν B. 26. 27 fowohl von 8, 4 als namentlich von ra rov v. noisiv; bezweifele, dag Baulus die Chriften als vouor un exortes bezeichnen tonnte, wenn er das von Brofelyten nicht ausfagte, ba fie boch alle bie Gefetesvorfcbriften nicht nur burch innere Gingebung tennen lernten; beanftande die Auslegung von ovores fachlich gleich nrevuars vgl. B. 27, felbft wenn hier der Jude fich den Beidenchriften ansehen foll; bezweifele, bag "gefchrieben im Bergen" der natürliche Ausbrud für Berzensbeteiligung und nicht für Unvergeflichteit und Unaustilgbarteit fei, wenn es fich um Leiftungen handelt; und verstehe nicht, wie am jüngsten Tage neben einem Gemiffenszeugniffe für ein einheitliches bas Gefetz erfüllendes Lebenswert von innerstem Triebe aus noch ein Gebankengemirre mit vor.

.

211

wiegender Anklage und etwa auch dazwischen kommender Berwidigung laut werden soll.

So laffen fich mir die Bedenken nicht allein durch Ausstroßung von B. 14 beseitigen, und der Eindruck, daß die Erörterung von B. 12 ab nur der negativen Seite des Gerichtsersolges zugewandt sei, ift noch nicht verwischt. Stellen sich nun auch für dies Fassung dunkle Punkte und ungelöste Knoten ein, die sich in eregetischen Geweltsamkeiten verraten, so liegt für mich die Nötigung noch nicht vor, derselben beizufallen. Gern aber gestehe ich ein, daß ich die Wucht der Korrektur meiner Auslegung spüte. Und obwohl die weiteren Zusammenhänge, in welche mir die Stelle in meiner Abhandlung über das Gewissen getreten ist, nicht gerissen sich die Sollen sie mich doch nicht abhalten, der Korrektur beizusallen, so sold ihre Positionen nicht minder einleuchten als ihre Aritiken.

Ich hoffe, wie ich es wünsche, daß der Verf. anch aus diefer Besprechung die Gewißheit gewinne, er habe seine Korrekturen nicht umsonst geschrieben, und daß er noch recht viele gelehrige Lefer finde.

------

Za. Kähler.

Drud von Friebr. Unbr. Perthes in Gotha.

# Theologische Studien und Kritiken.

## Sine Beitschrift

für

### das gesamte Gebiet der Theologie,

begründet von

D. C. Ullmann und D. F. 29. C. Umbreit

und in Berbindung mit

D. G. Baur, D. W. Beyfchlag, D. J. A. Dorner und D. J. Wagenmann

herausgegeben

von

D. 3. Köftlin und D. E. Richm.

Jahrgang 1883, zweites Beft.





### **Gotha.** Friedrich Andreas Perthes. 1883.



## Abhandlungen.

• .





### Über das Wesen der Religion.

1.

Bon

Brof. **A. Dorner** in Wittenberg.

Unfere Abhandlung, welche sich mit dem Wefen der Religion beschäftigen soll, zerfällt in zwei Teile, einen kritischen, welcher die verschiedenen in der Gegenwart vertretenen Ansichten über die Religion bespricht, und einen zweiten, welcher auf Grund der kritischen Refultate die Grundzüge des Wesens der Religion darzulegen hat. Einleitend schieden wir einige Bemerkungen über die verschiedenen Methoden religionsphilosophischer Forschung voraus.

### I. Kritischer Teil.

a) über religionsphilosophische Methoden der Gegenwart.

Es haben die neueren Forschungen auf dem Gebiete der Religionswiffenschaft der empirischen Richtung der Zeit entsprechend neue Methoden hervorgebracht, oder schon bisher geübte modifiziert. Es find der Hauptsache nach besonders vier Methoden, welche hervortreten : die historische, die psychologische, die spekulativ-genetische, die spekulativ-kritische.

Die rein hiftorische Methode faßt die Religion als eine empirisch gegebene Größe auf, welche in verschiedenen geschichtlichen Formen vorliege, untersucht die verschiedenen Religionen, vergleicht sie auf ihre Uhnlichkeit und Unähnlichkeit hin und sucht so einen gemein,

famen Begriff hervorzubringen, welcher das Befen der Religion bezeichnen foll: "Das Befen ber Religion ift die Summe ber Mertmale, welche ben geschichtlichen Religionen gemeinfam find." 1) Allein wenn man auch lediglich von der Gegebenheit ausgeht und bas Befen ber Religion burch Bergleichung ber empirisch gegebenen Religionen verftehen will, fo ift es boch volltommen einfeitig, wenn man lediglich bei der objektiv gewordenen hiftorischen Religion fteben bleibt und nur objektive Religion, nur religiofe Gemeinschaft anertennt 2). Hier fehlt ein für alle Religion wefentliches Moment, daß fte ihren Berlauf nicht bloß in der Gemeinschaft, fondern in den Subjetten hat. Es ift daher die psychologische Methode, welche den Verlauf des religiöfen Prozeffes in den Subjetten verfolgt, die notwendige Ergänzung diefer Methode. Obgleich fich Kaftan gegen die ebenfalls von der religiöfen Empirie ausgehende pfychologische Methode erklärt und lediglich geschichtlich verfahren will (worin die Unterdrückung der Bedeutung des frommen Subjekts für die Religion liegt), bleibt er in der Ausführung feinem Grundfat nicht treu, ba er felbft im wefentlichen auf pfpchologischem Wege das Wesen der Religion zu verstehen sucht, und da gerade seine Auffassung ber Religion am allerwenigsten ein Absehen von dem frommen Subjekt möglich macht, weil fie der Lebensbefriedigung, dem Wohl, das doch niemand als das Subjekt empfinden tann, bienen foll. Mit einer bloß geschichtlichen Betrachtung, ohne die pfpchologische hinzuzunehmen, tann man nie bas Befen ber Religion verstehen, ba die Außerungen ber Religion immer Folgen innerer Borgange find. Die pfychologische Methode muß alfo jedenfalls mit zurate gezogen werden 3), da die Religion es mit frommen Subjetten, nicht blog mit einer frommen Gemeinschaft zu thun hat.

218



<sup>1)</sup> Raftan, Das Wefen ber chriftlichen Religion, S. 5.

<sup>2)</sup> Darauf tommt auch Laffon hinaus: "über Gegenstand und Behandlungsart ber Religionsphilosophie".

<sup>3)</sup> Bie Pfleiderer in seiner "Religionsphilosophie" mit Recht hervorhebt (S. 307 f.). Über die psychologische Methode vgl. Dorner, Jahrbücher f. dentsche Theologie XXII, 177 f.

Bebarf hierin die rein hiftorische Methode einer Ergänzung durch die pipchologische, fo zeigt fie nach anderer Seite bin einen Mangel, ben auch die pfpchologifche Methode nicht ergänzen tann. Sollen nur "bie Mertmale abstrahiert werben, welche allen Religionen gemeinfam find", um das Befen ber Religion aufzufinden. fo thut man, als ob alle Religionen einander gleichgeftellt mären. Bier ift der der Geschichte eigentümliche Charafter der Entwicklung völlig außeracht gelaffen. Ein fehr wefentliches Mertmal der Religion tann in einer niedrig ftehenden Religion in völlig verfrüppelter Geftalt vortommen. So wird man bann gerade das, mas durch die Entwicklung erft als Moment der wahren Religion fich herausgeftellt hat, nicht als zum Befen der Religion gehörig anfehen tonnen. Betrachtet man alle Religionen als gleichberechtigt und abstrahiert aus ihnen einen Allgemeinbegriff, fo ergiebt fich ein negativ-abstratter Begriff der Religion, mit dem man wenig anfangen tann 1). Gerade die tontreten Elemente muß man dann als nicht zum Befen ber Religion gehörig ansehen, weil diefe in ben verschiedenen Religionen fehr verschieden find 9). Man muß

1) Ju dieser Beziehung ist Herbert Spencer intereffant, ber schließlich bei ähnlicher Methode als Wejen der Religion nur das Bewußtieln von der letzten unbekannten Ursache anerkennt. (Bgl. "Grundlagen der Bhilosophe", S. 1-46. 97-122.) Der Maßstab für die Beurteilung der Religion wäre hier schießlich die Negation alles Kontreten. Die Bollendung der Religion wäre hier ber Rückgang auf ein unbefimmtes Gestähl von einem höchsten Sein, womit sich übrigens eine empiristische Auerkennung der gegebenen Religionsform als vorübergehende Borstufe verbinden ließe.

<sup>3</sup>) Wie inbezug auf das Berhältnis der historischen Methode zur psychologischen, so befindet sich Raftan auch in einigem Dunkel über seine historische Methode selbst. Einmal scheint er nach Art H. Spencers auf dem Wege der Abstrattion der allen Religionen gemeinsamen Mertmale das Wesen der Religion sestsche und stellt im richtigen Geschl des Ungenügenden dieser Wethode sucht er Nemeduren anzubringen. Er bemerkt nämlich, die Erscheinungen auf dem Naturgebiete laffen Gleichförmigkeit zu, dagegen werde "das den Religionen gemeinsame Mertmal je nach Art der bestimmten Religion einen ganz anderen Inhalt gewinnen" (S. 7). Ullein dem ist entgegenzuhalten, daß in dem Maße, als man auf diesen besonderen Inhalt Wert segt, jener Allgemeinbegriff der Religion ihr Wesen nicht ausbrückt. Drückt er aber das Wesen aus, so ist das Spezissische untergeordneter Art. Sehe ich also die hiftorische Entwickelung berücksichtigen, tann dann aber nicht gleicherweise aus dem Verkrüppelten oder Unentwickelten, wie aus dem Entwickelten das Wesen der Religion erkennen wollen <sup>1</sup>). Damit sind wir auf die spekulativ-genetische Methode gewiesen.

recht, fo tendiert er dahin, der empiriftischen Erkenntnistheorie entsprechend anzunehmen, daß die erkennende Bernunft nur ganz unbestimmte, abgeblaßte Allgemeinbegriffe bilden tonne. Daburch foll das Konfrete, also auch die konfrete Offenbarung, als das eigentlich Wertvolle bingestellt werden. Und ba es feinen Sbealbegriff, fonbern nur einen abftratten Allgemeinbegriff der Religion giebt. fo tann man auch nicht an bemfelben meffen, inwieweit eine positive Religion bemfelben entspricht. Man bat dann einfach bie positive Religion als Offenbarung ju acceptieren, gerät aber, um das Schredgeipenft für bie Schule. von ber Raftan ausgeht, ben Rationalismus, zu vermeiden, in reinen Bofitivismus und willfürlichen Autoritätsalauben. Dabei will Kaftan aber auch nicht Bielmehr tritt anderfeits fehr beutlich der Gedanke hervor, bag ber bleiben. Fortschritt der Religionen von dem Fortschritt der Kultur abhängt. So werden die Religionen, welche eine höhere Rulturentwickelung vorausjegen, für bie böheren gehalten. Allein biermit wird als ber Makstab, nach dem die Religionen beurteilt werden, die Kultur angesehen. Damit fällt er aber gänzlich aus der Rolle positivistischer Offenbarungsgläubigkeit. Will man einerseits leuanen, daß es einen tontreten Ibealbegriff ber Religion giebt, an dem man bie Religionen mißt, und anderseits boch wieder nicht rein empiriftisch einer beliebigen Religion zufällig ben Borzug geben, fo tann ber Magftab, nach bem bie Religionen gemeffen werben, nicht bas Befen ber Religion, fondern nur etwas außer ber Religion Liegendes fein, bas Berhältnis berfelben jur Ruls tur, zur Sittlichkeit, die Art und Beife, wie fie bas Streben nach Eudämonie befriedigt, das aber felbst von dem Rulturzuftand abhängt. (Bgl. 3. B. S. 70.) Da wird die Religion nach einem fremden Makstab gemeffen. Nicht als ob nicht höhere Religionen, besonders bas Chriftentum, eine beftimmte Rulturftufe voraussetten, nur tann ber Maßstab für den Wert einer Religion nicht in ber ihr entsprechenden Rultur liegen. Go ift Raftan teils empiriftisch-fleptisch, fofern er ber Bernunft die Fähigkeit, Idealbegriffe zu bilden, abspricht, teils positivistisch autoritätsgläubig, teils rationalistisch, soweit er die Rultur zum Maßstab für bie Beurteilung ber Religion macht. Seine hiftorische Methode scheint bald darauf gerichtet, aus allen gegebenen Religionen einen abftratten Allgemeinbegriff zu bilden und diefen durch eine konkrete positivistifche Anertennung einer bestimmten Religion zu ergänzen, bald baranf, auch der biftorifden Entwickelung gerecht zu werden und bann bie Religionen nach bem ihnen entsprechenden Rulturzuftand zu ichäten, von dem es abhängt, welchen Gütern bie Religion bienen foll.

1) Max Müller bezeichnet zwar als den für alle Religionen gleichmäßig

220

Auf die geschichtliche Entwickelung hat bekanntlich die Methode der Begelichen Religionsphilosophie ichon großes Gewicht gelegt, welche die hiftorischen Religionen als Stufen in dem Prozeg des religiöfen Bewußtfeins erfaßt hat. Unter ben Neueren ichließt fich Pfleiderer am meisten diefer Methode an. Er empfiehlt die "genetisch spelulative" Methode, welche aus der Entwickelung des Brozeffes felbft das Wefen der Religion ertennt, indem man "zufchaut, wie in der objektiven Logit der Geschichte der religiöfe Geift ber Menscheit an fich felbit den Brozeg der dialektischen Reinigung der Bahrheit durchgemacht habe" 1). Diefe Methode hat zur Boraussetzung, daß die Entwickelung einem Ideal zuftrebe, das sich am Schluß herausstellt und als Resultat des Brozeffes wirklich wird, und nach welchem alle Stadien ber Entwickelung des religiösen Bewußtfeins abgeschätzt werden. In der Anerkennung dieses den Prozes bestimmenden Ideals liegt das spekulativ-teleologische Moment. Das Bedenken, das fich hier erhebt, ift dies, daß diese Methode nur unter der Voraussezung möglich ist, daß der gefamte Brozeg nach Art eines, wenn auch teleologischen, Raturprozeffes mit logischer Notwendigkeit verläuft, fo bag alles Wirkliche als vernünftig an seinem Ort gilt. Hier ift zwar ein 3deal der Religion anertannt, und das ift bem Empirismus gegenüber ein großer Fortidritt. Allein volltommen ift boch auch hier der Gedanke des Ideals nicht durchgeführt. Daß es auch für bie religiöfe Entwickelung felbft möglicherweife ein 3deal geben könne, wird nicht in Rechnung gezogen. Streng genommen fest diefe Methode voraus, daß es teine religiöfen Berirrungen gebe, da

1) Bgl. a. a. D., S. 309. Methodisch ähnlich hartmann, Das religiöse Bewußtsein ber Menschheit, soweit er nicht Bessimist ift.

geltenden Begriff der Religion die Bahrnehmung des Unendlichen. Allein inbem er zugleich die "hiftorische Entwickelung der Wahrnehmung des Unendlichen" betont (vgl. "Borlesungen über den Ursprung der Religion", S. 36), also die Bedeutung des historischen Prozeffes anerkennt, wird sein Religionsbegriff doch zu einem Idealbegriff, den er nicht überall, sondern nur auf den höchsten Stufen der Entwickelung volltommen realisiert findet, den er, methodisch angeschen, als Maßstab der Beurteilung verwenden kann. Eben daher kann er einen Fortschritt anerkennen, wie er denselleben im Berlauf der indischen Religion nachweißt, und einen Berfall, den er im Fetischismus sieht.

bieselben als Durchgangspunkte für ebenso logisch notwendig, also vernünftig gehalten werden, wie die normalen Entwickelungen. Ein Unterschied zwischen dem, was sein soll und was ift, wird hier für die Entwickelung nicht gemacht; empirisch ist beides gleich gegeben, das Verkehrte wie das Gute, nur daß das Verkehrte durch logische Notwendigkeit sich selbst anfhebt, aber freilich durch dieselbe logische Notwendigkeit, mit der es auch geworden ift.

Es ist daher nicht zu verwundern, wenn noch eine spekulative Methode vertreten ist, welche im wesentlichen ohne Rücksicht auf die geschichtliche Entwickelung das Jdeal der Religion darstellt oder die Religivn ihrem Wahrheitsgehalt nach spekulativ zur Darstellung bringen will. Das erste hat auf seine Beise Schleiermacher in seiner Ethik versucht; Lotz in seiner Religionsphilosophie versucht das letztere <sup>1</sup>). Von diesem Ivdeal oder von dem Wahrheitsgehalt der Religion aus kann dann kritisch die historische Entwickelung der Religion betrachtet werden, ohne daß man gerade die letztere für die einzig mögliche, notwendige Entwickelung erklärt.

Fassen wir das Resultat zusammen, so fordert die "historische" Methode zur Ergänzung bie "pfpchologifche". Beide genügen nicht, weil beide das Besen der Religion nicht zur vollen Erkenntnis bringen, ba bie lettere bei ber blogen Subjektivität fteben bleibt und die Religion gegen ben Berbacht bloger Illufion nicht fchuten tann, die erftere aber als blog hiftorifch vergleichende Religionswiffenschaft völlig des Magstabes entbehrt, um den Bert der verschiedenen Religionen zu beurteilen und bas Ideal der Religion zu finden, und noch bazu mit ihrer bloß hiftorischen Betrachtung über bie Wahrheit des religiösen Inhaltes auch nichts auszusagen weiß <sup>2</sup>). Sie weisen deshalb auf die spetulative Methode bin. Wenn es Aufgabe ber geschichtlichen und pfychologischen Methode ift, ben religiöfen Thatbestand feftzustellen, ohne das Befen der Religion völlig zu begreifen, fo ift es vielmehr die Aufgabe ber Religionsphilosophie als spetulativ-fritischer, diefen gegebenen Thatbe-

<sup>1)</sup> Bgl. Lote, Grundzüge ber Religionsphilosophie, § 1.

<sup>2)</sup> Bgl. Lote a. a. D., G. 1: "Die Entftehungsgeschichte einer Borstellungsweise tann nie über deren Richtigkeit entscheiden".

ftand von dem Jbealbegriff der Religion aus (wie diefer auch gewonnen werde) zu beurteilen und, soweit es möglich, spekulativgenetisch zu begreisen, ohne den empirischen Berlauf des Prozesses mit dem normalen Berlauf ohne weiteres zu identifizieren (was empiristisch sein würde). Doch wir haben schon zu lange bei der Methode verweilt, die sich doch immer erst in der Anwendung zu bewähren pflegt. Betrachten wir daher die hauptsächlichsten Auffassungen vom Wessen der Religion in der Gegenwart!

### b) Berichiedene Auffassungen des Befens ber Religion.

Dem Jug der neueren Zeit ift es burchaus entsprechend, daß man die Religion auf rein immanentem Wege zu erklären sucht. Dem immanenten Bege ftehen die Auffaffungen entgegen, welche zugleich die Transcendenz anerkennen. Betrachten mir querft bie auf die immanente Auffassung zurückgehenden Ansichten ! Auf immanentem 1) Wege tann man die Religion entweder fo erklären wollen, daß man auf die subjektive Seite fieht (mag man babei immerhin auch die Gemeinschaft der Subjette und die geschichtliche Entwickelung der Religion betonen) - ober fo daß man die objektive Immanenz Gottes in ber Welt anerkennt und von ba aus die Religion zu verstehen sucht. Wir rechnen baber zu den Berfuchen, die Religion auf immanentem Bege b. h. nur aus dem in ber Belt gegebenen Busammenhange zu verftehen fomohl die, welche bie Religion nur von dem Subjett aus zu erklären fuchen, mögen fie dabei auch zugeben, daß mir uns Gott in theiftischer Beife vorstellen, ohne freilich feine objektive Existenz erkennen ju tönnen, als auch die, welche die Religion aus der objektiven 3m-

<sup>1)</sup> Das Wort "immanent", auf immanentem Wege die Religion erklären, wird hier in etwas umfaffenderem Sinne genommen als gewöhnlich; es bebeutet nicht bloß auf pantheistischem Wege, sondern überhaupt nur aus Ursachen, welche sich in der Welt finden, die Religion erklären. "Immanent" also ist hier gleichbedeutend mit: "jede transcendente außerweltliche Ursache für die Erklärung der Religion ausschließend". Bgl. auch Euclen, Geschichte u. Kritit der Grundbegriffe der Gegenwart. "Immanent (kosmisch)", S. 79-96.

manenz Gottes in der Welt ableiten wollen. Wir betrachten zuerst jene anthropologistischen Bersuche. Diese können teils auf die natürliche, eudämonische, teils auf die moralische Seite des Subjekts zurückgehen.

Beginnen wir mit den ersteren, welche sich mehr an die eudämonische Seite halten!

Bie ftart das naturaliftische Bewußtfein die Zeit erfüllt, ift bekannt. Zu verwundern ift es daher nicht, wenn wir nicht bloß in ber Methode ber Erforschung die Religion nach Art eines naturobjetts untersucht finden, fondern auch Bersuche mannigfaltiger Art fich zeigen, die Religion auf dem empirischen Wege aus den der Seele innewohnenden Trieben zu erflären. Der Prototyp für diefe Bersuche ist Feuerbach 1), an den fie mehr ober weniger anlehnen. nach ihm ftellt fich ber Mensch mit feinen Bunschen ber natur gegenüber, von der er fich abhängig weiß, und zwar fo, daß er, um fich ihr gegenüber mit feinen Bunfchen zu behaupten, Befen profiziert, welche über die naturgegenftände oder über die ganze Natur die Serrschaft haben, auf die er Einfluß ausüben zu tonnen glaubt, um vermittels derfelben die naturhinderniffe zu überwinden. Die Religion entspringt hier also dem Triebe nach Eudämonie und ift rein subjektiver Art. 3ch vermag nicht zu feben, daß, wenn bie Erhebung über die Natur als das Motiv der Religion bei Lipfius 2) angegeben, und wenn zugleich eine objektive Erkenntnis Bottes geleugnet wird, daß hiermit biefe Gedankenlinie wefentlich überschritten fei. Der Steptiter gange, beffen Stepfis auf feiner empiristischen Erkenntnistheorie ruht, läßt der Religion befanntlich auch nur eine Stelle im Reiche ber Phantafie, welche einem Bebürfnis ihrer Natur gemäß dichtend bie Grenzen unferer Ertenntnis überschreitet. Soll bie Religion lediglich der Erhebung über bie Natur dienen, fo ift eine absolute Gottheit anzunehmen überflüssig, ba Gott immer nur mächtiger zu fein braucht als die beftimmte natur, von ber wir beftimmte Dienfte erwarten, damit

2) Bgl. besonders fein "Lehrbuch ber Dogmatit", § 21.



<sup>1)</sup> Bgl. "Über das Wefen der Religion", "Über Philosophie und Chriftentum", "Über den Unterschied chriftlicher und heidnischer Menschenvergötterung".

er bie Macht habe, fie zu veranlaffen, uns zu dienen, oder meniaftens uns von der natur unabhängig zu ftellen. Mag auch diefer Gedanke eine edlere Form annehmen, indem man die Religion auf bas Bedürfnis des Menschen nach Troft im Leid 2c. zurückführt und fie als die Troftspenderin in Not preist u. f. m., es bleibt der Grundzug immer derselbe: Die Gottheit wird vom Subieft profiziert oder postuliert, damit durch Gott das Subjekt in feinem böheren oder niederen Wohlsein gefördert werde. 3m Brinzip differiert hiervon auch nicht die Auffassung Raftans. Auch er fchließt fich dem Sat an. "Wie die Bünfche der Menfchen, fo ihre Götter. " 1) Ausbrücklich bemerkt er, wie der Buddhismus beweife, daß in der Religion etwas anderes wesentlicher sei als der Gottesglaube, es tomme nämlich an auf die Wertbeurteilung der Welt 2); gegen Max Müller bemerkt er, daß es fich in ber Religion primo loco nicht um Bahrnehmung, um theoretische Erkenntnis handle, sondern um Berturteil und zwar auch nicht um ein moralisches Soll, fondern um das natürliche Werturteil, das sich auf die Förderung bes Lebens beziehe. Der in der Belt nicht befriedigte Anfpruch auf Leben sei das Motiv der Religion (S. 60f.), und es hänge nun von ber jemeiligen Entwickelungsftufe ab, ob dasselbe in irdischen Gütern, die mit Hilfe der Gottheit erlangt werden, oder in einem überirdischen But, im myftifchen Genug der Gottheit als Richtwelt, ober in den fittlichen Gutern, welche unferem Bohl, Genug dienen, und welche bie Gottheit garantieren foll, gefunden werde. In ber Religion foll die Gottheit dazu dienen den Lebenstrieb des Subjekts zu befriedigen. Wir wollen uns nicht dabei aufhalten zu zeigen, wie burch diefe Bestimmung am Ende das sittliche Leben in den Dienft der Eudämonie gestellt und bie Sittlichteit, wenn auch in verfeinerter Beife, in dem letten Motiv egoiftifch bestimmt wird 3).

<sup>1)</sup> A. a. D., S. 55 f. 96 f. 103.

<sup>2)</sup> A. a. D., S. 40. 41. Es verschlägt nichts, wenn er später bieje charatteriftischen Sätze modifiziert.

<sup>5)</sup> Es ift nicht zu verwundern, wenn Kaftau mindeftens den Schein nicht vermeidet, als ob er doch auch das fittliche Soll, das er anerkennen will, in letzter Juftanz aus dem Lebenstriebe als sozialem ableiten wollte. S. 158:

Es kommt uns hier vielmehr darauf an, daß so die Religion gänzlich in den Dienst des Subjekts tritt, da doch in der That nicht die Gemeinschaft der Subjekte, sondern nur jedes einzelne Subjekt diesen Lebensgenuß empfinden will und empfinden kann 1).

Wenn nun Kaftan Lipfius gegenüber betont, daß der Gottesglaube und die Gotteserkenntnis objektiv sei (vgl. S. 111. 114), so ist das zwar gut gemeint, aber schwerlich genügend begründet. Deun wenn das praktische Motiv des Glaubens nur Erhöhung des Lebensgenusses ist, so kann daraus, daß wir unseren jedes-

"Der Bestand ber Gliter, um die es fich handelt, hängt teineswegs von der Erfüllung ber entsprechenden fittlichen Forderungen in jedem einzelnen Fall ab. Jeber tommt in Lagen, wo er bas Gebot umgehen tann, ohne bag badurch für ihn der Genuß jener Güter fraglich wird, welche im großen und gangen allerdings an bie Erfüllung ber fittlichen Forberungen gebunden find. Eben bieje in bire tte Beziebung zum Gut läft Raum für bas fittliche Gebot, das um fein felbft willen gelten will, und burch beffen Aneignung bas Gemiffen entsteht. Darin murgelt bas Sollen im Unterfchied vom Mögen wie von allen Maximen ber Klugheit." Wenn ich recht febe, wird hier das Sittengebot auch auf den Trieb zum Leben zurlichgeführt. Denn es beruht barauf, bag bei näherer Überlegung boch schließlich der in die bezeichnete Lage Sineingestellte ertennt, bag er, wenn auch nicht unmittelbar, fo boch mittelbar durch ein dem "Soll" entgegengejetztes handeln ber Endämonie schade. Das Soll scheint also letzlich burch die Eudämonie bestimmt zu fein. Das ift ähnlich, wie Strauß im "Alten und neuen Glauben" ausführt (S. 233f.), daß durch Erfahrung ber Menich dabin tomme, ju ertennen, daß es feine Pflicht fei, als Einzelner auch da, wo er nicht unmittelbaren Borteil ficht, dem Ganzen zu dienen, weil er mertt, daß er fo in Babrheit boch für die Endämonie am beften forgt.

1) Scheint es eine Zeit lang, als ob er der Religion eine selbständige Stellung gegenüber der Moral geben wollte, indem er als Motiv der Religion den in der Welt nicht befriedigten Anspruch auf Leben hinstellt, und "das mit Christo in Gott verborgene Leben der Seele", also eine, wenn auch Gott zum Genußmittel machende Mysik anstrebt (S. 76), so wird dieser Ansatz burch die späteren Aussführungen wieder ausgehoben, nach denen Gott westentlich zum Erlangung der stittlichen Güter dient (S. 167 f.), die zwar überweltlich genannt werden, in Wahrheit aber nur übernatürlich genannt werden tönnen und am Ende, da es sich doch dier in letzter Instanz nur um Lebensgenuß, um Wohl und Wehe handelt, doch auch wieder nach seiner eigenen Definition natürlich (im Unterschied vom Sittlichen) genannt werden müßen (vgl. S. 68).

226

maligen Bünfchen entsprechend einen biefe befriedigenden Gott vorftellen auf die Obieftipität Gottes fchlechterdinas tein Schluf gemacht werden. Denn der Sats. daß, wer Gott deshalb annehme. damit er irgendwie fein Leben fördere, auch an ihn als objektiven glanben müffe, ift an fich lediglich pinchologisch; er zeigt, daß es allerbinas im Intereffe ber Religion liegen muß, einen objektiven Gottesalauben zu haben; aber aus diefer pfychelogischen Begründung folgt nichts mehr als Offenbarung im Lipfinsichen Sinne. Es ift äußerft marafteriftiich und bezeichnet die aus der empirischen Ertenntnistheorie tommende Furcht vor jeder Metaphysit, das Raftan die ichlechthinnige Abhängigleit von Gott nicht als das objektive Fundament der Religion aufjeht. Bielmehr zeige diefe Abhängigkeit fich immer nur in einem Gefühl mangelnder Lebensbefriedigung : d. h. bas Ubhängigteitsgefühl ift nach ihm ein rein subjektives Gefühl, das immer nur auf unfer Bohl und Bebe bezogen wird ; er fommt nicht barüber hinaus, Gott ledialich in den Dienst der Eudämonie des Subjetts zu ftellen. Von einem wirklich objektiven Gottesaefühl tann aber nur bei fchlechthinniger Ubhängigkeit die Rede fein. Sollte wirklich Ernft gemacht werden mit der Objektivität Gottes, fo mußte gezeigt werden, wie unfere Bebürftigteit als Beweis für unfere objektive Abhängigkeit von Gott fich verwenden laffe. Aber bas wird nicht gesagt. Bielmehr bleibt der lette Gedante auch hier nur die Erhebung des Subjetts über die Abhängigkeit von der natur, überhanpt über die feinem Lebenstriebe entgegenftehenden Sinderniffe mittels der Borftellung von Gott. Dag Schleiermacher bie Raufalität Gottes 1) anertennt, in der mirflich Gott objettiv aufgefaßt wird, wird getadelt. Man mag hiernach bemeffen, mas es mit diefer Objektivität der Gotteserkenntnis auf fich hat.

Die Theorie über die Religion, welche Kaftan aufftellt, kommt über einen subjektivistischen Eudämonismus kaum hinaus, mag anch in concreto viel Gutes und Schönes über das Christentum gesagt werden, freilich ohne strikte Konsequenz<sup>2</sup>). Es ist notwendig

<sup>1) 6. 118.</sup> 

<sup>\*)</sup> Bielen mag es genügen, wenn ein theologischer Schriftfteller ichließlich nur zu "positiven", womöglich volltommen tirchlichen Refultaten fich betennt,

#### Dorner

darauf hinzuweisen, welche Gesahr in dieser Theorie liegt, welche in letzter Instanz das Subjekt auf den Thron erhebt, so daß ihm auch Gott dienen muß; je weniger dies die betreffenden Bertreter völlig zu durchschauen scheinen, um so nötiger ist es, dies hervorzuheben, daß, mag das Subjekt noch so große Opfer bringen, der letzte Zweck immer nur ist, Gott zum Mittel für die Befriedigung des Lebensgefühls zu machen <sup>1</sup>).

Trot alledem sprechen wir diefer Theorie nicht alle Wahrheit ab. Wie Rant bemerkt, daß der Widerstreit der natürlichen Triebe die Bernuft veranlaffe, als Schiedsrichterin hervorzutreten, fo ift auch das Berhältnis des Menschen zur natur die Beranlaffung für das Auftauchen des religiöfen Bewußtfeins. Uber fo vertehrt es mare zu behaupten, das sittliche Leben fei nichts als ber all. mähliche Ausaleich der verschiedenen Triebe auf natürlichem Wege, und die selbständig wirkende praktische Bernunft zu leugnen, fo verkehrt ift die Behauptung, das Befen der Religion gehe darin auf, Lebensbefriedigung zu suchen. Bir stellen nicht in Abrede, bag mit der religiöfen. Erfahrung ein Gefühl der Lebenserhöhung gegeben fei; aber wir leugnen - und diefe Leugnung ift später pofitiv zu begründen -, bag die Religion darin aufgebe. Mittel für das Wohlbefinden des Subjekts zu fein. Wenn Frömmigkeit eine Tugend ist, ift sie auch Bflicht und nicht bloß nützlich, sondern vernünftig und in fich wertvoll.

Gegenüber diefen an Feuerbach erinnernden Anfichten über das Befen der Religion, giebt es eine andere Auffaffung, welche eben-

1) Die schlagende Kritik Schleiermachers gegen allen Eubämonismus grober und feiner Art in seinen Grundlinien der Kritik der bisherigen Sittenlehre verdient mehr Beachtung, als sie augenblicklich sindet (S. 78—91), das um so mehr, als Schleiermacher inbezug auf die Eubämonie von dem Kantischen Rigorismus sern ift.

gleichgültig, wie gut oder schlecht dieselben wiffenschaftlich begründet seien. Allein derartige Urteile entwerten die Wiffenschaft im scheinbaren Interesse der tirch= lichen Prazis. Bgl. 3. B. das Urteil im "Beweis des Glaubens" (Januar 1882), wo Kaftan gelobt wird, "weil er entschieden Position nimmt gegen Pfleiderer, Lipsius, Schweizer 20." und "die Persönlichkeit Gottes betont". Wo bleibt denn aber die Begründung einer solchen Gottes ertenntnis?

falls von dem Subjekt ausgeht, aber nicht an die eudämonische Seite des Subjekts den Religionsbegriff anschließt, sondern an die moralifche. Sie wird im Anfchluß an Rant vielfach vertreten, indes nicht ohne bedenkliche Einseitigkeiten. Es ift bier das Bewußtsein des Sittengesets, an das angelnüpft mird. Das Sittliche ift übernatürlich, "überweltlich"; man erhebt fich durch das fittliche Bewußtfein über die natur; als Grundfatz wird bier bie Unterscheidung zwischen dem moralischen und dem natur-Ertennen aufgestellt, und es ift Axiom, daß jedes metabhufifche Ertennen burchaus naturartig fei. Das Auszeichneude des Moralifchen foll fein, daß es fich hier um Berte handle, mährend das andere Erkennen gegen allen Wert vollkommen aleichaültig fei. Das Moralische hat in der Borftellung des Subjekts Allgemeingültig= feit und bem entsprechenden Bert. Diefes Moralische wird nun in der Religion als Gottes Wille aufgefaßt, und es ift charakteriftisch für biefen Neukantianismus, daß mir auf teine Beije als burch die Vermittelung des moralischen Bewußtfeins mit Gott follen zu thun haben. Der Inhalt der Religion läuft zurück auf Bertbeurteilung der Belt, feiner felbit, und auf moralifches handeln. Gott ift hier nur durch die Vermittelung des moralischen Bewußtseins als der Hort des Moralischen erfaßt. Religion ruht hier durchaus auf der Altion des moralischen Subjekts. Es beurteilt Die Welt von dem Gefichtspunkt des Reiches Gottes aus, d. h. von der Liebesgemeinschaft der Menschen aus, in der Gott feinen Selbftzwect fieht, bie religiös als Gottes Bolt vorgestellt wird; es beurteilt sich felbst als Glied diefes Reiches, daß es mehr wert fei "als bie ganze Belt" (deutlicher : als die natur). Bon diefem Bewußtfein wird da, wo wir nicht handeln tönnen, Gott als die Borfehung vorgestellt, welche alles zum Ziel leitet, und es ergeben fich hier neben den moralischen Tugenden religiöfe Tugenden (befonders Demut), bie eben in der Anerkennung der Borfehung gipfeln, alfo wieder in der Aftion des Subjetts, durch die wir uns über den empirischen Weltlauf erheben, indem Gott hier als ber vorgeftellt wird, welcher das moralische Reich zum Ziele führt. Bier ift alle Myftit ausgeschlossen. Der Biderspruch zwischen der fittlichen Beftimmung bes Menschen und feiner Unterwerfung unter bie Ge-

Theol. Stub. Jahrg. 1888.

16

setze der Sinnenwelt ist das Motiv der Religion. Gott wird hier zuhilfe gerufen, damit der Mensch mit Hilfe der Gottesidee sich über diefen Widerspruch erheben könne 1).

Unfer Bedenten gegen biefe Auffaffung richtet fich gunächft barauf. daß Gott hier taum mehr als Hilfsmittel für die Moral ift; der Standpunkt ift durch und durch anthropologistisch. Gen daber ichreibt fich die beharrliche Ablehnung aller Metaphyfit. Gottes Sein an fich foll mindeftens nicht erkennbar fein. Biffenschaftlich angesehen ift er eine Sypothese 2). Sier tritt bie Religion als Hilfsmittel der Moral auf; Gott ift wieder im Dienst des Denfchen, fein "Selbft zwed" ift fein Reich. Matürlich! benn es handelt fich nicht um Gott selbst, sondern um Gott als Postulat im Dienfte der Moral! Und welcher Moral! Einer überwiegend negativen, einer Moral, deren Einfeitigkeit Schleiermacher in feiner Rritik ber Sittenlehre ichon gründlich offenbart hat, einer Moral, welche fich nicht der natur bedienen, sondern nur über fie erheben will, welche die Natur als etwas für das Sittliche völlig Gleichetültiges wenn nicht Schädliches hinftellt, wie die Natur-Benn man nachträglich doch wieder Anfätze macht, ertenntnis 8). die Natur positiv dem Geifte unterzuordnen und in feinen Dienft au ftellen, fo ift bas ein Bostulat, bas die Brämiffen ichlägt. Denn nichts ift klarer als daß, wenn man alle Metaphyfik für Die Ethit abthun will, man auch gar nicht mehr imftande ift, die Natur und ben moralischen Geift in ein positives Berhältnis ju einander zu fegen. Es ift eben hier eine doppelte Borftellung von dem Berhältnis von Natur und Moral; einmal find beide im Bideripruch mit einander, bie Ratur hemmuis bes Geiftes,

<sup>1)</sup> Besonders beutlich ift im Anschluß an Kant dieser Standpunkt burchgestührt von Herrmann, Die Religion im Berhältnis zum Welterkennen und zur Sittlickleit.

<sup>2)</sup> Bgl. Ritfofl, Die chriftliche Lehre von der Rechtfertigung und Berföhnung, Bb. III, § 29.

<sup>3)</sup> Das Evangelium ber armen Seele vertritt in einer bualistisch gefärbten Mystik einen ähnlichen Standpunkt. Gott hat mit der Natur nichts zu schaffen; wir können uns zu ihm erheben, um uns von der Liebe des göttlichen Beistes beleben zu laffen.

daraus ergiebt fich eine negative Ethit; das andere Mal erinnert man fich. daß doch Kant bei diefem Widerspruch fich nicht wohl gefühlt hat, und fucht der Kritit der Urteilstraft entsprechend 1) boch wieder, wenn auch zögernd, ein positives Berhältnis berzustellen, indem man nachträglich bit Allmacht Gottes und bie Benützung der Natur zugefteht 2). Es ift, wenn man basselbe nach ber Rategorieen= lehre ausdrückt, wie Weiß 8) mit vollem Recht hervorgehoben hat, ein Dualismus zwischen der causa efficiens und ber causa finalis, "amischen der Ontologie und der Teleologie", angenommen, ber fich baber ichreibt, daß man diese causa finalis auf ein fubiektives Berturteil reduziert und ihr wohl Allgemeingültigkeit in der Borftellung des Subjetts zuschreibt, aber nicht objektive Allgemeingültigkeit; in letterem Falle müßte fie felbft als eine zugleich metaphyfiche Größe betrachtet werden. Bertvoll wird immer in dem Sinne genommen : für das Urteil des Subjekts wertvoll. Allein dies mülfen wir beftreiten. Benn die Segeliche Bhilofophie ben Bert von allem nur darin fab, ein Moment der 3dee aur Darftellung zu bringen ohne Rückficht auf das Wohl des Subjetts au nehmen, fo ift Lote, dem fich die bezeichneten theologischen Moralisten hierin anzuschließen scheinen, in der Vertretung der Abbängigkeit des Wertbegriffes von dem Werturteil des Subjekts (das boch immer nur als Lustgefühl fich tundgeben tann) wieder einfeitig geworden. Das Moralische ift nicht bloß für das Subjett und fein Urteil wertvoll, fondern es ift eine in fich notwendige. fclechthin vernünftige 3dee, welche Realifierung fordert. Diefer Bunkt ift außerordentlich wichtig. Für Kant hatte, wie besonders harms betont, die praktifche Bernunft die Bedeutung bes mahren Dings an fich. Das moralische Gesetz war für ihn nicht blok ein von dem Subjekt als allgemeingültig vorgestelltes, fondern ein ichlechthin für alle Bernunft geltendes, burchaus un-

<sup>1)</sup> Bgl. Barms, Die Philosophie feit Rant, G. 268 f.

<sup>2)</sup> Wie Herrmann am Schluß seiner Arbeit zugiebt (S. 445), vgl. anch Ritschl III, 192.

<sup>3) &</sup>quot;Uber das Wefen des persönlichen Christenstandes" in dieser Zeitschrift 1881, S. 387. 393 f. 396.

bedingtes und die Freiheit war ihm eine volle Realität. Singegen n dem Neukantianismus wird das Werturteil als ein subjektives bezeichnet und droht auf das Niveau eines psychologischen Borgangs herabgedrückt zu werden. Denn fonft mare die Opposition gegen alle Berbindung der Moral mit der Metaphpfit, b. b. boch ihres Übergreifens über den bloß subjektiven Zustand hingus nicht eine Eben hierdurch aber droht die Unbedingtheit des so eneraische. Moralischen in Frage gestellt zu werden. Es ift für das Subjett wertvoll, weil es dasselbe über die natur erhebt, weil es ihm das Bemußtsein von feinem Werte verleiht, und dies Bewußtfein ift in der That fehr angenehm. hierin aber ift ichon Rant gegenüber ein eudämonistisches Element enthalten. Für diese Schule ift es charakteristisch, daß Gott fo vorgestellt wird, daß er einfach das Abweichen von dem Sittengesete verzeiht; es ift das Bewuktsein von dem abfoluten Wert des fittlich Guten bier gebeugt. Benn nicht Gott den Menschen, die das Gute verleten, gurnt, fo betrachtet er bas Gute nicht als ein unbedingt wertvolles ober vielmehr, wenn Gott fo vorgestellt wird im Interesse der Moral, fo ift das moralische Gute nichts schlechthin Beiliges, Unverletsliches, unbedingt Bertvolles; daß das Ubmeichen von dem Gefet als etwas Berzeihliches angesehen werden tann, ift bann mohl verständlich, wenn die Moral in Wahrheit nur Mittel für die Eudämonie 1) ift. Denn dann fann ihre Berlezung nicht eine Schädigung der Eudämonie zur Folge haben, der boch die Moral nur dient. Wenn das auch nicht flar ausgesprochen ift, fo ift doch die Bernachläffigung des abfolut wertvollen Charakters des Sittlichen, die sich Kant 2) bekanntlich nicht hat zuschulden kommen laffen, ein Zeichen bavon, daß die Moral, von der hier geredet wird, ihren absoluten Charafter, den fie bei Rant hatte, eingebüßt hat. Das Bewußtsein des Wertes ist mehr vom Gesichtspunkt

<sup>1)</sup> Man wird an die Theorie von Grotius erinnert, die prudentia rectoria, die aber doch wenigstens noch für das verletzte Gute ein Straferempel statuiert.

<sup>2)</sup> Bgl. "Religion innerhalb der Grenzen 2c." (2. Aufl.), S. 94 f., besonders S. 99.

ber Erhebung über die Natur aus aufgefaßt, als von der des positiv Sittlichen als des unbedingt Wertvollen. Erhebung über die Natur kann aber ebenso gut auch im Interesse der Endämonie gesucht werden, wie die oben berührte Ausführung von Kastan zeigt <sup>1</sup>).

Ein weiterer Buntt, der diese Auffaffung der Religion charafteris fiert, ift die Beziehung zur Geschichte. Gegenüber dem Rationalismus wird mit besonderem Eifer die Beziehung auf die geschichtliche Stiftung bes Gottesreiches hervorgehoben, und die Moral wird auf diefe Gemeinschaft mit Borliebe bezogen. Allein bei ber angedeuteten Stellung zur natur ift eine Betonung ber Gefcichte und der Gemeinschaft fast unmöglich. Denn beide find ohne Natur undenkbar. Bas das Hiftorifche 2) insbesondere angeht, fo fragt fich: wodurch bat Christus das Gottesreich geftiftet? da tann entweder auf die hiftorifche Ericheinung Chrifti als moralischer Berson Gewicht gelegt werden - d. h. auf die Darftellung des Guten in feiner Berfon, was boch nur möglich ift mittels der Natur, die er hat. Der Zusammenhang des Guten mit der Metaphysif und Natur muß voraus gesetst werden, wenn bas reale Sein und Erscheinen bes Guten in der Berson Christi betont wird, das für die folgenden Zeiten muftergültig und durch bas er ber Urheber bes moralifch religiöfen Reiches geworden fei. Allein das ift gegen die Boraussezung, daß auf das Sein des Guten das Gemicht gelegt wird. - Dder es tann bei der hiftorischen Erscheinung Chrifti fich nur um die Mitteilung einer 3dee handeln, bie jeder, nachdem fie gedacht ift, nachdenten tann. Und auf das letztere wird es wohl wesentlich ankommen, wenigstens ift das allein tonfequent; Chriftus theilt mit, daß Gott verzeihender Bater fei, und befreit von dem grrtum, Gott anders vorzuftellen. Entweder ift nun diefe Einficht in fich vernünftig: dann tann fie

<sup>1)</sup> Wenn auch von dem Reiche der Liebe die Rede ift, fo kommt es bekanntlich eben auf den Inhalt der Liebe an, ob er sich bloß auf das Wohl bezieht, das man undern gönnt, oder auf ihre stittliche Würdigkeit.

<sup>2)</sup> Herrmann legt besonderes Gewicht auf die äußere Offenbarung, S. 365 f. 328.

von jedem ertannt werden, nachdem fie mitgeteilt ift. Dber fie läkt fich nicht aus dem moralischen Bewußtfein folgern; bann ift fie allerdings übervernünftig, und wir find an die dieselbe verfündigende Autorität gemiefen, um fie auf Treue und Glauben von ihr binzunehmen. Allein dann ift das Fundament, von dem man ausaing, bas moralische Bewußtsein, um des willen Gott vorgestellt wird, völlig verlaffen. 3ft wirklich Gott blog voratftellt ober postuliert im Intereffe ber Moral, wie boch Diefe Anichauung will, da fie jede unmittelbare Offenbarung Gottes im Annern wie jede metaphyfifche Ausfage über Gott leugnet, fo tann nicht von einer Offenbarung Gottes die Rede fein, die nicht in letter Inftanz wieder auf die Moral zurückgeführt, als Boffulat bes moralifchen Subjetts, als moralifches Bedurfnis nachgewiefen Mit anderen Borten : es tann feine aus ber Moral nicht mürde. ableitbare Offenbarung geben, fondern es tann nur eine moralifde Bahrheit, die mit der Gottesidee in Berbindung gebracht wird, als Offenbarung Gottes vorgestellt werden. Giebt es bagegen wirflich Offenbarungen, welche nicht als Postulate der Moral nachweisbar find und fich nicht aus der Moral ableiten laffen, fo heißt das in ber That nur : es laffe fich nicht die Religion auf die Moral bafieren. Es müßte alfo entmeder gezeigt werden, daß die 3dee, daß Gott liebenber, verzeihender Bater fei, vernünftig fei; dann aber tann fte - befonders wenn fie einmal ausgefprochen ift -- jeder traft feiner Bernunft auch hervorbringen, d. h. fie muß entweder in der Konfequenz des moralischen Bewußtfeins liegen; oder das letztere ift nicht der Fall. Sie ift eine neue Offenbarung Gottes; bann muß man auch zugeben, daß bie Religion nicht auf Schlüffe der Moral, fondern auf Gottes That zu bafieren fei. Dann aber muß doch Gott vor allem exiftieren, muß Gein haben, um Offenbarungsthaten vollziehen zu tonnen. Dann hat man die fubjektive Bafis, von der man ausging, verlaffen. Es könnte dann wohl noch phänomenologisch von der Moral pr Religion aufgestiegen, aber nimmermehr die Religion in Kantischer Beife auf die Moral begründet werden. Es ift ein Zeichen für bie Ronfequenz des großen Denters, daß Rant fich auf folche widerspruchsvolle Berfuche, wie fie feine Machfolger beginnen, nicht eingelaffen hat, sondern die Offenbarung nur als Jutroduttions.

264

mittel der Moral gelten lassen und rein nach der Moral normiert wissen will <sup>1</sup>), wie es seiner Boraussezung allein entspricht.

Bang äbnlich ift es mit ber Gemeinschaft. Die modernen Moraliften betonen nicht das einzelne Subjekt für fich, sondern die Gemeinschaft der Subjekte. Bor allem wird auf die Liebesgemeinschaft, die fich besonders im Beruf bethätigt, ein großes Gewicht gelegt, und mit Recht bervorgehoben, das bas Chriftentum eine Rulturentwickelung vorausfest, welche die fittliche Gemeinschaft der Familie, die des Bolles im Staate, die Berbindung mehrerer Bölfer im Weltreich umfaßt 2). Allein es ift nicht zu verstehen, wenn die Ethit naturlos fein foll, wenn fie nichts mit Metaphyfit zu thun haben foll, wie man zu etwas anderem tommen tonne, als zu einem Reich Gottes, das im Bewuftfein des Subjetts eriftiert, zu dem Gedanten von Liebe, zur Liebe von vorgestellten Subjetten; aber zu einem mirtlichen Gottesreiche kommt man fo nicht, wie fich denn fragt, ob nicht die hiftorifche Stiftung desfelben einfach als die Ginführung feiner Idee in das Bewußtfein der Menschen aufzufaffen ift. Benigftens wäre das von der Voraussetzung aus allein konfequent. Benn es an fich nur zu billigen ift, daß von der Einseitigkeit der Bflichten- und Tugendlehre abgegangen und auch die Güterlehre berücksichtigt wird, fo fehlt hierfür doch in der That die Boraussegung. Wie foll denn Gemeinschaft zuftande tommen burch blokes Erheben über die Natur. Symbolisierendes handeln in der natur ift die Boraussezung der Gemeinschaft. Rant ift baher auch hier wieder tonfequenter, infofern feine Ethit überwiegend fubjektiven Charafter trägt. Man tann nicht Rant und Schleiermacher fo verbinden, daß man den Rantischen Dualismus zwischen Natur und Geift anerkennt oder boch zum Hintergrund ber ganzen Theorie macht und dann auf einmal im Ethischen verfährt, als fei eine Einheit von Ratur und Geift ba, die ohne ein metay

<sup>1)</sup> Bgl. "Religion innerhalb der Grenzen 2e.", S. 145 f. 161 f. Bgl. anch meine Schrift "Über die Prinzipien der Kantischen Ethik", S. 112 f. Bgl. Beiß a. a. O. in dieser Zeitschrift 1881, S. 415.

<sup>2)</sup> Bgl. Riticia a. D. III, 267.

physisches Band gar nicht denkbar ist. Die Moral muß über den subjektiv=psychologischen Charakter hinausgehoben werden; sie muß eine subjektiv=objektive Größe, eine Weltmacht sein, sie muß mit der Metaphysist Verbindung eingehen, wenn von einem stittlichen Handeln in der Gemeinschaft die Rede sein soll. Diese Boraussezungen sind bei Schleiermacher vorhanden, aber nicht bei den neueren Moralisten, welche das moralische Bewußtsein wesentlich nur als ein psychologisches Faktum gelten lassen. Ebendaher steht auch die kirchliche Gemeinschaft bei ihnen in der Luft, sie schwankt zwischen Idee und Wirklichkeit<sup>1</sup>). Konsequenterweise könnte hier nur von der Vorstellung der Kirche die Rede sein, die das Subjekt hat.

Es ist übrigens burchaus begreiflich, daß ein Schwanken zwischen der Subjektivität und der Gemeinschaft sich auch inbezug auf die Gewißheit geltend macht. Die Selbstgewißheit wird auf der einen Seite betont, das Bewußtsein "mehr wert zu sein als die ganze Welt" auf der andern Seite die Abhängigkeit der Gewißheit von der Gesamtheit<sup>2</sup>) behauptet. Kant ist es nie eingefallen, zu sagen, daß die moralische Gewißheit von der Gemeinschaft abhänge. Diese Differenz zwischen Kant und den Neukantianern ist aber wohl verständlich, wenn man bedenkt, daß für Kant die praktische Vernunft eine unbedingte Größe, eine Realität war, hier hingegen das moralische Bewußtsein nur ein Urteil des wertschätzenden Subjekts, also ein psychologischer Vor-



<sup>1)</sup> Diefer schwankende Charakter tritt ganz besonders deutlich bei Krauß hervor; vgl. meine Rezenston seiner Schrift "Das protestantische Dogma von der unsichtbaren Kirche" in den Jahrbüchern f. deutsche Theol. XXII, 520 f.

<sup>2)</sup> Bgl. Herrmann, S. 403. Es ist ein großer Unterschied, ob man anerkennt, daß die Gemeinschaft die Bedeutung habe, in uns das moralische oder religidsse Bewußtsein anzuregen, zu beleben, zu pflegen, oder ob man die moralische und religidse Gewißheit letzthin in der Gemeinschaft begründet fein läßt. Wenn Herrmann einerseits behauptet, nur in der Form sittlichen Handelns werde das religidse Gut genossen, so wird, so viel ich verstehe, die heilsgewißheit von unserem Handeln abhängig, kann also nur Selbstgewißheit sein (S. 402) — mag das handeln immerhin seine Boraussjetzungen in der Gemeinschaft haben —, während wir anderseits boch wieder mit unserer Gewißheit an die Gemeinschaft gebunden sein sollen (S. 403).

gang ift; da ift es allerdings notwendig, fich in der Gemeinschaft davon zu überzeugen, daß das Sittliche wirklich eine empirische, nicht bloß eine psychologisch vom Subjekt vorgestellte Allgemeingültigkeit habe, d. h. daß viele dieselbe Überzeugung haben.

Je mehr nun zugleich hervorgehoben wird, daß die fittlichen Ideale wechseln, um so mehr wird der unbedingte Charakter des Sittlichen zurücktreten. Es zeigt sich das z. B., wenn der Verfasser der Schrift "Der chriftliche Glaube und die menschliche Freiheit" das Chriftentum nur in der Beise zu verteidigen wagt, daß er die höchste unter den empirisch vorhandenen Formen der Sittlichkeit als im Christentum wurzelnd zu erweisen sucht. Hier ist, wie es scheint, der Charakter des Unbedingten für das Sittliche preisgegeben, und das muß in dem Maße stattsichen, als dasselbe nur als ein empirisch psychologisches Faktum angesehen wird <sup>1</sup>).

Wenn schließlich die bezeichneten Richtungen teilweise theistisch zu sein behaupten, so kann das nur in bedingtem Sinne gelten. In Wahrheit sind sie anthropologistisch, und Gott wird im Interesse Menschen teils seiner Eudämonie teils seiner Moral vorgestellt. Das beharrliche Ableugnen aller Beziehung zur Metaphysik hindert hier, im Ernst von einem Gotte zu reden, der wirklich ist. Er ist vorgestellt, geglaubt; soll der Weg, Gott im Interesse der eudämonischen oder der moralischen Seite des Menschen zu postulieren, nur phänomenologisch sein, so hat er gewiß seine begrenzte Berechtigung. Allein es will uns nicht scheinen, daß dies die Meinung der genannten Theologen sei. Wir hören viel von Selbstbeurteilung, Weltbeurteilung, moralischem Handeln, Anerkennung der Borsehung, Einheit von dem Inhalt unseres Willens mit dem Inhalt des göttlichen, von der Tendenz mit Hilfe der Religion sich über die Natur zu erheben<sup>3</sup>). Aber das

1) Daß freilich hier ein schweres Problem vorliegt, den Charakter des Unbedingten für das Sittliche mit der Wandelbarkeit der empirisch gegebenen concreten sittlichen Ideale zu reimen und daß es eine Ergänzung von Kant bildet, wenn hierauf hingewiesen wird, ist nicht zu leugnen. Nur wird der Charakter des Sittlichen abgeschwächt, wenn man die Unbedingtheit desselben aufgiebt.

<sup>2)</sup> Bgl. Beiß a. a. D. in diefer Zeitfchr. 1881, G. 388. 396. Beiß findet hierin Deismus.

alles beweift nicht, daß wir es wirklich mit mehr als mit einer Silfsvorftellung von Gott im Intereffe unferer Eubämonie oder ber Moral zu thun haben. Diefer Theismus trägt alfo jedenfalls durchaus subjektive Färbung. Benn mit biesem Urteil ben betreffenden Theologen unrecht geschehen follte, fo tann fich das nur barauf beziehen, daß fie vielleicht mehr erreichen wollen. Allein von ihren Voraussehungen läßt fich in der That schwerlich mehr erreichen. Gott bleibt hier Mittel für das Subjett. Auch wird bas Gefagte bestätigen, daß diefe Theorieen als Theorieen der Immanenz im bezeichneten Sinne anzusehen find, insofern fie es wefentlich nur mit der Welt immanenten Größen zu thun haben, mit den Subjekten, welche Gott vorstellen. (Bgl. o. S. 223.) Sie find anthropologistisch und basieren die Gottesvorstellung auf ben Menschen. Dagegen wagen fie nicht den Schritt, Gott objektive Existenz zuzuschreiben, da sonft die ganze Theorie erft darin ihren Abschluß fände, daß Gott als objektiv feiender als die lette Quelle auch für die Borftellung, die von ihm gebildet wird, aufgefast wird und nicht in uns der lette angebbare Grund für die Borftellung Gottes gefunden mürbe 1).

Es ift burchaus natürlich und-eine wefentliche Ergänzung diefer Auffassungen, wenn von dem immanenten Standpunkt aus in irgendeiner Weife Gott als der objektive Grund des religiöfen Berhaltens und dem entsprechend auch als der immanente Weltgrund anerkannt wird. Es sind auch hier verschiedene Betrachtungsweisen möglich, und in der Gegenwart mehr oder weniger vertreten, eine äfthetische, eine intellektualistische, eine solche, die praktisches und intellektuelles Interesse verbindet. Die äschetische fand sich in spekulativer Weise bei dem älteren Schelling, der die Welt als ein göttliches Gedicht auffaßte, der den Weltprozeß in den Ozean der Poesse Gedicht auffaßte, das Universucher in den Reden über Religion ist es das Unendliche, das Universum in feiner Einheit und Harmonie, dessen der Fromme inne wird. Religion ist Sinn und



<sup>1)</sup> Wenn hier von Offenbarung die Rede ift, tann es nur eine vorgestellte Offenbarung sein, oder eine willtürlich als objektiv angenommene, aber nicht eine in ihrer Objektivität wiffenschaftlich begründete.

Geschmack für das Unendliche. Sie ift das Gefühl der Abhängigkeit von dem Unendlichen, aber boch nicht blog nadte Abhängigkeit; es ift vielmehr in diefem Gefühl zugleich ein Gefühl des Innewerbens ber Harmonie des Universums. Ein nachklang davon zeigt fich bei Strauß, wenn er bas Universum und feine harmonie als Gegenstand der Berehrung 1) anfieht, freilich ohne irgendwie diefen Rackklang mit feinem empiristischen Materialismus zu reimen. Bei anderen tritt mehr die intellettuelle Seite hervor und auch diefe Auffassung ift bald mehr empiristisch gewendet bald spetulativ, das erftere 3. 29. bei Mar Müller, |der 2) die "Bahrnehmung des Unendlichen" als das Wefen der Religion erfaßt, die fich mit ber Entwickelung des Geiftes immer reiner herausarbeitet, in etwas anderer Beife bei herbert Spencer 3), der als die allem zugrunde liegende Urtraft das Unbefannte anfieht, die unbefannte Raufalität, aus welcher alles hervorgeht, beren Erscheinung alles ift und bie unter den verschiedenften Formen in den Religionen geahnt wird. Das Befen der Religion märe bienach das Ahnen einer unertennbaren Kaufalität, welche alles Endliche als feine Erscheinung hat 4).

1) Bgl. "Alter und neuer Glaube", S. 123. 147. 243. Insoweit tanu man Ritschl zustimmen, wenn er in seiner Schrift über Schleiermachers Reden über Religion Strauß als von Schleiermacher beeinfinßt bezeichnet.

2) Bgl. a. a. D., S. 24 f. 50 f.

3) Bgl. "Die Grundlagen ber Philosophie", S. 25-46. 97 f.

4) Die Religion im Erkennen des letzten Grundes zu finden, liegt auch der Anficht Stuart Mills zugrunde, nur daß er von seinen empiristischen Boraussetzungen glaubt, ein sicherer Schluß auf Gott sei nicht möglich, und bei einem Mittelwesen als einem wahrscheinlichen steibt, das unächtig, gütig u. s. w. sei, aber nicht allmächtig, allgütig u. s. w., da die empirische Gegebenheit nicht ausreiche, dies zu erschließen. Hingegen läßt er im praktischen Interesse, dass wir die durch die Religion begründete Hoffnung, wenn sie auch theoretisch bezweiselt wird, als Phantasteinhalt, der uns zum Handeln anspornt, sestigion", S. 204 f.), statuert er auf dem empiristisch ster tischen Sunde einen Dualismus, der dem Langes verwandt ist, zwischen dem Zweisel an einer objektiven Gotteserkenntnis und der Anerkenung der religiösen Borstellungen für die Phantaste im praktischen Interesse, des ist das in stärkerer Form berselbe Dualismus, der auch von steresse, wie goraussetzung aus

Andere, mehr spetulativ, schließen sich an Hegel an und fehen das Befen der Religion darin, das die an fich feiende Einheit amifchen dem absoluten und endlichen Geifte in unferem Bewuftfein vollzogen werde. Das geschieht in der Religion in einer durch finnliche Borftellungen noch verworrenen Art, mährend in der Bhilofophie biefes Bewußtfein rein vollzogen wird. Religion ift Boltsmeta= phufit. So hartmann, soweit er von Begel beeinflußt ift und nicht durch feinen Beffimismus diefer Auffalfung noch die eigens tümliche Färbung giebt, daß bas Einswerden mit bem Abfoluten bas Mitfühlen aller feiner Leiden in all feinen Erscheinungen zur Folge hat und den Entschluß zu dem Aufhören dieses Leidens mitzuwirken, wo freilich bann die Religion völlig aufhört in dem Sate: 3ch tann Gott erlöfen 1). Unter den Theologen, welche fich eingehend mit dem Befen der Religion befaffen, fteben der Segelschen Auffassung der Religion Pfleiderer und Biedermann am nächften, wenn fie bie Religion finden in dem : "fich in Gott wiffen und Gott in fich, in Gott eins mit der Beltordnung und durch Gott frei von der Beltschranke" 2). Aber diefe Theologen unterscheiden fich dadurch wefentlich von Begel, daß fie bemüht find, ber Religion in der Mpftit eine felbständige Stelle zu laffen. Die Religion ift nicht blok dem Gebiete der Borftellung angehörig. bas in das Biffen überzugehen bestimmt ift; fie foll den ganzen Menschen umfassen. Es handelt sich nicht bloß um Theoretifches, fondern auch um Brattifches in der Religion. Aus bem Streit von Freiheit und Notwendigkeit geht fie hervor. Sie ift die Löfung biefes Streites, indem Selbft- und Beltbewußtfein, Freiheit und Abhängigkeit im Gottesbewußtfein geeint find. "Religion ift nicht Gottesbewußtsein, fondern der Bufammenschluß des

2) Pfleiderer a. a. D., S. 258.

<sup>(</sup>bie dem Empirismus entstammt) sich bei all denen findet, welche ein objektives Ertennen Gottes ausschließen, aber im praktischen Intereffe die Borstellung Gottes, den Glanben fordern.

<sup>1)</sup> Bgl. meinen Aufjatz iber Hartmann in dieser Zeitschr. 1881, H. 1, S. 77 f. 54 f. Über Hartmanns inzwischen erschienene Arbeiten: "Das religiöse Bewußtsein der Menschheit" und "Die Religion des Geistes" vergleiche meine Anzeige, die in dieser Zeitschrift erscheinen wird.

Selbst = und Weltbewußtfeins in Gottesbewußtfein" <sup>1</sup>). Der Jn= halt der Religion ift hiernach, was bei Biedermann besonders hervortritt, die Gottmenschheit.

So richtig und notwendig es ift, der Religion in Gott eine obiettive Bafis zu geben, fo fehr es auf halbem Wege fteben bleiben heißt, wenn man von einem religiofen Bedurfnis redet, ohne für dasselbe einen anderen als pfychologischen Grund anzugeben, fo lobenswert es ferner ift, daß die Religion als Sache des gangen Menfchen aufgefaßt wird, fo find boch auch bier noch Bebenten übrig. Benn von Gott ausgefagt wird, daß er zwar Geift fei, daß aber fein Selbstbewußtfein mit feinem Beltbewußtfein eins fei, letteres nur die entwickelte Totalität bes Inhalts des erften bilde 2), fo ift hierin noch eine Nachwirtung Begels, welche im Bringip den Unterschied zwischen Gott und Welt wieder hinfällig werden läßt, mas Pfleiderer ja freilich nicht will 3). Denn wenn Bottes Selbftbemußtfein erft in feinem Beltbemußtfein entmidelt ift, fo tann man auch umgetehrt fagen, bas endliche Bewußtfein tann fich taum feines Unterschiedes von Gott flar bewußt bleiben. Denn ber Mensch tann fich in der Einheit mit Gott eins mit der Beltordnung und frei von der Beltichrante miffen, weil er fich eben in der Einheit mit ihm über feine Endlichfeit erhoben, als einen Teil des göttlichen explizierten Selbstbemußtfeins weiß. Und badurch wird boch fowol die endliche Stellung bes Menfchen als auch die Absolutheit Gottes alteriert. 3a tonfequenter Beife mußte anertannt werden, daß der ganze Zwiefpalt zwijchen Freiheit und Notwendigkeit ein Zwiespalt Gottes mit fich felbft fei, da ja fein Beltbewußtfein, in dem er von diefem Zwiefpalt boch wiffen muß, ja ihn zeitlich begleitet 4), fein entmideltes Selbftbemußtfein ift. Daß ferner bas Biffen nicht in Segelscher Beife die Alleinherr-

<sup>1)</sup> Bgl. Pfleiderer a. a. O., S. 257 f. Lipfins, soweit er von Biebermann beeinflußt ift, ftimmt hiermit zusammen (a. a. O., § 28).

<sup>2)</sup> Pfleiderer a. a. D., G. 418.

<sup>8)</sup> a. a. D., S. 412 f.

<sup>4)</sup> Daß Gott mit seinem Wiffen die Beltentwickelung begleitet, ift fibrigens an sich ein berechtigter Gedanke (S. 419).

schaft hat, daß die Reliaion in das Gemüt verlegt und mit dem Biffen von Gott nicht identifiziert, und das doch zugleich anertannt wird, daß es ein Biffen von Gott gebe, verdient zwar burchaus Beifall. Allein in der Meinung, daß die Religion von ihrem Urfprung aus eine Entwickelung durchlaufe, in welcher Borftellung und Bhantafie diefelbe verdunkeln, bis am Ende durch den Brozes eine gereinigte Myftit entstehe, an die fich die Spetulation anichließe, icheint mir boch ber Gedante Begels nachzuwirken, daß es die Religion mit der Borftellung zu thun habe. Nicht das ift zu leugnen, daß thatsächlich die Bhantasie in falscher Beife fich einmischt, sondern die Meinung, als ob die Phantafie mit Notwendigkeit fälfchte. Denn barin icheint mir die Anficht enthalten zu fein, daß die Phantafie nicht ein den übrigen gleich berechtigtes Geiftesvermögen fei, was mit der Meinung zusammenhängt, daß alles Sinnliche an fich nicht imftande fei, Geiftiges rein barzuftellen. Die Konfequenz diefer Anficht muß bahin führen, daß wir auch in ber Sprache bie Gottesertenntnis nicht aussprechen tonnen, ba in ber Gestaltung der inneren und äußeren Sprache die Phantafie ftets mitmirtt, jedenfalls aber die Sprache durch die finnliche Schrante begrenzt ift. Die Gottesertentnis will Pfleiderer mit Recht nicht preisgeben. Allein Lipfius wird fo lange mit feiner Stepfis recht behalten, bis zugeftanden wird, daß die Bhantafie eine Geiftestraft fei, welche nicht ber Bahrheit entgegen fein, nicht ihrer Natur nach mit der Bernunft in Streit fein muß, daß überhaupt das Sinnliche verftändliches Symbol des Abfoluten fein Denn nur bann ift Gottesertenntnis für uns teine Unfønne. Hier wirkt also ber idealistische Bug Begels bei möglichteit. Pfleiderer und Biedermann noch ungünftig nach. Auch daraus, daß die religiöse Ertenntnis zunächst praktisch bedingt ist, folgt nicht notwendig, daß fie teilweife falfch ift; Bfleiderer nimmt an, daß die von praktischen Intereffen geleitete Phantafie bie Erteuntnis der Religion verfälfche, fo daß biefetbe erft in eine rein theoretische Ertenntnis durch den religiosen Ertenntnisprozek müffe umgesetzt werden 1). Auch hier ift nicht zu leugnen, daß



<sup>1)</sup> Bgl. a. a. D., S. 271 j.

fich thatsächlich im prattischen Intereffe vielerlei Borftellungen in Die religiofe Ertenntnis einschleichen, die fich als unhaltbar ermeifen. Allein gerade Bfleiderer, ber geltend macht, bag bas praktifche Intereffe felbit eine objektive Gotteserkenntnis fordere, mas er Lipfius gegenüber betont, fcheint mir mit der Annahme einer notwendigen Berfälfchung ber religiofen Erkenntnis burch das praktifche Intereffe mit fich in Widerspruch zu geraten. Benn nach ihm die Art des phantasiemäßigen Borstellens das Naturgemäßere für die relis giöfe Ertenntnisart ift, weil fich die Bhantafie ungebundener über die Beltwirklichkeit erheben tann als der durch die Gefete ber Logit und der Erfahrung gebundene Berstand, fo möchte man hiernach fast schließen, daß die fpekulative Gottes= ertenntnis ber Religion fremd, alfo ein Dualismus zwijchen bem religiöfen phantafiemäßigen und bem spetulativen Erfennen faum zu vermeiden fei. Wenn ferner die religiöfe Bhantafie durch fcone Bilder, die fie uns vorzaubert, über die Schwierigkeiten der Birtlichteit hinwegtäuscht, fo ift das nur fo lange fittlich zu rechtfertigen. als man fich zugleich beffen bewußt ift, daß man es mit einem fconen Schein au thun hat, der ben Wahrheitstern umbüllt. Sobald man aber um des eudämonischen Interesses willen das in ber form der Phantasie Borgestellte auch mit diefer form felbft für Bahrheit nimmt, fo ift hierin eine eudämonische Selbsttäuschung enthalten, die mir weniger ein Rehler der Bhantasie als ein sittlicher Fehler zu sein scheint, ein eudämonistischer Migbrauch der Bhantasie. Ste garter bier die Grenze zwischen Sittlichem und Berwerflichem ift, um fo leichter tann bier bie Phantafie gemigbraucht werden. Allein man wird hier anzuerkennen haben, daß es fittliche Aufgabe ift, das Intereffe der ertennenden Bernunft und der äfthetisch bildenden Phantafie auch inbezug auf den Inhalt des unmittelbaren religiöfen Bewußtfeins zu harmonis fieren 1). Die Meinung Pfleiderers, daß die Religion, weil fie

<sup>1)</sup> Das zeigt fich besonders darin, daß der Rultus der Hiffe der Phantafie taum entbehren tann, wie Bfleiderer felbst fieht. Die Phantafie ift nicht bloß eine psychologische Borstufe der rein logischen Erkenntnis, sondern eine dem Denten gleich berechtigte Geistestraft.

empirisch Jrrwege burchläuft, dieselben durchlaufen müsse, erinnert auch an Hegel. Denn die oben (S. 222) erwähnte Methode, für welche sich Pfleiderer entscheidet, leidet an dem Mangel, daß der empirische Prozeß als der logisch notwendige, vernünstige Prozeß angeschen wird, der sich ja nach Hegels Meinung durch Bidersprüche hindurch fortbewegt. Allein es fragt sich, ob die empirisch vorhandenen Irrwege wirklich logisch notwendig sind und nicht Irrationales enthalten, was voll nur dann anerkannt werden kann, wenn man sich entschließt, das Weltbewußtsein Gottes von seinem Selbstbewußtsein gründlich zu unterscheiden. Denn ohne diese Unterscheidung wird es schwer fallen, die in der Welt vorhandenen Irrungen des religiösen Bewußtseins ernstlich als solche anzuerkennen und sie nicht doch am Ende an ihrer Stelle als notwendige Durchgangspunkte durchaus berechtigt zu finden <sup>1</sup>).

Wir haben bisher solche Ansichten betrachtet, welche die Religion ber Hauptsache nach auf immanentem Wege zu erklären suchen. Unser Resultat ist folgendes: Während in den zuerst berüchten subjektivistischen Auffassungen der Religion ein start anthropologistischer Zug sich zeigte, sofern Gott hinter das Subjekt zurücktrat, in dessen Interesse er vorgestellt wurde, so tritt in den letztgenannten Richtungen, insoweit sie noch auf dem Boden der Immanenz stehen, eine mehr dem Pantheismus zuneigende Ansicht hervor. Da aber weder die subjektivistische noch die objektiv - pantheistische Form der Immanenz im obigen Sinne (S. 223. 224) zur Erklärung der Religion genügt, so läßt sich der Standpunkt der bloßen Immanenz, welche die Religion aus den der Welt selbst immanenten subjektiven Ursachen oder zugleich aus der immanenten ob-

<sup>1)</sup> Das zeigt sich auf das stärkste in Hartmanns Methode, die aber am Ende bazu führt, daß es keinen im Prozeß auftretenden Standpunkt giebt, der nicht an seiner Stelle als berechtigt, ebenso aber auch im weiteren Berlauf als unwahr sich erweist. Diese Methode leistet aber in der Hat dem Empirismus Vorschub, weil nicht eine absolute Erkenntnis, sondern nur historisch an ihrer Stelle, also relativ berechtigte Standpunkte anerkannt werden. Das sührt schließlich zur Stepsis, weil nur das Werden zur Geltung kommt. Bgl. meinen Aufsat über Hartmann in dieser Zeitschrift 1881, Heft 1, S. 69. 72 f. Bgl. auch Harms, Die Philosophie seit Kant, S. 454. 459 f.

jektiven letzten Ursache zu verstehen sucht, überhaupt nicht festhalten. Es wird vielmehr notwendig, die Transcendenz Gottes im Verhältnis zur Welt mit der immanenten Erklärung zu verbinden.

Es ift der spätere Schleiermacher, welcher für die neuere Zeit grundlegend indezug auf den Religionsbegriff gewirkt hat, insofern er die Religion ursprünglich als absolutes Ubhängigkeitsbewußtsein ansieht. Hiedurch wird einmal einer Bermischung des Ich und Gottes vorgedeugt. Denn so viel man Schleiermacher Pantheis= mus vorgeworfen hat, das schlechthinnige Abhängigkeitsbewußtsein schließt denselben völlig ans 1). Denn das endliche, sich schlechthin abhängig wissende Subjekt kann sich nicht irgendwie mit dem identifizieren, von dem es schlechthin abhängt. Durch die ab folute Rausalität Gottes ist ein Unterschied zwischen Sott und den Menschen begründet und zwar so, daß jeder mit seinem individuellen Selbstbewußtsein das absolute Abhängigkeitsbewußtsein abhängig weiß, die Allgemeingültigkeit der Abhängigkeitsbewußtsein abhängig weiß, die Allgemeingültigkeit der Abhängigkeit mit der

1) Benn Gott nur als Subjett aufgefaßt wird, ift ohne bas ichlechtbinnige Abhängigkeitsbewußtsein eine Bermischung Gottes und der Welt nicht prinzipiell ausgeschloffen, wie 3. B. Pfleiderers Anficht beweift, ber Gott Subjett nennt. Mindeftens mußte Gott Subjett-Dbjett genannt werben, wie Schleiermacher dahin tendiert, Gott als "Subjekt-Dbjekt" zu faffen. Bal. Entwurf eines Syftems ber Sittenlehre ed. Schweizer, S. 16. Rennt man Gott nur Subjett, fo ift noch nicht ausgeschloffen, daß er zum vollen Bewußtfein feines eigenen Inhaltes erft burch die Belt tomme; denn ein felbftändiges Bewuktiein Gottes von fich tann nur mit der Formel voll ausgebrückt werden, daß er Subjekt-Objekt fei. Das Subjekt braucht zur Ergänzung bas Objekt; wird Gott nur Subjekt genannt, fo ift die Belt das ergänzende Objekt und erft im Zusammenschluß mit der Welt wird er Subjekt-Objekt, tommt er zu vollem "expliziertem" Selbfibewußtfein. Läßt man ben Satz Ritichis als eine objettive Ansjage über Gott gelten (mas, wie gejagt, intonsequent mare), Gott habe feinen Selbftzwech in feinem Reiche, fo mare unter ber Rategorie des 3wedes bier dasfelbe gegeben, daß er erft burch fein Reich, b. b. durch die Aftion der Menfchen dazu tommt, feinen Selbft zwedt zu erreichen, fich felbft als 3med objektiv zu werden. 3ft aber Gott Subjekt-Objekt, fo ift auch die Belt von ihm unterfchieden und tann, wenn er abfolut ift, nur folecithin von ihm abhängig fein.

Theol. Stud. Jahrg. 1888.

besonderen Abhängigkeit seines Einzel-Ich im unmittelbaren Bewußtsein geeint ist.

Bie aber bas abfolute Abhängigkeitsbewußtfein ben Unterichied des Ich von Gott garantiert, fo ift eben durch dasselbe and allen subjektiven anthropologistischen Einseitigkeiten die Svike Denn wenn wir mit ber gangen Welt von Gott uns abaebrochen. folechthin abhängig wiffen, fo ift ber Gedanke einfach unmöglich, daß Gott lediglich subjektive Borstellung sei. Durch das schlecht= hinnige Abhängigkeitsbewußtfein ift jeder Gedanke daran völlig ausgeschloffen, weil es unvernünftig ware anzunehmen, dag biefes Bewußtsein lediglich eine Brojektion von uns felbst fei. Indem wir Gott als ben wiffen, von dem wir absolut abhängig find, miffen mir Gottes Urfächlichkeit ftets in unferem Bewußtfein gegenwärtig - und bas ift gegen ben anthropologistischen Deismus 1) gerichtet. Es muß bier von einem " Getroffensein " von Gott geredet werden. Es ift bie Bedeutung Schleiermachers, daß es ihm gegluckt ift sowohl die (beiftische) subjettivistische Einfeitig= feit in ber Auffassung der Religion als auch die objektiv-pantheistische Benn ich das hervorhebe, fo foll damit teineszu überwinden. wegs gefagt fein, daß sich bei ihm nicht Unebenheiten finden auch inbezug auf diese prinzipielle Stellung. 3ch habe früher ausge= führt 2), wie feine Darstellung in ber Dialetut, nach welcher Gott in bem Gefuhl fein foll, weil das Gefuhl die Indifferenz barftelle und Gott felbft die abfolute Identität fei, fich fcmer mit feiner Definition der Religion als schlechthinniges Abhängigkeits= bewußtsein reimen laffe. Nicht minder aber tann man fagen, daß feine rein pfpchologische Ableitung aller göttlichen Eigenschaften außer der Allmacht wieder jener Auffaffung Gottes als einer blog fubjektiven Vorstellung Vorschub leiftet 5). Allein das hindert

1) Wenn ich ben Anthropologismus als Deismus bezeichne, so geschieht bas infofern, als derfelbe Gott hinter die Intereffen der Person zurücktellt, es ihm nicht um Gott selbst zu thun ist, fondern um die Intereffen des Subjektes. Gott ift als Mittel für dieselben zurückgedrängt.

2) Bgl. Jahrbücher f. deutsche Theologie: "Die Bedeutung der inneren und äußeren Offenbarung für die Erkenntnis von Gott", Bd. XVII, S. 233 f.

8) Benn er indes Gott als Subjett-Objett faffen will, fo geht er boch darüber hinaus, Gott blog als Raufalität zu benten, wie er auch in der "Dialettif",

nicht, anzuerkennen, das in feiner Definition der Religion als abfolutes Abhängigkeitsbewußtfein, fowohl die Unterscheidung des Subjetts von Gott als auch der Busammenschluß desselben mit Gott, anerkannt ift. Auch der Gedanke, daß ber Denich in dem Bewußtsein der absoluten Abhängigkeit über den Gegenfatz von relativer Freiheit und Notwendigkeit (Abhängigkeit) hingusgehoben werde, daß eben dadurch sein Bewußtsein erft einheitlich ab≠ geschlossen und vollendet werde, daß er eben deshalb in ber Religion sich über die relative Abhängigkeit von der Welt erhebe, insofern also ihr gegenüber frei werde, mas fich in dem von ber Religion ausgehenden ethischen Impuls zeigt, daß er eben hiermit auch ein höheres Luftgefühl habe, mit einem Worte, der Gedanke, daß in dem ichlechthinnigen Ubhängigkeitsbewußtfein jeder in seiner Eigentümlichkeit sich so zu fagen bestätigt fühlt, bas Subjett also nicht von bemfelben erdrudt, fondern durch basfelbe gehoben werden foll, verdient allgemeine Anerkennung. So finden wir also bei Schleiermacher die Tendens mit ber Immanens Gottes in der Belt die Transcendenz Gottes zu verbinden 1).

In noch stärkerem Maße ist das von den theistischen Auffassungen versucht worden, welche die Unterscheidung zwischen Gott und der Welt noch bestimmter durchzusühren suchten, indem sie Gott ein von der Welt unterschiedenes Selbstbewußtsein zuschrieben und den Begriff der Kausalität so verwendeten, daß Gott als verursachender Wesen hervorruse, welche selbst verursachen können, setundäre Rausalitäten sind, ohne daß sie deshalb die Immanenz Gottes in der Welt, den unmittelbaren Verlehr der frommen Subjette mit Gott, die Gottesersahrung preisgeben wollten. Wir wollen diese verschiedenen theistischen Versuche, die teils mehr speknlativ, teils mehr empirisch<sup>9</sup>) begründet werden, nicht im einzelnen weiter ver-

2) Auf der fpetulativen Seite fteben an Schelling anfchliegende Theiften,

S. 136 Anm. fagt: "Die höchfte Ursach tann man nicht denken als Indifferenz von Bewußtlein und Bewußtlofigkeit", und wenn er in der "Dogmatit" sagt § 167: "Gott ift die Liebe", so hat man wenigstens gemeint, daß er hiermit anch das objektive Wefen Gottes beschreiben wolle. Allein gegen die Richtigteit diefer Auffaffung laffen sich gegründete Bedenken erbeben.

<sup>1)</sup> Gott und Belt find "Correlata". Dialettif, § 219. 224. 225.

folgen, ba es uns hier weniger auf die Ausführung ber Gotteslehre als auf die Bestimmung des Religionsbegriffes ankommt.

# II. positive Erörterung des Religionsbegriffs.

Unfere bisherige Entwickelung hat uns zu der Überzeugung geführt, daß die Religion als ichlechthinniges Ubhängigkeitsbewußtfein aufgefakt werden muß, ba Gott nicht bloß "für uns" fein tann, als vorgestellter, sondern als die absolute Raufalität felbst ber ursprünglich Seiende und die Quelle alles anderen Seins ift. Wenn aber Gott als der Urheber der Welt zu denten ift, fo tann auch die Religion felbst ursprünglich nicht aus menschlicher Aftion hervorgehen, sondern muß auf göttlicher That ruhen, der auffeiten des Menschen Empfänglichkeit entspricht. Das ergiebt sich mit Notwendigkeit aus der Annahme der göttlichen Trans. cendens. Es find zwei durchaus zusammengehörige Säte, daß bie Religion Bewußtsein schlechthinniger Abhängigkeit fei und dag bie Religion auf einer That Gottes ruhe, ba eben dies Abhängigkeitsbewußtsein nicht aus uns stammen kann. Bevor wir das abfolute Abhängigkeitsbewußtsein noch etwas genauer betrachten, wollen wir uns burch einen Blick auf die Religionsgeschichte davon überzeugen, bag ohne dasselbe feine Religion vortommt, mag es auch in unvolltommener Geftalt erscheinen.

Daß die monotheiftischen Religionen alle die Gottheit als die allmächtige verehren, ihnen also das schlechthinnige Abhängigkeits-

wie Beders, C. F. Fischer, Martensen, an Baaber und Schelling F. Hoffmanu, an Schelling und Hegel Beissen und Rothe, in Berbindung mit herbart und Schelling stehend Fichte d. 3., an herbart nicht ohne Selbstänbigkeit anlehnend Lotze, im Zusammenhang mit Schleiermacher Ritter u. a. Eine Berbindung von Schleiermacher und hegel, jedoch so, daß das Ethische als ber absolute Zweck gesaßt und eben dadurch der Hegelsche Bantheismus vermieden wird, erstreben Chalybäus (Philosophie und Christentum, spetulative Ethist, höchst beachtenswert!), Dorner, Christliche Glaubenslehre u. a. Eben durch die ftärlere Betonung des unbedingten Charafters des Sittlichen und die daraus sich ergebenden Konsequenzen für den Religionsbegriff unterscheiben sich beie Denker von Biedermann und Pfleiderer, welche ihrerseits auch eine Berbindung von Hegel und Schleiermacher anstreben. Auf der empirischen Seite stehen Männer wie Ulrici, Gott und die Natur, Gott und der Mensch.

bewustfein zugrunde liegt, wird man schwer in Abrede stellen Der Buddhismus aber bafiert auf dem Brahmanismus, fönnen. welcher, someit er fich über ben Polytheismus erhebt, die Gottheit als das absolute Sein erfaßt, aus dem alles Endliche bervorquillt, und in das alles wieder zurückgeht. Das Endliche hat bem Brahm, dem Seienden gegenüber feinen Beftand; die Abhängigfeit aebt bier bis zur Bernichtung des Endlichen. Wenn das unendliche Sein bier eigentlich nur das nichtendliche ift, fo ift es nur eine andere Wendung desfelben Gedantens, wenn in bem Buddhismus die endliche Welt als bem Gefet der Bertettung unterworfene als ein bloßer Schein behandelt wird, an dem zu hängen Leiden berporbringt, mährend bie Befreiung nur gefunden wird in bem Übergang aus dem Endlichen in das Nichtendliche, das, weil es nichts Beftimmtes ift, ebenfo wie als Sein auch als Nichts 1) anaefeben werden tann. Wenn ferner ichon in dem Gefetz ber Berkettung sich die unentrinnbare Abhängigkeit des Menschen von dem Schidfal ober fofern biefes Befet zugleich als Befets ber Bergeltung gefaßt wird, von der Borfehung, mit einem Worte von bem Weltgesetz ber Raufalität 2) zeigt, fo ift der Buddhismus als Religion bekanntlich auch keineswegs bei jener Bersenkung in bas Nirwana ftehen geblieben, in der felbst fich boch auch nichts anderes ausfpricht, als die Richtigkeit alles Endlichen gegenüber dem Richtendlichen. Buddha felbit ift als fortlebend von der fpäteren Gemeinde vorgestellt; es werden ihm immer mehr göttliche Braditate zugeschrieben, und vor allem bas ber Allmacht 3). Übrigens fiel ber Buddhismus, soweit er nicht sich als Bhilosophie erhielt, auch wieber in ben Polytheismus zurück; und charakteristisch ift für bas Gefühl feiner eigenen Unvollkommenheit, daß er felbft fich bie Dauer feines Lebens begrenzt vorstellt.

Die polytheiftischen Religionen scheinen sich auf den ersten

<sup>1)</sup> Bgl. Oldenberg, Buddha, S. 273 f. 290. "Führt der Beg aus der Welt in ein neues Sein? führt es in das Richts? Der buddhiftische Glanbe hält sich auf der Mefferschneide zwischen beidem."

<sup>2)</sup> Bgl. Olbenberg a. a. D., S. 257. 248 f.

<sup>8)</sup> Roeppen, Die Religion des Buddha I, 555. 430f.

Blict in teiner Weise aus dem schlechthinnigen Abhängigteitsbewußtsein begreifen zu laffen. Allein abgesehen bavon, daß tein Menfc behaupten tann, daß fich die polytheiftifche Frömmigteit ber monotheistischen an Wert gleich stellen laffe, daß die polytheiftischen Religionen felbft ein Gefühl ihrer Unvollkommenheit haben, das fich in dem Bewußtsein des Unterganges ihrer Götterwelt vielfach ausspricht, 3. B. in der griechischen und nordischen Muthologie, finden wir in verschiedenen Formen eine Annäherung an das monotheiftische Bewußtfein, teils indem ein oberfter Gott, ein Bater ber Götter angenommen wird, unter deffen Berrichaft und Dacht die übrigen Gottheiten und die Menschen stehen, oder ein Schichfal, das allmächtig ist, über der Götterwelt schwebt. Ebenso aber ift auch in dem frommen Moment felbit eine einzelne polytheis ftische Gottheit als die erfaßt, von ber ber Mensch allein abhängt, wird also als die schlechthinnige Macht angefehen. Besonders beutlich hat diefe Thatfache Max Müller hervorgehoben; er bezeichnet diese Erscheinung als Benotheismus 1). Damit ein Menich fich schlechthin abhängig miffe, ift durchaus nicht nötig, daß er fofort zugleich fich mit ber gangen Welt unter bem Abhängigteits= bewußtfein zufammenfaffe. Bon einem befonderen Ereignis ber Natur tann feine empfängliche Bernunft angeregt werben, fo bag er für diefen Rall, wenn auch nicht für alle Ralle fich von einer hinter der Natur ftehenden unbedingten Macht abhängig fühlt, fobald durch den Gegenfatz von Selbit- und Weltbewußtfein, ber burch eine Naturerscheinung lebhaft erregt wird, zugleich bie Empfänglichkeit für eine ben Gegensatz harmonifierende Macht in ihm erwacht ift. Es ift burchaus der Art der Entwickelung ber Bernunft, alfo auch der für Gott empfänglichen Vernunft, entsprechend, daß nicht fofort das Bewußtsein des Unbedingten überhaupt entfteht, sondern daß zunächft im Zusammenhang mit einem bestimmten Ereianis die Ahnung des Unbedingten sich erhebt 2) 3. 28. bei irgendeinem auffallenden Naturereignis der Mensch die hinter dem-

<sup>1)</sup> Bgl. 3. B. a. a. O. die beiden Hymnen an Indra und Baruna, S. 324. 327.

<sup>2)</sup> Uhnlich ift es auch mit bem Erwachen des fittlichen Bewußtfeins (f. u.).

felben ihn und das Naturobjekt beherrschende unbedingte Macht ahnt, ohne bag er fofort imftande mare von biefem natureinbruce bas Bewuftfein des Unbedingten völlig abzulöfen, und bas Bewußtfein des Unbedingten überhaupt zu erreichen. Aber wenn in vielen einzelnen Fällen diefelbe Abnung oft miedertehrt, dann tann Die Bernunft auch den Schritt thun, ein Unbedingtes überhaupt zu ahnen. Dder beffer ausgedrückt, die Empfänglichkeit des Menfchen ichließt fich querft in tontreten fallen auf, und ba tann Gott feinen Strahl in die Seele fallen laffen, fo daß für ben einzelnen Fall die Ahnung des Unbedingten entsteht. Aber es fest eine längere Entwickelung voraus, bis ber Menich imftanbe ift, biefe Ahnung von den tontreten erregenden Fällen völlig abzulöfen, bis Gott fich ihm als den allmächtigen schlechthin offenbaren tann. Denn schwerlich wird man leugnen können, daß anfangs ein zufammenhängend monotheiftisches Bewußtfein taum vorhanden fein tann, mas freilich noch nicht notwendig Polytheismus voraussett. Denn wenn in tontreten Fällen hinter einer gegebenen Erscheinung 2. B. der Sonne eine unbedingte Macht geahnt wird, fo folgt baraus noch nicht, daß mit diefer Erscheinung notwendig das Unbedingte felbft bestimmt identifiziert wird, wenn es auch noch nicht völlig flar von berfelben unterschieden ift. 3m Gegenteil findet bei einer anderen Erscheinung, 3. 8. dem Gewitter, biefelbe Ahnung ftatt. Ob nun der Fortschritt dahin geht, in all diefen Erscheinungen fcbließlich dasselbe eine Unbedingte zu ahnen und zwar mit bem Bewußtfein, daß es dasfelbe eine fei d. h. bewußt das Unbedingte von den einzelnen Erscheinungen völlig abzulöfen, oder ob porher, ehe es bazu tommt, die Ahnung des Unbedingten mit ber Erscheinung felbst vermischt wird und so allmählich bie Uhnung bes Unbedingten verendlicht wird, das ift eine Frage, die wir hier nicht entscheiden wollen. Jedenfalls find von dem Anfang aus beide Wege möglich und nur eine geschichtliche Untersuchung tann barauf antworten, ob auch beide mirklich geworden find. Aber jedenfalls muß eine Ahnung des Unbedingten da fein, wenn es mit bem Endlichen foll vermischt werden können. Dag der Boly= theismus das Bewußtfein ber göttlichen Allmacht aufweift, ift eine Thatfache, die nicht aus dem blogen Gegenfatz von Selbstbewußtfein und Natur erflärt werben tann. Denn bie Natur zeigt fich uns gegenüber nie allmächtig. Sondern nur, wenn im Menschen eine Anlage für das Innewerden des Unendlichen, Unbedingten ift, ift es verständlich, bag biese burch ben im Berhältnis zur natur entstehenden Gegenfatz von Selbst- und Weltbewußtfein, von Freiheit nud Abhängigkeit geweckt wird. Alfo auch der Bolytheismus weift das Bewustfein unbedinater Abhängigteit, wenn auch in unvolltommener Beije auf, mährend die volltommene Form des Bewußtfeins unbedingter Abhängigkeit nur die fein tann, daß dasfelbe nicht blog in einzelnen Fällen aufleuchtet, fondern ftetig ift, alfo bie monotheiftische Form 1). Die Unvollkommenheit des polytheiftischen Bewußtseins ift in der mangelhaften Empfänglichkeit bes Menschen begründet, der den Strahl der göttlichen Birtfamteit nur in gebrochener Geftalt aufnimmt; aber anderseits ift ohne biefe göttliche Wirkfamkeit eine Ahnung Gottes als bes unbedingten Allmächtigen, wie fie auch der Bolptheismus aufweift. nicht erklärlich. Was endlich den sogenannten Fetischismus angeht, fo verdient diefer taum Berücksichtigung. Denn die Theorie des Ursprungs der Religion aus Fetischismus scheint mir durch die neueren Untersuchungen von Max Müller 2), fowie von Sappel 8) abgethan zu fein, fo daß der Fetischismus nur als eine Berzerrung ber Religion anzusehen ift, bie nicht einmal Anspruch barauf erheben tann, als eigene Religion zu gelten. "Daß zufällige Objekte", fagt Max Müller, "wie Steine u. f. w. einen theogonischen Charakter haben, d. h. für sich allein zur Ahnung von etwas Überfinnlichem und Unendlichem hinführen, ift nie be-

<sup>1)</sup> Man mag hieraus abnehmen, daß die Differenz gar nicht fo groß ift, wie es auf den ersten Blic aussieht, zwischen einer Auffaffung, welcher Gott als der Unbedingte nur in einzelnen Fällen in Verbindung mit bestimmten Weltgestalten erscheint in polytheistischer Weise und dem Verhalten, welches das monotheistische Gottesbewußtsein nur teilweise in einzelnen Momenten pftegt, im übrigen aber sich in die Welt versenkt. Im ersten wie im zweiten Falle kommt Gott nur auf Momente, nicht steitg zum Bewußtsein.

<sup>2)</sup> A. a. D. in der zweiten Borlefung.

<sup>3) &</sup>quot;Die Anlage des Menschen zur Religion", vgl. die Anzeige von Kleinert in dieser Zeitschr. 1879, S. 549 ff.

wiesen worben, während die Thatsache, daß alle wilden Böller, nachdem sie einmal zur Ahnung des Göttlichen sich erhoben, später die Gegenwart desselben auch in rein zufälligen Objekten zu finden meinten, übersehen ist." Nach Pfleiderer a. a. O. S. 319 "gehören die Fetische in die Klasse der sakramentalen Kultusobjekte".

Die empirische Gestalt ber Religion also bestätigt unsere Annahme, daß das absolute Abhängigkeitsbewußtsein für die Religion fundamental ist, und wo dasselbe gar nicht vorhanden ist, ist auch keine Religion, wo es unvollkommen sich zeigt, ist auch die Religion unvollkommen. Denn in der Religion muß das Grundverhältnis Gottes und des Menschen zum Bewußtsein kommen.

Damit ift freilich nicht gesagt, daß die Religion nicht auch noch anderen Inhalt haben könne. Im Gegenteil ift dieses Grundverhältnis so umfassend, daß, sobald es richtig begriffen ist, alle Modifikationen des religiösen Berhältnisses sich als nähere Bestimmungen desselben auffassen lassen, daß eine Religion, welche bei dem bloßen absoluten Abhängigkeitsbewußtsein stehen bliebe, höchst unvolltommen wäre. Volltommene Religion ist nur da, wo das absolute Abhängigkeitsbewußtsein son tret bestimmt ist. So sehr man daran festzuhalten hat, daß das absolute Abhängigkeitsbewußtsein das Fundament des religiösen Verhältnisses bildet, so wenig kann man dasselbe für sich schon als volltommene Religion ansehen, wenn es nicht konkret bestimmt ist.

Wir haben hiernach noch zwei Aufgaben: einmal bedarf das absolute Ubhängigkeitsbewußtsein bei feiner fundamentalen Bedeutung selbst noch einer genaueren Analyse. Sodann aber müssen wir die konkreten Bestimmungen desselben betrachten.

a) Analyfe des abfoluten Abhängigkeitsbewußtfeins.

Auf den ersten Blick scheint der Begriff des absoluten Abhängigkeitsbewußtfeins einen Widerspruch zu enthalten 1). Denn

<sup>1)</sup> Bgl. hierzu die Ausführungen in meiner Abhandlung Jahrbücher

um meine Abhängigteit ju miffen, muß ich miffen; um ju miffen, muß ich in Aftion fein; wenn ich aftiv bin, bin ich aber jedenfalls, fcheint es, nicht fchlechthin abhängig. Benn ich mich alfo fchlechthin abhängig miffen foll, fo foll ich mich zugleich miffen, bin aber im Biffen aftiv, foll mich alfo auch aftiv miffen und boch zugleich schlechthin abhängig, d. h. paffiv miffen. Um diefer Schwierigkeit zu entgehen, könnte man an Stelle des abfoluten Ubhängigteitsbewußtfeins bie Einheit mit bem Abfoluten feten wollen. Allein es kommt nicht nur auf die Einheit an, fondern barauf, daß im Bewußtfein der Einheit mit Gott auch das Selbftbewußtfein erhalten bleibt, daß zugleich der Unterschied von Gott fich im Bewußtfein erhält. Betrachtet man das Berhältnis Gottes und des Menschen objektiv, fo ift fehr wohl denkbar, daß Gott Befen taufiere, die felbft wieder taufieren tonnen, auf Grund ihres Rausiertseins. Inbezug auf das unmittelbare Bewußtsein aber wird man annehmen müffen, daß es fich hier nicht etwa blog um eine Schrante des Dentens handelt, fondern daß der Menfch mit feinem ganzen Bewußtfein, fofern er feiner eigenen Einheit und Realität inne mird, alfo ba, mo er vollfommen als Totalität in fich ift, die absolute Schranke fühlt, welche ihm entgegentritt. Das 3ch empfängt den Eindruck, dag es in Beziehung auf fein Sein überhaupt schlechthin beschräntt fei und dag alle Aftionen, bie es ausübt, diefe Schranke nicht beseitigen können, vielmehr nur

f. beutsche Theologie, Bd. XVII, S. 247—251. Wenn ich den Ansdruck "absolutes Abhängigkeits bewußtsein" brauche, so ist damit nicht bloß ein einseitiges Wiffen gemeint, sondern das unmittelbare Bewußtsein der Person selbst; das 3ch in seiner Totalität sühlt sich abhängig, es stellt sich nicht bloß so vor; sondern das Abhängigkeitsbewußtsein ist zugleich das Gesühl der Abhängigkeit der ganzen Person in ihrer Totalität, allo auch in ihrer vollen Realität. Der Sitz dieses schlechthinnigen Abhängigkeitsbewußtseins ist das Gemüt; benn im Gemüt ist der Mensch in seiner Totalität, in seinem Zentrum. Wenn ich statt "Abhängigkeitsgeschluf" "Abhängigkeitsbewußtsein" soge, so ist das also keineswegs einseitig intellektualistisch gemeint, sondern es ist das unmittelbare Innewerden des ganzen Selbst oder 3ch als seiner Existen nach schlechthin abhängigen gemeint. Der Ausdruct "Geschluft" ist und Unluft ankäme.

unter ber Boraussegung biefer Schranke gescheben. Auf ber anderen Seite aber vermag doch das Subjekt auch diefer Schranke gegenüber fich zu behaupten; icon in dem Innewerden ber Schranke liegt, daß es eine Reaftionstraft befigt, ohne die es den Eindruck ber Schranke gar nicht zum Bewußtfein bringen könnte; es muß fich ichon ber Schranke gegenüber behaupten, um überhaupt von fich zu miffen. Die abfolute Ubhängigkeit tann alfo nur feftgehalten werden, wenn das Subjett auch biefe Fähigfeit ber Selbstbehauptung, wie feine Altionsfähigkeit überhanpt wieder in Gott begründet weiß, aber fo, daß biefelbe nicht aufgehoben, fondern beftätigt wird. Das beißt nichts anderes als, daß Gott nicht als blog negative Schranke, als das Unendliche, das alles Endliche aufhebt und vernichtet, nicht als "fchlechte Unendlichkeit", fondern als eine zugleich positiv wirtende, das Endliche anerkennende Schranke empfunden wirb, als die absolute Macht, welche jedem feine Schranke fest und jeden in feiner von ihr beschränkten Existenz erhält. Es ift tein Biderspruch, fich absolut abhängig zu miffen, wenn die relative Freiheit in bie Abhängigkeit mit aufgenommen wird. Diefer Sachverhalt fpricht fich nun im unmittelbaren Bewußtfein volltommen aus, ohne daß die einzelnen Momente auseinandergelegt wären. Rurz, bie fchlechthinnige Urfächlichkeit muß für alles die fchlecht- . hinnige Schranke fein und muß als folche empfunden werben; aber fie ift zugleich hervorbringende Rraft. Alles, mas fie hervorbringt, verdantt nur ihr fein Dafein: aber es tann fo hervorgebracht fein, daß es felbft taufieren tann. Seine Schrante aber ift eben barin begründet, daß es nur taufieren tann, weil Bott es in feiner Existenz, in feiner Fahigkeit zu taufieren erhält. Dem entsprechend weiß nun auch das Subjett fich feiner Eriftenz nach mit all feinen Fähigkeiten schlechthin von Gott abhängig, aber fo, daß ihm gerade hierdurch der Gebrauch feiner Rähigkeiten, seine relative Aktivität und Freiheit garantiert ift. Übrigens ift auch durchaus natürlich, daß, obgleich das Subjett in feiner Totalität unmittelbar diefe Abhängigkeit inne wird, es boch diefelbe nicht flar erfaffen tann, bevor der Gegenfatz von Belt- und Selbstbewußtfein hervorgetreten ift, da, bevor dies gefchieht, die relative Abhängigkeit von der Belt von der fchlecht-

.

hinnigen Abhängigkeit nicht kann unterschieden werden. Hingegen ift es für das Auftauchen des schlechthinnigen Abhängigkeitsbewußtfeins nicht nötig, daß der Mensch schon die ganze Welt als Einheit auffasse, um sich mit dem zum umfassenden Weltbewußtfein erweiterten Selbstbewußtsein schlechthin abhängig zu wissen. Bielmehr kann auch in einem konkreten Falle, wo in konkreter Weise das Selbst= und Weltbewußtsein auseinandertritt, die Empfänglichkeit der Vernunst für das Innewerden der absoluten Kausauchen, daß die allgemeinen Wahrheiten nicht sofort in ihrer vollen Allgemeinheit und in ihrer ganzen Tragweite uns zum Bewußtsein kommen, sondern das Allgemeine zunächst in einem konkreten Falle sich offenbart.

Wenn die Duplicität von Belt- und Selbstbewußtsein zu einer Einheit zurückgeführt werden foll, tann es entweder nur in der Form geschehen, daß das Selbstbewußtsein und die mit ihm verbundene Freiheit das Weltbewußtsein und die mit ihm verbundene Abhängigkeit aufhebt --- allein das führt zu dem reinen Anthropologismus, felbst bis zum Solipfismus -; oder daß das Weltbewußtfein das Selbstbewußtfein verschlingt - das geschieht in panto-, miftifchen Formen des Bantheismus; ba ift ber Denich nur Durchgangspunkt des Weltprozeffes, eine vorübergehende Erscheinung der allgemeinen Ratur u. f. w. Da auch dies nicht haltbar ift, fo bleibt nur bie Bereinigung, welche in dem absoluten Abhängigteitsbewußtsein gegeben ift, übrig, welches die Belt und das 3ch gleichmäßig Gott unterordnet und eben damit auch bie Möglich= teit einer Harmonie des 3ch mit der Welt in Aussicht ftellt, da beide aus einer letten Quelle ftammen, ohne daß das 3ch ober die Welt, die dem 3ch gegenüber fteht, negiert werden müßte. Das abfolute Ubhängigkeitsbewußtfein, weit entfernt in fich miderfpruchevoll zu fein, führt bas Bewußtfein zur vollen Einheit und Harmonie.

Das wird sich besonders klar erweisen, wenn wir noch die tonkreten Bestimmungen des absoluten Abhängigkeitsbewußtseins, oder objektiv ausgedrückt die konkret bestimmte göttliche Rausalität etwas genauer betrachten.

# b) Konkrete Bestimmungen des absoluten Abhängigfeitsbewußtseins.

Wenn bas absolute Abhängigkeitsbewußtsein die Abhängigkeit bes Menschen in all seinen Grundfunktionen von Gott umfaßt, wenn objektiv ausgedrückt, Gott der Urheber all dieser Funktionen ist, so werden die Bestimmungen des absoluten Abhängigkeitsbewußtseins wesentlich diesen Funktionen entsprechen. Als diese Grundfunktionen sind aber die des Erkennens, des Wollens, der Phantasse und des Gesühls anzusehen. Gott wird dem entsprechend als Urheber des Wissens, des Sittlichen, und der die Phantasse und das Gesühl befriedigenden Harmonie angesehen werden, das absolute Abhängigkeitsbewußtsein wird intellektuell, ethisch, ästhetisch bestümmt sein <sup>1</sup>)

## a) Die tontrete Bestimmtheit des absoluten Abhängigkeitsbewußtfeins durch das Biffen.

Gehen wir von der anfänglichen Entwickelung des Menschen aus, so kann der Umstand, daß hier der Mensch in einem Zustande unbefangenen Strebens nach Eudämonie sich befindet <sup>2</sup>), doch nicht den Schluß gestatten, daß er hier überall auf seine Eudämonie allein bedacht sei. Soll man den Menschen auch auf diesem Standpunkte als Menschen deuken, so beginnt doch bei ihm die Unterscheidung zwischen Welt- und Selbstbewußtsein, und zwar zeigt sich diese Unterscheidung schon in der finnlichsten Form als Unterscheidung von Wahrnehmung und Empfindung. Nur wenn ein Objekt objektiv wahrgenommen wird und davon der Eindruck, den dassselbe auf das Wohl oder Wehe des Subjekts macht, unterscheiden wird, ist ein menschliches Bewußtsein vorhanden.

<sup>1)</sup> Wenn wir hier von der subjektiven Seite, den Funktionen des Subjektes, ausgehen, so ist doch nicht die Meinung, daß eine dieser Funktionen ohne Beziehung zur Außenwelt, zur Natur, zu den Menschen und ihrer Gemeinschaft aktiv wird. Wir gehen hier von der subjektiven Seite aus, weil es sich um das Abhängigkeitsbewußtsein des Subjektes zunächst handelt.

<sup>2)</sup> Bie Chalybäus ausführt: "Syftem der spetulativen Ethil", Bd. I, Buch 3, Tl. I.

Nicht anders aber verhält es fich mit der Reaktion gegen die äußeren Eindrücke. Sie findet nicht bloß ftatt durch die Aftion nach außen, welche aus der Empfindung hervorgeht und zunächft bem Wohl ober Wehe bient; fondern fie findet nicht minder ftatt in der objektivierenden Bhantafie, welche Borftellungen bildet und Diefes Sich-aufbauen einer eigenen Belt in der (menn perbindet. auch zunächst fubjettiv, individuell und finnlich) projizierenden Bhantafie, welche fich übrigens an die Objekte der Bahrnehmung halt, hat zunächft nichts mit dem Wohl und Wehe zu thun, fondern ift die Befriedigung bes erwachenden Ertenntnistriebes. Bon Borftellungen und beren Synthefe wird er ju Begriffsbildungen fortichreiten, und indem der Mensch sich so immer im Zusammenhang mit der Außenwelt, Die er wahrnimmt, feine eigene innere Belt aufbaut, bethätigt er feine Selbstthätigkeit gerade fo gut, als indem er burch bie Empfindung veranlaßt zunächft durch Aftion nach außen feinen empfundenen Bedürfniffen Befriedigung zu verschaffen fucht. 68 will mir nun burchaus nicht scheinen, daß man jene ertennende Funktion einfach der praktischen unterordnen kann. 3m Gegenteil erweist sich eben mit daburch der Mensch auch in den Anfängen feiner Entwickelung als Mensch, daß er nicht alles feiner Eudämonie unterordnet, daß er vielmehr, wie er Bahrnehmung und Empfindung anfangs unterscheidet, fo fpäter auch einen auf bie objektive Wahrheit gerichteten Sinn hat. Schon in jener Thätigteit ber Phantafie zeigt fich die Gabe, das Mannigfaltige zu Ginheiten zu verknüpfen, zeigt fich der das Biele umfassende, univerfelle Charakter des Erkennens. Mag immerhin die Erkenntnis im Intereffe der Eudämonie verwendet werden, ihre Bedeutung geht auch im Anfang darin nicht auf. Benn nun die Religion im Menschen entsteht, fo wird fie teineswegs blog dem Bewußtsein des Wehes, das ihm vonfeiten ber natur angethan wird, ihr Dafein verdanten ; - die Religion ift nicht bloß aus Furcht entstanden, was Bfleiderer mit Recht beftreitet, --- aber auch nicht nur dem Bewußtsein des Wohls, das 3. B. der Mensch von der Sonne empfindet und das ihn nun einen Bohlthäter hinter diefer Erscheinung ahnen läßt, überhaupt nicht blog dem von der Natur erregten Lust- und Unluftgefühl, das wohl Anlag, aber nicht letter Grund des religiöfen Be-

**25**8

wußtfeins fein tann, fondern in ihr ift zugleich ber Rückgang auf eine objettive Einheit, welche zwischen dem Beltbewußtfein und Selbstbewußtfein die harmonie herstellen tann. Und dieser Drang nach einer letten abschließenden Einheit ift feineswegs blog burch den praktischen Gegensatz von Freiheit und Abhängigkeit hervorgerufen. Sondern es ift auch das Bedurfnis ber alles in einer Einheit qufammenfaffenden theoretischen Bernunft, das über die Gegenfäte hinausführt, und in dem abfoluten Abhängigkeitsbewußtfein feine Befriedigung fucht. Auch bas Ertenntnisbedurfnis wird in dem absoluten Abhängigkeitsbewußtsein befriedigt, in dem alles auf eine einheitliche lette Urfache zurückgeführt wird; mag immerhin anfangs das praktische und theoretische Interesse nicht rein auseinandergehalten werden, das hindert nicht, daß boch beide vorhanden find und an gewiffen Puntten fich auch geltend machen, wie auch die Erfahrung bestätigt. Der Weg zum Monotheismus, wie ihn bie Griechen und bie alten Juder 1) durchlaufen haben, weift teineswegs blog auf die prattische Seite der Eudämonie als Motiv hin; es ift vielmehr zugleich das Bedürfnis des Ertennens, des Findens einer letten Einheit hier wirtfam und das fo fehr, daß man vielfach tadelt, daß bei ben Griechen die Ertenntnis einseitig hervor-Aber auch schon die Mythologie giebt teilweise die deuttrete. lichsten Beweise, daß es fich in ihr nicht überall um eine unmittelbare Beziehung auf das Braktische handelt. Die naturprozesse werden versinnbildlicht, ohne daß man die Abficht ertennen tonnte, burch folche Dichtungen irgendwie dem Wohl oder Bebe ber Men= ichen zu nützen. Die Theogonieen und Rosmogonieen der Mythologie, wie der Schöpfungsbegriff des Alten Testamentes, weifen nicht auf ein direttes Intereffe am Wohl und Wehe hin; es zeigt fich in ihnen jedenfalls auch das objektive Intereffe, bie Belt in ihrem Urfprung ju verstehen. Es ift ein Moment des Ertennens ebenso in der Roligion enthalten, mie ein prattisches. Der Fromme glaubt, daß die Gottheit fo fei, wie er fie fich vorftellt, daß mahr fei, mas ihm von derfelben verfündet merbe.

<sup>1)</sup> Bgl. Beller, Borträge und Abhandlungen: Die Entwickelung des Ronotheisuns bei den Griechen, G. 9-29, und Mar Müller a. a. D.

Man tann ja nun freilich diese Erscheinung fo zu erklären verfuchen, daß ber Mensch, um von der Gottheit irgendwelche Silfe für feine Eudämonie oder auf höherer Stufe für fein moralijches handeln ermarten ju tonnen, fie auch als objettiv vorftellen müffe. Allein alles würde fofort fich in Stepfis auflöfen, wenn die unabhängige Ertenntnis einfähe, dag bas nur eine aus dem eudämonischen ober moralischen Intereffe bervorgebende Borftellung fei, mas er als objektiv anfieht. 3ch ftelle natürlich nicht in Abrede, daß diefe Erklärung im einzelnen oft genug zu= trifft: mas ich bezweifle, ift nur, daß bas allgemeine Streben ber Religion nach Bahrheit auf dem praktischen Bege genügend zu erflären fei. Überall in den höheren Religionen finden wir den Trieb der Erkenntnis felbständig ausgebildet und das Anfchauen Gottes, das Berftehen der religiöfen Offenbarung ift für fich felbft Gegenftand von lebhaftem Intereffe. Auch derjenige, welcher meint, daß der Erkenntnistrieb nicht felbständig, sondern nur in untergeordneter Form hier zur Geltung tomme, daß er hier ftets mit dem praftischen Intereffe vermischt, daß ein mirkliches objektives Erfennen. das ohne damit verbundene Nebenabsicht rein um fein felbft getrieben werde, in der Religion nicht zu finden fei, wird feinenfalls leugnen können, daß fich in der Religion Ausfagen über Gott finden, die mit dem Anfpruch mahr zu fein verfundet merden, und bak ebenso ber Erkenntnistrieb für sich die Tendenz hat, fich zu einer unbedingten letten Einheit zu erheben. Mag es nun immerhin Entwickelungsstadien geben, wo die Erkenntnis fich der Religion gegenüber relativ felbständig entfaltet. Es bleibt doch bie Frage, ob nicht der Rückgang auf die letzte unbedingte Einheit, auch wie ihn das Ertennen mittelft der von der Bernunft entwickelten Gottesidee vollgieht, ichließlich auf einer That Gottes im Inneren, auf einer Gotteserfahrung ruht, ob nicht die in der Bernunft porhandene 3dee des Unbedingten auf eine göttliche Offenbarung im Inneren zurüchweift. Wenn man diese Frage bejahen muß, fo aiebt es eben im Ertennen einen Buntt, wo dasfelbe urfprünglich mit ber Religion koincidiert, und man kann bann fagen, baf bie transcendente Seite des Ertennens in dem religiöfen Bewuftfein ursprünglich feine Befriedigung finde, daß in dem religiöfen Be-

wußtfein auch ein pringipielles Ertennen der letten Einheit gegeben fei, das niemals durch ben Ertenntnisprozeß, der fpäterhin folgt, überflüffig gemacht werden tann, weil es auf einer mitteilenden That Gottes ruht. Aber jene obige Frage müffen wir bejahen. Die Bernunft verhält fich querft empfänglich; benn fie tann die Idee des Unbedingten nicht urfprünglich, fondern nur fefundär produzieren, wenn Gott fich als unbedingten im Bemuftfein geoffenbart bat. Die absolute Raufalität, welche ber lette einheitliche Quell von allem ift, wenn fie gebacht wirb, tann nur auf Grund des unmittelbaren Innewerdens durch eine That des Absoluten felbft gedacht werden. Das ift im Begriff des Unbedingten felbft enthalten, daß es auch der lette Urheber feines Begriffs im Menfchen ift. Diefes unmittelbare Innewerden aber ift religios. Der Ertenntnistrieb wird alfo in feinem Drang nach Einheit urfprünglich religiös befriedigt werden, weil nur durch Rückgang auf die letzte Einheit, aus der alles hervoraebt, demfelben gentigt werden tann. Man müßte wieder dahin fommen — was wir als unhaltbar erfannt haben —, daß das religiöfe Ertennen gar teinen objektiven Charakter habe, daß es nur ein Ertennen fei, das den prattifchen Intereffen des Subjetts bient, wenn man leugnen wollte, bag auch ber Ertenntnistrieb in der bezeichneten Sinficht ursprünglich religiös befriedigt werbe.

Bir tönnen aber eben hier noch einen Schritt weiter gehen. Benn nur durch das schlechthinnige Abhängigkeitsbewußtsein der Drang des Erkenntnistriebes nach Einheit befriedigt werden kann, weiß auch der Mensch seinen Erkenntnistrieb selbst als von Gott stammend. Insofern nun Gott Urheber desselben ist, der die Einheit von Denken und Sein, von Subjekt und Objekt voraussjetzt, muß in Gott diese letzte Einheit gegeben sein, durch die allein Bissen möglich ist. Gott muß also in dem Abhängigkeitsbewußtsein als die Quelle alles Bissens gewußt werden. Die göttliche Kausalität objektiv ausgedrückt, wird als Subjekt-Objekt, als Urwissen aufgefaßt, von dem alles Bissen sein alle Bahrheit und Erkenntnis kommt, die Quelle der Beisheit, das Urwissen.

Theol. Stub. Jahrg. 1888.

18

feitsoefühl nach einer Seite bin naber bestimmt.

Aber baburch ift nicht ausgefchloffen, bag auch bie prattifchen Intereffen in bem religiöfen Bewuftfein zum Abichluft tommen. Denn es ift folechterbings nicht einzufeben, marum von vornherein nicht theoretifche und prattifche Intereffen follen vereinbar fein. An fich ift boch beides nicht notwendig widersprechend. Es ift vielmehr möglich, daß in dem abfoluten Ubhängigteitsbewußtfein Das theoretische Bebürfnis nach Harmonie beibes knincidiert. bes Belts und Selbfibewußtfeins, nach einer bie Ertenntnis abfchliefenden Einheit, wie bas prattifche Bedürfnis der harmonie von relativer Freiheit und Abhängigicit.

### a) Die tontrete Bestimmtheit bes abfolnten Abhängigteitsbemußtfeins burch bas Gittliche.

Schen wir auch bier von dem anfänglichen Buftande que, fo wird hier, wo es fich um Prattifches handelt, allerdings die Religion, wenn fie hervortritt, zunächt mit ber Eudämonie in Berbindung treten. Allein es will mir nicht scheinen, als ob man Diefe Berbindung fo auffaffen tunnte, bag ber Denich die Götter ober bie Gottheit aus feinem Bemustfein beraus profiziere, weil er die Ratur nicht beberrichen tann, menichenähnliche Befen als Berricher der natur vorstelle', um fie durch Gebete zu bereben. burch Gaben aufdig zu ftimmen, bamit fie ihm als herricher über heftimmte naturgebiete feine Bünfche erfüllen. Denn abgefeben von dem getifcismus und Schamanentum, die doch vertommene Geftalten im religiösen Leben find, findet fich ber Glaube nicht, bag ber Menfch die Gnitcheit, die einer natursphäre vorfteht, in feiner Gewalt habe, alfo mittelft ihrer mirklich feine Amede ficher erreichen tönne, was boch der gall fein müßte, wenn der Menich die Gottheit zu diefem Amede projigierte. Daß allerbings ber Denfc bie Gattheit als Mittel für feine eubämonischen Bünfthe verwenden möchte, ift eine nicht zu leugnende Thatfache, die aber in der That fich pollfommen erflärt, wenn man das Bewußtiein der indlechtkinnigen Abhängigkeit von der Gottheit voraussest. Denn dann ift es wohl begretflich, des ber

Eben bierburch ift nun aber zugleich bas abfolmte Abhängig-

Menich die über ihn herrichende Gottheit gnädig zu ftimmen sucht, um feine eudämonischen Zwecke burch ihre allmächtige Gunft zu erreichen; dann allein ift aber auch begreiflich, daß der Mensch berartige Berfuche macht, ohne beshalb zu glauben, über die Gattheit wirflich Gemalt zu haben, worin ihn die Erfahrung auch nur in geringem Dage beftärten tonnte. Man bente 3. B. an bas Schidial bei den Griechen und den damit zusammenhängenden Begriff ber Sposs: das find gemiß teine im Intereffe der Eudämonie erfundene Borftellungen. Auf dem euhämonischen Standpuntte befitt der Mensch noch nicht genug Energie, um gegenüber der natur felbftändig zu handeln. So lange er auf ber Stufe ber natürlichen Eudamonie fteht, befindet er fich in großer Abhängigteit von ben Dbjetten, die er genießen mill. So lange er nur unbefangen ber Eudämonis lebt, ift bie Thattraft gering. Daher bie eudämonische Stufe has Ermachen bes abfoluten Ubhängigkeitsbewußtfeins in der Form der Ergehung begünftigt. Für den eudämonischen Trieb bleibt, wo das handeln, das etwa gewagt wird, nichts erreicht, nur die Gr= gebung übrig. Denn die Berfuche, durch allerhand cultische Sandlungen bie Gottheit gnädig ju ftimmen, um fo ben gemünschten Erfolg zu erlangen, find an fich fcon weit weniger Thaten ber Freiheit als Bemeife der Anerkennung der Ubhängigkeit und fordern, ba fie bie Sicherheit bes Erfolges nie verburgen tonnen, im Prinzip Ergebung in die göttliche Fügung. Und hierin ift allerdings guf der eudämonischen Stufe der lette Abichluß gegeben, indem bas eudämonische Streben bes Subjetts fich in dem Bewußtigin abfoluter Ubhängigkeit mit dem Biderftand, den es popfeiten ber natur findet, aussohnt, weil er auf bie höchfte Dacht zurückgeführt ift, mas natürlich auch innerhalb polutheiftifcher Borf ftellungen geschehen tonn, da man fich in den Willen bes ibermächtigen Gottes fügt, auf deffen Silfe man hoffte.

Allein der eudämonische Standpunkt ist nur im Anfang der Entwickelung berechtigt. Denn wenn man auch mit Chalybäus diesen als die erste Stufe menschlicher Entwickelung zu betrachten hat, so wird doch auf derselben der Mensch nicht verharren können. Rant hat schon darauf hingewiesen, daß die Triebe (welche durch das Verhältnis zur Natur in Aktion gesetzt werden und zu einander in 18\*

Gegensatz treten) die praktische Bernunft zur Aktion veranlaffen. Somohl das Auseinandertreten der menschlichen Triebe und Bermögen als auch bas Auseinandertreten von Belt- und Selbftbewuftfein somie von handelndem und leidendem 3ch acaenüber der natur fest die Bernunft als die einigende Rraft in Thätigkeit. Richt fofort im allgemeinen, aber in einzelnen Fällen macht bie Bernunft ihre Forderung geltend. Es ift die prattische Bernunft des individuellen Subjettes, welche inbezug auf Einzelnes ihre Entfchlüffe ausübt, die aber boch an fich ichon das allgemeine Gefet in fich enthalten, bis durch längere Thätigteit hindurch endlich die Bernunft auch das allgemeine Gefetz für fich als folches in das Bewußtfein erhebt 1). Ift aber das Gefetz in das Bewußtfein getreten, fo ift bamit auch ein Biffen von der unbedingten Forderung, dem unbedingten Soll jgegeben. Es giebt bann ein fittliches 3deal, bas zwar teineswegs nach allen Seiten bin volltommen ausgebildet zu fein braucht, das aber fo beschaffen ift, daß jeder menigstens weiß, was seine momentane Bflicht sei, und bag mit der Erfüllung derfelben das unbedingt Sein-sollende geschehe. Daß diefem Soll die Eudämonie untergeordnet werden muß, daß das Soll, das Gefet barüber beftimmen müffe, mas in jedem Moment geschehen foll, versteht fich von felbst. Es ift gang vergeblich, das Bewußtfein des unbedingt Bertvollen aus der eudämonischen Seite abzuleiten, die an fich nichts Unbedingtes hat. Die fittlichen Guter, welche hervorgebracht werden, find teineswegs bloß deshalb fittliche Büter, weil fie Luft bringen, fondern weil fie vernünftig find, und das zeigt fich daran, daß man bei dem Genuß derfelben nicht fteben bleiben tann, daß vielmehr jedes Gut wieder im fittlichen Prozeff zu verwenden ift. Das fittliche Produzieren zum Mittel für die Eudämonie zu machen, die boch immer endlicher Art ift. ba immer noch eine höhere Stufe ber Luft dentbar ift, bieße dasfelbe feines unbedingten Charafters entfleiden, der eben in der inneren unbedingten Notwendigfeit und Bernünftigfeit des Guten liegt und fich burch bas mit der Erfüllung der Pflicht unmittelbar

<sup>1)</sup> Diefen Gedanken hat S. Ritter besonders in feinen Paradora ausgeführt.

verbundene höhere Luftgefühl als unbedingt wertvoll erweift, das qualitativ eigentümlich ift und das eben nicht entsteht, wenn man die Luft zum letzten Zweck macht, sondern nur wenn man das stittlich Vernünstige thut. Wenn hiernach also, sobald der sittliche Standpunkt voll erreicht ist, die Unterordnung der Eudämonie unter das Sittliche gesordert werden muß, so kann auch die Religion vollends nicht für sich der Befriedigung des eudämonischen Triebes dienen, da sie sonst der sittlichen Aufgabe, welche die Unterordnung des Eudämonischen unter das Sittliche sordert, entgegenarbeitete.

Ift nun aber wirklich im Sittlichen ein unbedingt Bertvolles. fo bleibt nur möglich, entweder auf die absolute Autonomie qurücknachen ober bas Bewußfein bes unbedingt Bertvollen auf Gott zurückzuführen (Theonomie). Die absolute Autonomie läft fich aber in der That nicht halten, die Bernunft felbft ift nicht unbedingt in jeder Hinficht. Der Urheber der Annahme der Unbedingtheit ber prattischen Vernunft hat fie thatsächlich durch feinen moralischen Gottesbeweis fallen laffen 1). Benn man dabei fteben bleiben tönnte, daß das Sittliche in der praktischen Bernunft für fich feine volle Eriftenz hätte, fo würde man auch einen Rückgang auf Gott nicht nötig haben. Allein das Sittliche tann nicht bloß in der Gefinnung fein; es foll zugleich realifiert werden. Eben bas ift feine Forderung. Ein Sittliches, das nicht vermittelft der Ratur realisiert wird, ift tein wirkliches Sittliche. So ift zwar Die Forderung unbedingt. Aber die Erfüllung fest ein Beftimmtfein der Natur für den fittlichen Geift voraus. Die moralischen Beweife für bas Dafein Gottes, welche von ber fattischen Disbarmonie zwischen sittlichem Soll und Sein auf eine das Soll zum Sein führende göttliche Raufalität sowohl inbezug auf die eigene fittliche Rraft bes handelns als inbezug auf die Überwindung ber äußeren Biderftände foliegen, wollen wir nicht näher be-Der Beweis ferner, welcher von Rant geführt wird, leuchten. bag die äußere Eudämonie dem fittlichen Berhalten entsprechen müffe, würde mit bem Gedanken zu verbinden fein, daß das

<sup>1)</sup> Bgl. meine Schrift über die Prinzipien ber Rantichen Ethit, S. 102 f.

Natürliche williges Organ des Stillichen fein muffe: benn fobald die Natur von der fittlichen Bernunft vollkommen durchbrumen wird, ergiebt fich bie damit zusammenhängende natürliche Eudämonie ganz von felbft und braucht gar nicht erst besonders pofinliert in werben. Redenfalls aber wird man anertennen milffen, bag, wenn bas Sittliche wirklich unbedingten Bert hat, dasfelbe in dem Unbedingten lettlich gegründet fein muß, ba ber Denfc nicht gegenüber ber natur fich zu fchlechthinniger Freiheit erheben tatin 1), vielmehr ein Geordnetsein der Natur für bas Siftliche vorausfeben So führt gerade das Sittliche auf Gott zurück. muß. Dia moralifche Beweis tann alfo nur fo aufgefaßt werden, bag bie Erscheinung des Moralischen als Thatfache, phänomenologisch als causa cognoscendi auf Gott zurückweist, mährend basselbe in Gott begründet fein muß. Der Mensch ift hiernach erft durch göttliche Thätigkeit ein fittliches Befen, fofern die Möglichkeit, fittlich zu fein, von Gott ftammt, das Sittliche hat in ihm fein lettes abfolutes Fundament.

Das Sittliche läßt sich ferner gar nicht als unbedingt Wertvolles festhalten, wenn es immer nur Forderung bleibt. Denn ein Sittliches, das stets Forderung bleibt, ist ein Biderspruch in stich. Nur wenn dasselbe in Gott schon ein vollendetes Sein hat, kann es in der Welt als Aufgabe in feinem unbedingten Charafter festgehalten werden. So werden wir also annehmen, daß anch das Sittliche auf die letzte Quelle, auf Gott als Urheber zurüchzuführen sei.

Allein wein auch der unbedingte Charakter des Sittlichen forbert, daß es von Gott selbst stamme, daß er selbst der letzte Begründer desselben sei, wenn es auch unbedingt richtig ist, daß, fulls Gott der schlechthinnige Urheber des Menschen ist, er auch der letzte Urheber des Sittlichen sei, so ist doch das Sittliche burch den Charakter des unbedingt Wertvollen ausgezeichnet. Eben weil nun das Sittliche durchaus Selbstthätigkeit bewußter Urt vorausset, und weil die sittliche Person schlechthin wertvoll, Selbstzweck

<sup>1)</sup> Sonft müßte man bei Fichte ankommen, der die Natur als Produkt des Ich anfah.

ift, wird man babei bleiben müffen, daß ber Menfch, wenn auch von Bott folechthin abhängig, zugleich weil und fofern fittlich, fchlechthin wertvoll, Selbstawed fei. Es ift unmöglich, die fittliche Antonomie völlig der absoluten Abhängigkeit zu opfern, wenn überhaupt Sittliches fein foll. Denn fittlich tann niement fein als ber. welcher unbedingt Bertvolles realifiert. Der Denfch muß wiffen, daß das Sittliche absalut wertvoll ift; fonft bat es teinen Bert, wenn er es realifiert. Bu dem Bertvollen gehört bas Bewußtfein bes Bertes. Sobald aber diefes Bewnftfein porhanden ift, ift ber Mensch zugleich relativ antonom; benn er will bas Gute nicht bloß, weil er von Gott fich abhängig weiß, ber es will, fondern weil er felbft den unbedingten Bert desfelben ein-Eben daburch ift er frei. Und hier entsteht nun eine fiebt. Denn sofern der Mensch fich schlechthin abbängig Antinomie. weiß, foll er bas Gute wollen, weil Gott es will, fofern er vernünftig ift, foll er es wollen, weil er feinen Wort felbft einficht. So wird das fittliche Motiv zwiefpaltig. Ferner foll er felbft das Gute wollen. Dazu braucht er Freiheit und doch foll er auf ber anderen Seite fchlechthin abhängig fein.

Allein was das erfte angeht, fo ift das Sittliche boch nur bann vernünftig, wenn es realisierbar ift; benn fonft ift es eine unbedingte Forderung, die nicht erfüllbar ift, also ein Biderspruch. Dieje Realisierbarkeit bangt aber teineswegs blog von unferem Billen ab, sondern ift nur durch Gott garantiert. Also nur wenn wir Gott als den Urquell des Sittlichen miffen, tonnen mir es als schlechthin vernünftig anfehen. Das Motiv für das Sittliche ift alfo einmal feine Bernünftigteit. Aber dieje Bernünftigteit verbürgt fich uns ferner baburch, bag Gott feine Realifierung verbürgt als Urquell des Sittlichen. Unfer lettes fittliches Motiv alfo ift nicht schlechthin autonom, fondern wir miffen unfer Sittliches in Gottes fittlichem Befen begründet und eben baburch wiffen wir es als realisierbar und deshalb auch schlechthin wertvoll und vernünftig. Durch dies Bewußtfein aber wird bas Motiv nicht zwiespaltig, sondern im Gegenteil erft recht fräftig. Bir haben oben zu zeigen gesucht, wie fich die Bernunft als empfängliche entwidele, um ben Eindruck von Gott aufzunchmen. Sier

haben wir gefehen, wie in der Vernunft das Bewußtsein des umbedingt Wertvollen entsteht, welches durch die menschliche Altion realisiert werden soll <sup>1</sup>). Beides läßt sich vereinigen; denn das Unbedingte des Sittlichen weist auf seinen Ursprung in Gott.

Die Freiheit aber, welche zu der Realifierung desfelben in Anfpruch genommen werden muß, fclieft das fchlechthinnige Abhängigteitsbewußtfein nicht aus; vielmehr muß biefelbe als eine ftets von Gott taufierte gebacht werden, aber fo taufiert, bag fie felbft tau-Die absolute Abhängigkeit nach oben verträgt fich fieren tann. mit der Freiheit der Welt gegenüber. Mit einem Worte: fo menig es sich widerspricht, daß wir geschaffen sind und daß wir als Befen geschaffen find und erhalten werden, die zugleich burch ihre Altion fich ju Selbstzweden erheben follen, die auf Grund ihres Befest-feins fich felbft durch ihre Attion zu dem machen follen. wozu fie beftimmt find, ba im Gegenteil Gottes abfolute Ranfalität um fo grokartiger ift, je felbftändiger die Wefen find, bie er taufiert, und je wertvoller fie find, fo wenig widerspricht bas Bewußtfein absoluter Ubhängigteit dem Bewußtfein, von Gott als Selbstamed gewollt au fein, das Bewußtiein abfoluter 21bhängigkeit dem Bewußtfein fittlicher Autonomie in dem bezeichneten Sinne, da dieses lettere in das absolute Abhängigkeitsbewußtfein tann aufgenommen werden, indem man fich von dem Gott ichlechtbin abhängig weiß, der ethijch ift und ethische Befen will, alfo Wefen, welche zwar Gott als den Begründer und Bort des Sittlichen wiffen, aber eben barum zugleich bas Sittliche nicht etwa als etwas ihnen Fremdes, fondern als etwas durch fie Realifierbares

268

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wenn wir sagen, die Bernunft erzeuge das Bewußtsein des unbedingt wertvollen Sittlichen, so schließt das natürlich nicht aus, daß das sittliche Bewußtsein ber Anlage nach selbst von Gott stammt. Aber das tann nicht zum Bewußtsein kommen, bevor nicht es selbst aktiv wird; gerade so wie das religiöse Bewußtsein nicht da sein tann, bevor das Bewußtsein sich die sien gewissen Grad entwickelt hat, was aber ebenfalls nicht ausschließt, daß die Empfänglichteit für göttliche Einwirtung von Gott stamme, wie das auch gewußt wird, sobab das Bewußtsein sich so Bewußtsein sich ausschließt wird, sobab das Bewußtsein sich so weit entwickelt hat, um für Gottes Einwirtung empfänglich zu sein.

und darum erft recht ichlechthin Wertvolles miffen. Bier ift bas abfolute Abhängigteitsbewußtfein zugleich mit dem Gefühl des Dankes gegen den verbunden, der uns fo hoher Stellung gewürdigt bat 1); bas Bewuftfein des ichlechthinnigen Wertes, an dem wir teilhaben follen, giebt hier dem Abhänakeitsbewußtfein eine befondere Färbung, ichließt basselbe aber teineswegs aus, ba es tein Widerfpruch ift, fich feiner Eriftens nach von Gott abhängig zu wiffen und zugleich fich als gottgewollten Selbftzwect zu wiffen. Selbstzwect zu fein verträgt fich mit dem Gefchaffen-fein; ja erft bann hat das Schaffen feine vollendete Bearündung, wenn in fich Bertvolles geschaffen wird. Geschaffenes aber bedarf fteter Erhaltung, ift alfo ftets feiner Existenz nach ichlechthin Wenn ber Mensch seine Freiheit als eine von Gott abbänaia. ftammende weiß, fo ift barin teine Aufhebung derfelben, aber wohl ein Impuls, fie recht zu benuten. Die fittliche Freiheit, welche fich be-

<sup>1)</sup> Wenn Ritfal bie Anerkennung unferer Abhängigkeit betont, fo ift bas infofern ficherlich berechtigt, als bas Bewustfein ber Abhängigkeit nicht blog ein naturartiges fein foll, fondern auch ein von dem Billen angeeignetes. Frömmigkeit ift auch eine Tugend. Auch das ift richtig, daß in ber Auertennung ber Mbhangigkeit bie Bethätigung ber Freiheit enthalten fei. Allein wenn bieje Anerkennung Bahrheit fein foll, fo muß ihr ein objektives Berhältnis zugrunde liegen, eben bie folechthinnige Abhängigkeit, bie absolute Raufalität Gottes, und bieje muß ber Menfch erfahren. Erft zu biefer Erfahrung tann er Stellung nehmen, tann biefelbe pflegen ober vernachläffigen. Wenn nie bie Abhängigteit wirklich als eine folechthinnige erfahren ift, tann er fie auch nicht anerkennen. Das erfte aber muß boch bie gottliche That fein. Ferner muß biefe Abhängigteit als ichlechthinnige auch bie Freiheit umfaffen und bie Anerkennung berfelben auch Anerkennung beffen fein, daß auch bie Freiheit felbft Gabe Gottes fei. Rur wenn, die fchlechthinnige Abhängigkeit und bie abfolnte gottliche Raufalität zugegeben, bas ichlechthinnige Abhängigfeitsbewußtfein als auf einer bie menichliche Empfänglichkeit erfüllenden That Gottes, auf einem "Getroffen-fein" von Gott ruhend angejehen wird, tann wirklich von einer Anerkennung diejes objektiven Berhältniffes, also von Demut bie Rebe fein. Denn nur bann ift ein objektives Berhältnis ba, das anerkannt wird. Die Freiheit des Auerkennens aber fehlt auch nicht, da ja bas Bewußtfein sich als frei von Gott gesetzt und als zum Zweck freier Aftion erhalten weiß. Das Genauere val. in meiner Abhandlung Jahrbb. f. deutiche Theol., 98b. XVII, S. 250 f.

Rimmt weik, unbedinat Bertvolles zu realifieren, in BerBindung mit ber Abhängigkeit, die fie von dem Beltzufammenhang erfährt, tann ihren letten Stützunkt nur in Gott finden, ber als ber unbedingte Bort bes Sittlichen gewußt wird. Gort felbft wird als das Wefen erfahren, von bem allein and wohre menfchliche Gittlichteit ftammen tann. Gerade wenn wir Gott als ben letten Bort des Sittlichen miffen, tann uns tein Zweifel an bem unbedingten Wert besfelben auftommen. Er felbft ift ber unbedingt Bertvolle, nicht blog fofern er menfchliche Sittlichfeit realifteren hilft, sondern an fich felbit. Gott blog zam Mittel für menschliche Sittlichkeit zu machen, ift numbalich. Ra er tann fogar nur bann, wenn er felbft abfolut real-sittliches Ideal, der abfolut real-ethifche Gott ift, bie Bürgschaft für bie Realifierbarfeit der fittlichen Forderung leiften 1) und eben daburch auch bas treatürliche Sittliche ermöglichen. Er muß, wenn er felbft Urheber und hort 2) des Sittlichen ift, Selbstzweck fein und tann

1) Um die Realifierung des Sittlichen zu ermöglichen, genügt nicht etwa die Annahme einer unbewußten fittlichen Beltordnung, welcher bie Raturordnung untergeordnet fei. Denn entweder würde diefe fittliche Beltorbnung felbft wieder auf den ethischen Gott gurudgeführt und als feine Barjehung aufgefaßt. Dber wenn fie pantheiftisch gemeint ift, würde fie den unbedingten Charafter bes Sittlichen nicht garantieren, weil in diefer Welt thatfächlich bas Sittliche nicht voll realifiert ift, die fittliche Weltordnung also fich nicht fchlechthin burchführt. Das zeigt fich auch fo, bag viele fagen, fie gelte nur für die Evolution des Absoluten in dieser endlichen Belt, aber nicht für das Absolute schlechthin. Gben daber ift unfere Meinung auch nicht, daß fich mit dem Sittlichen nur eine nähere Bestimmung des ichlechthinnigen Abhäugigkeitsbewußtfeins ergebe, die für Gott felbft teine Geltung hatte, etwa fo, daß er nur als Urbeber bes Sittlichen ober der fittlichen Beltordnung gemußt würbe. Denn bann mare ber unbebingte Bert bes ohne selbst ethisch zu fein. Sittlichen eben nicht garantiert.

<sup>3</sup>) Bas für den Fak der Berlezung des Sittlichen aus feinem unbedingten Bert fich auch für das religiöse Berhältnis ergiebt, ift hier nicht genauer anszuführen. Das Sittliche ift notwendig wie produktiv, so sich selbst erhaltend. Ober vielmehr Gott als der Urheber des Sittlichen ist auf die Erhaltung feines unbedingt wertvollen Charakters bedacht. Das heißt nichts anderes als: wenn das Sittliche verletzt wird, so muß sein unbedingt wertvoller Charakter, der verletzt ift, erhalten werden. Das unbedingte Recht des Guten auf Existen

.

feinen Selbst zwed nicht bloß in feinem Reiche, d. h. in der fittlichen Gemeinschaft der Menschen finden, er muß absoluter Selbstzwed sein, von dem alle andern wertvollen Besen erst stammen. Eben diese Gesahr, Gott bloß in den Dienst der sittlichen Subjette zu stellen, ist durch die Berbindung des sittlichen Bewußtsteins mit dem schlechthinnigen Abhängigteitsbewußtstein besechigt, ohne daß badarch die für das Sittliche notwendige relative Autonomie und Fresheit aufgehoben wäre, die vielmehr Gott benen, die er als sittliche Wesen wollte, als Bermögen und verliehen haben und erhalten, das sie attualisieren können.

Rurz, wir haben geschen: einmal, daß das Sittliche selbst, bem, sobald es zum Bewußtsein gekommen ist, die Eudämonie untergeordnet werden muß, auf das absolute Abhängigteitsbewußtsein hinweist, sobanu, daß das Freiheitsbewußtsein und die Autonomie nicht durch dasselbe darf beseitigt werden, endlich, daß die relative Autonomie und das Bewußtsein Selbstzweit zu sein, sich mit dem absoluten Abhängigteitsbewußtsein vereinigen läßt. Das Resultat ist hiernach: Gott ist der Urheber und Förderer des Sittlichen; er taussert eben deshalb unbedingt wertwollen Inhalt habende Personen, oder subjektiv ausgedrückt: Das absolute Abhängigteitsbewußtsein umfaßt das Freiheitsbewußtsein und die stitliche Autonomie abs eine verwierte <sup>1</sup>).

muß sich offenbaren. Gott kann nicht, wo das Gute verletzt ift, nur anderes neue Gute hervorbringen. Bielmehr die Erhaltung des Guten ift hier die erste Aufgabe, d. h. die Erhaltung seines unbedingt wertvollen Charakters gegenüber dem, der es antastet. Die weiteren Ausführungen können hier nicht gegeben werden. Hier seit die christliche Religion als Bersöhnungs- und Erlösungsreligion ein.

<sup>1)</sup> Wenn wir das Berhältnis von Sittlichteit und Religion uäher im einzelnen bestimmen wollten, untitte ansgeführt werden, wie das sittliche Bewußtlein eben dadurch sich mit dem schlechthinnigen Ubhängigkeitsbewußtlein vereint, daß es die Frömmigkeit, d. h. die Pflege der Empfänglichteit für die göttliche Einwirtung, des Berlangens nach Gott (des weiteren auch die Pflege ver frommen Gemeinschaft) als Pflicht auffaßt, deren Erfüllung Wert in sich selbst hat; so daß hier das stittliche Berhalten in der Frömmigkeit einmündet. Bu der Frömmigkeit gehört aber auch das Bewußtsein, daß das Sittliche selbst

Biermit icheint mir zugleich eine Ginfeitigteit überwunden, in welche bie Entwickelung ber Religionsphilosophie teilweife geraten ift. Schleiermacher hatte bie absolute Raufalität Gottes betont und alle näheren Bestimmungen für Gott felbft abgelehnt. 11m= gekehrt lehnen jest viele die causa efficiens als auf Gott anwendbar ab und wollen blog die causa finalis für ihn gelten laffen, wobei nicht die causa, sondern der Zweckgedanke in den Bordergrund tritt. Während bei Schleiermacher die Gefahr droht, über der gleichen schlechthinnigen Abhängigkeit von allem zu überfeben, daß die Superiorität des Sittlichen auch in Gott begründet fein muß, fo scheitern die Neueren an der Klippe, daß fie Gott nicht als causa efficiens betrachten. Allein Gott hat Natur und Geift gleichmäßig begründet, und das fpricht fich in dem alles umfaffenden fclechthinnigen Abhängigteitsbewußtfein aus; aber er bat bie natur bem letten Zwecke untergeordnet, und bas fpricht fic barin aus, daß wir uns von ihm als dem Ethischen schlechthin abhängig wiffen 1).

Wir brauchen nur das Gesagte noch zusammenfassen, um zu ertennen, daß Gott auch als der Urheber der Harmonie empfunden werden muß.

in Gott begründet fei; ja man wird fagen können: ba die Frömmigkeit als Empfänglichkeit in der Gottesersahrung, Gottesgemeinschaft erst gesättigt ift, und Gott als der ethische ersahren wird, so wird durch die Religion das Sittliche nicht nur sundamentiert, sondern in der letzten Burzel der Gesinnung immer aufs neue belebt. Wie also die Sittlichkeit in die Frömmigkeit einmündet, so geht auch von der Frömmigkeit wieder sittliches Leben aus. Bgl. hierüber die trefflichen Ausführungen Köftlins in dieser Zeitschrift 1870: "Religion und Sittlichkeit", S. 54 f.

1) Das ift eigentlich auch die Gebankenlinie, welche von Schleiermachers Ethik aus insofern ausgehen müßte, als er die Natur der Bernunft unterzuordnen als die ethische Aufgabe ansieht. Denn wenn die Bernunft thätig, die Natur leidend sein soll, so kann bei dieser Unterordnung der Natur unter die Bernunft Gott numöglich als Identität aufgefaßt werden, in welcher der Gegensatz von Bernunft und Natur gleich mäßig verschwindet. Denn in dieser Identität ist die Superiorität der Bernunft nicht begründet. Bgl. übrigens "über die wissenschult Behandlung des Tugendbegriffs" Schleiermachers Werke, Abtl. III, Bb. 2, S. 377. 378, wo die ethische Seite im Gottesbegriff flar hervortritt.

### p) Die tontrete Bestimmtheit des absoluten Abhängigkeitsbewußtseins durch das Äfthetische.

Bir haben gesehen, wie bas religiofe Bewuftfein im Bufammenhang mit der durch äußere Anregung der Ratur mit be-Dinaten Entwickelung des Menfchen als Einigungspunkt ber verfchiedenen Gegenfätze, welche im gaufe der Entwickelung des Menfchen fich erheben, allmählich zu feiner vollen Bobe gelangt. Belt. und Selbstbewußtfein, sofern fie für das Sittliche in Betracht tommen, find durch dasfelbe zur Einheit verbunden, ohne durch dasselbe aufgehoben zu werden. Denn das individuelle und das universelle Bewußtsein find bier geeint. Der Fromme weiß fich als diefe Individualität schlechthin abhängig. aber eben damit zugleich burch Gottes Urfächlichkeit beftätigt, mas eine Hebung des Selbstbewußtseins zur Folge hat; aber er weiß zugleich, daß diefe Abhängigkeit für alles gilt, und darin liegt die Bearenzung feines individuellen Bewußtfeins, und das schützt ihn bavor, in feinem "überweltlichen" Bewußtfein fich über die Beltfcprante, bie er auch von Gott gewollt weiß, einfach wegzuseten, fich blog negativ über die natur zu erheben. Bielmehr, indem Gott als ber Urheber des Sittlichen gewußt wird, ift in dem religiöfen Bewußtsein auch die harmonie von Natur und Geift prinzipiell gegeben, indem erftere den fittlichen Zwecken des letzteren nach göttlichem Willen untergeordnet und dienstbar ift. Und eben damit ift auch ber Ronflitt zwischen der natürlichen Eudämonie und. Sittlichteit prinzipiell aufgehoben. Denn da der Mensch die Natur als Objett feiner fittlichen Thätigfeit durch göttlichen Billen fich untergeordnet weiß, hat er auch die Garantie einer durch feine Altion zu erreichenden harmonie beider, womit die äußere Eudämonie von felbft gegeben ift, ohne daß er fie um ihrer felbft willen erftrebt. Go ift in dem religiöfen Bewußtfein prinzipiell ber Gegenfat von relativer Freiheit und relativer Abhängigkeit fo geeint, daß Die Abhängigkeit von der natur nur fo weit reichen muß, als die Abhängigkeit der fittliche Zwecke realifierenden Freiheit von den Mitteln reicht, deren fie bedarf. Ebenso ift aber auch das Bewußtfein des unbedingt Bertvollen, die relative Autonomie, in das ichlechthinnige Abhängigteitsbewußtfein mit aufgenommen. Fer-

ner trägt aber bie Ginheit des Belt- und Selbstbewnstfeins im abfoluten Abhängigteitebemuftfein auch theoretifchen Charafter. Bedürfnis einer einheitlichen Ertenninis indem das in dem frommen unmittelbaren Bewußtfein in unmittelbarer Beije befriediat wird, in welchem ein unmittelbares Wiffen von der Einheit der letten Gegenfäte in Gottes absoluter Raufalität enthalten ift, welcher felbit zugleich als das Urwiffen der Urquell unferes Biffens ift. Endlich aber ift auch in bem tontret beftimmten fchlechhinnigen Abhängigteitsbewußtsein das Sittliche mit bem Biffen prinzipiell geeint, in ihm der letzte Einheitspuntt für beides gegeben. Weil beides bier in unmittelbgrer Beije auf feine lette Quelle, auf Gott zurückgeführt wird, ift ein prinzipieller Widersbruch von beiden ausgeschloffen, ba Gott nicht Gott ift, wenn er mit fich im Widerfpruch ware; er ift lette Quelle bes Biffens mie des Ethischen, und das Biffen ift, fofern es mit dem Sittlichen in harmonie fein muß, in ihm ethifch hedingt.

Wenn so prinzipiell in dem frommen Bewußtsein alle Gegensätze geeint sind, so ist in ihm auch die Harmonie des Bemußtseins vollendet. Somit wird auch das absolute Abhängigteitsbewußtsein schließlich durch das Bemußtsein der Harmonie tantret bestimmt und Gott wird als die Ouelle aller Harmonie empfunden, die wir durch die ausschauende Phantasse und das mit ihr verdwudene Gestühl erfassen, und die ebenfalls in ihm ethisch bedingt ist. Und auch hier wird man sagen müssen, Gott ist der Grund der Harmonie, weil er selbst absolut harmonisch ist. Denn da wir genötigt sind, in ihm Wissen und ethischen Willen, und ebrass Ullmacht zu unterscheiden, so kann die Harmonie nicht in Gott in der absoluten Ihrtickt, sondern nur in der vallendeten Einheit der Unterschiede gefunden werden.

So ift also in dem religiösen Bewußtfein die Einheit aller Gegensätze in numittelbarer Weise gegeben, wenn dasselhe voll und gesund entmickelt ist. Und das ist möglich, weil der Mensch in dem frommen Bewußtsein sich nicht bloß als missender verhält.

\* \*

fondern hier in seiner unmittelbaren Totalität sich gegenwärtig ift, und in seiner Totalität von Gott sich getroffen fühlt. Daher man mit Recht fagen tann, daß der Sitz der Religion das Gemüt sei, wenn man unter demselben diesen letzten Einheitspunkt, in welchem alle einseitigen Vermögen zur Einheit zusammenlaufen, verstehen mill, das Jentrum des Geistes. Doch das wallen wir hier nicht weiter ausstühren, ebensowenig auch dies, wie aus dieser zentralen Stätte der Gotteserfahrung heraus die einzelnen Funktionen des religiösen Lebens sich entfalten und wie sich weiterhin dem religiösen Lebens sich entfalten und wie sich weiterhin dem religiösen Lebens sich zu relativer Selbständigteit erheben, welche als von Gott in ihrer Eigentümlichteit gewollt und bestätigt gewußt werben.

Nur barauf sei noch hingewiesen, daß, wenn sich die Religion als die letzte Einheit inbezug auf alle die genannten Gegensätze erweist, die Thatsache durchaus begreislich wird, daß ursprünglich, sobald das religiöse Leben erwacht war, alle menschlichen Thätigkeiten im engsten Zusammenhang mit der Religion geübt wurden: es ift aber ebenso verständlich, daß, je mannigfaltiger die Entwickelung wurde, die einzelnen Gebiete des Handelns und Erkenneus sich um so mehr zu relativer Gelbständigkeit erhuben, ohne daß deshalb ihre prinzipielle Einheit im religiösen Bewußtsein aufgegeben werden könnte.

Fassen wir unser Resultat zusammen, so ist die Religion zunächst als subjektive Religion zu begreifen. Sie ist Gott gegeuüber wesentlich empfängliches Berhalten, welches sich überall auf das schlechthinnige Abhängigleitsbewußtsein gründet, welches intelleftwell, sittlich, äfthetisch näher bestimmt ist, indem wir uns mit unserem Biffen, unserem sittlichen Ballen, unserer Harmonie van Gott abhängig wissen, den allmächtigen Gott als die Quelle des Wahren, Guten, als die Quelle aller Harmonie erfahren, indem Gott die Empfänglichteit erfühlt. Hier kommt also das Wahre aller der einseitig vertretenen Anschauungen zur Geltung, welche im ersten Leile besprochen wurden. Denn das stittliche, wie das äfthetische und das intellektuelle Leben, endlich auch die dem Sittlichen untergeordnete Eudämonie haben in dem religiösen Bewußtsein ihren letzten Einheitspunkt, indem fie in letzter Justanz als der göttlichen Quelle entstammend gewußt, auf Gott als den allmächtigen Geber aller guten Gabe zurückgeführt werden, auf die göttliche Liebe.

Wenn die Religion auf dem Berhältnis zu Gott ruht, welches querft Gegenftand des unmittelbaren Bewußtfeins der Berfonen ift, fo erhellt hieraus, das es unmöglich ift, ans der geschichtlich auf. tretenden obiektiven Religion primo loco bas Befen ber Religion zu verstehen, betrachte man nun als die objektive Religion die religiöse Gemeinschaft oder die äußere Offenbarung. Denn die religiöse Gemeinschaft tann gar nicht gedacht werden ohne die gemeinschaftftiftende fromme Berfon. Dieje Meinung mare mur haltbar bei einer Anficht, welche den unmittelbaren Bertehr mit Gott zurückstellte und die Religion in bem Innewerden des Bemeinschaftsgeiftes fände, mas nur von einer Theorie der Immanenz aus verständlich märe. Und felbft dann bedürfte es doch immer nach Analogie aller menfchlichen Entwidelung folcher Berfos nen, in welchen querft ber Gemeinschaftsgeift gum Bemußtfein läme. Die Gemeinschaft tann immer nur bas Setundäre fein 1). Allerbings läßt fich benten, daß, wenn in den Maffen bas religibit Leben fcmach ift, fich diefelben damit begnügen, ihren religiöfen Sinn dadurch zu befunden, das fie fich an die zur Inftitution gewordene Gemeinschaft halten, und biefe als Bermittlerin zwijchen Gott und ber Menschheit betrachten. Allein als ursprünglich laft fich diefer Zustand nicht benten. Denn einmal muß die Go meinschaft von Bersonen ausgehen, welche Gott erfahren haben und welche zugleich bas Bedürfnis empfinden, ihre Gotteserfahrung mitzuteilen, und fobann muß in denen, welche ber Gemeinschaft zugehören wollen, boch irgendwie ein religiöfes Bedürfnis vorbanden fein, bas boch nur auf einer urfprünglichen eigenen Gottes,

<sup>1)</sup> Im Protestantismus wird dies daburch ausgesprochen, daß begrifflich primo loco die Kirche Gemeinschaft der Gläubigen fei. Diese Wahrbeit darf nicht unter den Scheffel gestellt werden. Mit besonderer Schärfe wird fie hervorgekehrt von Köstlin, Der Glaube, S. 393 f. und Dorner, Chriftliche Glaubenslehre II, 2. S. 783.

ahnung ruhen kann. Ohne ein eigenes, wenn auch noch so schwaches Gottesbewußtsein wäre nicht begreislich, wie sie zu der frommen Gemeinschaft gehören wollen. Man kann also wohl aus dem frommen Bewußtsein, das auf einer Gottesersahrung, auf einer Gottesthat ruht, die Gemeinschaft begreisen, aber nicht umgekehrt die Religion aus den geschichtlich gewordenen religiösen Gemeinschaften für sich verstehen.

Aber ebenso unmöglich ist es, aus äußerer Offenbarung die Religion urfprünglich abzuleiten. Denn um fromm zu fein, muß man Gott innerlich erfahren haben. Es ist wohl wahr, daß die äußere natur ber Unlag ift, burch deffen Unregung bie religiöfe Empfänglichkeit geweckt wird, welche Gott erfüllt; aber von Religion tann erft die Rede fein, wenn mirklich ein göttlicher Strahl in die Seele gefallen ift. Alle äußeren Medien von den Offenbarungen Gottes in der Natur an, den gewöhnlichen und den außergewöhnlichen bis zu den Offenbarungen Gottes durch einzelne Menschen an die übrigen, können nur die Bedeutung haben, die inneren Offenbarungen Gottes vorzubereiten, die Menschen für Bott felbft und feine Einwirtungen empfänglich zu machen. Freis lich ift nicht in Abrede zu ftellen, daß die Neigung, das, woran fich eine Erregung des Gottesbemußtfeins anschließt, mit Gott felbst zu identifizieren, die fich im Bolytheismus zeigt, in den höheren Religionen in manniafachen Formen fich wiederholt, von der Meinung an, daß es an fich heilige Dinge gebe, denen man Berehrung erweist, weil in ihnen das Göttliche gegenwärtig fei, bis zu der Annahme der Mittlerschaft der Rirche, die an Gottes Stelle gefett wird, der "Gottheit der Rirche".

ĺ

## Ein Brief Georgs, Bischofs der Araber, an den Presbyter Jesus.

Mit einer Einleitung über fein Leben und feine Schriften.

Von

Lic. theol. Dr. P. Ryffel, Privatbozent in Leipzig.

Bu ber Beit, wo im Abendlande infolge ber allgemeinen Berftörung burch bie Stürme ber Böllerwanderung, in denen auch die Werte des Klaffischen Altertums bis auf geringe Überrefte vernichtet worben waren, die Bflege der Biffenschaften fast gang barnieber lag und bie gelehrten Bestrebungen nur hinter Rlofter= mauern ein färgliches Dafein frifteten, blutte in Sprien, dem Mittelpuntte bes chriftlichen Morgenlandes, ein teges wiffenschaftliches Leben, und es entstand auf Grund einer genauen Renntnis ber antiken und chriftlichen griechischen Litteratur eine neue fprifche Litteratur, welche, obwohl ausschließlich dem Dienfte ber Rirche gewidmet, boch durch ihre Bielfeitigteit, burch ihren ftreng wiffenschaftlichen Charafter und burch die eigenartige Berichmelzung bes altgriechischen Geiftes mit chriftlichen Elementen unfer ganges Intereffe in Anfpruch nimmt. Ins Leben gerufen murbe biefes miffenschaftliche Leben vor allem burch die vielfachen Beziehungen ber fprifchen Rirche zu ber Rirche bes oftromifchen Reiches, welche burch die Zugehörigkeit Spriens zum römischen Staate bedingt maren und den regen Bertehr ber fprifchen Rirche mit den Bifcofen und Gemeinden der öftlichen Reichshälfte - 3. B. durch die firchlichen Berfammlungen griechischer und fyrischer Bischöfe zur Folge hatten, wodurch zugleich ein Austausch der allgemeinen und der spezifisch chriftlichen Anschauungen hervorgerufen murde. Diefer lebhafte Bertehr zwischen der fprifchen und griechischen Rirche hatte für die fprischen Christen die Renntnig ber griechischen

Sprache zur Boraussetzung, und fo murden benn nicht blog nach bem Borbilde der alten fprifchen Bibelübersetung auch die firch= lichen Gefete und andere michtige Berte der chriftlichen Litteratur ins Sprifche übertragen, fondern es murben auch in allen größeren Städten, bie zugleich Bischofssitze waren, befondere Männer angestellt, welche alle für die firchliche Amtsführung michtigen griechifchen Schriften zu überfeten hatten. Aber diefe Beziehungen zwischen ber fprischen und griechischen Rirche murben auch bie Beranlaffung zur Gründung ber berühmten fprischen Alabemieen, auf welchen man fich mit der Litteratur des flaffischen Altertums und besonders mit den Berten der bedeutendften griechischen Philosophen teils auf Grund der griechischen Originale, teils nach überfesungen und Rommentaren beschäftigte, um den Geiftlichen und Mönchen eine auf allgemeiner Grundlage beruhende tiefere Borbildung au verschaffen ; und ebenfo murben begabte Sünglinge zur Ausbildung geeigneter Lehrfräfte nach ben altberühmten Bildungsftätten ber griechischen Rirche gefandt, wie umgetehrt auch durch die auf ben beimifchen Atademieen gewonnene Renntnis ber griechischen Sprache und Litteratur die Fortsetzung und Ausdehnung der begonnenen Studien im griechischen Auslande wesentlich erleichtert murbe. Außerdem begann man damals in Sprien an den theologischen Bochschulen, den Bischofsfitgen und in den Rlöftern mertvolle Bibliotheten anzukegen, in denen man neben den Berten der chriftlichen Nationallitteratur der Sprer auch die wichtigften Berke der griechifden Rlaffiter und Rirchenschriftsteller in den Originalen und in guten Übersetzungen ansammelte und aufbewahrte.

Auch die politischen Berhältnisse Syriens, wenngleich sie sich infolge der Schwäche des oftrömischen Reiches traurig genug gestalteten, waren doch für die Pflege der Wiffenschaften nicht. ungünstig. So lange Syrien noch unter der Herrschaft der griechischen Raiser stand, waren die Bewohner des Landes zwar auch den Berfolgungen ausgesetzt, welche infolge der fortwährenden Schwankungen der religiösen Überzeugung am Hofe zu Konstantinopel bald diese, bald jene kirchliche Partei trafen, aber sie hatten doch wegen der größeren Eutsernung vom Mittelpunkt des Reiches weniger unter diesen religiösen Bedrückungen zu leiden, als die griechisch redenden

Chriften, die der Urm des Raifers leichter erreichen tonnte. Ebenso ftörten die das Reich nur zu oft erschütternden politischen Wirren, die Thronftreitigkeiten, die zu blutigen Bürgerkriegen führten, den Frieden diefes weit entfernten Grenzlandes meift nur in geringerem Maße. Freilich mar Sprien um fo mehr dem ungestümen Anprall der gerade diefe Reichsgrenzen vor allem bebrohenden feindlichen Nachbarvölfer ausgesetzt, und alle die Rämpfe zwischen bem nach ber Bernichtung des parthischen Reiches acaründeten neuperfischen Reiche und ben römischen Raifern fomobl vor wie nach der Teilung des Reiches wurden auf fprischem Boden ausgefochten. Aber anderfeits murde durch die vereinzelten Einfälle der Berfer und die Kriegszüge der römischen Raifer der Friede meist nur vorübergehend unterbrochen, ba biefe Rämpfe teils infolge ber Schwäche oder Ohnmacht der römischen Raifer. teils infolge bald eintretender gegenseitiger Erschöpfung gewöhnlich nicht lange andauerten.

Und als durch den schimpflichen Frieden, den Raifer Jovian nach dem Tode Julians 363 mit dem Berfertönige Sapor II. abschließen mußte, ein Teil von Mesopotamien und bas durch Diocletian 298 eroberte ausgedehnte Gebiet am Tigrisufer an die Berfer abgetreten wurde und fomit die fprischen Chriften jener Landstriche bes öftlichen Syriens an bas perfifche Reich tamen - bem fie durch den von König Jefbegerd I. (399-419) abgeichloffenen 100 jährigen Frieden, der die Rämpfe mit ben Römern vorläufig beendete, dauernd einverleibt murden -, ba fanden diefe Sprer unter ber perfifchen Berrichaft Duldung und freie Religions. übung, indem die persischen Rönige diefer Zeit mehr die Politik als die Religion im Auge hatten, obwohl auf die Biedereinfesung ber altiranischen Religion des Zoroafter das neuperfische Reich gegründet war. Wenn aber gleichwohl einzelne perfische Rönige die Chriften ihres Reiches verfolgten, befonders bann, menn mieder Rriege mit den griechischen Raifern ausgebrochen waren, fo trafen Diefe Bedrückungen meift nur einen Teil der fprifchen Chriften. Als nämlich die fyrische Kirche im 5. Jahrhundert durch bie neftorianischen Streitigkeiten in zwei einander feindliche Teile gefpalten wurde, wirfte Barfumas (Bar-fauma), Bifchof von Rifibis,

ungehindert für die Ausbreitung des Neftorianismus im perfifchen Reiche, indem König Birug († 488) infolge ber Bemühungen bes gewandten und einflugreichen nifibenischen Bischofs bie Neftorianer entschieden begünstigte, mährend er allerdings die Ratholiken wegen ibres Rufammenbanges mit bem ariechischen Reiche blutig verfolate. Ra, als die Lehrer der berühmten theologischen Schule zu Edeffa, die ichon früher einmal durch den Bischof Rabulas von Edeffa, einen Barteigänger bes Chrill von Alexandrien, gefprengt worben war, fich aber nach bem 435 erfolgten Tob des Rabulas zu neuer Blüte erhoben hatte, abermals auf Befehl des Raifers Zeno im Jahre 489 vertrieben murden, nahm man diefe Gelehrten in Berfien mit Freuden auf. An Stelle der edeffenischen Schule entstanden die berühmten Atademieen von Rifibis und Gandifapor, und 498 fagte fich bie ganze perfifche Rirche von ber orthoboren Rirche bes oftrömischen Reiches los. So brachte denn auch die Eroberung des westlichen Spriens durch Chosru I., der feit 540 erfolgreiche Rämpfe mit ben oftrömischen Raifern führte, ganz Syrien plünderte, die wichtigsten Städte famt Antiochien eroberte und fein Reich bis an bas Mittelmeer ausdehnte, den Neftorianern teinen Nachteil. Und fo fehr hatten fie es verftanden, fich in der Gunft der perfischen Herricher festzuseten, daß Chosru II. (591-628) im Anfange feiner Regierung alle übrigen Chriften feines Reiches zwang, zum Neftorianismus überzutreten, wiewohl er fie fpäter bebrückte, weil fie fich bei der Bahl ihres Patriarchen nicht feinem Billen gefügt hatten.

Als bann endlich im Jahre 635 ganz Sprien von den Arabern erobert wurde — die übrigens schon weit früher einzelne nach der Büfte hin gelegene Teile des römischen Spriens sich unterworfen hatten —, da waren es wiederum die Nestorianer, die sich der Gunst der Kalifen und wichtiger Vergünstigungen zu erfreuen hatten; ja, zwei Kalifen des 10. und 11. Jahrhunderts bestimmten sogar, daß nicht nur die Nestorianer, sondern auch die Katholiken und Jakobiten den nestorianischen Patriarchen unterworfen sein sollten. Und wenn auch der Sonnenschein der Gunst der mohammedanischen Herrscher nicht selten plöglich einem Unwetter wich, so waren es doch nur vereinzelte und schnell vorübergehende Be-

drückungen, welche die Nestorianer unter den Kalifen zu erdulden hatten.

Nicht so gut freilich erging es ben sprischen Monophysiten. Schon alle oftrömischen Kaiser außer Zeno und Anastasius waren ihnen feindlich gesinnt gewesen, und wenn sie auch unter Justinian, ber sie vergeblich zur tatholischen Kirche zurückzusühren sucht, durch die rastlosen Bemühungen des zum Bischof von Edessa und allgemeinen Oberhaupte aller Monophysiten des Orients ernannten Jakobus Baradäus († 538), nach dessen Namen sie sich hinsort Jatobiten nannten, zu einer eigenen wohlorganisserten Kirchenpartei unter einem eigenen Patriarchen sich zusammenschlossen, die durch den 629 erfolgten Übertritt der Nestorianer von Chaldäa, Afspirien und Mesopotamien zum jakobitischen Slauben noch bedeutend verstärkt wurde, so schwicke sie doch nicht vor mannigsachen Bedrückungen vonseiten ber griechischen Kaiser der späteren Zeit, und auch unter den Kalisen hatten sie, da diese ihre Gunst den Nestorianern zugewandt hatten, vielsach Schweres zu leiden.

Aber alle die religiösen Streitigkeiten zwischen den einzelnen Parteien der Syrer, den Nestoriauern, Jakobiten und Katholiken, so sehr sie auch die sprische Kirche erschütterten und die christliche Gesinnung schädigten, da von jeder Seite mit einer Erbitterung und einem Hasse sond gesämpft wurde, trugen doch zugleich mit dazu bei, das wissenschaftliche Interesse zu beleben, indem jede Partei bestrebt war, ihre besonderen Anschauungen mit allen Mitteln wissenschaftlichen Scharfsinns als die allein berechtigten zu erweisen; und auf diese theologischen Streitigkeiten tonzentrierte sich später um so mehr das allgemeine Interesse, als die Herrschaft der andersgläubigen Kalifen den Ausbruch offener Feindsfeligkeiten verhinderte.

So haben denn verschiedene günftige Umftände diefe hohr Blüte der theologischen Wissenschaft in Syrien herbeigeführt: vor allem die Kontinuität des Studiums ber antiken wie der altchriftlichen griechischen Litteratur, sobann die trotz aller inneren und äußeren Rämpse doch für das wissenschaftliche Leben vorteilhaften politischen Verhältnisse, durch welche auch der Fortbestand ber Bildungsmittel, der Schulen und Bibliotheken, gesichert wurde, und

außerdem noch einzelne andere Momente, die gleichfalls dem Streben nach theologischer Gelehrsamkeit zur Förderung dienten, wie die Eifersucht zwischen den kirchlichen Parteien.

Au ber Bflege ber theologischen Biffenschaft in ber fprifchen Lirche haben aber die Deftorianer wie die Jatobiten gleichen Unteil gehabt, und aus den Rreifen beider tirchlichen Barteien ift eine ftattliche Reihe namhafter Gelehrter zu nennen, die jedem Lande und jeder Zeit zu hoher Zierde gereichen tonuten. Den neftorianischen Gelehrten ftehen ebenbürtig zur Seite die jatobitischen, die jene an Bielfeitigkeit ihrer gelehrten Bestrebungen wohl noch übertreffen. Unter ihnen find in erfter Linie die berühmten Überfeber Sergius von Raf-ain, der Batriarch Athanafius II. und ber auch als Greget rühmlichft befannte Jatob von Edeffa zu nennen. welche die klassische Litteratur, und besonders die Werke der griechischen in mustergültigen Übersetungen Philosophen den fprifchen Gelehrten übermittelten, ferner die Rirchenhiftoriter 30hannes von Ephefus und Dioupfius von Tellmachre, bazu namhafte Dogmatiter, wie der Bortampfer des fprifchen Monophyfitismus Lenajas oder Philorenus von Mabug, der auch im Jahre 508 die nach ihm benannte übersetzung des Neuen Teftamentes und ber Pfalmen anfertigen ließ, welche fpäter Thomas von Seraflea (Harkel) im Anfange des 7. Jahrhunderts (616) zu Alexandrien neu bearbeitete, und außer diefen noch verschiedene andere namhafte Schriftfteller, welche die Auslegung ber beiligen Schriften des Alten und Neuen Testamentes durch Kommentare und Monographieen über einzelne schwierige Fragen ber Exegese und Realertlärung förderten oder die gottesdienstlichen und firchlichen Ordnungen bei den Jatobiten zu besonderen Gefegessammlungen zufammenftellten und als berechtigt zu erweisen suchten oder für ben rituellen Gebrauch und zur Erbauung die Lehren der Kirche dichterisch behandelten. Der Abschluß zu diefer reichen und vielseitigen Litteratur der jakobitischen Syrer wird von dem berühmtesten ihrer Bertreter, von Gregorius Barhebräus († 1286), gebildet, der nicht nur auf allen Gebieten der theologischen Litteratur der Syrer fcriftftellerifc thätig war, fondern auch alles, mas feine Borgänger in ben verschiedensten Disziplinen geleistet hatten, in

mustergültigen Werken zusammenfaßte und so gewissermaßen die Frucht der wissenschaftlichen Arbeit seiner Kirche in gedrängter, kompendiöser Darstellung der Nachwelt überlieferte.

Ihm gleich steht an Vielseitigkeit und missenschaftlichem Ernste Georg, Bischof der Araber 1), neben Barhebräus und bem Zeitgenossen Beorgs, Jatob von Edessa († 708), einer der namhaftesten Gelehrten der Jatobiten, dessen schriftstellerische Bedeutung durch diesen Aufsaz in ein helleres Licht gebracht werden soll. Dieser jatobitische Bischof, dessen Birksamkeit als Schriftsteller und Bischof in das erste Biertel des 8. Jahrhunderts fällt, tann somit als typischer Bertreter der gesamten theologischen Bissenschaft der Shrer gelten, wie sich dieselbe um das Jahr 700 — also etwa in der Mitte zwischen ihren Ansängen und ihrem Abschlusse aber ist zugleich auch die Zeit ihrer höchsten Blüte.

Zwar stehen uns nur wenige und dürftige Nachrichten über ben äußeren Gang des Lebens Georgs zur Verfügung, aber wir vermögen doch die Zeit und den Ort seines Wirkens in einem hohen Kirchenamte näher zu bestimmen. Dagegen ist uns ein großer Teil seiner zahlreichen Schriften erhalten, und wenn auch von den noch vorhandenen Erzeugnissen seiner schriftstellerischen Hätigkeit dis jest nur der kleinste Teil gedruckt ist, so genügen doch die veröffentlichten Schriften Georgs und die reichlichen Notizen, welche Alfemani und Wright über seine Werke geben, um sich ein Bild von seiner wissenschaftlichen Bedeutung zu verschaffen. Es ist übrigens anzunehmen, daß wir mit der weiteren Ber-

<sup>1)</sup> Über Georgs Leben und Schriften ift zu vergleichen J. G. E. Hoffmann, De hermeneuticis apud Syros Aristoteleis (Lipsiae 1869), p. 148—151, ber fich im wefentlichen auf die Angaben von J. S. Assemani, Bibliotheca Orientalis, T. I: De scriptoribus Syris orthodoxis, Cap. XVI, p. 494 (vgl. T. II: Dissertatio de Monophysitis, art. IX) führt. Ein Urteil über Georgs ichriftstellerifche Bebentung hat de Lagarde ausgesprochen, indem er in dem Programm: De geoponicon versione syriaca commentatio (1855), p. 20, Anm. 1 (wieder abgebrucht in den "Gefammelten Abhandlungen", S. 142, 6) fagt: "Georgium episcopum Arabum erunt multi, qui adamaturi sunt, hominem maxime et acutum et circumspectum."

öffentlichung der wichtigsten seiner Schriften nicht nur unsere Renntnis seiner ausgebreiteten Gelehrsamkeit erweitern, sondern auch neue wichtige Angaben über sein Leben und seine Wirksamkeit als Bischof erhalten werden.

über die Zeit, in welcher der Araberbischof Georg lebte, find wir von verschiedener Seite berichtet. Nach Barhebräus fixiert Affemani 1) die Zeit feines bischöflichen Wirkens auf die Jahre Bährend wir aber über das Jahr feines Todes nur 686-724. die eine Notiz haben, daß er in dem Jahre, wo er den Athanafius III. († 740) zum Patriarchen ordiniert hatte, gestorben fei 2), liegen uns über das Jahr feines Amtsantrittes drei einander midersprechende Nach Barhebräus 3), dem Affemani folat, ift Georg Angaben por. im Jahre 687 ordiniert worden, zwei Monate nach dem Tode des Patriarchen Athanafius II. von Balad, der angesichts feines Todes dem Sergius Zakhunaja, dem Erzbischof von Kartamin 4), die Bahl Georgs zum Bischof anbefohlen habe; Athanafins II. aber starb 998/687. Es fragt sich sehr, ob wir berechtigt sind, dieje ganz bestimmte Angabe bes Barbebräus zu bezweifeln, und zwar auf Grund einer Bemerfung bes - Ende des 8. Jahrhunderts, also freilich viel früher als Barhebräus lebenden - Patriarchen Dionyfius von Tellmachre, der den Tod des Athanafius erft in das Jahr 1015/704 verlegt, aber die Ordination Georgs im Jahre 961/650 geschehen sein läft 5). Eine britte Rotiz über das

<sup>1</sup>) Bibl. Or. II. Diss. de Monoph. IX. De episcopis Jacobitarum : s. v. Hirta. Catal. bibl. Vatic. II, 402.

<sup>2</sup>) Bibl. Or. II, 338 und Chronicon ecclesiasticum edd. Abbeloos et Lamy, 38b. I, S. 303, vgl. Note 4.

<sup>3</sup>) Chron. eccl. I, 294.

4) Barh., Chron. eccl., p. 285. Er war Maphrian (b. i. Metropolit) ber Jakobiten und hatte als solcher auch den Titel Erzbischof.

5) Bibl. Or. II, 103. Bor Georg wird Johannes (617-650) als Bischof von Hirta genannt; ein Borgänger dieses war Theodor, den Dionhssius (im Chronicon ao. 862/551) erwähnt (B. O. I, 167). Bgl. hierzu die Liste der jakobitischen Bischöfe zu Hirta in der Bibl. Or. (s. Anm. 1) und bei Le Quien, Oriens Christianus, T. II (1740), p. 1585: Ecclesia Hirtae Naamanis.

Digitized by Google

4 .....

Jahr des Amtsantrittes Georgs findet sich in der Hydragiologia des Antonius Marsilius Columna, der da, wo er von der Segnung des Wassers nach sprischem Ritus handelt, auf Grund eines alten sprischen Codex berichtet, daß Georg bereits 647 ordiniert worden sei <sup>1</sup>). Überdies empsichlt sich die Angabe des Barhebräus auch noch dadurch, daß eine bischöfliche Wirksamteit von 74 oder von 77 Jahren doch wenig Wahrscheinlichkeit für sich hat.

Aber daß Georg wirklich gegen Ende des 7. und im ersten Biertel des 8. Jahrhunderts Bischof der christlichen Araber war, wird uns indirekt auch noch anderwärts bestätigt. So wird er bei Barhebräus 2) als Zeitgenoffe bes berühmten Jatob von Edeffa bezeichnet, der etwa 684 (nicht aber 641, wie Bfeifer S. 164 nach der Bibl. Or. fagt) Bifchof von Edeffa murde und im Jahre 708 ftarb. Augenscheinlich wollte Barbebräus, indem er fagt, baß zu der Zeit beider Männer ein gemiffer Chrinus, Sohn des Manfur - b. i. Johannes Damascenus - bie Gefänge, die griechisch Ranones hießen, erfunden habe 3), für feine fprischen Lefer den Anfang bes 8. Jahrhunderts als die Zeit der Erfindung dieser kirchlichen Hymnen angeben. Ein unzweifelhafte Beftätigung aber, daß Georg im ersten Biertel des 8. Jahrhunderts Bifchof der chriftlichen Araber war, erhalten wir durch ihn felbst, indem wir eine Reihe genau batierter Briefe von ihm besitzen, welche er in den Jahren 714 (1025) bis 718 (1029) als Bischof und im Alter, wie fich aus dem Inhalte ergiebt, geschrieben hat (f. u. S. 300ff., vgl. S. 305, Anm. 1).

Georg gehörte ber jakobitischen Kirche Spriens an. Zwar zählt ihn Affemani<sup>4</sup>) ben ortheodozen Schriftstellern zu; daß er aber Jakobit war, geht daraus hervor, daß er von dem jakobitischen Erzbischof Sergius Zäkhunäjä auf Befehl des Batriarchen der Jakobiten zu Antiochien Athanassus II. zum Bischof

3) S. Herzogs Realenchill, Art. "Johannes von Damaslus". 1. Aufl. 20. VI, S. 746; 2. Aufl. 20. VII, S. 39.

4) Bibl. Or. I, 494.



<sup>1)</sup> Bibl. Orient. I, 469; vgl. I, 167 b.

<sup>2)</sup> Ethica, cap. 4, f. Bibl. Or. II, 494.

ordiniert wurde. Aber auch aus seinem Briefe an den Presbyter Jesus, der unten im Auszug mitgeteilt werden soll, lassen sich mehrsache Zeugnisse dassung mitgeteilt werden soll, lassen sich angehörte. Wir erwähnen hier nur den einen Umstand von durchschlagender Beweiskraft, daß er im 8. Briefe (s. u. S. 362 f., vgl. S. 357 u. 358 ff., spez. S. 365) die "*doyou snedgoveou"* des berühmten monophystisschen Patriarchen Severus von Antiochien (512-518) als maßgebende Quellen für die reine Lehre citiert. Dagn kommt, daß er auch direkt als "Georg der Jakobite" bezeichnet wird <sup>1</sup>).

Seinem Rirchenamte nach mar Geora "Bifchof ber arabifchen Böller", oder, wie er häufig auch einfach genannt wird, "Bischof der Bölfer". Beiläufig fei bemerkt, daß ein Lobredner ber Jatobiten, der diefe abgefürzte Bezeichnung migverstanden hatte, ihn beshalb zum Batriarchen aller christlichen Bölfer macht 2). Sehr oft werden auch bie arabifchen Stämme genannt, über welche er als Bijchof gefest war, indem er bald als Bijchof der Tanuchiten, Tu'iten und 'Aquliten (f. u. S. 305), bald als "Bifchof ber Ma'addener 3) bezeichnet wird 4). Bon biefen arabischen Stämmen find die Aquliten benaunt nach der 5 Tagereifen von Bagdad entfernten Stadt Rufa am Euphrat, deren alter fyrischer Name 'Aqula war. Es ift dies dieselbe Stadt, die, im 7. Jahrhundert gegründet, eine Zeit lang Refidenz ber Kalifen mar, durch das Aufblühen von Bagdad aber in Verfall geriet und jetzt in Trümmern liegt. Die Tanüchiten find ber befannte Stamm, den icon Ptolemäus (Geogr. VI, 7, 23. cl. 21) unter bem namen Savovīrai ober Oavīrai ermähnt und der nach Barhebräus 5) auch um haleb herum oder, wie er an einer anderen Stelle fagt,

1) S. Renan im Journal asiatique, Bd. XIX, Jahrg. 1852, S. 824 Rote. Bgl. z. B. noch S. 300 f.

3) Elias von Nifibis, De anni computatione, in Lands Anecd. I, 473.

4) Bgl. über diefe arabischen Stämme Th. Nöldete, Geschichte der Berfer und Araber zur Zeit der Sasaniden (1879), S. 23f. 56ff. 67. 148. 318 n. 838ff.

<sup>5</sup>) Chron. Syr., p. 133, 6 u. 144, 3 v. u.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bibl. Or. I, 494.

am Flusse Kuwet bei Haleb in Zelten wohnte. — Die an britter Stelle genannten Tu<sup>c</sup>iten lassen sich nirgends nachweisen, weder in ben geographischen Wörterbüchern, wie in dem großen Werte Jäqüts, noch im Lâmüs. — Während diese Völker gewöhnlich mit einander aufgezählt werden, steht dieser Beziehung die andere entgegen, wonach Georg Bischof der Ma<sup>c</sup>addener genannt wird (s. o.). Dieser arabische Volksstamm nomadisserte schon von 524 an süblich und öftlich von Hirta<sup>1</sup>) und erstreckte sich im Jahre 772 zugleich mit ben Tha<sup>c</sup>laditen die noch Mosul hin. Nach Barhebräus<sup>2</sup>) gehörten auch die Taghlibiten zu den christlichen Nomaden. Darnach war also Georg Bischof der nomadisserneden Araber, die ihre Züge die nach dem nördlicheren Teile von Mesopotamien hin ausdehnten und dem jatobitischen Slauben angehörten.

Wann nach diefen Gegenden das Christentum gekommen ist, läßt sich nicht genau sagen. Nach Eusebius 3) hat das Evangelium in Aradien etwa seit dem Anfange des 3. Jahrhunderts, wahrscheinlich aber schon früher, Eingang gefunden. Ein Bistum Aradien gab es aber erst seit des Bischofs Maruthas von Tagrit (um 430). Dasselbe war dem Maphrian von Tagrit untergeben, indem es eine der 12 Diöcesen bildete, die unter diesem standen <sup>2</sup>), und war in 2 Teile geteilt: in das eigentliche Aradien, wo der Bischofssis gewöhnlich in 'Aqula war — und zwar, wie wir unten zeigen werden, nicht in dem bekannten 'Aqula am Euphrat, das bei den Aradien d. h. das Gediet der sog. Steniten <sup>4</sup>) (Assentichten Taalabenses Scenitae, d. h. der nomadiscierende Araderstamm der Taghlübiten, s. 0.), wo der Sitz zu Hirta des Raaman war.

1) Bibl. Or. I, 364 u. 365, vgl. Anm. 1.

2) S. Bibl. Or. II, 419.

3) Hist. eccl. VI, 19; vgl. jeboch auch V, 10 bas über Pantanus Gefagte, was auf Arabien zu beziehen ift.

4) St ephanus führt den Namen auf eine Stadt der Araber im füblichen und wüften Arabien, Namens αί Σχηναί (Strabo, lib. 16) zurück, womit Hirta gemeint ift. — Nach der gewöhnlichen Bezeichnung sind diese "Steniten" der Byzantiner die Beduinen vom Stamme Betr-Wäll.

Dieje Steniten (griech. Zenviras und fyr. Laci d. i. Zeltmohner, ober auch arab. بداوية b. i. Bebuinen, fpr. إنك أعذا b. i. Büftenbewohner), die das Gebiet des müften Arabiens an den Grenzen Spriens, Mefopotamiens und Chaldäas 1) bewohnten und fic bis an den versischen Meerbufen erftreckten, maren ichon im Jahre 320 durch die Bischöfe von Edessa und Seleucia betehrt worden 2). Später wurden noch die Bewohner von Birta, Matut, Maijchan (Bafra) und Jamama betehrt, wie denn auch von ben Rönigen von Birta verschiedene Christen waren. Diefe Taghlibiten refp. Steniten, bie zu bem Reiche ber Rönige von Birta gehörten, batten auch in Hirta ihren Bischof, der nach Seleucia gehörte. Später hatten die Restorianer und Jatobiten unter diefen arabischen Christen ihre Rehre ausgebreitet. So gab es in der Stadt Hirta (fyr. 12 ..... Hêrtâ, arab. "Lenur 3 Meilen von Rufa entfernt war 3) und nach No'man, dem Sohne des chriftlichen Araberfürften Mundhir, der hier feinen Sit hatte, benannt war (daher genauer رفيك اكنه ober حمد المعنية المنه والمعنية المنه والمعنية المنه والمعنية المنه المنه المنه المنه المنه المنه الم der Reftorianer als auch der Jatobiten. Und zwar find mit allen denen, die von Dionyfius von Tell-machre und Barbebräus einfach als Bischöfe der Araber bezeichnet werden, wie Theodorus, Johannes und Georg (f. o. S. 285, Anm. 5), fowie auch Achudemes, der fpäter der erste Maphrian der Jakobiten (feit 559) wurde, nicht die Bischöfe des eigentlichen Arabien, die in 'Agula und später in Balad ihren Sitz hatten, gemeint, sondern immer die Bischöfe in Hirta, wie es uns auch ausdrücklich bezeugt wird, daß der jatobitische Bischof der Taghlibiten, die auch Steniten genannt werden, in Hirta feinen Sitz hatte 4). Dag der Araberbischof

<sup>1)</sup> Arabia deserta, auch Experies genannt, teilte man seiner Lage wegen in die sprische Buste, in die Buste von Gestra d. i. Mesopotamien und von Irat d. i. Shaldaa. Bgl. Bibl. Or. III, II. p. 553.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sozomenus l. III, c. 17; l. VI, c. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Abulfeda, Tab. geogr. num. 270.

<sup>4)</sup> Dionyfius im Chron. zum Jahre 862/551, wo der oben erwähnte Theodor direft als Bilchof von Hirta des Naaman bezeichnet wird. Bgl. noch Bibl. Or. I, 494b.

Georg, obwohl zugleich Bischof ber 'Aquliten genannt (f. o. S. 287), ebenfalls feinen Sit nicht in 'Aqula, fondern in Birta hatte, geht noch aus einer anderen Notiz hervor. Da nämlich zu derfelben Zeit, wo Georg Bischof der Aquliten mar, in 'Agula ein gemiffer Bacchus Bischof mar 1), ber biefes Bistum unter bem feit dem Jahre 999/688 im Amte befindlichen Maphrian Denha erhalten und bis etwa drei Jahre vor der Ernennung bes Batriarchen Elias im Jahre 706 inne hatte, fo tann Georg ju biefer Reit nicht Bifchof von Maula gemefen fein. Er muß alfo, ohmohl bies nirgends ausdrücklich ermähnt wird, in Hirta feinen Sitz gehabt haben, mährend Bacchus als ber andere Araberbijchof in 'Aqula wohnte. Da übrigens unter ben arabischen Stämmen, beren Bischof Georg war, auch 'Aquliten genannt werden, fo ift anzunehmen, daß das Aqula, wo Bacchus feinen Sit hatte, nicht bie betannte Stadt diefes namens ift, fondern höchft mahricheinlich bas 'Aqula (genquer Dair-'Aqula), bas in der Rabe bes Tigrisufers nicht weit von Bagdad entfernt lag. Diefe Bermutung erhält eine indirette Bestätigung baburch, daß die Bifchöfe von 'Aqula später die Doppelbiöcese Tel 'afar und Abu marjah, fowit Balad und Daira de-mu'allag inne hatten. Diefe Diöcefen lagen aber mehr in bem nördlichen Teile von Mefopotamien, zu welchem auch Dair-Aqula gehört (f. Bibl. Or. II, s. v. Arabia).

Noch fei in Kürze barauf hingewiesen, daß Abbeloos in seiner Biographie des Jakob von Sarûg, Bischof von Batnân (geb. 451, gest. 521)<sup>2</sup>), zwei Araberdischöfe Namens Georg unterscheidet. Indem Abbeloos vermutet, daß der Verfasser einer der beiden Biographieen des Jakob von Sarûg, des einem gewissen Georg zugeschriebenen Carmen panegyricum, der "Araberdischof Mar Georg" ist, von welchem Barhebräus im Chronikon<sup>3</sup>) erzählt, daß Jakob von Sarûg eine Aussegung der 6 Bücher der Kirchenge-

<sup>1)</sup> Barhebräus (im Chronicon) erwähnt diesen Bischof Bacchus von "Aqula, der nach Absehung des Maphrian Denha von dem Patriarchen Julian zum Primas des Orients eingesetzt wurde. S. B. O. U, 430.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) De vita et scriptis S. Jacobi Batnarum Sarugi in Mesopotamia episcopi (Lovanii 1867), S. 86f. u. (pez. S. 87 Ann.

<sup>8)</sup> Bibl. Or. II, 322.

ichichte bes Epagrins auf die Bitte bieses feines Schülers verfaßt habe, fo wird er, da iener Lobrebner des -- wie noch Abbeloos meint - orthodoxen Jatob von Sarug ficher auch dem orthedoren Glauben angehören muß, zu der Annahme veranlaßt, daß es zwei Araberbischöfe namens Georg gegeben habe, von denen der eine, der Berfaffer des Banegpritus, der Schüler des Jatob von Sarug gemeien fei, ber andere aber unfer Georg, der, wie icon erwähnt, Zeitgenosse des Jakob von Edessa (+ 708) war 1). Aber es ift boch einfacher, in jener Stelle bes Chroniton eine Bermechfelung des Schülers Jatobs von Sarug mit dem Zeitgenoffen des Jatob von Ebeffa anzunehmen; vielleicht anch, bag ein Abschreiber bem Ramen Georg das Beiwort "Bifchof] der Araber" hinzufügte, eben weil er an unferen Georg bachte, ber zu Jatob von Edeffa in einem ähnlichen Berhältnis ftand, wie jener Georg zu Jatob von Sarug (f. u. S. 299). Es ift nicht unmöglich, daß die oben erwähnte Stelle auch ber Grund gewesen ift, warum Affemani den .Mar' Georg ber Araber unter die orthodoren Schriftfteller ftellte.

Die schriftstellerische Thätigkeit des Araberdichofs zeugt von großer Bielfeitigkeit diefes Autors, und seine Werfe umfassen neben seiner übersezung Aristotelischer Schriften die verschiedensten Zweige der theologischen Biffenschaft. Anfer einer Anzahl Auslegungswerke, die allerdings fast ganz verloren gegangen find, hat Georg auch dogmatische Schriften, chronologische Abhandlungen und verschiedenartige Gedichte verfaßt; von besonderem Intereffe find aber seine Briefe; weil sie uns nicht bloß näher mit seiner Persönlichkeit bekannt machen, sondern uns auch zeigen, welche wissenschaftliche Ausgeben in jener Zeit die Geistlichen und Mönche hauptstächlich beschäftigten, welche dogmatische Fragen mit Vorliebe diskutiert wurden und wie die kirchliche Gesetzgebung im Leben der Rirche zur Ausführung gelangte 2).

<sup>1)</sup> Hiernach ift die Notiz in Herzogs Real-Enc. (2. Aufl., Art.: "Jatob v. Sarng") zu berichtigen, baß nach Abbeloos der Panegyritus dem Zeitgenoffen Jatobs von Gdeffa zuzuschreiben fei.

<sup>2)</sup> Bgl. ju dem Folgenden bas Berzeichnis ber Schriften Georgs bei Bar-

Bir beginnen unfere Darstellung der litterarischen Broduktion 1 Georgs mit feiner berühmten Überfezung eines Teiles des Organon von Ariftoteles mit Einleitungen, Anmerfungen und Rommentaren (Brit. M. cod, DCCCCXV aus dem 8. oder 9. Jahrh., f. Bright, S. 1163 f., vgl. Renan im ., Journal asiatique", Bd. XIX, April 1852, S. 324). Diefe Überfegung um. faßte 1) die zehn Rategorieen, 2) die Abhandlung megel kommvelag und 3) die Analytica priora, die er in zwei Büchern übersette. Da dies ausdrücklich bezeugt ift, fo ift anzunehmen, daß er die Analytica priora ganz überfette, - mas infofern von Intereffe ift, als die Alten nur die ersten fieben Rapitel, welche bie einfacheren Arten von Spllogismen behandeln. zu überfeten pflegten 1). Jeder diefer drei Teile zerfällt in drei Abteilungen: in die von Georg verfaßte längere Einleitung, in den eigentlichen Text, der von Anmertungen begleitet ift, und in den ausführlichen Rommentar, welcher jedoch bei der Schrift neod sounvelag fehlt. Das Gauze ift der umfangreichfte Ariftotelische Rommentar, ben wir im Sprischen befiten (Renan a. a. D.). Bie Hoffmann, ber diefe übersetzung als ,, optimum Georgiani nominis monumentum" bezeichnet, gezeigt und durch Beispiele erläutert hat 2), zeigt Georg fein Geschick als Überfeger besonders daburch, daß er nicht iflavisch einen Terminus, eine Konjunktion und Bartikel ober ein Rompositum immer mit demfelben fprifchen Ausbruct wiedergiebt, sondern je nach dem Busammenhang mit dem Ausbrud abwechfelt; auch hat er die von Ariftoteles angeführten Beispiele nicht mit neuen, dem fprifchen Berftändnis angepagten vertaufot. In beider Sinficht unterscheidet er fich vorteilhaft von anderen fprifchen Überfegern, deren Überfegungen nicht felten durch iflavijde Rachahmung bes griechischen Bortlautes dem fprischen Sprachge-



falibäus (Bar Slibå), Bibl. Or. II, 158 u. besonders auch W. Wright, Catalogue of the Syriac manuscripts in the British Museum.

<sup>1)</sup> Über die orientalischen Bearbeitungen der Analytica priora s. Steinschneider, Al-Farabi (Mémoires de l'Academie imperiale des sciences de St. Pétersbourg, 1869. VII sec. T. XIII, No. 4), S. 23ff.

<sup>2)</sup> De hermeneuticis apud Syros Aristoteleis (1869), S. 18 ff.

brauch Gewalt anthun und unverständlich werden oder auch durch willfürliche Anderungen beweisen, daß sie nicht die nötige Achtung vor dem Wortlaute des Originals haben. Bis jest ist von diesem großen Übersezungs = und Auslegungswerke nur ein kleiner Teil veröffentlicht, und zwar so viel von der Übersezung der Schrift rregd seunvelag erhalten ist, nämlich ein Stück ganz (Rap. 1--6, s. die Ausgabe von Better S. 16-17, Z. 36, die Pariser Ausgabe S. 24-27) und von den übrigen Teilen dieser Übersezung kleine Bruchstücke <sup>1</sup>).

Mit bem Zwede und der Anlage des an erfter Stelle erwähnten Werkes Georgs find nabe verwandt die Scholien zu 2 ben Somilieen bes Gregor von Razianz (Brit. M. cod. DLXIII aus dem 10. oder 11. Jahrhundert, f. Wright, S. 441 f.). nur daß er die Übersetzung der Bomilieen nicht felbft angefertigt hat und auch die eigentlichen Scholien nicht von Georg verfaßt, fondern nur zufammengestellt find. Jeder Somilie geht eine turge Einleitung voraus, welche einen Abrig des Inhalts und eine Lifte der darin citierten Schriftfteller enthält 2). Dag Georg der Berfaffer ober richtiger ber Rompilator diefer Scholien ift, die er wahrscheinlich ber älteren, neftorianischen Übersetzung des Gregor von Razianz entnahm, soweit fie von Daniel, dem Schüler des Rabban Benjamin, verfast waren, zu denen aber noch die von Aitallaha (zur 1. homilie) und von dem jatobitischen Batriarchen von Antiochien Athanafius II. von Balad verfaßten hinzutamen, ift zwar nicht ausdrücklich gesagt; es geht diefes aber baraus hervor, daß er der Zeitgenoffe und Freund des Athanafius von Balad 3) war, ju deffen Lebzeiten 4) die Berte Gregors von Mazianz von dem berühmten Jatob von Edeffa übersett murden. Diefe Bermutung wird dadurch bestätigt, daß gegenüber einer Stelle, wo

- 1) S. hoffmann a. a. D., S. 22-28, ferner S. 30. 38. 45. 53.
- 2) In den Scholien finden fich auch folgende Citate: Sokrates, Hist. eccl.
- I, 31 sq. 35. 38; II, 17. 26; III, 14. Theodoret, Hist. eccl. IV, 2. 32. 3) Daß Georg auf Befehl des Athanafius II. zum Bischof ernannt wurde, ist schon oben (S. 285) erwähnt worden.
- 4) S. Gregorius Barhebräus in der Bibl. Or. II, 307; III, P. I, S. 23 Anna.
  - Theol. Stub. Jahrg. 1883.

ber Rommentator von fich in ber erften Berfon redet, ber Rame "Georg, fBifchof] ber Böller" an dem Rand beigefchrieben ift. Beiter melbet uns Affemani 1), bag Georg Rommentare 3 zur heiligen Schrift verfaßt habe, und speziell wird ein Rommenter zum Evangelium bes Matthäus erwähnt, von dem fich ein Fragment in einem der furischen Codices die Mifemani (cod. 3, p. 316) erhalten batte, wie auch ein unbefamter Autor einer fprifchen Ratene häufig Erläuterungen aus einem Rommentar Georgs zu den vier Evangelien anführt (cod. ms. Syr. Vat. 16). Auch bemertte Affemani 2), dag Barhebraus in feinem großen Auslegungewerte ausar raze (d. i. "Schat ber Geheinnniffe") mehrfach Kommentare von Genrg citiert. Brüfen wir aber die Mitteilungen näher - fo weit dies ohne Ginsicht ber Bandichriften, die bem Alfemani vorlagen, möglich ift -, fo ergiebt fich ein wesentlich anderer Sechverhalt. -- So enthält un nächst eine handschrift der Batilanischen Bibliothet 3) unter verfchiedenen Scholien, die einer aus verfchiedenen ariechischen und fprifchen Rommentaren an Matthäus tompilierten Anslegung bes erften Evangeltums angehängt find, auch ein Scholion des Araberbilchofs Georg., in welchem dangelegt ift, wie die Gottesgebärerin Maria von der unfruchtbaren Anna geboren und im Tempel bes Berrn zu Jepufalem bargestellt worden fei, "gleichwie auch bie hanng, die Mutter Samnels, des größten Bropheten, unter Thränen und Gebeten und Gelübben ihn empfängen hatte" 4). Beiter bat

<sup>1</sup>) Bibl. Or. I, 494; II, 160.

\*) Bibl. Or. II, 283.

<sup>5</sup>) S. Catalogus bibliothecae Vaticanae III, 22; cod. CIII, bie ältefte Handfchrift, enthaltend Rommenture zum Alten und Neuen Deftament, barunter unter Nr. 49 diese kurze Auslegung zum Evangelium Matthäi.

4) Diefe feldige Stelle ift mögsticherweise anch in einer Catena patrum eisiert, in welcher Aussprüche der Licchensäter von einem ebespenischen Mönche, Ramens. Severus, im Jahre 861 so aneinandergereiht find, daß sie einen fortlaussenden Kommentar zu einem größeren Teile des Miten und Renen Lestamentes bilden (Brit. M. cod. DCCCLER aus vem Jahre 1392/1081). Hier wird. unter No. 8 (Wright, S. 909b) zu Lut. 1, 86: "Gott ift kein Ding ummöglich", mit ber gewöhnlichen Einführungsformel auch ein Ausspruch George

Dionvflus Barfalibaus, Bifchof von Amid, in feiner Auslegung ber Epangelien 1) bei ber Befprechung ber Frage, warum in ber Genealoaie bes Matthaus bie brei Ronige Ahasja, Joas und Amazia weggelaffen find, außer den zahlreichen gewöhnlichen Erflärungsversuchen ber Rommentatoren auch zwei von Sprtrn vorgebrachte Erklärungen erwähnt, von benen bie eine von Georg Es heißt hier: "Georg, ber Bilchof ber Böller, meint, ftammt. jene brei Perfonen feien weber von Datthäus ausgelaffen, noch fei die Summe der Generationen verändert worden, um 14 fratt 17 ju erhalten; fondern weil er an die Juden fein Evangelimm forieb und die meisten Juden sich samals der ariechtichen Spracke bedienten, in welcher n, y, z nicht wie im Hebräifchen und Sprifchen ausgebrückt werden tonnen, ba bas griechifche Alphabet Deshalb gaben es die Überfeger, feine Gufturalbuchftaben hat. bie das Evangelium aus dem hebrälfchen Originale ins Griechliche übertrugen, in folgender Beife wieber: Joram zengte den Debenia, Doosia den Joas, Joas den Oka. Die Ubfchreiber biefes miehifchen Tertes nun tumen aus Berfehen von bem einem Gate: Joram zeugte den Ochozia, in den anderen und fcrieben: Joram jengte ben Opia, mit Auslaffung ber Mittelglieder, indem fie burch bie Ahnlichkeit der Namen irre mutben, und mit Beränderung des einen Buchftabens z, mas ihnen, ohne bag fie es mertten, begegnet fein tann. Wenn aber nicht, fo muß man annehmen, daß die Zahl vierzehn ber Generationen deshalb von ihnen vorgezogen worden ift, weil die je stebente Generation und die Siebenzahl bei den Jubendriften in befonderem Anfehen ftanden. Die auf diefe Beije fehlerhaft gewordenen Handschriften find bann zu allen Böllern verbreitter worden." Diese Erörterung Georgs wird auch von Barhebräus in feinem "Schatz der Geheimniffe" zu Matthäns, Rap. 1, B. 8 citiert 2), indem er fagt: "Und Georgius, (Bifchof)

angeführt, der leider nicht mitgeteilt ift, aber in Rückficht auf den Inhalt der behandelten Stelle recht wohl mit dem oben angeführten identisch sein kann.

1) S. Bibl. Or. II, 156 sqq. Die citierte Stelle steht S. 160.

20\*

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gregorii Abulfarag bar Ebraja İn Evangelium Matthaei Scholia e recognitione Johannis Spanath (1879), p. 8.

der Bölter, meint, bag der erste Abschreiber fich versah infolge ber Ühnlichkeit der Buchstaben und, ftatt Ahasja zu fchreiben, Ufia fcrieb; mich aber überzeugt diefe Auffassung nicht, weil es mit biefen drei Berfonen fiebzehn Geschlechter find; und wenn diefe nicht [bereits] von bem Evangeliften ausgelaffen murden, mie tommt es ba, daß er nicht fiebzehn, sondern [nur] vierzehn zählt: deshalb ift Thie Rabli vierzehn nach Origenes beabsichtigt." Wenn wir nun ermägen, daß fonftige Stellen aus Auslegungsfchriften Georgs in bem Thefaurus des Barbebräus nicht citiert werden -- wenigstens nach bem, mas fich mir bei einer Durchsicht fämtlicher auf ber Leipziger Univerfitätsbibliothet vorhandenen Bublitationen aus Gregors Werte ergeben hat -, fo wird wohl anzunehmen fein, daß Georg nicht einen fortlaufenden Kommentar zu den beiligen Schriften verfaßt hat, sondern daß er nach der Sitte feiner Beit einzelne, ibn befonders intereffierende oder von anderen aufgeworfene Fragen in besonderen Scholien behandelte. Beniaftens erfcheint diefe Annahme angefichts der Thatfache, daß nur folche fleinere Auffätze citiert werden, als das Babricheinlichfte.

Wir wenden uns nun zu den dogmatischen Schriften Georgs. A hierber gehort eine furze Erläuterung der Saframente ber Rirche, welche bie Taufe, bas heilige Abendmahl und bit Beihe des Salböls behandelt. Diefer "Rommentar", der fich in bemfelben Coder findet, der auch die Briefe Georgs enthält (f. u. S. 300), beginnt mit den Worten (S. 985): "Weil nun die Lehrer ber Rirche eine Erläuterung ber Satramente (, Myfterien ') in ausführlicher und eingehender und erhabener Beije verfaßt haben, hauptfächlich aber der beil. Dionyfius, ber Schüler des Apoftels Baulus, einer von ben Richtern bes Areopags, welcher Bifchof ber Stadt Athen murbe, fo habe auch ich in Rurge zum Studium für die, die Belehrung lieben, und zwar besonders für die, welche unfere niederen Umtsgenoffen find und denen es nicht möglich ift, immermährend bie Bücher (eig. , Tafeln') ber heil. Bäter zu lefen, fei es, weil fie ihnen nicht zur hand find, fei es, weil nicht jeder den erhabenen Sinn der Bäter verftehen tann, — darum habe ich mit furgen Worten das, was von den heil. Lehrern verfaßt und fowohl von Dionyfius als von anderen in icharffinniger Beije

gesagt worden ist, in leicht verständlicher und einfacher Darstellung behandelt, damit es jeder verstehen kann, der es nötig hat, die Krast (dovames) der heiligen Sakramente zu erkennen." — Aus dieser Schrift ist möglicherweise das Eitat genommen, das sich in einem umfangreichen Werke, bestehend aus einzelnen Abschnitten über den Körper und seine Teile, über die Seele, über die Auferstehung, über die Menschwerdung, über das heilige Abendmahl und die Tause u. s. w. vorsindet <sup>1</sup>), — vorausgesetzt, daß das Eitat in den letzterwähnten Abschnitten steht.

Ob Georg eine kirchliche Gesessammlung verfaßt 5 hat, wie man nach verschiedenen Eitaten in dem "Liber directionum" des Barhebräus, einem Auszuge der tirchlichen Kanones und der weltlichen Gesesse"), angenommen hat, ift sehr zweiselhaft. In dieser Schrift stellt nämlich Barhebräus Zeugnisse aus den Apostolischen Konstitutionen, aus griechischen und sprischen Bätern zusammen. Ob man nun berechtigt ist, aus der Ansüchen Bätern zusammen. Ob man nun berechtigt ist, aus der Ansüchen Bätern zusammen. Ob man nun berechtigt ist, aus der Ansüchen Bätern susammen. Ob man nun berechtigt ist, aus der Ansüchen Bätern susammen auch Stellen aus den Schriften Georgs, welche Entschiedener Fragen der Kirchenleitung enthalten, wie sich solche mehrsach in seinen Briesen vorsinden (s. u. S. 336 u. s. w.), von Barhebräus als Zeugnis herangezogen sein.

Ferner finden sich auch chronologische Abhandlungen unter ben Berten Gregors, so ein Ehroniton<sup>4</sup>), das er selbst citiert in 65 seinem Brief an den Preschter Jesus (s. u. S. 320; vgl. Lagarde, Anal. Syr., p. 115, 19). Dieses Chroniton oder Kalendarium war ein Gedicht, im zwölfstlichgen Metrum abgefaßt, in dem Jatob von Sarûg seine Sermones schrieb. In 24 Kapiteln

1) Wright, Catal., S. 1005a.

<sup>2)</sup> Bibl. Or. II, 299 sqq., fpec. S. 230 f.; bgl. cod. Berol. Peterm.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) S. Ecclesiae Antiochenae Syrorum Nomokanon Gregorii Barbebraei (bei Mai, Scriptorum veterum nova collectio, T. X, P. II, p. 1-268). Die "Canones" Georgs finden fich p. 12. 14. 16. 18. 23. 33. 53 n. 58 f.

<sup>4)</sup> Bibl. Or. I, 495. S. auch Cat. bibl. Vatic. III, 532 (cod. CCXLV vom Jahre 1540).

ber Böller, meint, bag ber erfte Abschreiber fich versah infolge ber Ühnlichkeit der Buchstaben und, statt Ahasja zu schreiben, Usia fcrieb; mich aber überzeugt diefe Auffaffung nicht, weil es mit biefen brei Berfonen fiebzehn Geschlechter find ; und wenn diefe nicht [bereits] von dem Evangeliften ausgelaffen murden, wie tommt es ba, daß er nicht fiebzehn, sondern [nur] vierzehn zählt: deshalb ift [die Rabl] vierzehn nach Origenes beabsichtigt." Wenn wir nun erwägen, daß fonftige Stellen aus Auslegungsschriften Georgs in bem Thefaurus des Barbebräus nicht citiert werden - wenigstens nach dem, mas fich mir bei einer Durchficht fämtlicher auf ber Leipziger Univerfitätsbibliothet vorhandenen Bublitationen aus Gro gors Werke ergeben hat -, fo wird wohl anzunehmen fein, daß nicht einen fortlaufenden Kommentar zu den Georg heiligen Schriften verfaßt hat, sondern daß er nach der Sitte feiner Beit einzelne, ihn befonders intereffierende oder von anderen aufgeworfent Fragen in besonderen Scholien behandelte. Benigftens erscheint bieje Annahme angesichts der Thatsache, daß nur folche fleinere Auffätze citiert werben, als das Babricheinlichfte.

Wir wenden uns nun zu ben bogmatischen Schriften Georgs. 4 Sierher gebort eine furze Erläuterung ber Saframente ber Rirche, welche bie Taufe, bas heilige Abendmahl und bit Weihe des Salböls behandelt. Diefer "Rommentar", der fich in bemfelben Cober findet, der auch die Briefe Georgs enthält (f. u. S. 300), beginnt mit den Worten (S. 985): "Weil nun bie Lehrer ber Rirche eine Erläuterung der Saframente (, Myfterien ') in aus. führlicher und eingehender und erhabener Beife verfaßt haben, hauptfächlich aber ber beil. Dionyfius, ber Schüler des Apostels Baulus, einer von den Richtern des Areopags, welcher Bifchof ber Stadt Uthen wurde, fo habe auch ich in Rurge zum Studium für die, die Belehrung lieben, und zwar besonders für die, welche unfere niederen Amtsgenoffen find und denen es nicht möglich ift, immermährend bie Bücher (eig. , Tafeln') ber heil. Bäter zu lefen, fei es, weil fie ihnen nicht zur hand find, fei es, weil nicht jeder den erhabenen Sinn der Bäter verstehen tann, - barum habe ich mit furgen Borten das, mas von den heil. Lehrern verfaßt und fowohl von Dionpfius als von anderen in scharffinniger Beife

gesagt worden ist, in leicht verständlicher und einfacher Darstellung behandelt, damit es jeder verstehen kann, der es nötig hat, die Kraft (divapus) der heiligen Sakramente zu erkennen." — Aus dieser Schrift ist möglicherweise das Eitat genommen, das sich in einem umfangreichen Werke, bestehend aus einzelnen Abschnitten über den Körper und seine Teile, über die Seele, über die Auferstehung, über die Menschwerdung, über das heilige Abendmahl und die Tause u. s. w. vorsindet <sup>1</sup>), — vorausgesetzt, daß das Eitat in den letzterwähnten Abschnitten steht.

Ob Georg eine kirchliche Gesessammlung verfaßt 5 hat, wie man nach verschiedenen Sitaten in dem "Liber directionum" des Barhebräus, einem Auszuge der kirchlichen Kanones und der weltlichen Gesesse"), angenommen hat, ift sehr zweiselhaft. In dieser Schrift stellt nämlich Barhebräus Zeugniffe aus den Apostolischen Konstitutionen, aus griechischen und sprischen Bätern zusammen. Ob man nun berechtigt ift, aus der Ansührung verschiedener Entscheidungen Georgs") zu schließen, daß er auch Ranones niedergeschrieben habe, ist zum mindesten fraglich; es können auch Stellen aus den Schriften Georgs, welche Entscheidungen über Fragen der Kirchenleitung enthalten, wie sich solche mehrsach in seinen Briefen vorsinden (f. u. S. 336 u. s. w.), von Barhebräus als Zeugnis herangezogen sein.

Ferner finden sich auch chronologische Abhandlungen unter den Berten Gregors, so ein Ehronikon<sup>4</sup>), das er selbst citiert in 65 seinem Brief an den Presbyter Jesus (s. u. S. 320; vgl. Lagarde, Anal. Syr., p. 115, 19). Dieses Chronikon oder Kalendarium war ein Gedicht, im zwölfsildigen Metrum abgefaßt, in dem Jakob von Sarûg seine Sermones schrieb. In 24 Kapiteln

1) Wright, Catal., S. 1005a.

<sup>2)</sup> Bibl. Or. II, 299 sqq., fpec. S. 230 f.; vgl. cod. Berol. Peterm.

<sup>3)</sup> S. Ecclesiae Antiochenae Syrorum Nomokanon Gregorii Barhebraei (bei Mai, Scriptorum veterum nova collectio, T. X, P. II, p. 1-268). Die "Canones" George finden fich p. 12. 14. 16. 18. 23. 33. 53 u. 58 f.

<sup>4)</sup> Bibl. Or. I, 495. S. auch Cat. bibl. Vatic. III, 532 (cod. CCXLV vom Sahre 1540).

handelte eg über die Epatte 1), über die Auffindung der beweglichen Sefte, über den Sonnen- und Mondchflus, über die Monate und Wochen, und über anderes, was zur tirchlichen Berechnung gehört, und giebt eine "ebenso furze als genque" Dethode an, Der Titel der Schrift ift: "Ein Gedicht im Metrum des Mar Jatob, verfaßt von Georg, dem Bifchofe der Bölter, über die Reitberechnung (chronicon)." Der Anfang, welcher lautet: "Da einer von den Beiden in ftolgem Übermute fich mit ihren Dichtem brüftete u. f. m.", weift auf die Beranlaffung zur Abfaffung bes Gedichtes bin. Als nämlich ein Araber ben Geift der grabifchen Dichter fo hochstellte, daß er baneben die Dichter anderer Böller für nichts achtete, beschloß Georg ihm durch die That zu beweisen, daß die fprischen Berje mehr Eleganz zeigen als die arabischen. Rach diefer Einleitung beginnt er dann feine Abhandlung über die Reitrechnung mit einer Berberrlichung der Gute und Borfehung Gottes, welche die Araber als Beiden leugneten. In ähnlicher Beife hat auch Ebedjefu, Metropolit von Rifibis, fein "Buch bes Baradiefes" ben weltberühmten Matamen Bariris als ein mufteraultiges fprifches Sprachtunftftud gegenübergeftellt 2).

7 Ehronologischen Inhalts ift auch die Tafel über die Reumonde, genauer: "Tafel zu erkennen, an welchem Tage und zu welcher Stunde der Mond wieder zuzunehmen anfängt." Diese Tafel findet sich sowohl in der Baticana als im Britischen Museum<sup>3</sup>); in letzterer Bibliothet innerhalb eines Bandes, der nur Abhandlungen über die Zeitberechnung enthält, unter dem Titel: "Berechnung des Anfanges der Mondmonate aus dem Chranikon oder Kalendarium des Georg", woraus hervorgeht, daß diese Tafel nur einen Teil des Chronikons bildete. Bemerkt sei

<sup>1)</sup> Die Epaktenrechnung, die zur Durchführung der nörigen Lorrektisn im Mondehklus bient, ift die Berechnung nach dem Alter, welches der Mond am 1. Januar hat.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) S. Pius Ziugerle, Uber das sprische Buch des Paradieses von Ebedjesu, Metropolit von Niftbis, in der Zeitschr. der DMG., Jahrg. 1875, 886. XXIX, S. 496 ff.

<sup>•)</sup> Catal. codd. bibl. Vat. II, 402: cod. LXVIII, unb Rosen et Forshall, Cat. codd. orient. injMus. Brit., p. 88.

noch, daß Georg auch verschiedene Briefe chronologischen und aftronomischen Inhalts geschrieden hat (s. u. S. 303).

Die abrigen Gebichte, bie wir von Georg befigen, behandeln andere Gegenftanbe. So vollendete er das "Bergemeren" S des Julob von Edeffa, indem er das fiebente, lette Buch biefes Gedichtes zum Abschluß brachte. Dasselbe handelt "über ben Dtenichen, welchen Gott nach feinem Bilde funt und bildets und an einer großen und wunderbaren Welt inmitten diefer fleinen Welt machte" 1). Das gamze Gebicht bildet den ersten Teil bes cod. 66 ber Lehdener Bibliothet 2), ber von einer jatobitifdun Band eima des 13. Jahrhunders geschrieben ift. Der 7. Trattat umfaßt fol. 63 r. bis fol. 82, wovon der Inhalt von fol. 63 r. bis 79 r. von Jatob felbft verfast ift, ber Reft bagegen von Giore 3). Das von letzterem Hinaugedichtete beginnt mit ben Borten: "Mis bie Darftellung des weifen Lehrers bis bierber fich erfiredt batte, ba endete fein Leben und fo ward auch feiner Darftellung, in Ende bereitet; es fügte aber das Folgende binzu ber fromme und heilige Mar Georg, Bischof ber Böller, fein Zeitgenoffe. " 4)

Ein anderes Gebicht, das mehrfach handschriftlich übertiefert ift, trägt den Titel: "Über die Konsekration des Salb-9 öls". Dasselbe beginnt: "Reines und heiliges Salböl, Christus Irfus, du Herr, reinige und heilige unsere Leiber wie unsere Seelen; ühr und angenehmer Duft des verborgenen Baters, gieb anch uns Teil an der Lieblichkeit und Süßigkeit", und ist im zwölfstebigen Metrum abgefaßt, weshalb es auch dem Jakob von Sarüg zugeichrieben worden ist 5) (f. o. S. 297). Erhalten ift uns diefes Gebicht in einer Handschrift des Britischen Museums (cod. DCCCXXV,

1) Der Mensch wird also als der Makrokosmos betrachtet, wie auch sonst in der orientalischen Litteratur.

\*) S. Land, Anecdota Syriaca I, 4.

<sup>3</sup>) Also hat G. Hoffmann (a. a. O., S. 150) nicht recht, wenn er <sup>[agt:</sup> "librum septimum addens".

4) Mit ber "Geschöchte ber Schöpfungen (?)" (s. Wright S. 797 a, bgl. S. 1275 b) könnte bas Heraemeron gemeint fein. Doch fragt es sich, ob "Georg ber Mönch" mit dem Araberbischof Georg identisch ik.

5) Bibl. Or. I, 332; vgl. jeboch p. 560.

aus dem Jahre 1326/1015, Nr. 78; f. Wright S. 848), welche Festsfermone und andere Reden für das ganze Jahr enthält; ferner in einer Handschrift der Baticana (cod. CXVII, Nr. 188), welche ebenfalls Homilieen und Gedichte, besonders von Jakob von Sardg, enthält <sup>1</sup>); auch ift es wahrscheinlich identisch mit dem von Renan — aus den Papieren von Renaudot in der Pariser großen Bibliothet — angeführten "sermo de chrismate". Schließlich wird noch in einer von einem Monophysiten kompilierten Abhandlung gegen die Nestorianer<sup>2</sup>) ein Mimra von dem heiligen Presbyter Georg dem Mönch gegen Severus und Julianus citiert.

- Auker diefen Werten verschiedenen Inhalts ift uns noch eine 10 Sammlung von Briefen in einem Coder des Britifchen Mufeums (cod. DCCCLX, Nr. 35, S. 986-988) erhalten. Diefer Cober gehört dem Ende des 8. oder dem Anfang des 9. Jahrhunderts an und enthält 1) eine Berteidigung des orthodoren und apostolifchen Glaubens - gemeint find die monophysitischen Doftrinen gegen die Neftorianer, unter dem Titel: IIInpopopla, 2) eine Abhandlung zu demfelben Zwecke, unter dem Titel: Beweije - ober Darlegungen - über die olzovoula Chrifti, und 3) Auszüge und ausgewählte Stücke aus den Schriften verschiedener Bäter, manche von ihnen nur dem Sinne nach wiedergegeben. In diefem britten Teile finden sich neben Stellen aus Schriften des Bippolytus, Origenes, Athanafius, Dionysius des Areopagiten, Cyrill von Alexandrien, Chryfoftomus u. a. auch Briefe bes Araberbischofs Georg, welche fämtlich die Antwort auf einzelne, an ihn gerichtete Fragen verschiedenen Inhalts enthalten. Wir zählen bieje Briefe auf in derfelben Ordnung, in der fie fich in der handschrift porfinden: 1) "Antworten in Rurze auf 22 baretische Anfragen, die unten (b. h. innerhalb des Briefes felber) angegeben find"; ber Brief ift adressiert an den Abt des Klosters von Tell- Aba, Namens Mari, und hauptfächlich gegen bie Neftorianer aerichtet:
  - 1) Der Anfang lautet allerdings ein wenig anders: "Reines Salbol, das die Rirche erfüllt; füßer Duft u. f. w."
  - 2) Brit. Mus., cod. DCCXCVIII aus dem Ende des 9. Jahrhunderts; j. Bright, S. 797 a. Doch j. o. S. 299, Ann. 4.

.



batiert ift er aus dem Mai des Jahres 1028/717. Als Anhang find diefem Briefe folgende Schriftstilde von gleicher Form und verwandtem Inhalte angefügt; 8) "Schwere nestorianische Fragen und Gegenfragen", b. h. Antworten auf Fragen, die von Restorianern den Monophysiten vorgelegt worden waren : b) "wiederum häretische Fragen aus dem zweiten Brief des Succensus an den heiligen Cyrill [von Alexandrien] 1) und Gegenfragen"; und c) die Beantwortung einer "Frage des gottlofen (d. h. keterischen) Brobus, bit er richtete an die Mönche der Stadt Antiochien". - Hierauf folgt: 2) "Antwort auf eine ihm von dem Diaton Bar - had - beicabba des heiligen Rlofters von Beth-Meluta ober Telitha vorgelegte häretische Frage" (im Sprischen fteht das Diminutivum); datiert Januar 1026/715. — Ferner mehrere Briefe an den Bresbyter Mar Jefchua', den Rlausner aus der Stadt 'Anab: 3) "Antwort auf eine andere häretische Frage, die ihm vorgelegt ward von dem Bresbyter Mar Jefchua' u. f. m."; diefer Brief ift, wie im Codex ausdrücklich bemerkt wird, einem anderen Blatte entnommen, als die vorausgehenden Briefe, aber nicht vollftändig mitgeteilt, wie aus den auf die Überschrift folgenden Eingangsworten: "um vieles hinter bem Anfange", hervorgeht; - 4) "Antwort auf 9 Fragen des Presbyters Jefchua"; biefer im Jahre 1025/714 geschriebene Brief ist von de Lagarde in den Analecta Syriaca veröffentlicht worden, bis jest die einzige Bublitation aus den Werten Georgs, auf Grund beren wir im Folgenden (S. 305 ff.) eine Überfetzung des Briefes geben; - 5) ein Brief an denfelben Jeschna, enthaltend Antworten auf 3 Fragen und batiert Dezember 1029/718. - 6) Ein Brief an den Presbyter Jatob, feinen Spncellus, bie Auslegung einer Stelle in einer ber Homilien des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Briefe des Cyrill von Alexandrien an den Succenfus find uns ethalten (f. Migne, Bb. LXXVII, Op. Cyrilli X, 227 u. 237: Nr. XLV u. XLVI). Nach denjelben hatte Succenfus, welcher Bischof von Diocäfarea in Isaurien war, an Cyrill verschiedene christologische Fragen gerichtet, die Cyrill in feinen Briefen beantwortet. Nach Bright (Catal., p. 608) wird diefer Succenfus auch in einer monophysitischen Abhandlung über die zwei Raturen Christi citiert, welche von Elias, dem Patriarchen von Antiochien, gegen den Bischof von Harrän, Leo, gerichtet ist.

Gregor von Maziang 1), in welcher er auseinanderfetzt, welches die erste Pflicht eines Seelenhirten fei (Opera, T. I, p. 18 C: Πρώτον μέν δή τουτο, ών είπομεν εύλαβείσθαι άξιον, μή φαινώμεθα τῆς θαυμασίας ἀρετῆς Χαχοὶ ζωγράφοι, μαλλοτ δε ζωγράφων ού φαύλων ίσως, των δε πολλών φαύλον άρχέτυπον. η της παροιμίας μη πόρρω θέωμεν, άλλους λατρεύειν έπιχειρούντες, αύτοι βρύοντες Ελχεσι) enthalited. Außerdem findet fich am Ende eine turze Erläuterung einer Stelle in der Leichenrede auf feine Schwefter Gorgonia (Opera, T. I. p. 218 sqq.). Un benfelben Bresbyter Jatob, feinen Syncellus, hat Georg noch andere Briefe geschrieben, die uns aber nicht erhalten find. Dies geht hervor aus einem Citat, das fich in einem Briefe des Styliten Johannes von Litharb findet, der an einen Priefter bes arabifchen Stammes ber Tufiten (f. o. S. 287), Namens Daniel, gerichtet ift und in demfelben Coder unmittelbar hinter den Briefen Georas mitgeteilt wird. In diefem Briefe, der die Frage behandelt : "wie, wo und wann fich die Beisfagung des Erzvaters Jalob erfüllt hat: es wird die Serrschaft nicht von Juda weichen (Gen. 49, 10)", wird außer den Rirchens hifteritern Eufebius und Andronitus, außer Chryfoftomus, Cyrill von Alexandrien und Hippolyt, außer Ephräm, Severus Sabocht, dem Bifchof von Rinnesrin, und Jatob von Edeffa anch Georg, Bifchof ber Araber, mit folgenden Borten citiert (S. 989): "Der beilige Mar Georg, unfer gemeinfamer Bater und Guer Bifchof, forieb auch in ber Antwort auf die 10. Frage an Jatob ben Bresbyter, feinen Syncellus." - Die folgenden vier Briefe find wieder an ein und Diefelbe Berfon gerichtet, an Johannes den Stpliten, der, wie man aus dem eben ermähnten Briefe besfelben erficht, unter die Botmäßigkeit Georgs gehörte, aber nicht blog mit Georg und beffen Diöcefanen 2), fondern auch mit Jatab von Ebeffa, bem Lehrer

<sup>1)</sup> In der Maurinerausgabe, nach der im Folgenden citiert ift, die zweite, nach früherer Zählung die erste Rede (eap. 13).

<sup>2)</sup> Daß unter den Diöcefanen Georgs ein reges wiffenfchaftliches Leben herrichte, geht daraus hervor, daß mehrfach chriftliche Gefehrte von bem arabischen Stamme ber Tuiten, die unter ber Botmäßigkeit bes Bischofs Georg ftam-

Beorgs (f. a. S. 299), in einem regen miffenschaftlichen Briefwechiel ftand (f. bef. Bright, Catal., S. 595ff.), alfo zu bem Rreife gelehrter Männer gehörte, mit benen Georg feine theologischen Anschauungen austauschte und feine wiffenschaftlichen Intereffen beriet. Die vier an Johannes gerichteten Briefe find fehr verschiedenen Inhalts: 7) "Antwort auf 8 Fragen, welche ihm quaefandt wurden von bem Presbyter Johannes bem Styliten im Rlofter von Litharb". Diefe 8 Fragen betreffen dronologifche und aftronomische Stoffe; batiert ift ber Brief aus bem Juli des Jahres 1025/714; - 8) "Brief an denfelben, enthaltend Antworten auf 7 Fragen: über einige schwierige Stellen in den Briefen des heiligen Jatob von Edeffa"; batiert ift ber Brief Anfang März 1026/715; - 9) "Brief an benfelben als Antwort auf 3 Fragen über chronologische und aftronomifche Stoffe"; datiert März 1027/716; - 10) "Brief an denfelben über einen Bwift, ber in einer Berfammlung von Mönchen und Geiftlichen ausgebrochen war, indem einige behaupteten, das die Sünden infolge der Gebete der Briefter vergeben mürden, andere, daß die Sünden nicht vergeben würden außer infolge von Werken der Buffe 1)". In biefem Briefe, ber aus bem Marz bes Sabres 1029/718 batiert ift, werden die Werte Dionyfius' des Areopagiten mehrere Male citiert. - 11) Der letzte Brief, der fich von Georg in jenem Sammelbande findet, ift an einen gemiffen Abraham 2) gerichtet und behandelt eine Stelle aus einer der Da-

2) Bielleicht ift diefer Brief an den Abraham gerichtet, der auf einem

den (s. o. S. 287), in sprischen Schriften erwähnt werden: außer dem oben genannten Daniel auch ein gewisser Abraham (s. u. Anm. 2).

<sup>1)</sup> Betanntlich hielt bie alte Kirche baran fest, baß die Sündenvergebung burch eruftliche Buße, die sich auch in guten Werken kundthun müsse, bedingt sei (vgl. 3. B. Origenes, Hom. in Lev. II, 4). Später wird die Sünbenvergebung von der Aussibung der Schlüsseltaurch bas allein dazu berechtigte Meritale Priestertum abhängig gedacht, wie 3. B. Leo d. Gr. sagt, daß ohne Interceffion der Priester keine Vergebung zu erlangen sei (ep. 82 al. 108 ad Theod., cap. 2: "ut indulgentia nisi supplicationibus sacerdotum nequeat obtineri"). Wie man aus obigem Briese erschen kann, standen in der sprischen Kirche noch zur Zeit Georgs beide Ausschanungen neben einander.

draschen des Ephräm über den Glauben, welche lautet: "Es werden widerlegt die Frechen und zum Schweigen gebracht die Grübler<sup>1</sup>) und sehen ein, daß von Natur niemand genügen kann" (?).

Von den Briefen, welche diese Antwortschreiben Georgs veranlaßt haben, hat sich nichts erhalten, auch sonft finden sich nirgends Briefe, die an den Araberbischof Georg gerichtet find. Da sich zwischen den Briefen des berühmten Jakob von Edessa an den mehrsach erwähnten Johannes den Styliten ein Brief an einen Diakon Georg<sup>2</sup>) vorsindet, so könnte man zwar bei dem nahen Berhältnis, in welchem der Araberbischof Georg zu beiden Männern stand, zu der Bermutung kommen, daß dieser Diakon Georg, an welchen Jakob von Edessa über eine Stelle in der 25. Madräsche bes Ephräm schrieb, der spätere Araberbischof sei; aber der Name Georg kommt doch zu häufig vor, als daß man diese Bermutung mit einiger Sicherheit aussprechen könnte.

Nachdem wir im Borausgehenden einen Überblick über bie schriftftellerische Thätigkeit Georgs im allgemeinen gegeben haben, wenden wir uns nun zu einer genaueren Darlegung des Inhalts seines Briefes an den Presbyter Jeschü<sup>c</sup>a<sup>8</sup>), indem wir denselben teils

losen Blatte (f. Bright a. a. D., S. 1195) als ein Araber von dem gläubigen Bolke der Tasten bezeichnet wird.

1) Der fyrische Ausdruck bezeichnet eigentlich "bie Nachforscher", b. h. die jenigen, welche neugierig die göttlichen Dinge genauer erkunden wollen, und steht manchmal, direkt in der Bedeutung "Häretiker" (3. B. Bibl. Or. III, P. I, p. 29 not.).

2) S. Wright, Catalogue, p. 596. Bon ben S. 595-604 besprochenen Briefen Jakobs von Edeffa an Johannes den Styliten, von denen einige besonders intereffante Fragen behandeln, find drei veröffentlicht: der erste von R. Schröter in der Zeitschrift der DMG. Bd. XXIV, S. 261 und der elste und zwölfte in dem Journal of Sacred Literature, 4. Series, vol. X, p. 430 (vgl. auch Zeitschr. der DMG., Bd. XXIV, S. 280. 290 u. 296).

3) Der sprische Text dieses Briefes ift mit der bekannten ausgezeichneten Afribie und Sachlenntnis abgedruckt in de Lagardes Analecta Syriaca, S. 108, 3. 28 — S. 134, 3. 8; die drei ersten Kapitel des Briefes, welche auf Aphraates, den "Persischen Weisen", Bezug haben, hat auch Bright in feiner Ausgabe der Homissen des Aphraates, S. 19 ff. zum Abbruck gebracht. Da die Abweichungen beider Ausgaben des sprischen Textes nur Kleinig-

wörtlich, teils im Auszuge mitteilen und einige turze Erläuterungen beifügen. Dem Briefe felbst, ber in 9 Abschnitte oder "Kapitel" zerfällt, in welchen Georg einzelne an ihn gerichtete Fragen verschiedenen Inhalts beantwortet, geht eine turze Einleitung voraus, in der er sich mit den üblichen Worten der Entschuldigung, wie wir sie auch aus vielen anderen Briefen jener Zeit kennen, an den Empfänger seines Briefes wendet.

## des heiligen Georgios, Bischofs der Cauûchiten und der Cû'iten und der Aqûliten, Antwort auf neun Fragen, welche der Presbyter Ieschü'a der Klausner an ihn richtete.

Dem Freunde und Verehrer Gottes, bem geistlichen Bruder und in dem Heiland Geliebten, dem Mar Jeschü<sup>c</sup>a, dem Presbyter und Klausner in der Stadt Anab, sagt Georg, der gering ist in dem Herrn, seinen Gruß (wörtlich: sich zu freuen = zalosiv).

In der nun folgenden Einleitung zu feinem Briefe entschuldigt fich Georg wegen seines langen Zögerns: nicht aus Miß= achtung habe er bis jetzt auf die Beantwortung des Briefes, ben ihm der Klausner Jeschüta durch seinen Better und geistlichen Bruder Georg zugefandt hatte, warten lassen, sondern wegen seiner vielsachen Geschäfte in und außerhalb des Klosters, sowie wegen der immerwährenden Krankheiten des Leibes, die freilich ganz begreif= lich seine 1); da er aber augenblicklich von seinen Leiden aufatmen lönne, so wolle er nach seiner schwachen Kraft, die Gott — wie

1) Georg meint, wie sich auch aus verschiedenen Außerungen im 9. Rapiel des Briefes (f. u. S. 365 f.) ergiebt, die Gebrechlichkeiten des Alters, woraus ersichtlich ift, daß er bereits bejahrt war, als er diesen Brief schrieb. Da nun der Brief vom Jahre 714 datiert ift, so wird Georg etwa um 650 geboren fein.

keiten betreffen, die auf den Sinn und Zusammenhang keinen Einfluß haben, 10 gehen wir nicht näher auf dieselben ein; der Text ift im ganzen recht korrett (f. jedoch S. 315, Anm. 2; S. 317, Anm. 1; S. 324, Anm. 2, und S. 331). — Eine teilweise Übersetzung des Briefes findet fich in den "Syriac Miscellanies" von Cowper (S. 61 ff., vgl. Wright, Catal., p. 987), welcher das 1. u. 5. Kapitel vollständig und das 2. u. 8. nur zum kleinsten Teile (bisweilen fehlerhaft) übersetzt hat.

er hoffe — stärken werde, auf die Fragen in einzelnen Kapitein ber Reihe nach Antwort geben, ohne die Fragen ihrem Wortlante nach zu wiederholen; denn: "Darin besteht die Trefflichteit der Rede, sagt der in göttlichen Dingen weise (d. h. der gelehrte Theolog) Basilius, daß du mit wenigem vieles kund thuest 1)".

Da die drei ersten Kapitel bas Leben des alten sprischen Kirchenschriftstellers Aphraates und verschiedene interessante Stellen aus seinen gegen die Mitte des 4. Jahrhunderts geschriebenen Homilieen zum Gegenstande haben, so schriebenen vor zunächst zur Orientierung das Bichtigste über die Homilien des Aphraates und ihre Absassieit voraus, indem wir im übrigen auf die 1878 erschienene Promotionsschrift des (am 3. Juli 1880) früh verstorbenen Orientalisten Franz Sasse (geb. d. 15. März 1855 in Rheine): "Prolegomena in Aphraatis sapientis Persae sermones homileticos", verweisen<sup>2</sup>).

Die Homilieen <sup>8</sup>) des "persischen Weisen", Namens Aphraates, nehmen sowohl durch ihr Alter als durch ihren durchaus originellen Inhalt in der sprischen Litteratur einen hohen Rang ein. Tropdem aber waren sie schon sehr früh fast vollständig der Vergessenheit anheimgefallen. In der ganzen sprischen Litteratur, abgesehen

2) Über bas Leben bes Aphraates f. die Einleitung ju Brights Ausgabe der Homilieen (London 1869), zu welcher die Anzeige von Th. Röldele in den "Göttingischen gelehrten Anzeigen", Jahrg. 1869, S. 1521 ff., zu vergleichen ift. S. auch die "Einleitung über Leben und Schriften des Aphraates" von Bichell in der Lemptener Bibliothel der Kirchenväter: Ansgewählte Schriften der sprischen Kirchenväter Aphraates, Rabulas und Isaat von Rinive (1874).

3) Es find 23 Honritieen, deren Namen bei Sasse (a. a. D., S. 10), Bidell (a. a. D., S. 13ff.) und in den Ausgaben derfelben (f. vor. Anm. und S. 311) zu vergleichen find. Aufter den hontilieen hat Aphraates nichts geschrieben (f. Sasse, S. 14f.).

<sup>1)</sup> Abnliche Aussprüche finden sich bei den Schriftstellern der alten Kirche fehr häufig. Bei Basilins tönnte man eine Auspielung Georgs auf die 313 "turzgefaßten Borjchriften" (vgl. 3. B. Pariser Ausgabe, Bd. II, S. 414s.) benten, wenn nicht dem Wortlaute nach anzunehmen wäre, daß ein wörtliches Eitat ans irgendeiner Schrift des Basilius gemeint ift.

von einzelnen dürftigen Rotizen fpäterer Litteraturhiftoriter, ift von ben Homilieen des Aphraates nicht die Rede und nur bei zwei sprischen Schriftstellern — von benen überdies der eine den Namen des Berfassers nicht erwähnt, der andere aber ihn schon nicht mehr kunt — können wir eine Bekanntschaft mit denselben nachweisen: bei Isaat von Antischien (gest. um 460), der die Homilie des Aphraates über das Fasten seinem Gedichte über den nämlichen Gegenstand <sup>1</sup>) zwyrunde gelegt und zwar so ausgiedig benutzt hat, das viele Gedauten und Ausbrücke wörtlich übereinstimmen, und bei dem Araberbisches Georg, der als den Berfasser der Homilien den "sagennunten perfischen Weisen" nennt und über die Lebensverhältnisse desselben auch nicht das Geringste anzugeben weiß.

Der hauptfächlichste Grund, warum die Schriften des Aphraates schon früch in Bergessenheit gerieten, war wohl der, daß sich in ihren gewisse sonderbare Meinungen vorfanden, die mit dem christlichen Gländen, wenigstens mit dem dogmatisch formulierten Glanden der späteren Zeit undereindar oder doch nicht übereinstimmend erschienen und namentlich den Monophysiten anstößig erscheinen mußten <sup>2</sup>), ein Umstand, der anch sonst vielsach die Beranlassung wurde, daß man einzeine Schriften, seldst von bekannten rechtgländigen Bätern, in den Hintergrund stellte oder absichtlich der Bergessenheit anheimgad <sup>3</sup>). Zwar sind die Anstächtlich der Bergessenheit anheimgad <sup>3</sup>). Zwar sind bie Anstächten, die Aphraates in seinen Homilieen vorträgt, nicht eigentlich als heterodor zu bezeichnen und betreffs der wichtigsten Glandenslehren, 3. B. der Ehristologie, stimmt er mit der Kirchenlehre überein (s. Sasse Laufte a. O. S. 18), aber "man begegnet bei ihm einer wirklich verwunderlichen Raivetät, welche selbst bei der von dem Araber-

1) Es ift das erste der zwei von Bickell überjetzten Gedichte über das Fasten, die sich beide speziell auf die 40 tägige Fastenzeit beziehen (s. "Ausgewählte Gedichte der sprischen Kirchenväter Eyrillonas, Baläns, Isaat von Antiochien und Intocheni von Sarug", S. 171-181. Bgl. auch G. Bickell, 8. Isaaci Antiocheni opera omnia.

\*) S. Nöldete in den "Göttingischen gelehrten Anzeigen", Jahrg. 1869; S. 1522 n. 1525.

3) S. meine Schrift: "Gregorius Thaumaturgus; fein Leben und feine Schriften", S. 8 ff.

bischof Georg zur Berückfichtigung empfohlenen Isoliertheit dieses Schriftstellers und dem Mangel an jeglicher chriftlicher Litteratur und theologischer Schulung nur schwer erklärlich ist "1) (vgl. S. 325. 328 u. 329).

Ein weiterer Grund, weshalb in den folgenden Jahrhunderten das Intereffe für die Homilieen des Aphraates fchmand, lag darin, baf fich in denfelben auch viele rabbinische Meinungen fanden. So berichtet Aphraates, daß die Romer von Efau ftammten (Som. V. § 18), daß Hiram, der König von Tyrus, 440 Jahre regiert habe (f. Bright, S. 84, 3. 2 v. u.), daß Rain wegen ber Ermordung Abels die Flüche von fieben Generationen (vgl. Gen. 4, 15) empfangen habe (a. a. D. S. 183, 2f.); ferner fcließt er fich bei ber Berechnung folcher Zeiträume, bie in ber Bibel nicht näher bestimmt find, an die rabbinischen Traditionen an 2), wie icon der Araberbischof Georg richtig bemerkt (gegen Ende des 3. Rapitels feines Briefes an ben Presbyter Jefchufa, f. u. S. 330); ja, auch die auffälligen pfpchologischen Anschamungen, bie auf dem Boden ber chriftlichen Litteratur ohne Analogie find und deshalb fchon zur Zeit Georgs Anftog erregten, geben auf jubifche Borstellungen zurück, wie ich im Anschluß an Georgs Rritit im 3. Rapitel feines Briefes zeigen werde (f. u. G. 333). Diefe eingehende Kenntnis der jüdischen Tradition hängt bei Aphragtes damit zusammen, daß er in ber Betämpfung des Judentums durch Schrift und Wort eine ber wichtigften Aufgaben feines Lebens fah; denn nicht nur, daß zwei feiner Homilieen - die 18. und 19. - birett gegen die Juden gerichtet find, fondern er ließ fich auch zur Berteidigung des chriftlichen Glaubens und ber firchlichen Gebräuche öffentlich in Disputationen mit den judifchen Gelehrten

<sup>1)</sup> So Schönfelder (in ber "Theologischen Quartalschrift", Jahrg. 1878, S. 195—256 und speziell S. 239), welcher besonders die Auffaffung der meffianischen Stellen bei Daniel, die Aphraates gelegentlich seiner Bolemit gegen die Juden auslegt, sowie einzelne Paragraphen aus dem XVI. Trattat: "Beweiß, daß Christus der Sohn Gottes ist", behaudelte.

<sup>2)</sup> Aufer ben von Saffe (a. a. D., S. 11, Rote 6) angegebenen Beifpielen vgl. die von Georg behandelten Fälle (f. u. S. 335).

ein, wie mir aus dem Anfang der 21. Somilie erfehen 1). Diefe Polemik gegen das Judentum nötigte aber den Aphraates, fich mit der judischen Schriftgelehrsamkeit, beren Pflege damals gerade in Edeffa, Nifibis, Nehardea und anderen dem Wohnorte des Aphraates nahe gelegenen Städten blühte 2), betannt zu machen. Als aber später mit der Bedeutung und dem Einflusse der Juden in jenen Gegenden das Intereffe für ihre Betämpfung aufhörte, fo fcwand auch das Intereffe für die diefem Rampfe vorzugs. weije gewidmeten Homilieen. Übrigens finden fich auffällige Berührungen mit judischen Anfichten und Bräuchen außer bei Aphraates auch bei Ephräm und besonders bei dem an missenschaftlichem Sinne mit Hieronymus 8) vergleichbaren Jatob von Edeffa, wie wir überhaupt in der ganzen alten Rirche die Beobachtung machen. das manche driftliche Bäter bei allem haß gegen die Juden boch jehr geneigt waren, aus Respekt vor deren alter Überlieferung Beisheit und Thorheit von ihnen anzunehmen 4).

Ein britter und letzter Grund lag in der Sprache des Aphraates, die durchaus rein fyrisch und frei von allerlei unechter Verbrämung mit fremdländischen Wörtern und Konstruktionen ist, aber eben deshalb den späteren Syrern und zumal den an die Verrentung der Muttersprache nach griechischem Muster und an massenhasses Einmischen griechischer Wörter gewöhnten Monophysiten nicht gelehrt genug erschien <sup>5</sup>).

Während aber alle diese Umftände die Homilieen des Aphraates in Bergessenheit brachten, mußte noch ein eigentümliches Mißgeschict den Namen des Aphraates der Nachwelt in ein undurch-

<sup>3</sup>) Betreffs der Einwirkung der jüdischen Tradition auf Hieronymus, der auch in dieser Beziehung mit Jakob von Edeffa zu vergleichen ift, f. M. Rahmer, Die hebräischen Traditionen in den Werken des Hieronymus.

4) Bgl. Röldete im "Literarifchen Zentralblatt", Jahrg. 1875, G. 1508.

5) Bgl. Nöldeke in d. "Göttingijchen gelehrten Anzeigen", Jahrg. 1869, S. 1522.

Abcol. Stud. Jahrg. 1883.

<sup>1)</sup> Bgf. auch Assemani, Bibl. Or. T. I, prolegg. p. 11sqq.

<sup>2)</sup> S. Herzogs Real-Euc. (1. Aufl., Art. "Bolt Gottes"), Bb. XVII, S. 320 ff.) und Ersch u. Gruber, Allgemeine Eucyfl., Art. "Juden (Geichichte)", 2. Settion, 27. Teil, S. 184 ff.

dringliches Dunkel hüllen. Schon der Araberbischof Georg, ber erste und lette furische Schriftsteller, der eine eingeheude Renntnie ber homilieen verrät und auch ausdrücklich bezeugt, weiß weber ben Ramen noch fonft das Geringfte über die Lebensverhältniffe bes "perfifchen Beifen" anzugeben', - ausgenommen bas, mas er aus seinen Schriften über die Zeit seines Lebens und feiner fcriftftellerifchen Wirtfamteit, fowie über feine Lebensstellung in icharf. finniger Beife nachweift. Und wenn auch einzelne fprifche Litteraturhiftoriter, Elias Barfinäus (im 11. Jahrhundert), Gregorius Barhebräus (+ 1286) und Ebediefus von Soba (+ 1318)1) übereinftimmend melden, daß ber perfifde Beife Aphraates geheißen habe, so blieben boch feine Homilieen aus dem Gedächnis feina fprischen Landsleute geschwunden. Umgetehrt verlor fich in Armenien, wo die Homilieen allgemein befannt waren und in bokm Unfeben ftanden, jede Notiz über ihren Berfaffer, da fie hier unter bem Namen des Jatob von Nifibis, des Lehrers des Ephräm 2), verbreitet murben. Das diefer berühmte fprische Rirchenlehrer die Homilieen auf Beranlassung des Apostels der Armenier Gregorins Muminator (+ 332) und für ihn verfaßt habe, wird bereits in der vielgebrauchten armenischen übersetzung gelehrt, deren Abfassung Saffe (a. a. D. S. 24 ff.) in die zweite Hälfte bes 5. Juhrhunderts, bes "goldenen Zeitalters der armenischen Litteratur", verlegt, in welchem auf Anregung von Sfaat dem Großen und Mefrop auch bie Werte bes Ephräm und griechischer Antoren, welche die au biefem Behufe ins Ausland geschickten Jünglinge heimbrachten, ins Armenische übersetzt wurden. Wie bald diefer Frrtum weitere Berbreitung fand, geht daraus hervor, bag Gemas bins, ber gegen Ende bes 5. Jahrhunderts ben Autorentatalog bes Hieronymus fortfetzte, als den Berfaffer ber Homilieen ebenfalls ben Satob von Nifibis nennt 8). Unter biefem namen murden

1) S. die Einleitung zu Wright, The homilies of Aphraates, p. 1 sqq.

2) Wenn der Araberbischof Georg in seinen Briefen ausführlich auseinanderfetzt, daß Aphraates tein Schüler des Ephräm gewesen sein könne (s. n. S. 316), so thut er dies jedenfalls ohne Rückficht auf diese Berwechselung des Berfasserts mit Jatob von Miftbis, von der er teine Kunde haben tonnte.

<sup>(8)</sup> Bil. die Stelle bei Mign.e, Patrol. LVIII, 1960 sqq.; 16. auch Saffe a. a. D., S. 23 f.

sie auch im Abendlande bekannt, indem Nikolaus Antonellus im Jahre 1756 den Text der armenischen Übersetzung mit einer lateinischen Übersetzung und Anmerkungen herausgab <sup>1</sup>).

Diefer feit dem 5. Jahrhundert allgemein verbreiteten irrtumlichen Augabe über ben Verfasser ber homilieen liegt eine Berwechselung zugrunde, die dadurch hervorgerufen murde, daß Aphraates beim Antritt feines Rirchenamtes diefen feinen urfprünalichen Ramen mit dem spezifisch chriftlichen namen Jatobus vertaufcte. Dies geht aus einer von Bright (Ratal., S. 401 b) mitgeteilten Rotiz auf bem Rande einer fprischen Handichrift hervor, mo es ausbrücklich heißt : "Der Weife Aphraates ift Jatobus, der Bischof des Rlofters des Mar Matthai." Da nun in den handschriften als Verfasser der Homilieen Mar Jaqub angegeben war 2), fo tonnte es feicht geschehen, bag ber armenische Uberfeter -- ober vielleicht auch ein fpäterer Abfcreiber ber armenischen Uberlesuna ---. der den Jatob Aphraates nicht fannte, an den bei ben Armeniern im höchften Anfehen ftebenden Jatob von Difibis bachte, zumal ba diefer ebenfalls ben Beinamen des Weifen hatte und gleich dem Berfaffer der Homilieen, der, wie ihr Inhalt zeigt, Bifchof gemefen fein mußte, die Bifchofswürde inne hatte. Aus bemfelben Brunde hatte Jos. Sim. Affemani die Bomilieen anfänglich bem Jatob von Sarug zugeschrieben 8); nachdem er aber mit ber armenischen übersetzung betannt geworden mar, bezeichnete er auch den Jatob von Nifibis als Berfaffer, mie ebenfo mahricheinlich Bennabius ober fein Gewährsmann auf Grund ber armenischen Übersetung ber gleichen Anficht mar.

Bas nun weiter die Zeit des Lebens und die näheren Lebensverhältniffe des Aphraates betrifft, so können wir uns nur dem anschließen, was bereits Georg aus dem Inhalte der Homilieen

<sup>1)</sup> Den armenischen Tert und die lateinische Übersetzung ber Ausgabe von Antonellus hat Gallandins in seiner "Bibliotheca veterum patrum" (Benedig 1769) V, 3-164 unter Weglassung der Anmertungen und Abfürzung der Einleitung wieder abgedruckt.

<sup>2)</sup> Auch in den ältesten handschriften der Berte des Aphraates, die uns erhelten find, wird der "Berfaffer einfach Mar Jatob genaunt.

<sup>8)</sup> S. Bibl. Or. I, 28 sqg., vgl. p. 557.

nachweift. Wir teilen deshalb im Folgenden das erste Kapitel seines Briefes mit, in dem er diese Fragen eingehend behandet, und fügen dann die wenigen Notizen aus anderen Quellen hinzu, mit denen wir die Ergebnisse der Untersuchung Georgs zu ergänzen imftande find. Um aber zugleich eine charafteristische Probe für die echt wissenschaftliche Methode Georgs und seine historische Kombinationsgabe zu bieten, geben wir den Wortlaut feines Briefes, aber unter Hinweglassung des umfangreichen litterarischen Materials, mit dem er seine Darlegungen und Berechnungen im einzelnen beweist.

## **Erftes Rapitel.** Über den sogenannten persischen Beisen, von welchem auch eine Schrift in Briefen<sup>1</sup>) über verschiedenartige Dinge verfaßt worden ift.

Wer diefer perfische Weise war, b. h. welches feine Würde oder auch sein Rang in den kirchlichen Ümtern (wörtlich: Klassen) oder welches sein Name oder der Ort seines Aufenthaltes war, können wir nicht mit Zuversicht fagen; denn weder beantwortet er selbst diese Fragen oder wenigstens eine davon an einer Stelle seiner Schrift, noch haben wir an einem anderen Orte bis jest Auskunst darüber gesunden, auch haben wir es nicht von einem Manne, der es genau wüßte, erfahren, — und aufs Geratewohl etwas zu sagen und zu erdichten, wovon wir nicht genau überzeugt sind und was wir nicht wenigstens einigermaßen beweisen können, ziemt sich nicht, wie mir und jedem Freunde der Wahrheit dünkt. Daß der Mann aber von Natur scharfsinnig war und auch, soweit möglich, die heiligen Schriften gelesen und studiert hatte, beweift seine Schriftellerei.

Daß er ferner auch ein Mönch war und dem tirchlichen Rlerus zugehörig, ift aus seinen eigenen Borten zu erkennen 2); zunächft,

<sup>1)</sup> Gemeint find die Homilieen, die zum Deil an eine bestimmte Abreffe gerichtet find (vgl. die 14., 18. und 19., f. Bictell S. 13) und deshalb als "Briefe" bezeichnet werden.

<sup>2)</sup> Bgl. außer ben von Georg angeführten Stellen auch noch § 11 der 7. Homitie (j. Wright, The hom. of Aphr., p. 151, 15 sqq.) u. a.

daß er ein Mönch mar, thut er tund in dem Briefe, welcher überschrieben ift: Darleaung über die Bundesbrüder 1) - benn fo wurden damals bie Mönche benannt, zugleich auch mit bem Ausdrucke "Einstebler" ---, indem er darin also schreibt: "Deshalb ist diefer Rat passend und gut, den ich mir selbst wie auch Euch gebe, meine Geliebten, die Einfiedler, welche nicht Beiber nehmen, und die Jungfrauen, die teine Männer haben, und die, welche die Heiligkeit lieben : recht und billig und passend ift es, daß ber Mensch, auch wenn es ihm Zwang toftet, eig. : auch wenn er badurch in Zwang ift, b. i. wenn es ihm beschwerlich fällt, boch allein fei; und alfo ift es für ihn paffend zu wohnen, wie es geschrieben ift bei dem Bropheten Jeremias (Thren. 3, 27 f.): "Seil dem Manne, der Dein Joch in feiner Jugend auf fich nimmt und allein wohnt und ichmeigt, weil er auf fich Dein Joch genommen bat': benn fo ift es paffend, meine Geliebten, für ben, welcher das 30ch Chrifti auf sich nimmt, daß er sein Joch in Reinheit bewahre." Diese Stelle zeigt, bag ber fogenannte perfifche Beife ein Mönch mar: daß er aber dem kirchlichen Klerus (durch Ordination) beigeordnet war, zeigen meiner Anficht nach die Worte, welche er am Anfange feines Briefes oder Traktates geschrieben hat, der überschrieben ift: "Über den Streit und die Spaltungen, welche an jeglichem Orte entstanden find infolge des Stolzes und hochmutes, und über ben Bettftreit um bie Herrfchaft" 2); diefelben lauten alfo: "Bir alle.

1) Es ift die 6. Homilie (Bickell: "über den Ordensstand"); die aus berlelden citierte Stelle, die wir im Wortlaut mitteilen, weil Bickell diese Homilie nicht mit übersetzt hat, findet sich bei Wright (The Homilies of Aphraates), S. 111, 3. 17 ff. Der Ausdruck Lass (wörtl.: "Söhne des Bundes") bezeichnet die Mönche als solche, die einen besonderen Bund mit Sott gemacht haben, und steht häufig im Gegensatz zu "Laien". Bemerkt sei noch, daß diese Homilie deshalb von Interesse für uns ist, weil sie eine gewisse Organisation des Mönchums für jene Zeit im östlichen Syrien voraussetzt. S. Herzogs Real-Enc., 2. Auss., VI, 449.

3) Gemeint ift das Ermahnungsschreiben im Auftrage des Konzils von Seleucia (j. Bickell S. 13), das sich unter den Homilieen an 14. Stelle fudet; das Citat bildet den Anfang des Schreibens (S. 245 bei Wright). Taß Aphraates dieses Schreiben der Synode seinen Homilieen einverleibte, erindem wir hier versammelt find, haben uns entschlossen, diefen Brief an alle unsere Brüber, die Aleriker an jeglichem Orte, m schreiben, wir, die Bischöfe und Preschter und Diakonen und die ganze Kirche Gottes mit allen ihren Kindern an jeglichem Orte, die bei uns find. Unsern geliebten und verehrten Brüdern, den Bischöken und Preschtern und Diakonen, zusamt allen Kindern der Kirche, die bei Euch sind, und dem ganzen Bolke Gottes, das zu Salq (d. i. Selencia) und zu Otessschung (d. i. Rtefliphon) und an jeglichem Orte ift, durch unseren Herrn und unseren Gott und unseren Lebensspender, der burch feinen Messing gemacht und uns mit sich verschut hat: vieler Friede 1)!

Stehe, hierdurch thut er kund, daß er bem Alerus beigeordnet war, wie wir gesagt haben. Wo er aber lebte, in ber Stadt Nistbis, wie einige gesagt haben, ober an einem attberen Orte in jenen Gegenden <sup>3</sup>), thut er ganz und gar nicht kund.

Wenn aber, wie Deine brückeliche Liebe schreibt, einige sagen, daß er ein Schüler des seligen Mar Efremt sei, so ist dies nicht wahr. Denn nicht gleicht der Charaster seiner Lehre der des heiligen Mar Efrem. Auch erlaubt es die Verschrechenheit der Zetten ihrer Lehrthätigkeit nicht, dies zu behanpten; denn dieser sogenanntie perfische Welse schrech, wie wir wissen, im Jahre 648 der Griechen, d. i. der Ara Alexanders, und ebenso in den Jahren 655 und 656 der Griechen und zwar die ersten 10 seiner 22 alphabetisch geordneten Traktate im Jahre 648/337, ferner die zwölf solgenden 655/344 und bann noch den "Traktat über die Traube" im Jahre

1) Aus demfelben Ermahnungsschreiben der Synode von Seleucia geht auch hervor, daß Aphraates Bischof war, weil er darin (f. Bright S. 268, 3. 16 ff.) von der Priefterweihe als von einer "heiligen handanflegung, die die Menschen von uns empfangen", fpricht; vol. anch die 10. homilie, in der av von den Pflichten derer, die "hirten ver herve" find, rebet (a. a. D., S. 191, 1).

2) Dies letztere ift bas Richtige, wie unten gezeigt werden wird (f. S. 318), da Aphraates zwar innerhalb bes altchriftlich-fyrischen Agrislandes, aber nicht in Ristids als Bischof lebte. S. auch Röldete a. a. D., S. 1523.

llärt sich barans, daß es eben nur formell ein Synodalschreiben war, thatsäch lich aber ben Aphrnates zum Berfasser hatte, der es auch als seine eigen Arbeit setwähnt.

656/345, - wie bies hervorgeht aus einer Stelle in bem , Trabtat über den Tod und die letzten Zeiten' und aus einer Stelle in dem "Traktat über die Traube' 2). — Es war aber das Jahr 648. in welchem er, wie er felbft fagt, die 10 früheren Trattate forieb und vollendete, das 12. Jahr nach der heiligen Synode in der Stadt Nicaa, d. i. ein Jahr nach dem Hinscheiden des gläubigen Rönigs Lonftantin; -- denn es versammelte fich bie heilige Synode zu Nicda nach den fürchlichen Berichten im Jahre 636 ber Griechen und etwa im 20. Stabre ber Regierung Ronftantins, der im ganzen 31 Jahre regierte; wenn wir nun von 648 Jahren 636 abziehen, fo bleiben 12 Jahre übrig, wie wir gejagt haben; und wenn wir ferner bie 20 Jahre, nach deren Berlauf fich die Spnode von Ricaa verfammelte, von den 31 Jahren der Regierungszeit des Rouftantin abziehen, fo bleiben uns 11 Jahre, folglich ift das Todesjahr des Konftantin das Jahr vor dem, in welchem diefer Schriftfteller feine erften zehn Trattate vollendete?). ---Benn nun 12 Jahre nach der Synode von Ricäa und ein Jahr nach dem Binscheiden des Königs Konstantin biefer verfische Schriftsteller die Abfaffung der erften Trattate vollendete, fo ergiebt fic baraus, bag er auch in den Jahren vor 648, alfo während der Lebenszeit Konftantins, an den Traktaten fcrieb. Es ergiebt fich auch baraus, daß er - nach der eben angegebenen Stelle die zwölf folgenden Trattate im Jahre 655, alfo 7 Jahre fpäter vollendete, den Trattat über die Traube aber im Jahre 656, alfo

2) In diefem Sate des fprifchen Textes, wie ihn de Lagarde (S. 111, 3. 25) und Bright (S. 23, 3. 11) barbieten, fehlen verschiedene Börter, die ich im Obigen dem Jusammenhange nach ergänzt habe. Bgl. Hoffmann a. a. O., S. 150, Rote 87.

<sup>1)</sup> Die erstere Stelle (f. Bright S. 440, 3. 15ff.) ist von Bidell (a. a. O., S. 149) mitgeteilt worden; in der zweiten (f. Wright S. 507, 3. 10ff.; vgl. Bidells Einleitung, S. 12) spricht er von der schrecklichen Christenversolgung unter dem persichen Könige Sapor, der in demselben Jahre, in welchem Aphraates seine Homilieen vollendete, die Einreisung der Kirchen und Hinrichtung vieler Märthrer anordnete, — b. i. im Jahre 344, dem 35. Regierungsjahre Sapors. Bemerkt sei noch, daß der Titel des zuletzt erwähnten Traktates: "Über die Traube, welche wegen der gesegneten Beere nicht vertilgt werden sollt", in Rückficht auf Jef. 65, 8 gewählt ift.

8 Jahre später schrieb, so daß er also in 8 Jahren diese 13 anderen Traktate verfaßte. Wir bringen aber im ganzen von der Synode von Nicäa bis zum Jahre 656/345 zwanzig Jahre zusammen, und dies ist die Zeit, während welcher der persische Schriftsteller schrieb, wie wir, so weit es möglich ist, aus seiner Schrift nachgewiessen haben.

Bas aber die Zeit vorher, und speziell vor dem Jahre 648/337, angeht, fo finden wir in keiner Beise, daß Mar Efrem damals lehrte und fchrieb, fo dag mir fagen könnten, er fei ein Borgänger biefes perfischen Schriftstellers ober er fei fein Lebrer oder fein Meister. - Die Zeiten aber, in denen der felige Mar Efrem betanntermaßen ichrieb, find zu ertennen aus der Rirchengeschichte bes Theodoret von Ryros: aus bem 31. Rapitel bes 2. Buches und bem 29. Rapitel bes 4. Buches 1), aus denen hervorgeht, daß Efrem gegen Ende der Regierung des Ronftantius bei der Belagerung von Nifibis durch den Berfertönig Schabor zugegen war und daß er zur Zeit des Balens in Edeffa "gegen bie der Bahrheit feindlichen Lehren fchrieb". - Indem wir nun die Mittelglieder, um nicht zu weitschweifig zu werden, übergehen, fo finden wir, indem wir die beiderseitigen Angaben vergleichen, daß zwischen der früheren Zeit, in welcher der perfische Schriftfteller bie 10 erften Traktate fchrieb, und berjenigen Zeit, in ber ber felige Dar Efrem jene Lehren befämpfte - b. i. nach der Eroberung von Nifibis durch die Berfer und feiner Überfiedelung

L

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In ber ersten der beiden Stellen, die Georg ihrem Wortlaute nach mitteilt, wird erzählt, wie Efrem von Jakob, dem Bischof von Nifibis, gebeten worden sei, auf die Mauer zu steigen und auf die Barbaren — b. b. auf die Stadt belagernden Perser — Geschöffe von Verwünschungen zu schleubern. Gemeint ist von den drei vergeblichen Belagerungen von Nifibis durch Sapor II. d. Gr. in den Jahren 338, 346 und 350 wahrscheinlich die letzte. — In der Ausgabe von Schulze finden sich zwei eitierten Stellen Buch 2, Kap. 26, und Buch 4, Kap. 26 (S. 906 u. 1008; vgl. Migne, Patrol., Bd. LXXXII). Eher fimmt die Appiteleinteilung Georgs mit der des Stephanus, des Balesius und der Baseler Ausgabe überein (II, 30; IV, 29). — Aus der Kirchengeschichte des Theodoret finden sich auch zwei Citate (l. IV, c. 22; l. IV, c. 2) in den Scholien Georgs zu den Homilieen des Gregor von Nazianz.

nach Ebeffa ---, nahezu 50 Sahre find; benn wenn wir annehmen, daß der perfische Schriftsteller die 10 früheren Traktate in den [letten] 8 Jahren vor dem Hinscheiden des gläubigen Rönigs Konstantin schrieb, und zu diesen 8 Jahren die 25 Jahre, welche Ronftantius herrichte, und bie drei des Julianus und des Jovianus famt den 14 von dem König Balens hinzuthun, fo bringen wir 50 Jahre zusammen, wie wir gesagt haben. Wie lange aber ein jeder von den genannten Rönigen regiert hat, ergiebt fich aus folgenden Stellen: Sofrates. Rirchengeschichte I, 40; II, 45; III, 16; III, 20; IV, 35 1). - Indem nun etwa 50 Jahre zwijchen der Blüte der Lehrthätigfeit des perfifchen Schriftftellers und ber des Mar Efrem zwischeninne liegen, wie tann ba jemand fagen, diejer perfische Schriftsteller fei ein Schüler des Mar Efrem gewefen? Es ift dies unwahrscheinlich, wie auch die Brüfung, die wir oben angestellt haben, zeigt, - wenn auch Efrem vielleicht irgendeine Zeit lang gleichzeitig mar mit bem Leben des perfischen Schriftftellers oder auch mit dem Leben und der Lehrthätigkeit, aber doch nur fo, daß Efrem noch ein Anabe mar, als der persische Schriftsteller ichon längst ein Greis mar. - So haben mir denn betreffs des fogenannten perfischen Beifen in Rurge gezeigt, daß fein Name uns nicht befannt ift, auch nicht fein Rang und der Ort feines Aufenthaltes, wohl aber dies, daß er ein Mönch mar und dem firchlichen Klerus zugeordnet, fowie daß er nicht der Schüler des Efrem gewesen ift.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In der Ausgabe der Kircheilgeschichte des Solrates von Huffey stehen die Eitate Georgs, die übrigens nur die Angaben über die Regierungsjahre der kaiser von Konstantin die Valentinian enthalten, an folgenden Stellen: I, 40; II, 47; III, 21. 26; IV, 38. — In dem zweiten Eitate stehen statt 13 Jahren der gemeinsamen Regierung des Konstantius mit seinem Bater fälschich 3 Jahren, was schon nach den anderen Zahlangaben zu berichtigen ist. Die Übersetzung Georgs ist ganz wörtlich; nur hat er einige Male Namen eingesetzt, wo sie im Zusammenhange des griechischen Textes nicht nötig gewesen waren. — Aus der Kirchengeschichte des Solrates sinden sich nötig gewesen waren. — Aus der Kirchengeschichte des Solrates sinden sich nötig gewesen waren. Zus den homilieen Gregors von Nazianz verschiedene Eitate: I, 38; I, 35; II, 17. 26; III, 14; I, 31 u. 32.

Diefer Relapitulation bes Ergebnisses ber auf Grund ber Homilicen des Aphraates von Georg angestellten Forfchungen über das Leben diefes \_perfifchen Beisen" haben wir nur wenia hinzuzufügen. Berfchiedene Stellen, welche außer ben bon Georg mitgeteilten dazu dienen. obiae Rotizen über Die Lebensverhältniffe des Aphraates ju erhärten, haben wir be: reits in den Anmerkungen angeführt. Das wenige aber, was fich fonft noch aus anderen Quellen über Aphraates feftftellen läßt, ift etwa Folgendes : Nach einer bereits erwähnten Rotig auf bem Rande einer fprifchen handfchrift mar er "Bifchof bes Rlofters bes heiligen Matthäus", welches auf dem Berge Elpheph in ber Nabe von Deful gelegen mar, desfelben Rlofters, das fpäter, nachdem der Maphrian die Diöcese von Ninive ober Moful zu feiner Diöcefe von Tagrit hinzugenommen hatte, der Sit eben diefes jatobitifchen "Brimas bes Oftens" mar 1). Da er übrigens auch bem Möncheftande angehörte, fo ift anzunehmen, daß er zugleich Abt des ermähnten Rlofters gewefen ift. Daß Aphraates die Chriftenverfolgung durch Sapor mehrfach erwähnt und bisweilen nach Jahren ber Regierung biefes Rönigs rechnet (f. o. S. 315, Anm. 1), ferner bağ er als Beauftragter einer in den perfifchen hauptftädten Seleucia und Rtefiphon versammelten Synode eine Enchtlitta fcrieb (f. o. S. 313, Unm. 2), fowie daß er als Bifchof ber Diöcefe von Dojul im öftlichen Sprien, innerhalb der altchriftlich-fprischen Tigrislande lebte 2), - alles bies weift barauf bin, daß er unter perfifcher herrschaft ftand, woraus fich zugleich die Benennung erflärt, unter ber ihn Georg allein kennt und nennt. Da er übrigens im Jahre 648/337 die ersten 10 feiner Homilien-Sammlung vollendete und feine fcbriftstellerische Thätigkeit im Jahre 656/345 abichlog und

<sup>1)</sup> S. Bibl. Or., T. II: Diss. de Monophysitis. Bgl. über bas Riofter Mar Mathai auf bem Berge Elfef refp. Alfef G. Hoffmann, Auszüge aus iprischen Atten perfijcher Märthrer. S. 19, S. 175 (Anm. 1371) u. S. 194.

<sup>2)</sup> Eine indirekte Bestätigung bafür, daß Aphraates im öftlichen Sprien lebte, liegt auch darin, daß er die arianische Keherei, die damals den ganzen Occident beunruhigte, nirgends erwähnt, dagegen die gnostischen Sekten der Marcioniten, Balentinianer und Manichäer, die damals hauptsächlich in Sprien blühten, aufs heftigste betämpft (s. S. 51, 3. 5 ff.).

ba er die Homilieen als Bischof und somit, wie auch aus dem Inhalte derselben hervorgeht, als gereifter Mann geschrieden hat, so wird er etwa um 280 n. Chr. geboren sein. Seine Homilieen gehören mit zu den strüchesten Denkmälern sprischer Litteratur; von ihrem in wehrfacher Hinscht interessanten Inhalte handelt Georg weiter in den zwei folgenden Rapiteln.

## 3weites Rapitel. Über die Anficht des perfischen Schriftstellers, daß nach Beendigung von 6000 Jahren diefe Belt untergehen werde.

Betreffs deffen aber, mas Deine brüderliche Liebe ichreibt, daß diefer perfische Schriftsteller gesagt hat, es werde, sobald 6000 Jahre zu Ende maren, für diefe Belt bas Ende eintreten, will ich bir mitteilen, daß auch viele andere Chriften aus ber Beit nach dem Erdenleben Chrifti biefe Meinung hatten - bem entsprechend, mas ihre eigenen Aussprüche barthun -- , von benen wir, mit Übergehung der meisten, wenigstens einige wenige, wie jur Beftätigung unferer Behauptung, anführen wollen. So fcreibt Barbaigan (b. i. Barbefanes), ber ehrmürdige und in ber Ertenntnis der Dinge berühmte Mann, in einem von ihm verfaßten Berte "Uber die gegenseitigen ouvodos ber Sterne bes himmels" 1) alfo: "Zwei Umläufe bes Saturn find 60 Jahre, fünf Umläufe bes Jupiter 60 Jahre, 40 Umläufe bes Mars 60 Jahre, 60 Umläufe der Sonne 60 Jahre, 72 Umläufe ber Benus 60 Jahre, 150 Umläufe des Mertur 60 Jahre, 720 Umläufe des Mondes 60 Jahre, — und dies ift eine ovvodog ihrer aller ober die Zeit einer ouvodos von ihnen, fo daß infolge deffen 100 berartige σύνοδοι 6000 Jahre ausmachen, also: 200 Umläufe des Saturn 6000 Jahre, 500 Umläufe des Jupiter 6000 Jahre, 4000 Umläufe bes Mars 6000 Jahre,

<sup>1)</sup> Unter ben "gegenseitigen ovrodo." find, wie aus dem Folgenden hervorgeht, die spnodischen Umlaufzeiten der Planeten gemeint — Es ist vielleicht m die im Fihrlft erwähnte Schrift des Bardefanes "Das Bewegliche und feste" zu denken, die auch von den Blaneten handelte.

6000 Umläufe ber Sonne 6000 Jahre, 7200 Umläufe ber Benus 6000 Jahre, 12000 (?) Umläufe bes Mertur 6000 Jahr, 72000 Umläufe des Mondes 6000 Jahre"; und zwar rechnet Barbaizan dies aus, um zu zeigen, daß nur 6000 Jahre diefe Belt beftehen merde. - Auch der heilige Sippolytus, ber Bifchof und Märthrer, fagt alfo in dem 4. Auffate über den Brobbeten Daniel 1): "Das erfte Auftreten (παρουσία) unferes Berrn im Fleische geschah zu Bethlehem in den Tagen des Augustus im Jahre der Belt 5500; er litt aber im 33. Jahre [nach feiner Geburt]; es müffen aber notwendigerweife 6000 voll werden (πληωθηναι), damit der Ruhefabbat (ro Σάββατον) tomme, [ή κατάπαυσις, ή ήμέρα ή άγία], an welchem "Gott ausruht von allen feinen Berten, [die er (wörtlich: Gott) angefangen bat zu thun]"; - und turz darauf: Bon der Geburt Christi nun müffen wir rechnen [und hinabgeben] die übrigen 500 Jahre bis zu bem Ende (els ounaligowow) ber 6000 Jahre, und fo wird das Weltende (ro relog) fein." So zwar lautet diefer Ausspruch, in dem auch der heilige Hippolytus ganz deutlich gesagt hat, daß diefe Belt nur 6000 Jahre bestehen werde; man muß aber miffen, daß diefem feinem Worte nach in dem gegenwärtigen Jahre 1025 ber Griechen diefe Belt bereits 215 Jahre untergegangen fein follte. Denn wenn 500 Jahre nach dem Rommen Chrifti, wit er fagt, das fechfte Jahrtaufend und biefe Belt zu Ende gehen werden, von dem Rommen Chrifti aber bis zu dem gegenwärtigen Jahre 715 Jahre find - benn im Jahre 310 nehmen mir an, baf ber Heiland geboren ift, wie wir an einem anderen Orte ?) ausführlicher gezeigt haben -, wenn mir daher von 715 Jahren

<sup>1)</sup> Beide Stellen finden sich in Fragmenten seines Kommentars zu Daniel, die Migne in seiner Patrologia Graeca, Opera Hippol. X, 645 u. 648 (in Rap. 6) zum Abbruck gebracht hat. Was Georg — oder der Berfasst der ihm vorliegenden Übersetzung — hinzugefügt hat, ist durch ectige Klammern kenntlich gemacht; ebenso die griechischen Wörter, die in der Übersetzung weggesasster, bie in der Übersetzung weg-

<sup>2)</sup> Gemeint ift wohl das "Chronikon", über welches zu vergleichen ift, was oben (S. 297) in dem Berzeichnis der Schriften Georgs gefagt wurde.

500 abziehen, nach dem, was Hippolytus fagt, so bleiben uns 215 Jahre übrig, wie wir bereits gesagt haben.

Außer diesen beiden führen wir aber auch den heiligen Dar Ja'qub den Lehrer 1) an, welcher ebendiefelbe Meinung vorträgt, indem er im 6. der von ihm über das Heraemeron verfaßten Sermone alfo fagt: "1000 Jahre werden von Gott als ein Tag gerechnet, ba 1000 Sahre in ben Augen Gottes ein Tag find: und die 6 Tage, in denen die Erschaffung (im Spr. plur.) zuftande tam, find die Jahre der Belt, welche ichon 6 Jahrtaufende besteht; aber im siebenten Taufend hört die Welt auf, und es ruhen die Umläufe, und es entsteht Ruhe, wenn der Lauf des schsten beendet ist." Und kurz darauf: "Es ruhete Gott am ficenten, indem er andeutete, daß er die Welt nur 6 [Jahrtaujende] laufen lassen werde; am 6. Tage war zu Ende die Erschaffung aller Geschöpfe, damit die Belt lernen foll, daß fie in jechs entfteht und in fechs vergeht." Und turz darauf wiederum: "Nicht ift der herr deffen bedürftig, daß er ausruhe, indem er nicht ermübet, fondern er will nur ein deutliches Gleichnis von dem Weltende geben, daß nämlich die Weltscheibe, sobald sie 6 Jahrtausende gelaufen ift, im fiebenten vergeht und fich nicht mehr dreht. " 2) - Und zwar haben fie dies fo gefagt und behauptet, indem ein jeder von ihnen irgendein Gleichnis hergenommen hat aus den Berhältniffen der Dinge (d. h. Erscheinungen), die näm= lich am Himmel oder auf der Erde oder an beiden fich ereignen.

So hat auch diefer perfische Schriftsteller gethan; denn er sagt in dem Traktate über die Liebe, gleich wie auch Deine brüderliche Liebe also schreibt <sup>3</sup>): "Stoße Dich nicht, mein Geliebter,

<sup>1</sup>) Gemeint ift Jatob von Sarug, Bischof von Batud († 521), der den Eprennamen malpänä, d. i. Lehrer, gleich dem h. Ephrem und Igaal von Autiochien führt (j. o. S. 290, Anm. 2). Seltener wird auch Daniel von Salach als der "göttliche Lehrer" bezeichnet.

2) Bgl. Bidell, Ausgewählte Gedichte der syrischen Kirchenväter Cyrillonas, Baläus, Isaat von Antiochien und Jatob von Sarug (in der Kemptener Bibliothet), S. 221.

5) Betreffs des Zusammenhanges biefer Stelle (f. Bright a. a. O., E. 36, 3. 15), die jouft, bejonders im Anjaug, dunkel und unverstäudlich ift,

Ł

an dem Borte, das ich Dir geschrieben habe, das Gott mährend einer Sälfte feines Tages Jerufalem vergeben habe; denn fo ficht aeschrieben bei Dapid im 90 Pfalm: 1000 Jahre find in den Augen bes herrn wie der Lag, der gestern vergaugen ift. Und auch unfere weifen Meister fagen alfo, daß, gleichmie in 6 Tagen bie Belt von Gott erschaffen ist, fo auch am Ende von 6000 Jahren die Welt sich auflösen und der Sabhat Gottes eintreten mirb, entsprechend dem Sabbat nach den 6 Tagen." 1) - 36 aber, menn ich Geringer unferen Erlöfer und unferen Gott und unferen Berrn Refus Chriftus zu feinen Jungern fagen bore, als fie ihn nach feiner Auferstehung von den Toten fragten, ob er in diefer Zeit das Königtum Jorael wiederherftellen merde: "Micht ift bies eure Sache zu miffen Zeit ober Zeiten, welche ber Bater nach feiner Billfür bestimmt hat" 2), fo fage ich Unmiffender, daß weder in der Zeit von Unfang der Welt bis jett, noch in der Beit pon jett bis zum Ende der Bekt, noch vom Anfang der Welt bis zu ihrem Ende einer von allen Menichen ift, der es gewußt hat oder weiß oder willen mird; und daß ich noch Bichtigeres fage: auch nicht bie Engel, wie mir fcheint, tennen bie Beit des Endes der Belt; wie unfer Bepr vor feinem Leiben und feinem Tode und feiner Auferstehung von den Toten au feinen Rüngern gesagt hat: "Die Stunde weiß niemand, auch nicht ber Sohn und auch nicht die Engel im Himmel." 8) Denn wenn a auch von fich felbst in Rucklicht auf feine menfchliche Ratur (wörtl. olnavouszas) und uneigentlich fagt, daß er es nicht miffe, mährend er es boch meiß, fo brückt er fich jedoch betreffs bet Denschen und Engel nicht uneigentlich, fondern wirflich und eigentlich (xvoiws) aus, wie mir scheint. Und darum ift die Frage, ob nach 6000 Jahren oder nach 7000 Jahren oder nach wie viel

5) Matth. 24, 36. Mart. 13, 32.

**82**2



vgl. Bidell (a. a. D., S. 44), der den ganzen Traktat fiber die Liebe (S. 33-51) mitteilt.

<sup>1)</sup> Andere Beispiele solcher allegorischen Anslegung des Schriftwortes bei Aphraates f. Saffe a. a. D., S. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Apg. 1, 7.

Jahren bas Ende diefer Welt eintritt, die Sache des Baters allein, gleichmie auch der Sohn gesagt hat; die Sache des Sohnes aber, dessen alles ift, was des Baters ist, und die des heiligen Geistes, der alles ergründet und auch die Tiefen der Gottheit, ist es, dies deutlich zu vertündigen. Und dies ist, was ich betreffs dessen, daß der persische Schriftsteller sagt, nach 6000 Jahren werde die Welt vergehen und aufhören — worüber deine brühenliche Liebe im Zweisel geraten war —, zu sagen hatte.

Diefe Erwartung des Beltendes, welche mit den chiliaftifchen Auschanungen nahe verwandt ist, aber doch nicht mit ihnen verwechielt werben barf, gebt auf eine Mijchung wom alleannischer und buchftählicher Auffaffung des Schriftwortes zurud, indem man von den 6 Tagen der Schöpfung nach allegorischer Auslegung in Anlehnung an Bfalm 90, 4 auf eine Beltdauer von 6000 Jahren ichloß, fobann aber an der gabl 6000 buchftäblich festhielt. Da= bei verlegte man entweder, wie Hippolytus (f. o. S. 320), die Geburt Christi ins Jahr 5500, ober man dachte fich, wie im gangen Mittelalter, das erste Weltalter von 5000 Jahren mit der Seburt Chrifti abgeschloffen. Uber mährend verschiedene ältere Lirchenlehrer - außer ben von Georg angeführten auch 3renäus 5, 28, 3, ber sich fast wörtlich fo wie Jatob von Sarug und Aphraates (f. o. S. 321 f.) ausdrückt, — auf Grund diefer Erwartung des Weltendes nach Ablauf von 6000 Jahren den hiliaftifchen Erwartungen eines 7. Jahrtaufends, eben des taufend= jährigen Reiches entgegentraten, haben andere wieder an die Erwartung des am Ende des 6. Jahrtaufends eintretenden Beltfabbats (vgl. 3. B. auch Barnabas, c. 15) die Haffnung auf eine tausendjährige Endzeit allgemeinen Friedens gefnüpft, indem fie die Ruhe diejes Weltfabbats nicht als ein Aufhören des Weltlaufes, fonbern als ein Aufhören des burch bas Böfe in die Belt getommenen fittlich - religiofen und politifchen Unfriedens faßten (fiche z. B. auch Lactant., Inst. VII, 14: "et rursus, quoniam perfectis operibus requievit die septimo sumque benedixit, necesse est, ut in fine sexti millesimi anni malitia omnis

aboleatur e terra et regnet per annos mille iustitia, sitque tranquillitas et requies a laboribus, quos mundus iam diu perfert"). Daß übrigens diese chiliastischen Erwartungen eines 7. Jahrtausends auch dem Araberbischof Georg nicht fremd waren, geht aus der Bemerkung am Schlusse des Kapitels hervor, wo er etwa in der Beise, wie Irenäus (a. a. D.: "non licet allegorizare . . . non in supercoelestibus intelligendum") — auseinandersetzt, daß der Mensch nicht darnach forschen solle, "ob nach 6000 Jahren oder nach 7000 Jahren oder nach wie viel Jahren das Ende der Welt eintreten werde".

Drittes Rapitel. Über die Anficht des persischen Schriftstellers, daß, wenn die Menschen sterben, der seelische Geist (vo πνούμα ψυχιχόν) zugleich mit (eigentlich: innerhalb, in) dem des Bewußtseins beraubten Leibe begraben wird.

Betreffs des anderen aber, was Deine brüderliche Liebe ichreibt, daß der persische Schriftsteller in seinem Traktate "über die Bundesbrüder" gesagt hat 1): "Denn bei der ersten Geburt werden die Menschen geboren mit dem seelischen Geiste, [der im Menschen erschaffen wird]<sup>2</sup>) und nicht sterblich ist — gleichwie es hrift,

2) Die eingeklammerten Borte fehlen bei be Lagarde (G. 117, 3. 8)

<sup>1)</sup> S. Wright a. a. O., S. 125, 3. 9—16. Das Boransgehent lautet von Anfang des 13. Kapitels an folgendermaßen: "Darum, mein Lieder, haben auch wir von dem Geiste Christi empfangen, und Christus wohnet in uns, gleichwie geschrieden steht, daß dieser Geist durch den Mund des Prophens gesagt hat: Ich will in ihnen wohnen und unter sie gehen (2 Kor. 6, 16). Laft uns daher unsere Tempel vorbereiten auf den Geist Christi und ihn nicht betrüben, damit er nicht von uns weiche. Seid eingedent deffen, was euch der Apostel lehrt: Betrückt nicht den h. Geist, durch den ihr verstegelt seid den Lag der Erlösung (Eph. 4, 30). Denn aus der Tauste em pfangen wir den Seist Christi; denn zu der Stunde, wo die Priester den Seist anrusen, öffnet er den Himmel und steigt herab und schwebt über dem [Taus-Basfier und es ziehen ihn an die, welche getauft werden. Denn von allen Kindern des Leibes ist der Geist eutstern bis zu der Zeit, wo sie Kussen zur Geburt des Bassers und dann den heiligen Geist empfangen."

daß Adam zu einer lebendigen Seele ward (Gen. 2, 7) -; und bei der Biedergeburt der Taufe empfangen fie den beiligen Geift, der gleichfalls nicht sterblich ist; wenn nämlich bie Menschen fterben, fo wird der feelische Geift mit dem Leibe begraben, indem Bewußtfein von ihm (dem feelischen Geifte) hinweggenommen ift, und der himmlische Geist, den fie empfangen haben, geht au feiner Ratur, au Chriftus; und bies beides thut uns ber Apostel fund, denn er fagt: "Der Leib wird begraben feelisch (adv.) und fteht auf geiftig (adv.)' 1); und ber Geift wiederum wird zu Chriftus gehen zu feiner natur, benn gleichfalls fagt der Apoftel : , Benn mir abscheiden aus dem Leibe, werden wir bei unferem Herrn fein ' 2): denn ju unferem herrn geht der Geift Chrifti, der, den die Geiftlichen (b. b. die arveuparixof) empfangen, und ber feelifche Geift wird begraben in feiner natur in bem Leibe, indem bas Bewußtfein von ihm genommen ift", - betreffs beffen barf die Weisheit Deiner brüderlichen Liebe den perfifchen Schriftsteller nicht ju den erprobten und durch erprobte Schriften ausgezeichneten Schriftftellern hinzunehmen und hinzurechnen, alfo dag Du Dich infolge deffen in Deinen Gedanken abquälteft und in Deinem Sinne Dich abmühteft, nämlich zu erfassen und zu ertennen den Sinn (eig. Suvapis) aller der Worte, die er in feinem Somilieenwerte gefagt hat. Denn wenn er auch, wie mir oben gefagt haben, ein von natur fcharffinniger Mann war und die heiligen Schriften ftudiert hatte (f. o. S. 312), fo gehört er boch nicht zu benen, bie die bewährten Lehren der bewährten Lehrer gelefen haben; beun er mar auch ju feiner Beit gar nicht in ber Lage, fie zu beachten und feine Gedanten und feine Worte nach denen jener zu richten, und darum find auch viele Fehler und viele duntle Stellen in jenem Berte für den, der weiß und versteht, was er lieft, fo wie es geschrieben ift. Bu folchen Worten gehören auch die, worüber Deine brüderliche

und Bright (S. 81, 3. 16); daß fie aber zum Texte gehören, geht ichon darans hervor, daß das "und" sonst finnlos ist. Sie sind aus dem Urterte der Homilieen des Aphraates (s. Bright S. 125, 3. 10) restituiert.

Theol. Stub. Jahrg. 1883.

<sup>1) 1</sup> Ror. 15, 44.

<sup>2) 2</sup> Ror. 5, 8.

Liebe jetzt in Zweifel geraten ift. Denn indem er ben göttlichen Apoftel Baulus fagen borte : "Es wird gefäet ein feelifcher Leib und ftehet auf ein geiftlicher Leib" 1), und nicht die Bedeutung und ben Sim des Wortes erfaste, fo tam er bazu zu fchreiben und zu fagen, daß, wenn die Menschen fterben, der feelische Geift mit bem Leibe begraben und Bemußtfein von ihm genommen werbe, und der himmlifche Geift, den fie empfangen, ju feiner natur m Chriftus gebe, und bak ber Apostel uns diefes beides fundgethan habe, da er ja fage, der Leib werde feelisch begraben und ftebe geiftlich auf, --- indem er (d. i. Aphraates) "begraben werden" an Stelle von "gefät werben" fagt, fei es gemäß ber hand fchrift, die er damals vor fich hatte, oder indem er vielleicht die Besart andern wollte entfprechend bem Sinne, ben er für richtig hielt \*), d. h. daß begraben wird der seelische Geist in dem Leibe, infofern es ihm nicht ganz angemeffen mar zu fagen : "Es wird gefät ein feelischer Geift in dem Leibe und Bewuftfein ift von ihm hinweggenommen." Bas ift für ein Sinn oder Berftand in dieser Ansicht 8)? Denn feelischer Geift ohne Bewußtfein findet fich auch nicht bei irgendeinem von allen Geschöpfen, aufer allein bei den Saaten und den Gräfern und den Bäumen und bei don Rindern im Mutterleibe vielleicht; denn das, mas fie (die Pflanzen) machfen und reif werden läßt, ift ohne Bewuftfein und ohne die Fähigkeit fich von einem Orte zum anderen zu bewegen.

<sup>1</sup>) Die biblischen Citate des Aphraates find insofern von großer Bichtigkeit, weil aus ihnen hervorgeht, daß die Beschlittä, da sie von Oftsprern, d. 4 von Sprern unter persischer Öerrichaft, wie Aphraates, ebenso gebraucht wurde, wie von den mit den Oftsprern in gar keiner engen Beziehung stehenden Spren im römischen Reiche, schon von altersber als der eigentlich christliche Zert be trachtet wurde. Denn die Beschlittä des Aphraates zeigt, wie die des Ephrän, bereits die Spuren langen Gebrauches und zwar in der Eftraugelo-Schrift. S. Th. Nöldele im "Litterarischen Zentralblatt" (Jahrg.) 1875, S. 1505, und Sasse a. D., S. 34 ff. Bemerkt sei noch, daß Aphraates, wie Jahn ("Göttingliche gelehrte Anzeigen" 1877, S. 1885.) gezeigt hat, seine Evangekteneitate aus Tatians Diateffaron schöptte.

2) Letzteres ift zweifelsohne das allein Richtige. S. n. S. 334.

8) Gemeint ift bie Anficht, daß der seelische Geift im menschlichen Leibe resp. Leichname keine Empfindung habe.

Denn wie nach der Ausfage der Bbilofophen die Subsanz (n ovola) fich teilt in Rörperliches und Unförperliches, fo teilt fich and das Rörperliche in Befeeltes und Unbefeeltes, und bas Befulte teilt fich wieder in Tier (eig. lebendes Wefen, animal), in Lieroflanze (fooovrov) und in Bflanze. Tier nun ift alles das, was lebt und fich von einem Orte zum anderen bewegt, entweber in der Luft oder auf dem Trockenen ober in dem Meere; Tierpflanze aber die Schwämme und bie Schneden, beren es febr viele giebt, und alle die Tiere, welche, obgleich fie an einen Ort fiziert find und nicht freiwillig von ihm fich entfernen tonnen, boch leben und empfinden, wenn fich etwas nähert und fie berührt - und bas Rennzeichen, daß fie leben, ift ja außer bem, daß fie enwfinden, anch das, daß von ihnen Blut ansftrömt, wenn fie zerschnitten werden -; die Pflanze aber ift bas, worin, indem es firiert und eingepflanzt ift und an einem Orte fich befindet, eine empfindungeloje Seele ift, welche fie (die Pflange), zugleich mit Erde und Baffer und der Fürforge bes Schöpfers, machien und gebeihen läßt. Der Urt diefer Pflanzenfeele vergleicht der perfifche Schriftfteller die Menfchenfeele, von der ev fagt, daß fie in dem Leichnam, der ohne Bewußtfein ift, nach dem Tobe mit begraben wird. - Aber auch, daß die mit dem Leibe ber Denfchen begrabene Seele geringer ift als die der Pflanze, wird von ihm behanptet. Denn fo lange die Seele der Pflange in derfelben ift, ift fie (bie Pflange) frifc und erfält fich und gedeißt fröhlich und erfcheint ben Angen wie etwas Lebendes; fobald fie (die Seele) aber ans ihr herausgeht, wird fie durr und vertrodnet und vergeht und erscheint den Augen wie etwas Totes. Die Seele aber, die nach Ausfage des perfischen Schriftftellers in dem menschlichen Leibe nach dem Tobe mit begraben wird, tann ihn auch nicht einmal drei ganze Tage lang erhalten ohne Auffähung und Berfetung und Bermefung innerhalb des Grabes. ---

Und auch die andere Behauptung, daß der heilige Geist, den die Menschen bei der Taufe empfaugen, sobald sie sterben, zu seiner Natur zu Christus geht 1) — d. i. "zu unserem Herrn geht

1) S. Bright a. a. D., S. 125, 3. 16, vgl. S. 126, 3. 1 x. 2. Die 22\*

<sup>827</sup> 

der Geift Chrifti", indem ich nicht wüßte, wen er mit "unserem Herrn" außer Chriftus meinen könnte —, ift voll Dunkelheit und ohne ftäbtische Gelehrsamkeit (d. i. wissenschaftliche Schulung). —

Ebenso auch die Meinung, die er später äußert. Er schreibt nämlich furz barauf: "Denn der, welcher ben Geift Gottes in Reinheit erhält (eig. bewahrt), zu dem fagt er (diefer adtliche Geist), wann er zu Chriftus geht: "Der Leib, zu dem ich getommen war und ber mich umkleidet hat feit dem Baffer der Taufe, hat mich in Beiligkeit bewahrt", und der heilige Geift bittet bei Christus um die Auferstehung des Leibes, der ihn rein (adv.) bemahrt hat, und der Geift verlangt, wieder mit ihm (dem Leibe) vereinigt zu werden, damit der Leib in Herrlichkeit auf-Der Mensch aber, welcher den aus dem Baffer (ber erstebe. Taufe) empfangenen Geift betrübt, - aus dem geht er beraus, noch ehe er ftirbt und geht zu feiner natur zu Christus und beflagt fich über den Menschen, der ihn betrübt hat. Und wenn die Zeit der schließlichen Bollendung eintritt, und es naht die Zeit ber Auferstehung, so empfängt der heilige Geift, der in Reinheit bewahrt worden ift, große Rraft von feiner Natur und kommt vor Chriftus und ftellt fich auf die Pforten der Begräbnisftätte, dem Orte, wo die Menschen begraben liegen, welche ihn in Reinheit bewahrt haben, und wartet auf den Schall des Hornes; und wenn die Engel die Bforten des Himmels vor dem Könige aufthun, bann ruft bas horn und die Bofaunen erschallen, und es bort es ber Geift, ber auf den Schall wartet; und eilends öffnet er die

**32**8

Gräber und läßt die Leiber auferstehen und das, was in ihnen mit begraben ist <sup>1</sup>). — Und kurz darauf: "Und dieser Geist, mein Geliebter, den die Propheten empfangen haben und so auch wir, sindet sich nicht immerwährend bei seinen Empfängern, sondern bald geht er zu dem, der ihn gesendet hat, bald kommt er wieder zu denen, die ihn empfangen haben. Höre auf das, was unser herr sagt: "Berachtet nicht einen von diesen Kleinen, die an mich glauben; denn ihre Engel im Himmel schauen zu jeder Zeit das Antlik meines Baters<sup>9</sup>)<sup>c</sup>, d. h. der Geist geht zu jeder Zeit und kellt sich vor Gott hin und schaut sein Antlik; der aber, welcher den Tempel schädigt, in dem er wohnt, — über ihn beklagt er sich vor Gott."

Bemerkst bu, o unser Bruder, die Unbeholfenheit (wörtlich: das Bäuerische) dieser Aussprüche und welche Ehre sie dem heiligen Geiste (d. h. dem göttlichen Geiste, der in dem Menschen Wohnung nimmt) zuteilen und wie er die Engel der Gläubigen auffaßt, von denen unser Herr sagt, daß sie zu jeder Zeit das Antlitz keines Baters sehen? Diese Ansicht äußert er auch in der Stelle gegen Ende des Traktats über die Ausserstehung der Toten, die ich wegen ihrer Länge mich scheue hier anzuführen 3).

1) Bright a. a. D., G. 126, 3. 4-21. Dieje Stelle fchließt fich unmittelbar an bie in ber vorausgehenden Anmerkung citierte an. Wir fügen noch die Worte hingu, die zwischen ben beiden von Georg hier angeführten Eitaten fteben, fo bag bann biefe gange Bartie ber 6. Somilie (Bright, S. 124, 3. 19 bis S. 127, 3. 15) teils im Tert, teils in den Anmertungen mitgeteilt ift. Diefelben lauten (Bright, S. 126, 3. 21 bis S. 127, 3. 7): "Und er (ber Geift) befleidet ihn (ben Rörper) mit der Berrlichteit, bie mit ihm felbft tommt, und er ift inwendig (in dem Rörper), um ben Leib ju erweden, und bie Berrlichteit ift auswendig, um den Leib ju fchmuden; und der feelifche Beift wird verschlungen von bem himmlifchen Geifte, und ber ganze Renfch wird geiftig, weil fein Rörper in ihm (bem Geifte) ift. Und es wird verschlungen ber Tob burch bas Leben, und ber Leib wird verschlungen burch en Beift, und ber Menich ichmebt infolge des Geiftes empor bem Rönige entjegen; und er empfängt ihn mit Freude, und Chriftus bantt bem Leibe, ber einen Geift rein bewahrt hat." - Hieran schließt fich dann das zweite, abdliefende Citat George (Bright, S. 127, 3. 7-15).

2) Matth. 18, 10.

3) Die Stelle findet fich bei Bright, S. 172, 3. 20 bis S. 173,

Indem wir diese Stellen, in denen die "Geifter" in der oben augegebenen Weise aufgefaßt worden find, beiseite laffen, tommen wir zu jenem anderen Ausspruche, den Deine brüdetliche Liebe in Erinnerung gebracht hat. Er fagt nämlich in dem Traftat über die Traube 1), daß Noah bis zu bem 58. Jahre bes Lebens des Abraham lebte und daß er in Ur der Chalbäer wohnte und dort starb und begraben wurde. Ferner saat er auch von Sem. baf diefer bis zu dem 52. Jahre des Lebens des Jatob lebte. - Biffe deshalb, o Du Freund der Belehrung, das ber perfifche Schriftfteller nach der Überlieferung der Schriften ber Inden alle feine Berechnungen machte und nicht nach ber überlieferung der LXX oder nach der Überlieferung der Samaritaner, wie Du auch felbft vorher geschrieben haft. Du aber ichliefe Dich an die Überlieferung nach der Übersetzung der LXX an und folge biefer, und zwar besonders in Rückficht auf die Jahre ber Ere väter, weil die maßgebenden (wörtlich: weifen) Schriftfteller bes zeugen, daß sie wahrer ift als die anderen, indem Du von Abam bis zur Flut 2242 Jahre annimmft (eig. haft, festhältft), und von der Flut bis Abraham 943, und von Adam bis Abraham 3185; und von Abraham bis zum Auszuge der Rinder Israel aus Aandten 515 und von dem Auszuge bis zum Anfange des Tempelbaues 480 Jahre, wie es im Buche ber Rönige gefchrieben ftcht, und von bem Anfange des Tempelbaues bis zu feiner Berbrennung durch Nebukadnezar 441 Rabre. und von der Betbrennung des Tempels bis zum Anfange der Jahre der Griechen 280 Jahre; im ganzen aber find von Abam bis zum Anfange

3. 9 und lautet folgendermaßen: "Sei aber eingedent, mein Geliebter, daß ich über diesen Gegenstand dich in dem Traktate über die Einsteller dahin beichn habe, daß der Geist, den die Gerechten empfangen, zu unferem Herrn zu jeiner himmlischen Natur geht, dis zur Zeit der Auferstehung, wo er kommt, um anzuziehen den Leich, in dem er gewohnt hat; und immersort bittet er für ün vor Gott und bemüht sich um die Auserstehung des Leides, in dem er gewohnt hat, gleichwie der Prophet Jesaias über die Kirche aus den Heiden sagt (Rap. 62, 6 u. 7): "Immerwährend stehen deine Fürsprecher und gönnen sich nicht Ruce. Die Gottlosen aber haben keinen Fürsprecher vor Gott, weil der heilge Grift fern von ihnen ist, da sie selich sind und seelich (adv.) begraben werden."

1) S. Bright, S. 463 u. 464.

1

850

der Jahre der Griechen 4901 Jahre und von Adam bis zu dem gegenwärtigen Jahre, dem 1025. der Griechen, find 5926 Jahre, indem an 6000 fehlen 74 Jahre.

Benn aber beine brüberliche Liebe weiter gefragt hat - bamit auch dies nicht unbeantwortet bleibe ---, warum Noah feine Beitgenoffen nicht ermahnte, das Bild des Renan, des Sohnes bes Arpachichad, nicht anzubeten, und Sem nicht die feiner Generation Angehörenden, die Göten nicht zu verehren, fo geben wir in Rürge zur Antwort; wegen ber Freiheit und ber felbftändigen Berfügung, die Gott dem Menschengeschlechte verliehen hat, vermöge beren jemand entweder fündigen ober fich als gerecht erweifen will. Auch haben die Leute ber damaligen Zeit in ben 100 Jahren vor ber flut, als fie faben, daß Noah Zedern pflanzte und zerfägte und die Arche baute, um fich ju retten, weder Reue empfunben, noch find fie von ihrem bofen Leben umgetehrt, fondern fie aßen und tranken und heirateten und verheirateten, bis daß die flut tam und alle vernichtete gemäß bem Bort unferes Berrn. Aber auch nach ber Flut wollte fich weder Renan, der, wie gefagt wird, ein großer Bauberer und Böfewicht war und beshalb vergöttert wurde, noch alle die Zeitgenoffen des Noah und des Sem von ihrem bofen Leben abhalten laffen, wenn anders fie daju von diefen beiden ermahnt wurden. Es giebt jedoch auch einige, bie da fagen, daß die Menschen in den Tagen bes Serug anfingen, Bilder zu machen und Göten zu verehren. Benn bies nun wahr ift, fo reichten alfo weder Noah noch Sem, fein Sohn, an jene Reit heran, da es ja von der flut bis zu Gerug -felbstverständlich gemäß der Überfetung der LXX - unter Sinjurechnung ber 130 Jahre bes Renan 794 Jahre find. Noah lebte aber nach der Flut 350 (im fprischen Texte 330) Jahre, fo daß an 794 Jahren 444 fehlen; Sem aber lebte nach der Flut 500 Jahre, fo daß von den 794 Jahren bis Serug 294 (im fprifchen Texte 494) fehlen. - Alles bas, was in biefen 3 Rapiteln fteht, bezieht fich auf die Fragen, die Deine Liebe zu Gott betreffs des perfifchen Beifen und einiger Ansiprüche in feiner Schrift an uns gerichtet hat.

Unter den verschiedenen Fragen, die Georg in diefem Rabitel behandelt, fteht die erfte, die auf die psychologischen Anschauungen bes Aphraates Bezug hat, auch an Bichtigkeit oben an. Wie aus ben von Georg angeführten Stellen hervorgeht, unterscheidet Aphraates von dem feelifchen Geifte im Denfchen . b. ber vernunftbegabten menschlichen Seele, ben himmlischen Geift oder - wie er ihn auch nennt - den heiligen Geift oder ben Geift Chrifti, ber dem Menschen in der Taufe durch die göttliche Gnade zuteil Bährend nun diefer himmlifche Geift beim Tode der guten wird. Menfchen au "Chriftus, feiner natur", alfo zu feinem himmlifchen Urfprung zurücktehrt, aus ben bofen Menschen wegen ihrer Sünden aber ichon vorher weicht, fo wird nach der Anschauung bes Aphraates die menschliche Seele, "ber seelische Geist", zugleich mit dem Leichnam begraben und bleibt in demfelben ohne Bewußtfein bis zum Tage der Auferstehung; an jenem Tage aber wird ber himmlifche Geift Leib und Seele des Guten aus bem Grabe aufermeden und burch feine Serrlichteit fo verklären, daß der gange Menfch geiftig zum himmel fich erhebt, bagegen werden die, welche den himmlifchen Beift verloren haben und deshalb nur feeliich auferstehen, burch die Schwere ihres Leibes daran gehindert, jur Bobe emporzuschweben, fo daß fie in der Erde bleiben und gur Bölle hinabsteigen 1). Den Zuftand der Seele im Grabe bezeichnet Georg felbft an einer anderen Stelle als einen ichlafähnlichen 3ustand ohne Bewustsein, indem er den Seelenschlaf der Gerechten als einen füßen Schlaf schildert, dem nach erquickender Ruhe am Morgen ein herrliches Erwachen folgt, den der Bösen aber als einen schweren und unruhigen, dem nach fleberähnlicher Beängstigung ein ichredliches Ermachen folgt 2).

<sup>1)</sup> S. Bright, S. 131, 3. 22 bis S. 133, 3. 10.

<sup>2)</sup> Die Stelle (Wright, S. 170, 3. 5-15) lautet folgendermaßen: "Die Gerechten schlafen, und ihr Schlaf ist ihnen stüß bei Tage und bei Racht, und diese ganze lange Nacht fühlen sie nicht, sondern wie eine Stunde erscheint sie in ihren Augen; benn bei der Nachtwache des Morgens erwachen sie und freuen sich. Aber der Gottlosen Schlaf ist unruhig, und sie gleichen dem Manne, der durch heftiges und tiefes Fieber hin- und hergeworfen wird und sich auf seinem Lager hierhin und borthin wälzt; und schrecklich ist die

Obwohl fich nun eine folche Unterscheidung zwischen ber Seele (wurn) und bem Geiste (πνευμα sc. ayion), ber dem Menschen burch bie göttliche Gnade zuteil wird, auch bei anderen Rirchenichriftiftellern der erften Jahrhunderte findet, 3. B. bei grenäus (adv. haer. 1. V, c. 7-13), Origenes (Comm. in Matth., T. 16, ser. 57. 62) und Dibymus von Alexandrien (de trin. l. II, c. 20), fo scheint boch die ganze weitere Ausführung diefer Lehre, die Schilderungen vom Seelenschlaf und ber dereinstigen Auferwedung, auf eine andere Quelle zurückzugeben und gleich fo vielen anderen Anschauungen des Aphraates (f. o. S. 308) der judischen Theologie entlehnt zu sein. In der That findet fich im Talmud ganz die nämliche Anschauung, wie bei Aphraates, indem ts Schabbath 152b heißt, daß dem Leichnam ein Bewußtsein eigne, welches nach der Meinung einiger fo lange mährt, bis der Leib verweft ift, aber mit dem Unterschiede, daß die Leiber der Gerechten und ber Mittelmäßigen im Frieden ruhen, die Leiber der Bottlofen aber feinen Frieden haben ; und in einem fpäteren Berte, ber Schrift 'Abodath haggodesch des 1531 verftorbenen Rabbi Meir ben Gabbaj findet sich 1) ein Citat aus dem Midrasch Ruth hane'elam, wo es heißt 2): "Der Rabbi Alexander fagt: zur Zeit wenn ber Menfch von ber Welt abscheidet, geht die Seele (wp)) dem Leibe nach und bleibt in demfelben, der Geift (CHD) aber fliehet von demfelben hinweg in das Paradies und besucht ftets den Ort der Seelen und muntert diefelben auf u. f. m." Hierzu bemerkt R. Meir ben Gabbaj: "Dreierlei Seelen find in dem

ganze, ihm langfam vergehende Nacht, und er fürchtet fich vor dem Morgen, da sein herr ihn verdammt. Unser Glaube aber lehrt, daß die Menschen, wenn sie in diesem Schlafe liegen, sest schlummern und nicht Gutes von Bösem zu unterscheiden wissen, und daß die Gerechten nicht ihre Bercheißungen erhalten und die Gottlosen nicht ihre Strafe, bis daß der Richter sommt."

 <sup>3</sup>m zweiten Zeile (הלק העברה), im Anfange des 28. Rapitels; fol. 45, 2.

<sup>2)</sup> Der Midrasch Ruth hans'elam ist ein aus tabbalistischer Überlierung geschöpfter späterer Zusatz zu dem den jüngeren Midraschim zugehörenen Midrasch Ruth. Der Titel schon bezeichnet den Inhalt als mystische 5/22,), eigentl.: verborgen) Auslegung.

Menschen: die wyg (d. h. die menschliche Seele), der rin und die , b. h. die Seele, welcher herrlicher ift als die erfte, die wa beißt. Wenn nun ber volltommene Gerechte von ber Belt abfcheidet, fo fährt die wieder ohne jeglichen Berzug hinauf an ihren Ort und ber nin acht in das untere Baradies; die wen aber bleibt bei dem Leibe, bis daß er verweset und das Rleifc וכשהצריה השלם נפטר מו העולם הנשמה עולה אל מקומה) versebrt ift נלי שום עיכוב והרוח הלכת אל גן עדן שלמטה כדברי המדרש שכחבתי (1 והעכל הבשר (והגפש נשארת עם הגוה עד יפסד ויהעכל הבשר) ....; und bie שפו, welche in dem Leibe bleibt, bis er verweft, wird von dem m während diefer Zeit besucht . . . Wenn aber das Fleisch wieder zu Staub geworden und verweft ift . . . ., alsdann ruht der m in dem Baradieje aus von der Besuchung (regeren d. h. von dem Alt des Besuchens und ber Innewohnung), burch welche er den Leib, fo lange er noch ganz (b. h unverweft) war, wegen der bei demfelben übriggebliebenen woj befucht hat, und alsbann verbindet fich bie wit bem Rin und ber rin mit ber cwam. " 2) So ergiebt fich benn aus den angeführten Stellen, bag Aphraates auch feine pinchologischen Borftellungen den religiöfen Anschauungen ber bamaligen Juden 3) entlehnte, und somit ist auch bie von ihm vorgetragene Lehre vom Seelenschlaf nicht etwa auf eine abweichende Lesart feiner Bibel= (d. h. Befchitta=) Bandfchrift zurückzuführen, wie Georg für möglich hält (f. o. S. 326), fonbern Aphraates hat vielmehr den Ausdruck der mehrfach erwähnten Stelle 1 Ror. 15, 44 geändert, um feine Lehre biblifch begründen zu können.

3) Eine weitere Ausführung biefer Anfchauung vom Berweilen ber Seele im verwejenden Leibe im Anfchluß an Hi. 14, 22 ift die Borftellung, baß die Seele den Berwejungsprozeß schmerzhaft empfinde (l. Berachoth 18): "der Burmfraß schmerzt den Toten gleich Nadelstichen"). — Eine natürlich um rein phantastische Schülderung von den Schmerzen der mit bem Leibe verwejenden Seele findet sich in Immermanns Epigonen (2. Aufi. III, 96 ff.).

<sup>1)</sup> Gemeint ift ber oben ermähnte Midrasch Ruth hane'elam.

<sup>2)</sup> Obwohl die Schrift des R. Meir ben Gabbaj, ber diefe Stelle entnommen ift, aus einer viel späteren Zeit stammt, so ist doch die in derfelben vorgetragene Lehre als eine altjüdische zu bezeichnen, wie ja auch aus der erwähnten Talmubstelle hervorgeht.

Richt minder geben auch die Aufstellungen des Aphraates über bie Zeitrechnung der Genefis auf judifche Tradition zurück, wie Georg richtig bemerkt (f. o. S. 330) 1). Anderseits ift es burchaus den damaligen Berhältniffen entsprechend, daß Georg die Chronologie der LXX empfiehlt, wie ja befanntlich nicht blog bie Bäter der alten Rirche sich übereinstimmend an die LXX angeschlossen, sondern auch die römische auf Grund der Bulgata an dem Wortlaute ber griechischen überfetzung festhält. Much im Oriente, wo dergleichen Berechnungen besonders beliebt waren, hat man der Überlieferung der LXX den Borzug gegeben, fowohl vonseiten der gelehrten Muhammedaner (val. besonders die lichtvolle Darftellung des Berhältniffes der drei Berechnungen in ber von Fleischer herausgegebenen Historia anteislamica bes Abulfeba S. 4ff.), als auch bei den Sprern. Wie vertraut man auch bei den fprischen Gelehrten mit diefen Fragen war, davon giebt 3. B. die Tabelle einen Beleg, die einem von Land in feinen Anecdota Syriaca herausgegebenen fprifchen Berte 2) beigegeben ift und sich in nichts von den unferen heutigen Kommentaren zur Genefis beigegebenen Tabellen über das gegenfeitige Berhältnis ber Chronologie des hebräischen Textes, der famaritanischen Übersetung und der LXX unterscheidet 3).

Auch die Frage, weshalb Noah feine Zeitgenoffen nicht vor

1) Mit den "Schriften ber Juden" meint Georg, wie sich aus bem Zusammenhange ergiebt, das hebräische Original der alttestammentlichen Schriften. Da es aber nicht wahrscheinlich ift, daß Aphraates des Hebräischen so mächtig war, daß er den hebräischen Tert selbständig benutzen konnte, so ist anzunehmen, daß er die Renntnis dieser Zeitrechnung, wie so vieles andere, aus der jüdischen Tradition schöpfte, etwa in der Weise, wie wir es von Hieronhnus wissen, d. f. indem er sich von einem Rabbiner unterrichten ließ.

2) S. Land, Anecdota Syriaca III, 6-15 u. speziell S. 13. Die Labelle berückflichtigt nicht die Chronologie der samaritanischen Übersetzung, während Abulfeba in dem oben angeführten Berke auch darauf näher eingeht.

3) S. 3. B. ben Kommentar zur Genefis von Luch, 2. Aufl., S. 99 u. 223, von Delitich, 4. Ausg., S. 189 u. 273, von Knobel-Dillmann, S. 122 u. 219. In den angeführten Kommentaren ift auch das Rähere über das gegenseitige Berhältnis dieser drei verschiedenen Chronologieen einzusehen. ber drohenden Katastrophe gewarnt habe, ift bekanntlich vielfach im Oriente diskutiert worden, und die Sage von der Sendung des Noah zu seinen Zeitgenoffen, die sich auch in den legendenhaften Berichten des Koran kryftallissert hat — wo Noah nicht weniger als 25 mal als großer Prophet und "Warner" erwähnt wird <sup>1</sup>) —, ist jedenfalls aus dem Wunsche hervorgewachsen, daß neben der göttlichen Gerechtigkeit, die das Strafgericht herbeissührte, auch die göttliche Langmut nicht fehle, die dem Strafgericht eine eindringliche Warnung vorhergehen läßt.

## Biertes Rapitel. Über ben orthodoxen Bresbyter, ber einem häretlichen Diakon Absolution erteilte.

~~~~~~

Betreffs der Angelegenheit ( $\delta \pi \delta \delta \sigma \sigma \epsilon_5$ ) des orthodoxen\_Presbyters aber, von dem Deine brüderliche Liebe geschrieben hat, daß er einem Diakon Abfolution erteilte . . . . <sup>2</sup>) oder (sive) Chalkedon, höre in Kürze: "Wenn der Diakon, indem er krant und bettlägerig ist und ihn Angst und Furcht vor dem nahen Tode beunruhigen, bittet und sicht, von seiner Reyerei, bevor er stirbt, entsündigt zu werden, es ist aber kein Bischof (wörtlich: Oberpriester) oder Kurator<sup>3</sup>) da, ihn zu entsündigen, aber ein ortho-

3) Mit bem "Rurator", ober bem "Rurator ber Gegenb", ober bem "Rurator ber Gparchie" ift ein Chorepiflopus ber Broving (b. h. bes bifcoflichen

<sup>1)</sup> Zu ber warnenden Predigt des Sem vergleiche man die Prophetenthätigkeit des Hab (b. i. Eber), welche der Koran der des Noah au die Seite stellt.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Die Lücke, die der sprische Text hier ausweist, ist ungefähr so ausgufüllen: "... wie die Beschlüffe des Konzils zu .... oder Chalcedon gestatten." Obwohl die Jakobiten die Beschlüffe des vierten ökumenischen Konzils von Chalcedon (451) verwarfen, werden doch die Beschlüffe des Chalcedonense nicht selten angeführt. Der erste Name lautete vielleicht Epheins, da beide Konzilien gewöhnlich hinter einander genannt werden. Wegen des "sive" des sprischen Textes, das allerdings eigentlich Icheiter Namen voransseits von Chalcedon bezeichnet werden könnte, da diese Synode von einer Borstadt Chalcedons, Namens "ad quercum", benannt ist, ist wohl wegen der geschäcktlichen Berhältnisse nicht stathaft.

borer Priefter nahe, fo ift es gestattet, daß der Priefter den Diaton entfündige, wenn ber Bresbyter auch nicht die Erlaubnis vom Bifchof hat, von Rezerei zu entfündigen, weil die Notwendigfeit ihm erlaubt zu entfündigen, wie dem Bresbuter, welcher gegessen hat, zu taufen. Und wenn er ihn entfündigt hat, so geziemt es fich für ihn zu dem Bischof zu geben oder zu dem Lurator der Gegend, und wie es diesem gut dünkt, wird er feines Amtes walten. Wenn der Diaton aber, indem er gefund ift und geben tann, inftändig bittet von feiner Reterei entfündigt zu werden, fo ift es dem Bresbyter ober dem Rlausner ober dem Styliten, wenn er feine Erlaubnis dazu hat, nicht gestattet, ihn zu entfündigen, auch wenn der Diaton furcht vor dem Tode hat infolge der Geschwulft (Beulentrantbeit), die er hat, sondern es geziemt sich für ihn, wenn er um feine Seele beforgt ift, ju bem, ber die Befugnis ju entfündigen hat, ju geben und burch feine Band die gefetsliche und volltommene Absolution von Gott zu empfangen. Wenn aber der Presbyter icon vor langer Zeit fich erdreiftet hat, nämlich den Diakon zu entfündigen, so ist ihm nicht gestattet, sein Priesteramt weiter ju verwalten (wörtlich: miniftrieren), bis er zu bem Bifchof ober dem Rurator der Eparchie gegangen ift, und wie es diefem gutbünkt, wird er feines Amtes walten. - Dag aber ber Presbyter, welcher den entfündigten Diaton entfündigt hat, ihm erlaubt hineinzugehen in den Altarraum 1), bas ift ganz und gar

Sprengels) gemeint. Bon Landbischöfen des bischöflichen Sprengels tann man insofern reden, als diese zwesnlozonol unter dem Bischof standen. Der spriche Ausdernd die zwesnlozonol unter dem Bischof standen. Der spschäftsführer" und findet sich in der Beschichta (1 Betr. 2, 25) für snlozonos (rwv wvzwv), so daß "Aurator der Gegend" eine ganz wörtliche Übersehung von zwesnlozonos ist. Das daneben stehende Louis bezeichnet eigentlich den "Hresbyter", unterschieden wird); gemeint ist mit dieser Bezeichnung, die sich auch sonst in der sprischen Litteratur sindet, der Bischof (f. Bernsteins Legilon, S. 483).

1) Der wörtliche Ausdruck im Syrischen lautet: "in bas haus des Altars"; gemeint ift der Chorraum, das "heiligtum" der Kirche.

887

ungesetzlich und firasbar; und nicht ist es gestattet, daß es ohne Erlaubnis des Bischofs (wörtlich: Oberpriefters) geschieht, auch wenn es der Kurator ift, der ihn entsündigt hat, — zumal wenn er nicht von einem orthodozen Bischof, sondern von einem häretischen zum Diakon gemacht worden ist. Denn der Bischof hat Gebete über ihn zu sprechen, und dann erst kann er das Heiligtum betreten und seines Diakonenamtes warten (wörtlich: sich bedienen), felbstverständlich aber erst, nachdem er beendet hat die Zeit der Buße, die ihm von dem Bischofe zuerkannt worden ist." <sup>1</sup>) Dies war in Kürze hierüber zu sagen.

Die in diefem Rapitel enthaltenen Bestimmungen finden fic dem Wortlaute nach in keiner der Ronzilienfammlungen 2). Doc giebt es verschiedene Beschlüffe befannter Rouzilien, in benen abnliche Beftimmungen getroffen werden betreffs dieses Refervatrechtes ber Bifchöfe, wonach nur fie befugt fein follten, durch Sandauflegung die Wiederaufnahme (reconciliatio) reuig in den Schof ber Rirche zurücktehrender häretischer Rleriker zu bemirken. ଞ heißt es in dem 8. Ranon der Spnode von Nicaa, das bäretifche Rleriker nach erfolgter Handauflegung im Rlerus verbleiben (miveiv er to xlnoo) durfen, alfo in ihrer priefterlichen Burte anerfannt werden (vgl. can. XIX betreffs der Baulizianer) 8), und in dem 2. Kanon der Synode von Ancura 314 wird rückficktlich ber Diatonen bestimmt, daß bie, welche geopfert haben, zwar ihre Bürde behalten follen, daß fie aber nicht zum Rirchendienfte m

2) Eingesehen wurden außer ber Parisies Rongidienfammlung (Acta conciliorum et epistolae decretales, Parisiis 1714) auch die Bibliotheca iuris canonici und Affemanis Bibliotheca iuris orientalis canonici et civilis (1762), die leider teinen Registerband hat; ferner Thomassin, Vetus ac nova ecclesiae disciplina; Barbosa, De officio et potestate episcopi; Bingham, Origines eccl.; Sefete, Rongiliengefchichte.

8) S. audy Aurelian. I. a. 511. can. X.

Es ift übrigens nicht ausgeschloffen — weber durch den Zusammenhang, noch durch den Wortlaut —, daß diese Bestimmungen auf keinen Konzilsbeschluß zurückgehen, sondern zu den "Kanones" des Georg gehören (s. 297 f.).

gelassen werden dürfen (cossare vero debent ab omni sacro ministerio, ita ut nec panem nec calicem offerant nec pronunciont); boch hat der Bischof das Recht weitere Berfügungen ju treffen. In den erwähnten Fällen ift die Entscheidung ausdrück. lich den Bischöfen referviert; dagegen find für den Fall besonderer Befahr und der Befürchtung nahenden Todes freiere Beftimmungen binzugefügt worden. Während aber im 1. Ranon ber Synode von Dranges 441 nachgelaffen wird, daß in Abwesenheit des Bifchofs auch Bresbyter dem Tode nabe Baretiter, die in die Rirche aufgenommen werden wollen, durch Salbung und Benediktion tonfignieren dürfen 1), fo wird in den von Georg citierten Befhluffen bieje auf haretifche Laien bezügliche Beftimmung auch auf die Kleriker ausgedehnt, indem es zwar den Presbytern geftattet wird, in Ubwefenheit des Bifchofs einem Diakon die Abjolution zu erteilen, wenn derfelbe dem Tode nahe oder durch schwere Krankheit an das Lager gefesselt ift, nicht aber in dem Falle, wo der häretische Diakon sich an den Bischof selbst wenden tann; teinesfalls aber durfe ein folcher von einem Presbyter wiederaufgenommene Diaton feinen tirchlichen Dienft ausüben, ohne daß der Bifchof feine nachträgliche Genehmigung ju der von dem Bresonter erteilten Abfolution und der dadurch von ihm vollzogenen Wiederaufnahme gegeben habe.

## Fünftes Rapitel. Über Gregor, den Bifchof, der die Armenier lehrte.

Gregor, der Lehrer der Armenier, o Freund der Belehrung, war, wie aus den Worten seiner Lebensbeschreibung zu erkennen ift, feinem Geschlechte nach ein Römer <sup>2</sup>), aber schon als lleines

<sup>1)</sup> S. auch Bibl. Jur. can., p. 145: Syn. apud Carthaginem Africanorum VII, vgl. S. 886.

<sup>2)</sup> Nach Agathangelus und Moses Chorenensis war Gregor ber Sohn eines parthifchen Fürsten, Namens Anag (Anacus) und wurde zu Casarea in Cappadocien christlich erzogen, wohn er durch seine Amme, eine Ehristlich, gebracht worden war, die ihn gerettet hatte, als ber von seinem Bater tödlich ver-

Kind in das Land der Armenier getommen, fei es infolge der Diokletianischen Christenverfolgung, fei es aus irgendeiner anderen Beranlassung, die uns nicht bekannt ift. Und als er aufgewachien mar in dem Lande der Armenier und ihre Schrift und Sprache gelernt hatte, breitete fich fein name aus und murde befannt, fo bak er einer von ber Umgebung und den Hausbeamten des Königs Tiribates murbe, der damals über die armenischen Gebiete berrichte. Und obwohl er an feinem Christentum festhielt, fo mar dies doch nur wenigen befannt. Als es aber dem König Tiridates durch einige von ihnen mitgeteilt murbe 1), berief er den Gregor ju fich und fragte ihn und erfuhr von ihm, daß er ein Chrift fei; da wandte er die verschiedenartigften Schmeicheleien und Drohungen und Martern gegen ihn an, damit er von feinem Chriftentume ablaffen follte, und als er nicht wollte, fo lieg er ihn folieflich ergreifen und in eine Cifterne werfen, welche mit giftigem Bewürm angefüllt mar. Und nachdem er breizehn Sahre in ber Cifterne, in die man ihn gestürzt hatte, gewesen mar, wie es in der Lebensbeschreibung heißt - oder, wenn es Dir recht ift, wollen mir nur drei Jahre annehmen -, zog der König aus zum Bergnügen und zur Tierjagd. Und es fchickte Gott plöglich einen bofen Geift über ihn, und er mard mahnfinnig und verlor

wundete König Chofrov, ber Bater des Terdat, die Hinnetzelung der ganzen Familie seines Mörders besahl (vgl. Moses Chor., edd. Whiston, S. 196 u. 203). Bgl. v. Gutschmid: "Agathangelos", J. d. DMG. XXI, S. 31.

1) Nach Agathangelus war Gregor in den Dienst des Königs Liridats (armen.: Terbat) getreten, um die Blutschuld seines Baters möglichst zu sühnen. Schon vorher hatte sich Gregor, als er seines Baters That ersahren hatte, nach Rom begeben. Nach demselben Berichte (c. III, § 21) ersuhr der König Liridates den christlichen Glauben des Gregor, als er ihn beauftragte, auf den Altar der Schutzgöttin Armeniens, Anahit, Blumenkränze zu legen, nachdem Tiridates mit Hilfe des griechischen Raisers das Reich seines Baters wiedererobert hatte. Auch im Folgenden weichen die gewöhnlichen Berichte von den Angaben Georgs ab. So wird von Agathangelus ausbrücklich erzählt, des eine fromme Witwe den Gregor während seines 18 jährigen Ausenthaltes in der Grube ernährt habe, und nicht das Weib, sondern die Schwester des Königs habe ihn auf Gregor ausmerksam gemacht, nachdem sie durch ein Traumgescht ersahren hatte, das Gregor noch am Leben sei und ihn allein heilen könne.

feinen Berftand und zerbiß fein Fleisch; da erinnerte er hich des heiligen durch bie Sorge feines Beibes und er fandte bin, ihn aus der Cifterne herauszuholen, und als Gregor über ihm betete, ward er gesund. Da dies geschehen war, tamen nun auf Befehl bes Königs und durch die Fürforge des Seiligen die Gegenden Armeniens zum Chriftentum. Hierauf, weil fie burchaus einen Bijcof brauchten, fandte ber König angesehene Männer, die er berufen und bem Gregor beigegeben hatte, mit diefem zu Leontius, bem Bijchof und Metropoliten von Cafarea in Cappadocien, damit er den Gregor zum Bifchof defigniere. Als diefer die Männer aufgenommen und ihren Bunich erfüllt hatte, entließ er fie in frieden und in Freude von fich 1). Indem der Seilige nun bie Begenden Urmeniens verwaltete, baute er feitdem Rirchen und Abfter auf Befehl des Königs und mit eifriger Unterftugung ber Großen feines Reiches, und er defignierte und ftellte an ihnen (b. b. den Rirchen) Bresbyter und Diakonen an, indem er ihnen auch Gefete und Berordnungen gab, wie es ihm gutdünkte. Und nachher, als fich bie beilige Synode zu Nicaa verfammelte, tam auch er hinauf zur Spnode mit dem heiligen Leontius, der ihn jum Bischof gemacht hatte. Dies ift der einfache und fehr verfürzte Bericht über Gregor, ben Lehrer ber Armenier.

Es ziemt sich aber, wie wir meinen, um unserem Berichte größere Glaubwürdigkeit zu verleihen, daß wir auch einige wenige Borte aus der Lebensbeschreibung dieses Mannes ansühren <sup>2</sup>), welche also lauten: "[Zur Zeit, als Diokletian über die Römer herrschte, gleichzeitig aber auch Tiridates über die Parther und Armenier], da hörte Tiridates, daß [in seinem Palaste ein Mann mit Namen] Gregor [sei, welcher die Götter nicht verehre, sondern]

Theol. Stub. Jahrg. 1883.

<sup>1)</sup> Uber die Beihe Gregors zum Bischof durch Leontius f. v. Gutschmid, Agathangelos, a. a. D. S. 59, vgl. S. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Um Raum zu sparen, teilen wir nicht ben Wortlaut des griechiichen Originales mit, sondern begnügen uns mit einer Kenntlichmachung der wörtlich übereinstimmenden Stellen durch Ausschleichung alles deffen, was in den sprischen Eitaten Georgs hinzugefügt ift, indem wir diese Zusätze in edige Rlammern einschließen. Fehlen dagegen im sprischen Texte einzelne Worte Rip. Sätze, so ist dies durch Punkte angedeutet.

von der Religion der Christen fet. Diefen fuchte er, fals er ibn an fich gerufen hatte], burch viele Drohungen ju erschütten (continuo coepit increpare variisque modis indignationem suam ostendere)." 1) - Und furz darauf : "Da begann der Rönig m ihm au fagen : Als ein Frembling und Beimatlofer bift bu m uns getommen fund bift vieler Ebre und Ansteichnung von uns gewürdigt worden]; wie tannft du jett magen, den Gott zu verehren, den ich nicht verehre." 2) - Und viel fbater : "Der Selige aber blieb in der Cifterne [von bösartigem Gewürm], in welche er geworfen worden war, dreizehn (quatuordecim) Rabre findem er vor bem bofen Gemurm bemahrt murde burch die Gute Bottes ] 8)." -Und nach anderem : "Und es befahl ber Rönig, fein Deer ju berfammeln, daß fie zur Jagd binauszögen. Als dies aber geschehm war und die Wagen angefpannt waren und er auf feinen töniglichen Bagen flies, um fich zu fegen, . . . ba ward der Born (castigatio) Gottes über ihn geschickt, und es schlug ihn der böje (immundus) Beift und ftürzte ihn aus feinem Bagen auf das Angesicht zur Erbe, und er fing an zu rafen und von seinem Floifche mit feinen Babnen [ju gerfleischen und] ju effen (nat ras idias vagras rareo Hew)." 4) - Und weiter unten: "Der heiligt

1) S. Acta Sanctorum, Sept., T. VIII, p. 830 sqq. Die Stelle findet fich im 8. Kapitel (§ 17) der Biographie des Agathangelus (griechischer Let mit lateinischer Übersetzung). Die Abweichungen des sporschen Sitates am Anfange gehen jedensalls nicht auf einen anderen Let zursich. Bieluncher fäste Georg die einleitenden Worte hinzu, um den Zustammenhang herzustellen. Ebenso icheint er auch am Schlusse willtürlich den Wortreichtum seiner Ouch vermindert zu haben, wie aus einer Vergleichung und den beigesetzten Worten des Originals hervorgeht. So türzt Georg 3. B. and die Schlusspirasse ver von ihm unten (s. S. 344) citierten Berichtes aus Eusebus (Hist. eccl. VII, 28) ab, indem er einfach sagt: "und viele andere, welche aufzusählen niemand vermag", indem er sich dabei mit Russinus: "ques longum est enumerare per singulos" berührt.

2) A. a. O. cap. III, § 22.

8) H. a. D. cap. V, § 54.

b) A. a. D. cap. VIII, § 69. Der Unfung der Gielle, den Greger wicht zufammengetagen hat, fantet folgendermaßen: "Deinde voluit exire ad venationem cum agmine (orgarei umer) suo: cumque pedites lina pararent et

Bregor aber . . . beugte feine Antee aut Erde und fichte Gott ben Allmächtigen un, daß er dem Rönige Beilung verleibe. Und febe, eine Stimme vom Simmel ward bei ihm vernommen, welche wach: Gregor, fei fturt und ermanne bich, ba ich mit bir bin bis ans Ende: du follft mir Kirchen bauen und mir eine Bohnfutte meiner Beiligen errichten und ihr Born erhöhen; und dieweil du vor mir gebetet haft, fiehe, fo habe ich bich erhört und deine Bitte, bie bu von mir erbateft, ftebe, habe ich bir gewährt. Und als bies zu dem Seiligen gefagt worden war, wandte er fich m bem Rönige und berührte feine Bande und feine Rüfe und brachte ihn zur richtigen Monfchennatur unfüh burch die Rraft unferes herrn Jefus Chriftus." 1) --- Und nach anderem weiter : "Als es aber der Rönig hörte, freute er fich und lobte Gott und befahl, daß fich die Erfahrenen und Ehrwürdigen unter den Satraben und Brogen des Reiches verfammeln follten und mit bem feligen Gregor n bas Land Cappadocien nuch der Stadt Ekfaren gehen, damit ber felige Gregor fchnell bie priefterliche Wirbe empfange und nach dem Lande Armonien zurnettehre. Und nachdem fie auf ihrem Bege nach Cafarea getommen waren, erfchienen fie bor bem feligen Leontius, dem bortigen Bifchof; und als fie ihm dies vorgetragen hatten, machte er ben Gregor zum Bifchof, indem er die unter ihm ftebenden Bifchöfe verfammelte und zu fich berief. " \*)

1) Diese Stelle findet sich weits in der Biographie des Agathangelns, eils in der Kirzeun Biographie, die nur lattinisch vorhanden ist. Da die Übereinstimmung leine wörtliche ist, so teilen wir die paralleten Stellen mit: "et a., inquit, confide, confortare et securum te redde, quia opus ad mamos was pervenit ...; aedificadis autem templam Dei nomine in loce tidi stenso" (Agath., cap. X, § 120, p. 379); dagegen aus der lattin. Vita: "et cum complesset orationem, apprehendens mazum regis signo crucis acto euma a daemonis liberavit" (cap. III, § 86, p. 411). In der Dauklung des Ngathangelns i§ 194 n. 127) ist ver von den heiligen Beärtprent is Rebe; anch ist der Heilungsbericht weiter ansgessicht; jedoch berichtet anch r von einer Bison, von der Gregor felds Bisterlung macht.

2) Much diefe Stelle hat ihre Paralleie nicht in ber größeren (f. cap. XII), woren in ber Mitzern latein. Vita, 190 es (cap. IV, § 38, p. 412) heißt

discessuri essent ad venationem in campum ... rex currum suum accendit " u. f. w. Das Folgende fimmt wörtlich überein.

<sup>28\*</sup> 

Diefes wenige haben wir aus der ausführlichen Lebensbeschreibung über Gregor hier angeführt; das aber, daß er einer von den 318 Bischöfen auf der Synode zu Nicäa war, wird aus den Aften ( $\pi \epsilon \pi \rho \alpha \gamma \mu \epsilon \nu \alpha$ ) der Synode erkannt, in welchen auch von Leontius von Cäsarea und Cappadocien berichtet wird, daß er der Synode beiwohnte. Die Anwesenheit des Leontius wird aber auch durch den heiligen Gregor den Theologen bezeugt, welcher in seiner Rede bei der Beerdigung seines Baters <sup>1</sup>) sagt, daß Leontius der Große, als er an Arianzus vorüberreiste, um nach Nicäa gegen den Bahnwitz des Arius zu gehen, seinen Bater lehrte und ihn tauste und ihn zum Christen machte.

Aus dem, was wir über den Armenier Gregor und über die Zeit, in welcher er lebte, gesagt haben, geht weiter auch das unserer Meinung nach hervor, daß er nicht einer von den drei heiligen Gregoren war — wir meinen weder der Bunderthäter, noch der Bischof von Nyssa noch der Theologe —, sondern daß er jünger der Zeit nach ist als der Bunderthäter, aber älter als die beiden anderen, wie wir im Folgenden zeigen werden. Gregor der Bunderthäter nämlich, welcher Bischof der Stadt Reocäsarea in der Landschaft Bontus war, lebte befanntlich zur Zeit des Kaisers Aurelianns und war einer von den Bischöfen, welche sich in der Stadt Antiochien gegen Paulus von Samosata versammelten, wie dies Eusebiss im 27. und 28. Rapitel des 7. Buches seiner Kirchengeschichte meldet<sup>2</sup>). Es find aber von Kaiser Aurelianus und der Synode,

1) Greg. Naz. Oratio XVIII. Funebris in patrem, c. XII.

2) In dem von Georg ans Eufebius im ganzen wörtlich mitgeteilten Eitate ift besonders auffällig, daß er fcreibt: "Gregorius und Theodorus,

<sup>&</sup>quot;Tunc rex ingenti gaudio et exsultatione repletus cum omni gloria et honore S. Gregorium ad Leontium venerabilem praesulem Caesareae delegavit ... Caesaream in paucis diebus ... pervenit. Quo cum pervenisset, tam a Leontio venerabili archiepiscopo, quam ab omnibus civitatis illius hominibus cum ingenti honore ... susceptus est ... Mittens ergo archiepiscopus per universam dioecesim suam legatos, omnes episcopos suae ditioni subiectos in Caesarea congregari mandavit ... Quibus congregatis in unum et manum super caput ipsius ponentibus, B. Gregorius ... potestatem ligandi et solvendi cum honore pontificatus accepit."

welche den Paulus von Samosata extommunizierte, bis zu dem gläubigen Kaiser Konstantin und der Synode zu Nicäa 55 Jahre <sup>1</sup>); und ebenso sind von der Synode zu Nicäa bis zu der heiligen Synode der Einhundertfünfzig, welche sich versammelte zu Konstantinopel in den Tagen des großen Kaisers Theodosius<sup>2</sup>), derselden, auf welcher das göttliche Paar — wir meinen Gregor, den Bischof von Nyssa, und Gregor den Theologen, den Bischof von Sosima und Nazianz — war, wiederum 55 Jahre, woraus ganz klar hervorgeht, daß dieser Gregor der Armenier ein anderer ist als die drei übrigen obengenanuten, wie wir auch oben gesagt haben.

Betreffs des letzten aber, was Du gefragt haft: "Wenn diefer Gregor rechtgläubig war, was ist das dann für eine Ansicht, die er die Armenier lehrte, daß fie nicht Wasser mit Wein in den Kelch des Abendmahles gießen follten ?" — so wisse, daß er dies, daß sie nicht Basser in den Wein gießen sollten, seinen Untergebenen befehlen konnte, wenn er rechtgläubig war und wenn er nicht rechtgläubig war; denn das, daß er bestehlt, Wasser in den Wein zu gießen oder nicht zu gießen, kennzeichnet ihn nicht als einen Rechtgläubigen oder als einen Nicht-Rechtgläubigen, da es auch heutzutage viele Nicht-Rechtgläubige giebt, welche Wasser in den Wein des Abendmahlstelches gießen. Ferner aber hat ihnen Gregor gar nicht besohlen, daß sie nicht Wasser in den Wein gießen sollten, oder daß uiemand das Abendmahl nehmen sollte außer am heiligen Feste der Aussersteung — die Presbyter und Diatonen und der Knabe

welche Brüder waren". Da nun keine einzige griechische Handschrift diese Lesart dietet, so müffen wir annehmen, daß Georg hier slüchtig, vielleicht aus dem Gedächtniffe, citiert hat, indem er dabei den Namen des Bruders Gregors, Athenodorus, mit dem ursprünglichen Namen Gregors selber, Theodorus []. Eused. Hist. eccl. VI, 30), den dieser nach der Sitte seiner Zeit bei der Tause mit dem Namen Gregor vertauscht hatte, verwechsselte (s. meine Schrift "Oregorius Thaumaturgus", S. 1). Bgl. S. 342, Anm. 1.

1) Die einzelnen Posten ber Berechnung von Aurelians Regierungsbeginn 270, also ein Jahr nach der 269 abgehaltenen Synode zu Antiochien gegen Baulus von Samosata) an find richtig, nur läßt Georg auf Diokletiau (bis 105) sogleich Konstantin (von 306 an) folgen.

2) Gemeint ift bie zweite ötumenische Synobe (381).

allein ausgenommen ---, oder bag fie nicht Bilber in ihren Rirchen machen follten, wenngleich fie dies von ihm berichten. Benn aber Gregor auch ihnen dies als Gefets auferlegte, wie fie fagen, fo haben fie zu bedenken, daß ihr Gregor nicht größer und vorzüglicher ift als die beiligen Apostel, welche beinahe in allen Lirchen unter dem Himmel überliefert haben, das man Baffer mit bem Bein im Abendmabletelche zufammengießen folle, nämlich Betrus und Baulus in Antiochien und in Rom und in ihren Gebieten, Baulus aber und Johannes in Ephefus und Buzang und in ihren Brovingen, Lutas aber und Martus in Alerandrien und in Happten und in allen umliegenden Gegenden; und von ihnen ward fortgepflanzt und verbreitet die Überlieferung in alle Rirchen ber übrigen Chriften bis bente. So haben wir nun vier Batriarchenstühle, welche bezeugen, bag man Baffer in ben Bein im Relche des Abendmahls gießen fall; fie aber haben nicht einen Zeugen - außer das Hertommen, das bei ihnen besteht. - Und wenn von Dir, wie Du fchreibft, ein Armenier verlangt bat. Du modteft ihm aus bem Evangelium nachweisen, daß Baffer in bem Beden war, den unfer herr feinen Jüngern gab, oder daß es für uns fich geziemt, Waffer in den Relch zu gießen, fo tonnte ebenjo auch verlangt werben, man möge aus dem Evangelium nachmeifen, daß nicht Waffer in dem Relche war oder daß es nicht für uns geziemt, Baffer in den Abendmahlstelch zu gieften. Aber vielleicht tonnte er fagen, es ftebe im Evangelium, bag unfer Berr ju feinen Jüngern gefagt habe: Wahrlich, mahrlich, ich fage Euch, das ich nicht wiederum von diefem Gewächs bes Beinftocts trinken werde, bis bağ ich es neu trinke mit Euch im Reiche Gottes 1), und baraus, baß er fage: "Gewächs bes Weinftocts", fei flar, daß reiner Bein in bem Becher gewesen fei und nicht mit Baffer gemischter Bein. Aber er möge weiter hören. Bill man etwa behaupten 2), bağ



<sup>1)</sup> Matth. 26, 29; vgl. Mart. 14, 25. Lut. 22, 18.

<sup>2)</sup> Bortlich lantet ber fyrische Ausbruck: "Bas nun?" (vol. rt ofr:), um auf die falschen Konfequenzen hinzuweifen, welche fich ans einer jo wörtlichen Auffaffung ber einzelnen Ausbrücke des Schriftwortes Matth. 26, 29 ergeben.

er "in dem Reiche Gottes" — d. h. in der Zelt nach feiner Auferstnung, als unser Erlöser af und trank mit feinen Jüngern in menschlicher Weise (odzovomezwös, s. o. S. 322, Z. 25), um seine Auferstehung zu bestätigen, während der vierzig Tage, die er bei ihnen blieb, wie geschrieben steht — mit seinen Jüngern ungemischten (äzgersov) Wein getrunken habe, so oft sie aßen und tranken? Und wer ist so absurd, daß er dies behaupten wollte, ausgenommen etwa der, welcher behauptet, daß in dem Becher, den unser Herr unter Lobpreis und Segensspruch nahm und aus dem seine Jünger tranken (s. Matth. 26, 27), nicht Wassfer war, sondern nur Wein? Aber wenn jemand, so wie es sich geziemt, diese verwerfliche Meinung und ihre anderen, die ich oben angesührt habe, widerlegen wollte, so würde er viele Worte und eine besondere Darlegung nötig haben; wir aber wollen diese Frage jest verlassen, um zu einem anderen von Deinen Kapiteln überzugehen.

Obschon wir aus dem kurgen Berichte, den Georg über das Leben des Apostels der Armenier giebt, nichts Neues erfahren, so ist doch seine Darstellung wegen der aus seiner Quelle wörtlich angeführten Belegstellen nicht ohne Wichtigkeit, weil wir dadurch einen Einblick in die Quellen des Lebens des Gregorius Illuminator überhaupt erhalten. Dies ist um so wertvoller, weil wir sonst nur aus dem Inhalte der Quellen selber auf das gegenseitige Verhältnis derselben Schlüffe ziehen können und weil die Eitate Georgs, nach denen wir die von ihm benutzten Quellen bestimmen können, aus einer relatio frühen Zeit stammen. Was sich ans einer Vergleichung unserer Citate mit den verschiedenen Quellenschriften ergiebt, ist in Kürze Folgendes: Die Citate sind, wie oben im einzelnen nachgewiesen worden ist, teils der Biographie des Agathangelus <sup>1</sup>), teils der kürzeren Bita entnommen, die gleich

<sup>1)</sup> Der Berfaffer diefer Biggraphie, ber fich Agathangelus nennt, b. h. der unbetannte Berfaffer, der unter deffen Namen fcrieb, bezeichnet fich felbst als inen Zeitgenoffen Gregors, wagegen aber grobe Anachronismen sprechen. Dazach tönnte der im 4. Jahrhundert lebende Agathangelus, der Geheimschreiber

bem griechischen Terte bes Agathangelus in ben Acta Sanctorum (Sept. [30.], VIII. Band, S. 320 ff.) abgedruckt worden ift. Diefe fürzere Darftellung des Lebens Gregors, welche von einem uns befannten Berfasser vielleicht aus dem 9. Jahrhundert stammt und einem Manuffripte der' Barberinifchen Bibliothet in Rom entnommen wurde, geht auf die ausführlichere griechische Biographie zuruck, jeboch fo, bag die fürzere nicht ein bloger Auszug ber längeren, fondern eine freie und felbftändige Bearbeitung berfelben Bährend man nun bisher 1) annahm, daß der Berfaffer diefer ift. lateinischen Schrift auf Grund bes griechischen Originals ber ausführlichen Lebensbeschreibung reft, einer lateinischen Übersebung berfelben fein Wert niedergeschrieben habe, geht aus ben Citaten bei Georg hervor, daß auch diefer lateinischen Bita ein griechisches Original zugrunde liegt, welches eben dem Gregor zugleich mit ber ausführlicheren Biographie Gregors vorlag. Bir laffen babei bie Frage offen, ob Georg von der Schrift des Agathangelos, die armenisch 2) und griechisch vorhanden ift -- indem der armenische Tert feines Stils wegen der ursprüngliche ift -, die griechische ober die armenische Recension vor sich hatte, was auf Grund der wenigen von ihm citierten Sätze auch gar nicht zur Entscheidung gebracht werden tann; und ebensowenig läßt fich fagen, ob der von une poftulierten griechischen Schrift, welche der fleineren, nur lateinisch porhandenen Bita zugrunde liegen muß, nicht miederum ein armenischer Urtert zugrunde liegt; ba ferner Georg nur von einer Biographie (f. S. 344) fpricht, aus ber er fcopft, fo mare ts auch nicht undenkbar, daß beide Biographicen auf einen gemeins famen - entweder armenischen oder griechischen - Bericht gurud.

bes Königs Tiribates, nur bann der Berfaffer fein, wenn alle jene Stellen, in benen sich historische Berstöße finden, spätere Interpolationen wären, was an und für sich unwahrscheinlich ist (vgl. v. Gutschmid a. a. O., S. 10).

1) S. Acta Sanctorum, Sept., T. VIII, die Einleitung zu den beiden Biographieen Gregors, S. 295 ff., und speziell Kap. IV: "Quae et qualia sint S. Gregorii Acta cum Graeca tum Latina ... et vitae aliquot recentiores."

2) Der armenische Tert ift mehrsach gebruckt worden, guletzt Benedig 1862; eine italienische Überjetzung ber Ausgabe von 1885 erschien Benedig 1843.

gehen könnten. Eine ungelöfte Frage bleibt auch insofern stehen, als auffälligerweise der Bericht Georgs in verschiedenen Punkten von dem Berichte der von ihm benutzten Biographieen, mit deren Lext doch die von ihm mitgeteilten Eitate fast wörtlich übereinstimmen, nicht unwesentlich abweicht (s. o. S. 340, Anm. 1). — Mit der Lebensbeschreibung des Simeon Metaphrastes (um 900) haben weder die Eitate Georgs, noch die Schriften, denen sie entnommen sind, irgendetwas gemein, obwohl erwiesen ist, daß der Metaphrast die größere Biographie benutzte, was, wie erwähnt, auch der Verfassfer der kleineren Schrift, aber unabhängig vom Metaphrasten, gethan hat; ebensomig mit den anderen auf das Leben Georgs bezüglichen Schriften, die in der Einleitung zu der Publikation des griechischen Textes der Vita des Agathangelus noch namhast gemacht sind <sup>1</sup>).

Bon allen biefen Berichten, die wenigstens dem Stoffe nach fämtlich unter einander zusammenhängen, weichen in wichtigen Bunkten die allerdings nur kurzen Notizen ab, welche der berühmte armenische Geschichtschreiber Moses Chorenensis, der wahrscheinlich am Anfange des 5. Jahrhunderts geboren ist, in seiner "Geschichte der Armenier" über Gregors Leben giebt <sup>9</sup>). Besonders auffällig ist es, daß Moses von Khorni nichts von der Anwesenheit Gregors auf der Synode von Nicka weiß, sondern ausdrücklich erzählt <sup>3</sup>), daß Gregor es ablehnte, nach Nicka zu reisen, "um nicht von den versammelten Bätern als Konfesson allzu sehr geehrt zu werden, obgleich der Kaiser den König Tiridates — wenngleich ohne Erfolg bitten ließ, den Gregor zu senden. Nach dem Berichte des Moses

1) S. Acta S. a. a. D., Ende des 4. Rapitels. Alle dieje Schriften, verschiedene lateinische Übersetzungen aus dem Armenischen und vier italienische Biographieen, stammen aus dem Mittelalter oder aus noch späterer Zeit.

2) Bgl. besonders Bb. II, Rap. 77 ber 1736 erschienenen Ausgabe ber Gebrüder Whifton, welches von der Erziehung und ben Sitten Gregors und feiner Söhne u. f. w. handelt. So ift 3. B. auch in den Acta Sanctorum a. a. O., S. 317 (§ 116 ber Einleitung) ausdrücklich darauf aufmertsam gemacht, daß bei Moses von Rhorni durchaus nicht gesagt werbe, Gregor habe bie ganze Zeit von 13 Jahren in dem Kerter verbracht.

3) So B. 2, Rap. 86: Bon dem Retzer Arins und dem über ihn gehaltenen Ronzil zu Nicaa, sowie über das Bunder bei der Taufe Gregors.

۱

Chorenensis fandte man nun Gregors Sohn Aristax, von dem er auch weiter berichtet, daß er bei der Taufe des Baters Gregors des Theologen zugegen gewesen sei und mit Leontius und dem Urentel Gregors Jatob von Nisibis geschen habe, wie ein Licht, das vom Wasser der Tause ausging, den Täusling umflutete, — was Georg oben gleichfalls als ein Erlebnis des Armenieraposiels Gregor berichtet. Die größere Glaubmürdigkeit tommt hierbei dem Moses Chorenensis zu, wie auch der Name des Aristax, wenngleich verstümmelt, sich unter den Namen der in den Uten des nicänischen Konzils verzeichneten Bischöfe findet.

Betreffs der am Schluffe des Kapitels hehandelten Frage, ob Gregor berechtigt gewesen sei, seinen Armeniern die Mischung des Abendmahlsweins mit Wasser zu untersagen, so sei in Rürze darauf hingewiesen, daß die ganze alte Kirche nur mit Wasser vermischten Wein ( $x\varrho \tilde{a}\mu \alpha$ ) genoß<sup>1</sup>). Während aber in der abendländischen Kirche betont wurde, daß der Wein das vorherrschende Element bleiben müsse<sup>2</sup>, so ließ man in der griechischen Rirche das Quantum des Wasserwiegen, ja, bei den Syrern konnten drei Bierteile des Abendmahlsweines Wasser sein. Hieraus erklärt es sich auch, daß die Syrer an dem Genuffe ungemischten Weines im Abendmahl als an einer unberechtigten Eigentümlichkeit der Armenier Anstiefs nahmen, um so mehr, als unter den Christen jener Zeit eben nur die armenischen Monophysiten ungemischten Weing seitengten; und es zeugt für den freien Blick Georgs, daß er diese Sitte gewissermaßen für ein *adsacgogov* erklärte.

Dieje Erläuterungen zum 5. Rapitel find ohne Berudfichtigung des Auffages von Alfred v. Gutichmid über "Agathangelos" (Beit-

<sup>1)</sup> Der Grund hierfür lag wohl nicht in astetischer Beinschen (j. Rückert, Das Abendmahl, sein Wesen und seine Geschichte in der alten Kirche, S. 456), sondern darin, daß man überhaupt im Altertum den Bein mit Baffer michte.

Doch findet fich auch bei Cypriaqus der Ausbruck: " oalix mixtus vino" (vgl. Gregor von Ryffa: υσωρ οδυφ ήσυσμένον), durch welchen das Beffer als der Hauptbestandteil, dem man den Bein nur beimischt, bezeichnet wird. S. Rückert a. a. D., S. 456, vgl. S. 406.

schrift der DDLG. XXI, 1—60) abgefaßt worden. Es wird deshalb im Folgenden nachgetragen, was aus diesem Auffatze für die oben behandelte Frage über das gegenseitige Verhältnis der Quellenschriften des Lebens Gregors des Armenierapostels von Bichtigkeit ist.

Nach den scharsfinnigen Untersuchungen 21. v. Gutschmids ift von den verschiedenen Beftandteilen ber Geschichte des Rönigs Terdat und des heiligen Gregor, die unter dem Mamen des Agathangelos überliefert ift, das "Leben des heiligen Gregor" der historisch wertvollste. Und zwar ist der Teil des "gebens des beiligen Gregor", welcher die Betehrung der Armenier und bas, was sich nach ihrer Betehrung begeben, enthält, im strengsten Sinne des Bortes geschichtlich und barf als eine Quelle von abfoluter Glaubmürdigkeit betrachtet werden; der erfte Teil aber, welcher fich mit ben Thaten des Königs Rhofrov und Terbat und bes Gregor bis zu feiner Betehrung ber Armenier beschäftigt, ift wenigstens in ben Grundzügen hiftorisch, wenn auch "verflärte Befcichte". Auf Grund einer Prüfung der geschichtlichen Glaubmürdigteit des Rernes diefes "Lebens des heiligen Gregor" tommt v. Gutichmid (G. 52 ff.) zu folgenden Aufftellungen ; Die Unlnüpfung ber Jugendgeschichte Gregors an die Jugendgeschichte des Terdat 1) ift mahrscheinlich unhiftorisch; der mahre Sachverhalt fceint darin, daß Gregor in Cafarea aufgewachsen ift und Terdat ihn als "einen Fremdling und unter uns unbefannt" bezeichnet, noch durchzuschimmern. Denn die Entbedung, daß Gregor Sohn des Königsmörders Anat ift, bleibt etwas Nebenfächliches, das ohne

1) v. Gutschmichs Prüfung der Berichte über das Jugendleben des Terbat (vgl. o. S. 339, Anm. 2) ergiebt in Kürze Folgendes (a. a. D. S. 48 ff.): Die Ermordung des Königs Khosrov im Jahre 238, der von seinen Brüchern im Einverständniffe mit den Persern aus dem Wege geräumt wurde, blieb zunächst ohne allen Einstüuß auf die Geschlick Armeniens; es folgte dem Ermordeten sein Sohn Lerdat im zartesten Kindesalter. Erst später gelang es den Persern im Bunde mit den Brüchern des Khosrov 252 oder 253, den Terbat, ehe er noch erwachsen war, zu vertreiben und sich Armeniens zu bemächtigen; und zwar war nicht Artashir, sondern sein Sohn Shapur der Eroberer von Armenien. Später aber ging Armenien den Persern wieder verloren, und Lerdat in seiterliches Reich zurücktehren. 352

Einfluß auf den Berlauf der Handlung ift: auch der Biograph motiviert das eigentliche Marthrium des Gregor dadurch, daß Terbat nach dem Beispiele der römischen Kaiser gegen die Christen einzuschreiten für nötig bält. Die Bedrängung Gregors um feines Chriftentumes willen läft ber Biograph ichon mährend der Berbannung Terdats auf römischen Boden beginnen, indem damals die Kirche vom römischen Raiser verfolgt worden sei. Dies ents fpricht wenigstens ber Zeitlage: in der That fällt in den genannten Zeitraum die Balerianische Christenverfolaung. Das Marturium Gregors und die Umftände, welche die Betehrung des Rönigs herbeiführen, tragen zwar auch beim Biographen den Stempel bes Bunderbaren; es fpricht dies aber, angefichts der herrichenden Anschauung der Zeitgenoffen, nicht gegen die Glaubwürdigkeit. Der Rernvunkt, daß die Bekehrung der Armenier von oben berab erfolgt ift, wird auch durch Sozomenus fichergeftellt; wie aber das von oben herab befohlene Chriftentum fo rafch tiefe Burgeln hat faffen können, wird durch die überaus wertvolle Nachricht, die der Biograph uns aufbewahrt hat, begreiflich, daß nämlich Gregor den Armeniern armenisch predigte. - Die große Glaubwürdigkeit des Biographen bewährt fich auch in feinen Angaben über das, was fich nach der Bekehrung zutrug: daß Gregor die Ordination in Cafarea erhalten habe, daß Reftafes oder, wie andere ihn nennen, Ar'iftates (d. i. Ariftar) ber armenische Ratholitos war, ber nach Nicaa ging, und dag des R'eftates Bater Gregor bamals noch lebte und zu den Canones des Nicänischen Konzils Bufätze machte, die fich auf die speziellen Berhältniffe der armenischen Rirche bezogen, -- brei hiftorifche Thatfachen, für die v. Gutfcmid durchschlagende Beweife beibringt (S. 56 f.).

Ganz anders lautet die Antwort auf die Frage nach der hiftorischen Glaubwürdigkeit der "Alten des heiligen Gregor und der heiligen Rhipstmen". Diese Frage kann fast nur für die Partieen aufgeworfen werden, welche mit dem "Leben des heiligen Gregor" parallel laufen; dem Reste steht der unhistorische Charakter meistens an der Stirne geschrieben. Das Beste an der Überliefernng der "Alten" ist, daß ihr die Anknüpfung des Gregor an den Königsmörder Anak, durch welche übrigens das Geschlecht,

#### Ein Brief Georgs, Bifchofs ber Araber 20.

in welchem von Gregor an die Würde des armenischen Katholikos forterbte, zu einem arfafibifchen gemacht wird (f. S. 33), fremd ift, fo bag in diefem Falle fich bas "Leben" aus den "Alten" tontrollieren und berichtigen läßt. Auch die Abweichung, daß Gregor 15 ftatt 13 Jahre im Berliefe aubringt, braucht nicht von vornherein verworfen zu werden. Böllig wertlos ift es dagegen, daß die "Aften" die Einführung des Christentums unter Diokletian und in der Zeit der Verfolgung, also etwa 304 (fo in der Einleitung ber Acta Sanctorum) fegen; dies beruht nur auf ber Einmischung des Martyriums der Rhipfimen (d. h. ber heiligen Rhipfime und ihrer Gefährtinnen), deffen geschichtlicher Bert gleich Rull ift (f. S. 58f.), mas auch von der "Bifton des beiligen Gregor" und den anderen Buthaten bes letten Bearbeiters gilt. Dagegen folgen auf den völlig ungeschichtlichen Bericht über die Translation der heiligen Rhipfimen in den Aften wieder Stücke, die mit dem "Leben Gregors" parallel laufen und es zu ergänzen scheinen, namentlich die Reise zur Ordination nach Cafarea (f. S. 59, vgl. S. 18ff.); boch ift auch bier ber hiftorifche Gewinn aus diefen Ergänzungen ein völlig illuforifcher.

Eine Bergleichung bes Berichtes, den Georg auf Grund ber von ihm benutten Biographie des Gregorius Alluminator giebt (f. o. S. 339ff.), mit diefen Ergebniffen ber Untersuchung a. v. Gutschmids giebt folgendes Refultat: Georg hat nicht bas "Leben des heiligen Gregor" vor fich gehabt, welchem aber Mofes von Rhorni, der fich auf Agathangelos beruft, folgt (fo betreffs der Anfnupfung der Geneglogie des Gregor an den Rönigsmörder Anat S. 339, Anm. 2 und der Erzählung von der Reife feines Sohnes Aristar nach Nicda S. 350). Bielmehr scheint er bie "Aften des heiligen Gregor" benutt zu haben, mit denen er zumeist seinen Stoff gemein hat. Denn auch Georg hat nichts von einer Antnüpfung an den Königsmörder Anat (f. o. S. 339 f.) und verlegt die Einführung des Chriftentums in Armenien unter Diokletian (f. o. S. 341); anderfeits findet fich jedoch auch eine Abweichung, wenngleich nur in einem ganz unwesentlichen Buntte, ber auch sonft dem Schwanten unterworfen war (j. o. S. 342, vgl. v. Gutschmid S. 15 u. a.), nämlich barin, daß er 13 Jahre,

nicht wie die "Aften" 15 Jahre bes Aufenthaltes im Gefänquiffe angiebt. Der fonftige Stoff bes Berichtes Georas, fo bie Gte schichte ber Bekehrung des Königs und die Ordination Gregors in Cafarea, findet fich fowohl in bem "Leben" als in ben "Atten", nur in diefen mehr noch als in jenem fagenhaft ausgeschmudt. Bas ferner im Berichte Georgs mit bem Bortlaute ber lateinischen Bita übereinstimmt, betrifft hauptfächlich den Stoff, der in dem Bert des Agathangelos in den jüngften, durchaus unhiftorischen Bartieen besonders bearbeitet ift (vgl. den Bericht S. 343 mit der Bifion des Gregor, f. a. a. D. Anm, 3), welche Bearbeitung alfo bem Georg am Anfange bes 8. Jahrhunderts noch nicht vorlag. Bas oben (G. 348) über bas Berhältnis ber Quelle Georgs zur lateinischen Bita refp. beren griechischen Originale gefagt ift, bleibt bestehen, da bei der wörtlichen Übereinstimmung mit der lateinischen Schrift die Annahme einer blogen Bearbeitung uns vorliegenden griechischen Textes des Agathangelos beg zur Erflärung diefer Übereinftimmung nicht ausreicht. Eber tonnte man annehmen, daß die lateinische Bita uns in Diefen Bartieen ben Urtert ber griechischen "Alten" erhalten hat, mabrend im Agathangelos nur fpätere Paraphrafen desfelben vorliegen. Doc bedürfen diefe Fragen erneuter eingebender Unterfuchung. Die Bermutung v. Sutichmids, bag die "Aften", welche viel junger find als bas "Leben des heiligen Gregor", von einem Monsphyfiten, etwa um 450, verfaßt feien (f. G. 40f.), findet eine Beftätigung barin, daß ber Monophpfit Georg fie tennt und benutt. Wenn es anderfeits auffällig erfcheinen muß, baß fich unter den gesamten fprischen Sandfchriften des Britifchen Minfemms tein Leben bes Gregorins Illuminator findet, fo tonnte man bieraus vielleicht den Schluß ziehen, daß Georg ben armenischen Text ber "Alten Gregors" benutt hat (f. s. S. 348). Rum Schluffe fei noch darauf hingemiesen, daß ber fclichte, alles Bunderbaren entlleidete Bericht über das Leben Gregors, den Georg aus feiner Quelle zusammenstellt (f. o. G. 339 ff.), mit alleiniger Ausnahme der chronologischen Datierung der Christianifierung Armenicas, burchmeg mit den durch glängende hifterische Rritit gemonnenen Aufstellungen v. Gutichmids zufammenftimmt, ein Refultat, bas

354

von größtem Intereffe ift und für den Scharfblick beider Gelehrten ein gleich ehrenvolles Zeugnis ablegt.

Sechfites Rapitel. Über ben greifen Simeon, welcher unferen herrn im Tempel auf feine Urme nahm.

Betreffs dieses Simeon, des Greises, nach welchem Deine brüderliche Liebe fragt, ob es Simeon Sirach ift oder nicht, so wisse wohl, o Du Freund der Wahrheit, daß die Leute vielerlei über ihn sagen. Denn die einen behaupten, daß es Simon Sirach ift, wie auch Du gehört hast; andere aber sagen, daß er 500 Jahre lebte <sup>1</sup>), und zwar von der Zeit der Auswanderung nach Babel, bis daß er den Heiland im Tempel auf seine Arme nahm und bei sich ausrief: "Nun, mein Herr, lässeft Du Deinen Diener in Frieden sahren."<sup>2</sup>) Andere wieder sagen, daß er ein Priester war zugleich mit Zacharias und daß er mit Joseph um das Geheimnis der Schwangerschaft und Erzeugung unseres Erlösers von der Jungfrau wußte. — Im Folgenden zeigt nun Georg, wie die Verwechselung des greisen Simeon mit Sirach durch die Ahnlichteit beider Namen herbeigesührt worden seist nun den Mamen Sirach nicht von 'asırā (d. h. der Gefangene) herleiten, sondern

\*) Lut. 2, 29.

<sup>1)</sup> Dassjelbe behauptete man von Hiram, dem König von Tyrns, wie Georg im Folgenden mitteilt. Bielleicht hatte Georg dies den Homilieen des Aphraates entnommen, der die Regierungszeit des Hiram auf 440 Jahre angiebt (]. Wright, Hom. of Aphr., p. 84, 2 v. u. ff.). Indem Georg dies als thöricht zurückweist, bemerkt er, es sei eine solche Behauptung bei Hiram um so unbegreislicher, als doch "von diesem Hiram, der in den Tagen des Königs Salomo ledte, berichtet wird, daß er 54 Jahre lebte, indem er 34 von ihnen rezierte". Diese Angabe ift aber dem Sosephus entnommen (c. Apion. 1, 18), der dies dem Menander von Ephens zusolge mitteilt, jedoch von 53 Ledensjahren spricht. Es ist nicht unmöglich, daß Georg dies Rotiz dirett ans Sosehns geschöpft hat, da dessen (vgl. Wright, Catal., p. 613 u. 631) und teilweise auch ins Spuische überjetzt waren, so z. B. das 6. Buch des "jüdischen Arieges" (j. Monumenta sacra et profans. Mediol. T. V).

müffe bebenten, daß es ein hebräifcher name mare, ber von vielen, und zu allen Zeiten, getragen worben fei 1); auch habe Simeon Sirach mehr als 244 Jahre vor der Geburt Christi gelebt, nämlich im 65. Jahre ber Griechen, jur Zeit des ägyptischen Rönigs Btolemäus Euergetes 2). Aber nach Terach fei außerhalb Indiens 3) Niemand 200 Jahre alt geworden; auch bürfe man bie Worte des Lutas (Rap. 2, B. 26 u. B. 29) nicht als Beweis für ein fo hohes Alter anführen; denn wenn auch aus den Worten hervorgehe, daß "er eine lange Zeit von Jahren lebte, indem Geschlechter gingen und Geschlechter tamen, ohne daß er ftarb", fo maren boch bieje Worte auch dann am Blate, wenn er nur 80, 90 und 100 Jahre alt geworden wäre; "benn auch der, welcher 80 und 90 und 100 Jahre alt ift, auch der ift alt und hochbetagt, und über bie Davidischen Grenzen 4) hinaus." Übrigens fei auch hanna bodbetagt gewesen, und zwar etwa 105 Jahre, wie Georg nach Lut. 2, 36-38 berechnet 5), alfo "vielleicht ebenfo alt wie Simon ober auch älter als er, obwohl zu ihr nicht vom beiligen Geifte gesagt wurde, daß fie den Tod nicht feben follte, bis fie den Befalbten des herrn gesehen habe." ---

3) Das nicht feltene Bortommen einer Lebenszeit bis zu 200 (?) Jahren berichten neuere Reifende auch von ben Wiftenarabern Afritas, 3. B. Riley, Fürft Budler. Bgl. die Litteratur über diefe Frage bei Delitich, Genefis (4. Aufi.), S. 542, Anm. 42.

4) S. \$1. 90, 10.

١

5) Wenn fie 14 Jahre alt war, als fie heiratete, fo war fie 21 Jahre alt, als fie Witwe wurde (B. 36); und 84 Jahre war fie schon Bitme, als fie ben Herrn im Tempel sah.

Diese Behauptung Georgs entspricht nicht den thatsächlichen Berhältniffen (j. S. 358); wenigstens kommt der Name Sirach im Hebräschen nicht vor.

<sup>2)</sup> Gemeint ift also Euergetes I., ber von 247—222 regierte; von Simon II., ber aber von 219—199 Hoherpriefter war, "bem Bater des Jeus bar Afira", erzählt auch Gregorius Barhebräus (im Chronic. eccles.), daß er ber Simeon gewesen sei, der das Jesuskind auf den Armen getragen habe, und daß er 216 Jahre lang gefangen gewesen seil er ber Weissagung 34. 9 nicht geglaubt habe. Bgl. über dies ganze Frage nach dem Zeitalter des Siraciden Fritziches Kommentar zur "Weisheit Jesus-Sirachs", S. Auff.

Betreffs beffen aber, daß ber Greis Simeon Briefter gewesen fein foll, ift mir nicht unbefannt, daß es von dem heiligen Mar Jagub, dem Lehrer, in feinem Gedichte über diefen Greis 1) gesagt worden ift, felbftverständlich aber nur, indem er nach feiner Gewohnheit allegorifiert (eig. feiner Rebe festlichen Schwung giebt) zur geiftlichen Freude der Bergen der Borer. Aber wir meinen, daß dies ber felige Lukas nicht verheimlicht hätte, ba er über ihn in feinem Evangelium (2, 25) ausführlich fchreibt, ohne daß er ihn an diefer Stelle einen Priefter nennt. Auch der heilige Cyrill 2) bezeichnet den Simeon in feiner Auslegung biefer Worte nicht als Priefter, fondern als Brophet, und ebenfo auch nicht der heilige Patriarch Severus in feinen zwei Liedern, bie er über ihn verfaßte 3).

Anch biefe Frage, wer ber greife Simeon gewesen fei, war bei den Sprern ein beliebtes Broblem ; wir finden ähnliche Aufftellungen wie die, von denen Georg berichtet, auch bei anderen fprischen Schriftftellern, fo 3. B. außer bei Barhebräus (f. S. 356, Unm. 2) in den "biblischen Scholien" eines Unbekannten 4). 2Bas die oben

1) \$8gl. Abbeloos, De vita et scriptis S. Jacobi Batnarum Sarugi in Mesopotamia episcopi (f. o. S. 290), S. 108: Nr. 37 feiner Gedichte (De praesentatione Domini in templo et de Simeone sene) unb Nr. 38 (In illud Simeonis senis: bic positus est in ruinam et in resurrectionem multorum in Israel). Beide Gebichte find in zwei Bandichriften (cod. 117 u. 118) ber Baticana vorhanden; vgl. auch Brights Ratalog der fprifchen handidriften bes Britijden Mujeums, G. 362, Rol. 2, u. G. 516, Rol. 1.

2) S. Migne, Patrol., 86. LXXII: Cyrilli Alexandrini Opera, T. V. p. 504 (zu Lui. 2, 28): Συμέων, προφητική χάριτι τετιμημένος u. f. w.

3) Auch diefe zwei humnen des Severus über Simeon den Greis find uns in fprifcher Uberfetzung in Sandfchriften des Britifchen Mujeums erhalten, und zwar in der Überjetzung des berühmten Jatob von Edeffa in cod. CCCCXXI (vielleicht Autograph Jatobs), Nr. 34 (zwar anonym, aber unter anderen Symmen bes Seberus); außerdem ein hymnus auf Simeon in cod. CCCCLXIV, Rr. 8. b, als "opmnus des Severus" bezeichnet (S. 335 u. 869).

4) Opuscula Nestoriana syriace tradidit G. Hoffmann, 1880, 3. 123-163. Rach diefer Schrift (S. 139) war Simeon der Bater des Jejus bar Sira, ber Bruder des Priefters Cleafar, der Sohn des Rathanja

TheoL Stub. Jabra. 1888.

erwähnte eigentümliche Verwechselung des namens Sirach mit dem syrischen Worte 'asira anbetrifft, so geht dieselbe auf die Beschitta zurück, wo am Anfange ber "Beisheit Stefus-Sirachs" als Berfaffer geschüt a bar Schem'un 'aftra b. b. gefus ber Sohn Simeons bes Gefangenen bezeichnet wird, während er am Ende nur Bar-'Afira d. h. Sohn des 'Afira (refp. Sohn des "Ge-Diefe mertwürdige Abweichung ber fprifchen fangenen") heißt. übersetzung vom griechischen Urterte geht jedenfalls auf die rabbinische Schreibung des sonft nicht gebräuchlichen Namens Sirach aurüct, wonach ber Verfaffer bes genannten Buches in ber jüdischen Litteratur einfach Er org heißt. Diefen namen faste der der rabbinischen Tradition folgende sprifche Übersetzer dem Bleichklange nach als Berkurzung aus 'afira b. b. ber Gefangene (vgl. S. 356, Anm. 2), woraus fich die weiteren Migverftändniffe ableiteten. Auch fonft ift über ben Siraciden, wie auch über alle altteftamentliche Berfaffer, viel gefabelt worden (f. Frisiches Rommentar, S. xff.); nicht minder aber auch über den greisen Simeon, der in der christlichen Tradition allgemein als Briefter aalt 1).

Siebentes Rapitel. Über diejenigen, welche verhüllten Hauptes vor dem heiligen Altare stehen und beten und Weihrauch anzünden, nämlich bei der Feier des Abendmahles.

Auf diese Frage werde nicht ich jetzt Antwort geben, sondern der heilige Patriarch Severus, dem eben dieselbe Frage von den Preschtern und Archimandriten des Klosters des heiligen Abba Betrus

bar Onia, einer ber Siebenzig, die ihre Übersetzung im 6. Jahre nach der Rücklehr ans Babel, dem 17. nach dem Tode Alexanders versaßten. Da er derstelbe Simeon war, der den Herrn auf den Armen trug, so wird seine Lebensdauer auf 216 Jahre angegeben.

<sup>1)</sup> S. 3. 8. Epiphanius (Migno, Patr. Gr. XLIII: Epiphanius, T. III, p. 413). Sgi. Thilo, Codex apocryph. I, 386 sqq.

vorgelegt worden war, worauf er also antwortet 1): "Ihr habt gefragt, ob es fich geziemt für den ehrmürdigen Johannes, zum heiligen Altare wegen feiner Schwäche mit verhülltem haupte zu geben. Es ift aber flar, daß es fich gar nicht einmal zu fragen geziemt für euch, die ihr boch in den beiligen Schriften unterrichtet feid und aus ihnen angewiesen worden feid zu dem, mas euch zu thun geziemt. Denn ber Apostel redete zu heiden, welche fich von dem heidnischen Frrtume abgewendet hatten, und zwar fowohl ju den Männern als zu den Beibern - von denen jene fich ihr haar machfen ließen, biefe aber geschoren waren - von ber Berhüllung des Ropfes 2). Diejenigen aber, welche ihr Leben in wohlanftändiger Beife führen und ebangelisch leben, und wegen ihrer Schwäche einer nötigen Bebedung bedürfen, nicht aber einer ungeziemenden Berhüllung [sich bedienen] — wie kann da jemand bas apostolische Gesetz umzäunen und nicht in jeder Binsicht erlauben, daß fie ihre Schwäche tröften (d. h. fich vor ichlimmen Folgen, bie aus ihrer Schwäche 3) hervorgehen könnten, zu mahren fuchen) entsprechend dem Bedürfniffe fie zu bebeden, ohne beshalb von den priefterlichen Gebeten abgehalten zu fein." Indem nun diefer heilige Lehrer derart auf Deine Frage antwortet, fo wollen auch wir barauf antworten, mas uns richtig erscheint, felbftverftändlich aber im Anschluß an die Meinung des Lehrers: Benn die Styliten und Rlausner ihr Baubt bedecken wollen, zu einer Beit, wo fie niemand fieht, wenn fie beten und Weihrauch anzünden, fo fchabet bies auch nichts, weil es ja nicht anftößig ist für folche, bie es feben. Gbenfo aber auch verfallen die Presbyter und Ruratoren (f. S. 336) und Bifchöfe und Batriarchen, die bei folcher Schmäche

1) In Rückficht barauf, daß der Brief, bem diese Stelle entnommen ift, fich nicht unter ben in den sprischen Saubschriften des Britischen Museums (f. Bright, S. 1828) uns erhaltenen Briefen befindet, teile ich die Stelle im Wortlaute mit. Daß dieses Wort auch insofern von Wichtigkeit ift, als es bezeugt, daß Georg der jakobitischen Kirche angehörte, ift schon oben (f. S. 286) erwähnt worden.

2) S. 1 Ror. 11, 2-16.

3) Gemeint ift, wie fich aus bem Busammenhange ergiebt, eine Glate.

<sup>24\*</sup> 

eine Celebration haben oder infolge ftrenger Rälte frieren ober pon ber Gewalt eifiger Winde hart mitgenommen werden, durchaus feinem Tadel, wenn fie fich aus der Ropfbedectung einen Troft zu verschaffen suchen, zu der Beit, mo fie beten ober Weihrauch anzünden außerhalb des Altarraumes oder außerhalb der Rircht, porqusgefest daß ihr hanpt nicht mit einem Schleier (wörtlich: Teppich) ober mit einer Rappe (genauer: einem Capuchon) ober gar mit einem Turban bedeckt ift: in dem Altarraum aber ober in der Rirche ift bies nicht gestattet, außer wenn es wegen Rrantheit ober großer Schwäche geschieht. Wenn aber andere Rleriter und Mönche, mas fie auch fein mögen, ohne die oben angeführten Gründe es thun, fo ift erfichtlich, daß fie mit Oppositionsgeift und hochmut und teuflischer hoffart behaftet find, und fie verfallen dem Tadel und der Berdammnis des Teufels. - Benn aber Deine brüderliche Liebe ichreibt, daß Du nicht blog Presbyter und Ruratoren fichft, die mit verhülltem haupte beten und Beibrauch darbringen, fondern ebenso auch Bischöfe, fo hat uns das ein wenig Spaß gemacht. Denn durch den von Dir gewählten Ausdruck (b. h. das "nicht nur" .... "fondern auch") deuteft Du an, um wie viel tadelnswerter der Bifchof fei, der folches thut, als der Bresbyter und Rurator. Meiner Anficht nach ift dies aber nicht fo, fondern auch wenn der Bifchof es thut - fei es wegen feines Alters, fei es weil er bas Recht dazu hat ---, fo barf es doch beshalb teineswegs der Presbyter oder der Rurator thun, a118# genommen unter den bereits oben angeführten Berhältniffen. Das ift, was wir auf Deine Frage betreffs der Ropfbedectung zu erwidern hatten.

Bur Erläuterung dieses Rapitels, welches uns in die Interna des Rultus und der Kirchenzucht in der sprischen Kirche einen Blick thun läßt, ist nichts hinzuzufügen, da sich der Inhalt des Kapitels aus sich selbst erklärt. In den Sammlungen der für die abendländische Kirche maßgebenden Verordnungen, soweit dieselben mir zugänglich waren, sinden sich keine Verordnungen über diese spezielle Frage, die den kirchlichen Anstand bei der Berrichtung der

geiftlichen Amtshandlungen betrifft und deren Beantwortung von der straffen Subordination Zeugniß ablegt, die in der sprischen Kirche unter allen Umständen gefordert wurde.

# Achtes Rapitel. Über die neugetauften Rinder, die der Satan fich dienftbar macht.

Auch über diese Frage antwortet Dir an meiner Statt zuerft Athanafius der Große und Bischof der großen Stadt Alexandrien, welcher in feiner Lebensbeschreibung bes Antonius, bes durch feine edle Gottesfurcht ausgezeichneten Usteten, Folgendes über ben Beiligen erzählt: "In der Zeit des nachdenkens und der Überlegung fiel ihm [die Frage] ein, warum fleine Rinder hinweggenommen werden 1) - b. h. vor der Zeit fterben -, hochbetagte Greife aber am Leben bleiben, bis fie fogar von ihren Bediensteten gefüttert werden müffen. 216 nun diefe Ermägung dem Beiligen einfiel, marf er fich vor Gott nieder und flehte zu ihm, daß er ihm diefes Geheimnis offenbaren möge. Nachdem er eine geraume Zeit im Gebet zugebracht hatte, geschah eine Stimme vom Himmel zu ihm, welche fprach: O Antonius, forge für dich felbft; denn meine Anordnungen (wörtlich : Rechte) find unfagbar. " 2) Indem nun auch Du diefes hörft, fo verlange nicht weiter barnach, die göttlichen Befete, die ein gewaltiger Abgrund find und von niemand erforscht werden können, zu ergründen ober feine Wege, b. i. feine verfciedenartigen (b. h. widerfpruchevollen) Thaten, ju prüfen; und fordere auch nicht von beinem Mitmenschen und bem, ber gleicher Abstammung ift, daß er [allwissend wie] Gottes Sohn fei, deffen

1) Bgl. die Rede "περί τῶν πρό ῶρας ἀφαρπαζομένων νηπίων" von Gregor von Nyffa ("Oratio de infantibus, qui praemature abripiuntur" [Parifer Ausgabe 1638] III, 317 sqq.), welche aber die Frage behandelt, ob in den Neugeborenen bereits Sünde sei, indem sich Gregor darin für einen sündlosen Lebensanfang des Menschen entscheidet und die Sünde erst mit dem Gebrauch des freien Willens eintreten läßt, allerdings zugleich eine allgemeine Neigung zum Sündigen annimmt.

2) über bieje Erzählung und beren Quelle f. bie Erläuterungen am Schluffe bes Rapitels, S. 364 f.

alles ift, was des Baters ift, und der ihn allein kennt, oder der heilige Geist, der alles erforscht, auch die Tiefen Gottes <sup>1</sup>). Wenn Du aber für Deine Seele sorgst, wie das Deine Pflicht ist, so bedenke dies vor allem und erkenne, daß alles, was Gott an dem Menschengeschlechte und um des Menschengeschlechtes willen thut, auch wenn es den Unverständigen verderblich (wörtlich: feindlich) zu sein scheint, doch von ihm zur Belehrung und zum Nutzen und gur Unterstützung derer, die sehen oder hören, gethan wird, mögen sie nun Hausgenossen (d. h. Christen) sein oder Fremdlinge. —

Ein derartiges Problem ist aber auch dies, daß infolge der Zulassung Gottes der Satan die getausten Kinder, welche noch nicht gesündigt haben, überfällt und in sie hineingeht. — Rücksichtlich dessen aber, daß der "Ereget"<sup>2</sup>), wie Du gesagt haft, behauptet, es sei nicht möglich, daß der Dämon in den Menschen hineingehe, wenn er nicht gesündigt habe oder wenn seine Eltern oder die Eltern seiner Eltern nicht gesündigt haben, so sende hin und laß Dir bringen das Buch der auf dem Thron gehaltenen Reden des heiligen Mar Severus und lies in der Rede, welche der Lehrer versaßt hat über den vom Mutterleibe an Blinden, betreffs dessen auch die Jünger unsern Herrn fragten: "Hat diesser gesündigt oder seine Eltern, da er blind geboren ist"<sup>3</sup>); und von ihm kannst Du lernen, was betreffs dieser Auslegung<sup>4</sup>) richtig ist; denn ich bin verhindert es hier anzussuchern wegen der Länge der Darlegung<sup>5</sup>).

2) Den Ehrennamen "Ereget", refp. "Interpret", hat in ber fprischen Rirche Theodor von Mopsuestia, der "Borläufer des Nestorianismus", deffen Werke eben deshalb so viel gelesen wurden, weil man sich auf ihn berufen konnte. Übrigens finden sich die beiden von Georg citierten Stellen weder in den Fragmenten aus seiner Schrift gegen die Berteidiger der Erbstünde (s. Migne, Patrol. LXVI, 1005; s. u. S. 364), noch in seinem Kommentare zum Iohannesevangelium (cap. 9).

3) Joh. 9, 1 ff.

4) Gemeint ift zweifelsohne die oben angeführte Anflicht des "Ergetun" Theodor von Mopfuestia.

5) Unter ben 125 Homilieen, den fog. Adyot enteportot bes Batriarten

<sup>1)</sup> Mit diefen Worten, die sich in ähnlichem Zusammenhange auch am Schlusse des 2. Kapitels (f. oben S. 322) finden, weist Georg derartige Fragen als Überhebungen über das gottgewollte Maß der menschlichen Ertenntnis zurndt.

Betreffs des anderen aber, mas der "Ereget" behauptet bat. daß nämlich der Dämon nicht in den Menschen hineingebe, außer wenn er des heiligen Geistes beraubt ist, ist es Sache ber Einfictiafeit Deiner brüderlichen Liebe - und eines jeden, in bem Berftand ift -, daß Du erforscheft und zu ertennen suchft, ob bies wahr oder nicht wahr ift. Siehe, es giebt - wie Du beobachten tannft und auch aesaat haft - viele Rinder, deren fich, nachdem fie den heiligen Geift aus der Taufe empfangen haben und Rinder Gottes geworden find, der feindliche Dämon (wörtlich: Geift) bemächtigt und welche er dann schädigt und quält. Leider aber haben wir teine Duge, um jetzt viel darüber zu fagen, fo nötig es auch ift. Denn auch alles das, was wir oben auf beine Fragen, lieber Bruder im Geiste, geantwortet haben, auch dies habe ich, wie du wiffen follft, mit innerem Widerstreben und in ber [wenigen] freien Zeit, welche die vielen mir aufgelegten Geschäfte mir gelaffen haben, geschrieben. Wenn Du es nun mit wohlwollender Brüfung lieft, fo behalte das, mas Dir der Wahrheit zu entsprechen scheint, das aber, bei dem es fich etwa anders verhält, laffe beifeite ; Deine Gebete nur widme der doppelten Schwachheit. Denn da ich meine geringe Kraft und Erkenntnis in dem, was ich Deiner

Severus von Antiochien, die in der fprischen Übersetzung des Jakob von Edeffa im cod. DCLXXXV bes Britifchen Museums erhalten find (f. Bright. Ratal., G. 534ff .; verschiedene homilieen in einer anderen übersetzung, vielleicht der des Paulus von Callinicus, enthält der cod. DCLXXXVI, S. 546), findet fich bie von Georg citierte Rede über den Blindgeborenen unter Nr. 33. Bemerkt fei noch, daß die griechischen Fragmente, welche Mai im IX. Bande feiner "Scriptorum veterum nova collectio" (S. 750 ff.) mitteilt, die zwei homilieen über den Märthrer Drofis und die homilie über den Märthrer Thalleläus enthalten, welche auch in ber oben erwähnten fprischen Überfetzung des Jatob von Edeffa - als die 100., 114. und 110. Homilie - fich vorfuden. Bier andere Somilicen, die Severus ju Ehren von Seiligen gehalten hat, teilt Mai a. a. O., S. 742ff. in lateinischer Übersetzung mit (vgl. auch Spicilegium Romanum X, 202 u. 212). Die 21. Homilie, eine "Ermahnung, gerichtet am Mittwoch ber großen Woche bes Baffafestes an bie, welche beabsichtigen fich zur Taufe zu melden", hat E. Neftle in der "Brevis linguae Syriacae grammatica, litteratura, chrestomathia" S. 79-83 mitgeteilt.

brücherlichen Liebe geschrieben habe, voll und ganz ausgenutzt habe, so bin ich auch frei von Tadel, der vielmehr die menschliche Natur trifft, welche nicht überall nach Wunsch Erfolg hat.

Diefes Rapitel berührt eine Frage, welche das Morgenland in einer den abendländischen Anschauungen entgegengesetten Beije beantwortete. - die Lehre von der Erbfünde. Während diese Frage feit Augustin für das Abendland im mefentlichen entschieden war, hielt man in der griechischen Rirche 1) nach wie vor, trot der Berbammung des Belagius auch auf der Synode zu Ephefus, an der Freiheit des menschlichen Billens feft. Bor allem wandte fic Theodor von Mopfuestia gegen Augustin und die Bertreter feiner Anficht im Morgenlande in der Schrift "noos rods leyorras φύσει καί ού γνώμη πταίειν τους ανθρώπους "?). Wenn nun auch Georg in dem obigen Rapitel augenscheinlich nicht alle Konsequenzen der Anschauungen des Theodor vertreten will, fo ift doch nicht anzunehmen, daß er deshalb in augustinischer Weise die Freiheit des menschlichen Willens leugnen will, vielmehr wird er etwa in ber Weise Gregors von Rhffa 3) eine allgemeine Reigung zum Sündigen als Erbteil ber menschlichen Natur angenommen haben. Es ift zu bebauern, daß er weder den Bortlaut der Auslassung des Batriarchen Severus über diese Frage mitteilt, noch auch feine eigene Meinung in ausführlicher Darftellung zum Ausdruck bringt.

Von besonderem Interesse find in dem Rapitel auch die Citate. In der Biographie des Antonius, die sich unter den uns erhaltenen Schriften des Athanasius findet 4), ist die oben citierte Stelle

<sup>9</sup>) S. S. 362, Anm. 2.

<sup>1)</sup> Betreffs der syrischen Kirche vol. A. Hahn, Ephräm der Syrer über bie Willensfreiheit des Menschen, nebst den Theorieen derjenigen Kirchenlehrer bis zu seiner Beit, welche hier befonders Berlickstägung verdienen (in 311gens Denkschrift der hiftor.-theol. Gesellschaft zu Leipzig, 1819).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) S. Op. I, p. 751 sqq.: or. V. de orat. dom.

<sup>4)</sup> Der Titel dieser Schrift lautet: "Blos xad πολιτεία του άγιου Αντωνίου συγγραφείς".

nicht zu finden. Nun findet fich unter den Berten bes Batriarchen Severus von Antiochien, die bem Georg wegen ber bervorragenden Stellung, bie Severus in der jatobitifchen Rirche einnahm, wohl befannt waren und mehrfach von ihm citiert werden (f. o. S. 357. 358 und 362), eine Homilie auf den beiligen Antonius, die fich ausdrücklich als eine Ergänzung ber Biographie bes Athangfins anfündigt 1). Es wäre nun leicht möglich gewesen, daß Georg eine Stelle diefer Schrift, wenn fie fich in der ihm vorliegenden Bandichrift gemiffermaßen als Fortsetzung der Schrift des Athanafius unmittelbar an diefe angeschloffen hätte, irrtümlich als aus der Biographie des Uthanasius entnommen hatte bezeichnen können. Aber auch in diefer Homilie, fo weit fie uns vorliegt, findet fich obige Stelle nicht. Entweder also hatte Georg einen vollftändigeren Text der Schrift des Athanasius vor sich, als der ist, der in unferen Ausgaben vorliegt, oder es ift die Stelle aus jener Schrift des Severus entnommen, mas uns deshalb nicht unmahricheinlich dünkt, weil von dem griechischen Originale der Schriften des Severus nur wenige Fragmente erhalten find, wie das bei einem folden häreftarchen nicht zu verwundern ift, mährend die Werke des Athanafius, eben weil er in der ganzen Rirche als pater orthodoxiae galt, auch zu aller Zeit viel gelefen und verbreitet waren.

#### Reuntes Rapitel. Über bie nächtliche Prüfung.

In diefem Rapitel giebt Georg dem Presbyter Jesus, der vielfach in der Nacht mit sündigen Gedanken zu kämpfen hatte, auf Grund "mönchischer Schriften" und seiner eigenen in der Jugend gemachten Erfahrungen gute Ratschläge, wie man — neben dem

<sup>1)</sup> S. Mai, Scriptorum veterum nova collectio IX, 742 sqq. Der Aufang lautet: "Divini Antonii gesta Athanasius ille ... singulari opere complexus est." In der sprischen übersetzung des Jakob von Edessa (1. 0. S. 363 Anm.), nach welcher die lateinische Übersetzung bei Mai a. a. D. augefertigt ist, nimmt obige Homilie die 86. Stelle ein; die Überschrift lautet: "Über den h. Antonins, der in Ägypten lebte, den Ersten und das Haupt der Einstedler und Eremiten".

eigenen Gebet und ber Fürbitte anderer, die Georg ihm aufagt bie "fcanblichen Leidenschaften" wirtfam befämpfen tonne. Erftens folle er fich vor böfen Gedanken hüten, aus denen die Leidenschaft hervorgeht, die zur bofen That führt; zweitens folle er fich vor fetten und ichmeren Speifen hüten, weil fie den Magen beschweren und fo zu finnlicher Luft reizen; ferner möge er nicht zu zeilig zu dem nachtdienste aufstehen, fo das er dann fich nochmals fchlafen legen müffe, weil in biefem Schlafe nach bem Rachtbienfte bie boje Leidenschaft der Unzucht den Monch vielfach ichabiae: auch möge er fich vor dem langen Stehen an einem Orte hüten und, wenn tein Fremder da fei, amischen den einzelnen Benedittionen der Bfalmobie umbergeben und fich in feine Rlaufe begeben : weiter möge er vor der neunten Stunde zu Abend effen, bamit der Magen vor bem Schlafengehen ichon ein wenig verdaut habe: vor allem aber folle er fich vor andauerndem Umgange mit Frauen und weltlich gefinnten Männern hüten, weil auch baburch bie Seele bes Einfiedlers verdunkelt werde, wie die Beiligen lehren. Auch halte das fortgesette Nachdenten über die gottlichen Schriften ganz besonders ben Sinn des Mönches ab, nach fremden Dingen abzufcweifen. Bierauf fchließt er mit folgenden Borten : Dies fchreibe ich, weil ich Dufe habe und außer der Reihe des Rampfes bin (d. b. wegen feines Alters. vol. ben Anfang biefes Rapitels), aus großer Liebe ju Dir; Du aber handle wie ein tampfbereiter Mann und ein maderer Streiter, und prüfe und fiehe und, was nützt, behalte. - Es gebe Dir aber unfer Herr Kraft und Beisheit in allem; benn es ift gut, daß unfer Schreiben an Dich fein Ende habe burch das avostolische Gebet.

Geschrieben im Juli des Jahres 1025 der Griechen.

Überblicken wir nun zum Schluffe ben Inhalt des Briefes Georgs an den Preschter Jesus, so müffen wir fagen, daß wir zwar teine neuen Aufschlüffe über sein Leben und seine Lebensverhältniffe erhalten <sup>1</sup>), wohl aber von seiner schriftstellerischen

1) So wird 3. B. burch verschiedene Stellen feines Briefes bestätigt, bas

Bedeutung und dem ganzen Charakter seiner miffenschaftlichen Urbeit ein klares und deutliches Bild erhalten.

Bor allem tritt feine außerordentliche Belefenheit in der gefamten driftlichen Litteratur zutage. Er tennt nicht nur die hervorragens den Berte ber firchlichen Geschichtefchreibung, die Rirchengeschichten des Eufebius (f. S. 344 vgl. Anm. 2), bes Sofrates (f. S. 317) und Theodoret (f. S. 316), fondern er beherricht auch die dogmatische Litteratur ber griechischen und fprischen Rirche. Bon namhaften griechischen Lehrern citiert er ben Athanafius (f. S. 361), Bafilius ben Groken (f. S. 306) und Gregor ben Theologen (f. S. 344, vgl. S. 302), zu beffen homilieen er auch Scholien fchrieb (f. o. S. 293), ferner Cyrill (f. S. 357), hippolytus (f. S. 320), fowie Theodor von Mopfueftia (j. S. 362 f.) und von den berühmten Schriftftellern der fprifchen Riche erwähnt er Bardefanes (f. S. 319), Jatob von Sarug (i. S. 321 ; betr. Jatob von Edeffa, feinen Lehrer, f. S. 299), wie er auch mit den Homilieen des Aphraates (f. o. S. 312 bis S. 331) bie eingehendfte Betanntichaft zeigt. Dag er auch in den Schriften des Batriarchen Severus von Antiochien, des befannten monophyfitischen Lehrers, genau bewandert ift (f. S. 357 f. u. 362) und in der tirchlichen Gefetgaebung Bescheid weiß (f. S. 336'u. 358 ff.), ift bei einem monophyfitischen Bijchof am wenigften zu verwundern. Aber diefe Aufzählung der von Georg benutten und citierten Schriften der chriftlichen Litteratur ift noch bedeutend zu vermehren, wenn man auch feine übrigen Schriften und besonders feine Briefe (i. S. 300 ff.) durchmustert, in denen wir außer den obengenannten und anderen Rorpphäen ber chriftlichen Litteratur auch weniger wichtige Schriftsteller 3. B. (den Pfeudo-) Dionyfius Areopagita (j. S. 296 u. 303 1), citiert finden, wie er auch des Josephus

er Bischof war (f. S. 360, vgl. S. 314, Anm. 1); weitergeführt wird aber unsere Kenntnis seines Lebens nur durch die eine Noti3, daß er im Jahre 1025/714, wo er diesen Brief schrieb, bereits ein bejahrter Mann war (s. 0. S. 305 u. 365 f.), was aber auch aus der Stellung, die er damals besteidete, geschloffen werden tann.

<sup>1)</sup> Die Bekanntschaft mit den angeblichen Schriften des Dionpfios Areopagita ift anderfeits deshalb weniger auffallend, weil diese Schriften bekanntlich

Schrift contra Apionem gekannt zu haben scheint (f. S. 355, Anm. 1). Ob er auch die armenische Litteratur in gleicher Beije beherrschte, können wir nicht näher bestimmen; sicher ist aber, daß er verschiedene wichtige armenische Geschichtswerke, besonders die auf den Armenierapostel Gregor bezüglichen Schriften — entweder im Originale, oder in Übersetzugen — kannte (vgl. S. 348 u. 354).

Aber, was wichtiger ift als diefe umfaffende Renntnis ber chriftlichen Litteratur, er weiß auch bas Material, bas bie ermähnten Berte ihm barboten, in einer echt miffenschaftlichen Beise zu verarbeiten. Er operiert mit dem Inhalte in einer Beife, die von unferer modernen Methode wiffenschaftlicher Arbeit nur wenig verschieden ift, indem er das Material nicht nur überfichtlich zusammenftellt und die einzelnen gattoren besfelben gut Bewinnung neuer Aufschluffe und zum Beweife feiner Behauptungen tombiniert, fondern auch in scharffinniger Beife Rritit übt und falfche Meinungen zurüchweift. Freilich, eine hiftorifche Rritit, wie wir fie heutzutage fordern, können wir bei ihm nicht voraussegen, obwohl es ihm an Freiheit des Urteils nicht fehlt und ein flarer überblict ihm zugebote fteht. Indem wir zu biefen Urteilen über bie fcriftftellerifche Bebeutung Georgs noch einzelne Belege beifügen, machen wir zunächft auf die genaueren chronologischen Berechnungen aufmertfam, bie er zugleich in überfichtlicher Beife zu gruppieren verfteht: wir verweifen z. B. auf feinen Nachweis, daß Aphraates nicht ein Schüler Ephrems fein tann (f. S. 314 ff.), fowie daß Gregorius Illumingtor nicht einer der brei berühmten Gregore - Gregorius Thaumaturgus, Gregor von Nyffa und von Naziang ift (f. S. 344 f.), mobei mir noch besonders die Überfichtlichteit biefer chronologischen Berechnungen, die wir allerdings nur im Auszuge mitgeteilt haben, anerkennend ermähnen muffen, bie er teils durch kunftvolle Gruppierung erzielt, indem er häufige Retapitulationen zwischen die einzelnen Boften feiner Berechnung ein-

in den Kreisen der monophytischen Severianer zuerst aufgetaucht find, und zwar auf der im Jahre 533 auf Befehl des Kaisers Justinian unter dem Borstig des Metropoliten hypatius von Sphesus zu Konstantinopel mit den Severianern abgehaltenen Unterredung. S. hefele, Konzisiengeschichte II, 747 ff.

schiebt, ober auch badurch, baß er, wie er sich im 1. Kapitel (S. 316) ausbrückt, die Mittelglieder seiner Darlegung übergeht. Ühnlicher Art ist auch seine Berechnung über die Ehronologie ber Urväter (s. S. 330 f.) und sein Beweis der Unmöglichkeit einer Iventicität des greisen Simeon, der den Herrn im Tempel auf seine Arme nahm, mit dem Simeon Sirach, den die sprische Übersetung als den Bater des Berfassers ber bekannten apokryphischen Schrift, der "Weisheit Jesus Sirachs", bezeichnet (s. S. 356). Und wie Georg es verstand, aus einzelnen gelegentlichen Äußerungen in einem größeren Schriftganzen sich ein Bild gewissermaßen wosaikartig zusammenzusetzen, das zeigen u. a. die Ausschlichten feiner en über das Leben und die Lebensstellung des Aphraates auf Grund einzelner Stellen seiner Homilieen giebt (s. S. 312 ff.).

Seine fritifche Befähigung tonnen wir bagegen 3. B. ba tennen krnen, wo er an der Hand der Schriftstelle Lut. 2, 36-38 der traditionellen Meinung entgegentritt, bag Simeon der Greis ein Priefter gewesen sei, indem er darauf hinweist, daß bei einer fo eingehenden Schilderung, wie Lutas fie giebt, auch dies mit erwähnt fein würde (f. S. 357). Scharffinnig ift auch der im Borausgehenden gelieferte nachweis, daß man aus Lut. 2, 26 nicht auf eine menschliches Maß überschreitende Lebensbauer Simeons foliegen bürfe, da er auch bann, wenn er 80, 90 oder 100 Jahre alt geworben mar, eine über bas gewöhnliche Lebensalter hinaus. ragende Lebensdauer erreicht habe (f. S. 356). Ein gleich treffendes Urteil beweift Georg ferner bei der Auslegung der Schriftstelle Matth. 26, 29 (f. S. 346), vor allem aber bei feiner eingehenden Behandlung von 1 Ror. 15, 44, mo er an der Hand des auertannten Bibeltertes den eigentümlichen pfychologischen Unicauungen bes Aphraates entgegentritt (f. S. 325 f.). Sierbei zeigt Georg eine echt philologische Afribie, besonders indem er auf die Möglichkeiten ber Berfunft jener falfchen Lesart näher eingeht, auf welche Aphraates seine Theorie vom Seelenschlafe gründet (i. S. 326, 3. 11 ff.). Auch giebt ihm bie Befprechung diefer feltfamen Aufstellung Gelegenheit zu einer philosophischen Darlegung über die verschiedenen Arten der organischen Wefen (f. S. 326 f.). In dognatischer Beziehung zeigt er ein freies Urteil, 3. B. indem er die

Frage, ob man den Bein mit Baffer vermifchen müffe oder ungemischt genießen dürfe, gemiffermaßen als ein adidgopor bezeichnet (f. S. 345 ff.). Ebenfo ftand er auch dem Bunderglauben feiner Zeit ziemlich vorurteilsfrei gegenüber, mas er zeigt, indem er bei der Erwähnung bes 13 jährigen Aufenthaltes des Gregorius Alluminator in einem ungefunden Rerter noch icherzend binzufügt: "ober wenn es bir recht ift, wollen wir nur drei Jahre annehmen". Doch dürfen wir felbstverständlich in diefer Bezichung ben Georg, ber ficher auch ein Rind feiner Zeit war, nicht mit unferem Make meffen. Selbit ein Blick für bie Gigenarten bit dogmatischen Lehrtypus der verschiedenen Berioden der Rirche fcint ihm zueigen gemefen zu fein, fo fehr fonft die alte Beit folden hiftorifchen Urteils entbehrte; menigftens läßt feine Bemertung, daß die Verschiedenheit des Lehrtypus bei Ephrem und Aphraatts ber Annahme, daß letterer ber Schüler bes erfteren fei, birdt widerspreche (f. S. 314), einen folchen fritischen Blick für bit Entwickelung ber bogmatischen Anschauungen vermuten. Daß seine Genauigkeit in der Benutzung litterarischen Materials auf Grund der unrichtigen Wiedergabe der Eusebiusstelle im 5. Rapitel (f. S. 344, Anm. 2) nicht ernftlich bezweifelt werben tann, ift bi bir ganzen Art und Beise, wie man in jener Zeit citiert, nicht befonders barzulegen nötig. Auch tönnen wir in diefer Bezichung auf die flaren Worte hinweisen, mit benen Georg am Anfang feines Briefes (f. S. 312) gewiffermaßen fein wiffenschaftliches Betenntnis ablegt, bas von der Gemiffenhaftigkeit und Treue zeugt, bie ihn bei feinen Forschungen und Arbeiten leiteten.

So ftand benn Georg auf der Höhe ber Wiffenschaft feiner Beit, und es ift von Intereffe zu sehen, daß er sich bessen anch wohl bewußt war, wie wir aus seinem Urteil über Aphraatts ersehen können, von dem er zu wiederholten Malen sagt, daß er der "städtischen Gelehrsamkeit" entbehre, und zwar schon um deswillen, weil er zu seiner Zeit noch nicht Gelegenheit gehabt habe, die Schriften der Hauptautoritäten der christlichen Litteratur zu lefen und zu studieren (s. S. 325. 328 n. 329).

Mag nun auch eine so ausgebreitete Litteraturkenntnis und so gründliche Gelehrsamkeit, wie sie Georg befaß, bei den Symm

#### Ein Brief Georgs, Bifchofs ber Araber 2c.

ber damaligen Zeit nicht zu den Seltenheiten gehört haben, so ist doch die Bekanntschaft mit Georg schon deshalb nicht ohne Interesse, weil er eben in seiner wissenschaftlichen Arbeit die gelehrte Bildung der sprischen Geistlichkeit seiner Zeit in ebenso vielseitiger als haralteristischer Weise repräsentiert. Und überdies ragt doch zugleich Georg durch seine umsichtige Bearbeitung des von ihm benutzten umsassenschaften Materiales, durch seinen Scharfsinn, durch sein treffendes Urteil und seinen freien Blick unter der großen Menge der sprischen Gelehrten weit hervor und ist den besten Lehrern der Kirche Syriens, ja der christlichen Kirche jener Zeit überhaupt, an die Seite zu stellen.

Benn wir nun zum Schluß noch auf den liebenswürdigen humor aufmerksam machen, mit dem Georg die Anspielung des Presbyters Jesus, die ihn, den Bischof, einer kleinen Eigenmächtigkeit zeihen sollte, gelassen zurückweist (s. S. 360) und an den warmen Herzenston edler Bescheidenheit erinnern, mit dem sich der ersahrene Mann als väterlicher Berater zu dem jüngeren Freunde wendet, um ihn aus dem Schatz seines Wissens und leiner Lebensersahrungen mit Belehrung und Rat beizustehen (s. S. 363 u. 365), so dürfen wir wohl die Hoffnung hegen, daß es der geistig bedeutenden Persönlichkeit Georgs gelingen werde, das Wort de Lagardes, des gelehrten Herausgebers seines Briefes an den Presbyter Jesus, in Ersüllung gehen zu lassen: "Georgium episcopum Arabum erunt multi, qui adamaturi sunt, hominem maxime et acutum et circumspectum."



## Gedanken und Bemerkungen.

Theol. Stud. Jahrg. 1888.

-

Digitized by Google

25

•



.

.

•

### Luthers Ubersetzung der alttestamentlichen Apo= fryphen.

Bon

Dr. Wilibald Grimm,

Projeffor ber Theologie und Rirchenrat in Jena, Mitglieb ber zur Revision der Lutherischen Bibel berusenen Theologentommission.

In ben die Lutherbidel behandelnden Monographieen wird die übersezung der Apokryphen entweder, wie von Lücke<sup>1</sup>) und Hopf<sup>2</sup>, gar nicht, oder wie von Palm<sup>3</sup>), Panzer<sup>4</sup>), Hein= rich Schott<sup>5</sup>) nur nach der Zeit ihrer ersten Drucke und beren typographischer Beschaffenheit berücksichtigt. Auf den inneren Charakter dieser Übersezung und ihren Unterschied von derjenigen der kanonischen Bücher wird nicht eingegangen. Und doch ist berselbe fehr bedentend. Denn wollte Luther auch in Verbeutschung

5) "Gefchichte ber beutfchen Bibelüberfegung Luthers" (Leipzig 1835).

<sup>1) &</sup>quot;Rurz gefaßte Geschichte ber Lutherichen Bibelüberjetung", in Giefeler und Lude, Beitschrift für gebildete Chriften (Elberfeld 1828), 8. heft, S. 1 ff. und 4. heft, S. 35 ff.

<sup>2)</sup> In feinem fehr verdienstvollen Buche: "Burdigung ber Lutherichen Bibelverdeutichung mit Rudficht auf ältere und neuere überfetzungen", Rurnberg 1847.

<sup>3)</sup> Siftorie ber beutschen Bibelübersetzung D. Martin Luthers vom Jahre 1517 an bis 1584, herausgeg, von Joh. Melch. Goegen. halle 1772. 4°.

<sup>4) &</sup>quot;Entwurf einer vollftändigen Gefchichte ber dentichen Bibelüberfetzung D. Martin Luthers" (Nürnberg 1783) und Zufätze des Berfaffers zu diefem Berte (Rürnberg 1791).

ber tanonischen Bücher nichts weniger als "Buchftabilist" fein. trug er auch bier, besonders in den nachmaligen Revisionen, nicht felten ber Berftändlichkeit auf Koften ber Form des Originals Rechnung: fo gestattete er fich boch bei den Apokryphen, weil er bier nicht an einen heiligen Text gebunden mar, ungleich größere Freiheit und vertauschte fehr häufig die Aufgabe des Übersebers mit ber bes Bearbeiters, Rrititers, Barabbraften und Ausleaers. ohne Zweifel weil er hoffte, auf foche Beife die Lekture diefer Bücher als religiöfer Boltsichriften leichter, angenehmer und verftändlicher zu machen. Bevor ich die Nachweisung im einzelnen beginne, habe ich die mir bisweilen in mündlicher theologischer Unterhaltung entgegengetretene, von Soltmann 1) fogar öffentlich aufgestellte Behauptung zurückzuweisen, daß Luther die Apofrphen aus der Bulgata übersett habe. Es ailt dies nur von den Büchern Judith, Tobia und dem Gebet Manasses. Dem Gebet Afarias und dem Gefang ber brei Männer hat er felber den Bermert vorgesett: "Aus dem Griechischen". Wenn er aber in nicht wenigen Stellen der Bulgata 2) folgt, fo hat er diefelbe nur als eine Art Rommentar benutzt. Denfelben Gebrauch macht er von ihr so wie von der LXX nicht selten auch in den kanonischen Büchern des Alten Teftamentes; niemand aber wird deshalb behaupten, er habe das Alte Teftament aus der LXX oder Bulaata übersett 3).

Nachdem im Jahre 1528 "ber Prophet Jesaia Deubsch" in zwei Auflagen erschienen war, sah Luther durch verschiedene Um-

2) Über Luthers Benutzung ber Bulgata vgl. Hopf a. a. D., S. 214. Auf Luthers Berhältnis zur LXX ift Hopf nicht eingegangen.

<sup>3</sup>) Ich bediene mich des herkömmlichen Ausdruckes Bulgata, bemerke aber, daß hieronymus den Jesus Sirach, das Buch der Weisheit, die Maccadäerbücher und den Baruch aus der sog. Itala unverändert in sein, später Bulgata genanntes Bibeswerk herübernahm, die Zusätze zu Esther ziemlich stei, die zu Daniel wörtlich übersette, dagegen in Bearbeitung der Bicher Judit und Todit sehr wüllfürlich versuhr. Bgl. Fritziche, Art.: Lateinische Bibelübersehungen in Herzog, Theol. Real-Ene. VIII, 446 (2. Auflage), und im "Eregetischen Handbuch zu den Apotruphen" I, 74. 119. 175; II, 12 ff. 121 ff.

876

<sup>1)</sup> In Bunfens Bibelmert VII, 5f.

ftände 1) fich genötigt, bie fcmierige Dolmetschung ber übrigen Bropheten auf gelegenere Zeit zu verschieben. Um aber bie übers fezungsarbeit nicht ganz ruhen zu laffen, nahm er in ber ihm im Frühjahr 1529 verbleibenden Muße, mährend er an Schwindel. Bruftfatarrh und Seiferfeit litt, das Buch ber Beisheit vor. zunächst wohl, wie ich glaube, um in demfelben an bie Feinde bes Evangeliums unter den weltlichen und geiftlichen Machthabern eine energische Mahnung und Barnung zu richten. Benigftens führen hierauf feine Worte in ber Borrebe: "Sonderlich follen es (bas Buch der Beisheit) lefen bie großen Sanfen, fo mider ihre Unterthanen toben und wider die Unschuldigen um Gottes Wort willen wüten. Denn dieselbigen fpricht er an im 6. Rapitel und bekennt. daß bies Buch an fie fei geschrieben, da er fpricht, euch Tyrannen gelten meine Reben. Und fehr fein zeuget er, daß die weltlichen Oberherrn ihre Gewalt von Gott haben und Gottes Amtleute feien. Aber dreuet ihnen, daß fie folchs göttlichen befohlen Umts brauchen. Darnm tommt diefes Buch nicht uneben zu unfer Zeit an den Tag, dieweil ist auch die Tyrannen getroft ihre Oberkeit migbrauchen wider ben, von dem fie folche Oberkeit haben. Und leben boch mohl fo fchändlich in ihrer Abgötterei und unchriftlicher Seiligkeit als bie Philo (den Luther für den Berfaffer des Buches hielt) die Römer und Seiden in ihrer Abgötterei beschreibet, daß fichs allenthalben wohl reimet auf unfere itige Zeit." Daber gab er dem Buche die Aufschrift "Die Beisheit Salomonis: an die Tyrannen". Nachdem Melanchthon nach feiner Rückkehr von Speier die Arbeit durchgesehen und verbeffert hatte, erschien dieselbe wahrscheinlich im Juni 1529 2). Bei nochmaliger Revision berfelben brachte Luther mancherlei Beränderungen an, die aber nicht alle als Berbefferungen gelten können. In diefer zweiten Be= arbeitung ward das Buch in die in der ersten vollftändigen Bibel vom Jahre 1534 erschienene Sammlung ber Apotryphen aufjenommen. Wenn Luther in der Vorrede bemerkt, "er habe das Buch der Beisheit mit Silfe feiner guten Freunde aus dem fin-

2) Schott a. a. D., S. 57.

<sup>1)</sup> Bgl. Schott a. a. D., S. 56 f.

fteren Lateinisch und Griechisch in das deutsche Licht gebracht" 1), fo miffen wir nach dem Obigen, daß er damit nur fagen tann, er habe auch bas Lateinische zurate gezogen und benutzt. Denn bie lateinische Berfion enthält in 1, 15; 2, 8. 11; 9, 19; 10, 1; 11, 5. 8; 17, 1 Bufate von verschiedenem fritifchen Wert; aber teinen derfelben hat Luther aufgenommen und übersett. Auch bot er auf bas Buch ber Beisheit diefelbe Gemiffenhaftigkeit und Sorafalt verwandt, wie auf bie tanonischen Schriften, wenn er auch wie bei biefen manches verfehlte. 3ch hebe nur brei Beispiele aus. Die Mahnung goorhoare negi rov xuglou er aya.9ornre 1, 1 überfetzte er in ber erften Ausgabe: "Berfehet euch alles Guts vom herrn", in ber zweiten : "Dentet, bag ber Berr helfen tann". Er mochte wohl fo ertlären : "in Betreff des Berrn bentet an (beffen helfende) Gute". Die Revisionstommission (wie ich ber Rurze halber die zur Revision ber Lutherbibel berufene Konferenz von Theologen nennen will) hat geändert: "Denkt bem herrn nach in frommem Sinn". Aber richtiger würde ju fagen fein : "in reinem Sinn"; benn ber Gebante bes Schriftftellers ift, daß zur Erforschung und Ertenntnis des Göttlichen fittliche Reinheit erforderlich fei (vgl. mein ereget. Handbuch ju ber Stelle). Den folgenden Sat: er andornes zagdias [1rhoare avrov hatte er erst richtig übersett: "Suchet ihn mit einfältigem Bergen", nachher falfch: "Suchet ihn mit Ernft" 2). Die Revisionstommiffion hat hier die frühere Lesart wieder hergestellt. In 16, 3 ließ er fich burch die falfche Lesart: "det-

<sup>1)</sup> Der Abschnitt der Borrebe, aus dem wir Vorstehendes entnehmen, findet fich nur in der Separatausgabe des Buches vom Jahre 1529, abgedruckt in der Erlanger Ausgabe von Luthers Werten LXIII, 93. In der vollständigen Bibel von 1534 und ihren Nachfolgerinnen ließ ihn Luther weg. Dahre hat ihn auch Bindseil in seiner Ausgabe der Originalbibel vom Jahre 1545 weggelassen, ohne etwas über dessen früheres Vorhandensein zu bemerken.

<sup>2)</sup> Bu beiden Anderungen ließ er fich wohl durch den auf die Zeitverhältniffe fich beziehenden Zweck verleiten, den er bei Beröffentlichung der Uberfetzung diefes Buches verfolgte (vgl. das oben ans der Borrebe Mitgeteilte). Den ersten Satz fcheint er fo gefaßt zu haben: "daß er den von Such Bedrängten helfen tann".

29esoav" in der Albina (auch Compl. und bebeutende Sandforiften) und bas "propter ea, quae illis ostensa et missa sunt" in der Bulgata zu ber tonfufen überfesung verleiten: "Auf daß die, fo nach folcher Speife luftern maren, burch folche bargegebene und zugeschickte Bachteln lerneten auch der natürlichen Rothdurft abbrechen, die Anderen aber, fo eine fleine Zeit Mangel litten, einer nenen Speife mit genoffen." Er vertannte alfo ben Bigenfat von exervor uer (bie Agypter) und obror de (bie Juden), indem er exervor auf die Juden bezog und daher zwei Rlaffen berfelben unterfcieb. Und um nun bem erften Sat einen auf Juden paffenden Sinn zu geben, verftand er bas "Bugefchidte" von den ihnen bescherten Bachteln. In ber revidierten Bibel foll ber Bers alfo lauten : "Auf daß jene, fo fie nach Speife lüftern waren, wegen des icheuflichen Unfebens ber zugeschickten Liere fich auch von der notwendigen Nahrung abwandten, diefe aber, fo fie eine fleine Zeit Mangel litten, einer neuen Speife genoffen. "

Rachdem Luther die Übersetzung der Propheten und damit die der sämtlichen kanonischen Bücher vollendet hatte, verdeutschte er seit dem Herbst des Jahres 1533 und im Jahre 1534 die noch restierenden Apotryphen und zwar zuerst den Jesus Sirach, deffen erste Ausgabe zu Wittenberg 1533 in Klein-Ottav mit Randglossen erschien. Luthers Sirach ist seiner Art ein Muster zwar nicht treuer Übersetzung, wohl aber freier Bearbeitung 1). zu der Freiheit, die er sich hier nahm, fühlte er sich berechtigt durch die (nach ihrer beziehungsweisen Richtigkeit für nicht zu untersuchende) Überzeugung, daß der überlieferte Text zu entschich verderbt sei <sup>3</sup>, dann aber auch wohl durch den Zweck des Buchs

Bgl. meine Abhandlung: "Bur Charafteriftit der Lutherschen Übersetung des Buches Sesus Strach" in der Zeitschr. f. wissenschaftliche Theosogie 1872,
 heft, aus der ich im Folgenden, mit Huzuftigung einiger Ergänzungen, das Nötigste aushebe.

<sup>2)</sup> Er bemerkt in ber Borrebe: "Es find fo viel Rlüglinge in allen

als eines nühlichen Buchs für den "gemeinen Mann", "wie er fich gegen Gott, Gottes Wort, Priefter, Eltern, Weib, Kinder, eigen Leib, Anechte, Güter, Nachbarn, Freunde, Feinde, Obrigkeit und jederman halten soll". — In der Vorrede klagt Luther über die schwere Arbeit, welche ihm dieses Buch gemacht <sup>1</sup>); er ist aber auch des Wertes seiner Arbeit bewußt und giebt ihr den Vorzug nicht nur vor allen bis damals erschienenen Verbeutschungen, sondern auch vor dem griechischen und lateinischen Texte.

Vor allem ift dankbar anzuerkennen und beweift Luthers fritischen Blick, daß er dem Abschnitt, der im Griechischen Kap. 33, 12; 34, 1 — 36, 16 a umfaßt, seine in der Bulgata, wie auch beim Syrer, Araber und in der Romplutensis erhaltene ursprüngliche und allein richtige Stellung nach Rap. 30, 24 des Griechischen (bei Luther 30, 26) zurückgegeben hat <sup>2</sup>).

Im Sirachbuche ift die Bulgata sehr reich an Zusätzen. Doch hat Luther nur diejenigen des ersten Kapitels vollständig aufgenommen, nämlich in V8. 5. 14. 15. 16 (hier von den Worten an: "und wohnet allein bei den auserwählten Weibern); B8. 17—19. 26f. Im Kap. 1, 2 f. übersett er nicht die Futura des Griechischen ris özasie Jussen, ris özexvecose, sondern die Präterita der Bulgata quis dinumeravit? quis investigavit? wer hat zuvor gebacht? wer hat zuvor gemefsen? mit willfürlicher Einsetzung des "zuvor", wodurch aber, wie ich glaube, der Gedanke ungleich bedeutender wird. — Von Kapitel 2 an folgt er nur selten der lateinischen übersetzung. Einen interessanten Fall von Kombination des

Sprachen über dieß Buch kommen, daß nicht Wunder wäre, weil ohne das alle Ding drinnen von seinem Anfang nicht in der Ordnung gefaffet gewest sind, daß es ganz und gar unkenntlich, unverständlich und aller Ding untüchtig worden wäre. Wir habens aber, wie einen zurissen, zertretten und zerstreneten Brief wieder zusammengelesen und den Kot abgewischt."

<sup>1)</sup> Am 2. Novbr. 1532 fchrieb er an Amsborf: "Ego in Ecclesissico vertendo totus sum. Spero, intra tres hebdomates liberari ab hoc pistrino."

<sup>2)</sup> Den beutschen Text citiere ich nach ber Cansteinschen Ausgabe, den griechischen nach Fritziches Apolryphen, ben lateinischen nach ber Clementina von van Eg.

Griechifchen und Lateinischen bietet bie Stelle 25, 9-14 (griech. 26. 7-10; latein. Bs. 9-12). Sier fünbigt Sirach an, daß er jehn Tugenden und Erlebniffe aufzählen werde; er nennt aber deren nur neun. Entweder hat fich also der Schriftfteller verjählt, oder aber es ift ein Glied im Texte verloren gegangen. Auch die Bulgata hat nur neun Glieder, aber ftatt des griechischen μαχάριος, δς εύρε φρόνησιν bietet fie ,, beatus, qui invenit amicum vorum ". Um nun die Behnzahl herauszubetommen, nimmt Luther bie genannten Glieder beider Texte auf: "Bohl dem, der einen treuen Freund hat! Bohl dem der flug ift!" — In 8, 8; 9, 12; 19, 5; 24, 15 (griech. 28. 11); 24, 23 (griech. 28. 17 a); 32, 13 (griech. 35, 9b) überset er nach Lesarten, welche bie Bulgata und bas Griechische ber Romplutenfis bei gleicher Abweichung von der Albing und den späteren rezipierten Text mit einander gemein haben. In 48, 19 (griech. 28. 17) überfest er nicht bas munderliche rov Fwy der Albina, fondern ro vowe in der Komplutensis und Bulgata. Folgende sieben Stellen übersett er nach fingulären komplutensischen Les= arten: 19, 3; 21, 9. 27 (griech. B8. 25); 23, 17 (griech. Be. 13); 43, 17 (griech. Be. 16f.); Be. 25 (griech. 23b); 46, 9 (griech. 16, 3). Genauer habe ich diefe Stellen besprochen in der "Zeitschrift für wiffenschaftliche Theologie" 1872, S. 531. Daß aber gleichwohl nur die Benediger Ausgabe ber Aldina die hauptgrundlage der Lutherischen Übersetungsarbeit gebildet haben tann, glaube ich a. a. D. S. 529ff. erwiesen zu haben 1).

Bu den Freiheiten, die Luther sich erlaubte, gehören öftere Auslassungen, von denen ich nur drei namhaft machen will,

<sup>1)</sup> Ein Exemplar ber 1522 veröffentlichten komplutenfischen Bolyglotte hatte Kurfürst Friedrich der Weise aus Spanien zum Geschent erhalten. Im Jahre 1548 wurde es mit der kurfürstlichen Schloßbibliothet von Wittenberg nach Jeua gebracht, welche daselbst den Grundstamm der nachmaligen Universitätsbibliothet bildete. Es muß also das Exemplar Luthern wohl zugebote gestauden haben. Dennoch bleibt dessenerkung in der "Zeitichr. f. wiffenschaft. Theologie" 1873, S. 531. In Luthers übrigen Apokryphen bin ich spezifisch lomplutenfischen Lesarten nicht begegnet.

zu benen für ihn auter Grund vorhanden war. Rämlich Rav. 12 zwischen ben Say dos ro drado xai un drilagn rov auapτωλού (im griech. B8. 7; in der Bulgata weggelaffen), weil Sirach biefe Ermahnung ichon fast unmittelbar vorher, Be. 4, gegeben hatte, nur daß er daselbft edoeses ftatt arado ge brauchte. — In Rap. 41 zwischen Bs. 17 und 18 läkt Luther fogar vier Glieder aus, von oogia de xexpuniery bis oogiar adrov (im Griech. 41, 14bc bis Bs. 15ab) als wörtliche Biederholung von 20, 29 f. im Griechifchen, bei Luther 20, 32 f. -3mei Borderfätze, deren jeder einen ziemlich gleichlautenden nach fat hat, verbindet er in einen einzigen, um ber zweimaligen Biederholung desfelben Nachfates überhoben zu fein. - Anderfeits macht er willfürliche Bufate, nämlich 10, 22 (nach 10, 18 bes Griechischen): "ber Denich ift nicht boje geschaffen". 12, 13: "und von ihnen zerriffen wird". nachdrucksvoll, obichon dem Griechischen fremd ist bas siebenmalige "schäme bich" in 12. 23-29.

Dreimal übersetzt er nach Konjektur; nämlich 33, 31 (griech. 30, 40 b ws wvxý oor endensons avrov): "benn du bedarftt sein als beines eigenen Lebens", also nach der von den meisten Späteren befolgten Konjektur ws gvxys oor. — 36, 23 (griech. B8. 26) übersetzt er návra äddera endsteras yvvý falsch: "die Mütter haben alle Söhne lieb", und weiß diese Übersetzung nur dadurch zu sichern, daß er im solgenden Gliede zors de Svyárne Svyareds zeeloow sehr kühn statt Svyareds als vermeintlich richtige Lesart vlov konjizierte: "und doch gerät bisweilen eine Tochter besser vlov konjizierte: "und doch gerät bissermeintlich richtige Lesart vlov konjizierte: "und doch gerät bismeilen eine Tochter besser oliver schn". — In 42, 2 (auch im griech. Texte) verstand er dixaiwoas ävessön nicht und übersetzt daher, als wenn evossön zu lesen wäre statt ävessön.

Um Verfehlungen und Quid-pro-quo's zu übergehen, hebe ich als Beispiel absichtlich freier Wiedergabe des Griechischen nur folgende aus, durch welche er wahrscheinlich den Gedanten des Schriftstellers zu verbessfern sucht. So 41, 20 — 22 (griech. Vs. 17—19<sup>a</sup>), wo er die Personen, vor denen sich zu schämen, Sirach ermahnt, zu Subjekten der Pflicht, sich zu schämen, macht. — Statt 43, 19 (griech. Vs. 17 ed) wörtlich zu über-

362

feben: "Bie herabfliegende Bögel ftreuet er Schnee, und wie fich niederlaffende Beufchreden fein fall", giebt er bem Gebanten folgende ohne Zweifel viel ichonere Bendung : "Und wie bie Bogel flicgen, fo wenden fich die Binde und weben ben Schnee durcheinander, bag er fich zu haufe mirft, als wenn fich bie Beufchrecten nieder thun." — Rap. 40, 18 (auch im Griech.) würde im möglichften Unfchluß an bas Griechifche zu überfegen fein: "Eines Genügsamen und Arbeiters Leben ift fuß und boch über beides ift ber, welcher einen Schatz findet." Diefen auf das Irdifche gerichteten beschränkten Sinn bes judifchen Beifen veredelt er burch die fcone freie Überfegung : "Ber fich mit feiner Arbeit nähret und läfte ihm genugen, der hat ein fein ruhiges Leben. Das beißt einen Schatz über alle Schätze finden." Schon ber Altlateiner hielt hier eine Berbefferung bes Sinnes für geboten: "et in ea (d. h. vita sibi sufficientis operarii) invenies thesaurum". - In zwei Stellen fucht Luther burch freie Überfetung das Deforum zu wahren: Rap. 26, 15 (gr. Bs. 12d) würde wörtlich fo zu überseten fein: "Sie (bas wolluftige Weib) öffnet jedem Pfeile den Röcher." Luther: "Sie nimmt an was ihr werden tann." Rap. 47, 21 (gr. 98. 19) überfest er in einer Anrede an König Salomo: "Dein Herz hing fich an Beiber und ließest bich fie bethören" ftatt wörtlich: "Du legteft deine Beichen an die Weiber und gabft dich in (ihre) Gewalt mit deinem Leibe." - In drei Stellen giebt er Gnomen in Reimen: "So gehet es dem auch, der fich an die Gottlofen hänget und fich in ihre Sünden menget", 12, 13. "Thue nichts ohne Rat, fo gereut's bich nicht nach der That", 32, 24 (gr. 35, 19). "Beld und Gut machet Mut; 40, 26 (auch im Griech.). Gine Panonomafie bringt er an in 18, 5: "wehren noch mehren", wo es nach dem Griechischen beißen müßte: "mindern noch hinuthun".

Wahrscheinlich um dem christlichen Bedürfnis besser zu entsprechen, gebraucht er häufig den Ausdruck Gottes Wort, wo die Textvorlage etwas anderes hat. So für voµos in 9, 22 (gr. V6. 15), 15, 1; 32, 19 (gr. 35, 15) und V6. 28 (gr. 23); 35 (gr. 36), 2; für sogia in 4, 15 (gr. V8. 14);

34, 8 (gr. 31, 8); für dia dia rix I sov 11, 20 (gr. Bs. 18); für disfynois Seia 6, 35 (gr. Bs. 34). Die Redensart xaraonevodeiv end ra xoipara adrov (b. i. Seov) zu Gottes Ge boten eilen, b. h. ihre Renntnis und Befolgung sich eifrigst angelegen sein lassen, übersett er "sieißig Gottes Wort hören", 18, 14 (gr. Bs. 13<sup>1</sup>).

Betanntlich liebt es Luther, ba wo die Sache es mit sich bringt, wo es sich um Unedles und Gemeines handelt, starker und massiver Ausdrücke der Bolkssprache sich zu bedienen <sup>2</sup>). Aber in keinem Buche hat er es häufiger gethan, als im Sirach, wo er Dinge des gemeinen Lebens bespricht. Das Außerordentlichste in dieser Beziehung leistet er in Kap. 31, 12 f. (griech. 34, 12): "Wenn du bei eines reichen Mannes Tisch sitzest, so spece beinen Rachen nicht auf, und denke nicht: hier ist viel zu fressen. "— Be. 19 (gr. Bs. 20): "iß wie ein Mensch was dir vorgesetzt ist und friß nicht zu sehr". Kap. 37, 32—34 (gr. Bs. 29): "Fris nicht zu gierig, benn viel fressen macht krank und ein unsättiger Fras kriegt das Grimmen. Viele haben sich zu Tod gefressen."."

Es erührigt noch zu bemerken, daß Luther auch den Prolog des griechischen Übersetzers des Sirachsbuchs mit verdeutschte. Da derselbe in den späteren Oktav-Ausgaben der lutherischen Bibel weggelassen wurde 4) und demzufolge vielen unserer Lefer nicht zur

2) Ausführlich behandelt diefen Punkt Betzel, Die Sprache Luthers in feiner Bibelübersetzung (Stuttgart 1859), S. 31 ff.

3) Ausführlicheres f. in meiner Abh. in der Zeitschr. f. wiffenschaftl. Theologie 1872, S. 535 f.

4) Aus den genauen Nachrichten, welche herr Paftor Karl Bertheau in hamburg nach forgfältiger Einficht in die reiche Sammlung lutherischer Bibeln in der hamburger Stadtbibliothet auf meine Bitte mir gütigst hat zugehen laffen, glaube ich mit ziemlicher Sicherheit annehmen zu dürfen, daß fämtliche Foliobibeln von 1534 an bis zur letzten Auflage der Rurfürstbibel

Mit verselben Freiheit sets er Gottes Wort für νόμος 2 Macc.
 2, 21; für δείους νόμους, 2 Macc. 4, 17; λόγοι άγαθοί (tröstende Worte)
 2 Macc. 15, 11; für βιβλία άγια, 1 Macc. 12, 9; für via veritatis, Tob.
 2; für timere deum 1, 10; monita salutis 1, 15; Gottes Wort und
 Strafe für xρίματα: δίχαια, Susanna, B. 9. Solcher Freiheit im Gebranche
 des Ausbrucks Wort Gottes bedient sich Luther im Kanon nur Micha 6, 8;
 1, 15, 506

hand sein wird oder nicht zugebote steht, berselbe aber in die revidierte Bibel wieder aufgenommen werden soll, so teile ich ihn hier mit, indem ich die von der Revisionskommission in ihm beschloffenen Änderungen durch gesperrten Druck bemerkbar mache, darunter zur Bergleichung Luthers eigene Lesarten setze. Luther hat ihn in vier Absätze geteilt. Dieselben sollen in der revidierten Bibel mit der Stierschen Bersabteilung in der Art verbunden werden, daß der Ansang eines jeden Absatzes durch einen fetten Ansangsbuchstaben bezeichnet wird.

Bs. 1. Bieles und Großes ift uns gegeben burch das Gefetz und die Propheten und die anderen <sup>1</sup>), so denselbigen nachgefolget, daher man muß Israel billig loben um solche <sup>2</sup>) Weisheit und Lehre.

Bs. 2. Darum sollen nicht allein die, so es haben und lesen, weise daraus werden, sondern auch denen in der Fremde <sup>3</sup>) dienen mit Lehren und Schreiben.

vom Jahre 1768 (und auch wohl die Quartbibeln, mit Ausnahme ber Canfteinischen) neben Luthers Borreben zu ben einzelnen biblischen Buchern auch die übersetzung des Prologs zum Buche Sirach enthalten. Die Augabe der Erlanger Ausgabe ber Berte Luthers, Bb. LXIII, S. 102, daß bie Sirachvorrebe erft in ber Ausgabe von 1545 enthalten fei, ift falich, wie ich aus Bergleichung ber auf ber jenaischen Univerfitätsbibliothet befindlichen Ausgaben von 1534 und 1536 tonftatieren tann. Aber auch viele Ottavbibeln, wie bie Lüneburger von 1636, 1659, 1690, 1693, 1707, bie Wittenberger von 1664, 1702, Die Leipziger von 1704, 1710, 1733; Die Stuttgarter im Pfaffichen Bibelmerte enthalten genannte Borreben. Folgende Ausgaben haben nur bie Sirachvorrede.: Fraukfurt a. M. 1582, 1602, Straßburg 1596, Hamburg 1690, 1708, Stuttgart 1704. Beibe Borreben fehlen in ben Ausgaben von Strafburg 1537, Nürnberg 1688, Bafel 1698, Stade 1703. Seit dem britten Jahrzehent des 18. Jahrhunderts fcheinen fie in allen Oftavbibeln meggefallen zu fein. - Bon den Buricher Bibeln ftanden mir zur Bergleichung dugebote nur die erste vollständige Ausgabe von 1530 in Oftav, desaleichen die von 1828 und bie zuletzt burchgreifend revidierte von 1868. Nur letztere enthält die Sirachvorrebe.

<sup>1</sup>) Luther: "Es haben uns viel und große Leute die Beisheit aus dem Bejetz, Propheten und anderen — bargethau", nach der Bulgata: "multorum nobis et magnorum per legem — sapientia demonstrata est".

2) Luther: "ihre".

8) Luther: "andere mehr".

B8. 3. So hat mein Großvater Jesus, nachdem er sich fonderlich befleißiget zu lesen das Gesetz, die Propheten und die anderen Bücher, so uns von unferen Bätern gelaffen sind, und sich wohl darinnen gelobt hatte, sich vorgenommen <sup>1</sup>), anch etwas zu schreiben von Weisheit und guten Sitten,

B. 4. auf daß die, so gerne lernen und klug werden wollten, defto verständiger und geschickter würden, ein gut Leben zu führen.

B8. 5. Darum bitte ich, ihr wollet es freundlich annehmen und mit fleiß lefen und uns zu gut halten, fo wir etwain einigen Worten gefehlt haben, obwohl wir allen fleiß gethan haben, recht zu bolmetschen <sup>2</sup>).

B8. 6. Denn was in ebräischer Sprache geschrieben ift, das lautet nicht so wohl, wenn man's bringet in eine andere Sprache.

B8. 7. Richt allein dieses mein Buch, sondern auch bas Gesetz selber und die Propheten und die übrigen<sup>3</sup>) Bücher lauten gar viel anders, wenn fie in ihrer eigenen<sup>4</sup>) Sprache geredet werden.

B8. 8. Als ich nun in Ägypten kam im achtunddreißigsten Jahre des Königs Ptolemäus Euergetes und brinnen<sup>5</sup>) blieb, gewann ich Raum viel Guts zu lefen und zu schreiben.

B6. 9. Darum sehe ich's für gut und not an, daß ich den Fleiß und die Mühe darauf legete und dies Buch verdolmetschte.

Bs. 10. Und wie viel ich Zeit hatte, arbeitete ich und kehrete Fleiß an, daß ich dies Buch fertig machte<sup>6</sup>) und an Tag brächte, auf daß auch die in der Fremde<sup>7</sup>), fo lernen wollen, sich zu guten Sitten gewöhnen, auf daß ste nach dem Gesetze des herrn leben mögen.

1) Luther: "Mein Großbater — — nahm er vor".

2) Luther : "ob wir nicht fo wohl reden tonnen, als die berühmten Redner".

3) Luther: "bes Gefetes, ber Propheten und anderer".

4) Luther: "unter ihrer".

5) Luther : "zur Zeit des Königs Ptolemäi Euergetis und fein Ling drinnen".

6) Luther : "ausmacht".

7) Luther: "die Fremben".



Das erfte Buch ber Mattabaer erfchien querft 1533 gu Bittenberg in zwei Einzelausgaben unter bem Titel: "Das Buch von ben Maccabeern, barin bas fürbilbe bes Endechrifts, Antiochus, befcrieben ift." Der einen diefer Ausgaben ift beigefügt "Die Sifteria von der Sufanna und Daniel" und "Bom Bel und Drachen zu Babel". - 3m ersten Maccabäerbuch ift Luther febr bäufig ber Bulgata gefolgt. So gleich zu Anfang, mo er m "Alexander" als zweite Apposition beifügt "ber erste Monarch aus Gräcia" und fo die Schwierigkeit gludlich umgeht, welche im Griechischen nodresos ober nooregov verurfacht. - Rap. 2, 1: "auf bem Berge Moden", Bulg.: in monte Modin, griech. er Mudetv. - 2, 9 läßt er in Übereinftimmung mit der Bula. bas griech. anexxavon sa vinla adrije unüberlett. - 2, 15: "ju opfern and m räuchern", Bulg. immolare et accendere thura, griech. blog iva Jugiáowow. - 2, 16: "bleiben beftändig". Bulg, constanter steterunt, mas als paffenderer Gegenfas erschien als das griechische ovrnzonoar. — 3, 6: "seine Feinde", inimici ejus, griech. of avoyou. - Rap. 9, 1 ftellt Luther nach Borgang der Bulg. (interea) an die Spite des Sages "mittlerzeit", zum Borteil bes gefchichtlichen Berftändniffes. - Rap. 16, 10: "Da verbrannte Johannes dieselbigen Festungen", nach dem tateinischen eas, auf turres bezogen. Aber nach bem Griechifchen verbrannte er bie Stadt, ausn'r. Bgl. meinen Rommentar zu d. St. - Außerdem vergleiche man 2, 32 f.; 3, 15; 7, 41; 8, 17; 9, 38; 50; 16, 10. Mehrere Formen von Eigennamen entnimmt er bem Lateinischen, nämlich Laifa 9, 15; Bethbefen 9, 62. 64; Dbaren 9, 66. Bei ber großen Freiheit, die er in Behandlung diefer Bucher fich geftattete, tam es oft zweifelhaft fein, welchem ber beiden Texte er folgte. Aber an vielen Stellen ift es fonnenflar, daß bas Griechische ber Albing ihm als Borlage diente. Go 3. B. 9, 40: "Jonathan und Simeon", griech. of neol Iwrd 9av, mahrend ber Lateiner teine Subjette namhaft macht. — Rap. 13, 20 tann "war ihm ftets jur Seite" nur Übersetzung von artinaoffrev auto fein; Bula. ambulabant. Rap. 13, 29 überfest Luther nævonlie wie Beish. 5, 18. Gph. 6, 11 u. 13 mit Sarnifcy, matirend Bulg. arma hat. Bgl. außerdem 3, 48; 4, 15; 5, 3; 7, 2; 9, 48; 11, 63; 15, 22 f.; 39; 16, 4.

Als Beispiele von zum Teil ungemein freier Überfetzung ober Baraphrafe find hervorzuheben: 1, 16. (über 1, 38. f. unten) 2, 6f. 35. 49; 3, 43-45. 51. 55; 4, 3; 5, 38. 45-48: 6. 57: 8, 9; 10, 78; 11, 12. 18; 9, 11. 66; 11, 53; 12, 42. In 14, 9 überfett Luther: "Die Alteften fagen im Regiment unverhindert und hielten gute Ordnung, und bie Bürger befferten fich fehr an ihrer Nahrung und schafften Baffen und Borrat zum Rriege", während es textgemäßer beißen müßte: "Die Alten fagen auf den Gaffen und redeten mit einander von bes Landes Beftem, und die Jüngeren fleideten fich mit Ehren und Rriegsrüftung." Es ift nicht zu vertennen, daß hier Luther ein angemeffeneres und genaueres Bilb bes von vorausgegangenen Drangfalen befreiten ganbes giebt, als ber Schriftfteller. Damit hängt ansammen 28. 12; "Und ein jeder besaß feinen Weinberg und feinen Garten" ftatt bes mörtlichen : "fag unter feinem Beinftod und unter feinem Feigenbaum", B6, 12. - Babrend er fonst und zal eyevero überall übersett: "und es begab fich" ober "und es geschah", läßt er es in unferem Buche unüberfest: 1, 1; 5, 1; 6, 8; 7, 2; 9, 23; 10, 38 1). - Er fest bie birette Rebe in indirette um: 5, 17. 19. 32. 42. 48; 7, 3; 10, 34. 55. 56 (hier fogar ben Inhalt eines Briefs); 63; 11, 9-11. 55. 57. (Ebenjo 2 Macc. 9, 4; 14, 9; 15, 2, und umgetehrt bie indirekte in direkte 2 Macc. 3, 10-12). - 280 er glaubt, bag es ber logischen Ordnung beffer entspreche, stellt er Sage um: 5, 11: 6, 49: 7, 42; 10, 80. 84; 12, 28. - 3m Intereffe ber hiftorischen Bahrheit lieft er Rap. 8, 8: "Jonien und Afien" ftatt des textuellen "Indien und Medien". Er verfcmilzt mit ber Überfezung feine Auslegung. So 3, 45: "Das Seiligtum war entweiht mit dem Gögen, der darin gestellet mar"

**388** 

<sup>1)</sup> Dasselbe gilt von dem dem genannten hebröischen Ausdruck im Sinne gleichkommenden, im 2. Macc.-Buch fehr häufigen συνέβη (vgl. meinen Kommentar zu 8, 2). Nur 10, 5 umschreibt er ihn sehr paffend mit: "Und Gott schickte es also".

(vgl. mit 4, 43) nach der älteren Meinung, daß Antiochus IV. eine Statue des olympischen Jupiter im Tempel habe aufstellen lassen. — 11, 8: "unterstand sich Alexander zu vertreiben" statt "er sann gegen Alexander böse Anschläge". Bs. 60 "Euphrat" statt "Fluß" — 16, 1: "zeigte ihm an, daß Cendebäus ihnen ins Land gefallen wäre und hätte Schaden gethan" statt "was Cendebäus vollbrachte". Das Äußerste in dieser Beziehung leistet er 1, 38 (griech. 36), wo er die sehr anschauliche Vorstellung, die er sich von der daselbst erzählten Sache macht, in Form von folgender Übersehung mitteilt: "Und belagerten da das Heiligtum und lauerten auf die Leute, die in den Tempel gingen und fielen heraus aus der Burg in das Heiligtum, den Gottesdienst zu wehren" statt des terztgemäßen: "und ward im Hinterhalt gegen das Heiligtum und ein böser Widerscher gegen Jörael alle Zeit".

Nicht selten macht er Zusätze, wie 2, 56: (Ealeb) "ftrafte bas Bolt". — 6, 49: "barinnen man die Felder mußte feiern lassen, und sie erlangten Geleit vom Könige, daß sie sicher heraus möchten gehen". — 7, 2: "Hauptstadt". B8. 11: "aber es war eitel Betrug". — 8, 5: "neulich" und V8. 7: "jährlich". — 9, 7: "zu trösten", und V8. 17: "da mußte sich Judas gegen diese kehren und wehrete sich lange". V8. 55: "Gott strafte ben Alcimus". — 10, 38: "und Galiläa". — 11, 67 zur Orientierung der Lefer: "des vorigen Demetrius Sohn". — 11, 42: "aber jetzt bin ich in großer Gesahr". — 13, 21: "ehe sich"s Simon versähe". 23 falscher Einst: "Juda". V8. 37: "bie wir euch zuvor zu erlassen zugesagt haben".

Größer als die Zahl der Einschiebungen ist die der Auslassungen. Da, wie wir fahen, Luther durch die Einsätze, so wie durch freie Übersetzung dem Verständnis der Leser zuhilfe zu tommen sucht, so haben wir die Auslassungen wohl nicht in Leichtssinn oder Eilfertigkeit, sondern in der sehr wahrscheinlichen Meinung zu suchen, daß das Ausgelassene zum Verständnis des Erzählten nicht unbedingt nötig sei <sup>1</sup>). Außer den unten in der

<sup>1)</sup> Schon ber 1720 als Generalsuperintendent von Bremen und Berben gestorbene, durch die Stader Bibeln um den Text der Lutherbibel sehr ver-Theol. Stud. Jahrg. 1888. 26

Anmertung angeführten Stellen find zu bemerten: In 3, 3 ift nach "Beld" ausgelaffen : "gurtete fich mit Rriegsmaffen, that Schlachten" 1). - Rap. 3, 37 verfürzt Luther; vollftändig muß es beißen : "und der Rönig nahm die andere Sälfte feines Rriegsvolkes und zog aus von feiner Stadt". - Rap. 4, 21 ju Anfang ift einzuseten: "Da fie aber das faben, murden fie fehr verzagt." - Rap. 5, 7 muß es vollständig lauten : "und fie wurden von ihm geschlagen, und er schlug fie". - 5, 28: "mit feinem Heere" nach "Judas". - 5, 54 übergeht Luther die ihm mahricheinlich unglaublich vorkommende Angabe, daß kein einziger Jude in dem erzählten Feldzuge umgetommen fei. - 6, 2 frei und verfürzend: "Der König ans Macedonien" flatt: "Der Macebonier, welcher der erste Rönig der Griechen mar". - 6, 37 wird nach "Turm" in Luthers Sprache zu ergänzen fein: "fo auf feinem Rücken unit Runft gegürtet mar." - 6, 58: "lagt uns diefen Leuten die Hand reichen und". - Rap. 8, 7 überfest Luther den Sat elasov avrov Jorra nicht, jedenfalls wegen beffen Ungeschichtlichteit. - 8, 15 übergeht er bie falfche Angabe, baß ber römische Senat sich täglich versemmelt habe. - 9, 5 übersett er exlexvol nicht, wahrscheinlich weil nach dem folgenden Berfe die Betreffenden diefes Präditates fich nicht würdig erwiesen. - 9, 34: "am Sabbat" und "über den Jordan", zwei fcmer zu rechtfertigende Auslaffungen. - 9, 45 am Schluß: "und es ift tein Raum zum Ausweichen". - 10, 33; "ohne Bezahlung" (dwoea'v) nach "frei fein". - 10, 35 am Schluß:

biente Johann Diecmann fand folgende Ergänzungen für nötig, bie nachmals in die Causteinschen und meisten späteren Ausgaben aufgenommen wurden. Kap. 1, 68: "und es war ein großer Jorn über Israel"; 5, 52: "gegen Bethsan über"; 10, 49: "sich unter einander"; 13, 48: "und dankte und ledete Gott". Desgl. in 2Macc. 11, 18: "anf billige Mittel". Die in 2Macc. nach 8, 2 von Luther gelassene größere Läcke (über dieselbe f. unten) zu ergänzen nahm Diecmann Austand, um den Borwand eigenmächtiger Beränderung oder Interpolation der deutschen Kirchenbibel zu entgehen. Bgl. Balm a. a. D., G. 398.

1) Meine Übersetzung bes Ansgelaffenen gebe ich in Worten ans dem Sprachschatz der Lutherischen Übersetzung.

"und soll niemand Macht haben ihrer einen zu bedrängen und zu beschweren vonwegen einiges Handels". — 10, 42: "oder deffen Zugehör" (vgl. 11, 34) nach "Tempel". — 11, 4: "und ihre Vorstädte" nach "Stadt". — 11, 34: "so von Judäa zu Samaria gethan sind" nach "Ramathä". — 12, 53 "und eroberte es" nach "Joppe". — 13, 1 ift *J'Squise vor lacór* nicht übersett. — 13, 51 verfürzt Luther "mit allerlei Saitenspiel", statt dessen und Psalmen und Liedern". — 15, 1 und 14 starke Verfürzung. — 15, 2: "und Fürsten" nach "Hohenpriefter". — 16, 3 "und ihr steht durch Gottes Gnade in den besten Jahren" (schlauch in der Bulgata)<sup>1</sup>).

Noch ift zu erwähnen, daß Luther 7, 45; 9, 52; 13, 54; 14, 7. 34; 15, 28. 35; 16, 1. 19. 11 fälfchlich Gaza ftatt Gazara oder Gazera gesetzt hat. — Auch ift unserem Buche der sonst nirgends in der Bidel gebrauchte Ausdornet mittlerzeit eigentümlich: 6, 55; 9, 1. 67; 11, 41; 12, 18; 13, 89; 15, 25. — Zu bedauern ist, daß Luther das dem König Antiochus IV. erteilte Prädikat Enegarnis nach Vorgang der Bulgata in 10, 1 (nobilis) mit Edler übersetzt, da der gewöhnliche Lefer aus dem Bolke dieses Wort im stitlichen Sinne verstehen und darum nicht begreisen wird, wie man einem Rönige, von dem so große Grausamteiten berichtet werden, dieses Prädikat habe erteilen können. Entweder war der griechische Ausdruch beizubehalten (dies das Rätlichste) oder der Erlauchte zu überfetzen.

Das zweite Buch der Maccabäer, die Bücher Tobias und Baruch, der Gesang der drei Männer und die Stücke in Esther scheinen nicht in Einzeldrucken (wenigstens wird nirgends solcher gedacht) erschienen, sondern unmittelbar aus der Presse in die erste

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die falfche Levart πaidas, Bulg.: pueros (ftatt πέdas), in 8, 42 hat Luther mit Recht unliberfest gelaffen.

pollftändige Bibel vom Jahr 1534 aufgenommen zu fein 1). Das zweite Buch ber Maccabäer hat Luther gerade fo behandelt, wie das erste, nur daß er die Bulgata ungleich feltener benutt. Derfelben gehören an : "die mit ihm waren" (qui cum eo erant) 1, 16. - "Den Ort" (hunc locum, griech. rovro, diefes Baffer) Bs. 36 - "und fette ben Menelaus ab" (et Menelaus remotus est a sacerdotio) 4, 29. — "Antiochien" ftatt "Athen" 6, 1. - "am fünften Tage" ftatt "am fünf und zwanzigsten" 10, 35. — "Diostori" statt "Lanthilus" 11, 9. — "eine Stadt, die mit Brücken wohl bewahret und mit einer Mauer umschlossen war" (civitatem firmam moeris pontibusque circumseptam) 12, 13, wo Luther offenbar wegen der Unflarheit des griechischen Textes den lateinischen vorzieht. - Belege bafür beizubringen, bag er fonft überall aus dem Griechifchen überset, halte ich für unnötig. 3ch bemerke nur, daß das 1, 24 von Gott gebrauchte Bräditat "Gefalbter" Überfehung der albinifchen Lesart zoistos ift ftatt zeystos, Bulg. bonus.

Als Beispiele sehr freier Übersetzung oder Umschreibung sind hervorzuheben: 2, 29 (griech. Bs. 28); 3, 16; 4, 30. 37. 40; 5, 10 (hier paraphrafierende Briese); 6, 23; 7, 2. 22; 9, 4. 8. 11; 9, 28. 12. 15. — In 9, 28 übersetzt er er vors ögesow "in der Wildnis", wodurch das Tragische des Todes Antiochus' IV. schärfer gezeichnet wird. Nicht übel sind folgende Zusäte oder Einschaltungen: "Diana" 1, 14, wodurch er den Lefer belehren will, welches Wesen unter Nanäa (oder wie er schrieb Nane Bs. 15) zu verstehen sei; — "junge" vor "König" 4, 21. — "Wiewohl es ein ungleicher Zeug war" 10, 28; — "und stopfe die bösen Mäuler" 14, 36. Unbefugt dagegen ist der Zusätz: "die nicht besetzt war". — Anderwärts versürzt er: 2, 32 f. (griech. Bs. 31 f.); 12, 39; oder erlaubt sich Ausslassungen. So hätte er 1, 16 beginnen sollen: "und öffnete die verborgene Thür ber Decke". In 4, 13 übersetzt er: "und das heidnische Weses

<sup>1)</sup> Bgl. Schott a. a. O., S. 73 f. — Ohne einen Beleg beizubringen, läßt die Erlanger Ausgabe von Luthers Werken LXIII, 98. 103. 106 f. die genannten Apolryphen zuerst im Jahre 1533 erscheinen.

nahm also überhand", statt bessen es vollständig heißen müßte: "Und das heidnische Wesen nahm durch des gottlosen und Nicht= Hohenpriesters Jason also überhand". — Von jeher hat man die Auslassung des längeren Abschnittes 8, 33—36 befremdlich und unerklärlich befunden 1).

Die Revisionskommission hat die Lücke in folgender Fassung auszufüllen beschlossen. Bs. 33: "Sie feierten aber den Sieg daheim zu Jerusalem und verbrannten den Kallischenes und einige andere, welche die heiligen Thore angezündet hatten und in ein kleines Haus gestohen waren, daß sie also den verdienten Lohn ihres gottlosen Wesens empfingen."

B8. 34: "Der Erzbösewicht Nikanor aber, der die tausend Raufleute mitgebracht hatte, daß fie die Juden kaufen follten",

Bs. 35: "wurde burch die Hilfe des Herrn von benen gedemütigt, die er für die allergeringsten gehalten hatte. Und nachdem er sein prächtiges Gewand abgelegt hatte, kam er ganz allein wie ein entlaufener Anecht mitten durchs Land nach Antiochien und war über die Maßen traurig, daß sein Heer zunichte geworden war."

V8. 36: "Und ber sich unterwunden hatte, er wollte von den Gefangenen Jerusalems das Geld lösen, das er den Römern jährlich zu bezahlen schuldig war, mußte verkündigen, daß Gott für die Juden streite, und daß die Juden darum unüberwindlich seien, weil sie wandelten in den Geboten, die ihnen Gott gegeben hat."

Endlich hat Luther in 9, 25 die Worte ysygaga de ngo's

1) Sollte (um eine nur schüchterne Vermutung auszusprechen) ber Grund ber Auslassung vielleicht in einem äfthetischen Interesse zu suchen sein? Die kleine Erzählung macht nämlich ben Eindruck, als müßte Nikanor mit der schümpflichen Flucht seine Rolle ausgespielt haben und aus der Geschichte verschwunden sein. Nun aber tritt er von Kap. 14, 12 ff. von neuem auf den Schauplatz. Da mochte Luther das 8, 33 ff. Erzählte für eine das zwischen den Juden und Nikanor sich abspielende Drama flörende Scene halten. Ober aber auch, er hielt es für unwahrscheinlich, daß der Mann, der durch die schimpsschieft flucht das Ansehen des sprischen Königtums so schure kompromittiert hatte, balb darauf wieder eine hohe und einstußreiche Stellung erlangt habe. aðróv ræ væysygæµµsvæ ficher mit Absicht ausgelassen, weil ber Erzähler den von Antischus Epiphanes angeblich an seinen Sohn und Nachfolger geschriebenen Brief nicht mit aufgenommen hat.

Nicht unintereffant ift es, wie Luther über die Aufaabe des Überseters fich hinmegsetend als Rrititer verfährt in 1, 7 und 10. Um nämlich (griech. 286. 9) die befannte in dem Datum "im Jahr 169" (aer. Sel. == 143 vor Chr.) liegende, gegen die Echtheit des Briefes (griech. 1, 1-9) entscheidende chronologische Schwierigkeit zu befeitigen, ftellt er basselbe an den Anfang des zweiten Briefs in Be. 10 und tilat das an den Schluf von Bs. 9 gehörende Datum "im Jahr 188" (= 124 vor Chr.). Da nun aber unter dem Bs. 10 genannten Jubas der Schriftfteller ficher Judas den Maccabäer verftanden hat, der in genanntem Rahre nicht mehr lebte, fo mandelt er den namen in Johannes um, indem er ohne Ameifel Johannes Burtanus verstanden miffen wollte. - In 11, 33 und 38 mochte er es (freilich mit Unrecht) für unwahrscheinlich halten, daß die B6. 27 bis 33 und B8. 34-38 erwähnten Urfunden an einem und demfelben Tage ausgeftellt fein, daher er bas Datum von 11, 38 als Reitangabe zu 12, 1 zieht.

Betannt ift Luthers Art, für biblische Münzen, Maße, Ämter, Amtstitel, Gebräuche u. bgl. beutsche Bezeichnungen mehr oder weniger analogen oder auch sehr entfernt ähnlicher Objekte zu gebrauchen. Aus den Maccabäerbüchern gehören hierher: "Bogteien" (auch von de Wette beibehalten) für τοπαρχίαι, 1 Macc. 10, 30 (griech. Bs. 28); "Ämter" (= Amtsbezirke) 2 Macc. 3, 3; "den Ball schlagen" statt "den Diskus wersen" 4, 14; "einen Reichstag ausschreiben" 4, 21; "Maien" (für Ivogool) 10, 7; — "35 000 Gülden" statt "70 000 Drachmen" 10, 20; "April" für "Lantikus" 11, 30. — Hie und da in seiner Bibel nennt er die heidnischen Tempel Kirchen <sup>1</sup>), aber doch in teinem Buche so häufig als im 2. Macc.-Buch, nämlich 1, 15; 6, 2 (zweimal);

<sup>1)</sup> Ausführlich handelt über diefes Wort Jutting, Biblisches Wörterbuch zu — – Luthers Übersehung (Leipzig 1864), S. 100 f.

9, 2; 10, 2; 14, 33 (wo Nikanor fagt: "Ich will dieses Gotteshaus schleifen und dem Bacchus eine schöne Kirche an die Statt setzen." (Bgl. auch Baruch 6, 42.) Vom Tempel in Jerusalem gebraucht er den Ausbruck nur 2 Macc. 2, 9.

In ben Maccabäerbüchern stimmen oft ganze Stellen ber Züricher Bibel vom Jahre 1828 mit ber Lutherischen überein. Hieraus ist aber nicht etwa zu schließen, daß Luther jene Bibel, beren erste vollständige Ausgabe sichon 1530 erschien, benuzt habe. Denn diese erste Ausgabe bietet von Luther ganz Verschiedenes. Die teilweise Übereinstimmung kann daher nur durch eine der österen Revisionen bewirkt worden sein, welche diese Bibel unterzogen wurde und in denen man Luthers Bibel benuzte.

Böllig unbegründet, weil auf keinen hiftorischen Beweis gestützt, ift die Angabe des von hoher Bewunderung seines Lehrers Melanchthon erfüllten David Chyträus, daß die Maccadäerbücher von Melanchthon übersetzt seiner und verständlicher sein, als das Deutsch beweise, welches reiner und verständlicher sei, als das Sutherische <sup>1</sup>). Allein wie hätte in diesem Falle Luther auf dem Titel der Urausgabe des ersten Buchs (vom zweiten ist eine solche nicht bekannt) als Übersetzer sich bezeichnen können? In Kenntnis und Handhabung des Deutschen aber ist Luther bekanntlich von keinem seitgenossen übertroffen worden. Melanchthon "schreibt lein fließendes Deutsch. Jedenfalls nimmt es sich neben dem Luthers recht unbeholfen aus." <sup>9</sup>) Auch würde Melanchthon wohl

<sup>1)</sup> Im Onomasticum (ed. Viteb. 1578) p. 486 (ich entlehne die Anfährung aus Schott a. a. O., S. 71) fagt Chyträus: "In germanicis dibliis duo primi tantum Maccabaeorum libri ex graeca in teutonicam linguam conversi sunt a Philippo Melanchthone. Quem versionis germanicae auctorem etiam oratio propria et purissima et multo simplicior et facilior, quam in ceteris dibliorum libris demonstrat." Diefe Behauptung ift von Martin Mylius (Chronographia scriptorum Mel. ad ann. 1529), Strobel (Melanchthons Berdienste um die heil. Schrift, Altdorf 1773, S. 19) und anderen nachgesprochen worden, von Palmer (a. a. O., S. 239), Panzer (a. a. O., S. 248), Schott (a. a. O., S. 71), Matthes (Philipp Melanchthon [Altenb. 1846], S. 58) mit Recht zurächgewiefen.

<sup>2)</sup> Abolf Pland, Melanchthon (Nördlingen 1860), S. 100.

schwerlich so viele Freiheiten in der Verdeutschung sich gestattet haben wie Luther.

Bang denselben Erscheinungen, in Freiheit der Übersetung, Umfcreibungen, Erweiterungen und Berfürzungen, Auslaffungen und Busätzen, einzelnen fritischen Berbesserungen des Inhalts der biblischen Texte, wie in Sirach und den Maccabäerbüchern begegnen wir auch in den übrigen Apotryphen. Da diefe von geringerer Bichtigkeit find, fo beschränke ich mich auf einzelnes Charakteristische. Wie ichon bemerkt ward, hat Luther die Bücher Judith 1) und Tobia aus der Bulgata übersett. Doch hat er es auch nicht an einzelnen Blicken in den griechischen Text fehlen Dies ergiebt fich aus ben namensformen Sybafpes laffen. (Bulg. Jaduson), Arioch (Bulg. Erioch) - beides in Judith 1, 6 -, Bagoa (Bulg. Vagao) 12, 11; ferner aus der dem Sinne sehr angemessenen Übersetzung "was er (Gott) vor hat" (& έβουλεύσατο; Bulg. quae cogitavi), 12, 4; endlich aus 16, 19 (griech. 26. 16): "Denn alles Opfer und Fett ift viel zu gering vor dir, aber den Serren fürchten ift febr groß", welchen Gedanken die Bula, übergangen hat. — Das Wort a'boa (Bulg. abra), Lieblingeftlavin, Bofe, bielt Luther für einen Giaennamen (worin ihm Stier in feiner verbefferten Lutherbibel ges folgt ift), indem er überfest "ihre Magd Abra" (Bulg. abram suam) 6, 2, 11; 16, 28.

Auch im Buche Tobiä läßt Luther den griechischen Text nicht unberückfichtigt, indem er 13, 10 (Bulg. Vs. 11; griech. Vs. 9) übersetzt "wird dich züchtigen" ( $\mu\alpha\sigma\tau\iota\gamma\omega\sigma\epsilon\iota$ , Bulg. castigavit te), "aber er wird sich dein wieder erbarmen" ( $\pi\alpha\lambda\iota\nu$  *ellenjosi*, welchen zweiten Satz die Bulgata wegläßt). Sehr richtig, da der Erzähler seinen chronologisch=historischen Standpunkt in der Zeit

<sup>1)</sup> Vom Buche Judith tannte Palm nur einen Magdeburger Nachbruck vom Jahre 1534; Bindseil (a. a. O. V, 4) hat den in der Kirchenbibliothet zu Arnstadt befindlichen Wittenberger Originalbruck (von demselben Jahre) verglichen.

zwischen dem affprischen und babylonischen Exile nimmt, folglich Jerusalem und beffen Tempel als noch bestehend voraussetzt, aber den alten Todias deren Zerstörung und prächtige Wiederherstellung in der messignen Beit weissagen läßt, 14, 4—7 (bei Luther V8. 6—9); 13, 9—18 (bei Luther V8. 10ff.)<sup>1</sup>). Mit Rücksicht hierauf läßt Luther 13, 18 den alten Todias fagen: "wird er lösen", statt liberavit in der Bulgata. — 11m den vom Erzähler genommenen, in der Bulgata und demnach auch bei Luther verdunkelten chronologisch-historischen Standpunkt ans Licht treten zu lassen, foll nach Beschluß der Revisionskommission Rap. 14, 6 u. 7 im Anschluß au das Griechische künftig also gelesen werden:

"Zeuch nach Medien, mein Sohn! Ninive — — Friede sein. Und unsere Brücher werden zerftreut werden aus dem guten Lande. Und Jerusalem wird wüste sein und das Haus Gottes barin verbrannt werden und wird wüste sein eine Zeit lang."

B8. 7: "Aber Gott wird sich ihrer wieder erbarmen und sie in das Land zurückführen, und sie werden das Haus bauen, nicht so wie das erste gewesen ist, bis der Zeit Lauf erfüllt ist. Und darnach werden sie zurücktehren aus ihrem Gefängnisse und Jerusalem herrlich aufbauen; und das Gotteshaus darin wird prächtig erbaut werden auf ewige Zeiten, wie die Propheten von ihr geredet haben." —

Da endlich von dem astetischen Rate, den nach 6, 19-23 der Engel Raphael dem jungen Todias und seiner Braut giebt, in den griechischen Handschriften keine Spur sich sindet, derselbe also wohl als ein Fündlein des Hieronymus anzusehen ist, so hat die Revisionskommission in einer Plenarsitzung einstimmig beschlossen, den Ubschnitt bei Luther 6, 17-23 auf 6 Verse zu reduzieren und nach dem von den meisten Handschriften gewährleisteten septuagintalen Texte (bei Tischendorf V8. 16-18) also zu geben:

B8. 17: "Da fprach der Engel zu ihm, gedenkeft du nicht der Worte, die dir bein Bater geboten hat, daß du dir ein Weib ans deinem Geschlechte nehmeft?"

<sup>1)</sup> Bgl. meine Abhandlung: "Über einige, das Buch Tobit betreffende Fragen", in der Zeitschr. f. wiffeuschaftl. Theologie 1881, S. 44 ff.

Bs. 18: "Und nun höre mich, Bruder; benn dein Weib wird fie werden, und um den böfen Geift fümmere dich nicht, denn in dieser Nacht wird dir diese zum Weibe gegeben werden."

28. 19: "Und wenn du in die Rammer tommft, so follft du glühende Rohlen nehmen und von dem Herzen und der Leber des Fisches darauf legen und räuchern; so wird der böse Geist es riechen und fliehen und in alle Ewigkeit nicht wieder kommen."

Bs. 20: "Wenn du aber zu ihr naheft, so ftehet beide auf und rufet zu dem barmherzigen Gott, so wird er euch erretten und sich erbarmen."

B8. 21: "Fürchte bich nicht, denn dir war fie beftimmt von Ewigkeit, und du wirft fie erretten, und fie wird mit dir ziehen, und ich achte, du werdest von ihr Kinder haben."

B8. 22: "Und als Tobias dies hörete, gewann er fie lieb und feine Seele hing fehr an ihr."

In Übereinstimmung mit Vorstehendem soll auch Rap. 8, 4 nach dem Griechischen also gelesen werden: "Darnach ermahnete Tobias die Jungfrau und sprach: Schwester stehe auf und laß uns beten, daß der Herr sich unser erbarme."

Im Buche Baruch 6, 30 (griech. B8. 6, 31) hat es Luther burch die teilweis freie Übersetzung: "Und die Priefter siten in ihren Tempeln mit weiten Chorröcken, scheren den Bart ab und tragen Platten, sitzen da mit bloßen Röpfen", augenscheinlich darauf abgeschen, die heidnische Priesterschaft als Typus der tatholischen erscheinen zu lassen.

Die in die LXX und Bulgata der kanonischen Bücher Esther und Daniel eingeschalteten oder ihnen beigesfügten apokryphischen Stücke (Stücke in Esther, Stücke in Daniel) erklärte Luther für "Kornblumen", "weil sie im Hebräischen nicht stehen"; wir haben sie daher "ausgerauft, und doch, daß sie nicht verdörben, hie (d. i. in seinem Bibeswerke) in sonderliche Bürzgärtlein oder Beete gesetzt, weil beunoch viel Guts und sonderlich der Lobgesang Benedicite darin gesunden wird".

Um Schluffe der LXX des Buches Efther wird berichtet, im

vierten Jahr ber Regierung "bes Btolemäus und ber Rleopatra hätten der Briefter Doffitheus und fein Sohn Btolemäus ... den vorstehenden", das Burim betreffenden Brief (The moonseusenne έπιστολήν τών φοουραϊ) herein (nach Ägypten) gebracht, von dem jener behauptete, es habe ihn Lusimachus zu Rerufalem ins Griechische überset. Unter προχειμένη έπιστολή ist baø griechische Buch Efther zu verftehen, welches als Brief bes Marbochäus an die Juden angesehen werben follte, f. Efth. 9. 20. Luther aber bezog ben Ausbruck auf das tonialiche Ausschreiben des Artarerres, welches in den bisherigen Ausgaben der lutherischen Bibel unter den Zufäten zum Buche Efther als Rap. 6 erfceint und, obschon nur ben Raum eines Berfes einnehmend, als Rap. 5 bezeichnet ift. In ber Gloffe bagegen bemerkte Luther, bak man bas fleine Stück am Ende bes 8. Rapitels vor bem 9. Rapitel des tanonischen Efterbuchs lefen moge. Rach Beschluß ber Revisionstommiffion foll bas Stud tunftig am Ende ber Stücke in Efther gelesen werden mit Begfall der Rapitelziffer und mit der Überschrift: "Unterschrift des Buches Efther in der griechischen Übersetzung", babei in Barenthefe mit fleiner Schrift: "sonst Rapitel 5".

Das lieblichste Beispiel von Freiheit, die sich Luther nahm, findet sich in der Historia von der Susanna B8. 54 f. 58 f., wo er die griechischen Wortspiele <sup>b</sup>πd σχίνον — σχίσει σε und <sup>b</sup>πd πςίνον — πείσαι σε im Deutschen also nach= bildet: "unter einer Linden<sup>1</sup>) — wird dich finden und zer= scheitern; — unter einer Eichen — dich zeichen (= zeichnen) und zerhauen".

Das Gebet des Königs Manaffe gehört unter diejenigen Reineren biblischen Stücke, welche Luther verdeutschte, noch ehe er feine große Übersezungsarbeit begann. Luthers Übersezung erschien zuerst in Leipzig 1519 als Anhang zu der nachher öfter heraus=

4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hierzu bemerkt Luther in der Gloffe: "Im Griechischen stehet unter einem Schino, das heißt latine Lentiscus, und ist der Baum, davon das Gummi fleußt, so man Mastich nennt. Weil aber der Baum uns Deutschen nicht betannt, hat man einen anderen dafür nehmen müffen."

gegebenen kleineren Schrift: "Kurze Anweisung, wie man beichten foll". Da das Gebet in der Complutensis und Aldina fehlt, so war Luther lediglich an die Bulgata gewiesen. Derjenige Text, den van Eß in seine Ausgabe der Bulgata II. II, S. 596 auf= genommen hat, ist wörtliche Übertragung des Griechischen. Luthers Übersezung ist kürzer. Doch versicherte mir mein Freund und Revisionskollege, Hr. Pfarrer Dr. Schröder zu Endersbach im Württembergschen, Luthers Text stimme fast wörtlich mit einer in Stuttgart befindlichen Ausgabe der Bulgata vom Jahr 1512 überein. Bei der Unbedeutendheit des Schriftstücks hat die Revisionskommission Anstand genommen, die Lücken in Luthers Text aus dem Griechischen auszufüllen.

#### 2.

# Das im Staatsarchiv zu Zürich wieder aufge= fundene Original der Marburger Artikel im Fakjimile

#### mit erlänternden Vorbemerkungen

von

Joh. Martin Alferi, Pfarrer in Hinweil.

Als ich anläßlich meiner Studien über Zwinglis Tauflehre u. a. mit den Marburger Artikeln mich beschäftigte, befand ich mich durch die Güte des Tit. Staatsarchivariats in der angenehmen Lage, das Original mit den eigenhändigen Unterschriften der Reformatoren vergleichen zu können. Nach Ofianders Bericht (Corpus Reformat. XXVI, p. 115 oben) sind in Marburg drei Exemplare unterzeichnet worden, die sämtlich lange Zeit für ver-

400

loren gegangen galten, bis Heppe im Regierungsarchiv zu Raffel ein erstes auffand und es 1847 im Faksimile veröffentlichte. Ein zweites, dessen Echtheit schon um des Ausbewahrungsortes willen keinem Zweifel unterlag, war nunmehr zu meiner Einsicht gelangt, und ich glaubte, eine Beröffentlichung desselben im Faksimile sei darum um so mehr von Interesse, als erst seit Auffindung dieses Doppels der authentische Text der Marburger Artikel in seinem gauzen Umfang sestgestellt werden kann. Den Herren Staatsarchivaren, Dr. Strickler und Dr. Schweizer, die mir in zuvorkommender Weise die Beröffentlichung ermöglicht haben, spreche ich hier meinen verbindlichsten Dauk aus.

Das in Rebe ftebende Uttenftud, deffen gang getreue Rachbildung das dargebotene Falfimile ift, besteht aus drei Foliobogen und einem einzelnen Blatt, das vermittels eines Rückens mit den drei Bogen verbunden, refp. zufammengeheftet ift. Es ift, mas Papier und Schrift anbelangt, wohl erhalten, aber ganz ichmucklos und nicht frei von Schreibfehlern. Einen erften Bogen bilden bie Seiten 1, 2, 7 und 8, einen zweiten Bogen die Seiten 3, 4, 5 und 6, einen dritten Bogen nur eine beschriebene (S. 10) und drei leere Seiten, das abschließende einzelne Blatt endlich enthält die lette Seite des fortlaufenden Tertes (S. 9) und Seite 11 mit den Unterschriften. Daraus geht flar hervor, daß Bogen 3 mit den drei leeren Seiten nicht zum ursprünglichen Ronzept gehörte, denn er unterbricht ja störend die Reihenfolge ber Seiten und ftünde richtiger hinter den Unterschriften am Schluß des Ganzen, wie er ja wirklich separat ausgefertigt und dem Aktenstücke beigegeben worden ift. Der Grund, warum er zwischen die zwei Bogen und das abschließende letzte Blatt hineingeheftet wurde, läßt fich indeffen leicht erraten. Sein Inhalt foll dadurch dem Dokument einverleibt und als deffen authentischer Bestandteil auch äußerlich gekennzeichnet werden. Würden die Unterschriften voranstehen, fo tonnte es ja leicht den Unschein gewinnen, wie wenn die Bereinbarung nicht auf das Nachkommende fich ausgedehnt hätte, wie wenn in diefem ein willfürlicher Bufat vorläge.

Es muß nun auffallen, bag der auf S. 10 ftehende nach-

Digitized by Google

401

trag, ber gewiß auch dem in Raffel aufgefundenen Original beigegeben, aber eben nicht beigeheftet mar, verloren gegangen ift. Da bort wie im Züricher Dokument die Unterschriften auf ber Rückseite des letzten Blattes fich unmittelbar an ben Schluf des fortlaufenden Textes anreihen, tonnte Seppe natürlich nicht auf die Vermutung tommen, daß feinem Exemplar ein integrierender Bestandteil fehle. Er mußte im Gegenteil die ichon in den ältesten Drucken fich findenden Zufätze als unecht verwerfen, wobei freilich rätselhaft blieb, wie fie fich dort einschleichen konnten. heppe gelangte durch Bergleichung der Schwabacher Artikel, welche die nämlichen Zufäte in etwas weiterer Ausführung enthalten, zu ber Anficht, fie feien aus dem Ronzept der letzteren in die ältefte Dructausgabe ber Marburger berübergetommen (boch warum zugleich auch in die von diefer unabhängige, durch Ofiander nach einem mitgenommenen Exemplar beforgte Nürnberger Ausgabe und warum vollends in die Züricher?). Und er erblickte überdies in diefer Kombination eine Hauptftute für die auf einer Notiz des Beit Dietrich 1) beruhende Annahme, Luther habe mit feinen Kollegen die Schwabacher Artikel noch in Marburg unmittelbar por feiner Abreife nach Schleiz tonzipiert. So tam er denn zu folgendem Refultat: "Da fich jene unechten Stellen in allen Ausgaben der Marb. Artt. finden, fo tann diefe Erscheinung mir durch bie Annahme erflärt werden, daß die Schwabacher Artifel ebenba zuftande gekommen find, wo die Marb. Artt. ausgearbeitet und zuerst veröffentlicht wurden, d. h. in Marburg. Denn offenbar müffen das Ronzept der Schwabacher und die zur Beröffentlichung benutzte Ropie der Marb. Artt. aus einer Sand gefommen fein, wenn fich jene unechten Stellen aus den Schwabachern in die allererste Marburger Ausgabe der Marb. Artt. einspielen Diefe Sypothese, die ohnedies etwas Rünftliches hat, fonnten." fällt burch Vergleichung des Züricher Dofumentes, bas jene Bufate als offiziellen Nachtrag enthält, babin. Nicht nur die Einfügung derfelben, fondern namentlich auch die unvertennbare 3ben-

<sup>1)</sup> Praefatio Lutheri scripta Coburgi ad XVII articulos Marpurgi scriptos (Corp. Ref. XXVI, 138 Anm.).

tität der Handschrift und die Übereinstimmung in Dialekt und Orthographie verbürgen den offiziellen Charafter, der zudem allein die Thatfache zu erflären vermag, daß fragliche Bufate meines Biffens in allen Dructausgaben von Anfang an fich vorfinden. Db vor oder nach Abfaffung diefes Nachtrags unterschrieben murde, läßt fich nicht mehr entscheiden; aber ficher ift, daß der nachtrag allgemeine Buftimmung fand und zum authentischen Text zu rechnen ift. Ebenfo wenig läßt fich entscheiden, von welcher Seite biefe Bufage beantragt wurden. 3ch äußerte in meinem Artikel über Zwinglis Tauffehre 1) die Anficht, es fei ohne Zweifel von reformierter Seite geschehen, weil Ötolampad wirklich einiger weniger von biefer Partei gewünschter Abanderungen gedentt, und weil bie Bufätze zugleich am betreffenden Ort im Text oder als Randbemerkung von anderer hand und teilweise in anderem Dialekt notiert find (auch die Tinte ift blaffer); fie möchten bann, bemertte ich, auch von den Lutheranern angenommen und vom Schreiber als Rachträge offiziell dem Altenftuct beigefügt worden fein. Diefe Auffaffung bes hergangs ift mir aber bei näherer Überlegung aus folgenden Gründen fraglich geworden: 1) beutet ber Bortlaut jener Notiz des Ofolompad: "Ut articuli Zwinglio et mihi praelecti, quaedam verba dumtaxat mutare petiimus propter contentiosos quosdam, qui verba magis quam verborum sensa urgent" (Zw. Opp. IV, 191) auf Anderungen und nicht auf Zufätze; es bezieht fich alfo diefelbe wohl ausschließlich auf einige unbedeutendere Rorretturen; 2) enthalten bie Bufate nichts ber Anschauung der Schweizer Eigentümliches, und 3) find eben diefe Bufäte fast wörtlich in die Schwabacher Artikel, die den Lutherischen Lehrippus entschiedener repräfentieren und schärfer ausprägen, hinübergenommen worden. Sie geben also eber auf Lutherische Initiative zurück, fanden aber natürlich leicht auch bie Buftimmung ber Reformierten.

Die Eintragung in den Text oder an gehöriger Stelle am Rand wurde daun wohl nachträglich durch irgendeine in Schweizerdeutsch schreibende Hand vorgenommen; ob für die Beranstaltung

;

Ś

š

<sup>1)</sup> Stud. u. Rrit. 1882, S. 2, S. 272 Anm.

des Druckes, ist ungewiß, weil zwar das Original = Dokument der Büricher Druckausgabe zugrunde gelegen zu haben icheint, dieje aber doch nicht als ein wörtlicher Abdruck desfelben fich darstellt, indem fie die Unterschriften in anderer Reibenfolge aufführt und den Text in fcweizerischer Mundart reproduziert.

Eine zweite, freilich nur äußerliche Eigentümlichteit unferes Altenstückes beruht darauf, daß die Unterschriften der Reformierten voranftehen. Die Reihenfolge ber einzelnen Namen hingegen entfpricht derjenigen im Raffeler Dokument. Bei der Drucklegung hat man allerdings auch in Zürich ben Lutherischen ben Bortritt gelaffen, fo bag meines Biffens feine Drudausgabe die Reformierten voranstellt. Nur in dem Abdruct bei hottinger (Histor, eccles. N. T., T. VII, p. 444 sqq.) follen ihre Namen die Reihe eröffnen, mas Riederer (Rachrichten zur Kirchen-, Gelehrten= und Bücher - Geschichte IV, 438) febr fonderbar findet. Hottinger scheint demnach bas sonft ganz verschollene und nirgends tale quale abgedruckte Büricher Altenftück getannt zu haben.

Eine genaue Bergleichung ber Raffeler und Buricher Exemplare weift wenig Abweichungen auf. In Urt. 8 am Schluß bat bas Rüricher Er. die Worte : "ober Evangelion Christi" querft gestrichen, dann aber durch darunter gesette Buntte als gultig bezeichnet; im Raffeler fehlen fie und in bem älteften Buricher Druck ebenfalls. Sie find als Repetition von etwas unmittelbar Borausgehendem felbftverständlich Schreibfehler. Die übrigen Differenzen folgen bier übersichtlich:

| Zürich. Ex.                          | Rassel. Ex.         |
|--------------------------------------|---------------------|
| Art. 8 fin.: wirft er und schafft er | wirkt er und schaft |
| ibidem: wo und in wilchen            | wo und in wilchem   |
| Art. 10: Bitten zu Gott              | beten zu got        |
| " 14: die Kinnderthauffe             | der kinder taufe    |
| " 15: nach Innfazung                 | nach der Insatzung  |

--- · ·

(An fämmtlichen 5 Stellen folgt der ältefte Büricher Druck unferm Aftenftud.)

Bas die Korrekturen anbetrifft, fo findet fich nur diejenige bei Urt. 12 in beiden Dokumenten genqu übereinftimmend; auf bieje

404

wird sich also jene Notiz Ökolampads ohne Zweisel beziehen, wofür auch ihr inhaltlicher Charakter spricht. Ubgesehen von dieser haben beide Exemplare noch je zwei Korrekturen von Schreibsehlern oder Auslassungen, jedoch an verschiedenen Orten. Ein ungeschickter Schreibsehler ("Gaube" statt "Gabe" in Art. 6) ist im Züricher Ex. stehen geblieben. Daß beide Schriftstücke nicht von der gleichen Hand sein können, leuchtet sofort ein. Abgesehen von der Verschiedenheit der Schriftzüge weicht die allerdings gar nicht konfequent durchgeführte Orthographie ungemein ab; der Schreiber des Züricher Dokuments liebt Verdoppelung der Konsonanten, große Initialen und dergleichen. Much dialestische Beispiele zeigen:

| <u>.</u> 3. E. | <b>ନ</b> .   |
|----------------|--------------|
| vollkommenlich | volltommen   |
| Sönnde         | fonde        |
| ufferstanden   | auferstanden |
| erlöft         | erleft       |
| Pfarrer        | pfarher      |
| barinn         | borin        |

Im Züricher Ex. ist die Interpunktion oft finnstörend, — eine Erscheinung, für die sich freilich auch aus Drucken jenes Zeitalters zahlreiche Belege ansühren ließen. Sicher ist, daß der Schreiber kein Schweizer war; ein folcher hätte z. B. nicht "die Thauffe", sondern "der Touf" geschrieben, auch nicht, wie's im offiziellen Nachtrag heißt: "theufel", sondern, wie von anderer Hand dem Texte beigesetst ist: "tügel".

Die Übereinstimmung der beiden Dokumente ist nach dem Gesagten, was den Wortlaut anbetrifft, eine beinahe totale, und die wenigen unbedeutenden Abweichungen erklären sich am leichtesten, wenn man annimmt, die Artikel seien mehreren Schreibern in die Feder diktiert worden. Auch das dritte ofsizielle Exemplar würde wohl solche kleine Differenzen ausweisen. Oftander, der ein Exemplar nach Rürnberg mitnahm und es dort drucken ließ, lieferte bei weitem nicht einen so diplomatisch genauen Text und

Theol. Stud. Jahrg. 1888.

27

œ.

t

Bullinger gab eine noch freiere Reproduktion, was Riederer (a. a. D. IV, 437) fehr übel vermertt. Hingegen ift die bei Froschauer erschienene oditio princeps, welcher wohl nur bie Marburger Ausgabe ebenbürtig ift, eine fehr genque Übertragung des Originals in den schweizerischen Dialett. Sie ift in die Schuler - Schulthefiche Sammlung von Zwinglis Werken (II, 3, Bis auf die Rahl der Spezialtitel aufaenommen. 52 ff.) binaus entspricht fie den Originalien, und zwar abgesehen von der Reihenfolge der Unterschriften speziell dem Buricher Eremplar, und zwar gerade da, wo dieses vom Kasseler abweicht. Ad bemerkte nur zwei Differenzen von teinem Belang. In Art. 8 "feine Gaben", während das Original hat: "feine Gabe", und Urt. 13 "offentlich wider gottes Wort", während im Original: "widder offentlich Gottes Bort".

Rum Schluß fei noch bemerkt, daß in Art. 9 von der Taufe bie Lesart "gefordert" burch bas Züricher Dokument eine neue Bestätigung erhalten hat, fo dag fie nun als ficher gestellt betrachtet werden darf. Indem ich im allgemeinen auf die bez. Berhandlungen (Löscher, Histor. motuum, P. I, c. 6, § 10, S. 153; "Unfculd. Nachrichten a. 1707", S. 289-293; Rieberer a. a. D. IV, 421-426; Röftlin, Stud. u. Rrit. 1866, S. 347 ff.) fomie auf meine diesbezügl. Ausführungen in der Abhandlung über Zwinglis Tauflehre (a. a. D.) vermeife, erlaube ich mir noch folgende Bemertungen. Es will mir icheinen, wie wenn bier eine beabsichtigte oder wenigstens mit Absicht nicht vermiedene 3meis beutigteit vorläge. Füßli (in ber Borrebe aum 3. Teil ber Beitr. zur Ref. Gesch, der Schweiz, S. XCIV) möchte boch nicht ganz unrecht gehabt haben mit feiner Bemertung, die Artitel feien in vielem gestellt worben, bag fie jebe Bartei au ihrem Borteil auslegen konnte, ja bedenklich auch Riederer (a. a. D. S. 425) diefe Äußerung findet. Zwar tonnte das "gefürdert" in der Nürnberger Ausgabe des Ohrenzeugen Ofignder für die Ermittelnug des Sinnes start in die Wagschale fallen. Allein dem ift entgegenzuhalten, daß bie Folio-Ausgabe, die als die editio princeps von Marhurg gilt, "gefodert" hat (Corp. Rof. a. a. D., G. 125, Anm. 55), deffen Sinn wenigstens zweifelhaft ift, daß ferner

in der Jenenfer Ausgabe von Luthers Berten das unzweis deutige "gefoddert" fich finden foll (Riederer a. a. D., S. 425), und namentlich, dag die reformierten Teilnehmer am Gefpräch famt und fonders ... requiritur " interpretierten, auch in diefem Sinne öffentlich den Artikel auslegten, fo Zwingli in feinen Noten und namentlich Bucer in feiner Nachricht von dem Marburger Gespräch, die er feiner Evangelienerklärung voranschickte und den Theologen von Marburg midmete 1), ohne daß meines Biffens zu jener Zeit von lutherischer Seite Biderspruch erboben murde. Richt einmal innere Gründe scheinen mir abfolut zugunften des "gefordert" im Sinn von "gefördert" zu entscheiden. fo wenig ich ihr Gemicht vertenne. Es ift mahr, daß, mie Riederer (a. a. D. S. 423 unten) bemerkt, in den Schwabacher Artikeln am Ende des 10. zu lefen ist: "aleich wie die tauf auch den glaubn bringt und gibt, fo man ir begert"; aber unmittelbar vorher heißt es, allerdings mit Bezug auf die Einsetzungsworte des Abendmabls : "Diefe wort fordern und pringen auch zu dem, glaubn (Bar.: den glauben) 2), üben auch denfelbigen, bei allen den, fo follichs Saframent begern und nit damider handeln". Rönnte nicht bier das "fordern" als requirunt zu verstehen und gegen das opus oporatum gerichtet fein? Allerdings bezieht es fich wie gesagt auf das Abendmahl ; der Artikel von der Taufe, der als 9. vorangeht, nimmt eben feiner gangen haltung nach viel fpezielleren Bezug auf die Rindertaufe als der entsprechende der Marburger Artt, und läft daber anders als diefer lettgenannte 8) die pfpcho-

3) Ich begreife nicht, wie Heppe a. a. D., S. 16, Anm. \*\* fagen tann, baß in ber Lehre von der Taufe wohl gegen die Auffaffung des Satramentes als eines ledigen Zeichens, nicht aber gegen die gleich nahe liegende Bertehrtheit einer falschen Objektivität polemissert werde. Ift denn das "durch welchen (sc. Glauben) wir zum Leben wiedergeboren werden" nicht bezeichnend genug, also daß die in der Augustana später beigesette ausbrückliche Botemit gegen das opus operatum darin schon in nuce enthalten ist?

27\*

<sup>1)</sup> Simmler, Sammlung alter u. wener Urtunden 2c., Bb. II, 2. XI., S. 495 f. Rieberer a. a. D., S. 439.

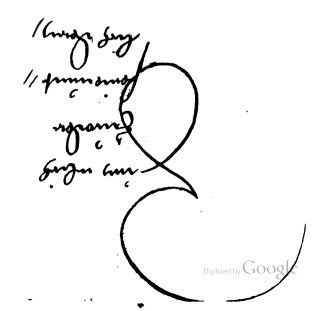
<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Corp. Ref. a. a. D., p. 156, Anm. 98.

loaische Bermittelung der Wiedergeburt durch den Glauben ganz auf der Seite, die objektive Machtwirkung des Wortes um fo mehr betonend. Aber der Gedanke, daß die Sakramente im allgemeinen den Glauben als Grundlage eines gefegneten Gebrauchs icon fordern und vorausseten, nicht erft ihn bringen und geben, ftärten und üben, was fie allerdings auch thun, tann gemig nicht als unlutherisch bezeichnet werden, und es mare baber nicht unmöglich. baf Luther demfelben im 9. Marburger Artitel hätte Ausbrud aeben wollen. Bon besonderem Intereffe ift uns nun aber, bierzu ben 13. Artikel ber Conf. Augustana zu vergleichen: "Bom brauch der Sakrament wirt geleret, das die Sakrament eingesatt find. nicht allein darümb das fie zeichen find, dabei man eufferlich Die Chriften tennen möge fonder das es zeichen und zeugnus find Göttlichs willens gegen uns, unfern glauben baburch zu ermeden und zu fterden, derhalben fie auch glauben fobbern, und benn recht gebraucht werden, fo man's im glauben empfehet und ben alauben badurch fterckt." Bergleicht man die Barianten zu bem "fobbern", wie fie Corp. Ref. XXVI, 564, Anm. 16 mitgeteilt find, fo wird man überrascht, fo zu fagen den nämlichen zu bes aeanen: Ed. ant. 6: fodern, Nor., Onold. 1, Wim. 1: fordern. Onold. 2: furdern, Dresd., Nordl. Ed. ant. 5: vordern, Editt. ant. 1-4: vorderend. Wim. 1: Das fie auch den glauben fordern und erheischen, und alsdann recht und nuglich gebraucht merden. Die Bariata hat: "Und wie uns das wort zu gleuben vermanet, und glauben fobdert und erwecket, alfo vermanen uns die Sakrament zu gleuben, foddern und erwecken glauben, als zeichen und siegel des worts. Darumb werden die Sakrament also recht und frefftiglich gebrauchet, so man dazu gleubet und alauben damit stercket, das gewißlich uns Gott wolle dasjenige balten und geben, das er im Evangelio zugefaget bat, welche zufaae er burch diefe zeichen und zeugnis, bazu von im eingefest. und verordnet, uns vermanen wil, wie Paulus leret die Saframent brauchen, Röm. 4." Auch in den lateinischen Ausgaben ift der Sinn diefes 13. Artikels ganz übereinftimmend (Corp. Ref. XXVI, 279 sq. u. 359).

Mit alledem foll nun teineswegs behauptet werden, daß Luther

•

forben dictic fellen midengenficiben, glicgens Ztextra Zł 1



Belirfor (Slambe My (gott, allo and loolig ret , from som fing , 41 on alle Coon from inf ton Somery for, Jois minyt, bund poling r Coillay Juy Coilfan, Coin ung priver Gour powerg , low guton points for had Iron alle dapse laben mund it myling, gours voodampt fint

mullify ( cont , wind on and 10 buind Juy (vilifory

TTEA

2 ma formages ground Desto bot more mogil gossan A Oab out de Way Digitized by Google

Ins allogge anioffing the mul Jury die liebe Jen minery field for low py Der Die finnler Hanffe, Laduing for Gotters on aler Hourfoit pomenny loomly

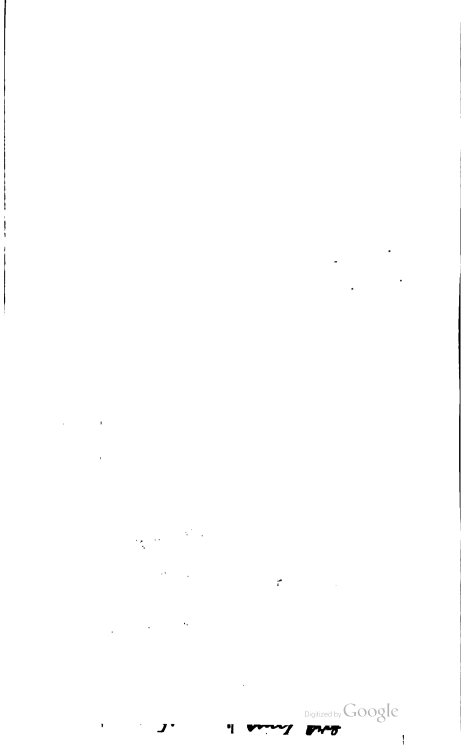
5 Garconnent des In Colorban formed falling Narffmal bur pro

mg Soffelbion 2 11 Try .

1



ļ



im 9. Marburger Artikel bas "gefordert" geradezu im Sinn der Zwinglischen Note: Glaube gefordert, sive ipsius qui baptizatur, sive ejus qui ad baptismum mittit, puta parentis, h. e. ut baptizatus aut in promissa credat et ecclesiae velit inseri, aut cum adolescat de fide doceatur (3w. Opp. IV, 183f.) verstanden wissen wollte; aber so viel dürste doch aus dem Mitgeteilten erhellen, daß die Auslegung, welche die Reformierten dem "gefordert" gaben <sup>1</sup>), der lutherischen Auffassung vom Satrament nicht widersstrebet, mochte sie immerhin in derselben ein mehr untergeordnetes Moment bilden.

Der Bortlaut der facsimilierten Urkunde ist folgender (hier die gedruckte Biedergabe des Textes der Urkunde):

#### Beilage zum Facfimile.

Genauer Abdruct des im Züricher Staatsarchiv aufbewahrten Driginals der Marburger Artikel 2).

Differ hernach geschriben Artickelln haben sich die hierundengeschriben, zu Marpurg verglichenn tertia octobris 1529.

Erftlich. Das wir bederseits Eintrechtiglich glauben und hallten/ das allein ein einiger rechter Ratürlicher Gott sey/ Schopffer aller Creaturen/ und derselbig Gott einig im wesen/

2) Die erste Züricher Druckausgabe von Froschauer hat sich im Original auch noch vorgefunden in der Simlerichen Manustriptensammlung auf der Stadtbibliothet zu Zürich. Simler bemerkte dazu handschriftlich, er habe das Autograph, das damals noch im Kirchenarchiv lag, genau verglichen und es, abgesehen von der Reihenfolge der Unterschriften, die allo ihm schon auffiel, gleichlautend gesunden. In der nämlichen Sammlung finden sich auch die Zw. Opp. IV, 183 abgebruckten, von Zwingli eigenhändig bem gedruckten Exemplar beigesetten Noten im Original, ebenso das ursprünglich auch im Kirchenarchiv aufgefundene, Zw. Opp. II. 3, p. 58 abgebruckte Manusskript mit der nämlichen Borbemerkung.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bucer (Rieberer IV, 440): "Fidem autem requiri, sed quae suo se tempore proferat, cur non fateremur, cum, quicunque baptizantur, in hoc baptizantur, ut Christum tandem induant, quod haud quaquam absque fide fieri potest?"

unnd Natur unnd Drehfaltig inn den Personen/ Nemlich vatter/ Söne, unnd hehliger Geist zc. Allermassen wie im Concilio Niceno beschlossen und im Symbolo Niceno gesungen und gelesen wurdett. beh gannzer Christlicher tirchen inn ber wellte.

Zum andern/ glauben wir/ das nicht der vatter/ noch hehliger Geist/ Sonder der Sone Gottes Batters/ rechter Naturlicher Gott seh mensch worden/ durch wirkung deß hehligen Gehstes/ on Zu= thon mennlichs Samens geporen von der Rehnen Junkfrawen Maria/ lehplich volkommennlich/ mit lehb unnd Seele/ wie ein annder mennsch/ on alle Sönnden.

Zum dritten/ das derselbige Gottes und Maria Sone/ onzertrennte person Ihesus Christus seh/ für uns gecreuzigt/ gestorben/ und begraben/ ufferstanden von thoten/ ufgesahren/ gen Hymmell/ fizennd zur Rechten Gottes/ Herr uber alle Creaturn/ zukunnsfftig zurichten, die lebendigen und thoten 2c.

Zum vierten. Glauben wir, das die Erbfunnde seh unns von Abam angeporen / unnd uffgeerbet / unnd seh ein sollich Sonnde / das sie <sup>1</sup>) alle mennschen verdammet / unnd wo Jhesus Christus unns nicht zu hillff kommen were / mit seinem thode und leben so hetten wir ewig daran sterben / unnd zu Gottes Reich / unnd Seligkeit nicht kommen müssen.

Zum funnfften/ Glauben wir/ bas wir/ von sollicher Sonnde unnd allen annderen Sonnden/ sampt dem Ewigen thode/ erlöft werden/ So wir glauben an sollichen gottes Sone Jhesum Christum / für unns gestorben/ 2c.) unnd außer sollichem Glauben/ durch keinerleh werck/ stand oder Orden 2c. loß werden mogen von einiger Sönnde 2c.

Zum Sechsten/ bas sollicher Glaube/ seh ein Gaube Gottes/ ben wir mit keinen vorgeenden werden oder verdiennst erwerben/ noch aus Eygener Crafft machen konnen/ Sonnder der Heyllig Gehst gibbt und schafft/ wo er will/ denselbigen inn unnsere Herzen, wenn wir das Euangelion oder wort Christi hören/

<sup>1) &</sup>quot;fie" nachher mit anderer Tinte hineingefest.

Bum Sibennden/ Das follicher Glaube feh/ unnfer gerechtikeit für Gott/ alls umb welchs willen/ unns Gott/ gerecht/ fromme, und hehlig rechent/ unnd hellt/ on alle werd unnd verdiennst/ unnd dadurch von Sonnden/ thod/ Helle/ hillstt/ Zu gnaden nimpt/ und felig macht umb/ seines Sons willen/ inn wilchen wir allso gleuben/ und dadurch seines Sons gerechtikeit/ lebenns unnd aller guter geniessen unnd thehlhafftig werden/ darum alle closterleben unnd gelibde als zur gerechtikeit nutzlich gant verdampt fint <sup>1</sup>)

# Bon bem eufferlichen Bortt.

Zum Achten/ bas der hehllig Gehft/ ordennlich zu reden/ nymands/ follichen glauben/ oder feine Gabe gibt/ on vorgend Predigt/ oder muntlich wort/ oder Euangelion Christi/ sonndern durch u. mit follichem muntlichen Wort/ oder Euangelion Christi S<sup>2</sup>) wirkt er und schafft er den glauben/ wo unnd in wilchen er will Rom. 10.

## Bon der Thauffe/

Bum neundten/ das die heylige thauffe/ seh ein Sacrament/ das zu sollichem Glauben/ von Gott inngesezt/ unnd weil Gots gepott/ Ite baptisate/ unnd Gots vorheissung brynnen ist Qui crediderit. so ists nicht allein ein leddig Zeichen/ oder losung unnder den Christen sonnder ein Zeichen unnd Wert Gottes/ darinn unnser Glaube gesordert/ durch welchen wir zum leben widder geporen werden.

## Bon guten werden/

Bum zehenden/ das follicher Glauben durch wirkung deß hehligen Geyftess/ hernach fo wir gerecht und hehlig dadurch gerechennt unnd worden find/ gute wercke durch unns übett/ Remlich die liebe gegen den nechsten/ Bitten zu Gott/ unnd lehden allerley veruolgung/ x.

### Bon ber beicht/

Bum Ehlfften/ daß die beicht/ ober Rathsuchung beh feinem Pfarrer oder nechsten/ wol ungezwungen und freh fein foll/ aber

<sup>1)</sup> Bujat von anderer Band.

<sup>2) 3</sup>m Original wie folgt: "ober Euangelion Christi S".

boch fast nützlich den betrübten/ angesochten/ oder mit sonnden beladen/ oder inn irthumb gesallen/ gewissen/ allermeist. umb der Absolution oder trostung willen deß Euangelii/ welchs die rechte absolution ist.

## Bon der Oberkeit.

Bum Zwolfften das alle Oberkeit unnd weltliche Gefezte / Gericht oder Ordnung / wo fy find / ein rechter guter ftanndt finndt / unnd nicht verpotten / wie etliche Bäpftische unnd widertheuffer leren unnd hallten <sup>1</sup>) / fonnder das ein Chrift fo darinn beruffen / oder geporn wol kan / durch den glauben Chrifti felig werdenn 2c. gleich wie vatter unnd mutter stanndt / Herr unnd frawen stanndt / 2c.

Zum breyzehennden/ das man heist Tradition mentschlich Ordnung. Jun Geistlichen oder kirchen geschefften'/ wo sy nicht widder offentlich Gottes Wort streben mag man frehhalten oder lassen/ darnach die leuthe finndt/ mit denen wir umbgeen/ jnn allwege onnöttig ergernus zu verhütten/ unnd durch die liebe den schwachen/ und gemeinem fridde zu Diennst 2c.

Das ouch die lere fo pfaffen Ge verbut tufels leer feh 2).

Zum vierzehennden/ das die kinnderthauffe recht seh/ unnd sy dadurch zu Gottesgenaden unnd in die Christennheit genommen werden.

Vom Sacrament des leibs und bluts Christi.

Zum fünnffzehennden Gleuben unnd hallten wir alle/ vonn dem Nachtmale unnfers lieben herrn Ihefu Christi/ das man bede gestallt nach Innsezung Christi prauchen soll/ das ouch die Messe nicht ein werct ist/ do mit einer dem andren tod oder lebendig gnad erlangt<sup>3</sup>) Das auch das Sacrament deß Altars/ seh ein Sacrament deß waren leibs unnd pluts Ihesu Christi und die geststiche Niessung desselbs unnd pluts/ einem Iden Christen für-

- 1) Korrettur von der gleichen Sand : "verpotten hallten". Borber hieß es: jo farlich an im felbs wie ber babtst unnd bie feinen gehallten.
  - 2) Bufat von anderer Band.
  - 3) Randbemertung von anderer Hand: "das onch die Meffe erlangt".

nemlich vonn nöthen/ deßgleichen der prauch deß Sacraments/ wie das wort/ von Gott dem allmechtigen gegeben/ unud geordennt feh/ damit die schwachen Gewissen/ zu gleuben/ zubewegen/ durch den heyligenn Geist. Unnd wiewol aber wir unns/ ob der war lehb unnd plut Christi/ leiplich im prot unnd wein seh/ diser Zeit nit vergleicht haben/ so soch ein theyl gegen den anndern Christliche lieb/ so fern Jdeß gewissen ymmer leiden kan/ er= zeigen/ unnd bede theyl/ Gott den Allmechtigen vleyssig bitten/ das er unns durch seinen Geist den rechten verstanndt bestetigen well. Amen.

Nachträge von ber hand des Schreibers:

Bor dem Tittell (von dem Eufferlichen worte) foll fteen/ Darumb alle Clofterleben oder Gelübde alls zur Gerechtikeit nuzlich/ gannz verdampt fein/

Im funfzehennden Artikel (ibi das man bede gestallt nach der Infezung Christi prauchen solle) soll steen/

Das auch die Messe nicht ein werk ist/ damit einer dem anndern thod oder lebendig gnad erlannge/

Nach dem dreyzehenden Artikel in fine soll steen/ Das auch die lere so pfaffen ehe verbeut theufels lere sey/

> Joannes Decolampadius fs. Huldrychus Zwinglius. Martinus Bucerus. Cafpar Hedio.

> > Martinus Luther. Juftus Jonas. Philippus Melanchthon. Andreas Ofiander. Stefhanus agricola. Joannes Brentius.



,

-

•

# Rezenfionen.





.

•

## Analecta ad Fratrum Minorum Historiam.

- 1. Fr. Nicolai Glasbergeri Narratio de origine et propagatione ordinis e cod. Ms. primum edita et illustrata.
- Quaestiones de ordinis conventu Lipsiensi. Scripsit C. F. Carolus Evers, Dr. theol. et philos. pastor in aede S. Matthaei Lipsiensi, p. 89. 4°. Lipsiae, G. Böhme, 1882.

Seitdem Lutas Babbing in feinem großen Bert gelehrten Sammlerfleißes (1625 ff.; 2. Aufl. 1731) die Geschichte bes Franzistanerordens ausführlich geschrieben hat, find die ursprünglichften Quellenschriften zur ältesten Geschichte bes Orbens bis auf bie neueste Zeit unbeachtet geblieben. Erft feit 1870 find einige berfelben ans Licht gezogen worden, durch Georg Boigt (Ubh. ber R. Sachf. Gef. ber Biff., philof.-hiftor. Rlaffe, V. Band, 1870) bie Dentwürdigkeiten des Jordanus von Giano vom Jahre 1262. D. Evers dagegen hat fich um eine andere bisher fast nur bem Namen nach befannte Denticrift zur Geschichte bes Orbens ver-Der Minorite Nitolaus Glasberger, aus dient aemacht. Mähren, 1472 in den Orden aufgenommen, hat im Jahr 1508, aus Auftrag des Guardians im Nürnberger Konvent, auf Grund älterer Dentschriften und Chroniten, eine Geschichte bes Franzistanerordens, feiner Stiftung, Entwickelung und Ausbreitung in

Deutschland, seiner Oberen, seiner Klöster und der gehaltenen Kapitel bis zum Jahre 1508 reichend, handschriftlich abgefaßt. Bon dieser Ehronik hat zwar Waldding in seinem Werk (III, 138) Erwähnung gethan, allein erst Riezler (Lit. Widersacher der Bäpste) und Woter (Nordd. Franzisklanermissionen, 1880) haben in neuerer Zeit einiges daraus geschöpft. Schließlich hat der Berfasser, als er bei Gelegenheit des Umbaus der sogenannten Neukirche in Leipzig (jest Matthäikirche) als Pfarrer derselben, über den Ursprung dieser ehemaligen "Barfüßerkirche" Forschungen anstellte, sich darum bemüht, die Handschrift aus dem Archiv der bayerischen Ordensprovinz zu erlangen, was ihm durch die Lieberalität des Provinzials P. Mobestus Leipold, damals in München, "zum beliebigen Gebrauch" gewährt wurde.

Aus biefer Handschrift (auf Papier, in 4°, nicht übel geschrieben) veröffentlicht nun der Verfasser nach einem turzen Vorwort, S. 1—3, den Eingang, euthaltend die Auffarderung vonseiten des Guardians Bartholomäus Wyer, sodaun die zusagende Antwort und Dedikation Glasbergers, hierauf das sachliche Vorwort des letzteren (S. 4—6), denjenigen Teil der Ehronik selbst (brevis Annotatio betitelt), welcher über 56 Jahre sich erstreckt, nämlich von 1206 bis 1262, d. h. bis zu dem Rapitel von Halberstadt, S. 6—72, unter Beisügung von litterarischen und sachlichen Anmerkungen.

Die Schrift Glasbergers enthält manche belangreiche Beiträge zur inneren Geschichte des Franzistaner-Ordens, aber auch zur Geschichte christlicher Frömmigkeit im XIII. Jahrhundert überhaupt. Zum Beispiel in den Gang des inneren Lebens des Stifters der Minoriten bekommt man durch die Mitteilungen Glasbergers S. 6 f. einen flaren Einblick. Es unterscheiden sich in der inneren Entwickelung des Mannes zwei Stadien: früher, als junger Kaufmann, einen weltlichen Wandel führend, wurde er 1206 erweckt und führte nun einige Jahre lang ein Einstellerleben, welches sich von dem anderer Usteten nicht unterschied. Da machte im Jahr 1209, während er die Messe, die Berlesung der Worte Jesu an die Apostel Matth. 10, 9: "ihr sollt nicht Gold noch Silber noch Erz in euren Gürteln haben, auch keine Taschen zur

Wegfahrt — — teinen Schuh auch teinen Stecken" — folchen Eindruck auf ihn, daß er auf der Stelle Schuhe, Tasche und Stab ablegte, seinen Rock mit einem ganz gewöhnlichen Strick umgürtete, um fortan ein vollständig apostolisches Leben zu führen. Damit begann denn, nach der späteren Ansicht der Franziskaner, der Minoritenorden in der Person des Stifters selbst.

Ferner, der Berfasser ift aufrichtig genug, von allen den Meinungsperschiedenbeiten, Irrungen und Spaltungen zu erzählen. welche innerhalb des Ordens fich ereignet haben, mährend der einentliche Geschichtichreiber des Franzistaner-Ordens, Lutas 20 abding im XVII, Jahrhundert, dieje Differenzen möglichft zu vertufchen gefucht hat. Jene Abmeichungen betrafen fämtlich die Ordensregel. Bald follte diefelbe verschärft, bald gemildert werden. Erfteres wurde ichon 1219, nur 10 Jahre nach Gründung ber Minoriten versuche, während Franz von Affifi felbst fich im Morgenlande befand, wo er burch Miffionieren unter ben Dubamedauern den Märtprertad fuchte. Die beiden Bilarien, welche Franz bei feiner Ubreife für Italien beftellt hatte, ordneten gemiffe Berfchärfungen inbetreff des Faftens on, welche Unzufriedenheit Diefe murden indes, nachdem Franz zurüchgefehrt war, erreaten. wieder abgestellt, f. G. 17-19.

Stärkere Konflikte eutstanden durch Berschulden des Minoriten Elias. Derselbe hatte anfangs (1224) die eben erwähnten Berschörfungen erneuert, welche jedoch durch Franz von Alfstift anderweit kalfiert wurden (S. 32). Allein nachdem letzterer gestorben war, wußte er auf einem Generalkapitel zu Alfstift 1230 den Beschluß durchzuseten, daß einem Minoriten gestattet würde, durch Mittelspersonen Geld einzunehmen u. f. w., was nur durch Papst Gregor IX, au den die Gegner appellierten, wieder aufgehoben wurde (S. 48 f.). Rachdem indes Elias 1232 auf einem zu Rom gehaltenen Generalkapitel zum Ordensgeneral gewählt worden war, mußte er päpstliche Privilegien zu erlangen, kraft derer er durch Mittelspersonen Geld einnehmen durfte, dem Orden allenthalben Geldsammlungen auferlegte, despotisch zu regieren und fürstläch zu leben anfung. Glasberger, welcher auf Elias stets übel zu sprechen ist, behanptet, die Bahl bestelben zum Ordensgeneral fei nicht kanonisch korrekt gewesen, vielmehr burch Parteiumtriebe burchgesetzt worden. Die Gegner wurden bedrückt, und von da an scheint die Opposition der sogenannten Zelatores sich gebildet zu haben (S. 52ff. vgl. 59. 63. 66). Glasberger macht aus feiner Sympathie mit den letzteren kein Hehl. Sieben Jahre später wurde, infolge von Appellationen und längeren Berhandlungen vor Gregor IX, Elias auf einem Generalkapitel zu Rom 1239 des Generalats enthoben (S. 56 ff.). Eine Maßregel, deren Rechtsgültigkeit 1241 durch die Partei des Elias, welche sich inzwischen wieder verstärkt hatte, während Elias selbst bei Kaiser Friedrich II. zu hoher Gunst gelangt war, bestritten wurde (S. 61 ff.).

Bas für eine Borftellung von der welthiftorischen Bedeutung des Franz von Affifi und feiner Stiftung fich in gewiffen Kreifen bildete, ergiebt fich aus ben angeblichen Außerungen eines Befeffenen, welche nach ber Mitteilung eines gemiffen Bartholomäus, ber ein vertrauter Freund und Berehrer des heiligen Franzistus mar, Glasberger S. 15f. erzählt. Der Damon in dem Befeffenen berichtet nämlich: vor nicht gar langer Zeit hat unfer Fürst uns alle versammelt, und uns eröffnet, bag Gott jederzeit einen Mann zur Betehrung ber Belt fenbe; fo fei Noah, fpäter Abraham, bann Mofe und die Propheten gefandt worben, nach diefen Chriftus und die Apostel; weil aber gegenwärtig die Menschheit den Weg Ebrifti und der Apostel verlaffen habe, und fein Leiden ben Berzen entschwunden fei, werde ein Dann zur Betehrung des Bolts erscheinen, um die Baffion des Sohnes Gottes den Bergen ber Gläubigen wieder einzuprägen. Diefer Mann fei eben Fran-Deswegen feien gegen ihn und feinen Orden alle ihre zistus. (bämonischen) Machte aufgeboten worden, um biefelben zu Falle zu bringen. -- Unmittelbar aus bem Bergen eines frommen Minoriten fließt ber Bragmatismus des Berfaffers der Chronit, nachdem er erzählt hat, wie Bruder Jordanus, Provinzial von Thuringen, bei feiner Rücktehr von Affifi, wo ihm der General Haare und Rleidungsstücke des heiligen Franz als toftbare Reliquien mitgegeben hatte, im Jahre 1230 im Minoritentonvent zu Eisenach mit Rreuzen, Weihrauch und Balmzweigen in feierlicher Brozeffion und mit Gefang in die Rlofterfirche geleitet worden, und Jordanus,

420

anfänglich betroffen über folche Berehrung, fich nun erinnerte. baß er ja die Reliquien des heiligen Baters bei fich habe, und daß die Berehrung ber Brüder, ihnen unbewußt, dem heiligen Franz von Alfifi gelte. Bier fügt Glasberger, vielleicht einem älteren Ordensschriftsteller folgend, die Bemertung bei : "Ber dies mit frommem Sinne lieft, wird nicht bezweifeln können, daß nicht infolge menschlicher Gebanten, fondern aus Eingebung des heiligen Beiftes die Söhne ihren feligen Bater angesichts feiner Reliquien geehrt haben. Diefe ungewöhnliche Art des Empfangs und diefe andächtige Stimmung hatte ihnen nur der Geist gegeben, von welchem alle aute Regung ausgeht, und den ber feligfte Bater. welcher in bem Geschent feiner Reliquien gegenwärtig war, für feine Söhne anadenreich erlangt hatte. D feliger Bater Franzisfus, wer tann fich würdig vorftellen, in wie großer herrlichteit du bei Gott im Himmel strahlest, wenn Gott macht, daß dein Allergeringstes, nämlich Haare und Kleider von dir, sogar von nichts ahnenden Söhnen auf Erden fo hoch geehrt werden !" (S. 50 f.) Bier ift allerdings ein Buntt, an dem Erhabenes und Lächerliches fich unmittelbar berühren.

Nur eine Thatsache möge hier noch Erwähnung finden, ein mittelalterlicher Magdalenenverein, von welchem Glasberger berichtet, daß ihn der grundgelehrte Bischof Wilhelm in Paris 1225 stiftete, indem er öffentliche Dirnen, die durch seine Predigten betehrt worden, zu einer Kongregation von Büßerinnen der heiligen Maria Magdalena vereinigte, ein Orden, der durch Gregor IX. Beftätigung erhielt (S. 35 f.).

Die süchstische Orbenschronit Nitolaus Glasbergers zeichnet fich durch Genauigkeit, ja selbst durch eine gewisse Kritik, anderweitigen Nachrichten gegenüber, sowie durch Angabe der Quellenschriften aus. Es lassen sich innerhalb des von Evers veröffentlichten Teils der Chronik wenigstens 10 verschiedene Schriften nachweisen, welche der Berfasser benutzt hat. Es sind das allerdings überwiegend Denkwürdigkeiten zur Geschichte des Franz von Alssig und des Minoritenordens, z. B. die Memorabilia des Jordanus von Giano, die Chronik Balduins von Braunschweig, Legenden über das Leben des Franzisslus, von Thomas

Theol. Stud. Jahrg. 1888.

28

von Celano, und Bartholomäus von Pifa; aber auch allgemeinere Geschichtswerke wie des Bincenz von Beauvais Geschichtsspiegel, die Geschichte Jerusalems von Kard. Jakob be Bitriaco u. f. w.

Bei Beforgung bes Abdructes hat ber Bergusgeber geglaubt. fich vollftändig der Handschrift anschlieken zu follen, bis auf die mittelalterliche Schreibung und die Interpunktion, welche nicht felten das Berftändnis erschwert. Der Text ift, abgesehen von Fällen, in denen eine Abbreviatur nicht beachtet ober falfch entziffert wurde, z. B. S. 8 oben pari ftatt parari (die BS. zeigt hier allerdings tein Abfürzungszeichen). S. 59 unten corrigilibus für corrigibilibus, mas die HS. fehr deutlich hat. S. 32 unten apparuit ftatt apperuit — oculos, S. 35 Mitte novitatis ftatt noveritis, ober fonft falfch gelefen wurde, 2. B. S. 13 unten fortes Zabulon et Neptalim, fatt sortes Z. et N. - richtig wiedergegeben. An mehreren Stellen hat der Berausgeber die Richtigkeit der Schreibung begnstandet, mährend biefelbe, genau betrachtet, einen vollftändig zutreffenden Sinn giebt, 1. B. S. 6 quod; S. 7 oben: malleo — tribulacionum at temptacionum - probatus (fo bie 206fürzung aufzulöfen ftatt: tribulacionem — temptacionem). S. 57 unten ift das Fragezeichen nach quasi um deswillen völlig entbehrlich, weil quasi in der mittelalterlichen Latinität öfters fo viel ift als circiter, wie ber Berausgeber aus Stellen feines Autors, bie er G. 61 unten, G. 72 unten hat abbrucken laffen, erjehen tonnte. Das Fragezeichen zu dem Citat S. 67 oben war gleichfalls iber= flüssig.

Dies alles tann Ref. um so zuversichtlicher behaupten, als burch die gütige Vermittelung des jetzigen Kustos der bayrischen Franziskaner-Provinz, des gelehrten Paters Herrn Petrus Hötzl, die Glasbergersche Handschrift aus Italien requiriert und ihm zu= gesandt worden ist, so daß er von allen fraglichen Stellen Einsicht zu nehmen in der Lage war.

Die Anmerkungen des Herausgebers bestehen teils aus litterarischen Angaben paralleler Stellen von Werken wie Babbing, Jordanus von Giano u. a., zum Teil auch aus Eltaten neuerer Geschichtswerke, teils ans chronologischen Notizen. Sachliche Er-

422

läuterungen wären je und je erwünscht gewesen. Die Reihenfolge ber vier ersten Franzistaner-Generale ift zweimal gegeben: S. 53, Anm. 1, und S. 60, Anm. 2.

Der zweite Teil diefer Schrift, De fratrum Minorum Conventu Lipsiensi, S. 73 - 89, giebt fragmentarische Mitteilungen über Gründung und Geschichte bes Franzistaner-Rlofters zu Leipzig, beziehungsweise ber "Barfüßertirche" dafetbft. Der Verfaffer hat dabei möglichft Urfunden bes Leipziger Stadtarchivs des Staatsarchivs zu Dresden, des Codex diplomaticus von Sachsen, und andere zugrunde gelegt. Den ftärksten Eindruck macht der Einblick in den fittlichen Berfall der Barfüßer zu Leipzig im XV. Jahrhundert. Klare Bezeichnungen find hie und ba zu vermiffen; was foll man fich denken unter canonici ordinarii episcopatus Augustini, S. 84? Bermutlich find die Augustiner Chorherren von St. Thomas gemeint. — Der lateinische Stil dieses Leils läßt boch bie und ba Ausstellungen zu.

Ein Drudfehlerverzeichnis ware für ben I. und ben II. Teil wohl nicht überflüffig gewesen.

Ľ ć

ľ . H: 1, br

8 🖻

et, i

ģrii:

ţi: 鲫 G. Lechler.

2.

Lambert Daneau, sa vie, ses ouvrages, ses lettres Par Paul de Felice, pasteur. Paris (Fischinédites. bacher) 1882. VI u. 384 S. gr. 8°.

ينتلك Ein Bert bes achtungswerteften Fleißes und von einer nicht geringen Gelehrsamteit zengend ift diese Monographie über Da-18 3 näus, biefen alten Calviniften bes fechzehnten Jahrhunderts, ber bdil: als treuer Paftor und aufopfernder Betenner feines Glaubens wie I als namhafter Theologe — tüchtig in den verschiedensten Disziplinen in t

und Schöpfer ber theologischen Ethil (60 Jahre vor Calixt) bie Bedeutung vollauf verdient hat, die feine Zeitgenoffen ihm beigelegt, und heute noch der Beachtung wert ift. Einer adeligen Familie angehörig, wurde er um das Jahr 1530 zu Beaugencyfur - Loire geboren, machte dort, und von 1543 an in Orleans, die Schule durch, ftudierte in Baris Bhilosophie, dann 1552 bis 1557 Jurisbrudenz in Orleans unter bem nachmaligen Märtprer Anne bu Bourg, und in Bourges unter dem berühmten Daneau, und wurde 1559 Dr. juris. Der Märtprertod feines Lehrers bu Bourg (1559) brachte feinen Übertritt zur reformierten Rirche zur Reife. Oftern 1560 begab er fich nach Genf, wo die Bredigten und Vorlefungen Calvins ihn bewogen, fich der Theologie zu widmen, mit der er fich längft ichon beschäftigt hatte. Bereits por Oftern 1561 folgte er einem Rufe als Baftor nach Gien, dem alten Genabum (wofür meift Orleans, aber fälfchlich, gehalten wird; eine Borftadt von Gien heißt noch la Genabie). Die manchfachen Gefahren und Leiden, die er dort mit feiner Gemeinde mährend der Religionstriege ju bestehen hatte, fonnen mir bier nicht im einzelnen verfolgen; der betreffende Abschnitt des Bertes ift intereffant durch die altenmäßige Biderlegung verschiedener papiftifcher Nachrichten von Greueln, die ben Sugenotten auf. aeburdet wurden. Bei der Bluthochzeit floh er nach Genf, unter Berluft feiner Bibliothet und vieler Manuffripte. Er wurde nun Professor der Theologie in Genf und daneben Baftor im naben Bandeuvres, dann in der Stadt felbft; ein Doppelberuf, der bei feiner ichon damals wantenden Gesundheit ihm fehr ichmer fiel. Seine Befoldung belief fich zuletzt auf 400 Gulben; bafür hatte er - abwechseind mit Beza, feinem einzigen Rollegen - in jeder aweiten Boche brei Stunden (von 2 bis 3 Uhr, Montag, Diens= tag und Mitwoch) zu lefen.

Nach langen Berhandlungen folgte er im Februar 1581, mit einem ehrenvollen Zeugnis des Rates von Genf versehen, einem Rufe an die, 1575 gestiftete Universität Leyden. Unterwegs, in Straßburg, wo er Jak. Sturm aufsuchen wollte, hatte er seitens der dort eben zur Herrschaft gelangten ubiquitarischen Theologen eine Reihe von Schikanen zu erdulden, welche de Felice als pueriles

bezeichnet, welche man aber eher als bubifch zu bezeichnen geneigt fein möchte. Den 13. März tam er in Leyben an - um es fcon nach einem Jahre wieder zu verlaffen. Die Anfchauungen und Begriffe von Rirche und Rirchenverfassung, die er in den Niederlanden vorfand, maren benen, die er aus Frankreich und Genf mitgebracht, biametral entgegengesetst. Schon die Toleranz gegen Ratholifche, wenn diefe nur für die politische Selbständigteit der Niederlande mitwirten halfen, dünkte ihm Verrat an der Sache bes herrn. Bollenbs die Unterwerfung bes firchlichen Gouvernements unter bie weltliche Obrigkeit mußte ibm, der fich nur eine presbyterial verfaßte, vom Staate unabhängige Rirche benten tonnte, als ein Greuel erscheinen, und bies um fo mehr, ba unter den vornehmften und einflugreichften Bertretern ber entgegenftehenden Anficht mehrere ausgesprochene Schwentfeldianer fich befanden, welche "bie äußerliche Rirche" für ein Abiaphoron ertlärten, auf beffen Gestaltung gar nichts antomme, und von welchem "bie unfichtbare Rirche" ganz unabhängig fei. Danäus feinerfeits hielt, wie Calvin, an bem Begriffe ber ecclesia universalis als einer visibilis fest, welche beides, mater fidelium und coetus sanctorum (Führerin zum Glauben und Refultat des vorhandenen Glaubens) zu fein berufen fei. Mit Bolanus gestand er fogar ber römischen Rirche zu, ein Teil ber ecclesia universalis visibilis, wenn auch eine pars impurissima, ju fein, forderte aber von einer pura ecclesia die Requisite reiner Lehre und Saframenteverwaltung, biblifcher Verfaffung und chriftlicher Bucht (Disziplin).

Wenige Wochen war Daneau in Leyden, als die beiden, einander widerstreitenden Grundanschauungen schon in praktischen Einzelsällen in Konflikt gerieten. Daneau samt seinem ehemaligen Lehrer und jetzigen berühmten Kollegen Daneau widersetzten sich den Eingriffen der städtischen Obrigkeit in kirchliche Angelegenheiten der wallonischen Gemeinde mit Nachdruck und nicht mit Unrecht; ersterer griff aber auch die ganze, in Leyden herrschende, durch Domine Coolhaes plumb genug vertretene schwenkfeldianisierende Kirchentheorie in fulminanten Streitschriften an. Der Streit setzte sich in die Synoden fort und führte, was noch

schlimmer, zu Studentenunruhen. Der Prinz von Oranien that, was er konnte, zum Schutze der beiden berühmten Professoren. Als aber eine der beiden Magistratspersonen erklärte, der Rat wolle die Genfer Inquisition ebenso wenig, als die spanische, da antwortete Daneau: in einer Stadt, wo die dem Worte Gottes gemäße Kirchenordnung auf eine Linie mit der spanischen Juquisition gestellt werde, könne er keinen Augenblick länger bleiben. Er reichte seinen Abschied ein und verließ Leyden den 20. Mai 1581.

Es ift bekannt, daß mit feinem Weggange der Streit der beiden Prinzipien nicht zu Ende mar, fondern noch 37 Jahre laug bie Riederlande erschütterte. Der arminianische Streit war ja feinem tiefften Grunde nach nichts anderes, als der Rampf zwischen ber calvinisch - orthodoxen, auf Selbständiakeit und doamatische wie disziplinare Reinheit gerichteten fynodalen - und der national= tirchlichen, in Beziehung auf Dogma und Disziplin latitubinariftifchen antifynobalen, weil ftaatsfirchlichen Bartei. Da die lettere zugleich einen Staatenbund, die erstere einen Bundesstaat wollte, fo warf der Oranier für die erstere fein Gewicht in die Wagschale und half ihr in Dortrecht zum Siege 1). \_Mir ift es einerlei", fagte Morit von Oranien, "ob die Prädestination arau ober blau ift; aber bas weiß ich, daß die Bfeifen des Abvotaten (Oldenbarneveldt) und die meinigen eine freischende Diffonanz bilden."

Daneau ging nach Gent, wo er an der dortigen, fireng calvinischen theologischen Alademie ein halbes Jahr lang dozierte. Er tehrte dann nach Frankreich zurück und wirkte als Professor an der theologischen Alademie von Bearn, welche erst in Orthey dann in Tesrar ihren Sitz hatte. Endlich 1592 folgte er einem Rufe als Pastor nach Castres, wo er den 11. November 1595 starb.

Die Herftellung diefes Lebenslaufes war eine überaus mühe= volle. Aus vereinzelten Notizen in Briefen und Borreden, aus den zerftreuten Aften der einzelnen Städte und Universitäten, aus

<sup>1)</sup> Eine ausstührliche Darstellung bes merkwürdig komplizierten Streites habe ich in meiner Kirchen- und Dogmengeschichte III, 504-538 gegeben.

Papieren in verschiedenen Bibliotheken hat der unermübete Berfasser, unterstützt von seiner reichen Belesenheit, die einzelnen Notizen zusammengesucht, verglichen, in scharffinniger Kritik und nüchterner Besonnenheit kombiniert und so zu einem, freilich nicht lückenlosen aber immerhin reichen Lebensbilde vereinigt.

Nicht minder mühselig war — und nicht minder dankenswert ist der zweite Hauptabschnitt feines Werkes, der bibliographische, wo er den 66 größeren und kleineren Werken Daneaus nach all ihren verschiedenen Ausgaden, Wiederabdrucken und Übersetzungen in fremde Sprachen, wie sie in den verschiedenen Bibliotheken Europas sich zerstreut auffinden ließen, nachgegangen ist, sich aber mit diesem formell-bibliographischen Material nicht beguügt, sondern von den wichtigeren Werken, wie z. B. der Ethik, der Isagoge oder dem Compendium sacrae theologiae, sowie auch den höchst interessanten verschiedenen Streitschriften wider den Lanz und die Kleiderpracht, äußerst geschickte Auszüge und kompendiöse Reproduktionen des Inhaltes giebt, so daß man aus seinem Werke auch von der Methode Daneaus und seinen theologischen Anschauungen ein klares Bild gewinnt.

Bas insbesondere die Ethik (1577) betrifft, so glaubt der Berfaffer auf die von Alexander Schweizer aufgeworfene Frage eingehen zu müffen, wie es fich reimen laffe, daß die prädeftina= tianischen Calvinisten die erften Schöpfer einer Ethit maren. De Felice meint die Lösung darin zu finden, daß die Calvinisten nicht von der Brädestingtion jur Ethif, fondern von der Ethik aus zur Prädeftination geführt worden feien, und beruft fich zum Beweife dafür barauf, daß "in der Moral des Danäus nichts ift. was einer Apologie der Brädeftinationslehre gleichfähe". Das ift benn aber boch nicht richtig. Der ganze erste Teil von Daneaus Ethit (feine Untersuchung über ben Billen und deffen Freiheit) ruht ja boch gänzlich auf der Grundlage der prädestinatianischen Dogmatif; das pradeftinatianische Theorem, daß ber Bille feinen 3n halt vor dem Falle von Gott, nach dem Falle vom Teufel empfange, und daß nur die Form des velle (des Beachrens) vor und nach bem Falle, vor und nach der Betehrung bem Menfchen eigne, finden wir in Daneaus Ethit in aller Breite entwickelt.

Auch wo er von der christlichen Heiligung, dem Rampfe des neuen Menfchen gegen ben alten rebet, fagt er (bei be Felice, G. 184): "Die Erwählten können nie fo tief in Sünden fallen, als die Berworfenen, weil die Gnadengabe Gottes nie ganalich verloren werden tann." - In der That bedarf auch die von Schweizer aufgeworfene Frage teiner fo tünftlichen Antwort. Burbe berfelbe nicht die altreformierte Prädestinationslehre im Sinn eines philofophischen Determinismus verstanden b. h. migverftanden haben, fo würde er jene Frage überhaupt nicht aufgeworfen haben. Die Untersuchung, wer als lette Ursache die Umwandlung aus bem fündigen in den geheiligten Menschen bewirke, schließt ja boch bie Untersuchung, worin diefe Umwandlung bestehe, nicht aus. Die lettere Untersuchung ift Gegenstand der Ethit, die erstere ift dogmatischer Art und wurde von Daneau wie von Calvin in dem mechanischen Sinne ber absoluten Brädeftination, unter Bertennung des Begriffes ber, in der Biedergeburt dem Menschen zurückgegebenen aftipen Rezeptivität, beantwortet. ---

Der dritte Teil des Werkes: die diplomatisch genaue Mitteilung von 61 bisher noch ungedruckten Briefen von und an Daneau, ist selbstverständlich ein höchst wertvoller Quellenbeitrag zur Geschichte der Kirche und Theologie des 16. Jahrhunderts.

Und so haben wir alle Ursache, dem Berfasser für diese gelehrte Arbeit herzlich dantbar zu sein, und werden seinem besonnenen Urteile gerne beistimmen, wenn er Daneau für ein Kind seiner Zeit, aber immerhin für einen bedeutenden Theologen und ernsten warmen Christen und treuen Diener der Kirche erklärt.

A. "Sbrard.

.

Beitschrift für alttestamentliche Wissenschnet. Herausgegeben von Dr. Vernhard Stade, ord. Professor ber Theologie zu Gießen. F. Rickersche Buchhandlung. Jahrg. 1881. 1882, Heft 1. (Der Jahrgang kostet 10 Mark.)

Gegenwärtig find auf alttestamentlichem Gebiete eine aroße Babl von Einzeluntersuchungen zu führen, für welche weder eine allgemein theologische noch eine philologische Zeitschrift ben nötigen Raum gewähren tann. Ein Unternehmen wie das vorliegende, das übrigens von der Deutschen Morgenländischen Gefellschaft unterftugt murbe, tommt alfo gewiß einem bringenden fachlichen Bedürfniffe entgegen. Bie ichon ber billige Breis ber Zeitschrift zeigt, ift biefelbe auf einen großen Lefertreis berechnet, und es fteht ju münschen, daß es dem Berrn Berausgeber gelingen möge, auch feinen Stoff dem entsprechend auszuwählen. Die Bor= bedingung dazu ift freilich eine möglichst allfeitige Beteiligung ber Rachgenoffen. Möge bie Gemeinfamteit bes fachlichen Intereffes alle bier etwa entgegenftehenden Schwierigteiten überwinden! Eventuell mare übrigens zu fragen, ob die Zeitschrift zeitmeilig nicht auch in zwanglosen Heften erscheinen tonnte, --- ein Ber= fahren, bas fich bei einer ähnlichen Unternehmung vortrefflich bewährt hat.

Eröffnet wird ber erste Jahrgang burch eine Abhandlung des Herausgebers über "Deutero-Zacharja". Es wird hier der Nachweis versucht, daß die Kapp. Sach. 9-14 von einem und zwar nachexilischen Berfasser herrühren, den Stade in die griechische Zeit seten möchte. Die Schwierigkeiten, die dem Berständnis dieser rätselhaften Kapitel im Wege stehn, sind außerordentlich groß; auf Schritt und Tritt muß der Ausleger sich fragen, ob er wirklich versteht oder zu verstehen glaubt, ob der Text verderbt ist oder ob unsere Mittel zu seiner Ertlärung nicht ausreichen. Auch in

429

ber forgfältigen Inhaltsangabe, die Stade feiner Erörterung vorausschickt, werden namentlich feine textfritischen Anmertungen vielfach den Widerspruch herausfordern. Bei biefer Sachlage ift die Löfung bes Broblems mehr als anderswo von ber richtigen Frageftellung bedingt, es uft bier burchaus unerlaubt, von diefen und jenen Einzelheiten auszugehen, die zum Teil mit großem Schein für die eine ober andere Meinung geltend gemacht werden tonnen. Dem gegenüber verlangt Stade mit vollem Recht, daß man biefen Abschnitt vor allen Dingen in feiner Gesamtheit und bann im Rufammenhang der übrigen prophetischen Litteratur betrachte. Diefen Beg hat man ichon beim Buche Joel eingeschlagen und m. G. mit Erfolg. Der fetundäre Charafter des Buches Joel und des zweiten Teils bes Buches Sacharja ergiebt fich m. E. in der That aus der Überladung und Undurchsichtigkeit der bier vorliegenden eschatologischen Schilderungen, deren Unverftändlichfeit zum großen Teil darauf beruht, daß fie nicht lebendig vor unferen Augen aus der prophetischen Bredigt hervormachsen, wie das bei ben älteren Bropheten und noch bei Ezechiel und Sacharia der Fall ift. 3m Zusammenhang damit fteht die Thatsache, daß bei Joel und Deutero-Sacharja von der eigentlich prophetischen Predigt nichts mehr zu spüren ift. Finden wir hier nun weiter die Bufunftsbilder fast aller übrigen Bropheten zum Teil ziemlich äußerlich miteinander verarbeitet und ftehn mir por der Alternative. ob Joel und Deutero-Sacharja die Fundgruben waren, aus denen Jefaja, Jeremia und Ezechiel ihre Bufunftsbilder entlehnten, oder ob umgekehrt jene von diefen abhängig find, fo tann m. E. die Entscheidung nicht zweifelhaft fein. Dann fragt fich's immer noch, wie die große Bedeutung ju erklären fei, die für Deutero-Sacharja die Griechen haben. Bie könnte man bei einem (gleichgesinnten) Zeitgenoffen Sefajas und Jeremias den Bunich begreifen, daß die Brophetie boch endlich ein Ende nehmen und jedem Bropheten mit Schlägen der Mund gestopft werden möge? — Freilich hat Stade die Beweistraft feiner Auseinanderfetungen fehr mefentlich durch Überladung beeinträchtigt. Der Bunfch, ben Beweis fo allfeitig wie möglich zu führen, hat ihn öfter zu gewagten Behauptungen aeführt. Richtsdestoweniger möchte diese Abhandlung ju einer

480

Revision des kritischen Urteils über Sach. 9—14 das Ihrige beitragen.

Die Abhandlung von Eduard Deyer: "Rritit der Berichte über die Eroberung Baläftinas" (I. S. 117 ff.) knüpft in der Anglufe ber jehovistifchen Geschichtserzählung von num. 13 bis Richt. 1 überall an die Untersuchungen von Wellhaufen an und bat diefelben an mehreren Bunkten mit Rleik und Geschick weiter geführt. Der Verfasser hätte aber vielleicht wohlgethan, wenn er fich hierauf beschränkt hätte. Denn in der hieran fich schließenden Rritit ber jehovistischen Erzählung bat er die Schwierigkeit feiner Aufaabe m. E. wefentlich unterschätzt. Es handelt fich bier 2unächst um die Retonstruktion der jahvistischen Erzählung (J), als ber nach Bellhaufens und Mebers Urteil älteren Quelle bes aus Sahviften und Elohiften (E) zusammengesetten jehovistischen (JE) Die Scheidung von J und E fteht aber im einzelnen Werfes. noch viel zu wenig fest und bei der Freiheit, mit der Redaktor (JE) gearbeitet hat, ift die Refonstruktion von J und E vielleicht nicht überall fo einfach, als der Berfaffer zu glauben fcheint. Ferner ift es zum mindeften zweifelhaft, ob der Jehovift fomohl J als auch E überall vollständig aufgenommen hatte; gewiß ift, bağ uns das Bert des Jehovisten nicht ganz vollständig vorliegt. Unter biefen Umftänden ift aber bei ber Rritit ber verschiedenen Erzählungen die äußerste Vorsicht geboten. Es mag fein, daß E jünger als J und vielfach von diefem abhängig ift, daß die Darftellung von E durch gemiffe religiöfe Anschauungen nicht unmefentlich beeinfluft ift. Aber dem Ephraimiten E ftand boch ohne Zweifel noch eine andere Überlieferung zugebote als dem Judäer J, und wer neben J bie Erzählung von E nirgends als eine felbständige Quelle gelten laffen will, muß zuvor beweifen, daß bie Berfärbung der überlieferten Stoffe bier eine berartige ift, die bie Bermertung ber Relation von E für die Geschichtsbarftellung überall ausschließt. Es will uns scheinen, bag bie Erzählungen von E doch auf einer anderen Stufe stehn als Richt. 19-21. 1 Sam. 7. Auch ift mit der Bergleichung der beiden hauptfächlichen Erzählungen über die Eroberung bes gandes und bem Nachweis, daß fie auf einer Burücktragung fpäterer Berhältniffe

in die Beraangenheit beruhen tonnten, noch nicht alle Arbeit Es ist m. E. freilich unleugbar, daß Richt. 1 uns aethan. ein wefentlich anderes Bild von der Festfetung Straels im Beftjordanland bietet als felbit ber Rern ber Erzählung bes Buches Joiua. Schon Richt. 1 erscheinen bie Stämme vereinzelt und während ber Richterzeit, hat ein einheitliches 3srael nicht eriftiert; beshalb hat die fpatere Überlieferung auch tein Bilb vom Gefamtverlauf der Richterzeit fondern nur einzelne Geschichten von burchaus lotaler Färbung festhalten können. Aber baraus folgt teineswegs, daß die Erinnerung nicht über die Richterzeit hinausreichte und eine Reihe von Ereigniffen festhielt, die in der haupt= fache wirflich bie Schictfale bes Bolfes vom Auszug aus Agppten bis zur Einwanderung in Kanaan bestimmt hatten. Denn aus anderen Gründen ift es dennoch eine unzweifelhafte Thatfache, bag die Stämme unter Mofe in gemiffem Make eine Einheit bildeten und einheitlich handelten, und hieran finden die Erzählungen von Num. 21. Jof. 1—12 boch einen wefentlichen Anhalt. Es mag fein, daß das Lied Num. 21, 27 ff. fich auf andere Greigniffe bezieht, als die dortige Erzählung. Wer aber deshalb die Geschichtlichfeit ber Erzählung leugnen will, muß zuvor beweifen, daß die Erzählung aus bem Liebe ftammt. So hat ber Berfaffer mehrfach ju weitgehenden Schluffen fich hinreißen laffen, bie ber genugenden Grundlage durchaus entbehren. Er ift 3. B. ber Meinung, daß J in der Rundschaftergeschichte nichts vom Murren des Bolfes be= richtete, und folgert baraus, daß ber 40 jährige Aufenthalt in ber Büfte in feiner Erzählung teine Stelle hatte. Alfo: weil in ben übrigen Quellen bie 40 jährige Büftenwanderung mit bem Murren bes Bolles motiviert ift, hat J, ber (angeblich) von diefem Grunde nichts berichtete, auch jene Thatsache nicht berichtet. Solche übereilten Schluffe find um fo mehr zu bedauern, als fie manchem Lefer leicht auch die Brüfung der Prämiffen des Berfaffers verleiden tonnten, überhaupt aber nicht gerade zur Empfehlung feiner tritifchen Bosition bienen.

Ein wertvoller Beitrag zur Bentateuchkritik ist Giefebrechts Abhandlung "Über den Sprachgebrauch des hexateuchischen Elohisten" (I, S. 177—275), d. h. des Priestercoder (Q). Nicht als ob

auf diefem Gebiete bie Entscheidung über das Zeitalter des letteren an fuchen mare. Es ließe fich, mie Giefebrecht ausführt, auch im Fall der nachezilischen Entstehung diefer Schrift febr wohl begreifen, wenn ihre Sprache einen altertümlichen Charakter zeigte, und umgekehrt tann ber Beweis bes Gegenteils aus mehr als einem Grunde immer nur in zweiter Linie in Betracht tommen. Aber im Gegenfatz ju B. Ruffel (De Elohistae Pentat. sermone, Lips. 1878) hat Giefebrecht auf alle Fälle gezeigt, daß der fprachliche Charafter des Prieftercoder, foweit man bis jest fieht, ber Annahme feiner nacherilischen Entstehung durchaus nicht im Wege fteht, fondern eher derfelben günftig ift. Der Berfaffer zieht drei fprachaeschichtliche Berioden in Betracht (vor 700 v. Chr., von 700 bis 450, nach 450), es tommt eben darauf an, für die zu führende Untersuchung eine möglichft breite Bafis zu gewinnen. Die Bergleichung der Sprache des Brieftercoder mit der des einen Ezechiel führt fchließlich nicht weit, ba die größte Bermandtichaft zwischen beiden an fich allerdinas noch nicht die ungefähr gleichzeitige Entftehung berfelben bemeift. Nun stellt fich aber heraus, daß die Berwandtichaft des Brieftercoder mit Ezechiel in diefem Buntte am Ende nicht größer ift als die mit Deutero-Jefaja und Jeremia. SO namentlich was das Lexikon betrifft. Man wird in der tabellarischen Rusammenstellung S. 188 - 197 diefes und jenes Wort mit Recht oder Unrecht beanstanden, die Thatsache bleibt bestehn, daß der Prieftercoder und mit ihm zumeist die Litteratur der zweiten und britten Beriode für Befit und Erwerb, für fcreien und foluchgen, für fürbitten und bundfoliegen, für Fürft und Stamm, für austundichaften und fteinigen andere Ausdrücke hat, als die Litteratur der erften Beriode. Dagegen tann ich bem Berfasser nicht beipflichten, wenn er weiterhin auch den teilmeise gras mäischen Charafter des elohiftischen Wortschatzes erweisen will. Bei einzelnen Wörtern mag bies mahricheinlich fein ; geradezu beweifen tann man es vielleicht bei feinem einzigen. Übrigens wird badurch bas Gewicht der übrigen nachweise Giefebrechts nicht aufgehoben. Mertwürdig ift namentlich der von ihm nachgewiesene poetische Charafter gemiffer Ausdrücke des Prieftercoder, und lehrreich ift die mit großem Fleiß angestellte Untersuchung über einzelne feiner fyntattifchen

Eigentümlichkeiten, sowie über den Gebrauch von net und net, den Gebrauch der Nota accusativi und des Verbalsuffiges.

Eine zweite Abhandlung desselben Berfaffers über die Abfaffungszeit der Pfalmen (I, S. 276-332) wird vielfach zum Widerspruch herausfordern, sowohl da, wo er mit sprachlichen, als auch da, wo er mit inhaltlichen Indizien argumentiert. Gleichwohl halte ich auch diese Abhandlung für nützlich. Der Berfasser hat die sprachlichen Erscheinungen in einem Maße zufammengestellt, wie das bisher kaum geschehen ist, und betreffs des Inhalts mehrerer Pfalmen hat er neue Beobachtungen gemacht, die mir richtig und wertvoll zu sein scheinen.

Es tann nicht meine Aufgabe fein, den ganzen Inhalt der bis bahin erschienenen Befte burchzugeben. 3m Borbeigeben nenne ich noch die forgfältige Arbeit Bubbes "über bas hebräifche Rlagelieb" (II. S. 1-52), Bartaups Berausgabe und überfetung eines Fragments von ber Borrebe zu Saabias 11- Do (II. S. 72 bis 94), fowie die Mitteilungen von 3. Sollenberg (I. S. 97 ff.) und Bathgen (I, S. 105 ff.). Befonders wertvoll ift bie Unterfuchung von Georg Hoffmann nach der Bebeutung bes Bortes מלבו (II, S. 53-71). Hoffmann weift nach, bag dies Bort bie Bedeutung "Ziegelofen" nicht wohl haben tann, fondern zunächst die Ziegelform bedeutet. Danach ift 2 Sam. 12, 31 höcht wahrscheinlich ju überseten: "und er ftellte fie an die Sage und an die eisernen Bicken und an die eisernen Urte (b. b. er verwandte fie zu Steinhauern und Steinmeten) und ließ fie mit ber Riegelform arbeiten" (lies העביר). Es ift von Bebentung, daß bie herkömmliche Auslegung diefer Stelle fortan für die Charakteriftik Davids und überhaupt des althebräischen Befens nicht in Betracht tommt. Betreffs einer Abhandlung des Ref. fei es geftattet, hier nachträglich zu bemerten, bag berfelben eine atabemifche Antrittsvorlefung zugrunde liegt.

Ich schließe mit bem Wunsche, daß die neue Zeitschrift viele Mitarbeiter und Lefer finden möge.

Bafel, 22. Juli 1882.

Andolf Smend.

484

# Miscellen.

.



.

~



## Programm

ber

## Haager Gesellschaft zur Verteidigung der chriftlichen Religion

für das Jahr 1882.

Nach dem Abdruct und der Beröffentlichung des vorigen Programmes haben sich als Berfasser der Abhandlungen über,, Alexandre Binet als christlicher Moralist und Apologet", denen von den Direktoren in ihrer Herbstwersammlung von 1881 ein Ehrenpreis zuerkannt war, bekannt gemacht, der einen mit dem Motto: "J'ai cru, c'est pourquoi j'ai parlé"

### 7. L. Fred. Chavannes,

emeritierter Prediger in Laufanne,

und ber anderen mit dem Sinnspruch: "Virtutem videant"

## 3. Cramer,

Dr. theol. und Brofeffor in Gröningen.

Beide Arbeiten befinden fich schon unter der Presse und werden als XVI. Band der Werke der Gesellschaft ans Licht treten.

Als Verfaffer ber Abhandlung über die vergleichende Religionsgeschichte und das Chriftentum mit dem Motto aus Schiller: "Religion des Kreuzes u. f. w." dem von

Theol. Stud. Jahrg. 1868.

Digitized by Google

4

#### Programm

den Direktoren der Gesellschaft ein Beweis der Anerkennung feiner Berdienste angeboten war, hat sich bekannt gemacht

## R. Seydel,

Dr. und Professor ju Gohlis bei Leipzig.

In ihrer Versammlung im Herbst von 1882 am 11. September und folgenden Tagen mußten Direktoren ihr Urteil zusammenfassen über zehn Ubhandlungen, welche vor dem 15. Dezember des vorigen Jahres bei der Gesellschaft eingegangen waren.

Fünf bavon, alle in der deutschen Sprache, versuchten die Lösung der Preisaufgabe:

"Wie muß auf criftlichem Standpunkte geur= teilt werden über ben Eid und feine Aufrecht= haltung im modernen Staate?"

Drei biefer Abhandlungen, mit den Mottos: "Qui non reverentur homines, fallunt deos" (Curtius), "Juramenta justae necessitati serviant" (Calvin) und "Ich glaube nicht, daß es bie Aufgabe u. f. m." (Bismard) ftanden weit unter ben Anforderungen, welche bie Gefells ichaft berechtigt ift zu machen. Es versteht fich ja von felbft, daß bei einem Breis, wie er von ber Gefellichaft ansgefett wird, nur biejenigen in Betracht tommen, welche ein gefliffentliches Studium auf ben Gegenstand ber Preisaufgabe verwendet haben und das ernsthafte Streben fundgeben, das Ergebnis, wozu bie Untersuchung fie geführt hat, mit miffenschaftlichen Beweisgaründen zu bewahrheiten und in gebührender Form abzufaffen, um es auf diefe Urt auch denen zu empfehlen, welche nicht ichon a priori mit ihnen berselben Meinung find. Es zeigte fich gleich, daß die drei genannten Abhandlungen, an diefen Anforderungen geprüft, gang unzulänglich waren. Die erste enthielt nicht viel mehr als einige flüchtige Bemerkungen und wohlmeinende Wümsche inbezug auf den Eid und die Art feiner Aufrechthaltung, teinen Aufatz zur Beweisführung, tein einziges Brichen eines eruften Studiums. Die zweite Abhandlung, mit dem Motto aus Calvin, litt an innerem

438

Biderfpruch. Mit der ftrengen handhabung des gefchichtlichen Charakters des Chriftentums im erften Teil ftimmte die Stelle. welche im zweiten Teil dem Chriftentum eingeräumt wurde, nicht überein. Außerdem enthielt der zweite Teil viel Überflüffiges. und fowohl die Bestimmung des modernen Staates im dritten Teil. als auch die Ansicht über fein Berhältnis zum Eid im vierten Teil war von Oberflächlichkeit nicht freizusprechen und daher ungenügend. Aber auch die dritte Abhandlung, mit dem von v. Bismarct entlehnten Sinnfpruch murde einftimmig für ungenügend erklärt. Es gelang den Direktoren nicht, den Blan ausfindig zu machen, welchen der Berfaffer verfolgt hatte. Er verfiel oft in Biederholungen und brachte dasjenige, worauf es, der Breisfrage zufolge, am meiften antam, nur im Borbeigeben zur Sprache. Das Ergebnis der Abhandlung tonnte daher auch nicht für eine rechtmäßige Folgerung aus der vorhergebenden Beweisführung gehalten merben und entbehrte hierdurch jedes miffenschaftlichen Wertes.

Günftiger als über biefe drei Arbeiten lautete das Urteil über die vierte, eine Abhandlung von 122 Seiten in Folio, gezeichnet mit den Worten: "Έγω δε λέγω ύμιν μή ομόσαι δλως" (Matth. 5, 84). Sie erwies fich als die Arbeit eines fehr tuchtigen und felbständigen Dannes und enthielt, nach dem einftimmigen Urteil der Direktoren, viel Schönes und Beherzigenswertes. Trok. dem tonnte ihr der Breis nicht zuertannt werden. Die gang eigen= tümliche Dentweife bes Berfaffers wurde gegen bie Rrönnng tein Bedenken erregt haben, wenn fie ihn nicht fortwährend zu einfeis tigen und übertriebenen Anfichten geführt hatte, denen fcmerlich jemand beiftimmen dürfte. Sogleich im erften Abichnitt ("Befen und Zweck des Eides") murde die Möglichteit, daß der Eid im Lauf ber Jahrhunderte einen modifizierten Charafter angenommen hätte, ohne hinlänglichen Grund beifeite gefest. Der zweite Teil ("Der Eid auf dem Boden der heiligen Schrift und die Entwickelung der in der Eidesfrage liegenden Begenfäte auf chriftlichem Lebensgebiet") lieferte unzweifelhaft die Beweise genauer und vielumfaffender Unterfuchungen, wurde jedoch zugleich beherricht von bogmatischen Boraussegungen, welche ichlieflich zu einem gang nn-

29\*

#### Programm

annehmbaren Ergebnis führten. Demzufolge verloren jest auch die Ansichten des Verfassers im britten Teil ("Die Stellung zum Eid von Kirche und Staat") viel am Werte, welcher ihnen, wenn sie in eine andere Verbindung gesetzt wären, unstreitig hätte zuerkannt werden müssen. Zu ihrem Bedauern mußten daher die Direktoren dem Verfasser den Preis absprechen.

Auch die fünfte Abhandlung über den nämlichen Gegenftand von 36 Seiten in 4º, gleichfalls mit dem Motto: "Erod de λέγω υμίν πτέ." (Matth. 5, 34) trug wohl Lob, aber nicht den Breis davon. Sie war nicht ohne Talent geschrieben, zeichnete fich durch ordentliche und bzw. vollftändige Behandlung der Aufaabe aus und zeugte von Machdenten und hellem Urteil. Dem aegenüber ftand jedoch, daß ber Berfaffer oft mehr andeutete als entwickelte und namentlich im hiftorischen Teil den Beweis für bie Richtigkeit feiner Mitteilungen burchgebends schuldig blieb. Auch mußte es gemigbilligt werden, daß er in der Beschreibung ber "Eidespraris" fast ausschließlich auf Deutschland und bie Schweiz achtgegeben hatte. Endlich ließ er, wie man meinte, im letzten Teile den Beweggründen derer, welche den Eid aufrecht halten wollen, nicht völlig Gerechtigkeit widerfahren. Das eine und bas andere zusammengenommen führte Direktoren zu einem ben Breis verfagenden Endurteil.

An der Lösung der Preisaufgabe:

"Die Gefellschaft verlangt eine Abhandlung, worin die firchliche Lehre über die heilige Schrift nach der Schrift felbst geprüft wird",

hatten fünf Einfender ihre Rräfte versucht.

Einer von ihnen hatte sich der lateinischen Sprache bedient und seinen Aufsatz gezeichnet mit den Worten: "vo soffma Kvolov usves eis vor akava". Er konnte für den Preis gar nicht in Betracht kommen. Umsonst versuchte er zu beweisen, daß die Schrift im ganzen und in jedem ihrer Teile bie kirchliche Lehre völlig bestätige. Die Methode war ganz veraltet, die sog. Widerlegung der kritischen Bedenken weither geholt und willfürlich, der Versassen underechtigt, um in der gegenwärtigen Zeit seine Stimme abzugeben. Die zweite Abhandlung in der deutschen Sprache und mit dem Motto: " $\pi \alpha' \tau \epsilon_{\mathcal{S}} \mu \delta \nu \tau \varrho \delta \chi o v \sigma \epsilon \nu x \tau \delta$ ." (1 Kor. 9, 24) konnte kaum für eine Antwort auf die gestellte Frage gehalten werden. Anstatt zu untersuchen, ob und inwiefern die h. Schrift der kirchlichen Lehre über die Schrift entspricht, lieferte der Verfasser eine Geschichte der kirchlichen Lehre betreffs der Schrift und ließ der= selben, wie eine Einleitung, eine "grundlegende Untersuchung der Schriftlehre über die h. Schrift" vorhergehen. Während darin vieles vorlam, was nicht zur Sache gehörte, wurde gerade die Hauptsache fast ganz vermißt. Überdies war des Verfassers Ergeges oft sehr willfürlich und seine Ansicht über den Charakter der h. Schrift nebelhaft und unbestimmt.

Auch ber Berfaffer der britten, einer niederländifchen Abhandlung, gezeichnet mit den Worten: ", Seia navra zad av3ouπινα πάντα", hatte fich nicht ftreng genug an die Preisfrage gehalten und infolge bavon einesteils mehr gegeben, als verlangt war, andernteils bem eigentlichen Gegenstand tein Recht widerfahren laffen. Die größte Sälfte feiner Schrift wurde eingenommen von einer Geschichte der firchlichen Lehre über die b. Schrift, welche nicht nur überfluffig mar, fondern auch teinen Unfpruch auf miffenschaftlichen Wert machen tonnte. Der zweite. fleinere Abschnitt enthielt vieles, womit bie Direktoren gerne fich einverftanden erflärten; aber die Anordnung befriedigte nicht gang, die Auffaffung entbehrte jeder Urfprünglichfeit, und ber Bemeisführung fehlte nur gar zu oft die überzeugende Rraft. Das Endurteil lautete, daß bem offenbar noch ungeübten Berfaffer um feines ernfthaften Strebens willen Lob zutomme, aber feine 216handlung nicht gefrönt und zum Druck befördert zu werben verdiene.

Die vierte Abhandlung, eine deutsche und gezeichnet mit dem Spruch: "Sapere aude", war mit großer Klarheit und Lebendigkeit geschrieben und zeichnete sich ferner durch ordentliche und bezw. vollständige Behandlung des Gegenstandes aus. Der dritte Abschnitt ("Grundlinien eines Neubaus") war in der Preisfrage zwar nicht verlangt, enthielt jedoch so viel Gutes, daß er gegen die Krönung jedenfalls kein Bedenken erregt haben würde. Was

bie Direktoren davon zurückhielt, war etwas anderes. Sie fanden nämlich in der Abhandlung eher Aphorismen als eine ausgearbeitete Beweisführung. Mehr als eine Einzelheit, welche eingehendere Auseinandersetzung erheischte, wurde nur eben berührt, während viele Punkte, welche auch mit in Betracht kommen mußten, mit Stillschweigen übergangen wurden. Obgleich die Direktoren meinten, daß der geschickte Berfasser, wenn er sich daran hätte gelegen sein lassen, imstande gewesen wäre, der Aufgabe vollständig Genüge zu leisten, konnten sie doch die von ihm eingesandte Abhandlung, trotz ihrer Borzüge der Krönung und der Aufnahme in die Werke ber Gesellschaft nicht würdig halten.

Der fünften Abhandlung, ebenfalls von einem beutichen Berfasser, mit bem Motto: "ή δύναμις έν ασθενεία τελειται" ward eine andere Entscheidung zuteil. Berschiedene Bedenken hielten bie Direktoren von der vollftändigen Zuerkennung des ausgesetzten Breifes zurück. Es erhoben fich nämlich Bebenken gegen bie Form der Abhandlung, sowohl gegen die dann und wann weitschweifige Beweisführung, als gegen die Anordnung der Teile. Der Berfaffer ichien ihnen auch feinem Blane, den er in feinem Borwort angezeigt und verteidigt hatte, nicht gang treu geblieben ober, mit anderen Borten, nicht durchgebends von der b. Schrift, wie sie von der Rirche angenommen und betrachtet wird, ausgeaangen ju fein. Sier und ba hatte er ferner, ihres Erachtens, bem Reugnis des neuen Teftamentes binfichtlich des Alten nicht völlig Recht widerfahren laffen und bisweilen Stellen und Husfprüchen der Bibel eine Bemeistraft gegen die firchliche Lehre zuertannt, welche ihnen von Andersgläubigen mit Recht abgesprochen Die Direktoren fanden daher ihr 3deal in diefer merden kann. Abhandlung nicht ganz verwirklicht, faben jedoch anderfeits in ihr eine in vieler hinficht fo verdienstliche Arbeit und meinten von ihrer Beröffentlichung fo viel Gutes erwarten zu dürfen, fowohl zur Förderung einer gefunden Wertschätzung der Bibel, als zur Befeitigung falfcher Begriffe über die Bibel, daß fie beschloffen, bem Berfaffer eine filberne Medaille nebst 200 Gulben und bie Aufnahme feiner Abhandlung in die Berte der Gefellichaft anzubieten, im Vertrauen auf feine Bereitmilligfeit, von ihren Bemer-

tungen Kenntnis zu nehmen und Gebrauch zu machen. Wenn er fich diefe Berfügung wohlgefallen läßt, fo melbe er fich beim Setretär der Gefellschaft an und gebe Erlaubnis zur Öffming feines Namensbillettes. —

Die Preisfrage über ben Eid und seine Aufrechthaltung im mobernen Staate wird nicht erneuert.

Die jett ansgeschriebenen Preisfragen find die folgenden :

I. "Die Gefellschaft verlangt: Eine tritisch=hifto= rische Untersuchung über ben Ursprung des Apo= ftolates und die Bedeutung, welche demselben nach den Schriften des Neuen Testamentes und der weiteren christlichen Litteratur der ersten zwei Jahrhunderte in der christlichen Rirche zuertannt wurde."

II. "Die Gefellschaft wünscht zu erhalten: Eine gemeinfaßliche Schrift für gebildete Lefer, worin mit Rücksicht auf die Bedürfnisse der gegenwärtigen Zeit, die wichtigsten Fragen, das sittliche Leben betreffend, ins Licht gestellt und beantwortet werden."

Bor dem 15. Dezbr. 1883 wird den Antworten auf diefe Fragen entgegengesehen. Bas später eingeht, wird beiseite gelegt und der Beurteilung nicht unterzogen.

.

ţ

ţ

٢

ź

Þ

ŗ

Į

!

į,

ï,

11

Į.

:麻い

Tř.

g:

Bor dem 15. Dezbr. 1882 erwarten die Direktoren Antworten auf die im Jahre 1881 ausgeschriedenen Preisfragen über Glaube und glauben in den Schriften des Neuen Testamentes und über die Lehre vom Gebet nach dem Neuen Testamente. Über den letztgenannten Gegenstand ist schon eine Abhandlung in der niederländischen Sprache und mit dem Motto: "Gy dan, bidt aldusl" eingegangen.

für die genügende Beantwortung jeder Preisanfgabe wird die Summe von vierhundert Gulben ausgesett, welche die Berfaffer ganz in barem Geld empfangen, es sei benn, daß sie vorziehen, die goldene Medaille der Gesellschaft von zweihundertfünfzig Gulden Wert nebst hundertfünfzig Gulden in barem Geld, oder die sliberne Medaille nebst breihundertfünfundachtzig Gulden in barem Geld zu erhalten. Ferner werden die gekrönten Abhandlungen von der Gesellschaft in ihre Werke aufgenommen und herausgegeben. Eine Krönung, wobei nur ein Teil des ausgesetzten Preises zuerlannt wird, es sei die Aufnahme in die Werke der Gesellschaft damit verbunden oder nicht, findet nicht statt ohne die Einwilligung des Verfasses.

Die Abhandlungen, welche zur Mitbewerbung um den Preis in Betracht kommen follen, müffen in holländischer, lateinischer, französsischer oder deutscher Sprache abgesaßt, aber mit lateinischen Buchstaben deutlich lesbar geschrieben sein. Wenn sie mit deutschen Buchstaben oder, nach dem Urteil der Direktoren, undeutlich geschrieben sind, werden sie der Beurteilung nicht unterzogen. Gedrängtheit, wenn sie der Sache nur nicht schadet und den Anforderungen der Wissenschaft nicht zuwider ist, gereicht zur Empschlung.

Die Preisbewerber unterzeichnen die Abhandlung nicht mit ihrem Namen, sondern mit einem Motto, und schicken dieselbe, mit einem versiegelten, Namen und Wohnort enthaltenden Billet, worauf das nämliche Motto geschrieben steht, portofrei dem Mitdirektor und Sekretär der Gesellschaft: A. Ruenen, Dr. theol., Professor zu Leiden, zu.

Die Berfasser verpflichten sich durch Einlieferung ihrer Arbeit, von einer in die Werke der Gesellschaft aufgenommenen Abhandlung weder eine neue oder verbesserte Ausgabe zu veranstalten, noch eine Übersezung herauszugeben, ohne dazu die Bewilligung der Direktoren erhalten zu haben.

Jede Abhandlung, welche nicht von der Gesellschaft herausgegeben wird, tann von dem Verfasser felbst veröffentlicht werden. Die eingereichte Handschrift bleibt jedoch das Eigentum der Gesellschaft, es sei denn, daß sie dieselbe auf Wunsch und zu Nutzen des Verfassers abtrete.

### 2.

## Programm

der

## Teylerschen Theologischen Gesellschaft 3n Kaarlem

für bas Jahr 1883.

Die Direktoren ber Teylerschen Stiftung und die Mitglieder ber Teylerschen theologischen Gesellschaft haben in ihrer Sizzung vom 27. Oktober 1882 ihr Urteil abgegeben über die zwei bei ihnen eingegangenen Abhandlungen zur Beantwortung der im Jahre 1881 gestellten Preisfrage nach einer "Lebensbeschreibung Melchior Hosmanns".

Eine biefer Abhandlungen war holländisch versaßt, unter dem Motto: "Jch vermag nicht überall u. s. w. (Cornelius)", die andere, eine deutsche, mit den Worten: "Znovdazere rygesv ryv śvóryra xrd." gezeichnet.

In den beiden Ubhandlungen fchätzten die Beurteiler ben befonderen Fleig und die Ausdauer, womit die Autoren, fich nicht blog beschräntend auf das, mas in der letzten Zeit hinfichtlich diefes Gegenftandes ans Licht tam, auch an ben verschiedenen von Melchior Bofmann befuchten Orten felber eine neue Untersuchung anftellten, welche fowohl bei bem einen als bei bem anderen zu intereffanten Refultaten führte. Sie wußten beide feiner feltenen, hier und ba in fehr weit von einander entfernten Bibliotheten gerftreuten Schriften mächtig zu werden, und berichteten über diefelben fo umständlich (bisweilen gar zu weitläufig), daß ihre Arbeit allerdings an Bollftändigkeit wenig zu wünschen läßt. Reinem von beiden ift es aber gelungen, ein anschauliches Lebensund Charakterbild Melchior Hofmanns zu liefern. Dafür ift ihre Behandlung zu fragmentarisch: zwar wird ber Inhalt jeder Schrift aur Beit ihres Erscheinens bis in geringe Einzelheiten mitgeteilt, bie Schriften aber nicht mit einander in pragmatischen Zusammen-

#### Programm

hang gebracht, und eine allgemeine Überficht der Lehre und der Anstichten des Mannes fehlt. Überdies hätte, um ein wahres Charakterbild von ihm zu zeichnen, was von beiden Autoren zu fehr vernachläffigt wurde, feine tiefe Ehrfurcht vor der h. Schrift, feine innige Frömmigkeit, fein tadelloser Lebenswandel in Betracht gezogen und zugleich gezeigt werden müssen, wie in seinem Mangel an wissenschaftlicher Bildung, in seinen unter Fürsten und Gelehrten erworbenen Erfahrungen, in seinem solksklasse die Erklärung dasür zu finden ist, daß die Gebildeteren ihm zuwider waren, daß er so unlenksam war, daß er sich mancherlei Träumereien und Schwärmereien hingab.

Außer diefem in den beiden Abhandlungen Fehlenden urteilte man betreffs ber hollandischen: daß fie, "Ein Beitrag zur Geschichte bes Chiliasmus im Zeitalter ber Reformation" genannt, diefe Geschichte taum berührt. - das der Autor manchmal fetunbäre Quellen benut, mährend boch bie urfprünglichen noch vorhanden find, --- daß er viel zu weitschweifig mitteilt, was er für fich felbft brauchte, um fich bie Buftande, welche Delchior Bofmann an verschiedenen Orten vorfand, flar vorzuftellen, - und baf er auf die Sprache und ben Stil zu wenig Sorgfalt verwendete. In der deutschen Abhandlung, die auf manchen Seiten Lob erntete wegen ber gründlichen Renntnis bes Zeitalters ber Reformation und der genialen Auffassung, bedauerte man indeffen einige Luden, z. B. hinfichtlich des Greigniffes in Stocholm, mehr aber noch die große Übereilung, welche der Autor fich wohl bemüht zu entschuldigen, zum Teile auch erflärt, welche aber der Herausgabe diefer Schrift hinderlich im Bege fteht.

Trotz biefen Einwendungen erkannten die Beurteiler die Berbienste der beiden Abhandlungen und meinten, obgleich fie aus den erwähnten Gründen keiner von ihnen die goldene Medaille zusagen konnten, daß es doch mit Rückficht auf die vielumfassenden, zu diesem Zweck veranstalteten Rachforschungen und die bedeutenden, dadurch erhaltenen Refultate unverantwortlich wäre, die Frucht so vieler Arbeit undenutzt zur Seite zu legen. Sie wünschen also, vorausgesetzt daß die Antoren sich bereit erklären, ihre Arbeit den

genannten Einwendungen gemäß abändern und ergänzen zu wollen, die beiden Schriften in die Werke der Gesellschaft aufzunehmen, mit Anerdietung der filbernen Medaille und 200 Gulden für jeden der zwei Autoren. Falls sie diese Entscheidung genehmigen, wollen fie sich schriftlich wenden an die Herren Direktoren der Tehlerschen Stiftung und diesen erlauben, ihren Namenszettel zu öffnen.

Die andere, für den 1. Mai 1879 ausgeschriebene und im vorigen Jahre wiederholte Preisfrage "Über die Übereinstimmung der Rechte der Individuen mit den Ansprüchen der Zusammengehörigkeit" blieb auch nun wieder unbeantwortet, weshalb beschlossen wurde, diese Frage zurückzunehmen.

Als neue Preisfrage wird angeboten:

"Nachdem eine ausführliche Bibliographie der Schriften Coornherts, mit Andeutung der Bücher= fammlungen, wo diefe vorhanden find, neulich in der "Bibliotheca Belgica" gegeben ift, ver= langt die Gefellschaft als Beitrag zur Geschichte der chriftlichen Kirche und des chriftlichen Lebens in den Niederlanden: Ein Lebens= und Charakter= bild Dirk Bolkertszoon Coornherts."

Der Preis besteht in einer goldenen Medaille von 400 Gulden an innerem Wert.

Man kann sich bei der Beantwortung des Holländischen, Lateinischen, Französischen, Englischen oder Deutschen (nur mit lateinischen Französischen. Auch müssen die Antworten mit einer anderen Hand als der des Verfassers geschrieben, vollständig eingesandt werden, da keine unvollständigen zur Preisbewerbung zugelassen werden. Die Frist der Einsendung ist auf 1. Januar 1884 anderaumt. Alle eingeschickten Antworten fallen der Gesellschaft als Eigentum anheim, welche die gekrönte, mit oder ohne Übersezung, in ihre Werke aufnimmt, so daß die Verfasser sie nicht ohne Erlaubnis der Stistung herausgeben dürfen. Auch behält die Gesellschaft sich vor, von den nicht gekrönten Antworten nach Gutsinden Gebrauch zu machen, mit Verschweigung odert Meldung des Nameus der Berfasser, doch im letzten Falle nich

### 448 Programm ber Tehlerichen theologischen Gesellichaft 2c.

ohne ihre Bewilligung. Auch tönnen die Einfender nicht anders Abschriften ihrer Antworten bekommen als auf ihre Kosten. Die Antworten müssen nebst einem verssegelten Namenszettel, mit einem Denkspruch verschen, eingesandt werden an die Abressettel, mit einen tiehuis van wijlen den Heer P. TEYLER VAN DER HULST, te Haarlem.

#### Berichtigung.

In ber Inhaltsangabe der "Studien" 1883, Heft 1 ift zu berichtigen, daß der 2. Artikel der Gedanken und Bemerkungen: "über die alten chriftlichen Inschriften nach dem Tert der Septuaginta" nicht von Böhl, sondern von N eft le ift.

Drud von Friedr. Andr. Berthes in Gotha.



# Theologische Studien und Kritiken.

Sine Beitschrift

für

das gesamte Gebiet der Theologie,

begründet von

D. C. Ullmann und D. F. 20. C. Unibreit

und in Berbindung mit

D. G. Banr, D. W. Benfchlag, D. J. A. Dorner und D. J. Wagenmann



٢,

heransgegeben

D. 3. Köftlin und D. E. Richm.

1 8 8 3. **Şechsundfünfzigster Jahrgang.** Zweiter Band.

**Gotha.** Friedrich Andreas Perthes. 1883.

# Theologische Studien und Aritiken.

### Sine Beitschrift

für

## das gesamte Gebiet der Theologie,

begründet von

D. C. Mumann und D. F. 29. C. Umbreit

und in Berbindung mit

D. G. Banr, D. W. Benfchlag, D. J. A. Dorner unb D. J. Wagenmanu

herausgegeben

von

D. 3. Köfflin und D. E. Richm.

Jahrgang 1883, drittes Heft.





**Gotha.** Friedrich Andreas Perthes. 1883.





.

.

# Abhandlungen.

-





### Bur Frage der sittlichen Beltordunng.

1.

Bou

Dr. 24. 2Bacmeifler, Stadtpfarrer in Öhringen.

3m II. Beft des Jahrganges 1881 der "Jahrbücher f. protestant. Theologie" hat Baul Mehlhorn diejes Thema der fittlichen Beltordnung erörtert und auf das im Jahre 1877 erschienene Bert von Moris Carriere: "Die fittliche Weltordnung" aufmerklam gemacht. Dieses Bert scheint in ber That nicht die Beachtung gefunden ju haben, welche ihm fchon der Rame feines Autors, "des edlen und geiftvallen Runftphilosophen", wie ihn Mehlhorn mit Recht nennt, hätte geben follen. In der theologifchen Fachlitteratur ift wenig Notiz davon genommen worden, und, fo weit wir feben tonnen, haben die Philosophen ihm auch feine größere Beachtung geschenkt. Go dürfte man es deun ein Berdienst Mehlhorns nennen, das Buch Carrieres hervorgezogen zu haben, che sich ber berüchtigte Bibliothetenstaub barauf lagerte. um fo mehr ein Berdienft, wenn es fich bestätigen follte, daß "die zwölf Rapitel bes Buches wie zwölf Apoftel erscheinen, bie fomohl bei ben verlorenen Schafen aus dem haufe 3srael als auf ber Beiden Straße und in ber Samariter Städten noch eine recht gesegnete Miffionswirtfamteit erfüllen tonnten, bie den Beigipornen von rechts und den Raltblijtigen von lints wie ber lauen Mitte gar mauches beherzigenswerte Bort ju fagen hätten". Bir müffen

zwar fofort bemerten, bağ wir biefe Bergleichung nicht für ganz gelungen halten, denn die Ronfequenz, welche in der That ichon ftille Boraussegung ift, ift die, daß "bie fittliche Beltordnung" an die Stelle des Evangeliums treten tann; befanntlich haben die Apostel eben das Evangelium geprediat, und wenn jene Rapitel Apostel genannt werden, so ist ihr Inhalt bas Evangelium. Das gegen aber möchten wir gerade Berwahrung einlegen, und wenn wir das Ergebnis unferer Untersuchung zum voraus nennen follen, fo ift gerade das der Grund der Richtbeachtung pon Carrieres "fittlicher Weltordnung", daß folche das Evangelium Dan könnte viel eher fagen: es ift bie nicht ersetzen tann. Stimme eines Predigers in der Bufte, es ift Johannes ber Täufer: aber wie diefer nichts gewesen ware, hatte er feine Jünger nicht zu dem "Größeren nach ihm" gewiesen, fo ift auch nicht die fittliche Beltordnung "das tägliche, nahrhafte Brot", wie Mehlhorn meint, fondern bas ift bas Evangelium, genauer derjenige, welcher von fich fagt: "3ch bin bas Brot des Lebens", 3ob. 6, 48.

Dber verhält fich "ber Gebante ber fittlichen Beltorbnung" au dem Epangelium wie das Hausbrot zum Zuckerbrot? Faft tonnte es fo gedeutet werden, wenn ber Berf. fagt: "Es gilt zunächft bas tägliche Brot fich zu erwerben, von dem der geiftige Menfch leben tann, und von allem Lugus und Buderbrot vorläufig abzusehen. Solches nahrhafte Brot ift aber der Gedanke ber fittlichen Beltordnung." Jene Deutung liegt um fo näber, als fofort die oft gehörte Behauptung wiederholt wird, die Religionslofigkeit fo vieler Zeitgenoffen tomme baber, bag "man fo lange Reit Religion und Dogmatif verwechselte", weshalb mit bem Gefcmact an letterer auch ber Geschmact an ber erfteren verloren gebe. Bir möchten diefe Behauptung zu benen rechnen, die, einmal aufgestellt, fofort nachgesprochen werden und dann bald felbft als - faft hatten wir gefagt "Dogmen" - als Ariome gelten, bis die Münze auf die Goldwage gelegt und hier als nicht vollwichtig ertannt wird. In der That ift nichts unrichtiger als die Ableitung ber Religionslofigkeit, ja Religionsfeindschaft aus ber Dogmatif. Leider begegnen wir biefer Meinung auch bei Carriere, wenn er (a. a. D., S. 27) schreibt: "Die Dogmatit der pro-

teftantischen Orthodoxie mit ihren naturs und geschichtwidrigen Satungen hat die Dogmatit des Unglaubens bei den Rraftitofflern hervorgerufen." Und noch icharfer ift ber Sat (S. 378): "Es ift nicht zu verwundern, wenn bie Dentenden und fittlich Ernften ber Rirche ben Ruden wenden, wenn Taufende und aber Taufende bie Dogmatit mit bem Chriftentum, das finnlofe Glaubensbetenntnis mit der Religion verwechseln und von beiden nichts mehr miffen wollen." Run, ein besonders glanzendes Zeugnis für diefe "Dentenden" mare jene Berwechselung gerade nicht, aber es ift auch das Gesagte geschichtlich gar nicht begründet. Denn die "Rraftftoffler" Buchner, Molefchott, R. Bogt und Genoffen tnupfen an bas "Système de la nature" an, und dieses ift befanntlich nicht im Gegensatz gegen protestantische Orthodoxie entstanden, benn eine folche gab es in Frankreich gar nicht: die Bartholomäusnacht und die Dragonaden hatten ihre Birtung nicht verfehlt. Uber wenn ein Mann wie Carriere einen folchen geschichtlichen Fehler begeht, mas foll man bann von anderen erwarten ? Raid wird's ein Dogma werden, daß der Materialismus durch bie protestantische Orthodozie erzeugt fei. Richtete überhaupt die Doamatit bas Unbeil an, bie Religionslofigteit bervorzurufen, fo müßten die Dogmenfreieften, wenn der Ausdruck erlaubt ift. auch Die Religiöfeften, Frömmsten fein, mofür wir den Beweis nicht erbringen möchten. Umgetehrt müffen gerade die Liberalften - vielleicht mit Bedauern - zugestehen, daß die dogmatisch "Befangenen" wirklich religiöfes Leben zeigen. Das tann boch nicht Zufall fein. Es gilt, daß wir uns endlich von einem alten Borurteil gegen bie Dogmatit und das Dogma losmachen, welches alle Dogmen und alle dogmatifche Arbeit in einen Topf wirft und fehr wenia tolerant alles mit einander verdammt oder verlacht, das Dogma von ber Unfehlbarkeit des Bapftes wie das Dogma von der Rechtfers tigung allein durch den Glauben. Das Unrecht diefes Borurteils zeigt namentlich auch die Geschichte, denn die Religionsfeindschaft hat ihren Anlaß nicht am Dogma der Kirche, sondern an deren Lebensanschauung und Ethit genommen, wie deutlich an dem englischen Deismus und französischen Materialismus zu ersehen ift. Überhaupt ift es einfeitig, wenn man bie Urfache ber Religions-

ļ

;

í

Ŧ

1

1

\$

#### Bacmeifter

lofigkeit oder ber Feindschaft gegen den Christenglauben nur in dem Intellekt sucht; weil dieser das harte firchliche Doama nicht ertragen tonne, daber foll die Spannung tommen. Rein . min. beftens ebenso oft liegt jene Urfache in dem Billen des Menschen. und am richtigsten wird man fagen: beide Seelenfräfte zufammen. Berftand und Bille, find, wie beim Glauben, fo auch beim Unglauben beteiligt, wobei ber eine oder andere in den einzelnen Menichen bas Übergewicht bilden tann. Darum dente man nicht durch eine einfache Belehrung etwa über die sittliche Beltordnung religible Meufchen zu machen, fo weuig man burch eine folche Bes lehrung über das firchliche Dogma ichon Christen bildet. An jener Unmöglichkeit scheiterte überhaupt ber Rationalismus: er ift eine Stufe, auf der man nicht fteben bleiben tann, entweder vorwärts zum Christianismus ober rudwärts zum Materialismus. Ein Stud Rationalismus, und wohl das wertvollfte an ihm, ift aber auch der Begriff der fittlichen Beltordnung, und es lobnt fich gemiß, auch einen der neueften Berfuche des Rationalismus zu prüfen, um fo mehr als die Abficht eine eble ift. Ben murde es nicht fympathifch berühren, wenn Carriere in beißer Sorge für unfer Bolt vor den fluchmürdigen Beftrebungen der roten Internationale warnt? Wer würde nicht zustimmen, wenn er fagt, daß die Magregeln von außen feineswegs ausreichen, um iene Beft ferne ju halten, es muffe vielmehr "von innen her, vom fittlichen Geifte aus" die Genefung und die Buruckführung der verirrten Lebensträfte versucht werden? Es tommt nur alles barauf an, wie dieses "von innen ber" bestimmt mird, und woher "der fittliche Geift" feine Impulse erhält,

Es tann uns nicht beifallen, dem gelehrten Verf. auf allen feinen Schritten zu folgen; das würde ein zweites Buch geben. Wir wollen nur unfere Bedenken über einige Hauptpunkte ausfprechen und es zu erklären versuchen, weshalb der Gedanke einer fittlichen Weltordnung nicht recht verfangen will. Er ist mit einem Worte zu abstrakt und darum nicht für das Leben geeignet. Das scheint ein hartes Urteil; aber wenn wir uns ernsthaft befinnen, warum so viele goldene Worte, die der Verfasser redet, in den Wind gesprochen sein werden, so können wir keinen anderen Grund fin-

ben, als daß er, im Rationalismus au febr befangen, feinen Standpunkt in der Sittlichkeit statt in der Religion nimmt und an die Stelle des lebendigen Gottes den Begriff der fittlichen Beltord. nnng fett. Es bedarf wohl teiner ausdrücklichen Berficherung. bak wir das Bort Rationalismus nicht als Scheltwort gebrauchen. und das wir fein Glaubensgericht über den Berf. der "fittlichen Beltordnung" halten wollen, fo daß uns fein Bort "über die gewöhnlichen vertegernden und denunzierenden Schmähungen des ultramontanen Bfaffentums" (S. 365) träfe. Rein, der Begriff bes Rationalismus ift ein geschichtlicher und hat in ber Geschichte feine chrenvolle Stellung, und ein Mann, der folch ernfte Beiftesarbeit im Dienste ber Wiffenschaft und feines Bolles, ja "ber fittlichen Beltordnung" felbst vollbracht hat, der, man darf wohl fagen, fein Leben daran gefett hat, dem Materialismus zu mehren. verdient unfere höchfte Achtung. Solche aber zollen wir ihm acwiß thatfächlich baburch am besten, bag wir feine Gedanten dentend verfolgen ; und wenn uns bier manches Bedenten aufftößt, fo wird er querft es qu murdigen miffen.

Bir fagten: es ift an die Stelle des Rontretums des leben. bigen Gottes das Abftraftum der fittlichen Beltordnung gefest, es tommt baber die Religion gegenüber ber Sittlichteit zu furz, und bas rächt sich an der letzteren selbst, sie wird zur trocken-rationaliftischen, es fehlt ihr die träftige Burgel, welche allein in dem realen Berhältnis des Menschen ju dem lebendigen Gott ju finden ift, und weil das lettere verfürzt ift, darum tommt das Chriftentum oder, da diefes Christus ift, Christus felbft nicht zu feiner vollen Bürdigung und muß die Dogmatit die icon angeführten harten Urteile über fich ergeben laffen. - Bir haben nun diefe Behauptungen zu erhärten und beginnen mit dem Schlugabschnitt bes Bertes, dem Abichnitt von "Gott". Der Berf. geht nämlich ben analytischen Weg, bas hat ja gemiß feine Borzüge, indem es vor dem hörer das Refultat entstehen läßt, aber bringt auf der anderen Seite auch den Migftand mit fich, bag auf allen den vorbereitenden Stufen diejes Refultat noch fehlt und weshalb der Schein entsteht, als fei dort das im letten Refultat zu Gewinnende noch nicht wirksam. Unwillfürlich fteigt, wenn man am Ende an-

.

gefommen ift, der Bunich auf: möchte der Berfasser nun noch einmal den umgekehrten Beg, den der Spnthefe, geben, ob nicht bas Ganze viel lebensvoller murde! Bei dem jetzigen Gang muß er eine fast ängstliche Zurückhaltung beobachten, daß ja nicht ber Beariff Gott gebraucht wird, ehe er logisch gewonnen ist. 3ft bas Gesagte nicht z. B. durch folgenden Satz bestätigt: "Die Ratur und ihr Mechanismus vollendet fich in der Empfindung ber für fich feienden Wefen und wird zur Grundlage einer idealen Welt, indem fie den für fich feienden Wefen, dem Geifte, beständig die Bedingungen und Mittel zur Selbstverwirklichung ge-Natur und Mensch find hier fo felbständig währt" (S. 384)? gestellt, bag ber Gottesbegriff fast teine Stelle mehr daneben bat. Und doch ift der Berfaffer redlich bemüht, einen lebendigen Theismus zu gewinnen, ja er hat zum Teil ganz vortreffliche Säte. Er wehrt vor allen Dingen den neueren Monismus ab, ber in dem Sinne von Einerleiheit (und Gleichgültigkeit) gebraucht mirb, und auf Roften ber Seelen und aller fittlichen idealen Begriffe den felbfilofen Stoff, die bewußtlofe Kraft für das einzig Wirkliche Treffend bemertt Carriere bagegen: "Der Übergang von erflärt. ber räumlichen äußeren Bewegung zur Empfindung und zum Billen wie zum Gedanken ift der Sprung, der fich auf dem Babier und mit Bhrafen leicht vollzieht, den aber bis heute fein Materialist, und auch Strauß nicht, denkbar gemacht oder durch einen Versuch fichtbar aufgewiesen hat. Das Gehirn ein Be bantenfilter, ja wohl, wenn nur Gedanken etwas Gegenftändliches mären und man zeigen könnte, wie fie abgesondert werden !" (S. 382.) Statt diefes falfchen Monismus will er einen wahren aufstellen, der von den Einfeitigkeiten des Deismus und des Bantheismus fich gleichweit entfernt hält. Biederum mit Recht fagt Carriere, daß der erftere einen Mittelpuntt ohne Beripherie und ber lettere eine Beripherie ohne Mittelpuntt habe, und ertennt mit fcharfem Blict, daß alles auf die Persönlichkeit Gottes antommt: "Dieje ift ber Stein des Anftoffes" (S. 391). Bas er jum Schutz biefes Begriffes namentlich gegen die betannten Angriffe ber Straußichen Glaubenslehre vorträgt, gehört wohl zum Beften, bas über diefen Gegenstand gesagt worden ift. Es wird juge-

geben, bag bie Berfönlichkeit Gottes bann unlösbare Schwierigteiten enthält, wenn man fie beiftifch neben die Ratur und Beifterwelt ftellt, ftatt in ihr das Innere der natur und das zufammenfaffende 3ch bes Universums zu ertennen. Doch ift lettere Beftimmung einer Migbeutung fähig und tonnte pantheiftifc ausgebeutet werden. Solches ift freilich nicht die Abficht des Berfaffers, mas namentlich aus Bemertungen wie die folgenden erbellt: "Indem das Unendliche fich felbst erfaßt, feiner in feiner Einheit bewußt ift, wird es nicht verendlicht; im Gegenteil, ohne fich felbft erfassende Einheit mare es verendlicht, aufgelöft in die Bielbeit ber Dinge" (G. 398) und: "Die Endlichteit erzeugt nicht die Berfönlichteit, fondern beschränkt fie" (S. 405). Der lettere Sat ift von grundlegender Bedeutung und großer Tragweite, burch ihn ift fur die Berfönlichteit Gottes der fichere Boden gewonnen; benn wenn es wahr ift, bag "wir unfer meder völlig bewußt noch mächtig find, bag uns vieles in uns dunkel bleibt, und daß wir nur nach und nach, nicht mit einem Blick. die Fülle unferes inneren Lebens überschauen und unfere Triebe beherrichen lernen", wenn das wahr ift - und es möchte ichmer bas Gegenteil zu erweifen fein -: bann folgt mit Dentnotwendigkeit, daß "das Unendliche, das nichts außer ihm hat, sondern alles in fich schafft und hegt, es auch ganz anders burchschauen und die Allmacht mit Allwiffenheit erleuchten tann, und daß fich also in ihm die Identität von Sein und Denten vollendet". Mit einem Worte: die Berfönlichkeit tommt Gott allein in volltommener Beise, ben Menschen nur deriviert zu. Das ift die einfache alte Schriftlehre vom Ebenbild Gottes, welche denfelben Gebanten, nur im plaftifchen Bilbe ausgebrückt, enthält und boch zugleich dafür geforgt hat, daß das Bild nicht buchftäblich genommen wird, wenn fie verbietet: "Ou follft dir tein Bildnis noch Gleichnis machen 2c." Es dürfte nicht überflüssig fein, auf den philofophischen Tieffinn der Schrift immer wieder hinzuweifen, ba thatfächlich in berfelben das bereit liegt, mas die Spetulation immer wieder erft erarbeitet. Gegen letzteres ift an fich nichts einzus wenden, wird doch erst durch folche eigene Arbeit die Bahrheit unfer persönliches Eigentum; aber man vergesse boch nicht, daß es nur ein nach-benten ift, dann bleibt man ebenfo vor dem Beaelfchen grrtum, das Abfolute nur im menfchlichen Denten zum Bewußtfein tommen ju laffen, wie vor der Oberflächlichteit des Materialismus, die Wirklichkeit eines fcopferischen Dentens überbaupt zu leugnen, bewahrt. Diefes Streben Carrieres, die Berfönlichteit Gottes philosophisch zu erhalten, ift boch anzuschlagen; er will Spinoza und Leibnit vereinigen und, mie Loge gefagt hat, "ben Begriff einer unendlichen Substanz ju dem des einen lebenbigen Gottes verklären". In der That eignet er fich auch, auf bem Höhepunkt feiner Untersuchungen angelangt, geradezu bas neutestamentliche "Gott ift die Liebe" an, als die vollfte, edelfte Befensbezeichnung für ben All-Ginen 1). Und ichon wird ber Begriff der Liebe alfo entwickelt : "Liebe ift das Gefubl perfönlicher Befen bei allem Unterschied eines Befens au fein, einander au ergänzen und dadurch die felige Lebensvollendung zu gewinnen. Liebe ift die Überwindung der Selbstfucht im Gelbst, das im Bohle des andern und im Beglücken fein Glück findet." 2) "Ohne den Unterschied teine Ginigung, in der Einigung aber ber thatsächliche Beweis, daß die Einheit das Ursprügliche. Bir fteben unverrückbar mit unferem Befen in Gott, aber mit unferem Denten und Bollen tonnen wir uns von ihm fchelden, doch er bleibt uns innerlich gegenwärtig mit feiner Gitte, und indem wir uns ju ihm jurudmenden, geschieht fein Bille und tommt fein Reid.

2) Letztere Bestimmung trifft aber nur auf die menschliche Liebe zu, benn von einer Überwindung ber Gelbstlucht im göttlichen Gelbst tann doch teine Rebe fein.

Digitized by Google

•

<sup>1)</sup> Im Borübergehen nur sei bemerkt, daß wir den Ursprung dieses Wortes nicht einem Johannes zuschreiben können, der "die höchste Blüte religiösen Gefühls im Semitentum in der gottinnigen Seele von Jesus" mit "der reifften Frucht arischer Weisheit im griechischen Altertum im Geiste Platos und seiner Jünger" vereinigt habe, deun ein solcher Johannes ist ebenso wenig geschichtlich erwiesen, als das Wesen Jesu mit der gelehrten Bhrase von der "höheren Einheit von Judaismus und Hellenismus" erklärt ist; vielmehr ist aus diesen Schriften des Johannes ganz klar zu ersehen, woher er jenen Gottesbegriff hat, nämlich von dem persönlichen Anschauen dessen, "von dem wir genommen haben Gnabe um Gnade"; wie ließe sich auch nur sonst der Eingang des ersten Briefes, dieses wiederholte hervorheben der persönlichen Augen- und Ohremzengenschaft erklären?

find wir deffen freie Glieder und Genoffen, ift die Liebe, ift Gott als die Liebe verwirklicht."

Diefen letteren Sat können wir allerdings nicht ohne Fragezeichen paffieren laffen, benn es scheint uns ein Biderspruch, bag wir mit unferem Befen unverrückbar in Gott fteben, aber mit unferem Denten und Bollen von ihm icheiden können. Bas ift benn unfer Befen? nicht eben diefes Denken und Bollen? Go bat ja Carriere felbst bas Befen ber Berfönlichteit früher beftimmt, wenn er (S. 393) fagt: "Bill man den Begriff der Berfönlichteit auf das Endliche befchränten, fo ift das willfürlich; ihr Befen ift Bewußtfein und Bille, Selbftfein." Danach würde ber Menfch, der mit feinem Denken und Bollen fich von Gott fcheidet, auch mit feinem Befen von ihm getrennt fein und nicht mehr unverrückbar in Gott ftehen können. Das ift wenigstens tonfequent und nicht blog eine logische Silbenftecherei, fondern von folgenschmerer Bedeutung. Denn hier fest das Chriftentum ein, barauf fußt bas tirchliche Dogma von der durch Gott felbft in Stefu Chrifto vollzogenen Berföhnung und Erlöfung. Gerade wenn nach den Brämiffen Carrieres der Menfch mit feinem Denten und Bollen fich von Gott geschieden hat, und wenn dies, wie wir baraus folgern, eine Scheidung des Befens ift, fo wird die Seilung bes Riffes nicht fo einfach badurch bewertstelligt, bak "wir uns zu ihm zurüchmenden", es muß das alterierte Wefen felbst wieder hergestellt werden, b. h. es muß eine Reufchöpfung erfolgen, bas, mas die Schrift Biedergeburt nennt, und bas Dogma ber Rirche erscheint von biefem Gesichtspuntte aus boch nicht fo gar unvernünftig. Doch wir werden auf diesen Buntt noch wrücktommen. Ift es aber ein ftart rationaliftischer Sauerteig, der fich in biefem "indem wir uns zu ihm zurückwenden" offenbart, fo Kingt uns ber Schlug, es wird baburch "bie Liebe, ja Gott als bie Liebe vermirtlicht" zu pantheiftifch, ober follen wir mildernd fagen : ju myftifch? Aber es ift befannt, wie Bantheismus und Mafticismus den fiamefifchen Zwillingen gleichen. Es ift entschieden zu viel gefagt, denn es gefährdet die Berfönlichteit Gottes, es merbe Gott als bie Liebe "verwirflicht", denn ift fein Befen am vollften und edelften als Liebe bezeichnet, fo ift

jener Satz gleichbedeutend mit dem pantheistischen: Gott wird in bem Menschen, ja durch ben Menschen verwirklicht, er gewinnt fein Befen in uns. Carriere felbft hat diefen Irrtum Begels und feiner Schule wohl ertannt, aber er verfällt demfelben faft unwillfürlich felber, wenn er fein Buch fchließt: "Das Eine entfaltet fich im All, und das All findet fich wieder im Ginen, im Bollen und Biffen wird das Befenhafte durch die Freiheit verwirklicht und empfunden, das heißt Gott ift die Liebe" (S. 434). Bem tommt biefes Bollen und Biffen zu? nach den Brämiffen bem Menschen, denn beffen That ift auch die Freiheit, und burch Diefe That wird das Befenhafte, d. h. offenbar Gott, verwirklicht und empfunden. Das ift reiner Segelianismus, nur verbrämt burch die That der Freiheit, die von Rant bergenommen ift, alfo Bermischung von Bantheismus und Rationalismus, aber teine höhere lebensvolle Einheit. Man tann jenem Sich-verlieren bes Einen an das All und dem Sich-wiedergewinnen des Einen im Einzelnen, d. h. im Subjett, nur daburch entgehen, daß man bem Einen ein inneres Leben zuschreibt. Das ift der tiefe Gebante des wiederum als fo unvernünftig dargeftellten tirchlichen Dogmas von ber Dreieinigkeit, das der golbene gaden in dem fest gebrehten Anäuel von Bidersprüchen in der Rirchensatung von der Dreieinigkeit" (S. 378). Ift auch zuzugestehen, bag mancher Dogmatifer bier mit mathematisch-logischen Diftinktionen bes guten an viel that und entschieden irrte, wenn er ber Meinung mar, bas Befen Gottes in eine enge Formel zu fpannen, fo muß boch ber Dogmenhiftoriter einen höheren Standpunkt einnehmen. Wer Baurs Rirchen- und Dogmengeschichte zum erstenmale lieft, wird fich des Eindruckes nicht erwehren tonnen : wie tommt es boch, baß in ben firchlichen Lehrstreitigkeiten bas Unvernünftige und Unlogifche fich immer behauptet hat? Erft fpater vielleicht tommt ihm bann ber Gedante: es tonnte nicht nur bas, mas bie Rirche als Bärefie ausgeschieden bat, etwas ju vorteilhaft dargestellt fein, fondern es müffe notwendig dem firchlichen Dogma ein tieferes Bedürfnis zugrunde liegen. Und ift nicht in der That Athanafius im Recht gegen die Mythologie des Arius, und ift nicht ber Ausbildung des Trinitätsdogmas der berechtigte Rampf gegen die

**-46**4

anoftifche Bereinerleiung Gottes und ber Belt zugrunde gelegen? Das hierbei einzelne Lehrer ber Rirche zu weit gingen, indem fie bie Tiefen der Gottheit erschöpft zu haben glaubten, foll, wie gefagt, nicht geleugnet werden, und boch haben wir gerade von einem ber fühnften Denter, von Augustin, die befannte ichone und tieffinnige Barabel von dem, der bas Meer mit einer Mufchel ausschöpfen wollte. Aber daran ift mit ftrenger Beharrlichkeit festzuhalten, daß Gott, und zwar der perfönliche Gott, nicht in die Belt fich auflösen barf. Sonft wird ber Spinozismus nicht bauernd überwunden, wie boch Carriere felbst will. Bir finden bier eigentümliche Biderfprüche. Auf der einen Seite ftellt er den Satz des jugendlichen Begel in der Bhänomenologie des Geiftes". es tomme alles barauf an, bag bie Substanz als Subjett gefakt werbe, gang richtig fo dar: "Aber nur in der Entfaltung zur Endlichteit, nur im Menschen ließ er Gott zum Selbftbewußtfein tommen" (S. 390), und Carriere ertennt barin eine nachwirtung Spinozas, wenn bie Substanz nicht in fich, sondern nur in ihren Modifitationen Verstand und Bille ift. Aber auf der anderen Seite vernehmen wir als eigene Anschauung bes Berfassers bie Aufstellung von Strauß, die Berfönlichfeit Gottes durfe nicht als Einzelpersönlichteit, fondern müffe als Allpersönlichteit gedacht merben, ftatt bas Abfolute zu perfonifizieren, müffen mir es als bas ins Unendliche fich ftets Berfonifizierende begreifen lernen" (S. 392). Und bag ja tein Zweifel übrig bleibt, wird noch hingugefügt: "3ch bin mit diefem Schluffat (Straugens) volltommen einverftanden: auch Gott ift nicht Beift, Berfönlichteit, Bewußtfein an fich, weil das dem Begriff ber Sache widerspricht (warum benn?); er ift es durch fortmährende Billensthat, er ift der fich ftets Berfonifizierende" (ib.). Alfo ift Begel wiederhergestellt, ober follen wir nicht vielmehr Carrieres Biderlegung von jenen Sätzen ber Begelschen Phänomenologie auf feine eigene Anertennung der Straußschen Sätze anwenden? Er hatte ja gemiß mit Recht gegen hegel Spinoza gefragt, woher in dem Endlichen Berftand und Bille mare, wenn fie nicht aus ber Substanz ftammen; er hatte treffend hinzugefügt, das wäre ein Berden aus nichts und bas Abgeleitete wäre größer als bas Prinzip, und in jenem, nicht

۰.

Theol. Stub. Jahrg. 1883.

31

in diefem läge, was dem Sein allein feinen Wert und fein Leben verleiht. Damit aber ift der fich ftets personifizierende Gott, wie ihn Carriere dentt, felbft miderlegt. Der Gegenfat von Einzelpersönlichteit und Allpersönlichteit ift ein fehr fcheinbarer, aber auch nur ein scheinbarer. Dem Aufchein nach foll baburch dem Abfoluten etwas verlieben werden, der Begriff ber Berfönlichkeit. in Birflichkeit wird diefer nur dem einzelnen Subjett zugeschrieben. und das Absolute gewinnt fich erst in diesem. d. h. also, mie Carriere felbit vortrefflich fagt: "Das Abgeleitete ift größer als das Brinzip", es kommt ihm eine Wesensbestimmung zu. um welche das Absolute ärmer ist. Das ist aber ein Ungebanke. Bozu aber jene Straußiche Rehabilitation der Berfönlichkeit bes Abfoluten führt, das zeigt wiederum unfer Bhilofoph, wenn er faat: "Und ich gehe einen Schritt weiter. Es bedarf dazu (um fich zu personifizieren) der Welt. Ohne fich von einem anderen zu unterscheiden und fich in fich zusammenzunehmen besteht ober entsteht tein Selbft." Die Welt wird geradezu der in beständiger Umbildung begriffene Organismus Gottes genannt, es wird von einem \_eigenen bunteln Grunde des felbftlofen Seins" Gottes geredet, aus dem er allerdings "immerdar" fich felbft erhebt und erfaßt und das Sein im Bewußtsein erleuchtet, die emigen Babrbeiten dentt und die vernunftnotwendigen Gefete der Birflichfeit allen besonderen Rräften innerlich, aus der Tiefe des eigenen Defens, eingiebt. Das ift aber offenbar tein Theismus mehr, fonbern Bantheismus, wenn auch geiftvoller und nicht geiftesarmer oder aar geiftloser. Dem gegenüber kommt es für eine lebendige Religion und Sittlichkeit barauf an, einen Gott zu haben, ber wirklich von der Welt fich besondert oder richtiger, der nicht blok alles in allen, fondern auch über alles und über alle ift. Ganz recht hat Carriere, wenn er fich dagegen verwahrt, daß Gott \_ein Objett außer uns" ift, denn dann ift er eigentlich nur unfer Gebante, der, wie Feuerbach fagt, feine Befenheit von uns hat; aber fchief ift es, wenn Carriere Gott als "Subjett in uns" faßt, er ift vielmehr Subjett über uns, das "über" natürlich nicht räumlich gefaßt, nicht == trans, weshalb der Ausdruck transcendent überhaupt tein gludlicher ift. Gott ift Subjett über uns. bas

466

ł

ŧ

1

ł

heift vielmehr: er ift das Urfubjett, die volltommene Berfönlichteit. während uns dieses Braditat nur in abgeleiteter Beziehung zus fommt. Bir find aber boch mieder relativ felbständige Berfonen. fonft ift teine Sittlichkeit moalich. So tonnen wir Carriere auch barin nicht beiftimmen, wenn er bas Berhältnis von Gott und Belt und Menich fo faßt: "Gott ift feine Berfönlichteit neben anderen, außer ber Belt, fondern als Beltfeele und Beltgeift in allem gegenwärtig; und weil wir in ihm bewußt und wollend werben, ift fein in uns gegenwärtiges Wefen Bewußtfein und Bille" (S. 395). Damit mare unfer Bewußtfein und Bille eo ipso göttlich, und eine ethische Bestimmung ift bann ausgeichloffen, denn jedes Bewußtfein und jeder Bille ift bas im Denichen gegenwärtige Befen Gottes. Diefe Ronfequenz wird aus jenen Säten unweigerlich gezogen werden muffen, aber wie gefährs lich fie für die Ethit, für eine "fittliche Beltordnung" ift, leuchtet ohne weiteres ein. Das mar boch Fichtes Jrrtum, wenn auch bie Antlage auf Atheismus tief zu bedauern bleibt und infofern nicht einmal berechtigt war, als eigentlich bas menfchliche 3ch von bem göttlichen verschlungen wird 1).

Ift auch so bas Streben Carrieres, die Einseitigkeiten des Deismus und des Pantheismus zu vermeiden und mit der Persönlichkeit Gottes Ernst zu machen, höchst anerkennenswert, so können wir doch nicht gestehen, daß er sein Ziel erreicht habe. Aus Schen vor einem inneren verborgenen Leben Gottes in sich selbst giebt er das Göttliche an die Welt, dzw. an den Menschen preis, trotz allen Ansätzen, diesen Fehler zu vermeiden. Wir wissen nicht, ob nicht jene Scheu aus einem Widerwillen gegen das kirchliche Dogma entstanden ist; aber fast scheint es so, wenn wir uns der oben angeführten Aussprüche über das Trinitätsdogma erinnern. Der Widerwille aber gegen das Dogma ist wohl aus dem Kampf wider ben Geistesbespotismus Roms, wider Sylladus und In-

<sup>1)</sup> Bei Fichte ift bas Bewußtsein an fich das Göttliche; aber freilich bie Rehrseite wird durch bie Wirklichkeit doch wieder in den Bordergrund gebrängt, das menschliche Subjekt läßt sich nicht in Abgang bekretieren, es behauptet sein Recht, und bas göttliche Ich verschwindet, wenn es nicht sorgfältig von jenem geschieden wird.

fallibilität entsprungen, ein Rampf, der im Dienste ber fittlichen Beltordnung felbft geführt wird, ber aber leicht dazu führt, alles, mas der Geaner fein eigen nennt, zu zerftören. In der That wir halten es wohl für möglich - und bei einem hochzuschätzenden Denfer ift es sogar sittliche Bflicht, nach einer Erklärung ju fuchen -, bag ber Bibermille gegen bie fpezififch chriftliche Anicanung fich uriprünglich gegen Auswüchfe und Migbräuche berfelben aebildet und dann auf fie felbft übertragen hat. 2Beil vonfeiten berer, welche bas tirchliche Dogma auf ihre gahne fcbreiben, Anfprüche erhoben werden, die allem gefunden Denten miderfprechen, und Thaten begangen werden, die alles fittliche Urteil embören, darum führt man mit einer wohl nahe liegenden, aber feineswegs berechtigten Bermechfelung folche Anfprüche und Thaten auf das Dogma felbft zurück, ja fieht diefes als die Urfache bavon an und richtet feine Baffen gegen biefes felbft. Bas ift's boch für einen Gegner Roms für eine Berloctung, weil ein 3nftitoris ober Sprenger die Heren "au Ehren des breieinigen Bottes" verbrannt haben, bie Greuel der herenprozeffe mit dem Trinitätsboama in Verbindung zu bringen! wie nahe liegt es. namentlich ber großen Menge es vorzubemonftrieren, folcher Grenel wird man nur dann eins für allemal los, wenn man das Dogma aufaiebt ! So plump geht freilich ein Carriere nicht zuwerke, aber es will uns boch icheinen, als fei ihm etwas Uhnliches pajftert, als habe er fich an der vielleicht unbeholfenen Form des Doama gestoßen und barob ben tiefen Bahrheitsgehalt nicht entbedt, und fei für feinen eigenen Gottesbegriff in einen Buftand getommen, den man vielleicht als ein Schweben zwischen Himmel und Erde bezeichnen barf, bem aber ber folide Untergrund und Stützpunkt fehlt. Sein Gottesbegriff ift teine Befriedigung ber Bitte: δός μοι που στω.

Eine Bestätigung bes Gesagten finden wir, wenn wir die Ausführungen des Berfassers über das Verhältnis Gottes zur Welt im ganzen ins Auge fassen. Man könnte zwar fragen, wie solches mit der "sittlichen Weltordnung" als solcher zusammenhänge; allein das metaphysische Berhältnis Gottes zur Welt ist doch die Grundlage für sein sittliches Verhältnis zu

468

ihr, wenn auch vielleicht bas letztere der Ausgangspunkt für bas menschliche Denken ist. Es kommen hier hauptsächlich drei Abschnitte aus Carrieres Werk in Betracht, der erste über "die mechanische Weltordnung und die Materialisten", der achte über "den Emporgang des Lebens in Natur und Geschichte" und wieder der letzte über "Gott". Die Eindrücke, die wir beim Lefen bekommen haben, sind kurz die: so bankenswert der Kampf gegen "die Ritter der Materie", wie sie Melchior Meyer nennt, ist, so läßt sich Carriere doch allzu sehr von dem Mechanismus der Weltordnung imponieren; so anerkennenswert der Kampf gegen die Ausschreitungen des Darwinismus ist, so bringt es der Berf. doch nicht zu einer einhelligen Ausschauung; so wenig er einen deistischen Gott will, so ist sein Gott doch eigentlich — zur Ruhe gesetzt.

Beginnen wir mit dem letteren. Carriere leugnet ebenfo die zeitliche Schöpfung, wie die Schöpfung aus nichts, verteidiat alfo bie Emigleit der Materie und die fogen. emige Schöpfung. Die Schöpfung aus nichts wird mit dem gewöhnlichen "aus nichts wird nichts" abgethan und burch ben Spllogismus ad absurdum zu führen gesucht, wonach bas Sein aus dem Nichts geworben, bas Nichts also felbft bas Sein wäre. Doch ift babei vergeffen, bag die creatio ex nihilo nur die eine Balfte des firchlichen Schöpfungsbegriffes ift, bie negative, wonach Gott bei ber Schöpfung nicht an einen ichon vorhandenen Stoff gebunden mare. Allerdings ift mit diefem Satz des firchlichen Dogmas die Emigfeit ber Materie geleugnet eben im Intereffe des Schöpfungsbeariffes, ja im Intereffe bes lebendigen Gottes felbft. Es ift eine Berschiebung der Frage, wenn es das Recht der Materialisten acnannt wird, fo lange zu ftreiten, bis man ben Grund ber Materie in Gott, in der göttlichen Natur ertennt. Das Dogma ertennt diefen Grund der Materie in Gott an, aber ftatt , in der göttlichen natur" fagt es "im göttlichen Billen" ober "in ber göttlichen Liebe" oder beides aufammengefaßt "in dem göttlichen Liebeswillen". Es ift Carriere nicht gelungen, die Berfönlichkeit Gottes in Übereinstimmung zu bringen mit biefer göttlichen natur oder vielmehr beide in das rechte Berhältnis zu feten. Denn wenn er fagt: "Die Natur in Gott, das ift bie Bafis der Realität, die

bas Ibeale trägt, die Rulle der felbitlofen Rräfte, beren Bethatigung und Bewegung fortmährend bie Entwidelung der Belt bervorbringt" (S. 410), - fo ift jedenfalls dabei überfehen, daß Basis und Bethätigung und Bewegung lauter Begriffe find, die in der Zeit fich vollziehen, und daß ftreng genommen ein ewiger Borgang teine Bafis hat, ja bag ber Begriff "Borgang" felbit fcon die Zeit in fich fchließt. Es ift wichtig, daß wir bier die Grenze unferes Ertennens einfehen. Benn die Rirche lehrt : Sott bat bie Belt, bie Materie mit der Zeit geschaffen, fo liegt freilich bie Frage nahe: und was hat er denn zuvor gethan? Luthers Bort vom Siten im Birtenwäldchen ift eine gesunde Antwort. 3m Ernst geredet aber icheint es uns richtiger, die Schranke unferes Biffens zu ertennen und zu betennen, als mit Begriffen bie Lucke auszufüllen, die, genau geprüft, doch nicht Stich halten; denn was "bie natur in Gott" ift, hat noch niemand flar zu machen ge-Bir verstehen es nicht recht, wie Carriere in Opposition wußt. acaen das tirchliche Dogma von der Schöpfung die Natur in Gott als bie Bafis des Realen zuhilfe nimmt und bann boch wieder fagt, ftatt die Belt durch einen Zauberspruch entstehen zu laffen, lehren mir lieber: "Der Schöpfer ichopft aus fich felbit, die Belt ift die Entfaltung und Bechfelwirtung feiner in ihm unterschiedenen Präfte, und er erschöpft fich nicht barin, fondern ift gerade beburch feiner als ber Urfraft inne, fich und fein Reich wollend und miffend" (S. 411). Der Schöpfer ichopft aus fich felbit. bas lehrt auch bie Rirche; bie Borftellung von einem Zauberfpruch wird man allweg nicht in ihrer Lehre finden, ebenso ift es ganz richtig, daß ber Schöpfer fich nicht in der Schöpfung erschöpft; aber gerade die Interpretation, wonach bie Schöpfung nur ein Spiel ber Kräfte in Gott ift, ober wonach fich die Welt entfaltet, wie ber Schmetterling aus der. Buppe, diefe wehrt die Rirche ab und Man muß flar scheiden: entweder aemis nicht mit Unrecht. Schöpfung im vallen Sinn als eine That bes - in letter Beziehung für unfer Denten grundlofen, nach der Offenbarung aber liebevollen - Billens, ober "Entfaltung und Bechfelmirtung ber Rräfte in Gott"; dann aber ift von teiner Schöpfung und eigentlich auch von keinem Schöpfer und somit auch von keinem per-

fönlichen Gott mehr bie Rebe - tertium non datur. - Carriere fest fich an diefer Stelle mit Ulrici auseinander, und es ift intereffant zu hören, worin er mit biefem Bbilofophen übereinftimmt, und worin er fich von ihm unterscheidet. Beide wollen Deismus und Bantheismus durch eine bobere Beltanschauung überminden. beide fnüpfen bei den Ergebniffen der naturmiffenschaft an und tommen vom Raufalitäteverhältnis der Atome unter einander ju einem unbedingten Bedingenden, welches um feiner Zwede fegenden Thatiafeit millen als mit Selbsibewußtfein ausgestattet und um ber mit Freiheit und Berfönlichteit ausgestatteten Menschen willen felbit als 3ch und Berfon zu benten ift. In allen biefen michtigen Buntten find die beiden Gelehrten eins. Die Differenz tritt nun aber nach Carrieres eigener icharfer Beftimmung an bem Buntte hervor, wo es fich darum handelt, die Einwirtung Gottes auf die Welt flar ju machen. hören wir ihn felbft. - Ulrici fagt; wie die Belt nur durch Gott entfteht, fo befteht fie nicht blog durch ihn, fondern auch in ihm, umfaßt, getragen, durchbrungen von ihm; auch ber Brogef ber Beltbildung und Beltentwickelung beruht auf göttlicher Thätigkeit. Uber nachdem durch bie icopferische Thatialeit Gottes die einzelnen Befen geset find. vollzicht fich der Lauf der natur wie der Geschichte gemäß ber ihm einwohnenden göttlichen Bestimmung felbständig auf Grund ber in ihm maltenden Rräfte, und nur der Erfolg jedes Birtens ber Dinge auf einander ift durch eine Mitwirkung Gottes bedinot. ba jede Birtung in die Ferne eine folche übertragende, vermittelnde Thätialeit erfordert. Dies lettere habe ich oben bereits berührt. Aber bier tritt ber Unterschied meiner Beltanschauung von ber Ulricis scharf hervor. Sein Gott schafft die Atome als ein von feinem Befen Unterschiedenes, ift damit außer ihnen, obwohl er fie umspannt und in fich trägt" (S. 412). Im Gegensatz bierzu formuliert Carriere feine eigene Anschauung alfo: "Das All ift ein Spftem von Rräften, Entfaltung ber Einheit, die in fich que fammenhängend bleibt, indem die Urtraft fich in fich zu den einzeinen Rraftzentren besondert, die dadurch von einander unterschieden und zugleich auf einander bezogen find; die vielen Realen find nicht als folche außer einander, um dann in Beziehung zu tommen, fonbern fie find Urpofitionen bes Ginen, Unendlichen, das fein Befen in ihnen erschließt, deffen Rräfte fie bleiben, wie fie für fich auch auker einander ba find; in fich einheitlich, weil Bofitionen des einen, grenzen sie sich gegen einander ab, find aber für einander da, und das Ganze bleibt in jeder gegenwärtig, ihre Bestimmtheiten find feine Selbstbestimmungen, und im Spiele ihrer Bewegungen haben mir nur die Metamorphofen und befonberen Erscheinungen ber einen ursprünglichen Bewegung als ber ewig realen Bethätigung der Urkraft, des Ginen" (S. 413). **Wir** ftehen auffeiten Ulricis und nehmen lieber den Borwurf eines überfünstelten Dechanismus ober einer fortwährenden äußerlichen Affiftenz Gottes bin, als das mir die prinzipiell michtigfte Bofition eines ivezifischen Unterschiedes zwischen Gott und ben Atomen Damit daß Carriere in den wirkenden Rräften der aufgeben. Belt "die Offenbarung göttlicher Besenheit" erblickt, zieht er fich den Borwurf bes Semipantheismus zu und, wenn er fich auch dagegen wehrt, wird er ihn nicht los werden. Hier fieht Ulrici gang recht; bie Atome find nicht eines Befens mit Gott, nicht Selbstbeftimmungen feiner natur. Bohl fucht Carriere die Berfönlichteit Gottes zu retten, er fagt, die Urmefenheit verliere fic nicht an die Bielheit ihrer Beftimmungen, an die in ihr befonberten Rräfte, sonbern fie bleibe bas in ihnen Thätige und geminne fich felbft durch fie als Syftem und harmonie der gräfte, als Energie der Liebe in der Entfaltung und Ginigung des Unterichiedenen. Das ift anzuerkennen, daß er nicht beim &v zad nar ftehen bleibt, fondern das mar avros festhalten will. Aber foldes gelingt boch nicht. Denn wenn man fragt: ift Gott auch außer Diefer Bielheit feiner Beftimmungen etwas für fich? fo muß nach dem vorhin Angegebenen mit Rein geantwortet werden, er "gewinnt fich ja erft" durch diefes viele, in dem er das eine ift. er wird boch erft "Energie der Liebe" durch diefe Atome, b. b. durch ihre Entfaltung und Einigung. Er ift aljo ohne diefelben nicht zu benten, ja fie gehören nicht nur zu feinem Wefen, fonbern diefes vollendet fich erft burch diefelben. Bie ftimmt aber das zu dem früher gehörten Satz: der Schöpfer erschöpft fich nicht in diefen Rräften? Db nicht doch Ulrici recht behält, wenn

er Carriere beshalb ben Bormurf bes Semipantheismus macht. wonach etwa ber halbe Gott, ein Teil feiner Substanz zur Belt werbe, ein anderer nicht -? Uns scheint, bie Frage sei zu bejaben. Forfchen wir aber nach bem Grund, ber Carriere bemeat. in den Atomen Gottes Befen felbft zu fuchen, fo burfen wir denfelben wohl taum allein oder vorzugsweise in dem von 3. G. Richte erhobenen Einwand gegen die Schöpfung aus nichts feben, diefer scheint ihm vielmehr nur als eine Stüte, die ihm gelegentlich willtommen ift. Denn wenn Fichte fcreibt : "Bie Begriffe als Beftimmungen einer Intelligenz entweder in Materie fich vermandeln mögen in dem ungeheueren Spftem einer Schöpfung aus nichts oder die schon vorhandene Materie modifizieren mögen in bem nicht viel vernünftigeren Suftem der blogen Bearbeitnng einer felbständigen ewigen Materie: darüber ift noch immer bas erfte verftändliche Wort vorzubringen", - fo hat gewiß Carriere felbft die Biderlegung bei der hand, daß es fich eben bei dem Denten bes Schöpfers gar nicht um bloße "Begriffe", um Abstrattionen handelt, fondern daß diefes Denten felbft ein fcopferifches. ein Seten ift. nein mit einer folden logischen Spitfindigkeit ift die Sache nicht abgethan. Bielmehr finden wir das Motiv von Carrieres Anfchauung in einem allzu großen Refpett vor bem Mechanismus ber Weltfräfte.

Schon in dem Abschnitt über "Gott" wiesen einzelne Aussprüche darauf hin, so z. B. wenn er die "fortwährende äußerliche Assistenz Gottes" um der Wechselwirkung der Dinge, der endlichen Kräfte auf einander ablehnt, indem er die Thatsache betont, daß doch alle Kräfte in energischer Beziehung zu einander stehen, daß teine für sich allein, sondern nur in der Gemeinsamteit mit anderen wirke, daß alles Geschehen ein Zusammenwirken sei (S. 413). Das mag ja wohl nicht geleugnet werden, es ist nur die Frage, ob diese Kräfte auch so selbständig auf einander wirken, wie die stitlichen Wesen, ob jene Gott zu derselben Freiheit entlassen hat wie diese. Ulrici leugnet dies, und, zwar gewiß mit Recht; er leugnet es (Carriere sagt: "die Thatsache"), daß in der Natur von innen heraus wirkende, nicht gemachte, sondern sich selbst entwickelnde Kräfte walten, unter Berusung darauf, daß nur das Unbedingte wahrhaft svontan und von innen berans isbend fei (S. 414). Lesteres muß Carriere natürlich einräumen. aber er beruft fich auf die Entwickelung des Draanismus, die vor innen berans fraft des \_eigenen Bermögens" geschebe, freilich, fest er fast ichuchtern hinzu, "als endliches Befen allerdinas in Beziehung auf andere und unter ihrer Mitwirfung" (ib.). Aber bet nicht bas gerade Ulrici im Auge, wenn er von einer fortwährenben Affiftenz Gottes redet? denn mober jene "Bezichungen auf andere" und iene "Mitwirtung anderer Rräfte?" Das ift das punctum saliens. Die Antwort lautet nur: entweder durch Rufall ober --- da ja bei diefem die Rräfte auch aufällig fich zerftören tönnten, und da überhaupt der Aufall dem Denken fehr wenig einleuchten will - durch präftabilierte harmonie. Diefer lettere Begriff aber treibt notwendig weiter zu bem des lebendigen Gottes. Ulrici hat wohl recht, wenn er bie Schöpfung als ein Thun fest, "welches das Gegenteil des Machens fei", und Carriere barf mit Grund baraus folgern, also müffe es ein Gewährenlaffen fein, wonach ber Schödfer ben Lebensouellen und Lebenstrieben freien Lauf laffe und ihnen ben Spielraum ihrer Thätiafeit innerhalb der ihnen gesetsten Ordnung gemähre (S. 415). "Innerhalb der ihnen gesetzten Ordnung" - darauf fommt alles an, foll nicht jener Spielraum ein Tummelplat der mildeften Um ordnung werden. Und es fragt fich nun, ob diefe Ordnung einfür allemal gesetht ift, - dann haben mir den zur Rube gesethen Gott des Deismus, oder ob dieje Ordnung fort und fort gefest wird, -- dann haben wir einen lebendigen Gott. Bir meinen: wir tonnen uns Gott nicht lebendig und nicht thatig genug denten. gerade weil er ganz Geift ift. Er, und nur er und er allein. ift das Alles in allem. Es ift aber eine an Gnofticismus ftreifende Bebauptung, wenn Carriere fagt: "Der Schöpfermiffe bes Beiftes und die natur als der Mutterichof aller Dinge. fie 211fammen begründen bie Belt, fie gründet damit in Gott, und er beberricht fie und durchmaltet fie wie die Seele den Leib und das Selbstbewußtfein feine Borftellungen" (S. 416); und noch mehr: "Indem Endliches fich im Uneudlichen befondert und vervollftandigt, fcheidet es fich für fich von dem Gauzen ab, verduntelt de-

474

mit in fich das Licht der Einheit, das Selbstbewußtfein, und ift nun blinde Rraft, felbitlos, vom ewigen Selbit los, und auch in bem feelifchen, geiftigen Befen bleibt diefe Raturgrundlage als bie Bafis ihrer gesonderten Exiftenz" (S. 419). Diefer Duglismus wird niemand befriedigen, und wenn Carriere die Anwendung diefes Begriffes auf feine Anschauung abwehren wollte, fo müßten wir uns eine genauere Definition des Begriffes ... der göttlichen Ratur" und ihres Berhältniffes ju bem "Schöpfermillen des Geiftes" erhitten. Dieje Begriffe find wohl nicht weniger ichmer als die des firchlichen Dogmas von der Trinität, welche eine fo herbe Berurteilung erfahren haben. Benn fich Carriere auf Giorbano Bruno und auf Jatob Böhme beruft, um feine Anficht zu ftüten, fo ift es fcmer einzusehen, weshalb er nicht einmal bie Bezeichnung Semipantheismus für feine Anschauung gestatten will. benn jene beiden find auertannte Bantheiften. Mit etwas mehr Grund ruft er 3. 5. Fichte als feinen Bundesgenoffen auf, der. ben "unvermüftlichen Grund" des Individualen betonend, "das gefamte Erfcheinende als den Bechfel von Löfung und Bindung urbeharrlicher, urqualitativer Rräfte" faßt, und es als \_einen völligen Dichtgebanten bezeichnet, jeufeits des Birklichen, das uns allgegenwärtig umgiebt und aus der eigenen, nie verfiegenden Quelle ewig fich erneuert, mit entschiedener Treunung und Entgegensekung noch eine andere transcendente (jenfeitige) Birflichkeit Gottes ju fuchen". Aber abgesehen davon, daß 3. 5. Fichte felbft jenes Individuale fofort als in der Menschengeschichte vorzugsmeise zur Erscheinung tommend auffaßt, ift es höchft bedeutfam, daß er wieder behauptet, das Gott auch nicht ichaffen tonnte, ohne dadurch in feinem Befen ärmer oder innerlich verändert zu werden. Solche Behauptung befremdete Carriere fehr, und mit Recht, wenn man fich an Sätze von 3. H. Fichte erinnert, wie die von jenem citierten: "Gott als das Unbedingte ist zugleich auch bas eigentlich Birfliche, und umgetehrt die mahre Birflichfeit ift nur die Gottes" und: "Gottes Birklichkeit ift fein Erhalten des Monadenuniverfums; er hat fein objektives Leben ihre Unendlichkeit zu fein und ihre Einheit zumal, die wirkende Urfache aller urbeharrlichen Wefen, aber darin auch ihre einende Dacht, was er nur im felbit

anschauenden Geifte vermag." Wohl gehört das Wort von dem Richt-fein-tonnenden in das Reich der leeren Doglichteiten, mit welchen die Bhilosophie nichts anzufangen weiß. Aber wenn wir uns barüber befinnen, mas denn mohl 3. H. Richte zu jenem Ausspruch veranlaßt habe, fo tonnen wir teinen anderen Grund benten, als die Einficht, die vielleicht mehr in der Form des Gefühls fich geltend machte, es tonne bas Befen Gottes boch nicht in jenem "Monadenuniversum" erschöpft fein. Diefes Gefühl ift bann, allerdings etwas sonderbar, so ausgedrückt. Gott könne auch nicht schaffen und wäre barum doch nicht in sich ärmer. Beift aber diefer Gedankengang nicht wieder auf den Kern des firchlichen Dogmas von der Dreieinigkeit zurück, auf ein innergöttliches Leben? Un biefem müffen wir festhalten, wenn auch bei jedem Berfuch begrifflicher Formulierung energisch an das avostolische : "Unfer Biffen ift Studwert" erinnert werden muß. 3ft unfer Biffen das einmal, fo ift es das hier; "Sein Saum füllete den Tempel", ins Angesicht vermögen wir ihm nicht zu ichauen: es fei uns genug, daß wir an feinen Saum rühren mit unferem armen Denten. - So können wir auch nicht in bas freudige Lob einftimmen, welches Carriere dem Schöpfungebegriff 3. 5. Fichts fpendet, wonach Gottes Schaffen "ein Für-fich-wirten-laffen derjenigen Rräfte in Gott heißt, welche nur untergeordnet, nur Teile feiner Einheit find, wie wenn fie fur fich felbständig maren. Nehmen wir die Analogie des menschlichen Befens zuhilfe, bei welchem wir auch von einem Schaffen reben. Aber verftehen wir barunter das für - fich = wirten = laffen ber untergeordneten Rrafte? bann müßte bas Bachfen des menschlichen Rörpers eine Schöpfungs Aber in allwege ift bei dem Begriff des Schaffens that sein. ber bes Bewußtfeins festzuhalten, und wenn wir recht feben, fo ift bas göttliche Schaffen, im Unterschied von dem partiellen Schaffen des menschlichen Geiftes im Gebiet des 3dealen, beshalb bas volltommene, weil es fich in gleicher Beife wie im 3bealen fo auch im Realen vollzieht, mas die Schrift einfach fo ausbrückt: "So er fpricht, fo geschieht's; fo er gebeut, fo ftehet's ba." Dagegen enthält die Borftellung von den blinden Rräften in Gott, zu denen sich fein Selbst verdunkelt und aus denen ein Teil wie-

ber zum Licht des Bewußtfeins sich emporarbeiten soll, so viel Unvollziehbares, daß mir sie unmöglich annehmen können. Befinnen wir uns aber, wie Carriere wohl auf solchen Gedanken kam, so finden wir als zureichenden Grund den oben angeführten allzu großen Respekt vor dem Mechanismus in der Natur.

Bohl läßt fich die Freude des Gelehrten, ja jedes Dentenden begreifen, welche die Entdedung eines "Gefeges" in der Belt und bie immer herrlicher fich aufschließende Barmonie diefer Gefete perurfacht, und es fei ferne von uns, biefe Freude über die feit Galilei, Repler, Newton gemachten Fortichritte der Phyfit trüben ober verachten zu wollen. Auch ben Sat unterfchreiben mir, bag "bie Gefete unferes Dentens zugleich die Weltgefete find" und umgetehrt. Damit ift das duntle Rantiche "Ding an fich" in das Licht bes Geiftes gerückt. Ganz befonders aber ift dem Berfaffer bie energifche Burudweifung bes Materialismus, ber Gebantenlofigteiten eines Buchner und Bellwalb, der Ungeheuerlichteiten eines Schuricht und einer Mathilbe Reichardt, benen wir nicht die Ehre einer Bieberholung anthun wollen, ju danten. Aber wenn wir auch dem ganz zuftimmen, daß der praktische Materialismus für bie Rultur töblich, und bag die Sadeliche Unterscheidung eines miffenschaftlichen und ethischen Materialismus eine leere Abftrattion ift, wenn es auch gemiß richtig ift, bag erft mit ber Erhebung bes Denfchen über bas blog Sinnliche, mit bem Bewußtfein des Geiftes, ber Freiheit, des Göttlichen die Rultur beginnt, - fo moge boch ber Berfaffer zufehen, ob nicht auch er vom Raturmechanismus zu fehr überwältigt ift, wie die Materialisten, genauer, ob er jenen nicht fo felbständig ftellt, daß die Ronfequenzen notwendig diejenigen ber Materialiften find. Es wird ben letteren zugeftanden, bag alles Geschehen in der anorganischen natur auf mechanische Beife und mit ausnahmslofer weil fachgemäßer Gefetlichteit burch Stoß, Drud und Bewegung der Atome fich vollziehe (S. 40). Aber menn icon eine tiefere Betrachtung biefes mechanischen Gefcehens auf die Erkenntnis der unfinnlichen Atome als Krafttentren führte, fo ift man ja bamit ichon über "Stoß, Drud und Bewegung" als lette Urfachen hinausgeschritten, und man ann ftreng genommen von einem blogen Dechanismus nicht mehr

reden, fondern von einer alles bestimmenden Rraft und Bernunft. Darauf scheint uns das Wort Lopes hinzuführen : "Uns hat ber vereinigte Eindruct der gefamten Erfahrung die Belt längft als ein aufammenhängendes Ganze tennen gelehrt, innerhalb deffen jeder einzelne Inhalt, jeder Buftand, jede Gigenschaft, jede Matur eines Dinges andere Inhalte, Buftande, Gigenschaften und naturen bergestalt antrifft, daß aus der Bufammenfaffung beider Teile ber vollftändige Grund einer neuen Folge entftehen tann; jett, nachbem wir das wiffen, scheint es uns freilich felbftverständlich, wir iedes Einzelne, wie vereinzelt und unabhängig es auch fcheinen mochte, doch in das Gewebe diefer allgemeinen, die Belt umfaffenden Wahrheit und Rorrefpondenz alles Seins aufgenommen fei: an fich aber eröffnet diefe Thatfache einen Abgrund ber Berwunderung." Ja auf die "Zusammenfaffung beider Teile" tommt es an; fest diefe nicht ein Bufammenfaffendes ober - richtiger gehacht, weil das Bufammenfaffen eine Thatigteit ift, die nur von einer Berfon im vollen Ginn ausgeübt werden tann -- einen Rufammenfaffenden voraus? Woher tommt's, daß biefer einzelne Anhalt mit jenem einzelnen zufammentrifft, woraus fich ber nem Inhalt ergiebt? Es mag ja fein, dag die Ratur ein Mechanismus, eine Mafchine ift, aber mir haben noch teine felbftarbeitende Mafchine im vollen Sinne des Borts gefehen; jede Mafchine muß bedient fein, und ohne den vernünftigen Billen fteht fie fill oder wirkt nicht zweckentfprechend. Richt erst in den Organismen des Staats oder der Kirche, im sittlichen handeln, in der Kunft, in ber Biffenschaft tritt die Notwendigfeit ber Unnahme einer Seele (bes Menschen) zutage, fonbern ichon der naturmechanismus fordert eine - ber Analogie wegen fei's gefagt - Seele (ber Welt), richtiger einen allmirtenden Geift. 2Benn Birchow für die organische Welt die Lehre von einer felbständig mirtenden Lebenstraft mit Recht für einen übermundenen Standpuntt erflart, muß nicht auch die Bewegung in der anvrganischen Welt als ein "Ergebnis eigentümlicher Umftände" gefaßt werden, wenn diefe "Umftände" hier auch nicht fo tompliziert wirten, wie in der organischen Natur, für welche Birchow noch weiter "ungewöhnliche Bedingungen" verlangt, "wodurch die Offenbarung eines fonft

478

latenten Gefestes vermittelt ward, fo bag die gewöhnlichen mechanischen Bewegungen in vitale umschlugen". Wenn Carriere bier treffend fagt, folche Bedingungen fegen boch ichon eine Urfache voraus, fo gilt dies auch für die gewöhnliche Bedingung in der anorganischen Natur. So allein kommt eine einheitliche Beltanichanung zuftande: barum aber tann auch ber naturmechanismus nicht aus der beftändigen göttlichen Machtwirfung entlaffen werben. Carriere verteidigt gegen Strauß die Entstehung des organischen Lebens aus nicht-mechanischen Urfachen und fagt: "Will man bas Raufalitätsgesets nicht verleugnen, will man ben ftrengzusammenhängenden Bewegungsmechanismus, den die naturmiffenschaft feit Belilei und Newton ju ihrer Grundlage bat, nicht außeracht laffen, fo muß man eine Urfache anertennen, welche bie neuen und eigentämlichen Bewegungsverhältniffe ans bem gewöhnlichen Gang der Natur heraustreten läßt, ihr Richtung, Dag und Biel fest und ihr Bildungsgesetz giebt." (S. 52.) Uns icheint Lote richtiger au feben, wenn er fagt: "Nicht durch eine höhere eigentümliche Rraft, die fich fremd dem übrigen Geschehen überordnete, nicht durch uns vergleichlich landere Gefete -unterscheidet fich bas Lebendige von bem Unlebendigen, fondern nur durch bie befondere Form der Bufammenordnung." Das Raufalitätsgesets mag wohl zu Recht beftehen, aber es wirkt auch in der anorganischen Belt nicht durchaus felbftändig, fondern es wird durchmeg gehandhabt; fo allein fam man die wunderbar verschiedenen Formen in diesem Teil des Seins erklären. Und das wird vollends auf einem Standpunkt gelten, ber fo entschieden den Zwedbegriff festhält, wie Carriere, aub ihn fo gludlich gegen "Se. Majeftät ben Bufall" verteidigt. Tritt auch die Birklichkeit des Zweds im Organischen, man nöchte fast fagen: handgreiflich vor Augen, fo findet fie ber entende Forscher auch im Anorganischen. 3med, 3medjegen, zwederreichen aber ift nie und nimmer Sache des Mechanismus, iefer ift höchftens ein untergeordnetes wenn auch wefentliches Nittel dagu. Bohl ift ber 3medbegriff zunächft ein menfchlicher Begriff, "wir tommen ju ihm burch unfere eigene geiftige Thätigit" und zwar in der Beife: "unfer Bille ergreift eine Borellung, um fie zu verwirklichen, er faßt einen Entichluß, um ihn

auszuführen; damit fest er feinem Birten ein Biel, und alles, mas er anwendet oder bedarf, um basselbe zu erreichen, um feine Gedanken zu verwirklichen, heißt Mittel und ift die verbindende Mitte zwischen dem innerlichen Entschluß und der Außenwelt; am Ende erscheint verwirklicht, mas am Anfang vorgebildet und beftimmt war, und das erreichte Ziel ift zugleich der Grund ber Bewegung nach ihm hin, es ward erftrebt und das letzte ift 211aleich bas erfte, ber Gedante ift die Urfache ber handlung, die ihn ausführt" (S. 55). Das ift vollständig richtig, aber wenn es wahr ift, daß unfere Dentgefete zugleich die Weltgefete find oder, möchten wir lieber fagen, daß die Beltgefete fich in unferem Denten wiederspiegeln, dann ift der Zwechbegriff nicht nur ein fubjektiver, fondern ein objektiver. Dann aber trifft auch die oben gegebene Beschreibung der Art und Beife, wie der Zwedbegriff zuftande fommt, vollftändig zu: ein Bille fest feinem Birten ein Biel, wendet feine Mittel an und verwirklicht bas im Anfang Boraebildete. Solches aber können wir nicht auf einen naturmechanismus zurudführen, auch nicht auf einen deiftifch oder pantheiftifch gebachten Bott, fondern diefer Belt - 3medbegriff fordert ben lebendiaften, aftivften Theismus (vgl. 30h. 5, 17: o narnje um Ewc aort eora (eral). Es ift ein febr milltommenes Beispick. bas Carriere aus Häckels natürlicher Schöpfungsgeschichte nebft einer Bemerkung E. v. hartmanns anzieht; nur werden wir aus biefem Beifpiel noch mehr lernen. Sadel in feinem Fanatismus aegen den Zwedbegriff nimmt die Lotomotive zuhilfe, um zu beweifen, daß nur ein Bilber bie Leiftungen diefes Dechanismus als unmittelbare Birtungen eines mächtigen Geiftes anftaunen tonne, mährend alles doch Mechanismus fei. Der Bilde dentt boch richtiger als der Jenenfer Professor. Carriere bemertt einfach und treffend: "hat denn der Bilde nicht recht? Steckt dem nicht Geift, fehr viel Geift in der Lotomotive? Der Geift von Archimedes und Batt und Stephenson und vieler anderer Denter! Und hört diefer Geift, hört der die Maschine tonftruierende Gebante bamit auf zu beftehen, wenn mir die Rader, Schrauben, Triebträfte auseinanderlegen und ertennen, durch die er mirtt?" (S. 58.) Dazu hat ichon E. v. Bartmann bemertt: "Bädels

Beispiel beweist strikte das Gegenteil: es beweist nämlich, das nur bas ein Mechanismus zu heißen verdient, dem die Televlogie in bemfelben Sinne immanent ift, wie die Lotomotive, deren Defein ber Bilbe mit Recht als Beweis einer ber feinigen überlegenen Intelligenz einficht, und beren ftaunenswerte Zwechmäßigkeit fic badurch um nichts vermindert, wenn man ben vollen Einblick in den Mechanismus erlangt hat. Go bleiden auch wir im Rechte, wenn wir in dem welt ftaunenswürdigeren großen Dechanismus ber natur die Dokumentierung einer der unfrigen weit überlegenen Intelligenz bewundern, und unfere Bewunderung wird badurch nicht vermindert, fondern erhöht, wenn es uns gelingt, mit unferem Berftändnis allmählich mehr und mehr in den Bufammenhang Diefes Mechanismus einzudringen." Das ift gang richtig, bebarf aber ber Ergänzung, daß das beffere Berftandnis des Mechanis. mus angleich eine reichere Erschliegung ber Gedanten ber Ronftruftoren der Daschine ift, alfo, wie wir oben fagten, nicht beim Dechanismus fteben bleibt. Bir tonnen auch das Bort Bartmanns von ber immanenten Teleologie vollftändig acceptieren, benn in derfelben Beije, wie der Lotomotive die Teleologie immanent ift, ift fie es im aroken Stile ber Belt. Aber tanu man im ftrengen Sinn von einer immanenten Teleologie der Lotomotive reden ? ift es nicht im beften fall eine paffive Teleologie ? und mo ift die aktive Teleologie zu finden? natürlich in ihrem Erbauer, diefer aber ift ber Lokomotive nicht immanent, fondern transcendent, geht barum auch mit feinem Befen nicht in ber Lotomotive auf, ja man könnte nicht fagen, er wäre gar nicht, menn er die Lotomotive nicht gebaut hätte, er mare nur nicht der, als den er sich durch diese Schöpfung dokumentiert hat. Die Anwendung auf den Schöpfer bes teleologischen Naturmechanismus ernicht fich von felbit. Es ift uns das eine willtommene Beftätigung unferer Auffaffung von der Notwendigkeit eines lebendigen Schöpfungsbegriffs gerade auch für bas Gebiet, das die Naturpiffenfchaft für fich gang mit ihren Gefegen in Unfpruch nimmt, baleich die besonnene Biffenschaft längft ihr das Memento zuerufen hat: wir meinen ben viel citierten Bortrag "Über bie Brenzen des Raturertennens" von Emil Du Bois = Reymond vom Theol. Stub. Jahrg. 1888. 82

14. August 1872, der ein Markftein in der Geschichte genannt zu werden verdient. Diefer geiftvolle Denter faßt die Möglichkit einer folchen Sohe des naturertennens ins Auge, daß "ber gange Beltvorgang durch eine mathematische Formel vorgestellt würde. burch ein unermekliches Suftem fimultaner Differentialaleichungen: aus bem fich Ort, Bewegungerichtung und Geschwindiateit iches Atomes im Beltall zu jeber Zeit ergabe" (S. 3). "Ein Geift", fagt Laplace, "ber für einen gegebenen Augenblic alle Rräfte tennte, welche in ber natur wirkfam find, und bie gegenseitige Lage ber Befen, aus denen fie befteht, wenn fonft es umfaffend genug mare, um diefe Angaben ber Analyfis zu untermerfen, murde in berfelben Formel bie Bewegungen ber größten Beltförper und bes leichteften Atoms begreifen: nichts mare ungemig für ihn, und Bufunft wie Bergangenheit wäre feinem Blide gegenwärtig. Der menschliche Berftand bietet in der Bollendung, die er der Aftronomie au geben gewußt hat, ein ichmaches Abbild folches Geiftes dar." Und biefen fühnen Gebanten ausmalend, fährt Du Bois-Reymond fort: "In der That, wie der Aftronom nur der Zeit in den Mondaleichungen einen gemiffen negativen Wert ju erteilen braucht, um zu ermitteln, ob, als Perifles nach Epidaurus fich einschiffte, bie Sonne für den Biräeus verfinftert ward, fo tonnte der von Raplace gebachte Beift durch geeignete Distuffion feiner Beltformd uns fagen, wer die eiferne Daste war ober wie der "Bräfident" zugrunde ging. Bie der Aftronom den Tag vorherfagt, an dem nach Jahren ein Romet aus den Tiefen bes Weltraumes am himmelsgewölbe wieder auftaucht, fo lafe jener Geift in feinen Gleichungen den Tag, da das griechische Rreuz von der Sophienmofchee bligen, oder da England feine lette Steintohle verbrennen Sette er in der Beltformel t = - 00, fo enthüllte fic mird. ihm der rätfelhafte Urzuftand der Dinge. Er fahe im unendlichen Raume bie Materie bereits entweder bewegt ober ungleich verteilt; ba bei gleicher Berteilung das labile Gleichgewicht nie gestört worben wäre. Ließe er t im pofitiven Sinn unbegrenzt machien, fo erführe er, ob Carnots Satz erft nach unendlicher ober ichm nach endlicher Zeit das Beltall mit eifigem Stillftande bedroht. Solchem Geifte wären die Haare auf unferem haupte gezählt,

und ohne fein Biffen fiele tein Sperling zur Erde. Ein porund rudmärts gewandter Brophet, mare ihm, wie ichon b'Alems bert in ber Einleitung zur Encyflopabie, Laplaces Gedanten im Reime hegend, es ausbrückte, "bas Beltganze nur eine einzige Thatfache und eine große Bahrheit". Auf diefem fast ichmindelnden höhepunkt erinnert Du Bois - Reymond, dag ber menfchliche Beift von biefer volltommenen naturtenntnis ftets weit entfernt bleiben wird - ignoramus et ignorabimus. 21ber, fügen wir hingu, felbft ben Fall gefest, daß mir diefe Beltformel finden fönnten, fo mare fie längft ba, und wir mußten boch wieder fagen : es ift noch etwas Größeres als dieje Formel, nämlich ber, welcher fie gedacht - und zugleich gefetzt hat. - Man tann mit Carriere gang wohl fagen, bas Gefet fei undentbar ohne ein Etwas, für welches es Befets ift ; aber die Rehrfeite lautet : es ift auch undentbar ohne Sehenden, und nach Analogie ber volltommensten Organismen in der fittlichen Belt ift der Triumph des Gefetes nicht der ftarre Mechanismus, fondern ber im Gefet fich bethätigende freie Bille, und als folchen benten mir uns angesichts bes unendlichen Wechfels in ber Natur auch ben Schöpfermillen ober bas Schöpfungsgefet Gottes.

Aber ift nicht diese ganze Anschauung durch ben Darwinismus erschüttert, ja umgestoßen? Carriere seit fich mit dieser Hypothese — benn mehr ist bis jetzt diese Lehre nicht — in bem interessanten 8. Abschnitt: "Über den Emporgang des Lebens in Natur und Geschichte" auseinander, wo zugleich der Übergang zu ver Frage im engeren Sinn nach der stittlichen Weltordnung liegt, oblleich Carriere eigentümlicherweise die Erörterungen über die Freiheit md das Gesetz, über das Gute und das Böse vorangehen läßt.

Schon bei Entwickelung des Zweckbegriffs war er auf die Behauptung von Strauß gestoßen, daß demselben durch Darwin er Todesstoß versetzt sei, seitdem dieser gezeigt, wie die Organismen uf rein mechanischem Wege entstehen. Er hatte dort (S. 57) uch im Anschluß an E. v. Hartmann diese Meinung Straußens wögültig widerlegt, daß dann jedenfalls traft mechanischen Gebes die Vorstellung des Zwecks im menschlichen Denken erzeugt erde, das zweckmäßige Handeln des Menschen also im Anornischen schon, wenn auch noch implicite, enthalten sei. Dagegen wird nicht aufzukommen sein. Aber es ift nun die große Frage, ob das Organische wirklich auf bloß mechanischem Wege aus dem Unorganischen hervorgeht.

Der Streit um Darwins Hupotheje begann von da an beftig und leidenschaftlich zu werden, wo bie Absicht zutage trat, ben Menfchen zu begradieren und bamit die ganze ideale Beltanschaumg au zerftören. Das Pathos ift hier in feinem Recht, wenn es auch ben Blict für wahre Wiffenschaft leicht trübt. nun ift es ein fchöner, gludlicher Gebante Carrieres, gleich im Anfang jenes Bathos zu beruhigen burch die Berficherung, es gebe auch eine Auffaffung des Darminismus, wonach ber 3bealismus nicht nur erhalten fondern sogat ausgebehnt werbe. Statt alfo mit molluftigem Behagen ben Menschen in ben Schlamm herunterzuziehen und mit teuflischem Grinfen die gefallene Größe ju betrachten, will Carriere lieber das Niebere zum Böheren emporziehen; et will ein Band zwifchen Phyfit und Ethit fnupfen, ftatt lettere an die erstere preiszugeben. Diefer Gedanke Carrieres ift vortrefflich und verdient alle Anerkennung. Mit Fug fragt er: "Ift nicht bas Bolltommene ein ethifcher Begriff, und tonnen wir von volltommenen Gebilden anders reben, als weil wir fie am 3dal ber Bernunft meffen, und tann ohne die Birklichkeit desfelben ein Aufsteigen vom niedern zum höhern geschehen?" (G. 268.) Es ift eine bobe Aufgabe, Ratur und Geschichte zu vertetten; ob aber diefelbe, wie nun Carriere rafch folgert, durch den Gedankt ber auffteigenden Lebensentwickelung vollzogen wird, ift eine andere Frage. Buvor aber dürfte es nicht überflüffig fein, darauf hinge meifen. bag jene 3dee einer Bertettung von Ratur und Gefcichte icon bei einem Jefaias, Baulus und Johannes flar ausgesprochen ift, baß fomit der Zauber, welcher von diefer 3dee ans anf ber Darwinismus fällt, ganzlich verschwindet. Bir benten bierbei an bie ichone Stelle Jef. 11 von dem Frieden in der natm jur Beit bes Beils, welche Strauf in ber Ginleitung ju feiner Glaubentlehre mit fo rohem Spotte übergoffen hat, an das tiefe Bort Bauli Rom. 8 von dem Seufzen der Kreatur und ihrem Sehnen nach der berrlichen Freiheit der Rinder Gottes, an die großartige Rede te Apotalpptifers Rap. 21 vom neuen himmel und von der neuen Erde.

Den Beg zu diefer "auffteigenden Lebensentwickelung" aber glaubt fich Carriere durch eine Bolemit gegen die Schriftlehre von der Erschaffung ber Organismen iveziell des Menichen bahnen zu mülfen. Die Schöpfung eines fertigen Organismus nennt er einfach "natur- und vernunftwidrig" (G. 266) und betrettert: "Der Mensch tonnte nicht als fertiger Organismus mit einem Schlag da fein, weil dies dem Begriff des Organismus miderfpricht." Wir gestehen, diefen Widerspruch nicht zu begreifen, denn im Begriff des Organismus liegt nur, daß er den in ihm liegenden Gefegen entfprechend lebe; aber damit ift nicht ausgefagt. woher diefe Gesetze tommen, und moher er fein Leben habe. 66 ift höchft fonderbar, wenn Carriere bas nicht für natur- und vernunftwidrig halt, daß ein neuer Organismus "in dem Leib eines hochstehenden Tieres" aus einem nur fich felbst homogenen, diefem Tiere aber allogenen Reim fich entwickele. Woher tommt dann ploglich in diefes hochstehende Tier der fpezifisch verschiedene Reim, aus welchem bann ber Meufch entfteht? Carriere fragt: "Ift es glaublicher, daß ber Schöpfer für bie Denschenzelle den rohen Thon nimmt, oder die bereits durch Bflangen und Tiere vorbereitete organische Materie?" (S. 265.) Die Antwort tann nur lauten; eines ift fo glaublich als bas andere, und es ift ebenfo vernunft- als naturgemäß oder ebenso vernunft- und naturwidrig. ib eine Menichenzelle oder ein fertiger Denichenorganismus acchaffen werbe. Es tommt für uns nur auf die Anertennung an, af wirtlich etwas spezifisch neues geschaffen murde. Uber es ift benfo ein Dogma, wie bas der Rirche, wenn die naturmiffenhaft ertlärt : "nicht ber Uffe macht ben Denichen, fonbern Uffe ud Affin find die Organe, deren Gott oder die Matur fich beient, um der Menschenseele die Stätte ju bereiten und die Mittel no Bedingungen ihrer Organisation zu gewähren" (S. 266). la, wenn man die Sache genau nimmt, fo mußte bier eine jener rüchtigten Durchbrechungen der Raturgefete, alfo ein Bunden - horribile dictu! -- tonftatiert werden, wenn aus dem semen 8 Uffen und bem ovum ber Affin nicht wieder ein Affchen, udern plötslich etwas gang Neues, ein Menich entftehen folk. ver das ift die in der Gegenwart oft beliebte Art, durch einen

Seitenhieb auf das kirchliche Dogma sich für allerlei natur- und vernunftwidrige Behauptungen Luft und Recht zu verschaffen, "Mag der Geift von Gott ftammen, der Leib ift ein Sohn der Erde; das tann auch der gläubige Theolog nicht leugnen" - es ift ihm nie eingefallen, das ju leugnen, denn ichon auf bem zweiten Blatt feiner Bibel fteht: "von Erde bift bu genommen und un Erde follft du werden". Aber dagegen wird der Theolog, wenn er diefen Namen mit Recht trägt, auch füglich proteftieren dürfen, baf die Lehren feiner Rirche mit einem anderen Dagftab gemeffen werden als die Lehren der Philosophie und naturmiffenschaft, daß mit einer Berkeberung jener diefe fich einen Freibrief für allerlei Aufstellungen ertaufen, welche ebenfo wenig eine mathematifche Deduktion gestatten wie jene. Über Bermutungen wird die Raturwiffenschaft nicht hinaustommen, nur wird fie folch' foillernde Ausbrücke vermeiden müffen, wie 3. B. "ber Organismus verlangt bie Gelbftgestaltung aus dem homogenen Reim" oder "Gott ober bje Ratur bedient fich ber und ber Organe", benn ein "Selbn" fest Bewußtfein voraus und ebenfo ein "Sich-bedienen"; man wird aber weder dem Reim noch der natur Selbftbewußtfein w foreiben tonnen. Bir feben in folchen unwillfürlichen Redemeifen unfreimillige Geständniffe der Unentbehrlichteit eines perfönlichtn Schöpfers: benn daß auf diefen jene Ausdrucke allein im eratten Sinn und vollen Umfang paffen, bedarf taum eines befonderm Bortes. Das gilt auch von der Borftellung Partys und Ral Snells, wonach der Mensch sich aus einer eigenen Rellenart ftufenweife neben der Bflanzen= und Tierwelt emporarbeite, ein Gedanke, den Carriere nicht verftehen zu können erklärt. Bon einem Sich-emporarbeiten tann boch im Ernft nicht geredet werden, wenn tein Bewußtfein bavon vorhanden ift. Aber an fich ift ber Gebante tonfequenter als ber Carrieres, wonach eines iconn Tages der befruchtete Reim in der Uffin ein Menfchenteim geworben ift. Jenen Forschern ift ber Reim bas, mas er ift, die Botenz des Organismus und barum wefensgleich mit bifem. Darum ift der Bit ganz übel angebracht : "Dann wären ja in den Berfteinerungen unfere Uhnen zu fuchen, ober ichamt fich & Bettelftolz feiner naturverwandtichaft?" Dann fage ich mit Rat

Bogt: "Lieber ein emporgekommener Affe als ein gefallener Engel!" Damit ist die Frage wahrlich nicht erledigt. Die Naturwissenschaft spottet so gerne der Theologie, als sei diese keine Erfahrungswissenschaft; kann sie vielleicht selbst in diesem wichtigen Stück sich als solche dokumentieren? kann sie einen mathematisch eratten Beweis antreten? Wir warten immer noch darauf und können wahrscheinlich noch lange warten.

Auf die ganze Streitfrage des Darminismus tonnen wir bier nicht eingehen. nur einzelne Bemertungen ju michtigen Buntten feien erlaubt. Carriere pflichtet nägeli und Badel bei, daß bas Prinzip ber Bervolltommnung ein organisches Grundgefetz fei. nur daß er folches Gefet nie bem Bufall in die Band geben Aber wenn er die nahe liegende Frage, warum es benn tann. überhaupt noch niedere Formen giebt und warum fie nicht alle in bie höheren emporftreben, fo beantwortet : "Salten wir feft, daß burch ein Brinzip ber Bervolltommnung, burch ein Entwickelungsgefet das Sohere aus dem niederen emporfteigt, dann tann biefes neben jenem fortbeftehen, dann geschicht es durch einzelne Befen, dag bie volltommenere Form hervorgebracht, die höhere Sphare erreicht wird, mährend die anderen bleiben, was fie find, ja wie bie Bflanzen für die Tiere, wie die einzelnen Tierklassen für anbere als beren Rahrung zum Leben berfelben fortbefteben müffen" (G. 271), - jo ift mahrlich hier eitel Billfur und entfernt fein "Gefets" mehr. 3ft das Entwidelungsgejet, daß bas Böhere aus bem Nieberen emporfteigt, dann muß biefes Gefet allen nieberen Formen einwohnen, oder fie find unter fich ichon fpezififch verfchieden, wenn die einen emporftreben, die anderen in ihrer Diedrigteit beharren. Trifft aber jenes zu, fo ift die notwendige Folge, daß alle niederen Formen mit der Zeit verschwinden, ja ber Sieg der höheren Form mußte biefes Berfchminden ungemein befcbleunigen; es ging bier wie mit ben Rothäuten Ameritas: jeber Morgen Landes, ben die Blaggefichter weiter befetten, toftete einer mmer größeren Anzahl von Indianern bas Leben, und jest find bre Tage gezählt. Man muß mit der Unwendung des "Gefetes" prfichtig fein, denn es ift ein zweischneidig Schwert. Ferner adelt Carriere an Huber und Ulrici, daß fie den Darminismus

befämpfen, ftatt fich als Freunde desfelben zu betennen. Aber das, mas er felbft vom Darwinismus noch gelten läßt, ift schlieflich fo wenig, daß man nicht mehr von einem -ismus reden Drückt boch Carriere den "Rampf ums Dasein" und bie tann. "Bererbung", diefe zwei ftärtiten Springfedern bes Darwinismus. ausbrüdlich ju "technischen Bebelfen für die Gelbftverwirklichum des fortichreitenden Lebens" berab und fest an die Stelle des folieflich von Darwin felbst zugeftandenen "inneren Entwickelungsaefettes" aemik den lichtvolleren Begriff "einer das Befondere durchmaltenden einheitlichen zweckfetzenden Macht" (S. 274f.). Man frage Häckel, ob er das noch Darwinismus nenne. 60 tann jeder "gläubige Theolog" Darwinigner fein. Barum aber bie Theologie, da wo fie fich felbft verftand, von Anfang an gegen ben Darwinismus Front machte, das mar gerade die Elimivierung iener "das Besondere durchwaltenden einheitlichen Zweck setzenden Macht" durch die mechanischen Begriffe Rampf ums Dasein und Bererbung. Es war freilich fehr beschämend für die neue oder boch neu aufgelegte Weltanschauung, daß fie, bie anfangs mit einem tühnen handstreich die Citadelle des Theismus erftürmt m haben ichien, Schritt für Schritt wieder zurückgedrängt wurde, daß Darwin felbit, "der fich anfangs von dem Gedanken leiten ließ, die organischen Typen als Brägstude zu erklären, die ihr Gepräge ausschließlich von der Matrize der äußeren Umgebung erhalten, mit dem Befenntnis endete, daß diefelben nur als Refultate eines inneren Entwickelungsprozeffes erflärlich feien". Den barf wohl fagen, der Darwinismus feinem Begriff nach ift beute ichon übermunden, und es gereicht den Forichern nur zur Ebre, wenn fie einen fühnen Gedanken, der bie nachfolgende Brüfung nicht aushält, aufgeben, wie das Darwins Freunde Lyell und Burley thun, jener durch Betonung der durchgängigen, volltommenen harmonie des Planes und Zweckes in der natur, biefer durch einen Berjuch der Berjöhnung der teleologischen und der mechanischen Raturerflärung, mobei der Teleologie die Ehre des Brius gewahrt bleibt.

Beiter schützt Carriere den Meifter, Darwin, vor dem Burwurf, welchen man den nach ihm benannten System gemacht hat,

den Bufall und ben Mechanismus der Atombewegung zum Bater alles Lebendigen zu machen. Mit Recht, obwohl feine genuinen Schüler beharrlich die philosophische Borsicht Darmins verschwiegen baben, welche in feinem öfter angeführten Worte enthalten ift: "Es ift mahrlich eine großartige Anficht, daß der Schöpfer den Reim alles Lebens, das uns umgiebt, nur wenigen oder nur einer einzigen Form eingehaucht habe, und daß, während unfer Blanet den strengen Geseten der Schwerkraft folgend, fich im Rreife fowingt, aus fo einfachem Anfang fich eine Reibe immer ichonerer und vollfommenerer Befen entwickelt hat und noch fortentwickelt." Aber es ift uns fchmer verständlich, menn Carriere den Mangel des Darminismus in der "Bernachlässigung der Immanenz", "ber Entwidelung, der Selbstbildung" findet, ftatt in dem Brachliegen jenes Binkes von Darmin felbst. Bohl ift der Borwurf berechtigt, daß Darmin zu viel Ginflug den äußeren Umftänden, 3. 98. Bind und Better, Froft und Dite u. f. m. jufchreibt. Uber mie er dafür gelobt merden tann, daß er gegen "den äußeren Gingriff eines geiftigen Brinzipes, eines fcoppferischen Gottes in bas Betriebe des Stoffes" ift, das ift ein Rätsel. Man muß den Bopang "des äußeren Gingriffes" zuhilfe nehmen, um den Schöpfer felbit zu beseitigen. So fagt anch befremdlicherweise Rarl Ernft D. Baer: "Die Elimination des äußeren Schöpfers ift es ig. was dem Darminismus den Reiz verliehen hat." Run ja, den äußeren Schöpfer tennt auch die Schrift nicht, aber einen von der Materie ftrenge unterschiedenen Schöpfer. Es ift fonderbar : man weiß teine höhere Borstellung als die des Naturmechanismus; aber entsteht benn nicht auch jeder Mechanismus durch einen Geift, der "außer" demfelben ift? Bohl verwirflicht diefer Beift feine Gedanken in der Maschine, aber darum ist er doch nicht die Mafome, und die Maschine ist nicht er, er ist - wenn man will, ja - "außer" derfelben, d. h. er verliert fein Befen, fich felbft nicht an die Maschine. Man tann gang wohl mit Baer fagen : "Man suche das Schaffende in jedem Organismus, fo läkt es fich nicht heraustreiben" -- darum bleibt doch die Frage: mober das Ei? Carriere muß auch bier den oben ichon angefochtenen Begriff "ber göttlichen natur" anwenden, um die Organisationsprinzipien als "göttliche Rräfte zu ertennen, die aus dem innerften Quell des Emigen felbit in die Erscheinung treten" (S. 282). Bir fragen nur: mit phyfifcher Notwendigteit oder mit feinem Billen? Bird jenes bejaht, fo haben mir die eluaquern über bem Beus; wird letteres zugeftanden, dann haben mir den Gott bes Theismus. Und mahrlich diefer Gedanke erscheint uns viel erträglicher als der im naturmechanismus höchft befremdliche eines "Sprunges" (S. 285). Carriere fagt nämlich: "Bo immer die Rahl der Organe verändert oder ein frisches Gebild entwidelt werden foll, da ift dies ein Sprung und bleibt ein Sprung, mochte derfelbe noch fo gut vorbereitet und ihm das Riel noch fo nabe gerückt fein. Und diefer Sprung tann nur durch Metamorphofe bes befruchteten Reimes geschehen, fo bag die Eltern ein Rind erhalten, das von ihnen felbft der Art nach verschieden ift." Mit diefem Satz ift der Darwinismus dem Brinzip nach zerftört, und es bleibt die große Frage: moher benn diefe Metamorphofe? Bir können ja wohl die Thatsache den Naturforfchern zugeben, porquegeefest, daß fie als folche festgestellt wird, mabrend die Reimmetamorphofe bis jest nur Broblem ift, aber jene Frage bleibt boch. Die urfprüngliche Frage nach dem Entftehen des Organischen, ja des Seienden der finnlichen Belt ift nur hinausgeschoben, nicht gelöft. Da plöglich findet fich der Ausspruch : "Nehmen wir einmal zur Erklärung des Weltprozeffes einen göttlichen Billen ber Beisheit an, warum diesen nur in der grauen Urzeit walten und alles wie eine Maschine fertig machen lassen, ftatt daß er das Berden und Bachsen der natur begleitet und zur rechten Zeit bas neue, Böhere ichöpferifch hervortreten läßt?" (S. 290.) Mit diesem Sate tame man burch : ichabe nur, daß Carriere fo wenig Gebrauch bavon macht (er bient nur jur Biderlegung von Bigands funftreichem Automatenmechanismus) und ihn fofort (S. 291) wieder neutralifiert durch die "einwohnende Gottestraft", welche zur Bedingung und Leitung der ganzen Entwickelung genugen foll. Es ift ein fruchtbarer, iconer Gebante, die fteigende Bervolltommnung in den naturwefen, wie fie ohne 3meifel fichtbar und durch Darwins und feiner Anhänger fleißige Forfdunger noch mehr aufgeschloffen worden ift, in Barallele ju fetsen mit ber

**490** 

neuen 3deen, die in der Menschengeschichte auftreten. Aber gerade für die letztere Erscheinung ist, wie wir sehen werden, ein lebendiger Gottesbegriff nötig, wie ja Carriere selbst hier von Offenbarung, Eingebung, Mission redet, und von diesem Punkte aus sällt dann auch ein neues Licht auf das weite Gebiet der Schöpfung. Ist es doch nicht zufällig, daß der Eingang des Evangeliums Johannis von dem aus, den sie geschen und gehört und mit ihren Händen betastet hatten, bis an die Ansänge des Weltlebens ja bis in die Tiefen der Gottheit zurückgeht. Nur der wird die Natur recht verstehen, der die Geschichte versteht; in letzterer aber offenbart sich Gott als persönlicher.

Damit find wir an den Bunkt gelangt, an welchem die eigentliche Frage der fittlichen Beltordnung beginnt. Uber alle die feither besprochenen Punkte find unentbehrlich zur richtigen Bürdigung unferes Themas, ja es ift ein gut Teil desfelben ichon gelöft in ben allgemeinen Fragen des Gottesbegriffs, der Berfönlichkeit, der Transcendenz und Immanenz, der Schöpferthätigkeit. R. E. v. Baer fcildert ben Aufftieg vom Anorganischen bis zum Denfchen in Borten, welche die Großartigfeit bes biblifchen Schöpfungeberichts nur in ein befto helleres Licht fegen und teinesfalls in einem prinzipiellen Biderfpruch mit der Rirchenlehre fteben : "In der Entwidelung des Erdförpers finden mir zuerft eine Periode der anorganischen Maffe ohne Form, Leben und Befeelung in einem roben Metallflumpen. In einer zweiten Periode wird fie von Form und Befetz gefeffelt in frhftallischem Befüge. In einer dritten tritt fie in den Dienst des vegetabilischen Lebens: Bflanzen bededen den Erdboden, bewußtlofe Tiere beleben das Baffer. An einer vierten Beriode entwidelt fich aus dem vegetativen Leben bas animalische, und Tiere, mit Leiden und Freuden beschenkt, find tifrigit beschäftigt, den Stoff weiter zu bearbeiten, in dem fie bie Substanz ber Pflanzen in bie Maffe ihres Rörpers ummandeln. In einer fünften beginnt bas geistige Leben des Menschen seine Racht zu entwickeln, den Stoff zu bezwingen, die Elemente zu eherrichen, das Lebendige an feinen Stlaven zu machen, um endich den geiftigen Gewinn in eine Einheit zu fammeln. So ift er Erdförper bas Samenbeet, auf welchem bas geiftige Erbteil

ber Denschen muchert, und bie Geschichte ber Ratur ift bie Bo icichte fortichreitender Siege des Beiftes über den Stoff." Du tann fich ja mohl auf diefe Beife das Berben ber Menideme fchichte, die Entwickelung bis zu deren Beginn anschaulich m ftellen und alfo die großen Schöpfungsgebauten Gottes nachtenim. Rur wird ber Wechfel, ber mit bem Auftreten bes Deniden i der Natur sich vollzog nicht bloß in der Weise erklärt werden burfen, es fei nun die Menschheit an die Stelle der Bildung höherer Arten in der Ratur getreten und ihr Charakter fei s, Beschichte au machen (S. 295), fondern das Band ift enger # fnüpfen und zu fagen; erft mit dem Menschen war bas Biel br Schöpfung, im Prinzip wenigstens, erreicht. Die phyfilche Entwickelung der Natur hat ihren Zweck nicht in fich, soudern über fich, fie dient zur Unterlage der ethischen Gestaltung, wie folches Schleiermacher in treffender Beije fo ausgedruckt hat, ber Denich übe an der natur ebenso eine organisierende wie symbolisierende Thätigkeit, jenes, indem er fie zu feinem immer volltommeneres Berfzeug bildet (aber ohne deshalb den Geist zum Mechanismus erstarren au laffen), diefes indem er ihr feinen Stempel auftruck und fie alig ein Spiegelbild des Geistes wird. Der ganze Be bante aber ift ichon Gen. 1 plastifch fo ausgedruckt: herrichet über die Erde und machet fie euch unterthan. Auch Carriere ertennt Diefen Busammenhang zwischen der physischen und ethischen Bal an, wenn er (a. a. D.) davon redet, daß durch die 3det bet Bervolltommnung das Ethifche ins Bhyfifche hineinfchien; mt icheint uns, diefer Bedante fei mehr geftreift, als in den Mittdpuntt gerudt. Es ift nun freilich befannt, wie eine Art pon Bhilosophie diefe ganze Anschauung vom Zwect der Matur in M Denfchengeschichte für eitel Birugespinft und verrückten Bodun bes Menschen erflärt, und wie fie mit einem Schein bes Ref auf die Biderspenstigkeit, ja die Übermacht der natur gegenber ben Kulturbeftrebungen des Menschen hinmeist. Und es läft fic nicht leuanen, daß, wenn der Menfch der einzige 3wect der Rum fein foll, umaufgelöfte Reftfragen übrig bleiben, daß insbejoudert eine Art von Größenwahnfinn des Menfchen gründlich durch in Übermacht der tosmischen Rräfte ernüchtert werden muß. Ubr

492

die Schrift erweitert auch unferen Gesichtstreis, der Menfch als herr ber Erbe ift nach ihrer Anschauung nicht ber höchfte Gedante ber Schöpfung, fondern diefer ift barin zu finden : "auf daß Gott fei alles in allen" (1 Ror. 15, 28). Eine Stufe auf bem Bege ju diefer Bohe, die wie eine im Goldglanz fchimmernde Bergesfpite über die Bolkenmaffen und Dunftgebilde ber niederung hervorragt, ift die Menschengeschichte, eine Stufe, die freilich für uns eine zahllos icheinende Menge fleinerer Stufen, Rrummungen and Steige enthält, die aber für das zusammenschauende Auge des Böchften boch nur eines ift, ein Glied, wenn anch ein wertvolles, in ber Offenharung feiner Herrlichkeit und Liebe. Es ift gemiß wertvoll, daß bie Geschichtsphilosophie biefes Bochste in ber Menschheitsentwickelung schauend festhält, damit ihr Blick nicht in ber Menge ber Einzelheiteen fich verliert und aus derfelben fich nicht mehr zurechtfindet. Ganz besonders notwendig aber ift folches um des willen, daß das Wefen ber Menschengeschichte nicht einfeitig, vom bloß menschlichen Standpunkt aus, beschrieben, fondern als das gefaßt werbe, was es ift: eine Bechfelwirtung menschlichen Thuns und göttlichen Baltens. Jeder der beiden Faktoren muß ju feinem Rechte tommen, jeder für fich allein murde eine Einfeitigteit derfelben und in unlosbare Widersprüche bineinführen; beide im richtigen Berhältnis zu einander stellen das dar, was man fittliche Weltordnung nennt. Es darf vielleicht die Bemerfung vorausgeschickt werden, daß die Beftimmung bes Berhältniffes der beiden Faktoren bislang eine unvollkommene ift. Bir magen uns aber nicht an, mit Birtel und Bintel dasfelbe raft barzuftellen, feben vielmehr bie Rotmendigkeit jener Unvolls ommenheit ein, welche einfach darin ruht, daß die Geschichte noch ticht vollendet, fondern mitten in ihrer Entwickelung begriffen ift. Infer Biffen muß hier noch vielmehr Stückwert fein als in der mfifchen Belt, denn lettere ift, wenn auch noch nicht ihrem öchften Ziel - bas erreicht fie erft in Gemeinschaft mit bem Nenschen in dem "neuen Himmel und der neuen Erde" -, fo och zu einem relativen Abschluß eben mit dem Auftreten des Renschen gelangt. Aber doch befinden wir uns auch in ber Renschengeschichte nicht im Buftand des Tohu-wabohu, fondern

#### Bacmeifter

haben in der christlichen Weltanschauung, bestimmte feftgezeichnet Linien, einen Grundriß, der den Aufbau des Ganzen wenigstens ahnen läßt. Darnach steht in dem Mittelpunkt der Zeit 3esjus Ehristus und ist es nicht zufällig, daß wir unsere Jahre nach seinem Eintritt in die Geschichte zählen. Wir stellen als Obersatz auf, daß nur innerhalb der christlichen Weltanschanung die Idee einer sittlichen Weltordnung zu ihrer vollen Bedentung kommt, während dieselbe aus dieser Verbindung gelöst nicht lebensfähig ist; es geht ihr wie der Pflanze, die aus dem nährenden Boden gehoben wird: sie vertrocknet.

nun hat Carriere eine große Angahl von Sätzen, die uns fumpathisch berühren. Dazu gehörte vor allem feine Befämpfung Badels und deffen Bindmühlentampf gegen "das Märchen von ber fittlichen Beltordnung". Es ift in der That nicht einmieben. warum gegen ein "Märchen" fo große Macht aufgeboten wird; mahrhaft tomifch aber ift es, wenn bas Märchen mit Silfe ber rudimentären Organe, 3. B. des fog. Wurmfortfages am Blindbarm ober der kleinen halbmondförmigen hautfalte im inneren Bintel des menschlichen Auges befämpft wird. Carriere fagt mit Recht, Bäckels Machtsprüche, wonach die fittliche Beltordnung ebenfo menig in der natur als in der Menschheit eriftiere, feim noch teine überzeugenden Gründe. Bir fügen hinzu, mo die Beweisführung einzig in Schimpfwörtern besteht (Bäckel fagt, nur noch der idealistische Gelehrte, der fein Auge vor der nadten Birflichteit verschließt, ober der schlaue Pfaffe predigen jenes Märchen), da ift's mit ihrer Bernunft schwach bestellt. Berlierm mir bierüber tein Bort weiter ! Ferner freuen mir uns der Anerkennung des Brovidentiellen im Gang der Geschichte. In det Sebanrede, welche der Verfaffer am 3. September 1870 unter bm unmittelbaren Gindrücken ber gewaltigen Greigniffe in einer Dünchem Boltsversammlung hielt und welche er als Einleitung feinem Bette porangestellt hat, beginnt er mit dem fraftvollen Borte : "Es gibt eine sittliche Beltordnung !" und fagt im Verlauf: "Auch das gehört zu dem geheimnisvollen Gang und Blan der Borfehung daß, wenn das Gute nicht mit der rechten Stärke begabt, die Bobls wollenden nicht mit der rechten Einficht erleuchtet find (freilich

**4**94

woher das? - ber Prophet fagt : "Mich, die lebendige Quelle, verlaffen fie 2c."), alsdann die Selbstfucht Raum erhält und ihrc Biele erreicht; aber biefe Biele liegen benn boch auf den Wegen ber Geschichte und find Mittel fur die Zwede ber Menschheit, bie unter der einwohnenden göttlichen Leitung auch über das Bollen und Berftehen der Handelnden hinaus vollführt worden." Berfaffer citiert 3bering, der ichreibt : "Es ift die Mitarbeiterschaft an einer großen nationalen Aufgabe, zu ber der Einzelne berufen ift, möge er fie erkennen oder nicht. Denn das ift bas Große und Erhabene in unferer großen Beltordnung, daß fie nicht verstanden ju werben braucht, um der Dienste des Menschen ficher zu fein, daß fie der Sebel und Motive genug befist, um auch denjenigen, dem das Berftändnis für ihre Gebote abgeht, zur Arbeit beran-Und mas der Rechtsphilosoph findet, bestätigt der ausiehen." Biftoriter. Beinrich v. Sybel fagt über bie Bölfermanderung: "Benn wir uns bas damalige Ineinanderfließen der römischen und ber beutschen Belt vergegenwärtigen, fo erscheint uns ein gang providentielles Berhältnis der gegenseitigen Ergänzung. Port veröbete Adter, die der Menschen harren, bier eine Böltermaffe, der in jedem Jahr ihr Acter ju eng wird. Dort Ubnahme ber friegerifchen Rraft, Berfiegen der Boltsfubstanz, dufterer Lebensund Beltüberbruß, bier frifche Freudigteit an Rampf und Ruhm. an Genuß und Natur, an Gefahr und Erfolg. Dort eine weite formale Bildung, hier eine unbegrenzte Bildungsluft und sfähias Dort eine an ihrer Allmacht absterbende, in ihren Rechts. eit. ormen beifpiellos entwickelte Monarchie, hier ein ftarter Freiheitsinn, ber nur ber politischen Schule bedurfte und nach politischer form hindrängte. Dort eine ausgebildete Rirche, auf den tiefften ttlichften Brinzipien ruhend, jur fittlichen Erziehung wie teine ndere geeignet, aber damals ohne fittlich brauchbare Menschen nd beshalb mehr als billig zur Beltflucht und Beltverachtung neigt; hier ein ftartes und teufches, aber weltfrohes und in inen Leidenschaften unbändiges Geschlecht, welches von der Rirche ie heilfame Bucht erwartet und ihr dafür als gleichwertige Gabe te freudige Erfrischung entgegenbringen tonnte." Bir freuen s diefes consensus doctorum. Aber gerade an diefer Stelle

haben in der christlichen Weltanschauung, bestimmte festgezeichnte Linien, einen Grundriß, der den Aufdau des Gauzen wenigstens ahnen läßt. Darnach steht in dem Mittelpunkt der Zeit zesus Christus und ist es nicht zufällig, daß wir unsere Jahre nach seinem Eintritt in die Geschichte zählen. Wir stellen als Obrisatz auf, daß nur innerhalb der christlichen Weltanschauung die Idee einer sittlichen Weltordnung zu ihrer vollen Bedentung kommt, während dieselbe aus dieser Verbindung gelöft nicht lebensfähig ist; es geht ihr wie der Pflanze, die aus dem nährenden Boden gehoben wird: sie vertrocknet.

Nun bat Carriere eine große Anzahl von Sätzen, die uns fympathifch berühren. Dazu gehörte vor allem feine Befämpfung Badels und deffen Bindmühlentampf gegen "bas Märchen von ber fittlichen Beltordnung". Es ift in der That nicht einzusehen, warum gegen ein "Märchen" fo große Macht aufgeboten wird; mahrhaft tomisch aber ift es, wenn das Märchen mit Silje der rudimentären Organe, 3. B. des fog. Burmfortfates am Blindbarm oder der kleinen halbmondförmigen hautfalte im inneren Mintel des menschlichen Auges befämpft wird. Carriere fagt mit Recht, Badels Machtsprüche, wonach die fittliche Beltordnung ebenso wenig in der natur als in der Menschheit eriftiere, sein noch teine überzeugenden Gründe. Bir fügen hingu, mo bie Beweisführung einzig in Schimpfwörtern besteht (Bäckel fagt, um noch ber idealiftische Gelehrte, der fein Auge vor der nadten Birflichkeit verschließt, oder der schlaue Bfaffe predigen jenes Märchen), da ift's mit ihrer Bernunft ichmach bestellt. Berlienen mir bierüber fein Wort weiter ! Ferner freuen mir uns der Anerkennung des Providentiellen im Gang der Geschichte. In der Sedanrede, welche der Verfasser am 3. September 1870 unter ben unmittelbaren Eindrücken der gewaltigen Greigniffe in einer Münchem Boltsperfammlung hielt und welche er als Ginleitung feinem Bate porangestellt hat, beginnt er mit bem fraftvollen Borte : "Es gibt eine fittliche Beltordnung !" und fagt im Berlauf: "Auch das gebort zu dem geheimnisvollen Gang und Blan der Borfehung daß, wenn das Gute nicht mit der rechten Stärke begabt, die Bobiwollenden nicht mit der rechten Einsicht erleuchtet find (freilich

woher das? - ber Prophet fagt : "Mich, die lebendige Quelle, verlaffen fie 2c."), alsdann bie Selbstfucht Raum erhält und ihrc Biele erreicht; aber bieje Biele liegen denn boch auf ben Begen ber Geschichte und find Mittel für die Zwecke ber Menschheit, bie unter der einwohnenden göttlichen Leitung auch über bas Wollen und Berstehen der Handelnden hinaus vollführt worden. " Berfasser citiert Ihering, der fchreibt: "Es ist die Mitarbeiterschaft an einer großen nationalen Aufgabe, zu ber ber Einzelne berufen ift, möge er nie erkennen ober nicht. Denn das ift das Groke und Erhabene in unferer großen Beltordnung, daß fie nicht verstanden ju werden braucht, um der Dienfte bes Menfchen ficher ju fein. daß fie der Bebel und Motive genug befist, um auch denjenigen, bem bas Berftändnis für ihre Gebote abgeht, zur Arbeit beranmiehen." Und was der Rechtsphilosoph findet, bestätigt ber hiftoriter. Beinrich v. Sybel fagt über bie Bölfermanberung: "Benn wir uns bas bamalige Ineinanderfließen ber römifchen und ber beutschen Belt vergegenwärtigen, fo erscheint uns ein gang providentielles Berhältnis ber gegenfeitigen Ergänzung. Port veröbete Acter, die der Menfchen harren, hier eine Böltermaffe. ber in jebem Jahr ihr Acter zu eng wird. Dort Ubnahme ber riegerifchen Rraft, Berfiegen ber Boltsfubstanz, dufterer Lebensind Beltüberdruß, bier frifche Freudigkeit an Rampf und Ruhm, n Genuß und Natur, an Gefahr und Erfolg. Dort eine weite ormale Bildung, bier eine unbegrenzte Bildungeluft und .fabia-Dort eine an ihrer Allmacht absterbende, in ihren Rechts. rit. rmen beifpiellos entwickelte Monarchie, bier ein ftarter Freiheitsnn, ber nur der politischen Schule bedurfte und nach politischer orm bindrängte. Dort eine ausgebildete Rirche, auf den tiefften tlichften Brinzipien ruhend, jur fittlichen Erziehung wie feine bere geeignet, aber damals ohne fittlich brauchbare Menschen d deshalb mehr als billig zur Beltflucht und Beltverachtung zeigt; hier ein ftarkes und keusches, aber weltfrohes und in ten Leidenschaften unbändiges Geschlecht, welches von der Rirche e beilfame Bucht erwartet und ihr dafür als gleichwertige Gabe : freudige Erfrischung entgegenbringen tonnte." Wir freuen biefes consensus doctorum. Aber gerade an diefer Stelle

tritt uns ein Mangel an Carrieres Darstellung entgegen. Bas beißt "einwohnende göttliche Leitung"? Iherings Wort wird dam erft recht mahr, wenn man die fittliche Beltordnung persönlich fast und fie in einem tontreten Billen anschaut, denn von biefem allein tann im Ernft gefagt werden, er befitt Mittel genug, um anch denjenigen, dem das Berftandnis für feine Gebote abgebt, un Urbeit beranzuziehen, mahrend man von "Geboten" einer Ordnung. pon einem "heranziehen" feitens derfelben nur uneigentlich reden Aber Carriere neigt boch wenigstens zu einer immanenten fann. fittlichen Beltordnung; fo namentlich, wenn er bas Befen ber Beschichte nicht blog als Beränderung, fondern als "Entwickelung" faßt; fie ift auch nicht bloß Entwickelung, fondern That, Fortfcbritt. fie ift Schöpfung einer fittlichen Welt, Aufrichtung eines Reiches. aröker noch als das neue Deutsche Reich, Aufrichtung des Reiches Gottes. Es liegt etwas Babres in dem Satz: "Die Biel- und Richtpunkte ber Geschichte find nicht die Erfindung deffen, der fie findet (ahnt, erschaut), fondern das Innemerden an fich feiender ewiger Bahrheiten" (S. 300). Aber eben biefes Innewerden muf genauer beftimmt werden, d. h. hier ift der Puntt, wo ber Begriff der Offenbarung zu entwickeln ist. Das Schwankn amischen zwei Extremen ift hier leicht möglich. Entweder man fast die Offenbarung zu mechanisch und macht aus berfelben ein Eingießen mittelft des Mürnberger Trichters; damit thut man aber ber Geschichte Gewalt an und wird der Bipchologie mie ber Ethit nicht gerecht. Dder man macht die Offenbarung zu einem blogen pfychischen Borgang und verletzt damit wiederum die Thatjachen bes Selbstbewußtfeins und der Geschichte. Letterer Gefahr icheint uns Carriere heimzufallen, wenn er 3. B. furzweg bas Bort is Dichters adoptiert, daß bie Weltgeschichte bas Beltgericht ift und Goethes "Alle Schuld racht fich auf Erden" alfo interpretert: "Jedes Unrecht erregt das Gefühl ber Rache, Sühne, Bergeltung, und fie bleibt nicht aus; früher oder später findet jede That ihrer Lohn burch die in der Menschheit wirkenden Rräfte felbft" (ib.). Es dürfte fchmer merden, den Bemeis für die lettere Behauptung Bang besonders aber ift bas Berhältnis der 30en anzutreten. zu der Geschichte fo gefaßt, daß von einer Offenbarung tam

mehr bie Rede ift, und boch ift wieder die Ibee als "an fich feiende ewige Bahrheit dargestellt, welche offenbar einer Offen. barung bedarf, um zum Bewußtfein zu tommen. So lefen wit auf S. 807: "Die fittlichen und äfthetischen Ideen find an fich feiende emige Bahrheiten fo gut wie die Gage ber Dathematif; wir erfinden fie nicht, wir finden fie; fie find der Rampfpreis des Forfchens, Dentens, Bildens, um der Freiheit willen nicht gegeben, aber erreichbar: und fie zu erfennen und zu verwirflichen. bas ift die Lebensaufgabe ber Menschheit und die Bedeutung ber Beschichte." Und auf S. 306 hatten wir gelefen : "Da find die 3deen nicht bas Gegebene, bereits Bermirtlichte, blog aufzufaffenbe, fondern fie find bas aus ber eigenen Innerlichfeit ju Schöpfenbe, burch eigene That Bervorzubildende, fie find Brinzipien nicht bloß bes Ertennens, fondern des Geftaltens, bes Sandelns, bas durch fie Mak. Richtung und Riel empfängt." So richtig ber lette Teil des letten Sates ift, fo dürfte es doch fchmer fein, zwischen ben beiden hauptfätzen einen Einklang berzuftellen. Dort heift es: die Ideen find nicht zu erfinden, nur zu finden; bier aber: fie werden durch eigene That aus der eigenen Innerlichkeit bervorgebildet. Um letteren wird's hängen, an der eigenen Inner-Sind wir in der That schöpferisch, oder besteht die lichkeit. - freilich unerlägliche - That des Menschen nicht vielmehr in einer Rezeptivität? Bir erinnern uns bes richtigen Bortes unferes Bhilosophen: die Denkformen find zugleich die Gefete ber Dinge. Für den Real-Ibealismus, den Carriere pfiegen will, ann bas nicht Segelisch gedeutet werden, eher im Ginne ber Leibtigiden präftabilierten harmonie. Aber ba ber Berfaffer entchieden ben Standpunkt eines erft in der Zeit und bagu verhältlismäßig fpät erfolgten Auftretens bes Denfchen vertritt, fo muß as Prius den Gefeten in den Dingen vor den Dentformen quefcrieben werden, und die allerdings große That des Menfchen efteht barin, jene Gefete nachzudenten, jene 3been in fich aufzu-Das aber geschieht nie ohne Mitwirtung der Dinge chmen. 16ft, ober richtiger --- ba wir gesehen haben, daß diefe in ihrem leftand ebenfo von dem lebendigen Gott erhalten werden, wie fie m ihm gefchaffen murden, und ba zugleich ein Berbältnis zu bem Theol. Stub. Jahrg. 1888. 88

Befen des Menschen als Berstand und Wille oder Persönlichteit sich nur seitens wieder einer Persönlichkeit denken läßt —, so kommt jene Erkenntnis der Dinge und die Kraft, sie zu gestalten, nach den ewigen Ideen nur unter Mitwirkung des persönlichen Gottes, d. h. durch Offenbarung zustande.

Es fehlt zwar diefer Begriff bei Carriere durchaus nicht : aber es fcheint uns, als fei derfelbe feines spezififchen Befens boch ent-Heidet, wenn Offenbarung auch bei einem Boltaire und Rouffeau angenommen wird. Das Brovidentielle bei ihnen (S. 429), bas zunächft allerdings nur betont ift, wird man nicht beftreiten tonnen; man dürfte es aber vielleicht richtiger "Bulaffung" nennen. Doc bleibt es ein Mangel am Offenbarungsbegriff, wenn er nicht dazu führte, das Spezifische im Christentum zu ertennen, und daß foldes hier zutrifft, werden wir fofort nachweisen. Borauszufoiden ift nur ein anerkennendes Wort und zugleich eine Einichränkung zu dem allgemeinen Begriff der Offenbarung, den Carriere, allerdings ausschlieflich, vertritt. Es find mieberbolt Unläufe gemacht, bie Offenbarung ins Leben einzuführen. Ber wollte nicht beiftimmen, wenn er 3. B. hört: "Offenbarung ift bas Mächtigwerben und Sichbezeugen bes allgemeinen Beiftes im einzelnen" (wenn auch ber Ausbruct "allgemeiner Geift" nicht gerade gludlich ift)? ober: "Unfer Urfprung und unfer Urftand ift in Gott, barum tonnen feine Gedanten im Innersten bes Gemütes uns aufgehen, . . . es ift aber nicht eine Impulfion ober Mitteilung von außen, sondern von innen, vom Zentrum alles Lebens aus; es ist auch nicht ein mechanisches und fertiges überliefern, fondern wie alles geiftige Einwirten bie Erregung ju ber Gestaltung und Erfaffung derfelben 3been, fo bag mir ben Gott amar leiden, augleich aber felbft den Eindruck feines Baltens in uns zum Wort, zur That, zum Bilde formen und feine freithätigen Organe find." Auch dagegen wird nichts zu fagen fein, bag bie Offenbarung im allgemeinen nicht auf die Bropheten und Religionsftifter beschränkt, fondern auf die Denter und bie Minner der That ausgedehnt wird. Aber hier gerade zeigt fich eine Befahr, welche die Rirchenlehre glücklich burch ihre Unterscheidung von providentia und revelatio vermeibet. Denn es ftellt fich bod

**49**8

bei Carriere fo bar, daß jede geschichtliche Berfon eine Offenbarma Gottes ift, mas bie Berfonlichteit Gottes folieklich aufbebt. Auch ift die Borftellung, welche Carriere von bem Finden ber 3been feitens ber Menfchen hat, fonderbar. Danach follen die Ideen feine Wefen fein, welche fuchen und bewegen tonnen, fondern zur Ausführung beftimmte Gedanten, welche die Borfehung erficht, und beren Darftellung diefelbe Borfehung dadurch bemirkt. baf fie zur rechten Zeit und am rechten Orte die geniale und prigingle Berfönlichteit dazu ins Leben treten läßt. Ift bas nicht fast wie ein Buppentheater? und ift es nicht wichtiger, bas perfönliche Berhältnis in den Bordergrund ju ftellen, auf Grund beffen bann bie Rräfte bes Denschen fich frei und boch zugleich innerhalb der geschichtlichen Ordnung entfalten? Es ift eigentum. lich, daß man bei Carriere abmechselungsweise den Eindruck betommt, es gebe die Berfönlichkeit Gottes ober die bes Menfchen verloren. Das rührt von dem oben hervorgehobenen Semiyans theismus ber.

Die Berallgemeinerung bes Offenbarungsbegriffes aber führt. wie gefagt, namentlich zur Bertennung bes fpezifischen Charafters bes Chriftentums, infonders feines Stifters. Daß die Geschichtlichteit des Chriftentums anertannt mird, ift freilich zu acceptieren, versteht fich jedoch im Grunde von felbft; benn tein Siftoriter tann den tiefareifenden Einfluß diefer Religion auf die ganze Menfchengeschichte leugnen. Das Chriftentum erhebt aber bekanntlich einen noch höheren Anspruch, nämlich etwas positiv Ewiges, "bas emige Leben", zu geben, und diefer Anspruch wird indirekt abgelehnt, wenn nan feine Geschichtlichteit gang in Barallele zu der der Römer und Bermanen fest. Ferner ift es ganz richtig, daß Runft, Religion. Staatsverfaffung, Sitte, Biffenschaft als bie verschiedenen Seiten es Boltsgeiftes im innigften Busammenhang mit einander fteben. lber melche Diefer Seiten die beherrichende, ausichlaggebende ift. vird mit diefer Nebeneinanderstellung nicht angedeutet. Das Christenim faat : Die Religion ift das Berg ber Menschheit, und zwar ot blok in dem Sinn, daß bier das innerlichste geben und Birten s Menfchengeiftes zur Erscheinung fommt, fondern fo, daß bier te Berührung des Menschlichen mit bem Göttlichen ftattfindet: "Du haft Borte bes ewigen Lebens" ober bas Gleichnis von Squerteig. Dier tritt eine Racmirtung bes Rationalismus um Schaden bes wahren Befens bes Chriftentums wie ber richtigen Auffassung bes Denichen zutage. Es ift icon gefagt, bak bie Freude an ber Babrbeit bezenge, wir feien ethifche Befen (S. 153); aber nur mit einem großen Fragezeichen tonnen wir ben Sa fteben laffen : "unfer Streben nach Gludfeliateit felbft wird ms aum Beile führen, das an bas Gute getnüpft ift und damit in unfere hand gelegt wird" (S. 158). Benn bas mahr ift, bann ift das Bort Christi unwahr: "3ch bin ber Beg." Und mit beutlicher Belämpfung der chriftlichen Anfchauung fügt dort Eatriere noch bei : "Und nicht die geschentte, fondern die durch Gludwürdialeit verdiente Seligfeit als ber Rampfpreis der Tüchtigfeit ift bie böchfte, zeitgemäße." Bir wollen zwar nicht mit Schlagwörtern eine philosophische Anficht betämpfen; aber bier tann men boch ganz turz und einfach fagen : bas ift der Belagianismus bes Rationalismus, und wie in alter Zeit muß auch heute bie Lirche fich besselben erwehren, wenn auch mit anderen Mitteln als dazumal. Es ift ein verhängnisvoller grrtum Carrieres, daß er bas Gute nicht als objektiv Seiendes, fondern nur als Sein-follentes gelten läßt, das in der Gefinnung lebt nud im Billen verwirtlicht wird, daß er überhaupt das Gute nur als Brobuft des Billens faßt. Bir find es, welche die 3bee des Bolltommenen bilden; bamit bag ber Geift feinem Begriff nach nur burch eigenes Denien und Bollen au fich tommt, ift auch fchon gegeben, daß er die 3dee ber Pflicht, bes Gollens faßt, und bas Gemiffen ift deshalb nut "ber Ausbrud unferes eigenen ethifchen Befens" (S. 164), Reben biefen deutlichen Säten finden wir dann aber Andeutungen von einer "höheren Ordnung der Belt", b. b. ber fittlichen Beiterdnung, au welcher uns der tategorifche Imperativ erhebt , indem er uns von der Macht der Außerlichteit und Naturgebundenheit befreit. Aft denn ba nicht diefe höhere Ordnung als ein objettip Gutes gefast, beffen Eriftenz boch geleugnet murbe? Und menn gefagt wird, im Gemiffen tomme uns die Unterfcheidungenorm von Gut und Boje zum Bewußtfein (G. 158) und wir fühlen mit verpflichtet, innerlich getrieben, uns ihr gemäß zu entfcheiden. - f

fragen wir billig: fett das wiederum nicht eine objettive Unterfceidung von Gut und Bofe voraus, und mo ein Berpflichten und Treiben ift, ift ba nicht auch ein Berpflichtender und Treibender? Ulrici hat ganz richtig Rants Schwäche gesehen, wenn er aus ber 3bentität des Sittengefetes und bes Selbftbemußtfeins des vernünf. tigen Billens die Folgerung zieht: dann giebt es nur ein Wollen aber tein Sollen, der Imperativ löft fich auf, und mit der Bflicht fällt die ganze Ethif babin : fie mird zur pfpchologifchen Ericheiung und fchließlich zur Bhyfit. Carriere meint diefer fatalen Bendung entgehen zu tönnen durch folgende Betrachtung: "Das vernünftige Bollen ift eben ein Bollen des Gefollten, das nicht als etwas Fremdes, Zwingendes, fondern als das Selbstgefette, als die Bermirflichung des eigenen Befens empfunden wirb, wie das Bachstum des Reims zum Organismus" (S. 162). Gerade bie lettere Bergleichung, wenn fie auch nur eine Bergleichung fein foll, zeigt doch bie vorhin angedeutete Gefahr der Auflösung der Ethik in die Bhpfit deutlich. Gerade wenn das vernünftige Befen bes Menfchen nur aus fich felbit fich entwickelt, ift der Begriff bes Sollens eigentlich undentbar; es ift in jedem Augenblict das, mas es fein foll, es entwickelt fich ja, wie man von dem Organismus in feinem Augenblick fagen tann: er habe fein Sollen noch nicht erreicht. Es trifft eben bieje Rategorie gar nicht auf bie phyfifche Rant hat fich bekanntlich durch die Unterscheidung bes Ratur 211. Bhänomenon und Noumenon ju helfen gefucht; aber wenn auch Uricis Bemertung bagegen ganz zutrifft, es folge ans der Entegenfegung von Bernunftwefen und Sinnenmefen nicht, daß fich iefes jenem unterwerfe, fo ift boch Rants Berfuch bamit nicht abethan, bak man einfach jenen Gegenfat für falich ertlärt; es liegt emfelben vielmehr die unwillfürliche Anertennung einer über bem banomenalen Ginn bes Denfchen ftebenden Gefetgebung zugrunde, elche uns auf die Anschauung ber Schrift führte, wonach in dem nten und gnädigen Billen Gottes das objektiv Gute und das Berlichtende für den Menfchen liegt. Ein Apriorifches, die Unterjeidung von Gut und Bife nimmt auch Carriere mit Ufrict 18 3. 5. Sichte an; aber was diefes Apriorifche ift, erfahren r nicht. Wir dürfen es aber gewiß nicht bloß als eine Rategorie, als ein "Bildungsgesets bes Geistes" fassen, wie Carriere thut, fondern die Rategorie ruht auf dem bildenden, ordnenden, regierenden Billen; bas Apriorifche ift zugleich bas Tranfcendente, bas über bem menschlichen Einzelwefen ftebt, aber wiederum nicht in der vagen Faffung als "Ganzes", fondern als der perfönliche Bille Gottes. Es wird der Bhilosophie nie gelingen, biefem Begriff des "Ganzen" Leben einzuhauchen, fo daß er felbft zur belebenben Rraft murbe. Ausführungen wie bie nachfolgende laffen vollftändig talt: "Das Selbft erhebt fich aus dem gemeinsamen Lebensgrunde des Seins und wird für fich; aber es ift dabei auf alles andere bezogen, durch anderes bedingt, und wenn es dies verleugnet und in der Selbstfucht nur es felbft fein mill, wenn der Bille damit zum Eigenfinn und Eigenwillen mird, fo löft das Selbft fich in feinem Denten und Bollen von feinem Lebensgrund und feiner Befensgemeinschaft, und ergiebt fich trügerischem Schein und eitlem Unwefen; es trachtet nach feinem Nuten, auch zum Schaben ber audern, es möchte fie unterbrücken und verleten, um fich groß und frei zu machen, und es befteht doch nur als Glied eines Ganzen und tann deshalb nur im Zusammenhang mit diefem und in der einträchtigen Wechfelmirtung mit anderen Gliedern fein Leben haben. Und diefe Thatsache wird notwendig auch als Gefühl in ihm mächtig, fie ift das Gefühl der Liebe, des Bedürfniffes der erglänzenden Gemeinschaft, der Singabe als bas Ganze" (S. 160). Die Antwort auf diefe ganze wohlgemeinte Ausfuhrung ift: Rampf ums Dasein. Benn der Bille teine ftarfere Motivation erhält, als dieje, fo mird er nie zum Opfer feines Selbst es bringen; benn gerade die Singabe ans Banze ift ftrittig: wie viel Recht hat das Ganze an mich? wie viel Recht habe ich an bas Ganze? Über diefem Streit fonnte ein ganzes Leben bingebracht werden. Bohl fagt Carriere, auf dieje Beije tomme auch teine Seligteit und tein Friede in das Menschenherz, benn die Lieblofigkeit werde auch als Unfeligkeit empfunden. Ganz recht; aber ob der Beg zum Frieden der ift: "fein 28ohl im 28ohl des andern zu erftreben und zu begründen, den Zwect des Gangen jum eigenen zu machen", bas ift bie Frage, b. h. halb mahr ift bas Gefagte, es fehlt ihm leider nur bie andere, erfte Sälfte : Die Liebe

zu Gott, und der Beg zu biefer ift die Reue, welcher mohl auch Die Ertenntnis und bas Bollen des Rechten folgt, nur mittelft des richtigen Zwischengliedes der Bergebung. Rurz gefaßt: bie fpezififch driftlichen Anschauungen vom Seilsweg find bei Carriere ausgegefallen, und diefer Ausfall verurteilt das, mas noch ftehen bleibt, zur Lebensunfähigfeit. Ift nicht bie ganze Unfeligfeit und Friedlofigkeit des Beidentums barin begründet, daß ihm - nicht das Einsfein mit bem Ganzen (folches ift eigentlich immer ba) fonbern - bas Einsfein mit Gott felbft fehlt! Und giebt es, tirch. lich geredet, eine Nachftenliebe ohne Gottesliebe? d. h. eine Nachftenliebe als durchgreifende Charafterbestimmtheit, nicht nur als fluchtige Regung ober edle Aufwallung? Es ift gemiß mahr, daß bie Gottesliebe in fich trantt, ja hohl mird, wenn fie die Rächstenliebe nicht im Gefolge hat (bie Sprüche des Neuen Teftamentes in Diefer Binficht find den Rindern befannt); aber ebenfo gemig ift. daß die nachftenliebe die Liebe zu Gott zur unentbehrlichen Boraussetzung hat. Liebe ju Gott aber darf nicht in Liebe zum Banzen aufgelöft werden, fo wird fie zu einem Schemen, das nur noch in Redensarten fputt. Liebe ift ein persönliches Berhältnis, in ibr folieft fich das eigentliche Sein unferes Befens auf, und ba Liebe eben ein Berhältnis herftellt, fo tann fie ihr Biel auch nur in einem perfönlichen Wefen finden. Daber tann man von "Liebe zur natur" 3. B. nur im uneigentlichen Sinn reben. Ja. wir magen fogar bie Behauptung, auch Liebe zum Menschen ift für fich nicht möglich, nämlich Liebe zum fattifchen Denichen. Denn wenn in der Liebe fich unfer innerstes, ideales Befen auffchließt und wenn biefes Befen ethifcher natur ift, fo tann es feine Befriedigung nur in einem volltommenen ethifchen Wefen finden; biefes aber ift Gott. Zugleich aber ift der Weg hiermit gezeigt, fich bem Ganzen wirklich bienftbar zu machen: wir lieben Die Menfchen "um Gottes willen", b. h. weil er fie zu feinem Reich berufen hat und weil diejes Reich erft fommt, wenn es in den Denfchenherzen aufgerichtet wird und weil diefes Aufrichten mittelft ber Liebe geschieht ("er hat uns zuerft geliebet"), darum lieben wir auch bie Brüder, tonnen in ihnen die Rinder Gottes feben, au welchen fie burch die entgegentommende (vergebende, erlöfende) Liebe Gottes auch wirklich geworden find. Bie permäffert ift begegen die "Gottesfindichaft" bei Carriere, wenn er G. 411 fagt: "Rur weil das Göttliche fich in uns bezengt als das Unendliche. das allem Endlichen innewohnend bleibt, fühlen wir unfer Selbft als Glied eines Gangen, tommen wir zum Religionsgefühle und aur Gottesidee. Bie tonnten wir die Lindichaft empfangen, menn uns ein Rauberipruch aus bem Richts geschaffen, uns auferhals bes emigen Befens gefetst, uns gemacht hätte ?" Danach maren wir alfo nicht "gemacht", alfo wohl aus uns felbft? Ein drittes giebt es doch nicht. Und wo bleibt hier das ethische Moment in ber Gottestindschaft, das doch den Ausschlag giebt? Es ift gam fo baraeftellt, als dürfte der Menfc nur ein Rind Gottes fein wollen, und sofort ift er es auch. In der ichon angeführten Sedansrede, die allerdings nicht im Schulftil gehalten ift, aber doch auch die wesentliche Anschauung des Bhilosophen ausdrückt. beißt es mit durren Worten : "In der Selbitsucht, wenn wir anberes fein und haben wollen als Gott, als das Bahl des Ganzen verlangt (Gott und das Ganze stehen auch hier als Korrelatbegriffe), da verfinstert fich unfer Befen, reißt fich los von feinem wahren Grunde und verfällt der Sunde und ihrer Bein; fobald mir aber wieder nichts anderes wollen und fuchen als das Gottliche, Ewige, find wir eins mit ihm, find wir befeligt von der Liebe, find wir Rinder Gottes, Glieder feines Reiches" (G. 12). Ja, "fobald mir wollen und fuchen" - baran bänat's. Bei Carrieres Anschauung ist tein Raum für bas Bort Christi vor dem fuchenden guten Birten, für den Ausspruch: "wen der Sohn frei macht, der ift recht frei", oder "niemand tommt zum Bater deun burch mich". Es wird ebenfo fehr die Stellung Chrifti verfürzt, wie die Bedeutung der Gunde unterschätzt. Über die Möglichteit tommt man nicht hinaus; es heißt: "wenn das Selbst nicht wieder Herr [über die Leidenschaft] wird, dann verliert es sich selbst im Wahnfinn ober in der Knechtschaft der Sünde" (S. 198). Hier, wo der Rationalismus, überhaupt das menschliche Biffen und Mitten nicht weiter weiß, fest eben das Chriftentum ein. Es foll nicht dem Bufall überlaffen bleiben, ob das Selbst mieder herr wird, ober ob ber Mensch versinkt, fondern das ift das Beltgeschichtliche

bes Kommens Chrifti: Gott will, daß allen Menschen geholfen werde. Um aber diesem Willen Gottes Eingang zu verschaffen, um ihn aufzunehmen, muß vor allen Dingen das rechte Gefühl und Verständnis für das Böse vorhanden sein, dann wird auch die Bedeutung Christi besser gewürdigt werden (vgl. das Wort: "Die Gesunden bedürfen des Arztes nicht", Luk. 5, 31. 32).

Bir tonnen zwar nicht fagen, daß Carriere tein Berftändnis für das Bofe und Gute zeige, im Gegenteil es find viele gute Reime da, ja manches schöne Bort ift zu lesen. So 3. B. wenn er schlagend fagt: "Das Gute befteht in der Liebe, die zugleich ihre Befeligung in fich trägt" (S. 220), ober wenn mit Ariftoteles das Gute die Wesenheit Gottes genannt wird. Aber diefe Reime find nicht entwidelt und haben daber teine Frucht hervor-Bie nahe liegt es, aus jenem Ausspruch das Refultat gebracht. für die Bersönlichkeit Gottes als heilige Liebe an ziehen und in biefer den lebendigen Urfprung für die fittliche Beltordnung, für das fittlich Gute, das dem menfchlichen Billen als Gefetz vorfcwebt, ju geminnen. Aber jenes Refultat ift nicht gezogen, und darum bleibt Gott immer in deiftischer Ferne, und diefer Urfprung ift nicht aufgedectt, vielmehr ift die Idee des Bolltommenen mie aus der Biftole geschoffen; moher fie dem Menfchen tommt, erfährt tein Denich.

Biederum fehlt es nicht am Ernst gegen das Böse, und wir find weit entfernt, Carriere der Leichtfertigkeit beschuldigen zu wollen, aber das Spezifische des Bösen als Unrecht gegen Gott sethst wird doch verwischt, wenn das Gute den Willen, dem Gesetze des Ganzen zu dienen, für das Gemeinwohl zu wirken, gesetzt, statt daß es als Rindesgehorsam gegen Gott gesaßt wird. Wie umständlich ist darum die Erklärung von der Entstehung des Bösen (S. 227 f.): "Indem ein Wesen sich als Selbst ersaßt, scheidet es sich dadurch von der unmittelbaren Einheit mit allen anderen, mit feinem Lebensgrunde, und macht sich zum Für-sich-seienden von allem Unterchiedenen. .... Indem das Selbst nun sich fühlt und weiß und ille Dinge in der eigenen Empfindung, im eigenen Bewußtsein hat, iegt es ihm so nache, daß es in der Freude dieses ersten Lebensoder Sonnenaufganges beharrt, daß es nichts anderes will als sich, daß es sich für den Mittelpunkt der Welt, für das allein wahn, allein berechtigte Sein hält und danach handelt; und damit ist die Selbstisucht da und das Böse geboren." Wie viel einfacher ist die Schrifterklärung von der Entstehung des Bösen: "Die Sünde ist das Unrecht oder die Übertretung des Gesess", abgesehen davon, daß jene Gedanken alle, nur ethisch geschärft, in Gen. 3 mittenthalten find. — Zu den hoffnungsvollsten Keimen aber möchten wir das Wort rechnen, wie trotz allem Bösen "das Ewige im endlichen Selbst Gestalt gewinnen will" (S. 240). Die Wahrheit und Birklichkeit dessen wir im Christentum, d. h. in Christo als dem fleischgewordenen Worte.

Aber hier gerade zeigt fich ein Mangel an Berftandnis. Richt nur wird Jefus neben Muhammed gestellt (S. 379), ja dem 3slam in fast unbegreiflicher Boreingenommenheit der Borzug por ber christlichen Rirche und ihrem Dogma gegeben, sondern es wird namentlich Refus und das Evangelinm nicht recht gewürdigt. Es ift schief, ju fagen : "Jefus brachte bie indische und bie griechische Lebensidee in Einflang" (S. 226), denn er wird badurch in die Reihe der Bhilofophen gerückt; er ift aber tein Bhilofoph vom Sach, fondern von ber That. Carriere ertennt das felbft an, er hat das aute Bort: "Der, welcher bas fittliche Ideal verwirklichte, bat es zugleich erganzt, indem er bie Selbstgenugsamteit des griechischen Beifen aufbob in ber Liebe, die des Gefetes Erfüllung und das Gute ift, beffen Befeligung fie in ihr felber fühlt, - Jefus von Ragaret" (S. 225). Aber warum wird diefer wirklich einzigartigen Berfönlichteit benn fast feine Bedeutung zugeschrieben? Dber tann man benn von einem der andern großen Männer in der Geschichte fagen, mas hier Carriere von Jefus ausjagt: er habe das fittliche 3deal vermirklicht? Damit ift unendlich mehr gefagt, als Lafaulr von ben helben ber Geschichte ruhmt: "Bu den ichonften und erhabenften Ericheinungen im Leben der Bölfer gehören die geiftigen Beroen besfelben, die großen Männer, welche gerade zur rechten Zeit in ben Entwickelungsperioden des Bölkerlebens wie lichte Göttergestalten erscheinen und als die Träger ber neuen, das Leben gestaltenden 3deen, als Gründer und Biederherfteller ber

Religion und der Staaten auftreten, jene Männer, die wie Sproffen aus dem urfprünglichen Lebensteime des Boltes, ja aus bem Bergen der Menscheit felbft geboren und eben darum mit urfprünglichen elementaren Rräften ausgerüftet, nicht bloß für ihre Beit, fondern auf lange Jahrhunderte binaus thatträftig mirten." Das gilt von einem Luther; aber daß diefer das fittliche Ideal in ber Beife wie Jefus verwirklicht bat, wird niemand fagen wollen. Und aus demfelben Grunde ift auch der Tod Jeju dem bes Gotrates nicht einfach an die Seite zu stellen, wie das S. 306f. geschicht. Jefus ift überhaupt nicht in das richtige Berhältnis zu feiner Religion, oder fagen wir lieber zu dem von ihm geftifteten Gottesreich gefett. Er ift nur Religionsftifter mie Buddha oder Muhammed, nicht der lebendige Serr feiner Gemeinde, nicht derjenige, als welchen ihn unfer Glaube betennt: dem alle Gewalt im himmel und auf Erben übergeben ift. Carriere fagt nur: "Jefus verwirklicht das fittliche Ideal, er ftellt damit das durch Die Sünde getrübte gottliche Gbenbild, das verlorene Bewuftfein der Rindschaft, der Befensgemeinschaft der Menschen mit Gott wieder ber; fo ift er ber Erlöfer, und indem wir ihm nachfolgen, fein Wefen in uns leben laffen, geben wir durch ihn in das Simmelreich ein, das nicht mit äußeren Geberden tommt, fondern in uns ift, im Gemiffen als fittliche Beltordnung fich bezeugt, die Einrichtung unferes Billens mit Gotteswillen als die mahre Freiheit und Lebensvollendung" (S. 377). Carriere fteht bier auf demfelben Standpuntt wie Bunfen, auf welchen er fich auch ausbrücklich beruft. Er citiert aus beffen Berte: "Gott in ber Gefcichte", die folgende Stelle, welche ben Rern des Chriftentums barftellen foll : "Der Geift Gottes lebt in jedem Menfchen, welcher fich dem inneren Gottesbewußtfein nicht verschließt. Diefes Bemußtfein ift das urfprüngliche Bert Gottes in ihm. Es giebt teine mahre Offenbarung als durch den Geift Gottes im Menfchen, als durch menschliche Berfönlichkeiten, an deren Spite ein urfprünglich Erleuchteter fteht. Indem fich der Menfch dem Emigen bingiebt und fich entschließt, in Übereinftimmung mit den emigen Beltgejegen (dem Billen Gottes) zu leben, folgt er dem innerften Triebe feines Befens; und indem er fich gedrungen fühlt, den

Liebesgebanten bes Emigen in fich felbft zu verwirtlichen, im Rampe gegen das Bofe in ihm, fördert er das Reich Gottes und dadurs ben mahren Fortichritt der Menschheit. Jejus heißt deshalb ber Sohn Gottes, weil diefes Bewußtfein feine mabre Ratur gewor ben: alle Menfchen find aber Gottes Rinder (Söhne), und foller ben Beift Gottes in fich felbft finden, menn fie Chriftus nad Er ift alfo ber Heiland, ber, burch welchen die Menichfolaen. beit fich erlöft fühlt vom Druck der Sünde und verföhnt (wieder vereint) mit dem Ewigen." So weit Bunfen. Allerdings, wem bas ... ber Rern bes Chriftentums ift", dann ift bie Rirche taum mehr eriftenzberechtigt oder fo reformbedürftig, wie in den dunte ften Zeiten bes Mittelalters. Wohl ift mit Befriedigung au tonftatieren, daß auch die Bhilosophie die Notwendigteit einer Erlöfnne und Berföhnung anerkennt, womit fie eo ipso die kirchliche Beransfesung von der allgemeinen Sündhaftigteit zugesteht. Ebenfo ift die firchliche Lehre von der andern Boraussetung der Erlöfung und Berföhnung gefichert durch Carrieres Anertennung: Bejus permirflicht das fittliche 3deal - die Boraussezung der Sundlosiakeit Refu. Strauf hat wohl gewußt, weshalb er bas in Ab rede gieht, wenn auch die angeführten Mangel, 3. B. das fehlente Rinanztalent u. f. w., fast kindisch find. Uber der moderne Rationalismus ftellt es nun fo bar: Jejus ift damit ichon ber Erlöfer, bak in ihm das Bewußtfein von der Befenseinheit des Menfchen mit Gott aufgegangen ift und daß er -- dies ift eine Errungenichaft der geschichtlichen Untersuchungen über das Leben Stefn und eine Frucht bes gefräftigten geschichtlichen Sinnes - diefes Bewußtsein im Rampf gegen das Boje behauptet, bethätigt hat, und es bedarf unferfeits nur ein "Ihm-nachfolgen, Sein-Befen-in-unsleben-laffen" --- dann find auch mir erlöft und ganz ebenfo Gottes Söhne, wie er der Gottes Sohn ift. Bon dem letteren abgesehrt, welches übrigens in fich fchlöffe, daß bann auch wir das fittliche Ibeal in uns verwirklichen müßten, ift es gewiß als eine Einfeitigteit zu betrachten, daß das Göttliche, b. h. Gottes Gnabe, willig perfürzt wird und ber menschliche Bille allein alles ausrichtet. Ausdrücklich verfichert Carriere, nachdem er die Notwendigfeit einer Biedergeburt anertannt hatte, daß biejelbe boch nur unfere eigene

That fein könne; und als Grund dafür wird angeführt, fonft bearünde fie nicht bas Gute in uns, diefes tonne teine fremde Macht, nur ber eigene Bille hervorbringen (S. 232 u. 238). Aber wenn wir die Barallele des Dentens beiziehen, ift denn das, mas wir von den Gebanken anderer aufnehmen, nicht auch unfer geiftiger Befig, und giebt es dem entsprechend nicht auch ein receptives Berhalten bes Billens, ohne bag deffen Befen alteriert wird? Ja, dürfen mir vielleicht die Barallele noch weiter ausdehnen und fagen: wie es tein Biffen ohne ein Objett gabe, wie das Denten zunächft an dem gegenftändlichen Sein erwacht und gelibt wird, fo icophist auch ber Bille nicht rein aus fich, auch er bedarf eines Objettes, an dem er fich ubt, und das ift in höchfter Beziehung Sottes Gebot. Beil aber, wie anerkannt wird, der Bille durch bie Sunde getnechtet ift, fo bedarf er einer Erlöfung, die ihm acfcentt wird, und feine erfte ganze That hierbei ift, daß er fich biefelbe ichenten läßt. Carriere felbit citiert die Reden der Inder. 1. 8. ben Spruch:

> "Ich ging, bu starker lichter Gott, aus Schwachheit auf bem falschen Weg, gieb Gnade, Allmächtiger, Gnade! Ob ich in Waffers Mitte stand, kam über mich des Durstes Not, gieb Gnade, Allmächtiger, Gnade!"

Er nennt es "herrliche Aussprüche des religios-fittlichen Bewußtfeins", wenn es im indischen Epos heißt:

> "Ein jeder, ber sein Inn'res von dem Guten losreißt, welche Schuld begeht er nicht! Ein Räuber ist er an dem eignen Ich! — — —

--- und wer nicht also handelt, daß der Richter in der Bruft es billigt, dem sind nimmerdar die Götter gnädig."

Es ift nur zu bedanern, daß diefe richtigen Begriffe Schuld und Gnade gar nicht verwertet find. An diefen hängt eigentlich

### 510 Bacmeifter, Bur Frage der fittlichen Beltorbnung.

alles. Bird die Schuld als das gefaßt, was ihr Name fagt, bann tann unmöglich an der That des Menschen, so wie Carrier und Bunfen fie beschreiben, alles liegen, bann muß bie Gnade in ihr Recht eingesetzt werden, und dann bekommt die Berfon Riu eine aanz andere Stellung, und auch die Rirche mit ihren Gnadenmitteln ift nicht mehr das Afchenbrödel. Aber ber Grundirrium bes ganzen Bertes ift der, daß "ber Rern in allen Religionen ber Glaube an die fittliche Weltordnung" ift (S. 365). Man könnte amar damit einverstanden fein, wenn man fich ber Definition ber fittlichen Beltordnung erinnert, wonach "die moralische Beltordnung. bie wirfende Bernunft Gott" felbft ift (S. 102); danach märe ber Rern aller Religionen der Glaube an Gott. Aber wenn mir eben bort lefen : "All unfer Leben ift fein Leben, er ift das Band der Geifter, ihre gemeinschaftliche Quelle und ihre Barmonie", - fo werden wir wieder fehr bedenklich, denn dann verfcwimmt das Wefen der Religion wieder, und das, was sie dem Menschen unentbehrlich macht, die Rettung und die Gemähr feiner Berfönlichteit ober firchlich geredet, das Beil feiner Seele, ift in unabsehbare Ferne gerückt. Es ift der Frrtum der pantheiftischen Bhilosophie — und frei davon ift auch Carrieres Bhilosophie nicht -, daß über dem Gangen der Einzelne verschwindet. Na an fich fcone und wertvolle Gedante der fittlichen Beltordnung barf nicht blog wie des Simmels Blau fich über ben Denfchen wölben, fondern muß wie das Sonnenlicht auf die Erde, ja in die Erbe hineinscheinen, d. h. nur der perfonliche lebendige Gott, wie er ebenso ben einzelnen Menschen mie die Menschenwelt, ja bie ganze Schöpfung im Auge hat, lentt und regiert, ift diefe Sonne; ienes Blau und jene Wölbung löft fich dem Forfchenden auf, bie Sonne bleibt, je genauer man fie erforscht. Es ift aber der weltgeschichtliche Beruf des Chriftentums, diefen lebendigen perfonlichen Bott der Belt geoffenbart zu haben und fortmährend zu offenbaren; darum ift diefes die abfolute Religion. Und mer beren Befen genau erforicht, wird finden, daß alles perfonlich gefest ift, darum bleibt das Wort Chrifti unerschüttert fteben : " niemand tommt zum Bater denn durch mich." Joh. 14, 6.

# Der Gebrauch der Wörter adhSeia, adhSche und adhSivós im Renen Testamente

### auf Grund des alttestamentlichen Sprachgebrauches

untersucht von

## \$. S. Wendt.

Behufs einer genaueren Feftftellung der Bedeutung, welche die Begriffe alhosea, alnohs und alnoevos im Sprachgebrauche des Neuen Teftamentes haben, scheint es mir notwendig, zunächst die entsprechenden hebräischen Begriffe im Alten Testamente zu prüfen.

Befannt ift, daß ber Verbalftamm 100, von welchem die Subftantive (= אמונה und אמונה abgeleitet find, die Grundbedeutung des Festseins hat. 3m Ral bedeutet das Berbum bas Festfein bes Stützenden, Baltenden 1); wenigstens findet fich bas Particip einige Male in ber Bebeutung des Wärters ober der Umme, welche bas Rind auf dem Urme tragen (num. 11, 12. 2 Sam. 4, 4. Jef. 49, 23. Ruth 4, 16; vgl. das Part. pass .: Thren. 4, 5) und in der von bier aus erweiterten Bedeutung des Erziehers (2 Reg. 10, 1. 5. Efth. 2, 7). 3m Niphal bedeutet bas Berbum bas Festfein des fich Stützenden, Gehaltenen. SO wird es zuerft gebraucht von dem Festifigen des getragenen Rindes (Sef. 60, 4), bann von dem Festfein des wohlbegründeten Saufes '1 Sam. 2, 35; 25, 28. 2 Sam. 7, 16. 1 Reg. 11, 38) und von dem Festfein des Plates, an welchem ein Pflock feine fichere Stelle findet (Jef. 22, 23. 25). In ermeiterter Bedeutung wird 8 Jef. 7, 9 gebraucht zur Bezeichnung des Festfeins von Beromen hinfichtlich ihres politischen Buftandes; wir tonnen den ac-

<sup>1)</sup> Bgl. 2 Reg. 18, 16: האטנות "bie (eine Thur tragenden) Bfeiler".

Benbt

nauen Sinn diefer Stelle mit ihrer pointierten Gegenüberftellung des Hiphil und des Riphal wohl folgendermaßen wiedergeben: "Benn ihr nicht [Gott] zu einer festen Stütze macht, so habt ihr keine Festigkeit." An der Stelle Hiob 12, 20 sind die "Fester", denen Gott die Sprache entzicht, die in der Redelunst Sicheren.

Bon besonderer Bichtigkeit find dann aber folgende Bendungen, welche die Bedeutung des Niphal nimmt.

Erstlich wird es gebraucht zur Bezeichnung des richtigen übereinftimmens von Aussagen oder Erscheinungen mit der Birklichteit, welche sie zur Darstellung bringen. Die Wirklichkeit ift hier gewissermaßen als die Grundlage gedacht, welche den Aussagen oder Erscheinungen Festigkeit verleiht. Bir übersetzen das Wort dann durch "wahr sein". So finden wir es von Worten und Offenbarungen (Gen. 42, 20. Hos. 5, 9. 1 Reg. 8, 26. 1 Chron. 17, 23 f. 2 Chron. 1, 9; 6, 17) und von aussagenden Personen gebraucht (Jes. 8, 2. Jer. 42, 5. Ps. 89, 38). Mit Bezug auf Erscheinungen ist es an den Stellen Deut. 28, 59. Jes. 33, 16 und Jer. 15, 18 gebraucht, wo das "Festsein" der Krantheiten oder des Basser bedeutet, daß der dußere Anschein berselben, welcher auch täuschen könnte, mit der Wirtlichkeit übereinftimmt, daß es also wahre, richtige Krantheiten und wahres, richtiges Basser sind <sup>1</sup>).

1) Gewöhnlich findet man an diesen drei letzten Stellen für JORI die Brdentung , dauerhaft, beständig sein". Die oben angenommene Bedeutung schiut mir aber deu Borzug zu verdienen, 1) weil an der Stelle Jer. 15, 18, welche wiederum zur Erklärung der anderen beiden Stellen bient, in dem Begriffe DRO IJOR die Borstellung des unwahren Scheines des Baffers is befimmt vorliegt, daß es am einsachsten ift, in dem erläuternden Jusate NO UDRI eben diese Borstellung fortgeset zu finden; 2) weil, wie wir nachter jehen werden, in ganz analogen Fällen DRN die Richtigkeit im Gegenfase zum fallchen Scheine ober zur fallchen Borstellung bedeutet; 3) weil auch sons wir Bedeutung der Dauerhastigseit dem Stammworte IDN und den abgeleitetn Borten nicht dirett anhastet. Auch ION fie bedeutet zunächst ein sches, solides Haus, nud nur sofern das haus dann zur bilblichen Bezeichung der Rachtommenschaft dient und wir in der Überstetung gleich das Bild auflösen, gewinnt das Epitheton die Bedeutung "dauernd", weil eben bei einer Rachtommenschaft sich die Festigkeit in ihrer zeitlichen Fortbaner berstellen

512



Zweitens aber wird das Riphal gebraucht zur Bezeichnung auch anderer Arten richtigen Übereinftimmens ober richtig entfprechenden Berhaltens. Go wird es vorzugsmeife gebraucht von ber richtigen Rorrefpondenz, in welcher das ethifche Berhalten einer Berfon gu bestimmten verpflichtenden Berhaltniffen oder Thatfachen ftebt. Bir überfegen es in diefen Sallen durch "tren fein". Die Berfciedenheit Diefer Bedeutung von ber auf Ausfagen ober Ericheinungen sber Ertemtniffe beziglichen Bebentung bes Babrfeins ethellt befonders beutlich aus einer Stelle mie Brov. 11, 13, mo es von bem in Gegenfage zu bem bir Geheimniffe aus. plaudernden Ohrenbläfer heißt, er verberge das Bort. In diefer Bedeutung wird mun das Bort ansgefagt von Berfonen, fofern fie im allgemeinen jenes ben Berpflichtungen entfprechenbe ethifche Berhalten üben (Pf. 101, 6. Prov. 11, 13. Nehem. 13, 13) 1), oder fofern fie es in einem befonderen verpflichtenben Berhältniffe üben: vom Rnechte (num. 12, 7. 1 Sam. 22, 14), vom Boten (Brov. 25, 13), vom Briefter (1 Sam. 2, 35) oder von Gott in feinem Berhältniffe zum Bolte 3srael (Deut. 7, 9. Sof. 12, 1. Juf. 49, 7), ober von den Israeliten in ihrem Berhältniffe an Gott (Jef. 1, 21. 26. Pf. 78, 37). Beiter wird es ausgefagt von ber personlichen Gefinnung, fofern fie fich auf jenes ethifche Berhalten richtet (Bf. 78, 8. Nehem. 9, 8) und mblich von Angerungen und Bethätigungen bes Billens, fofern fich in ihnen jenes Berhalten bewährt: von dem Bunde Gottes (Bf. 89, 29) und von feinen Hulderweisungen (Stef. 55, 3). Etwas anderer Urt ift bas durch wege bezeichnete "Richtigfein" an olgenden Stellen. Die Ausfage Brov. 27, 6: 27, 8: LAGUTE ENGLIS ebeutet: "Gerecht find die Bunden, die der Liebende fchlägt." In Bj. 19, 8; 93, 5 und 111, 7 aber werden wir bas von en Bererbnungen Gottes ausgefagte iberfeten: "angeteffen fein"; ber Sinn ift nicht, daß dieje Berordnungen mabr ind, b. b. etwas Birkliches richtig zum Ausdrud bringen, fonbern af fie den Dingen und Berhältniffen, auf welche fie fich beziehen,

Theol. Stub. Jahrg. 1888.

34

<sup>1)</sup> In dem gleichen Sinne, wie an diefen Stellen bas Particip |PN] ird das Abjectivum |1019 gebraucht: Pf. 12, 2 u. 31, 24.

insofern richtig entsprechend find, als sie dieselben in zutreffender Beise regeln 1).

Dağ auch bei diefer Berwendung des Wortes in übertragener Bedeutung die finnliche Grundbedeutung des Festsfeins dem Bewußtfein des Hebräers nicht ganz entschwunden ist, läßt sich noch daran erkennen, wie 1 Sam. 2, 35 dem ואָרָן גאַרן גען verheißen wird, wo das gleiche Attribut doch offenbar eine gleiche Beschaffenheit bei dem Priester und dem Hause bezeichnen soll. wie ferner das Langung Bs. 111, 7 erläutert wird durch den Jusaufat B. 8: אַאָרָעו בָרִיוּז אָלָן. 111, 7 erläutert wird durch den Jusaufat B. 8: אַאָרָעו בָרִיוּז אָלָן. 111, 7 erläutert wird durch den Jusaufat B. 8: אָאָרָעו בָרִיוּז gliede zu der Aussage הַכּרִיוּז הוו לא בָּרָרִיז usbrucke heißt: "Ihr Herz stand nicht aufrecht (גארַכָרוּן) mit ihm" (vgl. Bers 8).

Auf die Bedeutung des Hiphil brauchen wir hier für unseren Zweck nicht einzugehen.

Ganz analoge Bedeutungen wie beim Niphal von 1000 nehmen wir num wahr bei den Substantiven 1000 und 1000 über die Frage, ob sich beim Verbum diese Bedeutung in Abhängigkeit von den Bedeutungen, welche die Substantive allmählich angenommm hatten, entwickelt haben, oder ob das Abhängigkeitsverhältnis ein umgekehrtes ist, lasse ich das Urteil dahingestellt. Teils der Lürze halber, teils um das Maß der zwischen beiden Substantiven be stehenden Synonymität deutlich hervortreten zu lassen, halte ich es für zweckmäßig, die beiden Substantiva nicht getrennt von einander, sondern in Berbindung mit einander zu betrachten.

I. Die finnliche Grundbedentung der durch gute Stützung bergestellten Festigkeit findet sich ganz rein nur einmal bei aussen näml. Ex. 17, 12, wo es von den gestützten Händen Moses heißt: "sie wurden "". Zur Bezeichnung der foliden Sicherheit eines politischen Zustandes, also in analogem Sinne, wie juga an der Stelle Jes. 7, 9, wird mehrsach nur gebraucht. So in der Berbindung nur 13, 6. Jes. 39, 8. 2 Reg. 20, 19.

<sup>1)</sup> Die Rechtfertigung biefer Auffaffungen des Wortes an den vier julch genannten Stellen liegt in den analogen Bedeutungen, welche wir nachher für קמונה חאַצ וואס אָמונָה finden werben.

Eft. 9, 30 ober האָה אָרָזם אָרָז Yer. 14, 13; ohne diefe Berbindung nur 2 Chron. 32, 1: "nach diefen Begebenheiten und diefer 'אַ ", d. i. nach dem in den vorangehenden Rapiteln geschilderten Friedenszuftande im Gegensatze zu den in Rap. 32 zu berichtenden Kriegsläuften. אָמאָרָה findet fich in dem gleichen Sinne Jef. 33, 6: "es wird (d. i. Sicherheit) beiner Zeiten fein" 1).

II. Säufig bezeichnet dann nige bei Ausfagen ober Borftellungen oder Erfcheinungen die Feftigteit ober Gultigteit, welche diefelben infofern haben, als fie etwas Wirkliches richtig zum Ausbruck bringen: d. i. die Bahrheit. So heißt es von Bortaussagen, daß fie non find, oder Borte der 'n find, ober 'n jum Gegenftande haben, im Gegenfate zum Frrtum oder zur Lüge: Gen. 42, 16. Deut. 13, 15; 17, 4; 22, 20. 2 Sam. 7, 28. 1 Reg. 10, 6; 17, 24; 22, 16. Jef. 43, 9. Jer. 9, 4. Sach. 8, 16. 95, 119, 160; 132, 11. Brov. 22, 21. Robel. 12, 10. Dan. 10, 1; 11, 2. 26hron. 9, 5; 18, 15; ebenjo von einem Beichen: Jof. 2, 12; von einer Schrift: Dan. 10, 21; von einer Bifion: Dan. 8, 26; von Lippen: Prov. 12, 19; von Beugen: Ser. 42, 5. Brov. 14, 25. So heißt es ferner, etwas fei ober gefchehe negg, d. i. richtig fo, wie man es fagt ober bentt, ober wie andere es fagen ober meinen: Jud. 9, 15. Jer. 26, 15; 28, 9 2). - Wenn die burch seichnete Übereinftimmung mit der Birflichkeit darin besteht, daß Borte ober handlungen, welche eine beftimmte Gefinnung zum Ausdrucke bringen, wirklich anf ber Gefinnung beruhen, welche fie ausbrücken, fo gewinnt der Begriff die Bedeutung der Aufrichtigteit im Gegenfage zur Seuchelei. Borzugsweise wird er in diefem Sinne mit Bezug auf religiöfe

1) Bgl. 2 Sam. 20, 19: אָלָטֵי אָמוֹני וַשְׂרָאַל b. i. "friedfame, fichere (Lente) Straels". Es foll an diefer Stelle gewiß nicht ber moralifche, fondern ber politifche Zuftand der Einwohner ber Stadt Abel gelobt werben.

2) In dem gleichen Sinne werden die Abverdia DPP, und (in Fragefähen) DPP, "ficherlich, gewiß" gebraucht, um die Richtigkeit deffen, was man fagt ober denkt, zu vekräftigen, bzw. um die Richtigkeit einer Ausfage oder Bortellung in Frage zu ziehen: Gen. 20, 12. Jof. 7, 20. 2Reg. 19, 17. Jef. 17, 18. Hiob 9, 2; 12, 2; 19, 4. 5; 34, 12; 36, 4. Ruth 3, 12. — Gen. 8, 13. Rum. 22, 37. 1 Reg. 8, 27. 2 Chron. 6, 18. Pf. 58, 2.

34\*

Funktionen angemendet, fofern diefelben nicht blog äußerlich vollrogen werben, fondern mabrer Ausbrud frommer Befinnung finb: in men wandelt der Frumme vor Gott (1 Reg. 2, 4; 3, 6, 2 Reg. 20, 3), ober bient er Gott (30f. 24, 14. 1 Sam. 12, 24), ober ftilist er fich auf Gott (Jef. 10, 20), ober fcmoort er bei Gott (Sef. 48, 1. Jer. 4, 2), ober ruft er Gott an (Bi. 145, 18). Bon ber Aufrichtigteit Gottes bei feinem Bevfahren gegenüber feinem Bolle wird das Bort fo gebraucht : 3er. 32, 41. vielleicht auch Sach. 8, 8. In fast allen diefen Fällen ift mich mit einem parallelen Ausdrucke verbunden, welcher entweder noch besonders angiebt, bag das betreffende ängere Berhatten in ber inneren Gefinnung feinen Grund hat (בלב שלם oder בכל לכב), ober aber in anderer Weise die sittliche Rechtbeschaffenheit des Subjettes bei diefem Berhalten hervorhebt (1933 ober 2193). ---Endlich bedeutet more einigemake, in analoger Beije wie imm an ben Stellen Deut. 28, 59. 3ef. 33, 16. 3er. 15, 18, die Richtigteit, welche eine Sache infaften bat, als ihr äuferer Anfchein oder die Borftellung, welche man fich über fie gebildet hat, ber Birflichtett entipricht: npy 777 (Gen. 24, 48) bebentet , richtiger Wea", welcher nicht trügerifch fo erscheint, als führe er zu dem brabficitigten Biele; non The (2 Chron. 15, 3 ogl. 3er. 10, 10) "richtiger Gott", welcher nicht fälfchlich für Gott gehalten und als Gott verehrt wird; non yn (Jer. 2, 21) "richtiger Same".

Das Wort synny wird in diefer Bedeutung nicht gebraucht. Un einigen Stellen liegt es beim erften Anblick nahe, diefe Bebeutung anzunchmen (z. B. Jer. 7, 28. Prov. 12, 17 vgl. B. 19. 2Chron. 19, 9); aber eine genauere Betrachtung zeigt boch, daß hier vielmehr die Bedeutung der im Folgenden zu erörternden Kategorie vorliegt.

III. Sowohl now als auch weiche Nusfagen an fehr zahlreichen Stellen nicht die "Festigkeit", welche Ausfagen oder Erfcheinungen oder Borstellungen dadurch haben, daß sie etwas Wirkliches ausdritchen oder darstellen, fondern eine "Festigkeit", welche bei fendlungen, Außerungen oder Gestinnungen durch ein andersartiges richtiges Korrespondieren zu etwas Gegebenem, Bestehendem hergestellt wird. Je nach der besonderen Art der forrespondierenden

Bezichung nehmen die Wurte dann die Bedeutung der Gerechtigleit oder der Angemessenheit oder der Pflichturene an.

So bezeichnen die beiden Borte querft die Gerechtigteit, wilche gebührend urteilt und vorgilt. nur wird in diefer Bedeutung an folgenden Stellen gebraucht. Jef. 42, 3 heißt es: "er (ber Rnecht Jahves) wird '35 bas Gericht ausgehen laffen"; Ejech. 18, 8 und Sach. 7, 9; 8, 16 ift von der Ausübung von wown die Rede; Prov. 29, 14 vom Könige, welcher 'ny die Armen richtet. Entsprechende Belohnung geschieht in 'n (Jef. 61, 8: "ich gebe ihren Lohn 'so", b. i. gebührend, wie er verdent ift; Brov. 11, 18: (wer wirdende Beftrafung ebenfalle. (Bf. 54, 7: "er [Gott] wird das Böfe meinen Biderfachern vergelten; in deiner 's vertilge fiel"). Hierher werden mit auch die Stelle Pf. 119, 43 ziehen dürfen, wo bas nicht, um deffen, Bewahrung ber Dichter bittet, nicht. als. "Bahrheits. wort", fondern als "gebührendes Bort" zu faffen fein mirb, indem der Gedanke der Bitte in Beziehung zu dem vorangehenden. Berje fteht, mo es heißt : "ich werde Antwort geben meinem Somäher". Richt darauf, daß ber Inhalt feines Wortes der Birllichteit entfpricht, fondern barauf, bag berfelbe für die Schmäjungen bes Begners eine gebührende Entgegnung bilbet, tommt es n Bittenden an. - wird in gleichem Sinne gebraucht Bi 96, 13: "Jahve richtet den Erdfreis in py und die Bölter n feiner 'm"; und ebenfo Pf. 119, 75: "ich weiß, Jahve, daß 19 deine Gerichte find und in (d. i. gebishrend, wie ich es veriente) bu mich gedemütigt haft "1).

Wenn an diefen Stellen unfere beiden Worte mit Bezug auf it Funktionen des Richters angewendet find, fo finden wir fie n einigen anderen Stellen mit Bezug auf die des Gefetzgebersbrancht. Bon den wegen, ber anfehr den allen oppier, den anfehr den ausgeschnet in 19, 142. 151. lottes heißt es, fie feien ausgest Bf. 19, 10; 119, 142. 151. leh. 9, 13. Jm Munde Levis war auge mal. 2, 6. benfo wird weren gebraucht Pf. 119, 86: "alle-Gebote Gottes

<sup>1)</sup> Bgl. die oben (S. 518) berücffichtigte Stelle Brov. 27, 6: "Dieunden, die ber Liebende fchlägt, find D'UN!" (b. i. gerecht).

find 's" (vgl. B. 138). Der Sinn ift hier chenso wie an den oben (S. 513) angeführten Stellen, wo wird in analogen Ausfagen gebraucht ift, daß die Gesetse insofern Richtig teit haben, als sie den Dingen, Berhältnissen und Bersonen, auf welche sie sich beziehen, angemessen sind, so daß ein gutes Berhalten herauskommt, wenn sie in Geltung find.

Dann tommt für uns nun eine große Reihe von Stellen in Betracht, wo aus dem Bufammenhange zunächft bas Regative flar ift, daß und und nauf die auf Aussagen und Borftellungen fich beziehende Bahrheit jedenfalls nicht bedeuten. Sehr häufig ericheint der eine ober der andere Ausdruck als Objekt oder als Bräditat oder mittelft einer Bräposition als abverbielle Näberbestimmung mit rigy verbunden, fo daß man bieraus erficht, es fei eine bestimmte Art prattifchen Berhaltens gemeint (nye: Gen. 24, 49; 32, 11; 47, 29. 30j. 2, 14. 3ud. 9, 16. 19. 2 Sam. 2, 6. Ejech. 18, 19. Bf. 111, 7 f. Nehem. 9, 33. 2 Chron. 31, 20. - May: 2 Reg. 12, 16; 22, 7. Sef. 25, 1. Bf. 33, 4. Brov. 12, 22. 2 Chron. 19, 9; 34, 12). Ferner werden die beiden Ausdrucke einerseits oft in koordinierende Betbindung gestellt mit anderen Borten, welche bie fittliche Rechtbefchaffenheit ganz im allgemeinen bedeuten, mit , we, wer, wer, und anderen (z. B. 1 Sam. 26, 23. 3ef. 11, 5; 59, 14. Sach. 8, 8, 95. 15, 2; 111, 8; 143, 1. 2 Chron. 31, 20), anderfeits in Gegenfatz zu dem Sittlich . Böfen im allgemeinen, (Deut. 32, 4. Brov. 8, 7. Nehem. 9, 33; vgl. 3ef. 59, 15. Pf. 51, 4 f.). Bir müffen den besonderen Sinn von und auch in diefen Fällen barin finden, daß fie eine folche gute Beschaffenheit oder ein folches gutes Berhalten bezeichnen, wie es burch ein richtiges Entsprechen gegenüber Beftebendem, Gegebenem hergestellt wird, die Bflichttreue nämlich in den verschiedenften Formen, in welcher man den bestehenden verpflichtenden Berhälts niffen oder Erfahrungen oder Sandlungen oder Bufagen gebührend entfpricht 1). So find die naw nelche (unrechten) Gewinn

<sup>1)</sup> In dem gleichen Sinne wird אָרָן Deut. 32, 20 und אָרָן St. 26, 2. Prov. 13, 17; 20, 6 gebrancht. An der Stelle Prov. 14, 5 aber wirt der Dulla VI als "Zeuge der Bahrheit" ju übersetzen fein.

Haffen" (Er. 18, 21; vgl. Rehem. 7, 2) und ber ", welcher einem folchen gegenübergestellt ift, ber "fich drängt reich au merden" (Brov. 28, 20): "pflichttreue Leute", welche fich von dem ihnen pflichtmäßig obliegenden gandeln durch feine Rüchfichten auf ihren äußeren Borteil abbringen laffen. Benn Jotham zu den Sichemiten barüber rebet, ob fie nyg gehandelt baben, indem fie den Ubimelech zum Rönige gemacht haben (Rub. 9, 16, 19), fo ift feine Meinung, wie aus bem Bufammenbange der Worte deutlich hervorgeht, ob fie in diefem Berfahren den Berpflichtungen, welche fie gegen Jerubbaal und fein Baus haben. entsprochen haben und "gemäß dem, mas feine Bande ihnen erwiesen haben, ihm gethan haben" (B. 16). Benn es mit Bezug auf Beamte, und zwar vorzugsweife auf folche, denen die Bemahrung oder Verteilung von Geldern obliegt, heißt, fie hätten fungiert (2 Reg. 12, 16; 22, 7. 2 Chron. 31, 12. 15. 18; 34, 12), fo ift ber Sinn, man hatte fich auf bie 2mts. treue diefer Leute bei ihrer Thätigfeit verlaffen, oder verlaffen tonnen, ohne eine andere als diefe moralische Garantie zu verlangen. In der gleichen Bedeutung merden unfere beiden Worte auf Gott bezogen; fie bezeichnen die Gigenschaft Gottes oder die Art des Berhaltens Gottes, in welcher er treu ben Berpflichtungen entfpricht, welche durch feine Bundfcließung mit dem Bolte gergel und durch fein Berhältnis ju den einzelnen Frommen bedingt find. Deshalb erwartet der Fromme, daß die nur ober die nacht Gottes oder Gott vermöge derfelben ihn erhöre in ben Zeiten der not (Bf. 69, 14; 143, 1), ihn errette und beschirme (Bf. 31, 6; 91, 4) und ihn auf feinem Wege leite (Pf. 25, 5; 43, 3).

<sup>1)</sup> In den an Gott gerichteten Aussagen Pf. 86, 11: "ich will wandeln IPPNI" und Dan. 9, 13: "wir flehten nicht zu Gott, um uns abzukehren von unseren Sünden und um klug zu sein IPPNI" sind die an NOM angehängten Suffixa so zu verstehen, daß sie Gott nicht als Subjekt, sondern als Objekt der geübten Treue bezeichnen: also "in Treue gegen dich". An der Stelle Ps. 26, 3: IPPNI IPPII ist dagegen durch die vorangehenden Worte: "deine Huld ist vor meinen Augen" der Sinn angezeigt: "in deiner (d. i. der von dir erwiessennen) Treue ergehe ich mich", b. h. ich beschäftige mich mit ihr in meinen Gedanten.

So umfaffend unn ober bas durch bie beiben Borte bezeichnete fittlich-ante Berholten ift, indem chen für einen jeden die treue Erfüllung ber für ihr beftehenden bejonderen Berpflichtungen bit üttliche Stanvtaufaste bildet, fo erhellt boch, daß eine beftimmte Art des sittlich-auten Berhaltens durch dieje Borte nicht bezeichnet fein tann, nämlich nicht bas ohne bestehende Berpflichtung ober gar trei erfehrener Unbill juvortommenbe, nen anfnupfende, verföhnliche Berhalten. Das ift der Grund, weshalb nom und mugenein häufig verbunden werben mit vort benn bie durch biefe beiden Begriffe bezeichneten Berhaltungemeifen erannen einender: die Suld, welche durch ihre freie Liebesermeifung nene Gemeinichaftsverhältniffe ftiftet oder in den beftebenden über Gebühr Bohlthaten erweift oder die fculdvoll unterbrachenen Ges meinschaften gnadenvoll wieder aufnimmt, und die Bflichttreue. melche gebührend die empfangenen Güter und Boblichaten vergilt. die beftehenden Gemeinschaftsverhältniffe durch entiprechende Bethatianna enfrecht erhält und auch die freiwillig und gnadenmäßig übernommenen Berpflichtungen gewiffenhaft erfüllt. Borzugsmeife wird fo als more over (etwas feltener, nur in Bjalmen vortommend) mer gnbegriff des heilsmäßigen Berhaltens Sottes gegenüber feinen Frommen und feinem Bolle bezeichnet und gepriefen: Ben. 24, 27; 32, 11. Er. 34, 6. 2 Sam. 2, 6: 15. 20. Math. 7, 20. 96. 25, 10; 36, 6; 40, 11 f.; 57, 4. 11: 61, 8; 86, 15; 89, 23. 15. 25. 34; 92, 3; 98, 3; 100, 5: 108, 5; 115, 1; 117, 2; 138, 2. Aber auch Meufchen erweisen fich einander 'n und now (Gen. 24, 49; 47, 29, 306. 2, 14. Prov. 16, 6; 20, 28; vgl. 3ef. 16, 5), und das Borhandenfein diejes Doppelverhaltens im Bolte wird als charatteriftifches Mertmal eines guten und gludlichen Buftandes angegeben (Bf. 85, 11; vgl. Sof. 4, 1). In den Stellen Bron. 3, 2; 14, 22 ift von Erfahrung von 'm 'o bie Rede, ohne daß speziell Gott oder speziell die Menfchen als die diefes Berhalten Erweisenden genannt und gedacht find: die Erfahrung von Gutem im allgemeinen ift gemeint.

Richt an allen Stellen, wo nog vortommt, läßt fich mit Beftimmtheit erkennen, ob die von uns unter II oder III angegebene

Bedentung vorliegt. Wir bürfen wohl annehmen, daß in folchen füllen auch für bas Bewußtiein der Schriftfteller nicht beftimmt nur die eine oder die andere Bedeutung Blatz gehabt hat. Benne ts Bi. 119, 160 beißt: "bie Summe beines (Gottes) Bortes. ift 'N"; oder Gach. 8, 16: "redet 'n gegen einander"; ober Bron. 8, 7: "'s finnt mein Gaumen und Greuel für meine Lippen ift Bofes", fo find mir einerseits durch die Beziehung der 'n auf Ausjagen aufgefordert, fie von der Wahrheit im Gegenfate gur Buge zu verfteben; anderfeits ift ce durch den Rufammenhang. nahegelegt, die Angemeffenheit, Gerechtigfeit, Treue mitbezeichnet ju finden, alfo bem Borte auch die Bedeutung zuzuweisen, welche wir für nuchmen, wo diefes Wort mit Bezug auf Ausjagen gebraucht ift (Jer. 7, 28; 9, 2. Brav. 12, 17. Bf. 119, 86. 138). Den gleichen, fowohl die Bahrheit bes Ausfagens als auch bie Treue bes Sandelns umfaffenden Sinn merden. wir daun aber auch an anderen Stellen annehmen, wo von nyn geredet wird, 3. B. Jef. 59, 14 f.: "es wandt auf dem Blate 's, - - und die 's ift verlaffen"; Gach. 8, 19: "liebet bie 'n und ben Frieden" ; Brov. 23, 23: "'s taufe und vertaufe nicht, Beisheit und Bucht und Berftanb".

Bir tönnen bas Refultat unferer bisherigen Untersuchung folgenbermagen zusammenfaffen. Das Bort min hat einen viel umfaffenveren Sinn als unfer Wort "Wahrheit", und zwar wäre es nicht richtig, diefen umfaffenderen Sinn nur als eine fehundare Erveiterung des Simmes "Bahrheit", welcher ben eigentlichen und. vichtigften Sinn des Bortes darftellte, ju betrachten. Sondern uf Grund der urfprünglichen finnlichen Bedeutung ber durch, Stützen bergestellten Feftigteit bezeichnet bas Bort in Uberragung auf Außerungen oder Bandlungen oder Gedanten, beehungsmeise auf Bersonen, sofern fie reden ober handeln oder enten, eine folche "Feftigteit", b. b. einen folchen gultigen guten deftand, wie ihn diefelben dadurch gewinnen, daß fie fich auf etwas Beftegendes, Gegebenes in genau entsprechender Beije beziehen, fich wiffermaßen auf basfelbe ftugend. Unfer Bort "Feftigfeit" auchen wir nicht in diesem übertragenen Sinne; das Wort Richtigteit" giebt den allgemeinen Sinn des hebräifchen Wortes

vielleicht am besten, und boch infofern nur ungenügend wieder, als wir fpeziell die Rorrefpondenz, in welcher ein pflichttreues Berhaltm an den vervflichtenden Berhältniffen und Thatfachen fteht, nicht als "Richtigkeit" zu bezeichnen gewohnt find. Die Bahrheit, welche darin besteht, daß Außerungen in Bort oder That, Er fceinungen ober Borftellungen etwas Birtliches ausbrücken ober barftellen und in biefer Bezugnahme auf Birfliches ihre intellet. tuelle Gültiakeit haben, bildet die eine Art der durch rmy bezeichneten "Richtigkeit"; ihr toordiniert find als andere Arten biefer "Richtigteit" die Bflichttreue, Gerechtigteit, Angemeffenbeit, welche darin bestehen, daß Handlungen oder Aussagen oder Gedanten acaebenen Verhältniffen oder in Thatfachen liegenden ben Forderungen gebührend entsprechen und in diesem gebührenden Entfprechen ihren moralischen, bezw. rechtlichen Bohlbeftand haben. Mit non ftimmt nuck in der allgemeinen Bedeutung gang überein, unterscheidet fich aber im Gebrauche infofern, als aur Bezeichnung der besonderen Urt ber Richtigteit, welche auf intellettuellem Gebiete darch die Übereinstimmung von Aukerungen oder Erscheinungen ober Borftellungen mit ber Birklichteit betgestellt wird, nur nicht nicht gebraucht wird.

Die Bedeutung der Worte py und prop ist mit derjenigen unferer beiden Begriffe nahe verwandt und doch auch bestimmt von ihr geschieden. Auch jene beiden Worte bedeuten "Richtigkeit", aber genauer die Richtigkeit, welche auf der Übereinstrimmung mit einer Norm beruht, also die "Regelrichtigkeit" 1). In einer Anwendung deckt sich nun freilich dieser Sinn ganz mit dem von npp, da nämlich, wo py in der Weise von Worten gebraucht wird, daß die Wirklichkeit als die Norm gedacht ist, welcher die Worte richtig entsprechen; denn hier bedeutet py einfach "Wahrheit", z. B. Ps. 52: "Du liechst Lüge mehr als zu reden 'u", prov. 8, 8 u. ö. <sup>9</sup>). Nur zweiselnd wird man dagegen die Gleichbedeutung von weine mit py oder wertachtziehen,

<sup>1)</sup> Bgl. E. Rautich, Über die Derivate des Stammes 31' im altteftamentlichen Sprachgebrauch (Brogramm; Lübingen 1881), S. 27 ff.

<sup>2)</sup> Bgl. Rautich a. a. D., S. 30.

wo diefe Begriffe mit Bezug auf richterliche Funktionen angewendet find 1). Denn hier wird es fich doch fragen, ob nicht die Berschiedenheit des Sinnes darin besteht, daß jene erfteren Borte die Gerechtigkeit bezeichnen, fofern diefelbe in der genauen Rorrefpondenz zwifchen dem Urteile ober ber Bergeltung und bem beurteilten oder vergoltenen Thatbestande liegt, mabrend die anderen beiden Borte die Gerechtigkeit bezeichnen, fofern diefelbe in der genauen Kongruenz des Urteiles oder der Bergeltung mit der für das Urteilen und Bergelten gültigen Gesetsnorm befteht. 2Bo es fich dann aber um die Anwendung der genannten Begriffe auf die ethisch - gute Beschaffenheit ober das ethisch - gute Berhalten, fet es der Menfchen, fei es Gottes, handelt, gestaltet fich die Berfciedenheit der Bedeutung folgendermaßen. Da bedeuten pry oder ut find, sie Beichaffenheit ober bas Berhalten infofern aut find, als fie ben irgendwie gegebenen, ethifch gültigen Normen gemäß find, welche bestimmen, mas für bas betreffende ethische Subjett gut ift, und was nicht gut; non oder name aber bedeuten, daß die Beschaffenheit ober bas Berhalten infofern gut find, als es jum wefentlichen Inhalte bes burch jene ethijch gulttgen Normen bestimmten Berhaltens gehört, daß eine folche ethische Wechselwirfung ftattfinde, in welcher fich neue Leiftungen in entsprechender Beije auf frühere Erfahrungen oder auf bestehende verpflichtende Berhältniffe ober Zufagen beziehen. pry und prge haben alfo eine viel allgemeinere Bedeutung als unfere beiden Borte; fie tonnen auch den gangen Umfreis besjenigen normgemäßen Gutverhaltens umfassen, welches fich nicht in der Erfullung der beftehenden Berpflichtungen, fondern darüber hinausgehend in der Erweifung unverdienter, gnadenvoller Liebe bewegt; dieje Art bes Butverhaltens ift, wie oben bemertt murbe, im Begriffe der oder אמרבה nicht mit eingeschloffen.

Die Septuaginta haben das Niphal 1993 sowohl wo es "wahr sein", als auch wo es "treu, gerecht, angemessen sein"

<sup>1)</sup> Bgl. Rautich a. a. D., S. 30f. 33. 42.

bedeutet, durchgehends durch negroüseas (nur Jer. 15, 18: nlores exes) oder, wo es im Particip gebraucht ist, durch neoros (Prov. 27, 6: azionesras) wiedergegeben.

In der Stelle Ex. 17, 12, wo das Wort warden in der urfprünglichen Bedeutung der gestützten Festigkeit von den Händen Moses gebraucht ist, haben die Septunginta übersetzt: sysvorzo as zestes sorgespuseras.

Souft haben fie diefes Wort in doppelter Weise miedergegeben. Fast bei der Hälfte der Stellen überschen fie es durch nious; (z. B. 1 Som. 26, 23. Jer. 5, 1. 3; 7, 28; 9, 3); und hieran schließen sich die Stellen Deut. 32, 4, wo sie es durch neorsos, und Prov. 28, 20, wo sie es durch äsioneoros wiedergeben. Bei der anderen Hälfte der Stellen dagegen übersehen sie es durch älnissea. Hierher gehören einerseits mit Ausnahme von Ps. 33 (32), 4, mo sie refores brauchen, und von Ps. 37 (36), 3, wo sie den Sinn des Urtertes ganz verlassen, alle Psalmstellen, und darunter alle Stellen, wo sin Verlassen, alle Psalmstellen, und darunter alle Stellen, wo sin Berbindung mit von vorlammt; anderseits, mit Ausnahme von Jes. 33, 6, wo wieder eine ganz freie Übersetzung gegeben ist, die Istajassellen (11, 5: älnissea; 25, 1 und 59, 4: älnsensen ist, die Istajassellen (11, 5:

Das Bort non geben die Septuaginta in den weitaus meisten Fällen burch aly Seia wieder, und zwar ebenfowohl ba, wo es "Wahrheit", als ba, wo es "Bflichtreue" bedeutet. Die Berbindung mor übersehen fie fast burchgehends mit Elsos zai ally Issa, und die Redensart my mit alt Issav noeir (Sen. 32, 10; 47, 29. 30. 2, 14. 2 Sam. 2, 6. Reh. 9, 33; val. Jef. 26, 10). Da, wo fis das Bort adjettivifc miedergeben, brauchen fie vorzugsmeife algeivos, und zwar in ber Bedeutung "wahr" (2 Sam. 7, 28. 1 Reg. 10, 6; 17, 24. Jer. 2, 21. Prov. 12, 19. Dan. 10, 1. 2Chron. 9, 5; 15, 3), wie in der Bedeutung "treu" (Eg. 34, 6. Pf. 86 [85], 15); feltener alnoh, bezw. alnows (Deut. 13, 14; 17, 4. Prov. 22, 21. Dan. 8, 26). Rur an verhältnismäßig fehr wenigen Stellen überfegen fie nich anders, nämlich teils durch dezacoovry ober adjettivisch durch dinaros, teils durch miares, beziehungsweije

burch neorór. mph. wird Kef. 39, 8 wiedergegeben durch slotin xai denarorvin, dagegen Jer. 33, 6 darch slotin nai niores; ibenfo non w Jr. Jer. 42, 5 durch uccers dinaros, aber Prov. 14, 25 burch uccers neorvis; ferner mon von Gen. 24, 49 durch Eleos xai dinarorvin, dagegen Prov. 3, 2; 16, 6 durch Elenuorvina xai nioreis. Außer an diesen Stellen wird dinarorvin eder dinaros noch an folgenden gebruncht: Er. 18, 21. Jos. 24, 14. Jes. 38, 19 (in B. 18 wird z durch sleryworin überset); Ez. 18, 8. Zach. 7, 9. Dan. 8, 12; vgl. Jes. 61, 8; niores dagegen nur noch Jer. 28, 9; 32, 41.

Die Abverbin wyr, und upp pflegen entweder durch alyswis (3. B. Gen. 18, 18; 20, 12) oder alysela (2Reg. 19, 17) oder sn' alyselaz (3. B. Jef. 37, 18. Hiob 9, 2; 19, 4) ausgedrückt zu fein.

Öfters werben aber auch von ben Septuaginta die Worte alnoen, alnons, alnowos zur Biebergabe underer, als ber bisher berudfichtigten hebraifchen Quebrude verwendet. Bum Teil gefchieht es ba, wo ber Begriff bes Babren bezeichnet werden foll. So Gen. 41, 32: "ring wird bas Bort fein"; LXX: unges έσται το όημα. Jef. 41, 26: "So wollen wir fagen ping (b. h. er ift mit feiner Behauptung im Rechte) 1)"; LXX: xai sposuse, Su adopt svele. 321. 45, 19: "3ch bin Jahre, welcher wyysddao derfiindigt "; LXX: avayysddao addi Seiav. Siob 17, 10: "3ch werde unter wich nicht einen Din finden"; LXX: ou rag supriona de denir algues. Biob 42, 7 u. 8: "Fipt habt nicht nicht gesperichen"; LXX: odn skaltfours eiln 365. Deut. 25, 15: "Ou follit haben אבן שלמה וצדק und 'א ישה ש'; LXX: στάθριον άληθινόν και δίκαιον, μέτρον άληθινόν z. d. (d. h. Gewichte und Mage, welche einerfeits wirflich fo fchwer ober groß find, wie fie angerlich erfcheinen ober man von ihmen behauptet, und anderfeits fo funter bber groß, wie es für fie normal ift). Bgl. nuch die Uberfetzung bes Chafbatichen mus Dan. 2, 45: alustwor to erstwww, 6, 12: alustros 5 26705. Ebenfo merben aber biefe griechtichen Borte in fiktien

<sup>1)</sup> Bgl. Rautic a. a. O., S. 18.

verwendet, wo der Begriff des fittlich Rechten bezeichnet werden foll. Brov. 28, 6; "Ein Armer, welcher iman manbelt": LXX: πτωχός πορευόμενος έν αληθεία. Siob 2. 3: - Her Har Her: LXX: άνθρωπος άκακος άληθινός. Ebenfo: τη = άλη-Jerds: Biob 4, 7; 8, 6; 17, 8; bgl. 6, 25; 23, 7. Ferner Biob 27, 17: "In das Silber teilt fich vp1"; LXX: ra genpara alygivol za965ovoiv. 5, 12: "Ihre Bande ichaffen nicht ": LXX: où μη ποιήσουσον ... αληθές. Es fcient mir beachtenswert, daß an diesen letigenannten Stellen der Sinn von alhoBera, alnBevos, alnBes offenbar nicht eingeschränkt ift auf bie befondere Urt des fittlich rechten Berhaltens, welche durch und und hezeichnet ift, fondern daß die Borte bier aleichbedeutend mit dixalogury und dixalog gebraucht find. Bei den bebräifchen Borten war jene Ginfchräntung des Sinnes durch bas fortwirtende Bewußtfein von ihrer finnlichen Grundbedeutung uns mittelbar gegeben. hatte man aber die Bedeutung jener griechi= ichen Borte einmal fo erweitert, daß fie neben der Bahrheit auch eine Richtigleit rein fittlicher Art bezeichnen tonnten, fo hatte man bei ihnen teinen folchen Unlag, nur an eine fittliche Richtigkeit befonderer Art zu denten.

In der gleichen Beife, wie in der Überfetung aus dem bebräiichen Ranon, finden wir die Borte alif. Dera zc. auch im Buche Tobit, beim Siraciden und in der Beisheit Salomonis gebraucht. 218 charatteriftifche Beijpiele feien folgende Stellen angeführt. Benn es Lob. 3, 2 heißt: dixaros el, xolore, xal ... navas αί όδοί σου έλεημοσύναι και άλήθεια, και κρίσιν άληθινήν xai dixalar ov xolreig, fo muffen wir hier aligera von ber Treue bes fittlichen Berhaltens verftehen, in welcher Gott den Betpflichtungen, die er eingegangen ift, gebührend entspricht, alngevos aber von der Gerechtigteit des richterlichen Berhaltens, in welcher er die Thatfachen, über welche er richtet, gebührend beurteilt und vergilt. Benn dann in B. 5, nachdem noch einmal die zolosis alngewal Gottes hervorgehoben find, im Gegenfate zu diefem gebuhrenden Berfahren Gottes gefagt wird: ouz enoif cause ras έντολάς σου ού γας έπορευθημεν έν άληθεία ένώπιόν σου, fo werden wir auch hier unter der algesa nicht die Aufrichtig-

feit im Gegensate zur Beuchelei, fondern bie ben Berpflichtungen entsprechende Treue verftehen muffen. Den gleichen Sinn hat alifeia auch an ben Stellen 1," 2f.: odois alyelas enoρευόμην και δικαιοσύτης... και έλεημοσύνας πολλας έποίησα und 4, 5 ff .: μή πορευθής ταις όδοις της αδικίας, διότι ποιουντός σου την αλήθειαν, εύοδίαι έσονται έν τοις έργοις σου, ... έκ των ύπαρχόντων σοι ποίει έλεημοσύνην, wo beide Male die Danebenstellung der elenquoovn es deutlich macht, daß unter aln'9sia das pflichttreue Berhalten gemeint ift. Bie an ber letztgenannten Stelle tommt bie Bendung aligerav moieiv "pflichttreues Berhalten üben", auch 13, 6 vor. In den Borten 14, 7 bagegen: οί άγαπώντες χύριον τον θεόν έν άληθεία xai dixaloosiny werden wir die aln'Sela nach Analogie von finge an den Stellen 1 Reg. 2, 4; 3, 6 u. f. w. (vgl. oben S. 515 f.) als Aufrichtigteit verstehen. - In der Beisheit Jefus Sirachs heißt es 7, 20: "Mighandle einen Stlaven nicht, welcher ev aln-Beiq (b. i. in Treue) arbeitet." Diefelbe Bedeutung bat aln-Beia 27, 9: "Bögel ruhen aus bei ihres Gleichen und αλήθεια wird wieder gurudtehren ju benen, welche fie üben; ein Lome ftellt dem Bilde nach, ebenso die Gunden denen, welche Unrechtes üben". mährend wir in den Ausfagen 4, 25: "Biderfprich nicht der aln'-Seice und fchame bich beines Ungebildetfeins", und B. 28; "Bis jum Tode tämpfe für die αλήθεια, fo wird Gott der Berr für sich ftreiten", die aligea wohl als die für die Erkenntnis gultige Bahrheit auffaffen muffen. - Aus ber Beisheit Salomonis ift ußer der an Er. 34, 6 erinnernden Stelle 15, 1: Du, unfer Bott, bift zonords xai alnon's (d. i. rechtschaffen und treu), langnütig und in Barmherzigfeit über alles waltenb", auch bie Stelle , 9 zu ermähnen, wo es heißt: "Die auf Gott Trauenden ovr'ovoir algelar, und die Treuen werden in Liebe in feiner demeinschaft bleiben"; denn hier hat die erfte Sathälfte gewiß icht den Sinn, daß bie Frommen richtige Ertenntniffe erlangen erden, fondern daß fie bei ihrem treuen Sefthalten an Gott mierum bas treue Berhalten Gottes gegen fie merten werden.

Uns liegt alfo bei den Septuaginta ein Gebrauch der Worte .r Geia, algor's und algoris vor, für deffen Berftändnis uns

-== x = = = = winden { ----- Bennite chenie iteter bes fi ----me ber Birflid £ \_**\***/ == mat bie Erene З n in finite and -E BR Den serichi -> ni odena zar zm. 🗢 🗶 🗶 --- --- TING, Wiebergegebe -ne See wer an be I I gang wenigen Säller 2 x w ihrigen Stellen hoben **23** The subric and distric an-\_ m = m Ørbentung entipricht, ----- - mennen Interestung hat, beren 382 man at, bağ er and anter inten feiner Annen-2 => x. minit. 5

Andreas and a series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the series of the se

ide mit dem Berbum verbunden, welches bas Ausfagen ober tennen bezeichnet (in' alngelag einag, ori xrl.: Mart. 12, 32; άληθείας λέγω: Eut. 4, 25; επ' άληθείας καταλαμβάνομαι: g. 10, 34; alnows leyw: Sut. 9, 27; 12, 44; 21, 3; ηθώς olda: Apg. 12, 11; alnows Errwoar: Joh. 7, 26; , 8), teils werden fie mit ber Bezeichnung ber Thatfache felbft, en Behauptung richtig ift, verbunden (3. B. En' alngelag xal τος μετ' αυτου ήν: But. 22, 59; αληθώς θεου υίος εί: latth. 14, 33; vgl. 26, 73; 27, 54. Mart. 14, 70; 15, 39. oh. 1, 48; 4, 42; 6, 14; 7, 40; 8, 31. 1 Theff. 2, 13; 30h. 2, 5). Bu diefer letteren Rategorie gehört auch bie Stelle 39. 4, 27: συνήχθησαν γαρ έπ' άληθείας έν τη πόλει ταίτη 2., nur mit der Besonderheit, daß hier als die Ausfage, beren ftige Übereinftimmung mit der Birklichkeit durch en' abngelac rvorgehoben merden foll, nicht biefe gegenwärtig bie Thatfache ussprechenden Worte gedacht find, fondern bas vorher in B. 25 f. ngeführte Bfalmwort, welches prophetisch die Thatfache verfüngt hatte.

Dann wenden wir uns zunächst zu den paulinischen Brien<sup>1</sup>), wo bei einer ersten Reihe von Stellen  $d\lambda \eta \Im \vartheta \alpha$ , Bahreit" bedeutet, d. h. die Richtigkeit, welche Äußerungen oder Erantnisse insofern haben, als sie etwas Birkliches zum Ausdrucke der zur Borstellung bringen. Doch ist hier wiederum eine Berhiedenheit des Gebrauches zu bemerken. Nur an wenigen Stellen urd das Wort so gebraucht, daß es die Wahrheit rein als eine ti und Beschaftenheit des Aussagens oder Erkennens belchnet, indem es mit einer Präposition als adverbiale Räherstimmung zu dem Berbum des Aussagens oder Erkennens hinzustit, nämlich 2 Ror. 7, 14: ws narra er algela elalahgaauer ur; Rol. 1, 6: enkyrwere rir zágur rov Seov er algela;

Theol. Stub. Jahrg. 1883.

85

<sup>1)</sup> Die Stellen des Epheferbriefes, den ich nicht für authentisch paulinisch ilte, ziehe ich doch hier gleich mit in Betracht, weil sich der Gebrauch des Jortes alsossan in diesem Briese ganz dem Gebrauche der paulinischen triese anschließt. Die Stellen der Pastoralbriese dagegen werde ich nachher esonders berückschiegen.

bie Bebentung ber hebrätschen Borte nurs und auch ben Schlüffel bieten muß. Ein Bort, welches ben Sinn diefer bebräifchen Borte gang genau wiedergabe, fehlt der griechtichen Sprache ebenso wie ber beutschen; verhältnismäßig am passenditen würde das Wort nlores fein, weil dasselbe sowohl die Trem des ber Birflichteit entfprechenden Ausfagens und Borftelleus, als auch bie Trene des pflichtgemäßen Berhaltens bedeuten tann. Und fo haben auch bie Septuaginta das Niphal des Berbunns 1798 in all den serichiebenen Bedeutungen, welche denen von non und und analog find. burch Borte, die vom Stamme neor- gebildet find, wiedergegeben, Aber auffallenderweife haben fie das Bort nur an ber Bälfte der Stellen, das Wort nur in ganz wenigen Fällen burth nloris bezw. nioros überfest. Un ben übrigen Stellen haben fie fust burchweg die Borte aligeus, algons und algoros angemendet, beren eigentlicher Sinn boch nur ber Bedentung entfpricht, welche das Bort my in einer bestimmten Anwendung hat, deren Sinn von ihnen min aber fo erweitert worden ift., daß er anch bie Bedoutungen, welche rupy in den anderen Arten feiner Auwenbung und damit übereinftimmend nach hat, umfaßt.

Wenn wir unter diefen Boranssetungen an das Neue Teft am ent hinantreten, so tann es uns bei der ftarten Beeinfinisung burch die Septuaginta, welche die Sprache des Neuen Testamentes sonst zeigt, nicht befremden, wenn wir auch die Worte altizeua,  $dl\eta \vartheta \eta'_{5}$  und  $dl\eta \vartheta u \delta_{5}$  hier zum Teil in einem Sinne verwendet finden, für deffen Eigentümlichteit wir in der Bedeutung der Worte tung und rung die Erklärung suchen mülfen. Es gitt für uns jest, diefen hebraisserenden Gebrauch jener Worte im neuen Testamente genau festzustellen.

Borwegnehmen tönnen wir zuerst bie vielen, fast ausschliefslich den geschichtlichen Bichern angehörigen Stellen, wo die Ansbrücke En alngelag ober alngehörigen stellen, wo die Ansbrücke En alngelag ober alngehörigen in demfelben Simme gebraucht find, wie im Hebräifchen angeho ober 1998, um bei Ansfagen oder Erkenntniffen hervorzuheben, daß ihr Infalt mit der Birklichkeit übereinstimmt. Teils werden diese abverbiellen Aus-

brude mit dem Berbum verbunden, welches das Ausfagen oder Ertennen bezeichnet (in' alngelag einag, ori xrh.: Mart. 12, 32; έπ' άληθείας λέγω: Eut. 4, 25; έπ' άληθείας καταλαμβάνομαι: Apg. 10. 34: alnows leyw: Qut. 9, 27; 12, 44; 21, 3; alnows olda: Apg. 12, 11; alnows Eyrwoar: 30h. 7, 26; 17, 8), teils werden fie mit ber Bezeichnung ber Thatfache felbft, deren Behauptung richtig ift, verbunden (3. B. En' alngelag xal ούτος μετ' αυτου ήν: Lut. 22, 59; αληθώς θεου υίος εί: Matth. 14, 33; vgl. 26, 73; 27, 54. Mart. 14, 70; 15, 39. 30h. 1, 48; 4, 42; 6, 14; 7, 40; 8, 31. 1 Theff. 2, 13; 1 30h. 2, 5). Bu diefer letteren Rategorie gehört auch bie Stelle Apg. 4, 27: συνήχθησαν γαρ έπ' άληθείας έν τη πόλει ταίτη xx2., nur mit der Besonderheit, daß hier als die Ausfage, beren richtige übereinftimmung mit der Birklichteit durch En' alngelag hervorgehoben merden foll, nicht diefe gegenwärtig die Thatfache aussprechenden Borte gedacht find, fondern das vorher in B. 25 f. angeführte Bfalmwort, welches prophetisch die Thatfache verfundigt hatte.

Dann wenden wir uns zunächft zu den paulinischen Briefen <sup>1</sup>), wo bei einer ersten Reihe von Stellen  $d\lambda'_\eta \vartheta \epsilon_{i\alpha}$  "Wahrheit" bedeutet, d. h. die Richtigkeit, welche Äußerungen oder Erkenntnisse insoften haben, als sie etwas Wirkliches zum Ausdrucke oder zur Vorstellung bringen. Doch ist hier wiederum eine Berschiedenheit des Gebrauches zu bemerken. Nur an wenigen Stellen wird das Wort so gebraucht, daß es die Wahrheit rein als eine Art und Beschaftenheit des Aussagens oder Erkennens bezeichnet, indem es mit einer Präposition als adverbiale Räherbestimmung zu dem Verbum des Aussagens oder Erkennens hinzutritt, nämlich 2 Kor. 7, 14: wie narta er algeste fela fealthoapera; vür; Kol. 1, 6: enkyrwite triv zapur tov devi er algeste.

Theol. Stub. Jahrg. 1883.

<sup>1)</sup> Die Stellen des Epheferbriefes, den ich nicht für authentisch paulinisch palte, ziehe ich doch hier gleich mit in Betracht, weil sich der Gebrauch des Bortes alassea in diesem Briese ganz dem Gebrauche der paulinischen Briese anschließt. Die Stellen der Pastoralbriese dagegen werde ich nachher esonders berückschichtigen.

Bhil. 1, 18: παντί τρόπω, είτε προφάσει είτε αληθεία, Χριστός xarayvellerat 1). 216 Eigenschaft ber ausfagenden Berfon, die in ber Bedeutung "Batrhaftigteit", erfcheint aligeus 2 Ror. 11. 10: čotiv algoten Xoistov ev Euch, oti ath. 2) - Beitt aber wird das Bort fo gebraucht, daß es einen folchen Gebauleninhalt bezeichnet, in welchem die Wirklichkeit zur richtigen Darftellung gelangt. Wir gebrauchen unfer Bort "Babrheit" in derfelben Beife, werden aber ben Ginn des griechtichen Bortes noch präcifer miedergeben, wenn wir in biefen gallen überfeten: "Babres. Richtiges" ober: "Bas wahr, richtig ift." Im Übergange m Diefer Bebeutung fteht bas Bort, mo es prabitativifch von Ausfagen gebraucht wird (2 Ror. 7, 14: n was more num ... alt-Seia Evernon; ED. 4, 21: elye ... Er auro Edidaromre, madig toru alr'Seia to To Inoov). Beftimmter aber tritt biefe Bedeutung hervor, wo das Wort als Objett bei Berben des Aussagens gebraucht ift (aligeran leyw: Rom. 9, 1; aligeran Low: 2 Por. 12, 6; Lalere alf Secur: Eph. 4, 25), ober als Genetivus objecti bei Substantiven, welche ein Ausfagen bezeichnen (2 Ror. 4, 2: Th querequ'ou The admyrelas , durch Rundthung des Bahren": 6, 7: ir Loyo alyselas , in Bertundigung von Bah rem"; Rol. 1, 5 und Eph. 1, 13: 5 λόγος της άληθείας; ferner Rom. 2, 20 : ἔχοντα την μόρφωσιν τῆς γνώσεως καὶ τῆς ἀληθείας ἐν τω νόμω "ber du ben Ausbruck ber Ertenntnis und beffen. mas wahr ift, im Gefete haft "). Sieran reihen fich folgende Stellen: Gal. 2, 5. 14 und Rol. 1, 5 bedeutet n alhoSeia rav erayyeliov: "ber mahre (b. i. richtig die Art und die Bedingungen bes beiles verhältniffes der Menschen ju Gott bezeichnende) Ertenntnisinhalt,

<sup>1)</sup> An der letztgenannten Stelle hat αλήθεια im Gegensatze zu πρόφασιs den Simn der Aufrichtigkeit, weil hier als das Wirkliche, welches bei dem suayyéddessat ès αληθείς zum Ausdruck gebracht wird, die innere Gefinnung des Berkündigenden gedacht ift, welche sich wirklich auf das Berkündigen Chissi richtet, während bei dem xarayyéddessat és προσφασει die Gestünnigen Stifft Berkündigenden sich eigentlich auf etwas anderes richtet, das Berkündigen Chissi aber als Mittel braucht, um diese anderen Ziele zu erreichen.

<sup>2)</sup> Bgl. das Abjectivum 2 Kor. 6, 8: wis nlavos xal alydeis "wit Irrende und Bahre (b. h. richtig Erkennende und Redende)".

welchen das Evangelium uns verleiht." Gal. 5, 7 heißt es: "Ber hat euch gehemmt, alnotela 1), b. h. Bahrem (einer Berfündigung, welche euch richtig belehrte), zu gehorchen ?" Ferner Röm. 1, 18: ανθρώπων των την αλήθειαν έν αδιχία χατεγόντων. b. h. "ber Menfchen, welche das Richtige (nämlich ihre richtige Erfenntnis von Gott) in Ungerechtigfeit unterbrücken", und gang analog in B. 25: οίτενες μετήλλαξαν την αλήθειαν του θεού ir to weider, b. h. "welche die richtige Ertenntnis von Gott (nicht, wie gewöhnlich erklärt wird: "das wahre Befen Gottes") in ihrer Lüge verwandelt haben". Endlich wird an ber Stelle Eph. 4, 22 ff. bem alten Denfchen, "welcher verderbt wird gemäß ben Enesvulai the anathe", b. i. gemäß ben fündigen Begierben. welche ben verfinsterten, irrenden Gedanten bes vorchriftlichen Ruftandes entspringen (vgl. B. 17 f.), gegenüberftellt ber neue Denfc "welcher gottgemäß geschaffen worden ift in Simaloving nat boiornte The alndelas", d. h. in der Rechtbeschaffenheit und Beiligteit. welche aus der richtigen Verfündigung und Ertenntnis (über Gott) entspringen (vgl. B. 21).

Andere paulinische Stellen erinnern uns bestimmter an den oben betrachteten hebräischen Sprachgebrauch. Zuerst eine Stelle, wo alisse entsprechend der Bedeutung, welche wir für richterliche Gerechtigkeit bezeichnet. Röm. 2, 2 heißt es: "wir wissen, daß das Gericht Gottes xara alisseur über die folches Thuenden ergeht". Mir scheint, daß mir hier den Gebanken des Apostels nicht vollständig wiedergeben, wenn mir xara alisseur überseten: "wahrheitsgemäß", sondern daß wir überseigen müssen: "nach Gerechtigkeit, gebührend", so daß der Sinn nicht, wie bei der anderen Auffassung, nur ist, beim Gerichte werde das Berhalten der Menschen durch Gott richtig erkannt und ber üchschicht, sondern vielmehr noch bestimmter, es werde eine

<sup>1) 221956</sup>e ift mit Tischendorf nach NAB ohne Artikel zu lefen. Durch Das Fehlen desselben ift ausgedrückt, daß basjenige, was bei der bestimmten vahren Bertündigung, welcher die Galater nicht gehorcht haben, ihren Gehorfam ätte reizen und finden sollen, die Wahrheitsqualität im allgemeinen war.

feinem Schuldwerte entsprechende richterliche Vergeltung erfahren, wie dies nachher in V. 6 ff. vom Apostel noch besonders ausgeführt wird. Auf Deca bedeutet hier doch eine etwas andere ' Art der Übereinstimmung mit der Wirklichkeit, als welche wir durch "Wahrheit" zu bezeichnen pflegen.

An zwei anderen Stellen des Römerbriefes ift von der alf. Seia Gottes die Rebe, wo wir burch ben Zusammenhang unmittelbar darauf geführt werden, fie von der Treue Gottes au verstehen, in ber er bem Beileverhältniffe, ju welchem er fich bem Bolte Israel gegenüber burch feine Berheißungen verpflichtet hat, pflichtgemäß entspricht. Um Anfange von Röm. 3 weist Baulus zuerst die Frage, ob nicht die antorla der einzelnen Israeliten die nloris Gottes aufheben werde (B. 3), zurück durch bie Behauptung der diefer Befürchtung entgegengesetten Thatfache. bag vielmehr Gott alnon's und jeder Menich Weudrys werden muffe, indem er biefe Behauptung burch bas altteftamentliche Schriftwort bearundet, daß Gott in feinen Worten ein dixacovogai erfahren, d. h. als Sixaios anertannt werden müffe (B. 4). Bieran schlieft dann Baulus die Frage, ob nicht, wenn fo bie Sixalogv'n Gottes gerade burch bie adixla ber Israeliten zur Darstellung gebracht werde, bas Strafgericht Gottes über bie adexia ungerecht, unbillig fein würde (B. 5), und diefe Frage wiederholt er in B. 7 noch einmal, indem er nur ihren Bortlaut verändert : "benn wenn die alf 9eia Gottes auf Grund meines wevoua übergroß geworden ist zu feiner Ehre, mas werde ich bann noch als Sünder gerichtet ?" Es ift einleuchend, bag in biefem Zusammenhange bie Begriffe nloris und aniorla, alt Deia und yevoua, dixacoviry und adixla von Paulus ganz gleichbebeutend gebraucht find. Er läßt zuerst für nlorig und oniorla ben Gegenfat aanong und wevorns eintreten, und tann feine Behauptung, bag Gott trot aller Untreue ber Menschen immer aln9rc bleiben müffe, deshalb durch das vom Sixaiovo9ai Gottes redende Schriftwort begründen, weil nach feinem Bewußtfein Sixacos dasfelbe bedeutet, mas er vorher unter alnor's verftanden hatte; der Ausbruck des Schriftwortes veranlaßt ihn bann bei ber Aufstellung ber neuen Frage, zunächst das Wort Sixaiooviry zu

532

brauchen und adexia dazu in Gegenfatz zu ftellen; daß es ihm babei aber boch noch um ben Gegenfat derfelben Berhaltungemeifen zu thun ift, von denen er vorher gesprochen hatte, beweift er baburch, daß er fich bei ber Biederholung der Frage in B. 7 auch im Bortlaute wieder gurudmenbet gu ber Gegenüberstellung ber in B. 4 gebrauchten Begriffe. Man beachte übrigens, wie bier in Abhängigteit von der Bedeutung der Begriffe alnohr und alr'Seia auch bie entgegengeseten Begriffe wevorns und wevoua offenbar einen im Beraleich zu ihrer sonstigen ariechischen Bebeutung erweiterten Sinn erlangen; benn ficher meint Baulus in B. 4 u. 7 nicht nur die Lügenhaftigfeit der Menschen, in welcher fie die ertannte Wirklichkeit nicht recht zum Ausdruck bringen ober fich der ihnen dargebotenen mabren Ertenntnis und Rundgebung verschließen, fondern im Gegenfate zu der Treue Gottes bie Untreue ber Menfchen, in welcher fie gemiffenlos ihre Berpflichtungen Gott gegenüber verleten. - Die zweite Stelle ift Rom. 15, 8f., wo es heißt: "ich meine, daß Chriftus Diener der Beschneidung geworden ift uneo alngelag Geou, bamit er die Berheißungen ber Bater befeftige, bie Beiden aber Uneo Eleovs Gott priefen." Bier find alfeia und eleoc die Übertragung von non oder name und ng; die lettere Berhaltungsweife Gottes, feine die Sünde vergebende und ein Seileverhältnis neu begründende Barmherzigteit bemährt fich gegenüber den Seiden; feine Treue aber, in welcher er bas bestehende Beileverhältnis aufrecht erhält und bie in bemfelben gegebenen und ihn felbit verpflichtenden Berheißungen burch entsprechende Erfüllung befestigt, bemährt fich gegenüber dem Bolfe der Beschneidung.

An einigen anderen Stellen sinden wir  $d\lambda'_{\eta}\mathcal{F}eta$  in direkten Gegensatz gestellt zu  $\pi or \eta \rho la$  und  $d\delta ix la$ , und können hier annehmen, daß Paulus mit dem Worte die Richtigkeit des ethischen Verhaltens, zu welcher die Wahrhaftigkeit in Wort und That nur als eine Seite gehört, hat bezeichnen wollen, und zwar ohne daß von ihm dabei noch die Verschiedenheit des Sinnes, burch welche im Hebräischen nich und Merst von grug und zuger getrennt sind, beobachtet ist. 1 Kor. 5, 8 heißt es:  $\delta o \tau d\zeta \omega \mu \epsilon r$   $\mu r \dots \epsilon^r \zeta \psi \mu xaxlas xal \pi orngolas, dals er die und sinnes die kannes dals von sollen von sollen und$ her die sollt von sollen und water word welche in her die sollt word welche sollt welche sollt welchen sollt welche sollt und $getrennt sollt beschiet ist. 1 Kor. 5, 8 heißt es: <math>\delta o \tau d\zeta \omega \mu \epsilon r$  καὶ ἀληθείας, — 13, 6: οὐ χαίρει ἐπὶ τη ἀδικία, συγχαίρει δὲ דַה מֹגחָשרוֹם, - Rom. 2, 8: דסוֹב ... מֹתנושסטסני עבי דה מֹגחשוֹם nee Doulevois de ty adixia. Benn Baulus ferner 2 Theff. 2, 10ff. mit Bezug auf die napovola des avouos, des av Downoc inc anagrias foreibt, fie werde geschehen in naon anarn adulas wie απολλυμένοις, ανθ' ών την αγάπην της αληθείας ούκ έδέξαντο είς το σωθήναι αυτούς · και δια τούτο πέμπει αυτοϊς ό θιος ένέργεμαν πλάνης, είς το πιστεύσαι αύτους τω ψεύδει, ίνα χριθώσιν **ωπαντες** οι μη πιστεύσαντες τη άληθεία άλλ' ευδοκήσαντες by ry adala, fo beachte man, das auch hier die alndeug nicht etwa im Gegensatz zur anarn oder nharn steht, fo daß wir fit beshalb als Bahrheit der Ertenntnis oder Berfundigung auffaffen müßten, fondern im Gegenfate zu der adexla, welche den Inhalt und die Urt der Frreleitung ausmacht. Der Sinn ift, daß jene Personifitation der Unfittlichkeit, als welche der Antickrift gebacht ift, die Ungläubigen zur Unsittlichkeit verführen wird und daß in diefer Berführung und dem darauf folgenden göttlichen Gerichte die Strafe dafür liegen wird, daß fie dem, was ethifch richtig ift, nämlich dem chriftlichen Evangeltum, welches fie über das richtige ethifch-religiöfe Berhalten belehren und zu bemfelben antreiben und befähigen wollte, feine Liebe und fein Bertrauen gewidmet haben. Unter der alfosfreilich bas chriftliche Evangelium mi ftanden, aber dasselbe nicht im allgemeinen, sondern speziell in ber Beziehung, daß es jene ethijche Art und Abzweckung hat. Bir miffin bann aber auch in dem folgenden B. 12, mo Baulus feine Danf. barkeit darüber ausspricht, daß Gott die Theffalonicher, im Begens fate zu den eben charafterifierten anollouevoi, erwählt habe zum Beile εν άγιασμώ πνεύματος και πίστει άληθείας, diefe legten Botte von dem Bertrauen auf das ethisch Richtige verstehen; nicht ber chriftliche Glaube im allgemeinen, fondern fpeziell die hingabe bes Gläubigen an ben ethischen Inhalt bes Evangeliums ift gemeint, und deshalb erscheint diese nloris algelas so unmittelbar ver-Inupft mit dem ayuaquos nrevuaros, welcher ebenfalls eine im fittlichen Leben fich vollziehende Erfahrung des Gläubigen durch ben Bottesgeift bedeutet.

In der Ausfage 2 Ror. 13, 8: où yao ourapesa te zard

ττς alngelag, alla vneo της alngelag, ift ber angegebene ethifde Sinn bes Bortes alf Deia zwar nicht burch ausdrückliche Gegenüberstellung von adixla, aber boch deutlich genug burch ben Bufammenhang angezeigt. Baulus hat im Borangehenden ausgesprochen, daß er bei feinem bevorstehenden nenen Befuche in der torinthischen Gemeinde ein ichonungelofes Strafgericht über die προημαρτηκότες werde ergehen laffen (12, 21 - 13, 2), und daß er barin bie Bemährung feiner apostolischen Autorität geben merbe, welche die Rorinther angezweifelt und herausgefordert hatten (13, 3. 4. 6). Aber er fügt hinzu, fein eigentlicher Bunich richte fich boch darauf, daß die Rorinther nichts Bofes, fonbern nur Gutes thäten, und ihm felbst badurch jene Gelegenheit, feine apostolische Autorität ihnen gegenüber zu bemähren, entzogen würde (B. 7). Benn er diefen letten Gebanten nun durch bie angeführten Borte in B. 8 begründet, fo tann ber Ginn berfelben nur fein, daß es ihm nicht möglich mare, im Intereffe ber Geltendmachung feiner Autorität Bartei zu ergreifen gegen ein richtiges Berhalten, wie er es bei den Rorinthern vorfinden würde, falls fein in B. 7 aus. gesprochener Bunich fich erfüllte, fondern daß er nur für das richtige Berhalten Bartei ergreifen tonne.

Nur zweifelhaft möchte ich mich ausdrücken hinfichtlich der Stellen Phil. 4, 8: δσα έστιν άληση, δσα σεμνά, δσα δίκαια,... εἴ τις ἀρετὰ και εἰ τις ἔπαινος, ταῦτα λογίζεσσε, Eph. 5, 9: δ καρπός τοῦ φωτός ἐν πάση ἀγαθωσύνη και δικαιοσύνη και ἀλησεία, 6, 14: στῆτε οὖν περιζωσάμενοι τὴν ὀσφὺν ὑμῶν ἐν ἀλησεία και ἐνδυσάμενοι τὸν Ξώρακα τῆς δικαιοσύνης, wo einerfeits die enge Zusammenstellung mit anderen Begriffen, welche fittliches, gutes Berhalten im allgemeinen bezeichnen, es nahe legt, auch ἀληση und ἀλήσεια von dem richtigen Berhalten im allgemeinen zu verstehen, wo doch aber auch die Möglichteit zugegeben werden muß, daß Wahrhaftligteit und Aufrichtigteit im Gegensate zur Litge und heuchelei gemeint feien.

Der fehr umfaffende Gebrauch, welcher in den johanneischen Schriften, dem Evangelium und den brei Briefen, von den Begriffen aligera, aligen und aligeros gemacht ist, zeigt die nächste Berwandtschaft mit dem Gebrauche diefer Begriffe in den paulinischen Briefen, und zwar beruht diese Berwandtschaft auf dem gemeinsamen Anschlusse an den alttestamentlichen Sprachgebrauch. Mir scheint in dieser Thatsache, welche ich im Folgenden darzulegen habe, ein Moment zu liegen, welches auch für die Beurteilung des Ursprunges der johanneischen Schriften nicht ganz unwesentlich ist.

Bir betrachten zuerst den Gebrauch des Substantivum altdeia im Evangelium. An einigen Stellen ist mit diesem Borte die Bahrheit bezeichnet, in welcher das Birkliche richtig zur Darstellung kommt. So einerseits 5, 33: [Iwárrys] µeµaqviqyxer tỹ altydela, und 16, 7: dyw trie altdeiar léyw vµïr, anderseits 4, 24: rods noosxuroürras adtde dr neevyarie xal altydela dei noosxureür. An der letzteren Stelle bedeutet das artikellose dei noosxureür. An der letzteren Stelle bedeutet das artikellose dei noosxureür. An der letzteren Stelle bedeutet das artikellose dei noosxureür. An der letzteren Stelle bedeutet das artikellose dei noosxureür. An der letzteren Stelle bedeutet das artikellose dei noosxureür. Aufrichtigkeit", d. h. so, daß die äußere Handlung des Anbetens nicht eine bloß äußere Handlung ist, sondern ein richtiger Ausdruck der auf die Gottesverehrung gerichteten inneren Gesinnung.

An anderen Stellen aber find wir ebenfo beftimmt genötigt, die Bedeutung "Bahrheit" aufzugeben und aligerea als Treue bes pflichtmäßigen Berhaltens oder noch allgemeiner als Richtigkeit des Verhaltens zu verstehen. So querft im Brolog Rap. 1, 14: εθεασάμεθα την δόξαν αυτου, δόξαν ώς μονογενοῦς παρὰ πατρός, πλήρης χάριτος χαὶ ἀληθείας. Ber bie Bedeutung der altteftamentlichen Wortverbindung 1977, 1997 oder meine fichtigt, mie die Septunginta ben Begriff nge oder gegeben in diefer Berbindung wiedergegeben haben, wird an unferer Stelle ohne weiteres überfeten . voll Gnade und Treue" und der Erklärung Ritichls und anderer auftimmen, ber Evangelift meine, daß fich die volle Offenbarungsberrlichtett Gottes in der geschichtlich-irdischen Erscheinung Jefu den Jugen infofern dargeftellt habe, als fie an ihr diefelbe Berhaltungemijt wahrgenommen haben, welche nach Er. 34, 6 und vielen anderen alttestamentlichen Aussprüchen (vgl. oben S. 520) die carafteriftischen Merkmale des fich offenbarenden Seilsgottes find. Bem wir bas Begriffspaar in diefer Beife auffaffen, wird es unt

ĩ

auch nicht als auffallend, sondern als besondere Probe der Feinbeit der Empfindung und des Ausdruckes des Evangeliften erfceinen, daß.er in B. 16, wo er den in B. 14 gegebenen Binweis auf bas, mas die Junger in dem Rreatur gewordenen Logos angeschaut haben, noch verstärten und bestätigen will durch den hinweis auf das, mas fie von ihm empfangen haben, nur von einem Laußareir raoir arti raoiros redet, mabrend er doch hinterber, in B. 17 mieder fagt, daß in Jefu Christo die zapic und bie alr'Seice vermirtlicht worden fei. Alle Ermeifungen und Leiftungen, welche die Jünger für fich felbst von Jefu erfuhren und empfingen, mußten ihnen nur als zuvortommenbe Suld erscheinen, nur als eine fich immer erneuernde zaois, nicht aber als ein Berhalten, ju welchem in dem zwischen ihnen und Jefu beftehenden Berhältniffe oder in vorangehenden von ihnen felbst Sefu ermiefenen Leiftungen ein verpflichtender Grund gelegen hätte, und infofern nicht als alfofeia. Und boch konnte für die Jünger das Urteil Beftand behalten, daß in anderen Beziehungen das Berhalten Jefu fich ihnen auch als vollfte Übung pflichtgemäßer Treue dargestellt habe.

Eine zweite Stelle finden wir am Schlusse der Nitodemusrede, kap. 3, 21. Der in B. 19 ansgesprochene Satz, daß der Grund, weshalb die Menschen das Licht, d. i. das durch den Sohn Gottes in der Welt offenbarte Heil nicht lieben, in ihren bösen Werten liege, wird in B. 20 f. begründet durch folgende Worte: "Denn jeder, welcher das Böse thut, haßt das Licht und kommt nicht an das Licht, damit seine Werte nicht gestraft werden; wer aber die ildissen thut, kommt an das Licht, damit seine Werte kund verden." Das noier rip altisenw ist hier die Übertragung ver hebräischen noch wir, als auch durch den übrigen Zusammenang der Stelle ist es klar, daß wir unter ihm verstehen nüssen: "das stittlich Rechte thun", oder: "pflichtmäßig, gewissen aft handeln".

Mehrfach wird das Wort adr'Seca gebraucht in der Rede lap. 8, 31 ff., wo wir die gleiche Bedeutung anzunehmen haben, sie 3, 21. Wenn Jesus mit den Worten beginnt: "Wenn ihr linischen Briefen, und zwar beruht diese Verwandtschaft auf dem gemeinsamen Anschlusse an den alttestamentlichen Sprachgebrauch. Mir scheint in dieser Thatsache, welche ich im Folgenden darzulegen habe, ein Moment zu liegen, welches auch für die Beurteilung des Ursprunges der johanneischen Schriften nicht ganz unwesenlich ist.

Bir betrachten zuerst den Gebrauch des Substantivum auf-Jeca im Evangelium. An einigen Stellen ift mit diesem Worte die Wahrheit bezeichnet, in welcher das Birkliche richtig zur Darstellung kommt. So einerseits 5, 33: [Iwárryc] µeµaqviqnxer rỹ alystela, und 16, 7: dyw rir alf-Jecar léyw vµïr, anderseits 4, 24: rods noosxuroörras adrdor dr nrechant xal alystela des noosxures. An der letzteren Stelle bedeutet das artikellose des Anysela, ebenso wie spyg an den oben S. 516 angeführten Stellen, in Aufrichtigkeit", d. h. so, daß die äußere Handlung des Andetens nicht eine bloß äußere Handlung ist, sondern ein richtiger Ausdruck der auf des Gottesverehrung gerichteten inneren Gesinnung.

An anderen Stellen aber find wir ebenfo beftimmt genötigt, bie Bedeutung "Bahrheit" aufzugeben und aligereich als Treue bes pflichtmäßigen Berhaltens oder noch allgemeiner als Richtigkeit des Verhaltens zu verstehen. Go zuerft im Brolog Rap. 1, 14: εθεασάμεθα την δόξαν αυτου, δόξαν ώς μονογενούς παρά πατρός, πλήρης χάριτος και άληθείας. Ber bie Bedeutung der altteftamentlichen Wortverbindung 1977, 1997 oder meine fichtigt, mie die Septuaginta ben Begriff net ober nation in diefer Berbindung wiedergegeben haben, mird an unferer Stelle ohne meiteres überfegen "voll Gnade und Treue" und der Erklärung Ritschls und anderer zuftimmen, der Evangelist meine, daß fich die volle Offenbarungsberrlicktet Bottes in ber geschichtlich-irdischen Erscheinung Jeju ben Jungern infofern dargestellt habe, als fie an ihr biefelbe Berhaltungemeije wahrgenommen haben, welche nach Er. 34, 6 und vielen anderen alttestamentlichen Aussprüchen (vgl. oben S. 520) Die carafteriftischen Mertmale des fich offenbarenden Beilsgottes find. Bem wir bas Begriffspaar in diefer Beife auffaffen, wird es unt

ı

auch nicht als auffallend, fondern als besondere Brobe der Feinheit der Empfindung und des Ausdruckes des Evangeliften ericheinen, daß er in B. 16, mo er den in B. 14 gegebenen Sinweis auf das, mas die Jünger in dem Rreatur gewordenen Logos angeschaut haben, noch verstärten und bestätigen will durch ben hinmeis auf das, mas fie von ihm empfangen haben, nur von einem Laußareir zupir arti zapiros redet, mabrend er doch hinterher, in B. 17 wieder fagt, daß in Jefu Chrifto die zapis und bie alr'Seia verwirklicht worden fei. Alle Erweisungen und Leiftungen, welche die Jünger für fich felbft von Jefu erfuhren und empfingen, mußten ihnen nur als zuvortommende Suld ericheinen, nur als eine fich immer erneuernde zuges, nicht aber als ein Berhalten, ju welchem in dem zwischen ihnen und Jefu beftehenden Berhältniffe oder in vorangehenden von ihnen felbst Seju ermiefenen Leiftungen ein verpflichtender Grund gelegen hätte, und infofern nicht als adhy Seia. Und boch konnte für die Jünger das Urteil Bestand behalten, daß in anderen Beziehungen das Berhalten Jefu fich ihnen auch als vollfte Übung pflichtgemäßer Treue dargestellt habe.

Eine zweite Stelle finden wir am Schluffe der Nitodemusrede, Kap. 3, 21. Der in B. 19 ansgesprochene Satz, daß der Grund, weshalb die Menschen das Licht, d. i. das durch den Sohn Gottes in der Welt offenbarte Heil nicht lieben, in ihren bösen Werten liege, wird in B. 20 f. begründet durch solgende Worte: "Denn jeder, welcher das Böse thut, haßt das Licht und kommt nicht an das Licht, damit seine Werte nicht gestraft werden; wer aber die illesen." Das noier rip alti seicht, damit seine Werte lund verden." Das noier rip alti seicht, damit seine Werte lund verden." Das noier rip alti seich durch die Gegenüberstellung legen gasila noier, als auch durch den übrigen Zusammenang der Stelle ist es klar, daß wir unter ihm verstehen nüssen: "das stittlich Rechte thun", oder: "pflichtmäßig, gewissen aft handeln".

Mehrfach wird das Wort adiseca gebraucht in der Rede ap. 8, 31 ff., wo wir die gleiche Bedeutung anzunehmen haben, ie 3, 21. Wenn Jesus mit den Worten beginnt: "Wenn ihr in meiner Berfundigung bleibt, fo feid ihr mabrhaft meine Simar und werdet die aligera ertennen, und die aligera wird euch frei machen" (B. 31 f.), fo wird uns der Zweifel, ob hier nicht unter alhoSeca die Bahrheit im Sinne eines richtigen Ertenntnisinhaltes über Gott oder das göttliche Seil zu verftehen fei, badurch genommen, daß Jefus gleich barnach auf die Einrede der Inden. daß fie als Abrahamiden bereits frei wären, die Antwort giebt: "Babrlich, ich fage ench, jeber, der die Gunde thut, ift Rnecht der Sünde" (B. 34). Denn eine rechte begründende Beziehung diefer zweiten Ausfage auf jene erfte liegt nur dann vor, wenn die almoua als der Gegenfatz und die Aufhebung der Günde gedacht ist, so daß die Befreiung von der Anechtichaft, in welcher bie Sünde den Menschen hält, erst mit der Aufnahme der almSeig durch den Menschen eintreten tann, mit ihr aber auch eintreten muß. Der Sinn von B. 32 ift allo: "Ibr merdet das richtige ethifch-religiöfe Berhalten ertennen und diefes Berhalten wird end frei machen". Jejus hält den Juden dann weiter vor, daß fie, wie fie trot ihrer äußerlichen Freiheit boch hinfichtlich ihres eigent= lich in Betracht tommenden Buftandes, nämlich des ethischen, unfrei find, fo auch trop ihrer äußerlichen Abstammung von Abrabam doch hinfichtlich ihres eigentlichen Wefens von einem anderen Bater abstammen und daß fie biefe ihre Sertunft baran bewähren, daß fie feine Berkundigung nicht aufnehmen wollen und ihn m morben suchen, tropbem er ihnen bie aligera vertündigt bat, welche ihm feitens Gottes, feines Baters, offenbart worben ift (B. 40). 3hr Bater ift der Teufel, und beffen Begierden möchten fie ausüben ; "ber mar Menfchenmörder von Anfang und fteht nicht in alngela, und alrgeo ift nicht in ihm; wenn er das wevdoc ausspricht, fo fpricht er aus feinem eigenen Befige beraus, ...; weil ich aber die aknoseia vertindige, glanbt ihr mir nicht; wer von euch überführt mich in Betreff von Sunde? wenn ich aber altige. verfündige, weshalb glaubt ihr mir nicht?" (B. 44-46). Bie mir bier einerseits um ber beutlichen Beziehung millen, in welcher diefe Erörterung zu dem fie veraulaffenben Anfangeworte Jefu B. 31 f. fteht, genötigt find, Die abridem welche ber Inhalt ber Berkündigung Jefu ift, welche aber den

588

Befen und ber Berkündigung des Teufels ganz fremd ift und deshalb auch bei den Kindern des Teufels feine Anertennung und Aufnahme findet, ebenso wie dort am Anfange von dem richtigen ethischen Berhalten im Gegenfage zur Sünde zu verstehen, fo mird uns anderfeits durch die Schlußworte der Erörterung, wo wieder aligeua in diretten Gegenfatz jur auaprla gestellt ift, die Richtigteit Diefer Auffassung bestätigt. Denn nur bei dem burch diefe Auffaffung gegebenen Sinne tann Refus mit vollem Rechte bie que gestandene Thatfache, daß man ihm Sünde nicht vorwerfen tann (nach dem Zusammenhang ift dabei nicht an Sunde feines Bandelns, fondern an Sünde als Inhalt feiner Bertündigung gebacht), als Grundlage für ben Bormurf betrachten, bag man feiner Bertündigung von alr'Deia keinen Glauben fchenkt. Man hat vielfach, um eine richtige, logisch folgernde Bertnüpfung zwischen den beiden Fragen B. 46 herzuftellen, bie Bedeutung ber auapria auf den Begriff der Unmahrheit oder des Irrtums einschränten ju mülfen gemeint; aber man muß vielmehr die gewöhnliche Bedeutung der alhofeca auf den Begriff des ber fittlichen Bflicht eutsprechenden richtigen Berhaltens erweitern, und zwar muß man diefe Erweiterung nicht als eine willfürlich vom Evangeliften vorgenommene Berfchiebung ber Bortbebeutung betrachten, fondern als eine folche, welche in dem Sprachgebrauche der Septuaginta, ber feinerfeits wieder deutlich durch den bebräufchen Sprachgebrauch bedingt ift, ihre geschichtliche Begründung und in bem Sprachaebrauche des Baulus ihre vollständige Analogie hat.

Das hohepriesterliche Gebet Jesu bietet uns einen weiteren Beleg für diese Bedeutung. Jesus bittet, daß jetzt, mo er selbst us der Welt geht, Gott seine in der Welt zurückliebenden Jünger bewahren möge (17., 11 ff.). Er bittet nicht, daß Gott ie aus der Welt fortnehme, sondern daß er sie vor dem Bösen ex rov norngov) bewahre (B. 15). Auf diese Bitte folgt zuerst n B. 16 die Aussage, daß die Jünger nicht aus der Welt seinen, nie er selbst, Jesus, nicht aus derselben sei, eine Aussage, welche thofern zur Motivierung der Bitte dient, als das den Jüngern ir die Zusunst Erbetene ihrem gegenwärtigen Zustande entsprechend t. Dann aber sejus seins seine Bitte mit folgenden Worten vie Bebentung ber hebrätichen Worte nund und vom Schlüffel bieten muß. Ein Bort, welches ben Ginn diefer bebräifchen Borte gang genau wiedergabe, fehlt ber griechischen Sprache ebenso wir ber beutichen : verbältnismäßig am paffenbften würde das Bon nloric fein, weil dasselbe fowohl die Treine des ber Birklichtit entfprechenden Ausfagens und Borftellens, als auch die Trem des pflichtgemäßen Berhaltens bedeuten tann. Und fo haben auch die Septuaginta das Niphal des Berbunns 70% in all den sericiebenen Bedeutungen, welche denen von nun und natiog find, burch Borte, die vom Stamme neor- gebildet find, wiedergegeben. Aber auffallenderweise haben fie das Bort nur an der Bälfte ber Stellen, das Bort nur in ganz wenigen Fällen burth nloris bezw. niorós überfest. An den übrigen Stellen haben fie fast durchweg die Borte aligeien, alnoric und alnowic angemendet, beren eigentlicher Ginn boch nur ber Bedeutung entipricht, welche bas Bort mye in einer bestimmten Aumendung hat, beren Sinn von ihnen min aber fo erweitert worden ift, daß er auch bie Bedeutungen, welche man in den anderen Arten feiner Annenbung und damit übereinftimmend nach hat, umfaßt.

Wenn wir unter diefen Boranssetungen an das Neue Zeft am ent hinantreten, so tann es uns bei der ftarten Besinsuffung durch die Septuaginta, welche die Sprache des Nenen Leitamentes sonst zeigt, nicht befremden, wenn wir auch die Borte ährfreia, ahnorh, und ahnouch hier zum Teil in einem Sinne verwendet finden, für deffen Eigentümlichleit wir in der Bedeutung der Worte tige und ahnorh die Erklärung suchen müssen. Es gift für uns jetzt, diesen hebraisserenden Gebrauch jener Worte im neuen Testamente genau festgustellen.

Borwegnehmen können wir zuerst bie vielen, fast ausschlicklich den geschichtlichen Büchern angehörigen Stellen, wo die Anddrücke En alugselag ober alugsog einfach in demfelben Sinne gebraucht find, wie im Hebräifchen myg ober wyge, um bei Andfagen oder Erkenntniffen hervorzuheben, daß ihr Infant mit der Birklichkeit übereinstimmt. Teils werden diese adverbiellen And-

drüde mit dem Verbum verbunden, welches das Ausfagen oder Ertennen bezeichnet (en' alngelag einag, ore xrl.: Mart. 12, 32; έπ' άληθείας λέγω: Rut. 4, 25; επ' άληθείας καταλαμβάνομαι: Apg. 10, 34; alnows leyw: Lut. 9, 27; 12, 44; 21, 3; alnows olda: Apg. 12, 11; alnows Eyrwoon: 30h. 7, 26; 17, 8), teils werden fie mit ber Bezeichnung ber Thatfache felbit, beren Behauptung richtig ift, verbunden (3. B. En' alnotelas xal ούτος μετ' αύτου ήν: Lut. 22, 59; αληθώς θεου υίος εί: Matth. 14, 33; vgl. 26, 73; 27, 54. Mart. 14, 70; 15, 39. 30h. 1, 48; 4, 42; 6, 14; 7, 40; 8, 31. 1 Theff. 2, 13; 1 30h. 2, 5). Bu diefer letteren Rategorie gehört auch die Stelle Άρη. 4, 27: συνήχθησαν γὰρ ἐπ' ἀληθείας ἐν τη πόλει ταίτη xil., nur mit der Besonderheit, daß hier als die Aussage, deren richtige Übereinftimmung mit ber Birklichkeit burch en' alngelag hervorgehoben werden foll, nicht diefe gegenwärtig die Thatfache aussprechenden Borte gedacht find, fondern das vorher in B. 25 f. angeführte Bfalmwort, welches prophetisch die Thatfache vertundigt hatte.

Dann wenden wir uns zunächst zu den paulinischen Briefen <sup>1</sup>), wo bei einer ersten Reihe von Stellen  $d\lambda_{\eta}^{\prime}\mathcal{F}eca$  "Wahrheit" bedeutet, d. h. die Richtigkeit, welche Außerungen oder Erkenntnisse insoften haben, als sie etwas Wirkliches zum Ausdrucke oder zur Borstellung bringen. Doch ist hier wiederum eine Berschiedenheit des Gebrauches zu bemerken. Nur an wenigen Stellen wird das Wort so gebraucht, daß es die Wahrheit rein als eine Art und Beschaftenheit des Aussagens oder Erkennens beeichnet, indem es mit einer Präposition als adverbiale Räherestimmung zu dem Berbum des Aussagens oder Erkennens hinzuritt, nämlich 2 Kor. 7, 14: wie nart er allo eine Laussagens eine dialie und 2 Kor. 1, 6: Enkyrwere rie zagen vor Feor er allo dageta;

Theol. Stub. Jahrg. 1883.

<sup>1)</sup> Die Stellen des Epheferbriefes, den ich nicht für authentisch paulinisch lte, ziehe ich doch hier gleich mit in Betracht, weil sich der Gebrauch des bortes alajseaa in diesem Briefe ganz dem Gebrauche der paulinischen riefe anschließt. Die Stellen der Pastoralbriefe dagegen werde ich nachher londers berückfichtigen.

Bhil. 1, 18: παντί τρόπω, είτε προφάσει είτε αληθεία. Χοιστός xarayyenderat 1). Als Eigenicheft ber ausfagenden Berfon, alie in der Bedeutung "Bahrhaftigfeit", erfcheint aligeue 2 Ror. 11. 10: čoriv aldo9eua Xoiorov er Euch, ori xrd. 2) - Beiter aber wird bas Bort fo gebraucht, daß es einen folden Gebantens inbalt bezeichnet, in welchem die Birklichkeit zur richtigen Darftellung gelaugt. Wir gebrauchen unfer Bort "Bahrheit" in derfelben Beife, werben aber ben Ginn bes griechtichen Bortes noch bräcifer wiedergeben, wenn wir in diefen gallen überfegen : "Babres. Richtiges" ober: "Bas mahr, richtig ift." Im Übergange m diefer Bebentung fteht bas Wort, mo es prädikativisch von Ausfagen gebraucht wird (2 Por. 7, 14: n www.rngic numr ... alf-Seia Evernon; Eph. 4, 21: Elye ... Er auto Edidagonte, xadig Errer alty Seia er to Ingov). Beftimmter aber tritt diefe Bedeutung hervor, wo das Wort als Objekt bei Berben des Aussaaens aebraucht ift (anhdeiar deyw: Rom. 9, 1; adhdeiner dow: 2 Ror. 12, 6; Laleite alf Jewar: Eph. 4, 25), ober als Genetivus objecti bei Substantiven, welche ein Ausfagen bezeichnen (2 Ror. 4, 2: Th queequ'at The admetalas , durch Rundthung des Bahren"; 6, 7: ir Loyo alngelug "in Bertundigung von Bahrem": Rol. 1, 5 und Eph. 1, 13: 5 λόγος της αληθείας; ferner Rom. 2, 20: έχοντα την μόρφωσιν ττς γνώσεως και της άληθείας & ro vouw "ber bu ben Ausbrud ber Ertenntnis und deffen, mas mahr ift, im Gefete haft "). Sieran reihen fich folgende Stellen: Gal. 2. 5. 14 und Rol. 1, 5 bedeutet & alyseia rov eraggeliov: "ber mahre (b. i. richtig die Art und die Bedingungen des heiteverhältniffes der Menschen ju Gott bezeichnende) Ertenntnisinhalt,

1) An ber letztgenannten Stelle hat αλήδεια im Gegenfatz zu πρόφασις ben Sinn der Aufrichtigkeit, weil hier als das Birkliche, welches bei dem maayyeklesδau ér αληδείς zum Ausbruck gebracht wird, die innere Gefunnig des Berkündigenden gedacht ift, welche sich wirklich auf das Berkündigen Christi richtet, mährend bei dem xarayyeklesδau ér προσφάσει die Gestunning des Berkündigenden sich eigentlich auf etwas anderes richtet, das Berkündigen Christi aber als Mittel braucht, um diese anderen Ziele zu erreichen.

2) Bgl. das Abjectivum 2 Kor. 6, 8: ως πλώνοι καl αληθεϊς "wit Frrende und Wahre (d. h. richtig Erkennende und Redende)".

pelchen das Evangelium uns verleiht." Gal. 5, 7 heißt es: "Ber hat euch gehemmt, algosla 1), d. h. Bahrem (einer Berfündigung, welche ench richtig belehrte), ju gehorchen ?" Ferner • Rom. 1. 18: ανθρώπων των την αλήθειαν εν αδικία κατεγόντων. b. b. "ber Menschen, welche das Richtige (nämlich ihre richtige Erfenntnis von Gott) in Ungerechtigteit unterbrücken", und gang analog in B. 25: οίτινες μετήλλαξαν την αλήθειαν του θεου ly Tu verder, b. h. "welche die richtige Erkenntnis von Gott (nicht, wie gewöhnlich erflärt wird: "das mahre Befen Gottes") in ihrer Liige verwandelt haben". Endlich wird an der Stelle Eph. 4, 22ff. dem alten Menschen, "welcher verderbt wird gemäß den Enidvulai the anutne", d. i. gemäß den fündigen Begierden, welche ben verfinfterten, irrenden Gedanten des porchriftlichen Ruftandes entfpringen (vgl. B. 17 f.), gegenüberftellt der neue Denfch "welcher gottgemäß geschaffen worden ift in Simaioven xal boiorne The algelas", d. h. in der Rechtbeschaffenheit und Beiligteit. melche aus ber richtigen Verfündigung und Ertenntniß (über Gott) entspringen (vgl. B. 21).

Andere paulinische Stellen erinnern uns bestimmter an den oben betrachteten hebräischen Sprachgebrauch. Zuerst eine Stelle, wo aligsea entsprechend der Bedeutung, welche wir für nys und nyme einige Male fanden (vgl. oben S. 517), die richterliche Gerechtigkeit bezeichnet. Röm. 2, 2 heißt es: "wir wissen, daß das Gericht Gottes xara aligseav über die folches Thuenden ergeht". Mir scheint, daß mir hier den Gedanken des Apostels nicht vollständig wiedergeben, wenn wir xara aligseav überseten: "wahrheitsgemäß", sondern daß wir übersetzen müssen: "nach Gerechtigkeit, gebührend", so daß der Sinn nicht, wie bei der anderen Auffassung, nur ist, beim Gerichte werde das Berhalten der Menschen durch Gott richtig erkannt und berückstigt, sondern vielmehr noch bestimmter, es werde eine

<sup>1) 22/1986/4</sup> ift mit Tischendorf nach NAB ohne Artikel zu lesen. Durch bas Fehlen bestelben ift ausgebritct, daß basjenige, was bei der bestimmten wahren Bertündigung, welcher die Galater nicht gehorcht haben, ihren Gehorfam jätte reizen und finden sollen, die Wahrheitsqualität im allgemeinen war.

seinem Schuldwerte entsprechende richterliche Bergeltung erfahren, wie dies nachher in B. 6 ff. vom Apostel noch besonders ausgeführt wird.  $A\lambda\eta$  seca bedeutet hier doch eine etwas andere ' Art der Übereinstimmung mit der Birklichkeit, als welche wir durch "Wahrheit" zu bezeichnen pflegen.

An zwei anderen Stellen bes Römerbriefes ift von ber alf. Seice Gottes die Rede, wo wir durch den Zusammenhang unmittelbar darauf geführt werden, fie von der Treue Gottes au verstehen, in der er bem Beilsverhältniffe, au welchem er fich bem Bolte 3srael gegenüber burch feine Berbeißungen verpflichtet hat, pflichtgemäß entspricht. Um Anfange von Röm. 3 weift Baulus zuerft die Frage, ob nicht die antoria der einzelnen Israeliten bie mloris Gottes aufheben werbe (B. 3), jurud burch bie Behauptung ber diefer Befürchtung entgegengesetten Thatfache, daß vielmehr Gott alnon's und jeder Menich. Webourge werden muffe, indem er diefe Behauptung burch das alttestamentliche Schriftwort begründet, daß Gott in feinen Worten ein dezatov-Jou erfahren, d. h. als dixaros anertannt werden müffe (B. 4). Bieran schließt dann Baulus die Frage, ob nicht, wenn fo die Sixalogung Bottes gerade burch bie adixla ber 3sraeliten jut Darstellung gebracht werbe, das Strafgericht Gottes über die adexia ungerecht, unbillig fein würde (B. 5), und diefe Frage wiederholt er in B. 7 noch einmal, indem er nur ihren Bortlaut verändert : "benn wenn die alý Beia Gottes auf Grund meines ψευσμα übergroß geworden ift zu feiner Ehre, mas werde ich bann noch als Sünder gerichtet ?" Es ift einleuchend, daß in biefem Zufammenhange die Begriffe nloris und aniorla, alibera und yevoua, dixacoviry und adixla von Baulus ganz gleichte bentend gebraucht find. Er läßt zuerst für nlorig und onwria ben Gegenfat alnon's und wevorns eintreten, und tann feine Behauptung, daß Gott trot aller Untreue ber Menfchen immer alngr's bleiben müffe, deshalb durch das vom Sixacovogar Gottes redende Schriftwort begründen, weil nach seinem Bewußtein Sixalos dasselbe bedeutet, was er vorher unter adngr's verstanden hatte; ber Ausdruck des Schriftwortes veranlaßt ihn bann bei ber Aufstellung der neuen Frage, zunächst das Wort Sceauovier, 34

brauchen und adixia dazu in Gegensatz zu ftellen; daß es ihm dabei aber boch noch um ben Gegenfat berfelben Berhaltungsweifen ju thun ift, von benen er vorher gesprochen hatte, beweift er badurch, daß er fich bei ber Bieberholung ber Frage in B. 7 auch im Wortlaute wieder zurückwendet zu der Gegenüberstellung ber in B. 4 gebrauchten Begriffe. Man beachte übrigens, wie bier in Abhängigteit von ber Bedeutung ber Begriffe alngig und alt' Deca auch die entgegengeseten Begriffe pevorns und pevoua offenbar einen im Vergleich zu ihrer fonstigen griechischen Bedeutung erweiterten Sinn erlangen; denn ficher meint Baulus in B. 4 u. 7 nicht nur die Lügenhaftigfeit der Menschen, in welcher fie die ertannte Birklichkeit nicht recht zum Ausdruck bringen ober fich ber ihnen dargebotenen mahren Ertenntnis und Rundgebung verschließen, fondern im Gegenfate zu der Treue Gottes die Untreue ber Menfchen, in welcher fie gemiffenlos ihre Berpflichtungen Gott gegenüber verleten. - Die zweite Stelle ift Rom. 15, 8 f., wo es heißt: "ich meine, daß Chriftus Diener der Beschneidung geworden ift vneo alyselas Seov, damit er die Berheißungen der Bäter befeftige, die Beiden aber uneo eleous Gott priefen." Bier find alfideus und eleos die Übertragung von my ober matten und nor; die lettere Berhaltungsmeife Gottes, feine bie Sunde vergebende und ein Beileverhältnis neu begründende Barmherzigfeit bemährt fich gegenüber den Seiden; feine Treue aber, in welcher er bas bestehende Beileverhältnis aufrecht erhält und die in bemfelben gegebenen und ihn felbit verpflichtenden Berheißungen durch entfprechende Erfüllung befeftigt, bewährt fich gegenüber bem Bolfe der Beschneidung.

An einigen anderen Stellen finden wir  $d\lambda \eta' \Im \epsilon_{i\alpha}$  in diretten Gegensatz gestellt zu *noryola* und  $d\delta_{ix/a}$ , und können hier annehmen, daß Baulus mit dem Worte die Richtigkeit des ethischen Verhaltens, zu welcher die Wahrhaftigkeit in Wort und That nur als eine Seite gehört, hat bezeichnen wollen, und zwar ohne daß von ihm dabei noch die Verschiedenheit des Sinnes, nurch welche im Hebräischen ist, und ist von pix und jetrennt sind, beobachtet ist. 1 Kor. 5, 8 heißt es:  $\delta_{i} \delta_{i} \omega_{i} \epsilon_{i}$ er  $\lambda_{i} \ell_{i} \delta_{i} \ell_{i} \delta_{i}   και άληθείας, — 13, 6: ου χαίρει έπι τη άδακία, συγχαίρει δέ דַה מֹנחשרות, - Rom. 2, 8: דסוֹב ... מתנושסטסני עבי דה מאחשרות, neisoulerois de ty adinia. Benn Baulus ferner 2 Theff. 2, 10ff. mit Bezug auf die nagovola bes arouos, des ardownos rns auaptlag fcbreibt, fie werde geschehen in naoy anary adulag toie απολλυμένοις, ανθ' ών την αγάπην της αληθείας ούα εδέξαντο είς τὸ σωθηναι αὐτούς καὶ διὰ τοῦτο πέμπει αὐτοῖς ὁ θεὸς לרלטיצומי האמיאה, גוֹק דט הוסדריטסמו מטדטטר דײַ שרטלצו, צימ אפולשהוי ωπαντες οι μη πιστεύσαντες τη άληθεία άλλ' ευδοκήσαντες εν rn adala, fo benchte man, daß auch hier die aliger nicht stwa im Gegensatz jur anary oder nlary steht, fo daß wir fie beshalb als Bahrheit der Ertenntnis ober Bertundigung auffaffen müßten, fondern im Begenfate zu der adexla, welche den Inhalt und die Art der Frreleitung ausmacht. Der Sinn ift, daß jene Bersonifitation der Unfittlichkeit, als welche der Antichrift geracht ift, die Ungläubigen zur Unfittlichfeit verführen wird und daß in biefer Berführung und dem darauf folgenden göttlichen Gerichte die Strafe dafür liegen wird, daß fie dem, was ethilch richtig ift, nämlich dem chriftlichen Evangelium, welches fie über bas richtige ethifch-religiöfe Berhalten belehren und zu demfelben antreiben und befähigen wollte, feine Liebe und tein Bertrauen gewidmet haben. Unter der alhosea ift also freilich bas chriftliche Evangelium verstanden, aber dasselbe nicht im allgemeinen, sondern speziell in ber Beziehung, daß es jene ethifche Art und Abzweckung hat. Bir muffen bann aber auch in bem folgenden B. 12, mo Baulus feine Dantbarkeit darüber ausspricht, daß Gott die Theffalonicher, im Gegenfate zu den eben charafterifierten anolliueror, ermählt habe zum Beile ir aylaoum nrevuntos xai nlotel adn9elas, diefe letten Borte von dem Bertrauen auf bas ethijch Richtige verstehen; nicht ber chriftliche Glaube im allgemeinen, fondern fpeziell die Bingabe bes Glänbigen an ben ethischen Inhalt bes Evangeliums ift gemeint, und beshalb erscheint diefe nloris adngelag fo unmittelbar ver-Inupft mit dem ayuaouos nvevuaros, welcher ebenfalls eine im fittlichen Leben fich vollziehende Erfahrung bes Gläubigen burch ben Bottesgeift bedeutet.

In der Ausfage 2 Ror. 13, 8: où yùo Surauesta Te zara

της αληθείας, αλλα υπέρ της αληθείας, ift der angegebene ethifche Sinn des Bortes alt'Seca zwar nicht durch ansbrückliche Gegenüberstellung von aderla, aber boch deutlich genug burch den Bufammenhang angezeigt. Baulus hat im Borangehenden ausgesproden, daß er bei feinem bevorstehenden neuen Befuche in der torinthischen Gemeinde ein ichonungslofes Strafgericht über die προημαρτηχότες werde ergehen laffen (12, 21 - 13, 2), und daß er darin bie Bemährung feiner apostolischen Autorität geben merbe, welche die Korinther angezweifelt und herausgefordert hatten (13, 3. 4. 6). Aber er fügt hinzu, fein eigentlicher Bunfch richte fich doch darauf, daß die Korinther nichts Bofes, fondern nur Gutes theten, und ihm felbft badurch jene Gelegenheit, feine apoftolifche Autorität ihnen gegenüber zu bemähren, entzogen mürbe (B. 7). Benn er biefen letten Gebanten nun durch bie angeführten Borte in B. 8 begründet, fo tann ber Ginn berfelben nur fein, daß es ihm nicht möglich mare, im Intereffe ber Geltendmachung feiner Autorität Partei zu ergreifen gegen ein richtiges Berhalten, wie er es bei den Rorinthern vorfinden murde, falls fein in B. 7 aus. gesprochener Bunich fich erfüllte, fondern daß er nur für bas richtige Berhalten Bartei ergreifen tonne.

Rur zweifelhaft möchte ich mich ausbrücken hinfichtlich der Stellen Phil. 4, 8: δσα έστιν άληθη, δσα σεμνά, δσα δίκαια,... εί τις άφετν και εί τις έπαινος, ταύτα λογίζεσθε, Eph. 5, 9: δ καφπός τοῦ φωτός ἐν πάση ἀγαθωσύνη και δικαιοσύνη και άληθεία, 6, 14: στητε οἶν πεφιζωσάμενοι την δσφύν ὑμῶν ἐν άληθεία και ἐνδυσάμενοι τον θώρακα της δικαιοσύνης, wo einerseits die enge Zusammenstellung mit anderen Begriffen, welche fittliches, gutes Berhalten im allgemeinen bezeichnen, es nahe legt, auch άληθη und άλήθεια von dem richtigen Verhalten im allgemeinen zu verstehen, wo voch aber auch die Möglichseit zugegeben werden muß, daß Wahrhaftigfeit und Aufrichtigseit im Gegensatz zur Lige und Heuchelei gemeint felen.

Der fehr umfassende Gebrauch, welcher in den johanneischen Schriften, dem Evangelium und den drei Briefen, von den Begriffen aufreca, augrigen und augewos gemacht ist, zeigt die nächste Berwandtschaft mit dem Gebrauche dieser Begriffe in den paulinischen Briefen, und zwar beruht diese Berwandtschaft auf dem gemeinsamen Anschlusse an den alttestamentlichen Sprachgebrauch. Mir scheint in dieser Thatsache, welche ich im Folgenden darzulegen habe, ein Moment zu liegen, welches auch für die Beurteilung des Ursprunges der johanneischen Schriften nicht ganz unwejentlich ist.

Bir betrachten zuerst den Gebrauch des Substantivum altdeca im Evangelium. An einigen Stellen ist mit diesen Worte die Wahrheit bezeichnet, in welcher das Wirlliche richtig zur Darstellung kommt. So einerseits 5, 33: [Iwwvns] μεμαρτύρηχεν τη αληθεία, und 16, 7: έγω rre altdecar λέγω ύμιν, anderseits 4, 24: τούς προςχυνούντας autor de newigare xal αληθεία dei προςχυνείν. An der letzteren Stelle bedeutet das artikellose έν αληθεία, ebenso wie sows an den oben S. 516 angeführten Stellen, "in Aufrichtigkeit", d. h. so, daß die äußere Handlung des Anderens nicht eine bloß äußere Handlung ist, sondern ein richtiger Ausdruck der auf de Sottesverehrung gerichteten inneren Gesinnung.

An anderen Stellen aber find wir ebenfo beftimmt genötigt, bie Bebeutung "Wahrheit" aufzugeben und aligeica als Treue bes pflichtmäßigen Berhaltens ober noch allgemeiner als Richtigkeit des Berhaltens zu verstehen. Go zuerft im Brolog Rap. 1, 14: έθεασάμεθα την δόξαν αυτου, δόξαν ώς μονογενούς παρά πατρός, πλήρης χάριτος και άληθείας. Bet bie Bedeutung ber altteftamentlichen Bortverbindung men 707 oder mie die Septuaginta not berücksichtigt, wie die Septuaginta ben Begriff nye ober gatten in diefer Berbindung wiedergegeben haben, wird an unferer Stelle ohne weiteres überfegen "voll Gnade und Treue" und der Erflärung Ritschls und anderer zustimmen, ber Evangelist meine, daß fich die volle Offenbarungsherrlickteit Gottes in der geschichtlicheirdifchen Erscheinung Sefu den Jugen infofern dargestellt habe, als fie an ihr biefelbe Berhaltungemijt wahrgenommen haben, welche nach Er. 34, 6 und vielen anderen alttestamentlichen Aussprüchen (vgl. oben S. 520) die carattes riftischen Merkmale des fich offenbarenden Beilsgottes find. Bem wir bas Begriffspaar in diefer Beife auffaffen, wird es unt

۱

auch nicht als auffallend, fondern als besondere Probe der Feinheit der Empfindung und des Ausbruckes des Evangeliften erfceinen, bag.er in B. 16, wo er ben in B. 14 gegebenen Sinweis auf bas, mas die Jünger in dem Kreatur gewordenen Logos angeschaut haben, noch verftärten und bestätigen will durch den hinmeis auf das, mas fie von ihm empfangen haben, nur von einem Laußareir gapir arti gapiros redet, mahrend er boch hinterber, in B. 17 wieder fagt, daß in Jefu Chrifto die zapic und bie alr'Seice verwirklicht worden fei. Alle Ermeifungen und Leiftungen, welche die Jünger für fich felbft von Jefu erfuhren und empfingen, mußten ihnen nur als zuvortommende Suld erscheinen, nur als eine fich immer erneuernde zages, nicht aber als ein Berhalten, ju welchem in dem zwischen ihnen und Jefu bestehenden Berhältniffe oder in vorangehenden von ihnen felbft Jeju ermiefenen Leiftungen ein verpflichtender Grund gelegen hätte, und infofern nicht als aliger das Und boch konnte für die Jünger das Urteil Beftand behalten, daß in anderen Beziehungen das Berhalten Jefu fich ihnen auch als vollfte Übung pflichtgemäßer Treue bargeftellt habe.

Eine zweite Stelle finden wir am Schlusse der Nitodemusrede, Rap. 3, 21. Der in B. 19 ausgesprochene Satz, daß der Grund, weshalb die Menschen das Licht, d. i. das durch den Sohn Gottes in der Welt offenbarte Heil nicht lieben, in ihren bösen Werten liege, wird in B. 20 f. begründet durch folgende Worte: "Denn jeder, welcher das Böse thut, haßt das Licht und kommt nicht an das Licht, damit seine Werte nicht gestraft werden; wer aber die  $d\lambda f_i Seiae$  thut, kommt an das Licht, damit seine Werte kund werden." Das noiew rip  $d\lambda f_i Seiav$  ist hier die Übertragung des hebräischen 1000 why, und sowohl durch die Gegenüberstellung legen gavila nodaseiv, als auch durch den übrigen Zusammenjang der Stelle ist es klar, daß wir unter ihm verstehen nüssen: "das stittlich Rechte thun", oder: "pflichtmäßig, gewissen naft handeln".

Mehrfach wird das Wort *adr'Seia* gebraucht in der Rede tap. 8, 31 ff., wo wir die gleiche Bedeutung anzunehmen haben, Die 3, 21. Wenn Jesus mit den Worten beginnt: "Wenn ihr

in meiner Berfundigung bleibt, fo feid ihr mahrhaft meine Jünger und werdet die aligeige ertennen, und die aligeige wird euch frei machen" (B. 31 f.), fo mird uns der Zweifel, ob bier nicht unter algebena die Wahrheit im Sinne eines richtigen Ertenntnisinhaltes über Gott oder das göttliche Beil ju verftehen fei, badurch genommen, daß Jefus gleich barnach auf die Einrede ber Inden, bag fie als Abrahamiden bereits frei maren, bie Antwort giebt: "Bahrlich, ich fage ench, jeder, der die Sunde thut, ift Rnecht ber Sünde" (B. 34). Denn eine rechte begründende Bezihnug diefer zweiten Ausfage auf jene erfte liegt nur bann vor, wenn Die alforeia als der Gegenfatz und die Aufhebung der Günde go bacht ift, fo bag die Befreiung von der Rnechtschaft, in welcher bie Sünde den Menfchen halt, erft mit der Aufnahme der aligen burch ben Menschen eintreten tann, mit ihr aber auch eintreten muß. Der Sinn von B. 32 ift alfo: "Ihr merdet das richtige ethifch-religiöfe Berhalten ertennen und biefes Berhalten wird end frei machen". Jefus hält den Juden dann weiter vor, daß fie, wie fie trot ihrer außerlichen Freiheit boch hinfichtlich ihres eigents lich in Betracht tommenden Buftandes, nämlich bes ethischen, me frei find, fo auch trot ihrer äufterlichen Abstammung von Abroham boch hinfichtlich ihres eigentlichen Wefens von einem anderen Bater abstammen und daß fie diefe ihre Sertunft baran bewähren, baß fie feine Bertundigung nicht aufnehmen wollen und ihn p morden fuchen, tropdem er ihnen die aufrea verkundigt bat, welche ihm feitens Gottes, feines Baters, offenbart worden ift (B. 40). 3hr Bater ift ber Teufel, und beffen Begierden möchten fie ausüben; "ber mar Menschenmörber von Anfang und ftet nicht in alngela, und alifgea ift nicht in ihm; wenn er bas verdor ausspricht, fo fpricht er aus feinem eigenen Befift heraus, ...; weil ich aber die aknisea vertundige, glaubt ihr mir nicht; wer von ench überführt mich in Betreff von Gunde? wenn ich aber aligereine verfündige, weshalb glaubt ihr mir nicht?" (B. 44-46). Wie mir hier einerfeits um ber beutlichen Bo ziehung willen, in welcher biefe Erörterung zu bem fie veranlaffenden Anfangoworte Jefu B. 31 f. fteht, genötigt find, die alifem welche der Inhalt der Verkündigung Jefu ift, welche aber den

Befen und der Berkündigung des Teufels ganz fremd ift und deshalb auch bei den Rindern des Teufels teine Anertennung und Aufnahme findet, ebenfo wie dort am Anfange von dem richtigen ethischen Berhalten im Gegenfate zur Sünde zu verftehen, fo mirb uns anderseits durch die Schlugworte der Erörterung, wo wieber adhosea in diretten Gegenfatz zur auagrla gestellt ift, die Richtigfeit biefer Auffaffung bestätigt. Denn nur bei dem durch diefe Auffaffung gegebenen Sinne tann Jefus mit vollem Rechte bie zugestandene Thatfache, daß man ihm Sünde nicht vorwerfen tann (nach bem Bufammenhang ift dabei nicht an Silnde feines Bandelns, fandern an Sände als Inhalt feiner Bertundigung gedacht), als Grundlage für ben Bormurf betrachten, dag man feiner Bertündigung von alr'Seca feinen Glauben ichentt. Man hat vielfach, um eine richtige, logisch folgernde Bertnüpfung zwischen den beiden Fragen B. 46 herzustellen, die Bedeutung der auaoria auf den Begriff der Unmahrheit ober bes grrtums einfchränten zu mülfen gemeint; aber man muß vielmehr die gewöhnliche Bedeutung der alhorena auf den Begriff des ber fittlichen Bflicht entfprechenden richtigen Berhaltens erweitern, und zwar muß man diefe Erweiterung nicht als eine willfürlich vom Evangeliften vorgenommene Berfchiebung ber Bortbedeutung betrachten, fondern als eine folche, welche in dem Sprachgebrauche der Septuaginta, der feinerfeits wieder deutlich durch den hebrätischen Sprachgebrauch bedingt ift, ihre geschichtliche Begründung und in dem Sprachaebrauche des Baulus ihre vollftändige Analogie hat.

Das hohepriefterliche Gebet Jesn bietet uns einen weiteren Beleg für diese Bedeutung. Jesus bittet, daß jetzt, mo er selbst aus der Welt geht, Gott seine in der Welt zurückleichenden Jünger bewahren möge (17., 11 ff.). Er bittet nicht, daß Gott sie aus der Welt fortnehme, sondern daß er sie vor dem Bösen (Ex rov norygov) dewahre (B. 15). Auf diese Bitte folgt zuerst in B. 16 die Aussage, daß die Jünger nicht aus der Welt seien, wie er selbst, Jesus, nicht aus derselben sei, eine Aussage, welche insofern zur Motivierung der Bitte dient, als das den Jüngern für die Julunft Erbetene ihrem gegenwärtigen Zustande entsprechend ft. Dann aber seit Jesus feine Bitte mit folgenden Worten fort : "Beihe fie in der aligeia 1), beine Offenbarung ift alf-Secu; wie du mich in die Welt entfendet haft, fo habe auch ich fie in die Belt entfendet, und zu ihren Gunften weihe ich mich, damit auch fie geweiht feien in aligeia" (B. 17-19). Der Sinn diefer Worte und ihre enge Beziehung zum Borangehenden tritt nur dann, dann aber auch mit voller Rlarheit hervor, wenn wir in ihnen alfgeica als diretten Gegensatz zum nornoor B. 15 auffaffen und das in B. 17 erbetene Birten Gottes als die pofitipe Rehrfeite besfelben Berhaltens betrachten, welches nach jeiner negativen Seite in B. 15 bezeichnet ift. Gott bewahrt die Rünger vor der Belt, und zwar nicht in äußerlicher Beziehung durch äußerliche Sinwegnahme aus der Belt, fondern in ethischer Beziehung durch Bewahrung vor dem Böfen der Belt, indem er fie beilig, b. h. fich zugehörig macht, und zwar wiederum in ethifcher Beziehung, nämlich indem er fie erhält und-fördert in bem richtigen religiös-fittlichen Berhalten, melches feine Offenbarung fie Mir scheint es aber ficher, daß wir bann in B. 19 das lehrt. zu nyeaguerog gefette er alnorela in demfelben Sinne verstehen müffen, wie das er th alnoria B. 17; die Beihung, welche die Jünger erfahren, foll durch diefen adverbialen Bufat nicht als eine mahrhafte, im Gegenfage zu einer bloß fcheinbar fich vollziehenden bezeichnet werden, fondern foll wieder nach ihrer ethifden Art charakterifiert werden. Denn das Fehlen des Artitels vor alngeta in B. 19 tann man nicht als entscheidenden Gegengrund gegen diefe Buruchbeziehung auf das er ty alydela B. 17 gelten laffen, wenn man berücksichtigt, wie auch 8, 45 f. in offenbar gleichem Sinne zuerft gefagt wird: the adhoteau derw, und uns mittelbar danach: alt Gecar Léyes, oder wie 3 30h. 3 f. dem negeπατείν έν άληθεία gleich ein περιπατ. έν τη άληθ. folgt.

Bon den bisher betrachteten Stellen fällt nun aber wieder ein Licht auf den Gebrauch des Begriffes alr'Seia an anderen Stellen des Evangeliums, wo sich aus dem nächsten Zusammenhang tem sicheres Urteil über die Bedeutung dieses Begriffes gewinnen läft

<sup>1)</sup> Das oov der Rec. hinter a'dysele ist mit Tischendorf nach den besten Handschriften zu ftreichen.

und wo deshalb unfere Renntnis feines fonftigen Gebrauches in biefer Schrift bie Entscheidung geben muß. Es find zuerft zwei Stellen, wo Jefus fich felbft die angbeca, bzw. die Bezeugung derfelben beilegt. Benn er 14, 6 fagt: "3ch bin der Beg, fowohl die auf Deice als auch die Gor; niemand tommt zum Bater. außer burch mich", fo dürfen wir, glaube ich, unter der adhydeia nicht die Wahrheit als den Inbegriff einer die Wirklichkeit Gottes ober ber Welt darlegenden Erkenntnis verstehen, fondern nur die Richtigkeit des religiös-fittlichen Berhaltens. Auf Seca bedeutet bier wefentlich basselbe, mas in ben Reben Jefu nach ben fynoptischen Evangelien Sixacoovry bedeutet. Die algoteca in diesem Sinne und bie Zum bezeichnen zusammen bas eigentliche Befen bes Reiches Gottes : bas bem Billen Gottes entfprechende richtige ethische Berhalten und das von Gott verliehene emige Heilsleben. Sofern Jefus fich bemußt ift, daß in feiner Berfon diefe beiden Befensmerkmale bes Gottesreiches ihre vollendete Verwirklichung gewonnen haben, weiß er fich felbft auch als den rechten und einzigen Mittler, burch welchen bie übrigen Denfchen ju Gott ommen und Gott zu ertennen vermögen. Ebenfo werden wir finfichtlich ber Stelle 18, 37 f. urteilen müffen, wo Jefus bem Bilatus fagt : "3ch bin zu bem 3mede geboren und zu bem Bmede in die Welt getommen, daß ich für die altogena zeuge; eder, welcher aus der aligeia ift, vernimmt meine Stimme". vorauf bann Bilatus fragt : "Bas bebeutet alf Deca?" In diefer lusfage Jefu ift das Wort aligeia offenbar in demfelben Sinne ebraucht, wie in ben Ausfagen 8, 40. 45. 46, und je nachdem nan unsere Deutung des Begriffes an jenen Stellen für berechigt hält oder nicht, wird man die gleiche Deutung an diefer Stelle illigen oder mißbilligen. Aus dem Evangelium bleiben dann nur och die Stellen übrig, wo der den Jüngern verheißene nagananos als nrevua the alydelas bezeichnet wird, welcher fie in die anze 22/98ecce leiten foll (14, 17; 15, 26; 16, 13). Daß efes nrevua als der Träger und Bermittler einer richtigen Er. nntnis gedacht ift, welcher für die Jünger und die Belt die behrende Offenbarungemirtfamteit Jefu fortfeten foll, fteht außer weifel. Fraglich aber ift es, ob durch bie Bezeichnung nvevua

röß adnyselas der Geist charakterisiert werden soll, sofern diese Erkenntnis, welche er besigt und mitteilt, einschließlich natürlich auch der ethischen Erkenntnis, Richtigkeit hat (wie wir den "Geist der Wahrheit" zu verstehen uns gewöhnt haben), oder ob er durch sie in der Beziehung charakterisiert werden soll, daß das ethische Berhalten, welches Gegenstand der von ihm mitgeteilten Erkenntnis ist, Richtigkeit hat, oder endlich ob er durch sie als Inhaber und Bermittler des Richtigen ganz im allgemeinen bezeichnet werden soll, ohne daß dabei speziell an die Richtigkeit der Erkenntnis oder an die des Berhaltens gedacht wäre. Eine Entscheidung für diese letzte Möglichkeit möchte wohl am zutzeffendsten sein.

Ein gleicher Gebrauch wie im 4. Evangelium wird in ben iobanneischen Briefen von unferem Borte gemacht. In ber Ausfage I, 3, 18: "Laßt uns lieben nicht in Bort und mit ber Bunge, fondern in Bert und aligeua", bedeutet is aligeia basselbe wie Ev. 4, 24: "in Aufrichtigteit", im Gegenfate m einem blog äuferen, der Birflichteit ber inneren Gefinnung nicht entiprechenden Lieben. Bahricheinlich hat das ayanar ir alnotia im Anfangsgruße bes zweiten und britten Briefes ebeufalls biefen Bei ben Ausfagen I, 4, 6: "Sieran erfennen mir bas Sinn. πνεύμα της άληθείας und das πνεύμα της πλάνης", und 5, 6: Das nrevua legt Zeugnis ab, denn das nrevua ist die also seu. merden wir der alaffeia mohl denfelben allgemeinen Sinn der "Richtigteit" auweißen dürfen, wie an den Stellen Ev. 14, 17; 15, 26; 16, 13. Wenn es aber I, 1, 6 heißt: "Wenn wir fagen, daß wir Gemeinschaft mit ihm haben und in der Finsternis mandeln, fo lügen wir xai ov ποιουμέν την αλήθειαν"; 1, 8: "Benn wir fagen, daß wir teine Gunde haben, fo täufchen wir uns felbft, und die altherea ift nicht in uns" ; 2, 4: "Ber fagt: ich habe ibn ertannt, und doch feine Gebote nicht balt, ift ein Lügner, und in diefem ift die alf Deia nicht" ; 2, 21 : "Ich forieb euch nicht, weil ihr die aligean nicht tennt, fondern weil ihr fie tennt und wiffet, daß teine Buge aus der aligeen ift", fo burfen wir uns hier burch die Berbindung, in welcher alf-9 eus mit den Begriffen yevdeoga, yevorns, yevdos und nlavar fteht, nich

baju verleiten laffen, unter der aligeia bie Bahrheit des Erfennens und Ausfagens zu verftehen, in melcher die Birflichteit pur richtigen Darftellung gebracht wird, zumal dann diefe Ausfagen über die algebem bie leerfte Tautologie enthielten. Sondern mir muffen nouir ryr alystar evenfo perstehen wie Ev. 3, 21, our iotur r alingeua ir aito ebenio wie Ev. 8, 44, in the alingelac eivat ebenso wie Ev. 18, 37, und dann gewinnen wir den nicht mehr eine Tautologie enthaltenden Gedanten, bie Lüge, welche man im betreffenden Falle ausspricht, fei ber Beweis dafür, dag man überhaupt tein richtiges ethisches Berhalten habe. Bu der gleichen Deutung ber algebena auf die Richtigkeit bes praktifchen Berhaltens find wir unmittelbar aufgefordert an der Stelle I, 3, 19, wo die thätige und aufrichtige Liebe als der Beweis des elvae en ins alngelag bezeichnet wird, und ferner in den Bortverbindungen: έν άληθεία και άγάπη II, 3; πέφιπατεῖν έν άληθεία II, 4; III, 3f.; ovregyor ylreodau th alndela III, 8. Dann hat es aber wieder die größte Bahricheinlichteit für fich, daß auch bei bem γινώσκειν την αλήθειαν II, 1, bei der αλήθεια μένουσα έν μιν II. 2 und bei dem μαρτυρείσθαι ύπο αυτής της άληθείας II, 12 jene Bedeutung anzunehmen ift.

Die Abjectiva alnohs und alnowos find wie bei ben Sevugginta fo auch in den johanneischen Schriften in ihrer Bedeuang nicht fcharf von einander unterfchieden; wir burfen nur fagen, if eine gewiffe Bedeutung übermiegend burch das erftere, eine sdere überwiegend durch das zweite Bort ausgebrückt mirb. äufig find bie Fälle, wo algon's von Ausfagen ober ausfagenden erfonen gebraucht mird, um zu bezeichnen, daß fie mahr find, h. bie Birflichleit richtig zum Ausbrud bringen (Ev. 3, 33: 18; 5, 81 f.; 8, 13 f. 17; 10, 41; 19, 35; 21, 24; III, ). Angewos wird ebenso an zwei Stellen gebraucht, Ev. 4, : έν γαο τούτω ο λόγος έστιν αληθινός, b. h. "hierin behrheitet fich bas Bort", und 19, 35: alngur autov forly µagropla; denn nur fünstelnd kann man an diefen beiden ellen eine andere Bedeutung annehmen. Borzugsweise aber b alngeros von Dingen ober von Trägern eines Berufes ober r Bürde gebraucht, um zu bezeichnen, daß diefelben in Birtlichteit das find, was sie zu sein scheinen, oder was der Litt ihres Beruses und ihrer Würde von ihnen aussagt, also "ihrm Begriffe entsprechend", "recht", "echt". In diesem Sinne wird geredet von einem gws algebrie (Ev. 1, 9; I, 2, 8), von den algebred noosxverztal (Ev. 4, 23), von einem ägrog dlydwis (6, 32), von einem néuwas algebries (7, 28), von einer äuntlog algebries (15, 1), von dem Jeds algebries (17, 3; I, 5, 20) <sup>1</sup>).

In demfelben Sinne ift aber nach den beften Texteszugen einmal auch  $d\lambda\eta\vartheta\eta$ s gebraucht, Ev. 6, 55:  $\tilde{\eta}$  sáoz µov  $d\lambda\eta\vartheta\eta$ s zorer Howsis xal to alµá µov  $d\lambda\eta\vartheta\eta$ s dorer nósis. Übrigens ift an diefer Stelle wie an den anderen, wo Jefus fich als das rechte Brot, den rechten Weinstock bezeichnet, oder wo der Logos das rechte Licht genannt wird, nicht gemeint, daß er nicht im bildlichen, sondern in eigentlichem Sinne Brot u. s. s. sci, oder gar, daß in ihm erst diese natürlichen Dinge ihre volle, begriffsmäßige Berwirklichung fänden, während die irdische Speise, das irdische Licht u. s. w. ihrem Begriffe nicht recht entsprächen. Sondern die bildliche Bedeutung bleibt immer gewahrt, und es handelt sich nur um analoge Wirkungen und Funktionen, wie beim wirklichen Brot, Licht u. s. w.; aber durch die Hinzuftigung des  $d\lambda\eta\varthetaw$ s foll hervorgehoben werden, daß eben diese analogen Wirkungen und Funktionen wirklich vorhanden sind.

Unfere besondere Beachtung verdient dann der Gebrauch der beiden Abjectiva an folgenden vereinzelten Stellen. In der Auss fage Ev. 8, 16: "Wenn ich richte, so ist mein Gericht algori", hat algorich die Bedeutung "gerecht", "gebührend" (vgl. Tob. 3, 2 u. 5), einfach synonym mit dlacaca (5, 30; 7, 24). Dies selbe Bedeutung müssen wir aber, wie ich glaube, auch an der schwierigen Stelle 8, 26 für algorics annehmen, woo es beißt:

<sup>1)</sup> Wenn wir an ben beiden Stellen Ev. 4, 37 u. 19, 35 biefe Betertung von adayserss annähmen, so müßte ber Sinn sein, daß das Bert obr. das Zeugnis, auf welches Bezug genommen wird, insofern ein wahres Bert bzw. ein wahres Zeugnis sei, als es dem Begriffe eines Wortes ober nat Zeugnisse entspreche.

"Bieles habe ich über euch zu verkünden und zu richten; (bies werbe ich auch nicht unterlaffen), fondern ber, welcher mich gefandt hat, ift alnon's, und ich vertunde bas in die Welt, mas ich von ihm gehört habe." Der Sinn diefer Worte Jeju fcheint mir gu fein, er habe noch ein großes Strafgericht über feine Begner aus. zusprechen, und zwar müffe er biefe Gerichtsvertündigung deshalb ergehen laffen, weil Gott gerecht urteile und er felbft im Auftrage Bottes rebe. Anders aber ift bas alnoris ber Stelle 7, 18 ju faffen: "Ber von fich felbft aus redet, fucht feine eigene Ehre; wer aber die Ehre deffen, ber ihn gefandt hat, fucht, der ift aan-Sis, und adixla ift in dem nicht." Somohl der dirette Gegenfat ju admina als auch der übrige Zufammenhang (vgl. B. 16) zeigt es deutlich, daß hier alnon's "treu", "richtig im sittlichen Berhalten" bedeutet. Wenn ein Beauftragter nicht feine eigenen Bedanken, fondern die feines Auftraggebers ausspricht und nicht fein eigenes Intereffe, fonbern bas feines Auftraggebers im Auge hat, fo giebt er damit eine Brobe nicht feiner Bahrheit, wohl aber feiner Gemiffenhaftigkeit. Ebenfo möchte ich endlich im erften Briefe das alnges deuten an den beiden Stellen 2, 8: "Biederum schreibe ich euch als neues Gebot, was aln9is in ihm und in euch ift", und B. 27 : "Bie feine (b. i. Chrifti) Geiftesfalbung euch über alles belehrt, und (wie) es alnote, ift und nicht Lüge ift, und wie er (d. i. Chriftus) es euch gelehrt hat, fo bleibt in Die Entscheidung über diefe lettere Stelle wird natürlich ihm." davon abhängen, ob unfere vorher gegebene Erflärung ber Stellen 1, 6. 8; 2, 4. 21 ff. als richtig gelten tann.

Jm Jakobusbriefe kommt das Wort  $d\lambda / 9 \epsilon_{ia}$  dreimal vor. Sollen wir an der ersten Stelle 1, 18: "Nach seinem Willen hat er (Gott) uns gezeugt  $\lambda \delta / \varphi a \lambda \eta 9 \epsilon las", unter der "Richtigkeits=$ offenbarung" das den Christen offenbarungsmäßig verliehene Prinzip einer höchsten Erkenntnis oder aber eines höchsten ethischenBerhaltens verstehen? Wenn wir die durch den Sprachgebrauchder Septuaginta begründete Möglichkeit der zweiten Auffassung festhalten und berücksichtigen, wie Jakobus gleich nachher das denEhristen eingepflanzte Offenbarungswort, welches sie ausnehmenund durch die That bewähren sollen (B. 21 f.), als einen róuosSpeol. Stud. 3afrez. 1883.

relevoc rnc ilev Seplac charafterifiert (8, 25), fo werben wir uns unbedentlich fitr iene zweite Auffaffung enticheiden. Ebenjo werben mir die alf. Sew an der Stelle 3, 14 deuten, wo wir mit Tijdenborf nach n zu lefen haben: un zarazav zao de rng alngelag mi umidente. nach der burch zurazuv zaogai ing alngelag, b. i. felbftbewußtes Sich-auflehnen gegen bas, mas ethijch richtig ift. bezeichneten Berletzung der ethischen Bflicht im allgemeinen wird noch die spezielle Berlemung derfelben durch die Lüce gemunt. ebenip wie wir 1 Joh. 1, 6. 8 und 2, 4 jenen allgemeinen md biefen besonderen Begriff, nur in umgetehrter Reihenfolge, nebeneinandergestellt fauden. In der dritten Satobusstelle endlich tritt bie von uns angenommene Bedeutung ber alhouse vielleicht am Harften bervor. Es beift 5, 19: "Wenn einer unter euch von der aligea abirrt und einer ihn zurückführt, fo miffe er, daß, wer einen Günder von feinem Frrmege zurückgeführt bat, feine Seele aus dem Lode retten mird." Das Abirren von der alngua bebeutet bier nicht bas Berlieren der wahren Gotteserkenntnis ober des richtigen Glaubens, fondern das Sich-abwenden von dem rechten drifflichen Berhalten und ift als gleichbedeutend mit Sündigen gebacht.

Die übrigen Schriften des Neuen Teftamentes betreffend mochte ich hervorheben, daß einerfeits noch im erften Betrusbriefen ber Ausfage 1, 22: "Nachdem ihr eure Seelen geweiht babt im Gehorfam gegen die algebeia u. f. m." ble algebein als Richtigteit bes ethischen Berhaltens aufzufaffen fein möchte, und bag ander. feits in der Apotaluple, wo die Borte aligea und algois gar nicht vortommen, bas Bort alngevos in ber gleichen Beife eebrancht ift, wie bei den Septuaginta und an einigen Stellen des vierten Evangeliums. Bum Teil bedeutet bas Bort "wahrhaft in der Ausiage" (21, 5 und 22, 6: obroi of hoyoi recorol mi alnouvol elow, wahrscheinlich auch 19, 9: obroi of Loyoi an-Juvol rov Geov elow, b. h. "diefe Borte find mahre (einas Birkliches mitteilende) Gottesmorte"; ferner 3, 7 und 6, 10: 6 ervice, & alnguróc (3, 14, und 19, 11: & nioros xal alnguróc), um Teil bedeutet es auch "gerecht im Urteil" (16, 7 und 19, 2: admgreat rat Siranan at rolours oor, und wahricheinlich auch 15,3: δίκαναι και άληθυναι αι όδοί σου).

Sonft wird das Wort alige einige Male in den Geschichtsbuchern des Neuen Teftamentes gebraucht, um die Bahrheit der bas Birfliche richtig ausbrückenden Ausfage zu bezeichnen (Mart. 5, 33: elner uvro nasar tir abioni, und zwar an den Stellen Matth. 22, 16 (οίδαμεν δτι άληθής εί και την όδον του σεου έν αλησεία διδάσκεις, vgl. Mart. 12, 4) und Apg. 26, 55 (άληθείας και σωφροσύνης δήματα αποφθέγγομαι) [pe= ziell die Bahrheit der bas Wirkliche der inneren Gebanten richtig darftellenden Ausfage, d. i. die Anfrichtigteit. Einen eigentümlich ausgeprägten Gebrauch bes Wortes finden wir dann im Sebräerbriefe (10, 26), im zweiten Betrusbriefe (1, 12 und 2, 2) und in den Baftoralbriefen (1 Tim. 2, 4; 3, 15; 4, 3; 6, 5. 2 Tim. 2, 15. 18. 25; 3, 7. 8; 4, 4. Tit. 1, 1. 14), indem es hier die Wahrheit xar' 250xr'r bezeichnet. d. i. den Inbegriff der richtigen Ertenntnis über Gott und bas gottliche Beil, wie er im chriftlichen Evangelium vorliegt. Bir werben uns aber freilich vor ber Annahme hüten müffen, dag bas Bort in diefen Fällen für bas Bewußtfein der Schriftfteller feine allaemeinere Bedeutung ganz verloren und direft die Bedeutung des friftlichen Glaubens ober des chriftlichen Evangeliums gewonien habe.

Das Bort αληθής bedeutet 1 Petr. 5, 12 (ταφτην είναι ιληθή χάφιν τοῦ θεοῦ) "recht", "echt" im Gegensate zur Falschseit des Scheines, aber 2 Petr. 2, 22 (το τῆς αληθοῦς παροιulaς) "wahr" im Gegensate zur Falschheit des Wortes. Ebenso eht das Wort αληθινός an den Stellen Luk. 16, 11 (το αληurds τίς ύμιν πιστεῦσαι); Hebr. 8, 2 (τῆς σχηνῆς τῆς αληurds) und 9, 24 (αντίτυπα τῶν αληθινῶν) als "recht", "echt" im Scheinbaren oder bloß Vorbildlichen gegenüber, während man 1 der Stelle Hebr. 10, 22 die xagola αληθιντ als "aufrichtige efinmung" wird erklären müßen.

36 \*

## Der Abschnitt Röm. 3, 21—26,

nnter namentlicher Berücksichtigung des Ansdrucks Maorrevor

erörtert von

Lic. 25alther 28leibfreu, Bfarrer zu Dhunn bei Lennep in Rheinpreußen.

"Nun ift aber ohne Gesetz Gottesgerechtigkeit geoffenbaret worden, nur unter Bezeugung durch das Gesetz und durch die Propheten; eine Gerechtigkeit aber Gottes, vermittelt durch Glauben an Jesum Christum, zielend auf alle md kommend über alle, die da nur glauben. Denn kein Unterschieb besteht. Alle nämlich fündigten sie und ermangeln sie ber Gottesherrlichkeit, die Rechtsertigung ersahrend umsonst, durch jeine Gnade, mittelst der Erlösung, der in Christs Jesu vorhandenen, welchen an die Öffentlichkeit herausstellte Gotte, einen Gnadenstuhl durch Glauben, mit seinem eigenen Blute, auf daß er erweise seine Gerechtigkeit wegen der Übersehung der vorgefallenen Sünden während der Geduldszeit Gottes, in Absehung auf die Erweisung seinen Gerechtigkeit in der jetzigen Zeit; auf daß er selbst gerecht sein und gerecht mache den, ber da nur des Jesusglaubens ist."

So lautet in beutscher Wiedergabe der Abschnitt, für deffen Erörterung ich Aufmerksamkeit erbitte. Bevor ich jedoch die Auslegung der Stelle selbst in Angriff nehme, muß ich, damit der Rahmen ersichtlich werde, in welchen sich mein Berftändnis der vorliegenden Worte einfügt, mit kurzen Strichen die Auffassing bezeichnen, die ich von dem vorherigen Gedankengange des Römerbriefs gewonnen habe.

Ziemlich allgemein versteht man den Apostel dahin, wis er aus der erfahrungsmäßigen Unmöglichkeit einer natürlichen heidnischen Gerechtigkeit (1, 18—32), sowie einer gesetlichen jüdischen Ge-

rechtigkeit (2, 1 — 3, 20) bie Notwendigkeit der christlichen Glaubensgerechtigkeit folgern (3, 21 ff). Sein Schlußverfahren soll dieses sein: Non operibus, ergo fide.

Neuerlich gesteht man es zu, daß der Apostel anderwärts, namentlich im Galater-, aber auch in unserem Römerbriefe von dessen 4. Kapitel an, so nicht versährt. Man räumt es ein: Sonst ist ihm die christliche fiches der absolute, der durch sich selbst seststehende Ausgangspunkt seines Denkens und nicht das Endergebnis einer Argumentation von erfahrungsmäßigen Prämissen aus. Die Glaubensgerechtigkeit hat ihm prinzipiellen Wert und nicht benjenigen eines Austunstsmittels, das in Wirtsamkeit gesetzt worden, weil es mit der sich selbst überlassenen Natur, und mit dem alttestamentlichen Gesetze nach Ausweis des vorliegenden Thatbestandes nicht geht. Statt: Non operibus, ergo siche, schließt Paulus gerade umgekehrt: Fide, ergo non operibus.

Aber hier im Anfange des Römerbriefs, da soll er nach eines Pfleiderer (Paulinismus, S. 35) Urteil ausnahmsweife doch von den Werken ausgehn und aus deren Mangelhaftigkeit die Notwendigkeit einer anderen Heilsbedingung, nämlich des Glaubens, herleiten. Und wäre es nicht in der That denkbar, daß der Apostel einmal dialektisch auf den gegnerischen Standpunkt einginge, um durch den Nachweis seiner Unhaltbarkeit die ihm prinzipiell selfstehende Glaubensgerechtigkeit auch als den erfahrungsmäßig allein übrig bleibenden Heilsweg herauszustellen?

In der That, folch ein Verfahren würde durchaus dem Geschmack unferer modernen Apologetik entsprechen, denn diese liebt es, ihren Offenbarungsglauben durch die Mittel des Denkglaubens, zu denen ja auch die empirische Beobachtung rechnet, einleuchtend zu machen und so den Feind, wie sie sich wohl ausdrückt, "mit seinen eigenen Waffen zu schlagen". Indessen die zum Zeugnis aufgebotene Erfahrung lehrt: das Schlagen des Feindes geht auf diesem Wege so leicht nicht ab. Es ist ein böser Geist, den die Apologetik beruft, und zu ihren großen Schaden wird sie ihn nicht wieder los. Das Christentum kann mit keinen anderen als seinen eigenen Waffen tämpfen. In demselben Maße, als es zu fremden greift, hört es auf, es selbst zu fein. Paulus aber ist gewiß der letzte, der es vergißt: Der natürliche Mensch vernimmt nichts vom Reiche Gottes. Es tann teine Sätze, Beobachtungen oder Erfahrungen geben, die für die christlichen Überzeugungen des Apostels erst den Ausgangspunkt bildeten. Die letzteren ruhen rein auf sich felbst.

Doch gesett auch, diefe allgemeinen Erwägungen griffen " weit, fo tonute der Apostel doch nicht vom gegnerischen Standpuntte aus fein Glaubensevangelium entwideln wollen, weil er an Chriften fchreibt und fein Brief meder eine Dogmatif, noch ein Latechismus, noch eine Brediat ift. Mit dem gegnerifden Stande wunkte haben die Briefempfänger eben gar nichts zu thun. Sie brauchen darüber, daß die Gerechtigkeit aus dem Glauben kommt. nicht erft belehrt zu werden; mären fie davon nicht längft überænat, würden sie gar keine Christen sein. Freilich eine Doamatilice Abhandlung trägt vor lauter Chriften längit Anertanntes ungescheut noch einmal von vorne vor, --- fie will es begrifflich Der Ratechismus wiederholt für ben Berftand der entwideln. Unmündigen die landlänfige Babrheit. - er fucht fie in die eine fachfte Form zu bringen. Die Bredigt endlich fpricht bas Alte in rednerijchen Beudungen ftets von neuem aus - um es vollende eindrücklich ju machen. Unders aber ein paulinischer Brief. Der muß etwas inhaltlich Neues bringen, er muß die Erkenntnis feiner Lefer weiter führen über ihr bisberiges Dag hinans. Fide! Diek Abc des Christentums ist den Römern geläufig. Aber sb nicht neben dem Glauben boch auch das Gefetz noch feine Stellung und Bedeutung habe, das ift eine Frage, die auch unter Chriften noch verhandelt werden fann. In diefe Berhandlung tritt der Apostel mit feinem Schreiben an die römischen Christen Das ift feine Boraussezung. ein. Fidel Non fide et Das ift feine Behauptung. Ergo sola fide! operibus! Das ift feine Schluffolgerung. Nicht der Glaube, fondern die Alleinigtest des Glaubens bildet den Grundgedanten in der Beilslehre des Römerbriefes. Allem tatholijchen Schreien über ärgste Willfür zum Trope war Luther im Recht, als er im 28. Verfe unferes britten Rapitels bas Sala hingubachte. Gr hatte damit ben Grundgedanten diefes Berfes getroffen und,

**5**50

- was auch uns Protestanten noch lange nicht bewußt genug ift, - er hatte damit zugleich in erschöpfender Weise den Grundgedanten des ganzen Römerbriefs, soweit derselbe lehrhaft ift, getroffen.

An dem Briefverlaufe von Kap. 1 bis 3, 20 dies nachzuweifen, würde hier viel zu weit führen. 3ch hoffe noch einmal Gelegenheit zu finden, es anderwärts zu thun. Ob die uns vorliegenden Verfe 3, 21-26 das angegebene oder das herkömmliche Verftändnis erfordern, das möge durch ihre Erörterung entschieden werden, zu der ich jetzt übergehe.

Auf die als bekannt und anertannt voransgesete Thatfache, daß die Wirtung allen Gefetes in Sündenertenntnis bestehe, hatte ber B. 20 bie Behauptung gegründet, daß Gerechtigteit auf gesetzlichem Wege nicht erzielt werde, und durch dieje Ausfage follte wiederum biejenige bes 19. Berfes geftutt werden, bag ber 3med des Gefetes fei, bie ganze Belt Gott gegenüber mis gerichtsverfallen hinzuftellen. nun ift aber, fo beißt es jest mit einem nicht zeitlich, sondern logisch zu verftehenden vert de weiter. nun ift aber unverworren mit allem laut B. 20 jum Seile fo undienlichen, ja ihm hinderlichen Gefete Gottesgerechtigkeit in ber Belt durch Offenbarung zuftande getommen. Meoartowrac lefen wir, nicht anoxexaluntae. Rap. 1, 18 hatte ber Ausdruck anoralunteer Berwenbung gefunden, uber da handelte es fich auch um bas Evangelium. 29as fich im Evangelium als in einer Botichaft vollzicht, das ift blog anoxaduruis, blog Wegnahme ber Stillen, die eine bereits vorhandene Gottes= gerechtigteit nur bem Blide entglehen : -- bie verbedende Bulle der Untenntnis mird abgehoben. Dier bagegen handelt es fich um Die Gottesgerechtigfeit felbft, nicht um bie Botfchaft von ihr, es handelt fich um bas Bineinstellen ber Gottesgerechtigkeit in die finnenfällige Birtlichteit, nicht blog in den Bereich der Ertenntnie, und dem eben entipricht bet Begriff bes garepoor. 216 ein fchöpferifcher Borgang, als eine Stiftung durch gottliches Eingreifen ist die in Rebe stehende Offenwarung gemeint. So will ce verftanden fein, wenn der Apoftel das offenbarungsmäßige mit dem außergesethichen Berden ber Bottesaerechtigftit gufammenstellt. Sowohl negaréqurae als xwols róµov ist start zu betonen. Mit beidem soll menschliche Berursachung ausgeschlossen werden.

Auf eine Erörterung des viel umstrittenen Begriffs duzacoovn Jeov tann ich mich hier nicht einlaffen. Es würde diese Berhandlung aus den Grenzen des mir zugemeffenen Raumes zu schr heraustreten. Ich gebe daher nur turz meine Auffassung an. Die duzacoovn verstehe ich von menschlicher Gerechtigkeit, diese aber nicht als Verhalten, sondern als Zustand, richtiger als Gut betrachtet. Das Gut, das Glück, in der Prüfung zu be stehen, dies ist gemeint. Den Genetivus Seov nehme ich nun als Genetivus auctoris. Der Apostel denkt an einen von Gott gewirkten Stand menschlicher Gerechtigkeit.

Bou folcher Gottesgerechtigteit bat ber Apostel erftlich gefagt. fie fei ohne Befet, und zweitens, fie fei offenbarungsweise herbeigeführt worden, er fagt jett brittens von ihr, es fei dies unter bem Beugniffe bes Gefetes und ber Bropheten aeschehen. Das thut er aber durchaus nicht, um dem vorhin fo arg beiseite geschobenen Gesetze jest boch auch fein Recht anzuthun, nicht, um ihm doch seinen Anteil an der Offenbarung der Gottesgerechtigteit zu mahren. 3m Gegenteil, einfchränten will a biefen Anteil auf fein nun einmal unleugbares Dag. Bor unoropovulery hat man ein "nur" einzudenten, das ja im Griechijchen und Lateinischen ganz gewöhnlich nicht ausgedrückt, sondern blog burch die Satbezüge angedeutet wird. Nur die Thätigkeit des Beugens beläßt Baulus dem Gefete, und auch fie nicht bem Befete folechthin, fondern dem Gefete, fofern es einheitlich aufammengehört mit den nicht ohne Nachdruck hinzuerwähnten Bros pheten, beren eigentümliches Geschäft eben im Beugnisablegen besteht. Jene dem Gefete einzig belaffene zeugende Ebätigkeit ift ja nun aber als folche wiederum felbft von der Urt, bag mit ihr das Gefet im Grunde von fich weg und auf die neue Gerichtigfeit hinweift. Sie erinnert darin an jenen Mann, der auch nur jengen follte vom Lichte, nicht es felbft mar. Es ift, als fpräck bas zeugende Gefete: "3ch muß abnehmen, jene, die chriftliche domaover Jeov, muß zunehmen." So verstanden treten nun die Bont

μαςτυρουμένη ύπο τοῦ νόμου xal τῶν προφητῶν als gleichartige Bestimmung zu xwois νόμου und πεφανέφωται, das erstere näher erklärend und es rechtfertigend hinzu, und wir begreifen, weshalb μαςτυρουμένη kein "aber" oder "freilich" bei sich hat, das man bei der gewöhnlichen Auffassung erwarten müßte. Nach dieser soll der Participialsat ja einen Gegensatz zu xwois νόμου bilden. Sanz anders, wenn er dieses vielmehr erklärt. Da darf kein dé oder des etwas stehen. Es liegt in der nämlichen Richtung, daß die Offenbarung der Gottesgerechtigkeit ohne Geste erflärt das erstere.

Mit einem breifachen Brabitate hat B. 21, wenn wir anders mit Recht zwois rouov, negareowrai und paorvoovpern betont denten, bie Gottesgerechtigteit belegt. 3hre meitere Beschreibung in B. 22 trägt nun die Form, daß in dreifacher Beife bas Subjekt jener Ausfage noch genauer beftimmt wird. Bas bie nicht gesetzlich bedingte Gerechtigkeit benn aber für eine fei, dies follen wir jett erfahren. Die Gottesgerechtigkeit, heißt es que nächft, ift eben eine Gottes gerechtigteit; Gott ift es in vollem Ernfte und ausschließlichem Sinne, ber diefen menschlichen Gerechtigfeitsftand hergestellt hat. Bum zweiten wird uns gefagt, daß bie Gottesaerechtigkeit durch ben Glauben an Jefum Chriftum vermittelt fei, und endlich brittens, daß fie auf alle binziele — ets narras — und auch alle in Birklichkeit übertomme - Enl narrag -, die nur die eine Bedingung des Glaubens leiften. Immer gilt es ben Gegensatz gegen die Bedingtheit des Beils durch menfchliche Gefeteserfüllung.

So weit des Apostels Behauptung. Es folgt der Beweis "ür diefelbe, der zunächst und zumeist den letztausgesprochenen Borten els nárras xal en nárras rods nioredorras gilt und riefe somit als den wichtigsten Punkt der Behauptung heraustreten äßt. Hierfür würden sie auch schon ohnehin gehalten sein wollen. danz richtig hat man (Th. Schott) das zwols róµov als eine lit Überschrift angeschen. Dem entsprechend muß dann aber in im so inhaltsverwandten els nárras xal en nárras rods niredorras das untenstehende Facit gesunden werden. In ihm kom-

men die vorigen Beftimmungen als in ihrem Einheitspunkte zufammen und zur Rube. Eine nicht geschlich bedingte (zwois rouov) Gottesgerechtigfeit, welche demgemäß Birtung einer lebiglich zu glaubenden Offenbarung (negarlowrau) und bloß Gegenstand eines einfach hinzunehmenden Zengniffes (uaorvoorulern), welche eben eine Gottesgerechtigkeit (Sixauoovry de 9eov) und wie es fobann gerade beraus beißt, eine Glaubensgerechtigfeit (Sià nlorews Invoi Koivroi) ift, - nun, mas erheifcht fold' eine Gerechtigteit mehr, als eben den Glauben. Wer immer biefen aufweift, muß zweifellos an ihr teil haben. - Das ift alles, mas ber Apostel bier gefagt haben will. Reinen ganz allgemeinen Unterricht von der Rechtfertigung aus dem Glauben, von ihrem Befen und Buftandetommen gedentt er zu bieten. 216 auf etwas ben Lefern Bewußtes nimmt er auf fie Bezug, nur bas fich gur Aufgabe fegend, die völlige Genugfamteit des Glaubens zum Seile eindrücklith zu machen.

Alle Glaubenden werden gerecht; der Glaube ift bas ichlechterbings binreichende Heilemittel. Schon aus den vorangegangenen Beftimmungen geminnen wir, wie fich gezeigt hat, diefes Ergebnis, boch foll jest vom Schluffe bes 22. Berjes an auch ber Beneis feiner Bahrheit geführt merben. Ob yap forw Swartohn navres γαρ ημαρτον και ύστερούνται της δόξης του θεού, 10 beginnt Diefer Beweis. Da follte man nun billigermeife tein Bort barüber zu verlieren brauchen, daß ber Apostel als Subjett diefer Ausfage nicht alle Denfchen, fondern alle biejenigen, von welchen gulest die Rebe mar, nämlich alle Glaubenden dentt (vgl. 50fmann). Bie fcon Buther gang richtig nicht überfetzte: "Alle find Sünder", fondern: "Sie, - b. h. boch mohl diejenigen, von welchen bie Rebe ift, die Glaubenden, - find allzumal Sünder." Der Apostel will zeigen, bag alle Glaubenden gerecht werden. Demgemäß fagt er, es beftehe zwijchen benfelben tein Unterichied, welchem aufolge etliche Glaubenben, die innergefetzlichen jubijden etwa, auf Rechtfertigung eine Anwartichaft hatten und andere, Die außergesetlichen heidnischen, nicht. Dein, wird nach etwas berartigem gefragt, fo fteben fie der Rechtfertigung alle aleich fern. Sie alle fündigten, und fie alle ermangeln ber Gottesgerechtigteit. dieis

gottgewirtten Standes menschlicher herrlichteit, eines Abglanzes der Gott felbst eignenden, welcher den Seligkeitsbefitz der Sündlosen ausmacht. Wenn die Glaubenden dennoch eine Rechtfertigung erfahren, so geschieht das bloß in einer Weise, über die sich der Apostel B. 24 des näheren erklären wird. Ist nun, wie vorausgesetzt wird, der Glaube Mittel des Heils, und steht es, abgesehen von ihm, mit den Glaubenden so unterschiedslos übel, dann ist der Glaube das Heilsmittel, welches er ist, selbständig als solcher, ohne einer Ergänzung oder Beihilfe zu bedürfen. Dann aber lächt sich auch nicht erkennen, weshalb es nicht so sich nur immer Glaube stand, da auch überall Gottesgerechtigkeit in der That den Ersolg davon ausmacht. Die Unterschiedslosslossel, d. a. aber vollständig en und vollgewissen Anteil am Heile.

In welcher Urt geht nun die Rechtfertigung ber Glaubenden bor fich? Sie tommt Swoean, gefchentweife, mithin nicht als ihr Erwerb zustande, sie ist durch Gott -- denn wie zchorre, so ift auch das ungewöhnlich gestellte avrov betont - und zwar burch feine Gnabe, alfo nicht durch eigenes Thun von Berdienftlichem auffeiten der Glaubenden verurfacht, und endlich beruht fie auf der Erlöfung, nämlich berjenigen, welche an Chrifto Jefu haftet, wonach bie Glaubenden unterfchiedslos erlöfungsbedürftig, fündig fein muffen. Sind fie aber alle fündig, dann ift, wie gefagt, tein Unterschied zwischen ihnen, und hieraus mieber folgt, daß die Gottesgerechtigkeit tommt els advras zai ent πάντας τους πιστεύοντας. B. 24 ift alfo wirtlich das, wofür er fich giebt, nur ein untergeordneter Bartieipialfat. Oft hat man ihn als Sauptfay behandelt, wenn nicht geradezu dafür ausgegeben. Uber dies ruhrt, ebenfo mie die Ausdehnung der mierreg in 28. 23 mf alle Menschen, bloß von ber irrigen Meinung her, daß ber Apostel hier eigens und in gang allgemeiner Beise die Lehre von er Rechtfentigung des Menfchen aus dem Glauben entwickeln volle. Wenn er bas wirflich im Sinne batte, dann müßte in er That B. 24 als der michtigfte Bunkt in der gangen Davlegung in hauptfatt fein. Aber der Avoftel fest alles in dem Berfe

Gesagte vielmehr als betannt voraus und verwertet es bloß als Beweismittel für einen vorher ausgesprochenen Satz, als Beweismittel für das sola fice. Dem entspricht genau der untergeordnete Wert des 24. Berses.

Durch die an Christo Jesu haftende Erlösung ist die Rechtfertigung der Glaubenden vermittelt. Diese Aussage aber wird in B. 25 ff. sofort näher bestimmt. Erlösung gab es ja auch schon auf alttestamentlichem Boden. Das Unterscheidende der christlichen Erlösung, dies werden wir im Folgenden hervorgehoben finden, — und wiederum ist es nicht eine ganz allgemeine Erlösungslehre, was uns geboten wird.

Hier tommen wir nun zu dem Ausdrucke idaornocor, der unfere fonderliche Aufmertfamteit in Anfpruch nimmt. Für feine Erklärung ift das richtige Berftändnis des Berbums moodSero maßgebend. Dies hat nun fürglich Godet aufs neue im Sinne bes "Sich - etwas - vorfegens", bes "In = Ausficht - nehmens" gefaßt, boch tann eine fo vereinzelte Stimme nicht auftommen gegen die übrigens fast einhellige und wohlbegründete Annahme der heutigen Ausleger, daß die urfprüngliche, finnliche Bedeutung des öffents lichen Ausstellens bier Anwendung finde. Daran haben wir aber in der That ichon den ausreichenden Enticheid, wie ilagrifowr au nehmen fei. Gegen die unbestimmte Biedergabe mit \_Subne" ober "Sühnmittel" hat man richtig bemerkt, zu dem eine beftimmte öffentliche Erscheinung anzeigenden nooégero werde auch ein ebenjo bestimmtes, anschauliches Objett erfordert. Der gleiche Einwand trifft aber auch die maskulinische Fassung, nach welcher ilaorropeor der Accusativ des Adjettivs ilaornopeos und die Bebeutung wäre: "ein Sühnender". "Als einen Sühnenden hat Bott Chriftum Jefum ausgestellt", - in diefem Sate ift mieber bas Berbum ebenso anschaulich und bestimmt, wie bas Obiett mbestimmt. Eine ganaliche Beziehungslofigfeit maltet aber auch zwischen dem Berbum und der meift angenommenen Bedentung "Suhn opfer" ob. Dder welche Beziehung follte befteben zwijchen ber Thätigkeit eines Berausrückens ans Licht ber Öffentlichkeit und awischen einem Suhnopfer? Der Berfuch, eine berguftellen, bringt wunderliche Ergebniffe zutage. Entweder hat noobsero befonderen

Ton, und bann tommt man auf die faliche Borftellung, der Regel nach finde ein Suhnopfer im Berborgenen ftatt; ober aber bas Berbum ift unbetont, - und dann mird ber Anfchein erwedt, als ob Berausstellung der gewöhnliche, durch die Natur der Sache vorgeschriebene Ausbruck für dasjenige fei, mas mit einem Gubnopfer geschieht. In Birklichkeit verhält es fich ja fo, dag dem Suhnopfer Öffentlichteit freilich als ftetiges, aber boch nur zufälliges, lediglich begleitendes Merkmal anhaftet. Man verzichtet denn auch auf jede innere Beziehung zwischen Berbum und Objekt und tann fich hierzu beshalb ohne großen Entfchluß verfteben, weil man es trop des Berlangens nach Anschaulichteit aufgegeben bat, mit der finnlichen Bedeutung von nooegero Ernft zu machen. "Bott hat Chriftum Jefum in ber Beije zum Subnopfer gemacht. daß derfelbe als folches vor aller Belt Augen ba fteht". - bies etwa foll ber lange Gedanke fein, der in die turgen Borte: ör neolgero idaorr'pior zusammengedrängt ware. Aber worin foll benn jene Allerweltsfichtbarteit Jefu als bes Subnopfers befteben? Man müßte an feine allgemeine Bertundigung burch das Evangelium benten, aber, wie ichon ju Anfang bemerkt, ber Gedanke an bas Evangelium liegt unferem Abschnitte durchaus fern. Mit ber Bewirtung, nicht mit ber Berfündigung ber Gottesgerechtigkeit hat er es zu thun. So bliebe also nur übrig, der an Jesu vorgenommenen Opferhandlung felbft im Berhältniffe zu anderweitiger Opferung eine ungewöhnliche Offentundigteit beizumeffen, was ja aber ganz unangänglich ift.

So kommen wir benn zu einer noch übrigen Deutung von ilasrigeor. Origenes hat sie zuerst vorgetragen, Luther und Calvin, wenn schon letzterer nicht ohne Schwanken, sind ihr gefolgt, auch Bengel ist ihr noch zugethan; dann aber sehen wir die Ungunst der Zeit sie zu Grabe tragen. "Valeat absurda explicatio!" ruft ihr Fritzsche verächtlich nach, und Rückert spricht ihr gar das Berdammungsurteil. Seitdem indessen Olshausen und Tholuck die schon sast verschollene von den Toten zurückgeholt haben (vgl. auch Benecke, Funke in dieser Zeitschrift, Jahrg. 1842, S. 314 f.; Delitzsch, Hebräckrief, S. 719; zerd. Beber, Bom Zorne Gottes, S. 273), seitdem überdies Philippi fie in tücktiger Weise begründet und namentlich Ritfat (Nechtf. u. Berf., Bb. II, S. 169ff.) das Gewicht seines Namens für sie in die Wagschale geworfen, darf sie als völlig wieder zu Ehren gebracht gelten.

Das ift die Deutung, nach welcher ilasrnpeor hier ebenjo wie Bebr. 9, 5 bie griechifche Überfetung bes bebräifchen Ausbruds popp, diefer Bezeichnung für die Blatte über ber Bundeslade, porftellt. 2 Dof. 25, 17 wird ang von den Septuaginta mit Unornpeor enloqua und von da stehend mit dem substantivierten Uaoripior allein wiedergegeben. Schreibt nun der Apostel au fcbriftfundige Chriften, fo ift es für diefe ohne weiteres flar, wie er verftanden fein will, umal nachdem noofgero vorausgegangen. Denn zwischen der Rapporeth und einer Berausstellung an die Öffentlichteit findet allerdings eine innere Begiehung, nämlich eine gegenfähliche, statt. Die Rapporeth hatte ihre Stelle in der Berborgenheit des Allerheiligften, Chriftus Jefus aber ift abs ihr nentefinamentliches Gegenbild von Gott öffentlich ausgestellt worden. Um diefen Gegenfat anzudeuten, fteht nooedero mit großem nachbrude voran. In den drei erften Evangetien lefen wir, nach Jelu Tode fei der Borhang des Tempels zerriffen. Bir find gewohnt, diefes Begebnis als ein Sinubild des Endes ber alttestamentlichen Opferreligion zu verstehen. Run, bier baben wir biefelbe Sache, nur anders gewandt. Rach ber bortigen Darftellung, fowie auch nach Sebr. 4, 16 und 10, 19 ff., tonnen alle aur Rapporeth hinein, nach der hiefigen tommt die Rapporeth au allen beraus. Beide Male handelt es fich um das Aufhören bes Befetes und feiner Schranten.

Aber, wendet man (hofmann) gegen die Bezeichnung Christi als einer Rapporeth ein, dies alttestamentliche Wort kennen wir ju bloß als Eigennamen eines ganz bestimmten Einzeldinges und nicht als Appellativum. Müßte nicht wenigstens ro ilaorroeor huar zu lefen stehen? Indeffen wie, wenn die verlangte Räherbestimmung in dia ulorewe und de ro adrov aluare allerdings nachfolgt? Gefetzt aber auch, sie thue es nicht, bedarf es ihrer denn wieklich? Das Eigennamen zu Appellativis von der Bedentung der bezeichnendsten Eigenschaft ersterer erweicht werden, zühlt durchaus nicht

zu den Seltenheiten. Ganz gewöhnlich nennt man jeden bestiebigen glänzenden Redner einen Demosithenes oder Eicero, jede Freudenfrätte ein El Dorado, jede Prachtanlage ein Tivoli. Bei unserem größen Dichter erscheint Leipzig als ein Klein-Paris und um nur ein Beispiel aus unserer homiletischen Sprache anzuführen, wie geläufig ist im Anschlusse an 1 Sam. 7, 12 die Redensart geworden: "Last uns ein Eben-Ezer errichten!" Weshalb denn jollte nicht auch das unbenommen sein, Christum Jesum eine Rapporeth zu heißen, wofern nur zwischen diesem Geräte und ihm eine weigentliche Bergleichbarkeit obwalzet?

Und eine folche ift thatsächlich vorhanden. Auf der Rapporeth thronte Jehova in lichter Bolte. Dort war er mit feiner Herrlichteit und Gnadenmacht unter Israel gegenwärtig. Daß für bie Semeinde des Neuen Testamentes Chriftus Jefus der Ort fei, da in entsprechender Beije Gottes gnadenvolle Serrlichteit ftrabit, ift gewiß nicht, wie man geurteilt hat, ein "unpaffender, fünftlicher und gezwungener" (Röllner), sondern ein ebenfo wahrer als einfacher Gebaute. Und wenn für denfelben auf 2 Ror. 4, 6 vermiefen wird (Ritfch1), wo es Paulus für apoftolifche Aufgabe erflärt, bie γνώσις της δόξης τοι θεού έν προσώπω Χριστού Ίησου wfleuchten an laffen, fo dürfen mir bie Bergleichung biefer Stelle nit ber uns vorliegenden fogar über den Ausbruck idaorigeor binus auch auf nooédero ausdehnen. Auf dem Angefichte Chrifti Jeju ftrabit Gottes Herrlichteit und ju dem Zwecke, daß fie erannt werbe. Dieje ihre Öffentlichteit, bas ift es gerade, wrauf bas Hauptgewicht der Ausfage ruht.

Hiermit scheint denn jede Suhne bedeutung aus dem Ausdrucke aornoro beseitigt und erst durch die beigefügten Borte der ra vroö aleare mit ihm verbunden zu werden. In der That ist so die Meeinung von Ritschl. Christus Jesns als Kapporeth it ihm für den Vertreter Gottes uns Menschen gegenüber und ur hierfür. Wie aber die Kapporeth des Alten Testamentes strael die gnadenvolle Gottesgegenwart nur unter der Bedingung mittelte, daß sie mit Blut besprengt wurde, so erlangt nach des tannten Theologen Urteil auch die im Christio uns zugute voradene Gottesgende ihre Birtsamfeit erst durch die fühnhafte Bergiegung feines Blutes, erft burch den Geborfam, den er als Menich Gott gegenüber leiftet (vgl. a. a. D. G. 172f. 236f.). Dem zufolge murden fich Rapporeth und Subne in der nämlichen Urt von einander unterscheiden, aber gegenseitig ergänzen, wie Chrifti Gottheit und Denschheit. Dag bies flar gedacht fei, läft fic gemiß nicht beftreiten. Und daß ilaornocor fclechterdings etwas Gottgehöriges, alfo teinesfalls eine Suhne ober ein Subnopfer, bezeichnen muß, mit anderen Borten, bak in bem Ausbrucke notwendigerweife eine Bertretung Gottes uns gegenüber liegt, bafür beruft fich Ritfchl fehr richtig auf die nachfolgende Rwedangabe els Erdeisir דדה לואמוסטיראה מטרסט. Bottes ift bie zu erweisende Gerechtigfeit, Gottes muß daber auch fein, moburch er biefelbe als durch ihr Mittel bezweckt und erreicht. Œ8 dürfte aber bennoch eine zutreffende Bemertung hofmanns bleiben, wenn der Apostel das idaornoov von der Rapporeth verstehe. fo meine er lettere auch in der durch jenen griechischen namen angezeigten Bedeutung. Sofern es den Wert einer allgemeinen Regel beanfprucht, muß befagtes Urteil freilich Burudweifung erfabren, und berjenige ift gewiß am wenigsten zur Aufftellung diefer Regel befugt, welcher felbft behauptet, bas idaorrotor ber Septus ginta fei eine vertehrte Uberfegung, wie Sofmann es thut. 61 darf man unfere Deutung ber Stelle auf die Rapporeth doch nicht in Schmierigleiten ju vermideln fuchen, daß, wenn bie griechijche Sprache teinen paffenden Ausbruck für dies heilige Gerät barbietet, man darum den Apostel zwingt, auch auf deffen wahren Sinn zu verzichten, ober aber fich feiner Ermähnung überhaupt zu enthalten. Nur wenn es eine Dehrheit von überdies durchaus zutreffenden griechifchen Bezeichnungen jenes Gerätes gabe, mas boch nicht ber Fall ift, tonnte aus der angewendeten etwas für die Richtung gefolgert werden, nach welcher ber Gegenftand in Betracht tommt. Allein thatfächlich liegt es nun an unferer Stelle boch fo, bag die von dem griechischen Ausbrude ilaornovor erwedte Subnevorftellung nicht einfach aufgegeben, fondern ihres Ungutreffenden nur burch überfegung aus ber heidnifchen in biblifche Dentweife entledigt werden will. Das nachfolgende er to avtov aluare verbietet denn doch folechter, bings, bei der Deutung des idaornoiov ganglich vom Bortfinne

des Ausdrucks abzusehen. Der Apostel follte sich denfelben aus den Gebanten geschlagen, dann aber gleich schon im nächsten Augenblicke wieder von der Subne gehandelt haben ? Wie unwahrscheinlich!

Droht nun von diefer Ermägung der oben gewonnenen Einficht, daß unter idagrholor die Rapporeth verstanden sei, wirklich Befahr? Man fagt, die Rapporeth fei nach dem Alten Teftamente Sumbol ber nähe Gottes und nur bies, nicht ausleich quet Shmbol feiner vergebenden Gnabe. Das fühnende Blut werde nur deshalb an fie gesprengt, weil es zu Jehova hingelangen folle. Aber tann und muß fühnendes Blut Gott an feinem Thronfibe erreichen, fo mird biefer ja eben bierdurch angleich eine Gubnund folglich auch eine Gnaben fratte. Er ift eine munderliche Behauptung, der Machtipruch Frisiches gegen Tholuck (Berbienfte D. Tholads um die Schrifterflärung, G. 34), mit Gottes Gnade fei bie Rapporeth erft von den fpäteren Juden in Berbindung gebracht worden, und als blutbefprengte habe fie anr Onade gar fein Berhältnis. Der Apostel braucht fich nicht erft burch die Septunginta ober durch bas fpätere Judentum irre führen ju laffen, um bas heilige Gerät als Subnort ju verstehen. Ift es ein folcher aber als blutbefprenater Gottesort, fo hat weiter die Frage ihr gutes Recht, ob fich Paulus bas Berhältnis nicht vielmehr umgetehrt dente: Als Guhnort ift die Rapporeth blutbesprengt und in der gleichen Eigenschaft des Subnortes wird fie dam weiter auch das, wozu fie von Gott in Ausficht genommen ift, nämlich bie Stätte feiner Gegenwart. Go lange wir nicht beftimmten Grund ju einer abmeichenden Unnahme haben, müffen wir vorausjegen, der Apostel bente fo, wie das Alte Teftament; diefes aber bentt, wie qulett angegeben. ange verhält fich gu ilaorhocar nicht im mindeften anders, als burnpy zu egilaoxeoSac. Beide Überfetungen find gleich richtig und gleich vertehrt. Beber "Fußichemel" (fo Emald, Die Altertämer des Bolles Jornel, 3. Ausg., S. 160), noch "Dedel" (fo bie meiften; vgl. dagegen Riehm, Der Begriff ber Gilfne im Alten Teftament, G. 5 und deffen Art. "Bunbeslade" im haubwörterbuch ber biblifchen Altertimer, auch Berm. Schult, Alttestamentliche Theologie, 2. Aufl., S. 379), fondern "Deder", Theol. Stub. Jahrg. 1888. 37

biefen Ausbruck in bem geprägten Sinne der Opfersprache verftanden, ift die Bortbedeutung von nie, wie "Scheider" diejenige von Bermöge bes an fie gesprengten Blutes bedt bie Rapporeth die Seelen der Seilsgemeinde von wegen ihrer Sünden por dem Angefichte Jehovas, fo daß der Sünde ungeachtet bie Gottesgemeinschaft fortdauern tann, und erft auf diefer bectenben Birtuna der Rapporeth beruht es, daß fie wird, was fie fein foll, bie Stätte der göttlichen Beilsanwesenheit, - wie fie Bebr. 4. 16 genannt wird, ber Jooros The xaoiros, nach Luthers and an unferer Römerbriefftelle befolgten Überfetung ber "Gnadenftubl". Die blutbesprengte Rapporeth ift also nicht eine zufammengesetzte Borftellung, fondern eine einfache: es gehört mit zu ihrem Begriffe, bedendes, fuhnendes Blut an fich zu tragen. Rur bei Diefer Annahme erflärt fich der Rame des Gerätes. Die Bertretung Gottes den Menschen und die Bertretung der Menschen Gott gegenüber, beides ift in der alttestamentlichen Bripo, ift ebenfo in bes Apostels idaorrovor zugleich enthalten, in eins zufammengefaßt. Diefer Reichtum des fich ergebenden Sinnes bient ebenso wie deffen aufgezeigte genaue Angemeffenheit an bas Borbild des Alten Teftamentes der origeniftifchen Erflärung unferer Stelle noch zu besonderer Empfehlung.

Die sühnhafte Gottesstätte des Alten Testamentes war im Allerheiligsten verborgen. Ihr neutestamentliches Gegendild Christus Jesus ist an die Öffentlichkeit herausgestellt worden. Jetzt macht uns die Beistügung der to avroö aluare mit einem weiteren Unterschiede bekannt. Christus Jesus ist ein mit seinem eigenen, nicht mit fremdem, nicht mit Tierblut besprengte Rapporeth. Daß des Apostels Worte in dieser Gegensählichkeit verstanden sein wollen, erhellt aus der ungewöhnlichen Stellung des avroö (vgl. Weiß, 6. Auss. Und um so leichter kann es ihn ganz auf sich sichen, wenn mit der to die leichter kann es ihn ganz auf sich sichen, mehr ausgesagt wird; wenn, anders ausgedrückt, in dem leiteren ber Sühnebegriff schon mit enthalten war, — ein fernerer Beweis für die Richtigkeit dessen, was wir im Vorstehenden gegen Ritschl aussführen mußten.

Bas aber machen wir nun mit der noch vor er to autov aluare ftehenden Beftimmung dea nlorews? Bisher haben wir den Begriff der nloric ftets ftart betont gefunden. So wird es hier wohl nicht anders fein. 3m Gegenfate mogu aber wird bann dia nlorews ben Ton haben? Gewiß auch im Gegenfage ju etwas Altteftamentlichem. Nun war auf altteftamentlichem Boden die Rapporeth, diefe fühnhafte Gnadenftätte, in die Anftalt bes Gefetes mit feinem ganzen Apparate eingeschloffen, nur Mitgliedern des Jubenvolles tam bie Rapporeth zugute. Gang anders Chriftus. Er ift Suhn- und Gnadenstätte nur mittelft Glaubens, ift es für jeben, ber ihn nur bagu haben will. Legen wir alfo auf nooedero, auf Sia nlorews und auf avrov ben Ton und laffen wir ben Ausbrud ilaorioiov felbit ganz unbetont ! Denten wir ferner nach 5 Seos und nach Sia *nlorewc* ein Romma gesett! So werden wir den Apostel richtig verstehen. "Gott hat Chriftum Jefum berausgestellt, eine Rapporeth nur mittelft Glaubens, eine Rapporeth mit ihrem eigenen Blute." Will übrigens jemand nach üblicher Beife er zu avrov aluare lieber mit nooedero verbinden, ftatt es als weite Räherbestimmung von idaorhoior mit dia nlorews als ber erften parallel laufen ju laffen, fo machen wir ihm, falls er fich nur bei jener gewöhnlichen Berbindung etwas Rlares benten tann, tein Berbrechen baraus. Aber ber Grund wenigftens, auf ben man fich beruft, ift für uns nicht mehr ftichhaltig. Man fagt: Behörte ir To avtov aluati ju ilaotroior, fo mußte es als bas Objettive boch wohl dem fubjettiven Sia nlorews voranstehen. Aber ift bie nloric bier im Gegenfate zur Gefeteszugehörigfeit ber altteftamentlichen Rapporeth gebacht, fo ift teine andere Stellung ber beiden Beftimmungen möglich, als bie vorfindliche, und ,objettiv" und "fubjettiv" bleiben ganz abfeits liegende Gefichtspunfte. Erft auf einer Anordnung des Gefetes beruht es, daß bie Rapporeth, wie vorhanden fein, fo auch mit Blut befprengt werden Dem entsprechend muß auf ber neuteftamentlichen Gegenmukte. feite querft bie Richt. Befeges ., fondern lediglich Glaubens. iedingtheit der Rapporeth ausgesprochen werden. Dann erft wird uch bie Unabhängigkeit von der immerhin einzelnen, wiewohl

87\*

wefentlichen, Gesetzesvorschrift betont, nach welcher es des Opfer= blutes bedurfte. Eprifus Jefus ift in fich felbft fcon das Opfer. Auch nach dieser Seite brancht er fich durch Gesetliches nicht zu ergänzen.

Benn wir von hier aus einen Rlickblick werfen, sv haben wir eine dreifache Aussfage in B. 21 gesunden: — zwods róµov, neparkowrau und µaprvoovµkry war betont. Einer dreisachen Aussfage begegneten wir desgleichen in B. 27: — 9eoö, dià alorews Invoi Xoevrov und eds nárras xad énd nárras rods noreworas, jedes hatte seine seldständige Gestung. Eine dreisache Bussfage trafen wir serner in B. 24 an: — dwoeár, ry adrov xávors und dia rys anodersvérseus rys ér Xovorö Invoi waren mit gleichem Gewichte einander nebengeordnet. Auss inv Broi weisache Aussfage stießen wir schließlich auch in B. 25: nookdres, dia norews und dir rö advord advard beausspruchte jedes besonderen Nachdruck:

Im Ende des 25. Berfes hebt nunmehr eine Beftimmung an, bie bis zum Schluffe des 26. reicht. Dag auch bier, nur in jum Teil anderer Beife, Symmetrie herrfcht, ift leicht zu feben. Dem Anfange elg Erdeizer Tre Sexacoverne autor xth. läuft offenbar der Abschluß els ro elvai avror Slxaior xrd. als mit ihm inhaltsgleich parallel. Aber bas erfte ber parallelen Glieber ift nun viel weiter ausgeführt, als bas zweite. Gehen wir auf bieje weitere Ausflihrung ein; fo gieht gunächft die Ermähnung ber nooyeyorora auaoriuana unfere Aufmertfamteit auf: fich: 3ft cs nicht verwunderlich, daß, foviel wir feben, noch niemand den ginblit auf ben atteftamentlichen großen Berföhnungetag mahrgenommen hat, welcher in der Anführung der noovevorora auaornupra fichtlich enthalten ift, ja daß fogar dann, wenn wirflich bas alte Teftament jur Aufhellung unferer Stelle verwertet murbe, man eher noch bie entlegene שנה ושנה heranzog (Rloftermann, Korretturen pur bisherigen Erflärung bes Römerbriefes), als ben nahellegenden mie ? Alle Jahre einmal murben am grofen Berföhnungstage die vorger vorgefaltenen Bergehungen gefitent und fo Swites Gerechtigteit ins Licht gefest. Bierzu bedurfte es ale bes michtigften Altes ber - einzig an jenom großen Ber-

364

jöhnungstage geschehenden — Besprengung der Kapporeth mit Blut. Kein Zusall also ist es, daß wir die nooveroröra äuserrhuara und des ilasriheiser so nahe bei einander erwähnt finden. Und so wird es sich denn auch hinsüchtlich des Tonwertes mit jenen ebenso wie mit diesem verhalten. Wie ilawriheiser allen Prädikatsnachbruck an seine Umgebung abtrat, so werden es die. nooveroröra äusorihuara gleichfalls thun.

Sofort zeigt fich auch, daß dem wirklich fo ift. Bir lefen nicht bloß, Gott habe feine Gerechtigteit am großen Berjöhnungstage beweifen wollen hinfichtlich ber vorherigen Sunden, fondern bas lefen wir, er habe es thun wollen megen Borbetlaffung, wegen überfehung berfelben. Bieberum ift uns barin etwas bie chriftliche Erlöfung von der judischen Unterfdeidendes angegeben. Denn auf altteftamentlichem Gebiete fand vor dem großen Berföhnungstage teinesmegs eine Uberfehung ber Sunden ftatt. Jun Gegenteil, auch vorher murbe alle Tage geopfert. Bar bas Guhnopfer bes mager of icon bas hauptfäch. lichfte, dennoch trat es auch wieder nur ergangend und nachhelfend jum fonftigen Opfer hinzu. Anders bas Opfer des neuteftamentlichen großen Berföhnungstags. Da thut diefes Opfer alles für fich felbft allein, und vorher findet lediglich napeoic ftatt. Das Opfer Chrifti ift vollgenugfam. Bor demfelben hat nichts ichon Platz gegriffen, was zur Sühne der Sünden diente. Die alte testamentlichen Opfer find fo aut wie die beidnischen, neutestamentlich angesehen, wie gebr. 10, 1 es ausbrückt, bloke Schattenbilder gemefen, die auch nur Schatten zum Erfolg haben tonnten : vor Chrifto gab's in Bahrheit lediglich nupeois. Bas andernfalls hatte ber gall fein müffen, nämlich daß Chriftus nollaxes and zarasodojs xoopov gelitten (Sebr. 9, 26), es hat nicht ftattgefunden. Nach Maggabe ber vor Chrifto geubten napeoic will dem auch ferner geradezu die vorchriftliche Beit beurteilt werden. Es follte bamals wirklich fo fein, wie es war. Die laufende Zeit war eben nicht für Gerechtigteitserweifung, fondern für napeois ba. Lettere fand ftatt in th arorn tou Seou, b. h. zu einer Beit, welche geradezu bie Beit ber Gebulb Gottes genannt werben muß, wobei Seov in einem eigenschaftlichen Sinne

fteht, der genugsam erklärt, weshalb dafür nicht vielmehr einfach avrov gefetzt ift (fomohl gegen Ritichl, als gegen Sofmann und Beig). Auch anderwärts bezeichnet Baulus die porchriftliche Beit ähnlich, wie hier. Apg. 17, 30 redet er von ihr als von roorois ing arvolus, welche Gott übersehen habe. Aber freilich. eine Gebuldszeit Gottes hatte nur barin Möglichteit und Birflich. feit, bag eine nachherige Zeit ber Gerechtigteitserweifung in Ausficht ftand. Und fo hören wir denn ben Avoftel in einer bem ir ty aroyy tov Seov nebengeordneten Beftimmung fich auch noch über jene fpatere Beit äußern. Mit ben Borten : noos trr ένδειξιν της δικαιοσύνης αυτού έν τω νυν καιρω ertlart er jene fpatere Beit für bie chriftliche Jestzeit. Die unter ber Gebuld Bottes in Ausficht genommene Gerechtigteitserweisung, fo fagt er. fei, wie der Artikel zwischen noos und Erdeifer anzeigt, eben biejenige gemefen, zu deren Berbeiführung nach dem vorher Gefagten Chriftus Jejus in feiner Eigenschaft als ilaorropor bient, also bie jetige, die chriftliche. Die Gerechtigkeitsermeifung follte erfolgen wegen - Sia - ber vormaligen napeoic, und biefe wieberum hatte Raum gewonnen eben in Absehung - elc - auf jene jetige Gerechtigfeitsermeifung. Go tehrt bas Ende ber von B. 25 bis in die Mitte von B. 26 reichenden Bestimmung in ihren Anfang zurück. Der auf die Berwendung Chrifti Jefu als ilaotroior gefolgte vor xapós, die chriftliche Beit, fie tritt als die einzige Heilszeit heraus. Auch hier also wieder eine dreifache Tonstelle: dià tr'y nugeour, er th unorn tov Seon und er τω rur xaiou. Bor Chrifto nur Geduld, nur Durch-die-Fingerfeben! Aller Gerechtigkeitserweis in die chriftliche Jestzeit aufammengelegt! Dann folgt aber, mas in ber abichliegenden, jest aleichfalls über ihre Braditatoftelle teinen Zweifel mehr laffenden Bestimmung fteht: Gott ift gerecht, und gerechtmachend denjenigen, welcher nur des Glaubens an Jesum ift. Giebt es einen Beg, auf bem Gott feine Gerechtigteit mahren und boch auch ben Denfchen als einen Gerechten zu fteben tommen laffen tann, fo muß, wer nur jefusgläubig ift, an diefer menfchlichen Gerechtigkeit teilhaben. Das Gefetz hat nichts mit dabei au thun. Sola fide.

Und mas haben mir nun aus den Berfen 24-26 über bas Befen und bie Notwendigteit von Subne, fowie im Bufammenhange hiermit über bie Möglichteit einer Rechtfertigung des Sünders gelernt? Gar nichts. Aber geht es uns hierin nicht anders als allen übrigen Auslegern, die ja auch das in jener Beziehung Gewünschte hinter und zwischen ben Zeilen lefen müffen, fo find wir anderfeits in bem entschiedenen Borteile, bag wir etwas Bestimmtes anzugeben vermochten, mas ber Apostel ftatt deffen fagt, mas er nicht fagt. Über bas bie chriftliche Suhne und Rechtfertigung von der judischen Unterscheidende find wir belehrt worden. Da war es nun gar nicht mehr möglich, daß uns die allgemeinen Bahrheiten von Sühne und Rechtfertigung hätten vorgeführt werden follen. Diefe Bahrheiten rechnen ja nicht zu bem Unterschiedlichen bes Chriftentums, fondern ju dem ihm mit dem Judentume, sowie überhaupt mit aller Religion Gemeinsamen. Nur einfach vorausgeset mußte es hier werden, daß Sühne notwendig, Rechtfertigung möglich fei und weshalb, und fo geschieht es denn auch. Demgemäß tommt zwar jenes Daff, nicht aber auch diefes Beshalb wenigstens in den unbetonten Stellen der Berje 24-26 zum Ausdruck. Die betreffenden Stellen bilden den Birteleinfat, um welchen ber Apoftel ben Rreis der chriftlichen Bestimmungen herumlegt, fie find die Subjette, bie mit chriftlichen Braditaten versehen werden. Go erfehen wir denn: Es bedarf eines ilaornotor, es bedarf einer 20deisis the Sixaloovrys tov Seov, es bedarf, was mit dem Zweitgenannten dasselbe ist, eines Ausgleichs zwischen dem Sixacor errac Gottes und feinem Sixaiov (tor acepn, vgl. 4, 5). Denn offenbar im Sinne der Ausgleichung treten diefe beiden Begriffe neben einander, zur ficheren Biberlegung ber Anficht von ihrer völligen Gleichbedeutung (gegen Ritfchl, Rechtf. u. Berf., Bb. II, S. 216 f.). Aber all jenes, mas freilich zur Aussprache tam, hat im vorliegenden Zusammenhange doch nur untergeordneten Bert. Bon dem Beshalb erfahren wir nichts.

Wir fassen unsere Auslegung des Abschnitts zusammen. Eis nárras xal ind nárras rods nisredorras, das ist sein Haupt= und Höhepunkt, das Facit aus dem Vorherigen und das durch bas Rachberige zu Beweisenbe. Der Beweis liegt barin, buf alle Glanbenden unterschiedslos Sünder find und die Rechtfertiauna als eine folche erfahren, die alle Mitwirfung bes Gefets ausschlieft und fich bemnach einzig eben auf ben Glauben gründt. Runachft ichließt die chriftliche Rechtfertigung die Berte bis Gefetes von fich aus: Die Rechtfertigung geschiebt umfonft, burch Gnabe, burch Erlöfung. Sodann aber ichliekt bick chriftliche Rechtfertigung die Erlöfung bes Gefetes von fich ans :-Ift fie Erlöfungsrechtfertigung, fo boch teine gesetliche. Rin, als Rapporeth ift Christus Jefus aus dem Bereiche bes Gejess herausgestellt, mittelft Glaubens wirkiam, das Opferblut, mit bem bie Rapporeth ju besprengen ift, an fich felbft be fitsend. Go ift bie Ericheinung ber neutestamentlichen Rapps reth burchans allem Gefetslichen fremd. Und wie ihre Erscheinung, fo auch ihr 3 wed. Die Gerechtigteitserweifung, auf welche es mit ber Birtfamteit diefer Rapporeth abgefeben ift, will hinter fich nur Durch = die-Finger-feben, nur Gebulb haben, felbft will fie gang ber chriftlichen Gegenwart angehören. Bie vorhin durch nooldero hinfichtlich des Raumes, fo wird jest burch er to ror xaloo hinfichtlich der Zeit das chriftliche Beil ben fühischen Grenzen entrückt. Dann aber gilt es wirklich nur ein Rind ber neuen chriftlichen Zeit, es gilt nur bes Glaubens a Stefum zu fein. Die Gottesgerechtigkeit tommt mirtlich, mas gu beweisen war, εls πώντας και έπι πάντας τους πιστεύοντας. Das Ergebnis lautet mit einem Wort: Sola.

568



Gedanken und Bemerkungen.





## 1.

## Bur Evangelieufrage.

Bon

Dr. Zernhard Weiß.

Mit besonderer Beziehung auf den Aufsatz von D. 28. Bey= ichlag: "Die apostolische Spruchsammlung und unsere vier Evangelien" (Theol. Stud. n. Krit. 1881, Heft 4, S. 565 ff.).

Eben hatte ich in der "Theologischen Litteraturzeitung" (1881. S. 182) die Erklärung Holymanns gelefen, wonach berfelbe feine Urmartus-Sypothefe im wefentlichen zurücknimmt und nicht zu bemerten unterläßt, daß meine "dagegen ins Feld geführten Inftanzen gegenstandslos" geworben feien, als mir bas heft ber "Studien und Rritiken" zur hand tam, in welchem Bebichlag biefelbe in neuer Geftalt vertritt und eingehend gegen meine Ausführungen erteidiat. Allerdings gewinnt diefelbe nunmehr ein fehr anderes In bem Mage, in welchem fich fein Bild von der Defict. ,apoftolifchen Spruchfammlung" bem Bilbe ber "apoftolifchen Quelle", wie ich es gezeichnet, nähert, indem er eine Fulle von ötoffen, die Holtzmann derfelben einft absprach, ihr wieder viniziert, wird fein "Urevangelium" unferem Martus verwandter nd die Differenz der angeblich in letterem vorliegenden Bearbeiing bes erfteren von diefem felbst für die fritische Frage unereblicher. Immerhin bleibt noch ein fehr wefentlicher Unterschied vifchen unferen Auffassungen zurück, indem ein nicht geringer

Teil von Rede- und Erzählungsftücken bei Markus ihm im wei fentlichen als originale Konceptionen erscheinen, die ich nur für fekundäre Bildungen halten kann und in ihrer ursprünglichsten Bie ftalt in unserem Matthäusevangelium aus der ältesten Quelle noch treuer erhalten finde.

Es lag mir wohl das Bedenken nahe, ob ich es magen dürfte, die Lefer diefer Blätter nochmals mit ber Diskuffion bieler Meinungsverschiedenbeit zu behelligen. 3ch habe in meinen Bungelienkommentaren fo vollftändig alles gesagt, was ich für mint Anficht anzuführen weiß und wovon ber Natur ber Sache nach mein verehrter Mitarbeiter auf biefem Gebiete boch nur einzelnes berühren tonnte, daß die Lefer fürchten müssen, nur cramben bis terque recoctam zu empfangen. 3ch habe in meinem "Leben Jefu" versucht, vom hiftorisch - fritischen Gefichtspunkte aus ben Beweis zu liefern, daß meine eregetisch-fritifchen Rejultat fich auch bewähren, wenn man verfucht, bas aus unferen Quellen fich ergebende geschichtliche Bild bes Lebens Jefu mit dem Bille ju pergleichen, bas die Einzelheiten desfelben in jedem unfera vier Ebangelien geminnen, und bie Entstehung des letteren zu erflarm. Sch tounte hiernach meine Arbeit auf diefem Gebiete als obge fchloffen betrachten und es ihr felbst überlaffen, fich abweichenben Anfchauungen gegenüber geltend zu machen und Überzengungefroft Benn ich tropbem, an die Urbeit Benfchlags an m gewinnen. knupfend, noch einmal das Wort nehme, fo geschieht es, weil ich glaube, dabei einige allgemeinere Gesichtspuntte zur Sprache bringen ju tonnen, welche für die Beurteilung der einzelnen tritijden Differenzen von enticheidender Bedeutung find.

Es ist mir ja nicht selten vorgeworfen worben, daß mint Unschauung von dem Berhältnis der drei ersten Evangelien mb ihren Quellen von vornherein im Bergleich mit der Urmarhihypothese (wie ich sie einmal nennen will, weil an die Unterschedung des zweiten Evangeliums von der allen drei Synoptikm zugrunde liegenden erzählenden Schrift sich doch nun einmal alle Differenzen anknüpfen, welche meine Ansicht von dem Berglimis der beiden ersten Evangelien nnter einander und zu der sogen. Spruchsammlung von der Holtzmanns, Beiglächers, Beb-

folags u. a. untericheiden) als eine viel fünftlichere und tompliziertere erfcheine. Db bies wirflich der Fall fei, möchte ich, nachdem ich nunmehr eine zufammenhängende Darftellung meiner Auffaffung von der Genefis der Evangelienlitteratur in bem Quelleubuch meines Lebens Jefu gegeben habe, erneuter Brufung auheimftelten. Wenn biefelbe von teinen anderen Schwierigkeiten gebrücht wird, als von den drei "großen Unmahrfcheinfichleiten", welche Benfchlag von vornherein gegen fie ins Feld fuhrt (S. 570 f.), fo möchte ich dem Refultate Diefer Prüfung mit einiger Buverficht entgegenschen. Um wenigsten fchredt mich ber Borwurf, daß ich "ben einfach großen Durchdlick Holkmanns, nach welchem bas redearme zweite Evangelium lediglich aus ber erzählenden Sauptquelle, bis beiben anderen mit ihren Rebemaffen aus jener Bamptquelle und ber Spruchfammlung fich ertlären", wieder anfgegebent habe. Ertennt boch gelegentlich Behfchlag felbft, daß man mweiten das icheinbar Ginfachere aufopfern muffe, weil es eben den vorliegenben Thatfachen nicht entspricht (vgl. S. 602); und wenn Benfchlag felbft die Borftellung Holymanns befämpft, als habe ein Evangelift irgend mahricheinlichermeife Die Abficht haben tonnen, einer Schrift mit ausschließlichem Lehrgehalt eine mit ebenfo ibermiegendem Gefcichtsftoff gegenüberzuftellen (G. 598), wenn thatfacilich bas ältefte Baptaszeugnis gar nicht den Loyea bes Matthans etwa noay96rra, die Martus geschrieden habe, fondern der96rra n nour Serra gegenüberftellt, alfo ber Borftellung von einer urfprünge lichen Duplicität evangelifcher Quellen, die fich nach biefem Gefichtemunt unterfcheiden, jede geschichtliche Gemahr fehlt, fo fragt lich woch ficher, ob jener "einfach große Durchelick" wirklich ben Reen der Sache getroffen hat oder ob man nicht auf anderem Bege zum Biele zu tommen versuchen dürfte.

Das führt ober dirett auf den erften Saupteinwand Beyglags. "Eine Quellenfchift, welche uns einfach und glandwürdig is eine Zufammenftellung von Aussprüchen bezeichnet ift, foll daeben nicht dloß geschichtliche Anläffe folcher Aussprüche embutten aben, fondern eine Menge von Mitteilungen, deren Schwerpuntt icht ins Lehrhafte, sondern ins Ehatsächliche fällt." Ich brauche ier nicht zu wiederholen, was oft genug über die Möglichleit gefagt ift, daß jene alte Notiz über bie Datthäusschrift feineswegs notwendig bie Abficht hatte, ihren vollen Inhalt zu beschreiben, ober daß fie lediglich auf die haupttendenz ber Schrift fich bezog. Ich muß bier einfach behaupten, bag Bepfchlags eigene Borftellung von ber "avoftolifchen Spruchfammlung" mit jener falfchen Deutung ber Bapiasnotiz, welche er mir hier entgegenhält, bereits gründlich genug gebrochen hat. Eine Schrift, welche mit einer furzen Rotiz über ben Täufer, mit der Tauf= und Berfuchungsgeschichte begann, welche mit einer Notis über bie Bolfswirtfamteit und Singerberufung zur Beraprediat überleitete, welche den hauptmann von Rapernaum und wahrscheinlich auch das tananäische Beib, welche eine Dämonenaustreibung und zwei Sabbatheilungen Jefu, welche ben Besuch ber Berwandten Jefu und bie Erzählung von Maria und Martha enthielt, das ift boch ichon längft teine reine Spruchfammlung mehr. 200 ift bier bie Grenze zwischen ben Erzählungsftuden, welche Behichlag ber Quelle zugefteht und welche er als ihr völlig fremdartig aufs entschiedenfte abwehrt? Benn er insbefondere die Dämonenaustreibung in der Detapolis, die Jairustochter und ben Epileptischen am Jug bes Berklärungsberges als folche nennt, beren ganzes Intereffe ins Thatfachliche fällt, fo fürchte ich, daß ihm bier überall die farbenreiche Martusbarftellung porschwebt, nicht aber die Darstellung der Quelle, wie ich fie mir nach Abzug deffen, mas ber erfte Evangelift zu ihrer Bereicherung aus Martus aufgenommen hat, denke. Auch habe ich wiederholt gezeigt, wie auch diefe Erzählungen fich um ein dentwürdiges Bort Jefu drehen. Dies gilt aber von allen Erzählungsftucken, bie ich ber älteften Quelle zuteilen zu müffen glaube; und bag ich irgendwo einfache geschichtliche "Mitteilungen" ihr zugeschrieben habe, wüßte ich nicht.

Die zweite "große Unwahrscheinlichkeit" formuliert Beyschag also: "Ein Evangelist, wie unser zweiter, der unleugdar ein Gesamtbild des öffentlichen Lebens Jesu beabsichtigte, soll diese authentische Sammlung von Reden Jesu vor sich gehabt und sie hinsichtlich ihres setundären, erzählenden Gehalts möglichst ausgebeutet, ober von dem Besten darin, den Reden Jesu, nur einen so kümmerlichen Gebrauch gemacht haben, daß er Berge von Schätzen un-

berührt gelaffen hatte." Bei diefem Einwande hat doch mein verehrter Gegner fichtlich nicht ermogen, wie ich mir die Entftebung unferes zweiten Evangeliums bente. Da ich basselbe für bie von Bapias bezeugte Martusschrift halte, fo verfteht fich gang von felbit, daß ich ben Evangeliften nicht als einen Schriftsteller dente, der aus schriftlichen Quellen arbeitet, also barüber reflektiert, wie weit er dieselben austaufen will oder nicht. Martus erzählt, wie der Presbyter fagte, nach feinen Erinnerungen an die Mitteilungen bes Betrus, ober vielmehr er fucht, wie Bepfchlag von dem Berfaffer der fogen. Grundichrift gang richtig bemerkt, aus ihnen ein Gesamtbild öffentlichen Lebens Jefu zufammenzuftellen. des Berade darauf führe ich ja überall seine farbenreichen Details erzählungen, seine lebensvollen Schilderungen zurück. Benn ich annehmen zu müffen glaube, daß er die ältefte Apoftelfchrift getannt hat und darum vielfach unwillfürlich an die Kaffifche Darftellungsweise derselben fich anlehnt, fo ift das doch teine Ausbeutung ihres rzählenden Inhalts. Diefe Geschichten hatte er alle auch von Betrus erzählen gehört, wie eben feine Detailausführungen uns nzeugen: und wenn ich für jene Anlehnungen "auf die relative Bahrheit ber Giefelerschen Traditionshypothefe von einem mundichen Erzählungstypus zurückgreife", fo geschieht es gerade, weil ch in jener älteften Apostelfchrift nur bie erfte Aufzeichnung des irzählungstypus finde, wie er fich im Rreife der Urapoftel zu ferufalem gebildet hatte und eben infolge biefer Fizierung bie sangelistifche Erzählungsweise beherrichte. Bielfach wird berfelbe eilich auch bie Erzählungsmeife des Betrus beeinflußt haben, obohl berfelbe baneben, wie jeder andere, ihren Rahmen mit den tails feiner eigenen Erinnerungen ausfüllte. Aber wenn ich opbem meine nachmeisen ju können, bag bem Evangeliften bie tefte Aufzeichnung diefer Erzählungen betannt mar, fo geschieht es, eil ich überall in feinen Darftellungen derfelben neben Beicherungen aus bem Schatze feiner Erinnerungen an bie Betrusitteilungen auch rein ichriftftellerische Umgestaltungen ber im erften vangelium vorliegenden älteften Erzählungsform und nicht felten ie noch fpurbare Berflechtung feiner Bufate mit einem gegebenen rte mabraunehmen glaubte, welche die Unnahme einer einheit=

tichen felbständigen Darstellung unmöglich macht. Auf diefe Detnils ift eben Beyschlag nicht eingegangen, und boch liegt in ihnn gerade der Nerv meiner Beweisführung. Wenn ich wirklich nach Bezischlag S. 589 etwa die Hälfte des Erzählungsftoffes bi Martus der Spruchsammlung vindiziert hätte — ich habe nicht nachgerechnet —, wie soll mich das "bedentlich machen", du es nut die Annahme auffällig bestätigt, daß die älteste Quelle nur die Aufzeichnung der im Apostelltreise, also auch von Betrus, am danfigsten erzählten Berten und Thaten Jesn war?

Rach meiner Borftellung von der Entstehung bes wein Evengeliums tonute Martus gar nicht barauf reflektieren, ob a von ben Rebefchaten jener älteften Quelle Gebrauch machen wollt. Es ift ja nur ein altes Borurteil, bag biefes Epanaelium arm at Redeclementen fei. Dasselbe hat, abgeschen von ber Barufierebe, welche eben derum notwendig aus einer fchriftlichen Quelle ents lebnt fein muß, feine fängeren Reben, weil eben Betrus ficher nicht folche Reben recitierte, wenn er von Jefu erzählte, fonben einzelne Stille berichtete, die durch irgendein mertwürbiges Bort Refu fich bem Gebächtnis eingeprägt hatten, oder mertwürbige Gtfpräche, beren gröften Teil ja gerabe Darfus auf Grund feiner Mitteilungen in die evangelische Überlieferung eingeführt bat. Für feinen Zwed, ein Gefamtbild bes öffentlichen Lebens Jefu ju geba, genügte bas eben völlig, ohne bag er beshalb ein "Jefnsreden fcheuender Evangelift" genannt zu werden braucht. Auch won Spruchreihen bildet, beren Stoffe er, wie Benfchlag meint, auf der Betrusüberlieferung ober, wie ich glaube, ans ber alleften Quelle entlehnt hat, that er es boch nur, wo er biejeiben an einen bestimmten geschichtlichen Moment im Leben Jefu antnüpfen # tonnen glaubt. Benn er die Barufierede ganz allein vollftändig aufnimmt, fo mirb dies eben mit ben lehrhaften Abfichten femt Schrift, welche ihm die Beitverhultniffe an die Band gaben, # fammenbängen. Aber wenn er fich genötigt fab, bieje ber klicken Quelle zu entlehnen, ba Beirus wohl erzählt haben tonnte, miche Andeutungen Jefus über die Beziehung feiner Bieberfmit # ber lehten Trübfalszeit, die über Judia tommen follte, auf ben Ölberge auf Anlag bes Gefprächs über den Untergeung des Lew

pels gegebene, aber diefelbe sicher nicht in der Form einer großen Rebe seinen Hörern eingeprägt hatte, so war ihm damit noch lange nicht die Frage nahe gelegt, ob er etwa auch andere Reden aus jener Quelle entlehnen sollte. Oder wenn hier und da in seiner Wiedergabe von Aussprüchen Jesu, durch die er einzelne Momente seines Lebens illustrierte, ihm nicht eine bestimmte Mitteilung des Betrus vorschwedte, sondern die Form, in welcher er sie aus den großen Redestücken der ältesten Apostelschrift kannte, so war das noch lange nicht eine schriftstellerische Benutzung dieser Quelle, die man ob ihres "tümmerlichen Gebrauches" der Redestücke berselben schehen dürfte. Damit soll über die Hauptdifferenz, die uns trennt, selbstverständlich noch nichts entschieden lein; nur daß hier eine große Unwahrscheinlichkeit vorliege, die meine Auffassung von vornherein unannehmbar macht, muß ich bestreiten.

Der britte Bunkt, an welchem Benfchlag fo befonderen Anftog nimmt, ift, daß ber erfte und britte Evangelift, "welche die apostolijche Quelle und beren mählerischen Bearbeiter neben einander vor fich liegen hatten", auch in benjenigen Fällen den Martus mit berückfichtigt haben sollen, wo diefer nur aus jener schöpfte. Das erscheint Behichlag, als ob "unfer Matthäus und Lutas, um reines Baffer zu erhalten, die flar fließende Quelle, an der fie ftanden, und ben abgeleiteten, mannigfach getrübten Bach, ber fich vor ihren Augen zum Teil aus ihr herleitete, mit einander gemischt hätten, anftatt fich für die Redemitteilungen an jene unmittelbares Apostelzeugniß bietende Quelle allein zu halten !" Man hat meift bei ber Biderlegung der Griesbachichen Sypothefe fo viel gespöttelt über ben Epangelisten, den man fich nach ihr, modernen Gelehrten gleich, vor zwei Buchrollen figend denten foll und muhfam beide tolla. tionierend, um fie mit einander ju tombinieren und burch einander ju rektifigieren. Aber ift denn bie Borftellung, von der aus bier mein verehrter Gegner mich befämpft, eine wefentlich andere ober nicht vielmehr eine noch ungeschichtlichere? Werden hier nicht die beiden Epangeliften ju gut geschulten modernen Siftoriographen gemacht, welche nichts Bichtigeres zu thun haben, als fauber zwischen primären und fetundären Quellen ju fcheiden und mit Beifeitelegung

Theol. Sind. Jahrg. 1888.

**38** 

ber letsteren gang methobifch fich rein an bie erfteren au balten? So habe ich mir die Evangelisten allerdings nicht gedacht. Dak ber erfte beablichtigt, bie ältefte Quelle mit Silfe des Martus m einer vollftändigen Befchichte Sefu zu ermeitern, brachte es ja freis lich mit fich, daß er oft von diefem gefliffentlich auf jene feine Sanvtanelle writidging; aber dabei war ficher ber Geficitsmuft einer quellentritischen Scheidung nicht makgebend. Benn Benichlag geltend macht, bağ bie alte Rirche boch bas apostwlifche Bort für fchlechthin maßgebend hielt (vgl. S. 606 Anm.), fo vermehicit er ben Standpunkt einer viel fpäteren Zeit mit bem unferer Evangelisten und bie avostolische Beilsverfündigung mit ber Grabhung von den Thaten und Worten Jefu. Dieje hatten Sunderte und Tausende fo ant gesehen und gehört, wie die Avostel: und unfere Evangeliften, die noch mitten im Kluß der mündlichen Überlieferung mit ihren freien Bariationen in der Biedergabe beider ftanden, waren ficher gang frei von ber bogmatiftifchen Borftellung, ab tonne irgendeine Biedergabe derfetben, auch die apoftalifche nicht ausgefithoffen, auf absolute Genauigkeit Anspruch machen. Darn fam. baf in auch Martus nach den Mitteilungen eines Apostels ersählt batte: und wenn wir beute m icheiden versuchen, mas er aus biefen übertommen und mas er nach eigener ichriftitellerischer Kombination modifiziert ober hinzugefügt hat, fo hat jene Beit an folche tritife Operationen boch mahrlich nicht gedacht. Oder, mer fagt Bepfchlag, daß ber erste Evangelift, auch wenn er bei Mart. 10, 29j. ertannte, daß dieje Sprüche nichts anderes als die Biedergabe einer Stelle aus der avostolischen Quelle maren, die Bufate des Martus, den er adoptiert, für felbfigemachte Bufäge und nicht für Racf= träge aus petxinischer Überlieferung, daß er Mart. 10, 31 für einen fefundäven Ausbruck von Matth. 20, 16 und nicht für einen ähnlichen Ausspruch anderen: Ginnes hielt? (E. 583.) Aber bet denn überhaupt auch nur irgendeiner unferer Ebangeliften eine be ftoriographische Tendenz, wie fie zu folchen Reflexionen führm tonnte? Erbauen, belehren wollen fie. Bo ihnen ein Rug w Erzählung, ben fie in einer ihrer Quellen gelefen hatten, bie Sache anfchaulicher, bedeutungsvoller ju machen ichien, mo eine neue Wendung bes Bortes Jefn dasfelbe flarer, einbrlicklicher, be-

ziehungsreicher machte, da haben fie denfelden aufgenommen und wahrlich nicht gefragt, ob er aus der primären oder felundären Quelle herstammte. Gewiß thut Beyschlag sehr wohl daran, die Kritit zu warnen, daß sie nicht solle das Gras wachsen hören, d. h. alles erkären wollen (S. 598), also auch warum der Evangelist ehmral ein Rede- oder Erzählungsstück einfach aus diefer Quelle entnommen habe, und einmal durch einen Zug oder eine neue Bendung aus ber anderen bereichert. Aber mit dieser einfachen Betrachtung füllt ja die ganze Schwierigkeit, die er gegen meine Quellenanschauung erhebt, in nichts zusammen.

Diese Betrachtung hat freilich noch eine andere, fehr viel michtigere Seite, auf die ich in einem anderen Zusammenhange zu tommen hoffe. Es fei mir aber zunächft erlaubt, noch einmal bie unter uns ftreitige hauptbifferen; unter den Gefichtspunkt ber wichtigfton allgemeinen Entscheidungsgründe zu frellen, die fich hinter ber Berhandlung über bie Einzelfälle, bie uns Bepfchlag bletet, oft boch etwas verbergen. Dag der erfte und britte Evanzelift zwei Bauptonellen haben, nehmen wir beide an ; ebenfo bag les besonders da hervortritt, wo diefelben wefentlich denfelben Auspruch einmal im Bufammenhange bes Martus bringen und einnal in einem anderen Bufammenfjange, ber barum mutmagfich ber Jufammenhang ber anderen Quellen fein wird. 3ch verftehe nicht, varum Beyfclag schließlich immer wieder auf diefe Thatsache rumpft, die ja von beiden Seiten anerkannt ift. Die Frage ift ur die, ob die Faffung bei Mattus eine originale, in der übereferung felbftandig gebildete ober eine durch die Fassung ber älteren luetle bedingte, nach fcriftftellerischen Motiven aus ihr abgewandette Auch hier versteht fich von felbft, daß die Evangeliften auf £. efe Frage nicht reflettiert haben. Bringen fie einen folchen Ausfpruch etwas modifizierter Faffung nach ihrer zweiten Quelle zum zweitenale, fo merben fie, vorbegaltlich einzelner Ausnahmefalle, mo ihnen tgangen fein durfte, daß fie ben Spruch bereits gebracht haben, genomment haben, bug dies ein anderer Ausspruch über biefelbe ache fer. Gelegentlich nimmt bas ja Behfchlag felbft an, und bie e Barmonifilf har dieje Annahme bis zur außerften Unnatlivlichfeit sacheutet. für die biftorifche Rritit tann die abftratte Möglich-38\*

keit, daß Jesus einmal sich in dieser Weise wiederholt haben könnte, nicht in Betracht kommen; mir ist kein Fall bekannt, wo man mit irgendeinem zwingenden Grunde zu solcher Annahme genötigt wäre, selbstverständlich eine Mahnung ausgenommen, wie die Jesu so geläufige: "Wer Ohren hat, höre!" Aber unsere Evangelisten übten solche Kritik nun einmal nicht, und die Frage Beyschlags, ob es wahrscheinlich sei, daß Matthäus denselben Spruch einmal aus den Logia direkt und einmal aus dem die Logia verändernden Markus entnommen habe (S. 573), ist einfach zu bejahen, weil der Evangelist nun einmal in der veränderten Fassung einen neuen Spruch sah.

Gewiß ift nun jene hauptfrage fo leicht nicht zu entscheiden. Aber bamit ift boch auch gar wenig gesagt, wenn Benfchlag fic barauf beruft, daß, wenn zwei Schriftsteller dasselbe beutiche Sprichwort benutzen, daraus noch feine ichriftstellerische Ubhängigteit bes einen vom anderen folge (val. S. 578). Denn um überall gangbare Sprichwörter handelt es fich bier nicht, fondern um geschichtliche Aussprüche Stefu, auch wenn diefelben sich etwa hier oder da an proverbielle Bendungen anlehnen follten. Un fich ift ja gewiß die Möglichteit zuzugeben, daß derfelbe Ausspruch Jeju auch verfchiedenen Schriftstellern felbständig im gleichen Bortlaut zugetommen fein tonnte, zumal auch für mich die petrinische Überlieferung zulett auf denselben Traditionstypus zurückgeht, der fich im jerufalemischen Apostelfreife gebildet hatte. Aber mit folchen Möglichfeiten tann man nur rechnen, wenn anderweitig bie Unabhängigkeit jener beiden Schriftfteller über alle Zweifel erhaben ift. Das Gewöhnliche ift doch gerade, daß die Fassung bei Martus erheblich von derjenigen abweicht, welche wir der anderen Quelle vindizieren müllen, und daß eben darum die fetundären Evangeliften fich einmal mehr an die eine, das andere Mal mehr an die andere anfchließen. Bier pocht nun gerade Benfchlag auf bie Berichiedenbeit ber Faffung für feine Annahme zweier verschiedener Überlieferungsquellen und will schlechterdings nicht begreifen tonnen, wie bie baneben fich findenden Übereinftimmungen auf litterarifche Bezichuns gen hinweisen follten, wenn es boch einmal derfelbe Ausspruch fei, den beide wiedergeben. Gewiß mare es auch fehr vertehrt, aus

580

jeder folchen Übereinstimmung auf die Ubhängigkeit eines Schriftftellers von dem anderen zu fchließen. Allein mo diefelbe fich in fprachlichen Beudungen ober Ausdrücken zeigt, die ohne jede Alteration des Sinnes von verschiedenen Berfonen auch verschieden gemählt werden murden, weil fich verschiedene gleich leicht barbieten, da wird doch ein zufälliges Zusammentreffen ichon recht unwahricheinlich. Benn nun eine biefer Wendungen oder Ausdrücke einem ber beiden Schriftsteller besonders geläufig ift, bei dem andern fich nur vereinzelt in einer folchen Barallele findet, ba ift boch bie Annahme einer fcriftftellerifchen Beziehung ficher bie nächftliegenbe, und wenn Benfchlag die Bemertung, das das o nario buwr ' ir ocoavoic nur Mart. 11, 25 anklingt, damit entfräften will, daß dem Evangeliften zum Anbringen biefer Wendung taum anderweitige Gelegenheit gegeben war, obwohl er boch überall Gott fo nennen tonnte, fo weiß man taum, ob man diefe Entacanuna (S. 574) ernft nehmen foll. Die letzte Entscheidung aber liegt darin, wenn die Abweichungen von ber gemeinfamen Grundlage fich bei einem der beiden nicht als zufällige Bariationen des Ausbrucks nehmen, fondern nur als absichtsvolle und darum ichriftstellerische Modifitationen der Faffung verstehen laffen. Nach diefen Gesichtspunften habe ich im einzelnen nachzuweisen gesucht, daß die Faffungen bei Martus nicht als felbständige Überlieferungsformen, fondern als Modifitationen der ihm befannten Aussprüche der älteften Quelle zu nehmen find; und da Bepschlag auf die Details diefer Rachmeifungen nicht eingegangen ift, fo tann ich auch feine Ablebnung ber von mir angenommenen litterarischen Beziehungen nicht gerechtfertigt finden.

Aber es handelt sich hier gar nicht um vereinzelte Aussprüche, die Martus aufbehalten hat. Wo Martus selbst erzählt, wo die Aussprüche Jesu sich an bestimmte Vorfälle antnüpfen oder in Gespräche verstochten sind, da ist auch die Fassung derselben original und die feiner Bearbeiter so sichtlich setundär, daß in ihnen keine ältere Gestalt derselben gesucht werden kann. Wo irgend aber die Aussprüche loser angetnüpft sind, wo sich Spruch an Spruch reiht und Spruchketten oder redeartige Gestüge entstehen, da lassen sich überall, wenn wir von verschwindenden Ausnahmen absehen, die Materialien entweder in den entiprechenden vollftjändigeren Reden oder in anderen Zusammenhängen der älteften Quelle ngemeijen. Daß aber in zwei felbftändigen Überlieferungstreifen ausichließlich dasselbe Material von Aussprüchen und Redefragmenten erhalten fein follte, ift doch äußerft unwahrscheinlich : nur burch die fcriftliche Fixierung ber älteften, in dem jerufglemifchen Breife gefammelten Überlieferung von Spruchfetten und Reben Refu ift is möglich geworden, daß ein fo eng geschkoffener Rreis folcher gehrelemente durch unfere Evangelien hindurchgeht. Ich muß darguf zurücktommen, daß ich mir von mündlicher Überlieferung längerer Spruchtetten oder Reden Jefu teine Borftellung machen tann. Dort im Apostellreife ju Gerufalem tonnte man verfuchen, noch gemeinfamer Erinnerung zusammenzuftellen, was Sefus über einen bestimmten Gegenstand oder bei einem bestimmten Anlag gefagt hatte; bort tonnten jene Spruchtetten und Reden fich bifden, wie fie in der ältesten Quelle schriftlich fixiert find; aber daß man irgendmo, daß felbft ein Betrus folche Spruchtetten und Reben recitierte, vermag ich mir nicht vorzustellen. Er tonnte, auf mo ihm nicht der spezielle Anlag eines Ausspruches Jefu gegenwärtig mar, denfelben in feiner Berfundigung gelegentlich anführen, auch mit anderen ähnlichen frei verknüpfen, weil er noos ras zoelas έποιεῖτο τὰς διδασχαλίας, ἀλλ' οὐχ ῶσπερ σύνταξιν τῶν χυριαxwr nowuerog Loywr, wie Bavias mit offenbarer Beziehung auf die pon Matthäus versuchte ovrrakis fagt. Aber baraus entstand eben teine tonftante Überlieferung von Spruchfetten und Reden. Gerade meil Martus aus bem Borgange bes Betrus an jolde Verwendung und Vertnüpfung der Serrensprüche gewöhnt war, hat er kein Bedenken getragen, gelegentlich ein gleiches zu thm. Liegt denn mirklich bie minbeste Wahrscheinlichkeit vor, daß eine Spruchfette, wie Mart. 4. 21-25 oder 11, 23-26 von Betruf porgetragen ober nicht vielmehr von dem Evangeliften felbft gebildet fein follte?

Gewiß ist es an sich möglich, daß auch die Berbindung zwirt Aussprüche durch Jesum felbst sich der Erinnerung einprisen tonnte (S. 575) und fo in zwei felbständigen Uberlieferungstreisen auftauchen tonn; aber wenn nun neben einer folchen Kombination,

wie Marf. 8, 34 f. (vgl. Matth. 10, 38 f.), eine Berbindung völlig heterogener Aussprüche, wie einer fachlichen Reminiscens an Matth. 10, 33 und 25, 31 auftritt (Mart. 8, 38), oder wenn mit Mart. 9, 42. 43 ff., welche icon in der älteften Quelle fo verbunden gemefen fein mäffen (wie ber gang tonforme Ausbruck Matth. 18, 6; 5, 29 f. zeigt), Aussprüche, wie Mart. 9, 41. 50, beren völlig anderer Zusammenhang durch Matth. 10. 42. Luf. 14, 34 ausreichend tonftatiert ift, verbunden werden, fo fpricht boch alle Bahticheinlichteit bafür, daß jene wie diefe nur durch fcbriftftellerifche Reminifcenz an beftimmte Redeftude der älteften Quelle und nicht durch felbftändige Erinnerung an Aussprüche Jeju, wie fie Betrus mitteilte, bort ihre Stelle gefunden haben. Unfer verehrter Gegner möchte bas freilich gern abwebren und Mart. 9. 41 als einen von Matth. 10, 42 gang verschiedenen Spruch nehmen ; allein ba bicht bavor Mart. 9, 37 eine Reminiscens an Matth. 10, 40 fich findet. aus einem geschloffenen Bufammenhange der älteften Quelle entnommen und in gang fefundärer Beife verwandt, die mit Mart. 9, 41 nur einen ichriftiftellerischen Busammenhang bat, fo ift augenfällig tonftatiert, daß bier dem Evangelisten der Zusammenbang ber Aussiendungsrede vorschwebt. Und wenn Bepichlag fragt, wer benn bafür bürgt, bag Lut. 14, 34 der urfprüngliche Text ber Logia vorliege (S. 573), fo habe ich eben nachzuweisen verfucht, bag bort die wesentlich ursprüngliche Form und der einzig wahricheinliche Ort des Spruches vom Sals erhalten fei. Einen Schritt weiter feben wir Martus geben, wenn er von der Berteibigungsrede gegen die Beelzebubberleumdung (3, 23-30) und von ber Aussiendungsrebe (6, 8-11) erhebliche Fragmente aufbehalten hat. Behichlag findet bier eine felbstündige Überlieferung diefer Reden: aber es ift mir in der That nicht flar geworden, wie er fich bie Berteidigungsrede der Logia dentt, wenn Matth. 12, 25 f. 29. 31 aus dem Urevangelium herrühren foll. Nur burch ein willfürliches Zerreißen bes Bufammengehörigen tann nan boch Matth. 12, 27 f. 30 aus feinem Rufammenhange beraus= öfen und barin eine felbständige Berfion jener Rebe finden. Dak Matth. 12, 81 f. bie Faffung des Spruches von ber Beiftesäfterung in den Logia (gut. 12, 10) mit ihrer Erweiterung durch Martus verschmolzen ist, meine ich ja auch; aber woher entrüßtet sich denn Behjchlag in anderen Fällen darüber, daß ich derartige Rombinationen im ersten Evangelium annehme und redet spöttisch von einem "Zusammenfiltrieren" der Logia mit ihrer angeblichen Bearbeitung im Martus? Denn daß die Mart. 3, 28 f. vorliegende Erweiterung und Berallgemeinerung des Spruches Luf. 12, 10 ganz eine der schriftstellerischen Beise des Martus entsprechende Umbildung und nicht eine Bariante der Überlieferung ist, liegt hier doch auf der Hand. Bon der Aussendungsrede könnte man es ja an sich glaublich finden, daß in der petrinischen Überlieferung nur die Hauptanweisungen an die Jünger tradiert wurden; aber auch hier gerade habe ich zu zeigen versucht, wie immer noch zu viel Übereinstimmung in der schriftstellerischen Formung dieser Anweisungen vorliegt, um an eine selbständige Überlieferung derselben zu glauben.

Die lette Entscheidung liegt natürlich in der Barnfierede. Diefe Rede tann nur entweder ganz freie schriftstellerische Bildung fein, wofür in den Evangelien keine Anglogie vorliegt, oder fie muß einer schriftlichen Quelle entnommen fein, ba eine mündliche Überlieferung folcher Reben undentbar ift. Der Beweis dafür liegt aber noch flar vor in den Einschaltungen, die Martus in ihr gemacht hat und die sich noch aufs beutlichste von der gegebenen Grundlage loslöfen, vor allem, von fleineren Ermeiterungen abgefeben, in Mart. 13, 9-13; 13, 21-23 und der Schluftvaräneje 13, 33-37. Benfchlag will freilich nicht zugeben, daß wir in bem ersten Stück eine freie Biedergabe von Matth. 10, 17-22 haben; aber hier ift die Urfprünglichkeit diefer Spruchreihe durch alle fritischen Indicien und ihre Bugehörigkeit ju einem felbftftändigen Redeftud der Logia durch den Zufammenhang von Lut. 12, 11 f. fo gesichert, daß es nur eine fummerliche Ausflucht genannt werden tann, wenn Bebichlag den erften Evangeliften in Matth. 10 ein Stück der urevangeliftischen Barufierede anticipieren und dann diefelbe Stelle in feiner Barufierebe defto fürzer und freier geftalten läßt. Mart. 13, 21 fcheint ihm von Lut. 17, 23 fo verschieden, wie es bei der Wiedergabe besfelben Bortes in zwei Quellen erwartet werden tann, mas ich allerdings nicht angeben

tann; aber der Zusammenhang von Luk. 17 zeigt uns eben, daß dies tein vereinzelt umlaufendes Wort Jesu war, sondern in einen ganz bestimmten Zusammenhang gehörte, der ihm übrigens ursprünglich doch eine andere Bedeutung gab, als es durch seine Unwendung bei Markus erhält. In Mark. 13, 34 aber liegt die schriftstellerische Reminiscenz an den Eingang des Gleichnisses von den Talenten in seiner sprachlichen Fassung so klar zutage, daß hier an eine Bariante der Überlieferung nicht gedacht werden kann.

Gar nicht berührt habe ich bisher die Markusparabeln. Dak die Beinbergeparabel aus der älteften Quelle herftammt, habe ich, abgesehen von der zweifellos urfprünglicheren Faffung der erften Sälfte beim erften Evangeliften, worüber fich Benfchlag gar nicht ausläßt, baraus ermiefen, bag berfelbe 21, 43 noch die urfprüngliche Deutung derfelben aufbewahrt hat, mährend er fie in feinem Rontext mit Martus auf die Sierarchen bezieht, weil er aus diefem den allegorifierenden, fichtlich auf diefe gemünzten Schluß derfelben acceptiert hat. Boher weiß denn Benfchlag, daß, wenn meine Bermutung über den Sachverhalt richtig, der Evangelist die Darftellung bes Martus für eine Umbeutung des älteren Berichts und nicht vielmehr für eine Berichtigung und Bervollständigung desfelben gehalten hat (G. 584)? Dag er fich, etwa wie Behichlag, den Spruch 21, 43 im Zufammenhange mit diefer Darftellung des Martus zurechtgelegt hat, will ich gar nicht leugnen; aber dies ift nun einmal der Sinn des Spruches offenbar nicht. Daß das Gleichnis vom Senfforn nicht von Martus toncipiert ift, fondern aus den Logia ftammt, beweift Lut. 13, 18f. unwiderleglich. 3rch brauche mich nicht barauf zu berufen, daß die Bermutung Benfchlags, Lutas habe mit dem Gleichnis der Logia 13. 20 f. in einem Bufammenhange, mo er fonft ganz diefen folgt, us Senftorngleichnis des Urevangeliums verbunden, bei der tonormen Geftaltung beider und angefichts ber Thatfache, daß bersleichen Gleichnispaare vielfältig in unferer Überlieferung gegeben ind, bas Allerunwahrscheinlichfte ift. Dag Lut. 13, 18f. bie infachere Grundform von Mart. 4, 30-32 ift, erhellt aus ber Irt, wie Matth. 13, 31 f. beide zu tombinieren versucht, augenfällig. Im fo fiegesgemiffer meint Benfchlag in dem Gleichnis vom

wachsenden Samen (4, 26-29) eine originale Überlieferung bes Martus nachweisen m können, mabrend ich diefelbe für eine Umgestaltung der Unfrautsparadel halte. Seine Erflärung des Bleichniffes beweift nur, mas ich behauptet habe, daß das Gleichnis, wie es vorliegt, teine einheitliche Bointe bat; und meinem hauptgrunde, den ich dafür anführe, entricht Behichlag fich nur, indem er auf die Möglichteit hinweift, das Jefus felbit Barabelmotive variiert habe, die ich wieder in abstracto nicht leuanen will, für deren Annahme ich aber in unferer Überlieferung keinerlei zwingenden Anlak finde. Dann aber weicht feine fonft fo gehaltene Bolemit plöglich einer mir völlig unverftändlichen Leidenfchaftlich feit, indem er mich als einen halben Rachfolger von Strauf und ben Evangeliften, wie ich ihn mir dente, als einen frechen Modernifierer darftellt (G. 579f.). Und warum? Beil ich annehme. baf der zweite Epangelift aus dem ihm aus der Quelle befannten Untrautaleichnis den Rug vom Untraut entfernt habe, um, dem lehrhaften Gesichtspunkt feiner Gleichnistrilogie entsprechend, ben Gedanken von ber Allmählichkeit des Bachstums des Gottesriches, ber ja ohne Zweifel auch im Untrautgleichnis liegt, ausschlichlich auszuführen, und daß der erfte den bas ganze Befen ber Barabel aufhebenden allegorisierenden Zug vom Feinde eingefügt hat, um den ebenso mahren als erbaulichen, aber freilich in das Gleichnis nicht gehörigen Gedanten einzuflechten, das bas Bofe, das fich ins Gottesreich einschleicht, eine Birtung des Teufels fei. Benfchleg nennt das ein Umfpringen mit den in der apostolischen Quelle beurfundet porliegenden Seilanbemorten, wie er es feinem ein. fältigen, treuen Chriften zutraut; ich febe barin nur einen Beweis pon dem, mas ich oben fagte, daß bie Evangeliften nicht ben Makstab hiftorischer Kritit an ihre Quellen legten und überhannt nicht die Absicht hatten, die Worte Jefn, am wenigsten feine Bilderreden, urfundlich zu reproduzieren, fondern fie fo reich, fo as baulich wie möglich wiederzugeben. Aber wie tommt mein verehrter Gegner überhaupt zu diefer Expettoration, die boch nur auf bem Standpunft ber ftrifteften Infpirationslehre einen Sinn bat, wenn boch er felbst nach S. 620 Anm. in dem Gleichnis vom tonialicher Hochzeitsmahle Matth. 22 \_ eine ber fortgeschrittenen Situation

entsprechende, steigernde und erweiternde Umbildung der Lukasparabel" sieht. Hat dann hier nicht der Evangelist noch ungleich wehr hinzugestügt und modifiziert, als Matth. 13? Wo ich aber den sicher ganz verschlten Gedanken ausgesprochen haben soll, daß das Gleichnis vom versorenen Sohne eine traditionelle Fortbildung von Matth. 21, 28—31 sei (S. 620), erinnere ich mich schlechterdings nicht.

Gerade weil Benfchlag durch folche Außerungen landläufige Einreden einer ihm völlig heterogenen Richtung ermutigt, die aller Epaugeliendritit ben Lebensnerv abschneiden, muß ich auf diefen Bunkt noch etwas nöher eingehen. Beil ich annehme, daß der erfte Evangelift einen Ausspruch feiner Quelle (18, 18) in modifigierter Deutung auf Die dem Betrus von Chrifto verliebene Primatskellung angemandt (16, 19), redet er von anticipierender Erfindung des Evangeliften, von einem leichtfertigen Umfpringen mit Borten Jefu, bei dem nichts mehr festftände (G. 580 f. Unm.). Uber auch nach ihm ift doch Matth. 6, 5 eine folche "anticipierende Erfindung" im Berhältnis zu Matth. 18, 35 (S. 613 Anm.); und wenn der erste Evangelift das Gleichnis vom verlorenen Schaf 18, 12-14 "jur Motipierung des Bertes, den auch des Ge= ringften Seele vor Gott habe, in einer feiner Redetompositionen verwendet hat" (S. 621), fo hat Bepichlag doch auch felbft ihm jugetraut, daß er ein Bildwort Jeju in anderem Ginne verwendet, als diefer es nach feiner apostolischen Quelle gesprochen. Ebenjo entruftet fich Bebichlag G. 592 f. aufs heftigfte über die Bermutung, daß Lutas in 14, 2f. dem Bandlahmen einen Bafferjuchtigen fubstituiert habe (die ich übrigens, wie Benschlag aus neinem Matthäustommentar miffen tonnte, felbft längft aufgegeben jabe), obmohl bier unter allen Umftänden trot der Beurfundung iner Geschichte in der dem erften Evangelisten befannten apostoifchen Opelle eine Bermifchung diefer Geschichte mit ber des banblahmen vorliegt. Dagegen ertennt er felbft G. 612 f. gang ubefangen an, bag der Epangelift die Dämonenaustreibung, welche a den Logia die Berteidigungerede einleitete, zweimal gebracht bot: Ratth. 9 und Matth. 12. Er fagt freilich nicht, daß er ben Jämonifchen, der in der Quelle nur ftumm mar, ju einem blinden und ftummen macht, also fich feine Blindheit genau fo "aus den Ringern gefogen bat", wie ich bergleichen nach S. 593 bem Lulas Gewift tann man darüber ftreiten, ob bie den autrauen foll. Seligpreisungen parallelen Beberufe bei Lutas von dem erften Evangeliften ausgelaffen oder von dem dritten hinzugefügt find. Aber wenn Benfchlag S. 608 Unm. pathetifch erflärt, er glaube an letteres nicht, weil er überhaupt nicht an eine Erdichtung von Refusworten durch Lutas glaube, oder fich darüber ereifert, das ich Matth. 18, 4 durch den Evangeliften ,entftanden, d. h. erfunden" fein laffe, mas foll aus unferer Evangelientritit merden, mem man mit diefem Grundfatz Ernft macht? Benn in ber Geschichte bes blutflüffigen Beibes Lutas Jefu bie Reflexion bes Martus (5, 30) wirklich in den Mund legt (8, 46), wenn der erfte Evangelift beim Beginn ber Leidensgeschichte Sejum bas Bevorfteben feines Todes am Baffafeft weisfagen läßt, ohne daß eine Quelle bentbar mare, aus der er dies Jesusmort geschöpft haben könnte (26, 2), wenn beide Jefum mit gang verschiedenen Borten ben Schwertftreich des Betrus zurüchweifen laffen (Matth. 26, 52-54. Luf. 22, 51), wenn Martus das Wort von der Biederverheiratung auf die römischen Berhältniffe anwendet (Mart. 12), find dies und taufend Uhnliches, vor allem ungablige Ermeiterungen der urfprünglichen Aussprüche Jeju, nicht lauter "Erbichtungen von Bejusworten" nach diesem Ranon? Und mas foll aus den Chriftusreden bei Johannes werden, wenn man diefen Ranon tonfequent handhabt? Ohne die Annahme, daß unfere Evangeliften fein Arg barin gesehen haben, die überlieferten Jesusworte ihrem Sinn und nicht ihrem Wortlaut nach mitzuteilen und baher zu modifizieren und zu amplifizieren - man dente an die Eintragung spezieller Brädittionen, die boch Benfchlag unmöglich wird beftreiten wollen -, bleibt uns eben nichts übrig, als zu allen Thorheiten der alten harmonistit zurückzufehren und jeden Bersuch zur Löfung ber fogenannten Evangelienfrage oder gar zur Darftellung eines Lebens Jefu einfach aufzugeben. Doch ich habe mich über diefe Diege fo eingehend und prinzipiell in meinem Leben Jefu ausgefprochen, bag es mir nur barauf antam, zu zeigen, wie felbft ein Ditforscher wie Beyschlag im Gifer ber Polemit in Behauptungen

verfallen kann, die man nur von sehr anderer Seite zu hören gewohnt ift.

Bas nun bie Erzählungsstücke des Martus anlangte, die ich meinte der ältesten Quelle vindizieren zu müffen, fo tann man ja über manches ftreiten. Charatteriftifch ift, daß Bepichlag feine Einzelpolemit mit ber Geschichte bes reichen Jünglings beginnt, bie ich, wie er wieder aus meinem Matthäustommentar miffen tonnte, jest dem Martus zuspreche. Benn er aber gegen bie Folgerung, bie ich aus dem Stilcharafter biefer Stude gegen ihre Auffaffung als Berkürzung der Markusdarstellung ziehe, die zweifellofe Berturzung der Erzählung vom Tode des Täufers anführt, fo hatte er mohl feinen Lefern fagen tonnen, das ich gerade aus ber burchgängigen Berschiedenartigkeit biefes Falles von den anderen von Anfang an einen Beweis für meine Annahme inbetreff der anderen abgeleitet habe. Er tonnte diefen Beweis zu miderlegen versuchen; aber er durfte nicht glauben machen, als ob ich diefe angebliche Gegeninstanz übersehen habe. Doch ftatt hier auf einen Puntt näher einzugehen, den ich in meiner Rontroverse mit Holymann an einem der wichtigften Fälle, der Jairusperitope, bis in alle Details erörtert habe, fei es mir erlaubt, noch ein Beispiel ju erwähnen, an dem fich unfere prinzipielle Berschiedenheit in der Auffaffung bes Berfahrens ber Evangeliften auch bei erzählendem Momente recht deutlich zeigt. Mart. 8, 1 f. ift zweifellos eine Sachparallele zu Matth. 12, 38. Db Martus von dem Streit iber die Zeichenforderung aus den Mitteilungen des Betrus gepußt oder aus ber apostolischen Quelle, ift in der Sache natürlich chr gleichgültig; mir scheint beides zugleich angenommen werden u tonnen, ja zu müffen. Nur läßt sich letzteres nicht mit ber frage beftreiten, warum Martus einen Beftandteil der Quelle bne ertennbaren Grund in einen völlig anderen Zeitpuntt verriefen habe (S. 576). Diefe Quelle hatte ja auch nach Benplag teinerlei festes chronologisches Gerufte; von einer Differeuz 28 Zeitpunktes tann alfo hier gar nicht die Rede fein. Wenn ber ber erfte Ebangelift, der Matth. 12, 38 die Zeichenforderung ach der apostolischen Quelle erzählt hatte, bei Mart. 8, 1 auf eine af, bie nicht mit einer längeren Rede, fondern mit einer turgen Ubweisung begleitet war, so hat er diefelbe eben für eine zweite gehalten und ist teinessalls "gedantenlos" versahren. Denn wenn wir Grund haben anzunehmen, daß Martus die Zeichenforderung aus Matth. 12, 38 entnommen hatte, so solgt darans natürlich nicht, daß der erste Evangelist diese Reflexion anstellte. Und doch tommt Behschlag, der gar teinen Anstoß daran nimmt, daß der Evangelist dieselben Sprüche aus den Logia und dem Urevangelium zweimal aufgenommen hat, immer wieder darauf zurück, wie undenkbar es sei, ihn einmal die Sogia und einwal den dieselben verändernden Martus benuzen zu lassen. Als ob derselbe, wie wir, die ihm vorliegenden Evangelienterte kritisch analysiert hat!

Mit den Gegengründen, welche ich gegen bie Urmarfushubethefe geltend gemacht und welche er felbft S. 596 zufammengefast, hat es mein verehrter Gegner boch etwas zu leicht genommen. Diefelden find. mir aber um fo bedeutsamer, als ich ftets von vornherein zugegeben habe, daß jene Sypothefe in mancher Beziehung etwas Berlockendes hat, ja daß fie manche Erscheinungen leichter zu erklären scheint, 3. B. die durch Martus nicht bermittelken Berührungen zwischen dem erften und dritten Evangelium in der Leidensgeschichte. Es ift mertmurdig, daß diefe Erfdeinungen von Bebichlag nur flücktig erwähnt (S. 590), von Holtmann jest fogar gang anders erflärt werden. 3ch wurde fie noch beute am liebsten aus einer Bearbeitung der erzählenden Grund. fchrift in unferem zweiten Evangelium erflären, wenn fich eine folche wahrscheinlich, ja benkbar machen ließe. Aber die verfchiedenen Formen, in welchen diefelbe bei Holymann, bei Beisfäcker und nun bei Beyfchlag zu tonftruieren verfucht ift, haben mich nur immer aufs neue überzeugt, bag diefer Urmartus ein unfaßbares, gestaltlofes Ding ift. Bei ber Bürdigung ber in meinem Markusevangelium aufgezählten und von Benfehlag reproduzierten Gegengrunde ift freilich nicht zu vergeffen, daß dabei die Bauptbiffereng zwifchen mir und ben Bertretern jener Supothefe noch unberührt bleibt. Einig find wir ja darin, daß in unferm ersten Evangelium neben den Bartieen, wo es durchaus von Martus abhängig ift, auch folche vortommen, in benen es ihm gegenüber original erscheint. Diefe Erscheinung erflure ich baroue,

daß es in ihnen den Text ber ältesten Quelle treuer reproduziert bat. als bie freie Bearbeitung berfelben bei Martus, mahrend bie Bertreter ber Urmartushypotheje bier nur den Text ber ergablenden Grundichrift treuer erhalten finden. Daraus folgt bann von felbit. daß ich biefe Stude der apostolischen Quelle zuteile, fie ihr absprechen und fo Umfang und Charafter ber letteren ein febr verschiedener wird. Allerdings ftummen nun jene drei Bertreter ber Urmartushupothefe feineswegs darin überein, in welchen Bartieen bas erfte Evangelium bem Marins gegenüber original ift, und darum auch meder in ihrer Borftellung von Umfang und Charafter ber fogen. Spruchfammlung noch von dem Berhältnis der funoptischen Strundschrift zu ihrer Bearbeitung im zweiten Evangelium. Tropdem bleibt bei allen noch eine Reihe von Erjählungen übrig, in denen fie die Darftellung des erften Evangeliums für eine Berfürzung ber Martusbarftellung halten, mährend ch fie für bie relativ urfprüngliche anfehe, und auch eine Reihe ion Ausfprüchen, Redeftücken, befonders Barabeln, wo ich ben text des erften Evangeliums für urfprünglicher halte. Diese Differeng muß zuerft ausgeglichen werden, und ich hoffe, daß bie Darlegungen in meinem "Leben Joju", die nicht vom litterarijchritischen Gefichtspuntt, fondern vom geschichtlichen aus diefelbe aniffen, ju ihrer Lösung etwas beitragen werden. Aber die Mögchteit, das fynoptische Problem wesentlich auf dem Wege ber rmartushypothefe ju löfen, bleibt an fich auch bann noch übrig, enn fich hier bie Entscheidung in erhöhtem Dags auf meine ieite neigt.

Um leichtesten meint mein verehrter Gegner damit fertig werden können, daß diefe Hypothese von vielen Redessücken eine selbindige Aufzeichnung in der Grundschrift und in der Spruchmmlung voraussetzt, die mir viel zu viel schriftstellerische Überistimmung zeigen, um unabhängig von einander entstanden zu n. Daß ich aber hier nicht eine sachliche Ähnlichkeit, die sich s der historischen Treue mündlicher Überlieferung vollauf erklärt, reilig zu litteravischer Verwandtschaft zu stempeln nur allzu gegt bin (S. 597), haben meine obigen Auseinandersetzungen hl gezeigt. Hier muß ich nur noch daran erinnern, daß die älteste mündliche Überlieferung ber aramäischen Borte Refu bod unzweifelhaft eine aramäische gewesen ift, daß ihre ältefte Aufzeichnung nach ficherer Runde eine aramäische war, bag aber die Betrusüberlieferungen, auf welche bas zweite Evangelium bod irgendwie jedenfalls zurückgeht, wahrscheinlicherweife urfprünglich in griechische Sprache gefaßt maren. Danach mird bann ju beurteilen fein, ob meine "fritifche Berirrung" bier wirklich eine "fo auffallende" genannt werden tann. Mit der Annahme jeuer felbständigen Aufzeichnungen ber Redeftücke in ber Spruchsammlung und im Urevangelium hängt dann aber vielfach das badurch notwendig werdende Sin- und Berfcwanten des erften und britten Evangeliften in ber Benutzung diefer beiden Schriften zufammen. Benfchlag verfichert zwar, daß er bei zehnfältiger Durcherklärung ber innoptischen Evangelien feine Stelle gefunden habe, mo fich bas tombinierende Verfahren der Evangelisten nicht ausreichend hätte motivieren laffen (S. 597 f.). 3ch gestehe aber, daß mir feine Ausführungen nur die ganze Größe diefes Bedentens noch flarer vor Augen geführt haben.

Dies ift ichon beim erften Evangeliften der Fall, der immerhin bei feiner Neigung zu größeren Redetompositionen noch am ehesten auf folchem Rombinieren betroffen werden tonnte. Man febe, wie derfelbe Rap. 10 die Ausfendungsrede der Grundichrift nicht nur aus ber gleichen Rebe ber Spruchfammlung, fondern noch durch lauter andere Materialien derfelben erweitert und nut auf einmal 10, 17-22 ein Stud aus der urevangeliftischen Barufierede anticipiert (S. 586). Man lefe feine Berteidigungereit Stefu Rap. 12, mo er B. 25 f. aus ber urevangeliftifchen Reim fion entnimmt, B. 27 f. aus der Spruchsammlung, B. 29 aus jener, B. 30 aus diefer, B. 31 wieder aus jener, B. 32 wieder aus diefer, obwohl letterer bort nicht einmal im formellen 310fammenhange mit der Berteidigungsrede ftand (S. 577. 613). Rann man fich von folcher Schriftstellerei wirklich eine Borftellung machen? Ebenso beginnt er Rap. 18, 3f. mit der Spruchjam lung, geht B. 5f. zum Urebangelium über, um bann mit einem Spruch aus ben Logia (B. 7) einen Übergang zu ben weiterm Sprüchen des Urevangeliums (B. 8f.) zu bilden, die fich dot

formell und materiell viel enger ohne ihn an B. 6 anschließen. Biel ichlimmer aber wird die Sache bei Lutas, der boch fo fauber feine Einschaltungen aus der apostolischen Quelle zwischen die aus dem Urevangelium entlehnten Abichnitte eingeschoben bat, insbefondere, wie auch Benfchlag ertennt, in bem fogen. Reifebericht im großen und ganzen der Spruchfammlung folgt. Dennoch verarbeitet er ichon ben Eingang der Beritope vom größten Gebot 10, 25-28 mit der urevangeliftifchen Erzählung des Martus 12, 28 f. (S. 162) und folgt Rap. 11 zunächft bem fürzeren, urevangeliftifchen Bericht von ber Berteidigungsrebe, um bann erft ju ben Logia überzugehen, obwohl er bie Einleitung bereits aus ihnen entlehnt hat (S. 577). In Rap. 13 tombiniert er das Senftorngleichnis des Martus mit dem Sauerteigsgleichnis ber Logia und zwar mertwürdigerweise gang wie der erfte Evangelift es felbständig auch gethan. Daß Lut. 17, 1f. ein Spruch ber Logia mit einem urevangeliftischen verknupft wird, fagt uns Behschlag zwar nicht, es folgt aber notwendig aus feiner Angabe auf S. 582, und zwar handelt Lutas hier wieder ganz in Übereinftimmung mit bem felbständig fcbreibenden erften Evangeliften. Daß Lut. 17, 31 mitten in einer Rebe ber apostolischen Quelle aus feinem Urevangelium (Mart. 13, 15 f.) entlehnt ift, möchte Bebichlag (S. 587) zwar gern abwehren, aber ber flare Augenfcein fpricht bagegen.

Gern gestehe ich, daß Behichlag nach dem Borgange Beizfäders die Urmartushppotheje einer großen Schwierigkeit entlastet hat, indem er die angeblichen Auslaffungen des zweiten Evangeliften, die Holymann annahm, aufgegeben hat, und nun nicht mehr eine Reihe von Studen in ber fpnoptischen Grundichrift geftanden haben follen, die doch von ihrem fo ausgeprägten Sprachcharafter nichts zeigen. Auch verändert fich bei ihm in bem Dage, in welchem das zweite Evangelium ber Grundichrift abnlicher wirb, vie bei Beizfader noch gesteigerte Schwierigteit, bie Bufate bes Epangeliften in ihrer sprachlichen Eigentümlichteit von ber ber Brundfchrift zu unterscheiden. Aber er überficht, daß in demfelben Daße fich bie Schmierigteit vergrößert, ben möglichen 3wed einer olchen burchaus unerheblichen Bearbeitung nachzuweisen, von der Theol. Stub. Jahrg. 1888. 89

boch zuletst die Babricheinlichkeit der ganzen Supothefe abhängt. Benschlag hat ja nun freilich versucht, unter Abweisung der ganz ungenügenden und unwahrscheinlichen Motivierung einer folden, die Holkmann einft gegeben hatte, eine neue aufzuftellen. Indem er jene Grundichrift für eine paläftinenfische Bearbeitung der utfbrünglichen Martusaufzeichnungen erflärt, läft er die neue Bearbeitung derfelben nach der Zerftörung Jerufalems für bie Bedürfniffe römilcher Lefer gemacht fein. Das bort fich ja an fic ganz glaublich an; aber Benfchlag bat nicht nachgemiefen, bag bie tritifc nachweisbaren Modifitationen der Grundschrift burch ben Evangeliften in ihrer weit überwiegenden Mehrzahl mit diefem Zwecke zusammenhängen, und bavon hängt boch bie ganze Eviden einer folchen Supothefe ab. So lange nicht eine im wefentlichen feste Borstellung von der Art der Bearbeitung der Grundichrift im zweiten Evangelium, welche fich mit zwingender Notwendigfeit aus den Bermandtichaftsverhältniffen unferer innoptischen Evangelien ergiebt, erreicht und diefe Urt aus dem Zwecke derfelben begründet ift, muß ich dabei bleiben, daß die ganze Urmarfushppothese in der Luft schwebt und dessen entbehrt, mas einer Hupothese erft milfenschaftlichen Wert giebt.

## 3n dem vorstehenden Aufjatz von D. B. 2Beig: "Bur Ebangelienfrage".

Bon

D. 28. Benichlag.

Die Redaktion der "Studien und Kritiken" hat die Güte gehabt, mir den gegen meine Abhandlung im Jahrgang 1881, Heft 4, gerichteten Auffatz von D. Weiß vor dessen Abdruck zur Einsticht mitzuteilen, — allerdings nicht in der Meinung, damit eine Onplit

594

von meiner Seite zu veranlassen. Wohin sollte es auch führen, wenn jede Bestreitung vorgetragener Ansichten wieder eine Bestreitung dieser Bestreitung nach sich ziehen sollte? Nachdem mein Bersuch, in der synoptischen Frage zwischen Holzmann und Weiß zu schlichten, von ersterem in dem Pünjerschen Theologischen Jahresbericht eine so auszeichnende und weithin zustimmende Beurteilung gefunden hat, kann ich ihn samt den vorstehenden gewiß sehr beachtenswerten Gegenbemertungen von D. Weiß ruhig den Akten einer Untersuchung einreihen lassen, die nicht von gestern her ist und auch mit diesem Pro und Contra nicht gescholssen Replit auf die Ruhe und Überlegung, mit benen ich jenen nicht gerade aufregenden Gegenstand behandelt habe, einen falschen Schein werfen könnten, bitte ich um Raum für wenige Gegenbemertungen.

Bunachft beschwert fich mein verehrter Gegner barüber, bag ich einige fpätere Modifitationen feiner Anficht und feine exceptionelle Behandlung der Barallele von Martus und Matthäus über den Lob bes Täufers unerwähnt gelaffen. 3ch muß betennen, daß mir diefe Einzelheiten, fei es beim Excerpieren oder beim Aus. ubeiten, entgangen find. Ber ben Umfang ber Berhandlungen wijchen Holymann und Beiß intl. der Monographie des erfteren ind des Martus = und Matthäustommentars des letteren tennt nd die taufend Einzelheiten, welche bierbei zur Sprache tommen, berschlägt, wird das verzeihlich finden. Ein andermal meint ). Beiff, daß man meine Entgegnung gegen ihn taum ernft nehmen 3ch habe feiner fritifchen Bertlegung auf die Thatfache, inne. if bei Martus die Bendung "euer Bater im Simmel" nur 11, 25 rtommt, entgegnet, Martus habe jum Anbringen berfelben auch um anderweitige Gelegenheit gehabt, und er repligiert, Martus be ja überall mo "Gott" vortomme, fo fchreiben tonnen. Rann m Diefen Ausspruch ernsthaft nehmen? Dan versuche einmal, Martnsevangelium überall wo "Gott" fteht, "euer Bater im mmel" zu fegen, alfo fogleich 1, 1! Nur auf die Ausdrucks. fe in ben Jefusworten tann es antommen. Run aber findet

von allen Jesusworten bei Matthäus, in denen "euer Bater Hömmel" vorkommt, außer Matth. 6, 14 - Mark. 11, 25

tein einziges bei Martus wieder, und so weit ich sehe, auch sonst tein Jesuswort, wo jener Ausdruck statt des einfachen "Gott" ober "ber Bater" natürlich erschiene.

Doch das find Rleinigfeiten. Ernfter ift mir, daß D. Beiß mir in einigen Fällen eine Bolemit von ganz unverftändlicher Leidenschaftlichteit vorwirft, eine Bolemit, bie nur vom Standpuntt ber ftrif. teften Juspirationslehre einen Sinn habe und aller Evangelienfritif den Nerv abichneide. Die Fälle find biefe: nach D. Beif foll Martus aus einer Untrautsparabel Jefu das Untraut herausgethan und fo bie Barabel von der Bachstümlichkeit des Reicht Gottes, Mart. 4, 26 f., geschaffen, Matthäus bagegen zu bem Unfraut auch noch den dasselbe fäenden Reind erdichtet haben; ebenis foll Lutas die den Seligpreifungen feiner Bergpredigt entsprechenden Weherufe erfunden, auch (was Weiß jest indes aufgegeben bat) 14. 2 den von der Quelle dargebotenen Bandlahmen in einen von Stefu zu heilenden Bafferfüchtigen verwandelt haben ; endlich meint Beiß noch heute, bas "Binden und Löfen", Matth. 16, 19, fei bem Betrus von Jefu nicht wirklich zugesprochen, fondern nur bom Evanaelisten auf Grund von Matth. 18, 18, wo es der ganzu Jüngergemeinde quertannt wird, bierher tonjekturiert worden. Dieje Sypothefen habe ich gemißbilligt als Unnahmen, die ich mit bri Gemiffenhaftigkeit der Evangeliften nicht zu vereinigen miffe, und muß auch dabei bleiben. 3ch ftehe damit nichts weniger als auf dem Boden der alten Inspirationslehre, ichneide auch, wie mein ganzer Auffatz zeigt, der Evangelienkritit nicht den Rerv burch, sondern wahre mir nur ein mir wesentliches Fundament berfelben, bie Boraussegung, daß die urfprünglichen Überlieferer aus Chrfurcht vor Jeju Borten und Thaten außerftande maren, fo mit benfelben umzuspringen und damit die ganze Überlieferung unzuverlässig zu machen. D. Beig beruft fich auf Analogien, bie ich felbit einräumte ober einräumen muffe. hinfichtlich be Berhältniffes der zwei Gaftmableparabeln, Luf. 14 und Datth. 22 migverfteht er mich; ich fchreibe auch letztere Erweiterung 3ein felbft zu; andere Befusworte, die er als rein fchriftftellerifche Brobutte betrachtet, febe ich, wenn fie nicht pure eingeflochtene Berbeutlichungen find, anders an als er, und tann feine Anglogien

**596** 

nicht als folche ertennen. Wenn ber greife Johannes zwischen ben ursprünglichen Refusworten und feiner Auslegung derfelben nicht mehr fcheiden tann, wenn bie Synoptifer Worte und Thaten Jefu zweimal anführen, entweder weil fie für verschieden halten oder ihr Mitteilungsfaden fie zweimal auf diefelben fuhrt, wiederum wenn fie traditionellen Bermifchungen verschiedener Dinge unterliegen, fo verfahren fie bei aller fritisch = diplomatischen Unvolltommenheit durchaus unschuldig. Aber wenn Lutas jene Weberufe ohne allen Grund der Tradition frei erfunden, wenn er den handlahmen aus freier Sand in einen Bafferfüchtigen verwandelt und fo ein nie geschehenes Sejusmunder produziert hatte; wenn Martus ein Untrautsgleichnis Jefu, lediglich weil es ihm unverändert in feine "Gleichnistrilogie" nicht gepaßt, feines Grundgebantens, ber Diichung von Rraut und Unfraut im Reiche Gottes, beraubt und aus einem Nebengedanken heraus zu etwas ganz anderem umgeformt hatte; endlich wenn Matthäus, weltgeschichtliche Berwirrungen anrichtend, bas ber gangen Jüngergemeinde zugefprochene Binden und Löfen aus fich zur Auszeichnung bes Betrus verwendet hätte, fo tann ich bas - ich tann mir nicht helfen - nicht unschuldig und mit der den Erftlingszeugen des Evangeliums zuzutrauenden heiligen Scheu nicht vereinbar finden, tomme auch in meiner Evangelienkritik und Konstruktion des Lebens Jesu aus den Quellen ganz ohne folche bedenkliche Unnahmen aus. 3ch betrachte diefelben auch in der Beißichen Rritit als fremde Blutstropfen, die fich berfelben aus gemiffen Berirrungen der Tendenztritit beigemischt haben, und hielt es, gerade bei der fonftigen Bermandtichaft unferer theologifchen Standpuntte, für erlaubt, einen verehrten Mitarbeiter auf diefe heterogenen Elemente freundschaftlich aufmertfam zu machen 1).

Bas unfere allgemeine Differenz über die fynoptische Frage angeht, so will ich nur zwei bedingende Punkte derselben berühren,

<sup>1)</sup> Die Ableitung des Gleichniffes vom verlorenen Sohn aus Matth. 21, 28-30, über die B. sich ebenfalls beklagt, habe ich ihm gar nicht zugeschrieben; erinnere ich mich recht, so ift fie eine Konjektur Holtzmanns, die ich ablehnen wollte.

unfere verschiedene Borftellung von der mundlichen Überlieferung ber Reden gefu, und von dem fcriftftellerifchen Berfahren der Evangeliften. D. Beiß erflärt: "3ch tann mir von mündlicher überlieferung längerer Spruchtetten ober Reben Jeju teine Bors ftellung machen; die mündliche Überlieferung einer solchen Rebe wie die Barufierede ift undentbar." Erft ein Denschenalter nach Jefu Tode - die Logis find nach Beiß turg vorm jubifchen Priege aufgezeichnet --- hätten die Apostel die bis dahin ledialich vereinzelt und gelegentlich, in aramäischer Sprache, wiederholten Sprüche Jefu fo geordnet und zufammengefügt, wie dann Datthaus fie aufschrieb. Daber, wo Sprüche Jeju in zweierlei Relation boch im griechischen Ausdruck fich ähneln, oder zu Gruppen und Reben verbunden erscheinen, fie nur aus biefer Logiaquelle follen bergeleitet merden tonnen, auch bei Martus. 3tch tann diefe Anficht für feine hiftorisch richtige und natürliche halten. Refus hat nicht blog Bolfsreden gehalten, aus welchen einzelne Sentenzen in Umlauf tamen; er hat feinen Jüngern "infonderheit" einen barüber hinausgebenden förmlichen Unterricht gegeben, ihnen feine Lehren in behaltbarfter Form eingeprägt, und dann ihnen geboten, bas, mas er ihnen fo ,ins Dhr gefagt, von den Dachern zu predigen". 3ch zweifle nicht, daß fie bas treulich gethan haben, daß fie nicht blog allgemeine Miffionspredigten gehalten haben, wie fie Apg. 2-10 flizziert find, sondern daß fie inuerhalb der so gewonnenen Rreife bie Schätze ihrer Erinnerungen aufgethan und die nachgekommenen Jünger alles halten gelehrt haben, mas ihnen Refus geboten, und amar mit beffen eigenen Borten. So werden biefe Worte auch in ihren ursprünglichen Zusammenhängen in den Gemeinden fortgepflanzt worden fein, nicht buchstäblich, aber boch im wefentlichen treu, auch nicht blog aramaifch, fondern bei bem icon frühe auch in der Urgemeinde vorhandenen belleniftischen Elemente bald auch griechisch, und werden nachher, als man begann, Evangelien zu verfassen, nicht bloß aus einer fcriftlichen Quelle, fondern aus ber mündlichen Überlieferung zur Berfügung gestanden haben, in einer ausgeprägten Bermandtichaft bes Ausbruds ohne Uniformität, in Reihen oder größeren Bufammenhängen, wie fie im zweiten Evangelium erscheinen. Dder warum follten die

Apostel nicht mehr denn einmal, unvergeßlicher Tage vom See Genezareth gedenkend, mit dem ersten Gleichnis sich auch die Regeln zurückgerufen haben, welche Jesus über rechtes Lernen und Inder- Erkenntnis -wachsen demselben angefügt (Mark. 4, 21-25); warum follten sie das alles nicht ebenso wieder ihren Jüngern eingeprägt haben? Zumal aber die Parussierede, Mark. 13, auf welche Beiß ganz besonders provociert, als sei sie nur als litterarisches Produkt begreislich, — was ist natürlicher bei der Sehnsunden Geschlich von den letzten Ersüllungen, bei der ganzen esdatologischen Spannung der ältesten Christenheit, als daß die Apostel sie nicht erst nach 30-40 Jahren, sondern sehr bald aus dem Gedächtnis möglichst reproduziert, und sie nach ihrem Berständnis der Gemeinde zu Trost und Mahnung mehr denn einmal wiederholt haben, ja auf deren Bitten haben wiederholen müssen!

Bas andrerseits die evangelistische Schriftstellerei angeht, fo hätte Beiß mich nicht auf die Lächerlichkeit der Griesbachichen Hypothefe anreden follen. Diefe Lächerlichteit beftand nicht in der Borftellung eines Evangeliften, der zwei Buchrollen auf feinem Tifch liegen hat und dieselben vergleicht - ich mußte nicht, wie man fich einen nach zwei Quetlichriften arbeitenden Schriftsteller, alfo auch den erften und dritten Evangeliften nach Beiß, anders vorftellen follte -, fondern fie bestand in der Borftellung eines Evangeliften, ber aus zwei reichen Evangelien ein armes macht und jedesmal, wenn er in bem einen auf eine längere Rede Jefu trifft, por derfelben zurückicheut und zum anderen überspringt. Mit diefer Borftellung habe ich boch ganz und gar nichts zu schaffen. Daß unfere Evangeliften nicht nach Art moderner geschulter Befcichtfchreiber zu denten find, habe auch ich mir gegenwärtig gehalten, und glaube, daß es fich hiermit recht wohl vereint, fie nicht ohne alles fritifche Urteil zu benten. Wenn ein Lutas feine Borgänger tennt und von ihnen nicht befriedigt ift, wenn er fich auf bie Überlieferung der an' aoxis avronrae beruft und feinem Lefer über die in Umlauf befindlichen Erzählungen ihr aogaleiar, die fichere Bahrheit mitteilen will, fo febe ich, daß er mit Umficht und Unterscheidung zuwerte gegangen ift. Es wird demnach teine ungeschichtliche Bhantafie fein, wenn ich annehme, daß er fowohl wie der Berfaffer des Matthäusevaugeliums die Schrift eines avronrn's, eines Apostels, anderen Schriften vorgezogen haben wird; daß, wenn ihnen neben jener apostolischen Quelle eine zweite nicht apostolische Darftellung vorlag, fie diefelbe darauf angesehen haben werden, ob fie zuverläffig fei und wie fie fich ju jener verhalte, daß fie alfo einigermaßen bavor behütet gewesen fein werden, "um reines Baffer zu erhalten, ben Quell und ben baraus abgeleiteten Bach zu vermischen". Benn fie aber, wie ich gegen Beiß annehme, zwei felbständige und ebenbürtige Quellen batten. dann wird es wiederum nicht unwahrscheinlich fein, daß fie bei beren Rusammeuarbeitung auch da, wo fie im ganzen der einen Quelle folgten, boch - in ber Erinnerung, daß die andere hierzu eine Barallele biete ---, biefelbe mit zurate gezogen und ihre Darstellung mitunter Bers um Bers aus beiden tombiniert haben werden. haben fie boch nach Beiß bie nicht ebenbürtigen und von einander nicht unabhängigen Quellen zuweilen nicht bloß versweife, sondern in noch fleineren Bartifeln zufammengeschweißt.

Um wenigsten tann ich das von Beiß dem Martus zugeforiebene ichriftstellerifche Berfahren natürlich und wahricheinlich finden. Er foll einen fehr erheblichen Teil feines Materials wie feiner Darftellung nicht den Erinnerungen des Betrus, fondern ber Matthäusschrift entnommen haben, und boch soll man nicht fragen bürfen, marum er Berge von Schäten, die in derfelben vorlagen, unberührt gelaffen. Er foll fich nur bei der Aufzeichnung feiner Betruserinnerungen unwillfürlich an die ihm befannte Matthansfcrift angelehnt haben. Dann muß er biefelbe geradezu auswendig getonnt haben; und felbft dann, - ift es noch ein "unwillfürliches Unlehnen", ober doch ein "Arbeiten nach Quellen", wenn er neben ber ihm von Betrus erzählten Speisungegeschichte eine zweite aus ben Logia entnommen haben foll, weil er fie für ein von jener verschiedenes fattum bielt? hat er aber, wie biefes Beispiel zeigt, nicht nur Ordnung, sondern auch Vervollständigung der Betrut materialien angestrebt, fo tehrt die Frage wieder, warum er boch fo viele wertvolle Materialien der Logia verschmäht haben foll, auch folche, welche wie 3. B. bie Geschichte vom hauptmann ju Rapernaum fich fehr leicht in feinen Bang hätten einreihen laffen.

Es tommt hinzu, bag unfer Martusevangelium auch Stoffe enthält, die ihrer natur nach weder in der ovragis Loylwr xugiaxwr, noch in den von Petrus vorgetragenen vno rov xvolov der Berra η πραχθέντα enthalten gemefen fein tonnen, wie das Apostelverzeichnis und die Erzählung vom Tode des Täufers. Endlich, wie weit tommt die Beißiche Sypothefe von ben Bapiaszeugniffen ab, bem einzigen hiftorischen Anhaltspunkt! Während feine Matthäusfcrift mit fo vielem Erzählftoff belaftet wird, daß Bapias fie anstatt eine ourragis Loylwr vielmehr eine Sammlung von vno του xvolov η λεγθέντα η πραγθέντα hätte nennen müffen, fo foll die Martusschrift nicht nur erheblich noch aus anderer Quelle gefloffen fein als ben Betruserinnerungen, fondern fie foll auch trot des ov rife bes Bapias wiederzuerkennen fein in einem Evangelium, das die Matthäusschrift an Wohlordnung weit übertrifft. Benn Beiß diefen Biderfpruch dadurch zu befeitigen fucht, daß er bem einfachen ovveragaro bes Bapias den Sinn aufdrängt "in der urfprünglichen Ordnung zusammengestellt", und dann ben guten Bapias unfritisch und hyperfritisch zugleich bie ihm betannten aramäischen Logia mit unferem griechischen Matthäus verwechfeln, im Martus aber hin und wieder die Ordnung biefes Matthäusevangeliums vermiffen läßt (vgl. "Leben Jeju" I, 43), fo wird tein besonnener Forscher ihm in diefe Deutung des ov rafee folgen. Ja, wenn Bapias bie Martusschrift eine ovrrages genannt, und die Logia als ov rafee geschrieben bezeichnet hätte!

Herr Dr. Beiß hat auf eine, wie ich glaube, verfehlte Hypothese eine Fülle von Scharfsinn und Fleiß verwendet, die in ihren Einzelheiten für die schoptliche Frage gewiß nicht verloren sein verden: daß die Hypothese selbst keinen nennenswerten Anklang indet, ist schon jetzt, gerade den höchst respektabeln Mitteln gegeniber, die der Urheber auf sie verwendet hat, offenbar. Beil ich iese Ehatsache samt ihren Gründen wahrnahm und doch auf der nderen Seite Beiß gegenüber der weit natürlicheren Holzmannschen ihren biesen recht geben mußte, habe ich geglaubt, der Bissenschaft einen kleinen Dienst zu thun, wenn ich die im Streit vischen Holzmann und Beiß wie seltgerannte spoptliche Frage wieder in Fluß brächte und meine eigenen Beobachtungen über diefelbe als einen Schlichtungsversuch zwischen beiden veröffentlichte. Weder habe ich mir dabei eingebildet, die letzten Rätfel dieser Frage zu lösen, noch hat mich irgendeine Neigung zur Polemit gegen einen hochverehrten Mitarbeiter treiben können, mit dem ich mich wiel lieber begegne und zusammenfinde und von dem ich fortwährend gern und dankbar lerne.

3.

-----

## Die erste Rürnberger ebaugelische Gottesdienst= ordnung.

Mitgeteilt von

D. **Gh.** Kolde in Exlangen.

Es ift bekannt und mehrfach gewürdigt worden, daß man in Nürnberg verhältnismäßig früh und, sieht man von den allgemeinen Grundsjäzen ab, in einer gewissen Unabhängigkeit von Wittenberg evangelischen Gottesdienst eingeführt hat. Man hat sich hier von vornherein, als man überhaupt zu reformieren ansting, nicht darauf beschränkt, dem einzelnen Geistlichen es anheimzustellen, nach Belieben Unevangelisches fortzulassen 1, sondern — das wird das weiter unten Mitzuteilende mit Sicherheit ergeben — eine bestimmte evangelische Gottesdienstordnung aufgestellt, die in einzelnen Teilen für viele Kirchen vorbildlich geworden ist. Ihren Inhalt im großen und ganzen, so wie den Umstand, daß sie im Laufe des Jahres 1524 in Gebrauch gesommen, konnte man bisher zumeist

602



<sup>1)</sup> Gegen Möller, Oftander, S. 164 ff.

aus zwei Schriften 1), der Berteidigungsschrift der beiden Bröbfte von St. Sebald und St. Lorenz, Georg Befler und Bector Böhmer: "Grundt ond prfach auß ber heiligen fchrifft, wie ond warumb die Gerwirdigen herren baider Bfarfirchen S. Sebalt ond fant Laurenten Pröhft zu Nürmberg die mißpreuch bey ber henligen Deffs, Jartäg, Gewencht Salt, und Baffer, fampt ettlichen andern Ceremonien abgeftelt undterlaffen und geendert haben : Nürnberg" (bie Borrede ift batiert vom 21. Tag des Beinmonats 3mm Jar MDXXiiij) und der durch Riederer (in feiner Abhandlung von Einführung des deutschen Gesanges in die evangelischlutherifche Rirche 2c. Nürnberg 1759) wieder abgedruckten feltenen Schrift des Andreas Döber : "Uon ber Eugngelischen Def, wie fie zu Nürmberg im Neuen Spital, durch Andream Döber gehalten würdt, Caplan doselbft 1525". Sebr inftruktiv ift ganz besonders die lettere Schrift, die aber lediglich den Mefgottesdienft im Auge hat und ichon um ihres Titels willen zu der Annahme verleitet hat, daß wir es bier eben nur mit dem Gottesdienfte, wie er in ber Spitalfirche üblich, zu thun hätten, mährend ichon ine Bergleichung mit bem, mas in ber Schrift "Grund und Urach" über den Gottesbienst mitgeteilt murde, auf einen gemeinamen Grundstoct hätte führen müffen, ju bem fich bas, mas Döber berichtet, nur als eine weitere Ausführung erweist 2). Bor urgem hat fich nun in München in ber Rgl. Bof- und Staates ibliothet die meines Biffens ihrem Bortlaut und ihrer Datierung ach bisher unbefannte, weiter unten mitzuteilende erfte Gottesbienftrdnung Mürnbergs gefunden 8), aus der fich ergiebt, daß man n zweiten Sonntag nach Trinitatis den 5. Juni 1524 in Nürnra mit bem neuen evangelischen Gottesdienft begonnen hat, und wie 1 Bergleich mit Döber ertennen läßt, nicht nur in den Barochial-

<sup>1)</sup> Bgl. Mebicus, Geschichte ber evangelischen Rirche in Bayern (Er-

s) Es ift daher unrichtig, wie Löhe (Erinnerungen aus der Reformationsbichte in Franken, Rürnberg 1847, S. 126) thut, von zwei Gottesdienstnungen zu sprechen.

s) Sere Setretär Dr. Bilh. Meyer, der fie bajelbft fand, hat fie mir liebenswürdigfter Beije gur Beröffentlichung überlaffen.

tirchen, für welche die Gottesdienstordnung ursprünglich festgesetst war, sondern auch in den anderen Kirchen dieselbe alsbald mit geringen kaum wesentlichen Beränderungen angenommen hat. Da das Schriftstück das Datum vom 5. Juni trägt, so wird man kaum schlgehen mit der Annahme, daß es letztlich auf jener Bersammlung von Geistlichen vereinbart wurde, welche am 1. Juni zur Abfassung "der Artikel, der sich der beiden Pröhlt verglichen haben, nechst als sie beisammen waren primo Junii 1524", zusammentrat.

Das fragliche Manuftript, auf zwei Folioblättern, ift in selten schrift offenbar für den offiziellen agendarischen Gebrauch geschrieben. Die Eigenart dieser Gottesdienstordnung wie der Umstand, daß sie eine der ältesten der evangelischen Kirche ist, wird ihre diplomatische genaue Wiedergabe, der ich nur wenige Noten beizufügen hatte, rechtfertigen.

## DOMINICA SECVNDA POST TRINITATIS.

Nurnberge in ecclesijs parrochialibus inceptus est ordo subsequens. MDXXIIII.

Hora consueta dimidia scz. ante horam primā diei pulsetur ad primā missam, Neque sal neque aqua consecretur. Sed confestim ad altare sese recipiunt celebrans & ministri. INTROITVS. Factus est dns protector meus: & Deinde loco uersus Psalmus XVII. hoc modo.

Sub hac melodia totus cantetur psalmus.

604

Finis psalmi cū Gloria patri concludatur, atque Introitus repetatur. 1) Et per quamlibet septimanam cantat CHORVS aliū Introitū & Psalmū, ut de tempore cancionalia habent. Dein Kyrie eleyson domicale. CELEBRANS. Gloria in excelsis. CHORVS. Et in terra. Postea celebrans Orationem dominicalē cantat, Sancti tui nois: &c. Oroe finita incipit minister canere caput primū, dein ad subseques offitium aliud caput, ut ordo expostulat, ad Romanos lingua germana, & premittit hanc prefatione. Ir aller liebsten uernemet das N: capitel, der epistel die der heilig S. Paulus schreibt zu den Romern, Paulus ein diener Jesu Chri &c. GRADVALE, Ad dnm cum tribularer clamani: &c ALLELVIA. Deus iudex iustus: &c. Subinde diaconus cantare orditur caput. N. Mathei germanice, hanc premittens prefatione. Ir aller liebsten uernemet die wort des heiligen Euangelij, das uns schreibt der heilig euangelist S. Matheus am N. capitel, Das puch der gepurt Jesu Chri: &c & sic ex ordine. Euangelio lecto, CELEBRANS CHORVS Patrem dominicale. canit Credo. Symbulo<sup>2</sup>) ac Canone minore omissis, incipit finito. Offertorio

1) Grundt und Urfach 2c.: "Dieweil man nun fonft fepret, bisf fich ber priefter ruftet, ben Altar bereytet, vnnb hynein tritt, hatt man pillich bimeil ain gaiftlichen pfalm gefungen. Welcher auch barumb, ber Eintritt, ober Gingang genennt ift, vnd helt fich alfo. Man nimpt auss ainem pfalm ain bubichen merdlichen und tröftlichen Spruch, macht ain gefang barausf, barnach fingt man ben gangen pfalmen, von wort ju wort und beschleuft in gulett mit bem Gloria patri vnd finget damit widerumb das erft gefang. Alfo ift es auch von anfang geweft, und ju vunfern gezeiten ausf faulhait allain ber erfte versf gefungen. Darumb haben wir bas auch wider angericht, und ben Bfalm gants lasfen fingen. ... Darnach volgt bas Rriechifch gefang, Ryrie eleifon ymas. Das ift zu teutich . herr erbarm bich pnfer. Bub bann bas Gloria in excelsis vnnb das Et in torra 2c." Einige Abweichungen bei Döber, ber feinen Def-Gottesbienft mit bem Confiteor und ber Abfolution beginnt und erft hierauf den Jutroitus folgen laft (bei Riederer a. a. D., G. 313 f.), allo gang fo wie bie fpätere Brandenburg-Rürnbergifche Rirchenordnung von 1533 es porfdreibt. Bgl. Richter, Rirchenordnungen I, 204.

 Dazu am Ranbe von gleichzeitiger Hand: συμβολον ότο (?) dicitur signum signa militaria.

CELEBRANS Dns uobiscum. Sursum corda. Gras agamus dno deo nostro, Vere dignū & iustum est equū & salutare, nos tibi semper & ubique gras agere, dne sancte pater omnipotēs eterne deus per Chrm dominū nostrū, hic finitur prefatio. CHORVS. Sanctus, sanctus <sup>1</sup>). CELEBRANS aut subiūgit legendo.

Qui pridie quam pateretur, accepit panem in sanctas ac uenerabiles manus suas, & eleuatis oculis in celū ad te deum patrem omnipotentē, tibi gras agens benedixit, fregit dedit discipulis suis dicens, Accipite & manducate ex hoc omnes. Hoc est enī corpus meum.

ELEVATVR PANIS.

Simili modo postquam cenatū est, accipiens & hunc pręclarū calicem in sanctas ac uenerabiles manus suas, Item tibi gras agens, benedixit, dedit discipulis suis dicens, Accipite, & bibite ex eo omnes, Hic est enī calix sanguinis mei, noui & ęterni testamenti misterium fidei, qui pro nobis & pro multis effundetur in remissionem peccatoru.

ELEVATVR CALIX.

Finito Osanna in excelsis, celebrans incipit, Oremus preceptis salutarib: moniti, &c. Pater noster qui est in: &c.

Posthac admonetur populus sacramentū sumpturus his uerbis<sup>2</sup>).

1) Bei Döber spricht der Priefter, und zwar erst nach Elevation des Kelches, das sanctus (a. a. D., S. 320).

<sup>2</sup>) Hier würden wir also die erste Erwähnung dieser berähmten Exhortatio haben, welche die beiden oben genannten Schriften schon dem Wortlant nach mitteilen, die beiden Pröpste mit der Borbemerkung: "Dieweyl die ordenlich predig nicht allmal von tod Christi lauttet, haben wir ain kurze vermanung an das volct verordnet, darinnen begriffen, wie, und warumb Christin gestorben sey, was wir dadurch erlangt haben, und was wir hernach zu thun schuldig sein, dann das Wort Christi und Pauli tringt hart, man muss sein gebenden, sein todt verthündigen, so offt man das thut 2c." Ein Sahr später bei Döber (S. 321) heißt sie schon schlecht weg "die Exportation". Wer der Berfasser, ob Wolfgang Bolprecht, wie nach älterem Borgang Löhe S. 126 mit Bestimmtheit behauptet, oder Ofiander, wie andere meinen, läßt sich wohl

606

Mein 1) aller liebsten in got, die weil wir ietzo das abent essen unsers lieben herren Jesu Chri wollen bedencken und halten, dar in uns sein flaisch und plut, zur speisz und zu eim<sup>2</sup>) tranck, nicht des leibs sonder der selen gegeben wurdt <sup>3</sup>). Sollen wir pillich mit grossem fleisz, ein itlicher <sup>4</sup>) sich selbs prüfen, wie Paulus sagt, und 5) uon diesem brotessen. und uon dem 6) kelch trinken. Dan es sol nicht, dan nur ein hungerige seel, die ir sund erkent, gottes zorn, und den tod furcht, und nach der gerechtigkeit hungerig und durstig ist, dis heilig sacrament empfahenn. So wir aber uns selbs prufen, finden wir nichts in uns, dan sundt und tod. kunnen auch uns selbs nit 7) darausz helfen. Darumb hat unser lieber herr Jesus Chrus sich uber uns erbarmet, ist umb unsert willen mensch worden, das <sup>8</sup>) er fur uns das gesetz erfullet, und lide was wir mit unsern sundern uerschuldigt <sup>9</sup>) hetten, und das wir das ye festiglich glauben, und uns frolich darauff uerlassen mogen <sup>10</sup>). Nam er nach dem abent essen das brot, saget dank, prachs und sprach. Nembt hin und esset, das ist mein leib, der fur euch dargeben<sup>11</sup>) wirt. Als wolt er sagen, das ich mensch pin worden, und alles was ich thue und leid, das ist alles euer avgen fur euch und euch zu gut geschehen, des zu eim 13) wartzeichen gib ich euch mein leib zur speisz. Des gleichen

- mit Sicherheit nicht mehr barthun. 3ch gebe die Barianten, abgesehen von der verschiebenen Orthographie.
  - 1) Grundt u. Urfach: "Ir"; dagegen wie hier bei Döber.
  - 2) "jum". Döber: einem getrant.
  - 3) "mirt".
  - 4) "yedlicher". Döber: yglicher.
  - 5) "Und alsbann". Ebenfo Döber.
  - 6) "dijfem".
  - 7) "in taynen meg". Ebenjo Döber.
  - 8) "auff bajz".
  - 9) "verichuldet". Döber: verichuldt.
  - 10) "möchten". Ebenfo Döber.
  - 11) "dargegeben".
  - 12) "ainem gemißen". Döber: beß zu mortzenchen.

auch den kelch und sprach. Nembt hin und trinckt ausz disem all. das ist der kelch des neuen testaments, mit meinem plut, der fur euch und fur uil uergossen wirdt zu 1) uergebung der sundt, so 2) offt ir das thut solt ir mein darpei gedenckenn. Als wolt er sprechen, die weil ich mich euer angenomen, und euer sundt auf mich geladen hab, wil ich mich selbs fur die sundt opfern, mein plut uergiessen, gnad und uergebung der sund erwerben, und also ein neu testament aufrichten, darin der sund ewig nicht gedacht soll werden, des zum 8) wartzeichen gib ich euch mein leib zu essen 4) und mein plut zu trincken. Wer nun also uon disem brot isset, und uon disem kelch trincket, das ist, wer disen worten die er hort, und disen zeichen die er empfahet festiglich glaubet, der pleibt in Christo, und Chrus in im, und lebt 5) ewiglich. Darpei sollen wir nun auch <sup>6</sup>) seins tods gedencken, und <sup>7</sup>) im danck sagen, ein ytlichen 8) sein kreutz auf sich nemen, und in 9) nachuolgen. Vnd zuuor einer den andern lieb haben 10), wie er<sup>11</sup>) uns geliebt hat, dan wir uil, sein ein brot und ein leib, die wir all eins brots tailhaftig sein<sup>12</sup>).

Subiungit deinde CELEBRANS pax dni sit semper uobiscū, CHORVS respondet. Incipiatur dein populus comu-

- 2) Döber: als offt jr bas thut, fo thuts zu meiner gebechtnus.
- 3) "zu ainem gemifen". Döber: zu wortzeichen.
- 4) "mein leib zu effen und" fehlt in Grundt n. Urfach und bei Döber.
- 5) "febet aljo".
- 6) "auch". Ebenso bei Döber.
- 7) "und" fehlt.
- 8) "yeblicher." Döber : peglicher.
- 9) Döber: dem Serren.

10) "lieben".

11) "er auch". Döber: auch er.

12) Hier folgt in Grundt u. Ursach und bei Döber noch: vnd auß ainem telch trinden.



<sup>1) &</sup>quot;zur". Döber: zur verzenhung.

nicari, Officiante panem prebente, & ministro calicem. Sub comunione Chorus canit Agnus dei: & comunionē, tardius aut uelocius iuxta hoim comunicantiū numerū. Administrato sacramento, siquid superest a Celebrante & ministrantibus sumitur. Demū Offitiū cum oratione, quam Complendā uocant, concludatur.

Finita prima missa incipiuntur tres Psalmi, qui quottidie ex ordine, ut Psalteriū habet, psallentur Dominicis & feriatis diebus Offitiū immediate seqūntur psalmi, sed alijs diebus publicum pręcedūt offitium. Incipit enī regens. Deus in adiutoriū meū: &c Antiphona intonatur de historia, sub cuius tono cantentur psalmi, Btus uir: Quare fremuerūt: Dne quid multiplicati: Dein Antiphona repetatur. Finita Antiphona, recipiat sese regens ad aram Joannis legens in Geneseos libro caput, & pręmittens pręfationē similē eius, quę epistolis Paulinis pręmissa est, capite finito idem regens in Choro cantat. Dns uobiscum, & subiungit Orationē dominicalē, deinde Benedicamus.

His completis pręsbyter ascendit contionē, populo Oroem dominicā, Salutationē angelicā, Symbolā, & decem pręcepta prędicens, item & festa Sanctorū in septimanā futuram incidentia.

Subinde <sup>1</sup>) ecclesiastes sermonē facit, post sermonē publicum peragatur officium, per hunc, ut supra notatū est, modū.

## AD VESPERAS.

Deus in adiutoriū meum: &c Antiphona de historia, ut supra, intonatur, sub eius tono cantētur psalmi quinque ex ordine, ut in psalterio seqūntur, Dein Antiphona repetatur,

Theol. Stub. Jahrg. 1882.

Digitized by Google

40

<sup>1)</sup> Nach dem Zusammenhang heißt das hier wohl soviel als "wiederholentlich, öfters, von Zeit zu Zeit". Wo in diesem Fall die Predigt zu stehen tam, ergiebt eine Stelle ans "Grundt und Ursach" (Bogen H), wo es nach der Erwähnung des Symbolums heißt: "Als dann fahet sich erst vecht die Melß an", also das Officium. Die Predigt würde demnach dieselbe Stelle eingenommen haben, welche ihr die Kirchenordnung von 1533 zuweist, hinter dem (1.) Crodo.

quā sequatur subsequens in Genesi caput, capite lecto sequitur Responsoriu de historia, post quod. uersiculus. Dirigatur: aut Vespertina oro: &c deinde Magnificat, cu antiphona de historia, his finitis, subiungit regens, omisso Completorio. Dns uobiscum & Orationē. demu Benedicamus.

4.

# Beitere Beiträge zur Geschichte der Tauflehre der reformierten Kirche.

Bon

Joh. Zaartin Afferi, Pfarrer in Sinweil.

(Bgl. Jahrg. 1882, S. 2, und Jahrg. 1883, S. 1.)

#### I.

#### Joh. Bader, ein weniger bekannter Verteidiger der Rindertaufe.

Joh. Bader, der erste evangelische Prädikant und Reformator von Landau in der bayerischen Pfalz, wird von Gelbert bei Herzog, Real-Enc. XIX, 160 (wo über ihn das Nähere nachzulesen) einer der Sterne zweiten Ranges genannt, die im 16. Jahrhundert ihr Licht leuchten ließen. Er schrieb, von Zwingli angeregt, ein Büchlein über die Tauffrage <sup>1</sup>). In der Vorrede bekennt er, wie sehr ihm Hubmehers "vom christlichen Tauf der Gläubigen" eingeleuchtet, so daß auch Zwinglis Tausbüchlein seine Bedenken nicht ganz gehoben, dis er mit einem Wiedertäufer persönliche Bekanntschaft

610

<sup>1) &</sup>quot;Brüberliche Barnung für bem newen abgöttischen Orben der Bidertäuffer". 1527.

gemacht und deffen Anmaßung und über die Schrift sich erhebende Geifteswillfür mit eigenen Augen gesehen. Da habe ihn Gott erleuchtet, und einer forgfältigen Prüfung der Schriftstellen verdankte er die Einsicht in deren natürlichen, von den Wiedertäufern verdrehten Sinn. Seine Ubsicht sei nun für die Unerfahrenen zu schreiben <sup>1</sup>).

Um die Frage über die Kindertaufe zu entscheiden, betont Bader, mit Zwingli darin übereinstimmend, habe man einfach zu untersuchen, ob dieselbe dem Wesen der Tause überhaupt nicht widerspreche; wie die Apostel sich verhalten, komme nicht in erster Einie in Betracht. Nun spreche Matth. 28 und Mark. 16 weder speziell für noch gegen die Kindertause, sondern es werde dort einfach den Aposteln Anweisung über ihr Lehren und Tausen umsafsendes Amt gegeben, aber nichts darüber entschieden, unter was für Umständen bei einzelnen Individuen das Lehren oder das Tausen vorauszugehen habe. Der allgemeine Begriff der Tause aber, insofern sie Christo zum Eigentum weihe und zu Dienst, Gehorsam und Vertrauen verpflichte, streite nicht mit der Kindertausfe.

Die Taufe des Johannes und die christliche Taufe find auch nach Bader identisch. Wer die Taufe vor der Himmelfahrt degradiere, thue es, weil es damals noch am Berständnis für dieses Zeichen des Neuen Bundes geschlt. Allein dieser Mangel, der ja nicht nur das Sakrament, sondern auch vielsach das Wort Christi betroffen, habe nichts zu sagen; die vorläufig noch unver-

<sup>1)</sup> Er will nichts anderes sein als "ein armer, ungelehrter Bader" und boch schmeichelt es ihm, so zu heißen, und er meint als "Johannes Bader" (d. i. als ein zweiter Johannes der Läufer) gleichsam zu einer solchen Schrift inneren Beruf zu haben. Wie diese Wortspiel, das er sehr liebt und zur Genüge wiederholt, ift noch manches in seinem Büchlein etwas schwach; auch von einer rohen Dentungsart enthält dasselbe Proben, z. B. die Stelle: "Wenn ich den Glauben hätte, wovor Gott mich behüte, daß ber Teufel und alle Berdammten endlich selig würden, so sollt mir kein Bosheit zu viel sein, sondern es wäre mir nur eine Luft, daß ich die ganze Welt und den Teufel selbst in der Bosheit übertreffen sollt. Wie möcht ich größer Ehr und beffer Leben auf Erben erlangen?"

ftandene Weihe sei boch gültig gewesen, so gut wie wenn heute unmündige Kinder getauft werden. Wenn nun aber aus letzterem zugunsten der Johannestaufe ein Schluß gezogen wird, so ist das Intongruente nur das, daß es dort eben nicht Kinder anging, und daß das Verständnis ganz und gar, d. h. auch bei den das Sakrament Erteilenden schlte <sup>1</sup>). Nur als opus operatum aufgefaßt, läßt sich jene frühere vorbereitende Tause (des Johannes und der Jünger Jesu vor der Himmelfahrt) mit der späteren ganz auf eine Linie stellen <sup>2</sup>). — Gar wunderlich ist es, wenn Baber zugunsten der Tause des Johannes, den er natürlich zum Neuen Bunde rechnet, auch das geltend macht, daß dabei der heilige Geist sogar in sichtbarer Gestalt gegenwärtig gewesen. Eher läßt sich hören, daß er, nebst der Bußforderung, nach Joh. 3 (am Schluß) und Apg. 19 auch eine Maubensanweisung beim Täuser nicht vermißt.

Weittäufig läßt fich fodann Baber darüber aus, daß die Taufe tein Gefetz und keine conditio sine qua non der Seligkeit fei, sondern ganz und gar der christlichen Freiheit anheimgegeben. Man habe sie weder jemals einem Menschen aufgedrängt, noch sie verweigert. Man habe sich sogar bisweilen taufen lussen, damit es ungläubigen Verstorbenen zugute komme<sup>3</sup>); nun sei es doch ungleich natürlicher und bei weitem nicht so kühn, Kinder, die noch zum Glauben gelangen könnten, zu taufen<sup>4</sup>). Im Interesse der Bahrung christlicher Freiheit gegenüber solchen, die sie fie in Fessen schlagen wollen, müßte man mit der Kindertaufe heute anfangen, wenn sie noch nicht in Übung wäre. Das Dringen auf Wieder-

\*) Rach ber wohl richtigen Deutung von 1 Ror. 15, 29.

4) Sier könnte man allerdings Baber mit feinen eigenen Ariome fchlagen, daß exempla, zumal von dergleichen superfittiösen Migbräuchen hergenommen, gar nichts beweisen.

<sup>1)</sup> Auferbem ift es natürlich ein Zirtel, wenn die Kindertaufe durch die Ivhannestaufe und die Iohannestaufe wieder durch die Kindertaufe gestützt wird.

<sup>2)</sup> Ein anderes ift es mit der Rindertaufe, Die als deklaratorischer Alt der Gemeinde aufzufalfen ift, von deffen Bedeutung und innerer Begrindung wenigstems diefe famt Eltern und Paten das volle Bewußtjein hat.

taufe aber fei dem judaiftischen Aufnötigen der Beschneidung zu vergleichen. Diese allerdings habe die Geltung eines Gebotes im Alten Bunde beseffen.

Baber erscheint es ferner gar nicht als unwahrscheinlich, daß Gott in den prädestinierten Kindern eine Erkenntnis seiner selbst wirke, man brauche havon nicht gerade etwas zu sehen; auch bei kindisch gewordenen Alten bemerke man nichts mehr vom Glauben, so wenig derselbe ihnen abzusprechen sei! Man habe übrigens bei der Taufe gar nicht nach dem innerlichen Glauben zu fragen, sondern müsse es eben sei alten und jungen in guter Hoffnung wagen. Das Neue Testameut enthielte gewiß eine Warnung vor der Kindertaufe wie vor anderen Irrlehren, wenn dieselbe unerlaubt wäre. Nur offenbares Widerstreben berechtige zur Tausverweigerung, und von solchen sei zusschließe <sup>1</sup>).

Was die Wiedertaufe betreffe, so begünftige sie nur ein gesetziches, werkgerechtes Wesen und verdunkle die allein wiedergebärende Krast des geistlichen Wassers, davon Jesus 30h. 3 rede; unter den Exempeln mache Apg. 19 am meisten Schwierigkeiten, wo auch Origenes eine zweite Tause angenommen. Bader betennt, daß, "wenn ihn nicht der treue Hirt Jesus Christus gehalten, er unbesonnen in den abgöttischen Wiedertauf hineingeplumpst wäre". Er zieht aber nun der Zwinglischen Anschauung die andere vor, Johannes habe die Männer mit Wasser getauft, Paulus aber sie bloß im Christentum unterrichtet. Übrigens würde eine einmal stattgehabte Wiedertaufe<sup>2</sup>) für alle anderen Hälle noch nichts beweisen; dies geltend zu machen, ist Bader unbefangen genug, während Zwingli durch Apg. 19 arg ins Ge-

1) Bgl. bie Stelle bei Breingli im Brief an Galler VIII, 380: "De infantium baptismo, qui ex Christianis nati et ecclesiae ad baptizandum oblati, certi, certi! quod peccare et dissimulare non possunt (peccare i. e. contra legem facere, nam quod originalem morbum tenent non ipsi peccaverunt), non possunt ergo infantes ecclesiam fallere."

2) Bie bei Timotheus, dem ichon Getauften, für die Beschneidung, hätte bann Paulus hier für die Biederholung der Taufe seine ganz besonderen. Gründe gehabt.

dränge tam. Schon das richtet nach Bader den Wiedertauf, "daß er wie ein Raub gehalten und heimlich vollzogen wird". Die einzig schriftmäßige Wiedertaufe sei nach Lut. 12, 50 das Martyrium.

Namentlich brei Schriftzeugnisse führt Bader für die Kindertaufe ins Feld: 1) Die Beschneidung. 2) Das unschuldige, über dem Glauben stehende Leiden der betlehemitischen Kinder um Ehristi willen. 3) Wie Jesus die Kinder segnet. Dies Exempel zeige, daß man mit den Kindern gleich nach der Geburt "etwas Christliches" vornehmen solle. Und hier sei nun eben das von den Heiden Unterscheidende die Tause.

Über die Bedeutung der Taufe sagt Bader: sie sein Bundeszeichen, dadurch man sich Gott ergebe zu einem heiligen Leben (das er freilich bezeichnet als "ein ewiges Labyrinth, darin niemands zum End tummen tann, Gott geb ihm denn Urlaub und nehm ihn aus diesem irdischen steben in sein ewiges Reich, da kein Summer oder Winter, auch kein Hunger oder Durst mehr ist, sunder ein ganz ungebrechlich Leben, wie die Engel im Himmel haben") und dadurch man sich namentlich verpflichte, dem teuren Taufherrn und Hauptmann nachzufolgen im Kreuz, im geistlichen Absterben und Auferstehen.

Bader ift nicht blind gegen die Migbräuche, die mit der Rinbertanfe fich eingeschlichen. Dazu rechnet er: 1) Bernachläffigung ber chriftlichen Erziehungspflicht. 2) Weltliche Intereffen bei der Auswahl ber Baten. Bur Abhilfe fchlägt er vor: 200 fich teine chriftlichen Buchtschulen mit bemährten Lehrmeistern errichten ließen, da follten treue Bräditanten "etwan mehr bann eineft im Jahr" bas jung getaufte Bolt zusammenberufen und unterrichten. Ohne das könne man um der Treulofigkeit der Eltern und Baten willen nicht mit gutem Gemiffen die Rinder taufen. Entweder muffe der Täufer felbst fich zur Rinderlehre bequemen (denn fonft werbe aus bem Rinbertauf ein "Gespött", und baran trage er ebenso fehr Schuld als bie ungetreuen Eltern und Beugen), ober "er muß des heiligen Rindertaufs gar mußig gon". Indem die Reformatoren bie Rindertaufe acceptierten, erhoben fie doch durch die bestimmte Forderung nachfolgenden

Unterrichts gegen bas Opus operatum unzweis beutigen Protest, so schon Zwingli (Opp. I, 239 sqq.), so auch Bucer (bei Baum, Capito und Bucer in der Sammlung "Bät. u. Begründer 2c.", S. 285).

Bader berichtet auch am Schluß über eine Disputation mit bem sprachgelehrten Joh. Dent, der nach Landau gekommen. In Matth. 28 habe er trotz Denks Deuteleien auch den Buchstaben für sich gehabt, indem nach Zwingli zu übersetzen sei: "Nehmet in die Jüngerschaft auf alle Bölker. Also aber machet mir die Leute zu Jüngern, indem ihr sie zuerst tauset und dann lehret." Übrigens sei auch dann keine Waffe gegen die Kindertause aus der Stelle zu gewinnen, wenn man  $\mu a Syreioare$  mit docete übersete, denn bei Erwachsenen solge natürlich die Tause der Predigt nach.

Dent unterscheidet zwischen Beschneidung und Taufe und will letztere bloß bem geiftlichen Samen Chrifti querkennen; aber Baber frägt, woraus man miffen tonne, wer mit Sicherheit dagu gehöre. Dent entgegnet nicht ungeschickt, auch die Unterscheidung bes Herrnleibes im Nachtmahl fei nicht zu kontrollieren. — Wenn Dent das bloße "nicht Bidersprechen zur Stunde des Taufs" 1) zu bürftig findet, fo hält ihm Bader entgegen, zum mündlichen Betennen, wenn's nur barauf antomme, tonne man am Ende auch einen Bapagei abrichten. Und fo geht's in ftichelnder Rede und Gegenrede fort. Bedeutsam ift nur, wie nachdrücklich Baber auch hier die pädagogische Bedeutung der Kindertaufe hervorhebt; sie fei \_ein fonderlicher Ermahner und Bachter, der täglich ermahne, um fo ernftlicher in der Rinderzucht anzuhalten" ; Migbrauch bebe ben rechten Gebrauch nicht auf. Auf der Rindertaufe ruhe ein Segen, mit ihr pflanze fich der chriftliche name und ber Buchftabe des Evangeliums von Geschlecht zu Geschlecht fort, und es fei alfo auch die Möglichkeit einer Belebung des Buchftabens zur Ertenntnis des Geiftes gegeben. So hange u. a. der Segen der

<sup>1)</sup> Bader bemerkt am Schluß, er habe dieses "Minimum" seines Wiffens zuerst fixiert, er laffe sich aber belehren. Schriftgemäß sei jedenfalls, daß offenbares Widerstreben mit Worten oder Werken (Lastern) von der Tause schließe; das mindeste also, was man verlangen könne, sei ein Nicht-widerstreben.

Ufteri

Reformationszeit mit der Kindertaufe zusammen. Die Forderung, daß die Lehre vorausgehe, habe nur dann Sinn, wenn man darunter die Eindürgerung des Evangeliums und des chriftlichen Namens bei der Gesamtheit verstehe. In diesem Sinn aufgesaßt sei ja allerdings Lehre und Glaube das prius, die Tause aber das posterius.

#### II.

## Bwinglis Korrefponden; mit den Berner Reformatoren Haller, Kolb 2c. über die Tauffrage.

Bie an allen hauptherden ber Reformation, fo erhob auch in Bern der Anabaptismus fein haupt. Auch dort mar es beliebte Tattit, bie Brediger des Evangeliums zu verdächtigen, als ob fie im geheimen meniastens einverstanden maren. Baller glaubte fich da= her Zwingli gegenüber verteidigen zu müffen. In einem Brief vom 29. Nov. 1525. (Zw. Opp. VII, 441), worin er fich für Übersendung des Taufbüchleins bei Zwingli bedankt, fchreibt er m feiner Rechtfertigung: "Utcunque et Thomas et ego delati simus apud te, eo tamen insaniae nunquam devenimus. ut puerorum baptismum negaremus. Collocuti sumus saepe de hac re, sed illius animi nunquam fuimus, ut catabaptismum affirmaremus. Seducit multos scripturarum plana allegatio (wohl oberflächlicher Schriftbemeis) Balthasari. At ubi ex te imposturam (Berdrehung Berfälschung) et praeter eam Testamenti rationem (geht wohl auf den "vom emigen Bund" hergenommenen Beweis für die Kindertaufe) viderint, procul dubio aliter sentient. Mentem meam nunc habes de tota Catabaptismi causa, ut potius emoriar quam vel rebaptisem vel rebaptismo consentiam."

Immerhin scheinen die Prediger einer Anleitung zu erfolgreichem Kampf sehr bedürftig gewesen zu sein; sie hatten nämlich entgegen der zu Gewaltmaßregeln neigenden Regierung die Überzeugung, "ihre Sache sei es, alles mit dem Schwert des Geistes entweder auf der Kanzel oder in öffentlichem Gespräch zu widerlegen", und so wendeten sie sich denn wiederholt an Zwingli, der

fie nicht leicht zufrieden ftellen tonnte 1). Bei einer hausburche suchung in der Morgenfrühe war man auch wiedertäuferischer Schriften habhaft geworden; "articuli eorum" 2) nennt fie Saller und übersendet fie Zwingli zur ichriftlichen Biderlegung. -Ramentlich festen die Wiedertäufer den Bredigern durch Gifern gegen die mit ber Rindertaufe noch verbundenen römischen Mikbräuche zu und brachten fie dadurch wirklich in peinliche Berlegen-Zwingli riet unterm 22. Mai 1527 (Opp. VIII, 71). beit. wohl zu unterscheiden zwischen den frommen und unschuldigen und zwischen den thörichten Buthaten; betonte aber, daß auch das Allerabgeschmacktefte die Gültigkeit der Taufe nicht aufzuheben vermöge. Man tonne und folle den Biedertäufern gegenüber das Bermerf. liche zugeben, gleichwohl aber in praxi nicht radital verfahren. fondern "pleraque ferre ad tempus" 3). Man fönne fogar ihr Drängen auf Abschaffung diefer Difbräuche benüten zu einem ge-

2) Ein Schriftftud biejes Titels widerlegt 3mingli noch im Berbft bes Sabres 1527 in feinem Elenchus öffentlich (Zw. Opp. III, 388); val. das über die litterarische Beranlassung des Elenchus in der Abhandlung über 3minglis Lauflehre Gefagte. 3mar bemerkt 3mingli III, 362, daß er die anabaptiftifchen Schriftftude, bie er fich zu miderlegen vorgenommen, von Bajel burch Dfolampab, vir vigilantissimus, erhalten, aber zugleich auch p. 388, baft biefe articuli, in vielen fcbriftlichen Eremplaren vorhanden, in ihrer aller Sänden feien, und haller fagt ja in feinem Brief an Zwingli vom 25. April 1527 (Zw. Opp. VIII, 49) ausbrudlich, bie Biedertäufer, deren Saufer burchjucht und bei denen die fraglichen Schriftftude gefunden morben, feien von Bafel bergetommen. Es muffen folcher Dotumente verschiedene gemejen fein (copiam factionis eorum eorum arma et fundamina). Db es diejelben find, die Zwingli im Elenchus widerlegt und ob wir also aus biefem ihren Inhalt tennen lernen, ift freilich nicht gewiß, aber mahricheinlich. Allerdings ftimmt ju bem im Elenchus Abgebrudten nicht, mas haller in feinem Brief am Schluß über die Behauptungen ber Gegner fagt : "Admiserunt etc." Doch tonnen fie diefe Anfichten auch in der p. 49 erwähnten Unterredung verfochten haben.

<sup>3</sup>) Freilich über alles Maß hinaus ging das bei einem Marienbilde im Kanton Bern übliche Zaufen von Aborten und toten Kindern, welches einträgliche Geschäft mehr als 30000 Pfund abgeworfen, bis ihm endlich durch Berbrennung des Idols ein Eube gemacht wurde (Zw. Opp. VIII, 147).

<sup>1)</sup> Auf einen langen Brief hin doch wieder (Zw. Opp. VIII, 66): "At ut rem dilucidius nobis aperias precamur." Cf. VIII, 50.

wissen Druck auf die Obrigkeit, "freier einher zu gehen auf dem Wege des Herrn". So müßten durch Gottes Gnade selbst die Gegner der guten Sache noch vorwärts helfen.

Auch über die Frage, inwiefern Glaube zur Taufe erforderlich, scheinen die Berner nicht klar gewesen zu sein, wenigstens informiert sie Zwingli unterm 9. Dezember 1529 (Opp. VIII, 380) mit nichts zu wünschen übrig lassender Deutlichkeit. Die Stelle, die zu den bündigsten in seinen Schriften gehört, ist in der Abhandlung über seine Taussehre schon im Auszug mitgeteilt worden.

## III.

## Leo Indae über die h. Caufe.

Diefem Freund und Mitarbeiter Zwinglis gebührt zwar nicht bas Berdienst, die Taussehre mehr oder weniger selbständig ent= wickelt, wohl aber sie in seinem größeren Katechismus durch Zusammenstellung von Auszügen aus Zwinglis früheren und späteren Schriften in ansprechender Abrundung dargestellt zu haben <sup>1</sup>). Etwas Neues, Originelles ist wenigstens in diesem Lehrstück nicht zu finden; hingegen gewährt es Befriedigung, die disjecta membra Zwinglischer Lehrauffassung zu einem einheitlichen Ganzen zusammengearbeitet zu sehen. Leo Judaes Katechismus fand ungeteilten Beisall, wurde die Grundlage des tatechetischen Unterrichtes in der zürcherischen Kirche und stellt jedensalls den spezissich Zwinglischen Lehrtypus, wie er bis zu der Einigung mit Calvin, was die Sakramentslehre anlangt, unangetastet blieb, authentisch dar.

Das göttliche Motiv zur Gewährung von äußerlichen Zeichen und religiösen Zeremonieen wird genau wie am Anfang der Schrift vom Kindertauf erläutert: "Was alle Völker hatten, wollte Gott auch den Seinen nachlassen, daß ihnen an ihrem Gott nichts ge-

<sup>1)</sup> Bullinger in der Borrede: "Denn er (Leo Judae) fich auch nicht schämt, aus anderer gelehrter Diener Arbeit das Kommlichste abzuschreiben und in das Seine zu seine, dieweil gleiches nicht nur von den Allerhochgelehrteften der uralten Lehrer, sondern anch von den h. Propheten selbst geschehen ift." Mit ben gegenwärtigen Begriffen vom litterarischen Eigentum steht es allerdings nicht im Einklang, daß diese Auszuge nicht jeweilen als Eitate bezeichnet find. Es thut sich darin eine gewisse, das "alles ist euer" geltend machende anλorns kund.

bräche und fie vor der Versuchung die Heiden nachzuahmen bewahrt blieben." Bon innerlichen Wirfungen eines Äußerlichen als solchen kann freilich im Neuen Bund noch weniger als im Alten die Rede sein. — Bei der Definition von sacramentum vereinigt Leo, nach Erwähnung des Wortsinnes "Eid", die spätere Darstellung Zwinglis mit der früheren und stellt folgende zwei Bedeutungen auf: 1) Zeichen eines heiligen Dings, dadurch dasselbe uns vorgetragen und angebildet wird. 2) Pflichtzeichen, dadurch wir uns zu diesem heiligen Ding verbinden und verpflichten.

Fürs erfte soll nämlich das "burch den Gebrauch und die Bedeutung geheiligte Basser" hindeuten und hinführen auf das innere wesentliche Ding, d. h. auf die Wiedergeburt und Reinigung im heiligen Geift. Dem äußeren Menschen ist das äußerliche Zeichen gegeben, daß es ihn aufs Innere führe. Es vermittelt dabei der Glaube. Dieser bekommt nun auch vom äußeren Menschen her einen Antrieb, Christum mit seinem ganzen Berdienst, Sündenvergebung und Biedergeburtsgnade, Rechtsertigung und Heiligung (beides wird durch die Tause bezeichnet 1)) anzuziehen. Solch ein Hinweis auf den Heiland war auch die Tause des Johannes. Jur Beranschaulichung dessen tragen " im kontretesten Sinn sei, werden die früher 2) mitgeteilten Stellen aus der Expositio Zwinglis und aus der Schrift gegen Ect wörtlich angeführt.

1) Dies ins Licht gestellt zu haben, bezeichnet Schweizer, Reform. Glaubenslehre II, 622 oben, als einen Borzug des reformierten Systems, während Schenkel, Wesen des Protestantismus I, 466 darin, freilich mit Unrecht, eine Abweichung von einer "objektiv theologischen Auffaffung der Tause" erblickt. Es handelt sich ja nach reformierten Grundsätzen bei den Sakramenten allerdings um eine objektive Gnadenmitteilung, wiewohl nur unter Boraussetzung ber ordnungsmäßigen pschologischen Bermittelung. Das Tausset übertive Sündenvergebung als auch die allerdings subjektiv zu verwirklichende Wiedergeburt zur Anschauung. Es ist nun nicht abzusehen, warum nicht, wo subjektive Bedingungen gestellt und erfüllt find, auch die beides wirkende Gnade durch Bermittelung bes Sakramentsgenusses ordnungsgemäßtönnte dargereicht werben. Bei der Kindertaufe kann natürlich bezüglich ber Wiedergeburt nur von einer Weihe zum Christenstand die Rebe sein.

2) In der Abholg. über Zwinglis Tauflehre.

•

Es läft fich zum voraus denten, bag hingegen Les feine Citate aur Erlänterung bes Bflichtzeichenbegriffs aus Zwinglis Taufbuchlein entnahm. Er geht von der Analogie der Beschneidung ans und rechtfertigt baran anschließend die Kindertaufe, bestätigt alfo nur bie oben ausgesprochene Anficht, daß bas Intereffe, die Lindertaufe m rechtfertigen, auf jene Analogie und diefe hinwiederum auf ben Bflichtzeichenbegriff geführt. Die bem Rind auferlegte Berpflichtung zum Chriftenwandel als die eine Seite des beiligen Dings, das durch bie Taufe bezeichnet und vor die Sinne getragen wird, tommt bier nicht mehr zur Sprache, foubern nur, genau nach bem Taufbüchlein, die ben Eltern anferlegte und von ihnen übernommene Verpflichtung mit Bezug auf bas äußere Lehren, auf bie chriftliche Erziehung. Und am Schluß heißt es noch unter beutlicher Answielung auf die Biedertaufe ebenfalls nach Zwingli, bie Taufe fei nicht ein neues, durch 3wang aufzurichtendes 1), zur Parteiung dienendes Gefet, fondern ichlicht und recht die äußerliche Rundgebung einer Bflicht.

5.

## Alphäns und Alopas.

Bon

S. 25efel, Paftor in Manbeltow.

Bor elf Jahren hat der Unterzeichnete in einem Auffatze über "Die Brüder des Herrn", der in ber "Monatsschrift für die evangelisch- lutherische Kirche Preußens" (1871, S. 205 ff.) gedruckt erschienen ist, die Ansicht vertreten, daß diese Männer Jesu

629

ы

<sup>1)</sup> Wie dazu die obrigkeitlichen Mandate paßten, welche die Kindertaufe .erzwangen, ift freilich schwer abzusehen.

Halbbrücher von der Maria gewesen feien, und tam bei der Widerlegung der entgegenstehenden Ansicht auch auf die Behauptungen, die von den Gegnern aus einigen Stellen in den Erzählungen der Evangelisten von dem Leiden und der Auferstehung des Herrn abgeleitet worden, nämlich:

- 1) daß Άλφαίος und Κλωπάς nur verschiedene griechische Formen des hebräischen Namens yfn seien, und einen und denselben Mann bezeichnen,
- 2) daß seine Frau Maria geheißen, und die Schwester der Mutter Jesu gewosen sei.

Inbetreff des erfteren Sates nun habe ich anertannt, bag Alwaios die regelrechte griechische Form für den aramäischen Namen nicht, aber entichieben beftritten, daß aus diefen Ramen im Griechischen auch Klunas geworden fei; fondern dies, fagte ich. fei ein von Argaios völlig verschiedener name, und habe einen von Alphäus gang verschiedenen Mann bezeichnet. So viel ich weiß, hat feitdem teiner unferer Gelehrten bie von mir geltend gemachten Gründe widerlegt, ober auch nur von meinem Einfpruche gegen die allgemein herrschende 1) Annahme der Identität beider Namen Renntnis genommen. Sondern wie man fich auch inbetreff ber Frage wegen der Brüder des herrn für die eine oder andere der einander bestreitenden Anfichten entschied, auf beiden Seiten icheint es für eine ausgemachte Sache zu gelten, daß Alphäus und Rlopas berfelbe name feien und benfelben Mann bezeichnen. Daß man meinen Einspruch nicht beachtet hat, wundert mich eben nicht, ba jene Monatsschrift nur in einem mäßigen Rreife von Umtsbrüdern gelefen murde, und unferen Meistern auf dem Gebiete ber Schriftauslegung wohl gar nicht befannt geworden ift. Uber das befremdet mich, daß feit Biner von fo vielen gelehrten Männern teiner es ber Müthe wert gehalten hat, jene unhaltbare Meinung

<sup>1)</sup> Bgl. jedoch Ewald, ber (Geich. bes Boltes Israel V, 253; VI, 159; VII, 241) Alphäus und Rlopas bestimmt unterscheidet, indem er wahrscheinlich findet, daß Alphäus, ber Bater Levis (Mart. 2, 14), auch der Bater des Jatobus war, wogegen der mit dem Emmausjünger Kleopas (Lut. 24, 18) identische Klopas in Joh. 19, 25 nicht der Mann, sondern der Sohn der an zweiter Stelle genannten Maria sein soll. **6. Rlehm.** 

einer eingehenden Prüfung zu unterwerfen, deren sie, um der irrigen Folgerungen willen, die man daraus ableiten zu dürfen wähnt, gar sehr bedarf. Unbeschens, wie es scheint, wird sie auch von solchen Männern, welche wegen ihrer wissenschaftlichen Afribie besonders geschätzt sind, wie eine selftstehende Wahrheit weiter gegeben. Darum erlaube ich mir im Interesse der Wahrheit und einer vorurteilsfreien Wissenschaft meinem Einspruch an diesem Orte zu wiederholen, und behaupte:

Aus Ist incht Klanas werden, und ist nicht baraus geworden. Alphäus und Klopas find ganz verschiedene Namen und benennen zwei ganz verschiedene Männer.

Bur Rechtfertigung meiner Behauptung möge mir verstattet fein, das, was ich einst darüber geschrieben, mit einigen geringen Underungen zu wiederholen.

Bas die Namen Alphäus und Rlopas betrifft, fo werden wir es dem fleißigen, genauen und gemiffenhaften Biner wohl glauben bürfen, daß es einen hebräifchen oder aramäischen namen negeben habe, wenn wir auch nicht in der Lage fein follten, Lightfoot zu Matth. 10, 3 und Apg. 1, 13 felber nachzulefen; und 22watos ift davon die regelrechte Verwandlung in griechische Form. Aber daß daraus auch Klunac geworden fei, muß ich ganz entfchieden beftreiten, obgleich ber genannte, unbedingt als fachverständig anzuertennende Gelehrte (in feinem Real - Börferbuch unter bem Artifel "Alphäus") darüber fcreibt: "Die doppelte griechifche Schreibart geht von der doppelten Pronunciation des n aus, die wir in der LXX finden; und wenn auch aus LXX tein ficheres Beifpiel angeführt werben tann, daß n auch im Unfange ber Börter burch x wiedergegeben wurde, fo ift boch diefe Berhärtung des n im Griechischen fonft nicht ohne Beispiel." Durch feine Bemerkungen wird nicht mehr bewiefen, als daß der übergang des n von nder in das x von Klwnag nicht schlechthin außer bem Bereiche aller Möglichkeit überhaupt liege. Dagegen beweift ber Thatbefund, daß diefer Übergang im allerhöchften Maße unwahrscheinlich ift. Leider ift die Feststellung und Borlegung diefes Befundes eine mühfame und undantbare Sache, mühfam, denn die Feststellung fordert nichts Geringeres als eine Mufterung fämtlicher

hierher gehörigen Eigennamen in der heiligen Schrift und weit darüber hinaus, im Josephus u. f. w.; undankbar, weil das Berzeichnis derselben in diesen Blättern wegen des Raumes, den es einnehmen würde, unzulässig fein dürfte, dem Drucker viel Not machen, und am Ende von den geehrten Lesern überschlagen werden würde. Deswegen habe ich selber, wie ich offen bekennen will, auch nur etwa ein halbes Tausend hier einschlagender Namen in verschiedenen Teilen der heiligen Schrift verglichen und muß also die Möglichkeit zugeben, daß ein anderer Nachsucher Erscheinungen entbecken möge, die von meinen Wahrnehmungen abweichen. Es find diese.

Das n geht in den allermeiften Fällen überhaupt in den griedifcen Spiritus lenis über, daher Algacos in der Ordnung ift, piel feltener in x, noch feltener in den Spiritus asper. In der Mitte ber Börter verschmindet es daher fehr oft ganglich. Die einzigen Ausnahmen, die ich gefunden habe, wo aus n ein x wird, find außer den beiden von Biner angeführten Beispielen: TaBen für hebräisches now in der Stelle 1 Mof. 22, 24 und waver für hebräifches nop durch das ganze 30. und 35. Rapitel des 2. Buches ber Chronita, nur noch der Name Dos, der Neh. 3, 6 von den LXX durch Daven wiedergegeben wird. Diefer lette wird aber Esra 2, 49 Paon, 1 Chron. 4, 12 und bei Nehemia felber 7, 51 Deron gefchrieben, fo daß ich in 3, 6 einen Schreibfehler annehmen murbe, wie von folchen bie namenverzeichniffe in ben Buchern Rebemia und ber Chronifa wimmeln, wenn nicht die Bahrnehmung. bağ im 30. und 35. Rapitel des 2. Buches ber Chronita ber befannte name des Ofterfestes immer wieder gaves, nur im 30. Rapitel in einigen handschriften waoex ftatt, wie fonft in ber ganzen beiligen Schrift, naoya geschrieben wird, diese Bermutung Dan darf aber nur diefe Ausnahmen anfehen, und mit beseitigte. ben vielen hunderten von Namen vergleichen, in denen bas n in ber Mitte oder am Ende ber Börter burch z wiedergegeben wird ober ganz verschwindet, um zu feben, wie wenig fie die Behauptung ju ftugen vermag, daß in Klunas das z aus einem n im Anfange des Wortes entstanden fei. Winer gesteht felber - und über diefe Thatfache follte man nicht leichten Juges binwegschlüpfen — daß man bis jest keinen Namen gefun= ben hat, in dem das 17 im Anfange eines Wortes in x verwandelt worden wäre; und wenn er sich in dieser Hinsicht hinter phönizische Inschriften slüchtet, die ich nicht habe ein= sehen können, so wird, wie ich vermute, das Lesen der Monum. phoenic. von Gefenius, S. 345, 6 wohl nur den in seiner Meinung bestärken, daß aus Hin habe Klanas werden können, der gern darin bestärkt sein will <sup>1</sup>).

Ber nicht die Geduld hat, die ganze Untersuchung dieser Frage aufzunehmen, und sich doch gern ein ungesähres Urteil bilden möchte, darf nur einige Kapitel im Anfange des 1. Chronita-Buches in der Stierschen Bolygotte durchgehen, oder Namen wie Iwárryz, Iwárra, Ararlaz, Arraz, Araroz mit juir und in den Geschlechtsregistern die griechische und hebräische Gestalt solcher Ramen wie Erwix (קרוך), Masovoalá (קרון), Nwe (כור), Salá (קראלין), Naxwe (קרון), Gaçá (קרון), Ioaáx (קרין), Keswia (קרון), Naasowir (קרון), Poßoáu (קרון), Ioaáx (קרון), Eszwia (קרון), Naasowir (קרון), Poßoáu (קרון), Azáč (קרון), Eszwia (קרון), Nasoswir (קרון), Poßoáu (קרון), Azáč (קרון), Eszwia (קרון)) u. f. w. vergleichen, um den übergang des n von Klwnäz höchst unwahrscheinlich, dagegen die Forder rung gerecht zu finden, daß der, welcher die Identität von Alquaios und Klwnäz behauptet, erst beweise, daß aus Klwnäz werden tonnte und wirtlich geworden ist.

Dazu genügt aber auch noch nicht ein einzelnes Beispiel, wo im Anfange des Wortes zu x geworden ift; denn der Rame Klamäg giebt noch zu anderen Bedenken Anlaß, die ich hier nur furz berühren will. Dahin gehört die Zusammenziehung der Silbe hij in xl, das n in Klamäg, statt dessen man in Übereinstimmung mit verwandten Erscheinungen ein gerwarten sollte, vielleicht auch das äg statt alog für 1, gewiß aber, daß zu der Einschiebung des w die aramäische Form des Namens nicht die geringste Beranlassung sehen läßt. Kurz, das Wort-Klamäg, sofern es auf 1927 entstanden sein soll, ist saft in jedem Laute mit Bedenker behaftet, und wer die Isbentität der beiden Namen behauptet, dar

<sup>1)</sup> Das Citat bei Biner foll wohl heißen Gesen. Monum. phoen: Es handelt fich um 7/1 = affpr. Hi-lak-ku = griech. Kilexta.

fich der Aufgabe nicht entziehen, für die Möglichkeit und Wirklichkeit den erschöpfenden Beweis zu führen. So lange er diefen Beweis schuldig bleibt, behaupte ich, daß aus μήτ Κλωπας nicht geworden ift, weil es nicht baraus werden konnte 1).

Wendet mir jemand ein, daß ich dies letzte eigentlich nicht genügend bewiesen habe, ich hätte nur die Unwahrscheinlichkeit nachgewiesen, hätte aber die Möglichkeit frei lassen müßen, daß noch Beispiele gefunden werden könnten, die gegen mich sprächen, so erwidere ich: daß vor allem denen, die die Identität der beiden Namen behaupten, die Beweissführung für ihre Behauptung obliegt, und daß es für sie nicht genug ist zu sagen: Ich glaube das. Diese meine Forderung ist nicht allein einsach gerecht, sondern auch billig, weil jene Beweissführung mit mäßigen Mitteln hergestellt werden kann, während der Beweis für die Unmöglichkeit der Identität beider Namen maßlos ist, und niemals dis zum abschließenden Ende geführt werden kann. Daß sie durchaus unwahrscheinlich ist, glaube ich beweisen zu haben, und mein Einspruch wird so lange stehen bleiben, als die Behauptung meiner Gegner nicht durch schlagende Beispiele gesichert wird.

Über ben Einfluß, ben mein Einspruch auf die Entscheidung der Frage wegen der Brüder des Herrn hat, und über die Bedeutung dieser Frage für die Würdigung der Ehe habe ich mich in meinem anfangs erwähnten Aufsatze aussführlich ausgesprochen; die die Berhandlungen dieser Frage kennen, wiffen es ohnehin. Man wird also nicht fagen dürfen, daß der Streit über die Identität oder Verschiedenheit der beiden Namen Alphäus und Klopas ganz bedeutungslos sei. Für die wissenschaftliche Berechtigung meines Einspruchs aber ist es mir angenehm, mich auch auf das Wort eines Mannes berusen zu dürfen, dem wegen seiner anerkannten, ausgebreiteten und gründlichen Gelehrsamkeit niemand die Berechtigung absprechen wird, gerade in diesem Streite eine beach-

1) Übrigens icheint Lightfoot keine lautliche Umwandlung von P/ in Aleophas anzunehmen, fondern eine Umformung des hebrälichen Ramens in einen ähnlich flingenden griechischen; denn zu Apg. 1, 18 führt er als analog die Umformung des Ramens Saulus in Baulus au. E. Riehm.

Theol. Stud. Jahrg. 1883.

41

tenswerte Meinung auszusprechen. Herr Prof. Dr. Delitich in Leipzig schreibt mir in einem Briefe, mit der Erlaubnis, auch öffentlich davon Gebrauch zu machen, Folgendes:

"Es ift durchaus unzuläffig, auf vermeintliche Identität der Namen Algaios und Klwnäs die Ansicht zu gründen, daß die Brüder Jesu Söhne der Schwester seiner Mutter, einer zweiten Maria, gewesen seien.

"Der Name Άλφαῖος ift hebräisch. Er gehört der Gruppe ητα, und lautet hebräisch קלי. Dagegen ist der Name Kλωπας, Joh. 19, 25, oder Kλεοπαζ (so ist Luk. 24, 18 zu accentuieren) die Berlürzung des Namens Kλεόπατφος, also ein griechischer Name.

"Es kommt vereinzelt vor, daß hebräisches n griechischem z ent= spricht, obwohl mir außer xlevidea (Wasseruhr) kein Beispiel gegenwärtig ist 1). Aber in dem vorliegenden Falle handelt es sich um zwei Namen, die so wenig identisch sind, als Hebräisch und Griechisch.

"Demgemäß lautet der Name Άλφαίος (Name der Bäter des Apostels Jatobus und des Apostels Matthäus) in meiner Überfetzung <sup>2</sup>) τέτι (mit afpiriertem D von wegen der nur lose geschlossenen ersten Silbe), und der Name des Emmaus-Jüngers (Lut. 24, 18) Derizg.<sup>3</sup>).

"Nach der Tradition bei Hegefipp war Alopas ein Bruder des Joseph und Bater des auf Jakobus den Gerechten gefolgten zweiten jerufalemischen Bischofs Simeon. Die Rombination von Rlopas und Alphäus konnte keinem der Alken einfallen. Die Namen liegen zu weit von einander."

So weit die Worte des Herrn Dr. Delitich, in denen ich, was er, meine Worte berichtigend, fagt (über das D und daß der



<sup>1)</sup> In diefem Nomen appellativum entspricht hebräisches I griechischem z, nicht griechisches z hebräischem I.

<sup>2)</sup> Nämlich des Neuen Testamentes ins hebräische.

<sup>3)</sup> Auch die frühere Ausgabe des hebräischen Testamentes hat da nicht "O, sondern NON 2? — Ich füge bei, daß in der Beschito Algaãos durch Ehalphaj, dagegen sowohl Klwnäs in Joh. 19, 25 als Kleonäs in Lut. 24, 18 durch Klejôpha wiedergegeben ist.

Rame phi hebräisch, nicht aramäisch sei), ebenso mit Dant annehme wie das, womit er meine Ansicht unterstützt. Daß übrigens Rlopas und Alphäus nicht dieselbe Person gewesen sind, wird auch aus den in der heiligen Schrift vorliegenden Bemerkungen — um nicht mehr zu sagen — höchst wahrscheinlich. Doch ich will hier nicht den Streit über die Brücher des Herrn noch einmal verhandeln; ich will nur bezeugen, daß die Behauptung der Identität der beiden Namen Aspasos und Kdanäs nicht, wossur man es gewöhnlich nimmt, eine ausgemachte Wahrheit, sondern ein offenbarer Irrtum sei, und die Forderung hinstellen, daß man entweder die Identität der beiden Namen mit standseften Gründen beweise oder, wenn man das nicht kann, die so ost daraus abgeleiteten Folgerungen bei den wissenschaftlichen Verhandlungen über die Brücher des Herrn aus dem Spiele lasse.

6.

# Bemerlung zu: Ufteri, Das Original der Mar= burger Artikel, S. 405.

Bon

#### Dr. S. Reffle, Diatonus in Münflugen (Württemberg).

Herr Ufteri nimmt an, die Artikel seien mehreren Schreibern in die Feder diktiert worden; dadurch erklären sich am leichtesten die wenigen unbedeutenden Abweichungen der beiden zu Kassel und Jürich noch erhaltenen Dokumente. Jedenfalls aber wurden sie nicht gleichzeitig diktiert. Das beweist die Korrektur im 8. Artikel des Züricher Exemplars, die es im Gegenteil wahrscheinlich macht, daß dieses durch Abschrift entstanden sei. Die ausgestrichenen, im Rasseler Exemplar sehlenden Worte "oder Euangelion Christi"

41\*

#### 628 Refile, Bemertung ju: Ufteri, Das Original ber Marb. Artt.

find eine irrtümliche Biederholung der zwei Zeilen vorangehenden Borte, was besonders dadurch deutlich wird, daß der Schreiber schore auch das nächste dort auf "Christi" folgende Wort, stondern" zu schreiben angesangen hatte, ehe der Frrtum bemerkt wurde. (Im Abdruct war deswegen kein Grund, dies S mit lateinischer ober, wie in den Anmerkungen, mit Schwabacher Schrift wiederzugeben, als ob dieser Buchstabe etwas Besonderes bedeutet.) Würde die schlerhafte Wiederholung bei gemeinsamem Diktieren geschehen sein, müßte sich auch im Kasseler Eremplar eine Spur derselben sinden, was nicht der Fall ist. Am leichtesten Zeschieht aber betanntlich solch Abspringen des Auges bei einsachem Abschreiben, wie jeder weiß, der schon viel mit Abschreiben von Codices zu thun hatte.

# Rezensionen.





•

٠

.

# Eduard von Hartmann, "Das religiöse Bewußtsein der Menschheit im Stufengang seiner Eutwickelung" und "Die Religion des Geistes". Berlin 1882.

Die genannten Arbeiten bes Berfaffers gehören entschieden zu ben hervorragenden Leiftungen auf bem Gebiete der Religionsphilosophie. Der Berfaffer, welcher betanntlich dem Immanenge pringip huldigt, sucht in der ersten die religiofe Entwickelung ber Menschheit als ben immanenten Prozeg des Beltgeiftes zu erfaffen. Diefe Tendenz muß notwendig das Auge für die allmähliche Entwickelung des religiöfen Bewußtfeins fcharfen, welche als eine immanent teleologische angesehen wird, so daß jede Stufe des religiösen Bewußtseins als notwendiger Durchgangspunkt zu der bochften Stufe begriffen werden foll. Es liegt in der Art diefer Methode, daß fie eine Berbindung des empirischen und apriorischen Elements sucht und die religiöse Bernunft in der Entwickelung, Die fie empirisch durchläuft, darstellen will. Das treibende Prinzip den Fortschritt ift da notwendig einmal die logische Ron-'iir equenz. Allein hierin unterscheidet fich hartmann von Segel, daß r fich nicht mit dem formalen logischen Brinzip begnügt. Bielmehr pird überall auch die natürlich bedingte ethische Seite mit hinzugezogen, velche nicht bloß aus der logischen 3dee abgeleitet wird. Das zweite Brinzip hartmanns, der Wille, ergänzt das erfte; daher er überall ie religiofe Entwidelung im Bufammenhang mit der ethischen be-Bir wollen in aller Rurge den Broges an uns vorüberachtet. ben laffen, wie er von hartmann zum Teil originell vorgestellt

1.

wird, wenn er auch öfters eine tiefer gehende Renntnis des empirischen Stoffes vermiffen läßt.

In etwas unflarer Weise beginnt er bamit zu zeigen, daß auch die Tiere Religion baben, nämlich im Berbaltnis zum Menfchen, mobei aber eben gerade das fehlt, was nach ihm felbft die Religion ermöglicht - die matrofosmifche Bedeutung ber Objette, die der Denich beobachtet und als göttlich verehrt, welche eben für die urfprüngliche Form der Religion die Conditio sine qua non ift, für ben Benotheismus. Beshalb er auch in "ber Religion des Geiftes" wieder rundweg ableugnet, daß die Tiere Religion haben. Die Ausführung über die Entstehung der Religion aus dem eudämonistischen Triebe ift Feuerbach entlehnt, nur daß hartmann - freilich ohne zu zeigen, wie beides zusammen geht - die Fähigteit unintereffierter Beobachtung und äfthetischer Eindrücke zur Erflärung ber Religion mit hinaugieht. Lettere follen es möglich machen, bag ber Denfc fich auf ben Matrotosmus richtet, den himmel und feine Ericheinungen beobachtet und dann fie in fein eudämonistisches Intereffe zieht, fie als bie Erfüller feiner Bunfche betrachtet und fo zu ihnen in ein religiöfes Berhältnis tritt. Inbezug auf den Benotheismus, den er als die Grundform der Religion ansieht, schließt er fic im wesentlichen an die betannten Ansichten von Max Müller an; es find hauptfächlich brei Rreife von Raturerscheinungen, welche als göttlich attiv angesehen werden, Simmel und Erde, Sonne und Mond, Gewitter. Aber immer ift es ein und dasselbe Gottliche, das in diefen Befen aftiv ift; fie alle find verschiedene Erfceinungsformen des Göttlichen. Um fich die Gottheit finnlich näber au bringen, wird fie au bestimmten einzelnen Objekten in ein befonderes Berhältnis geset. Querft bleibt es bei einer bildlofen Berehrung - höchftens ein von Himmel gefallener Stein x. ift das Zeichen des Gottes ----; fpäter aber wird die Gottheit 200morphijch, dann anthropomorphijch vorgestellt. Der der benetheistischen Stufe entsprechende moralische Inhalt ift durchaus eudämonistischer Natur. Bie die Gottheit eine Art prattifche 216folutheit hat, um die Bünfche der Menfchen zu erfüllen, fo haben Opfer, Gottesfurcht, Reue, Schuldbemußtfein eudämoniftifche Bedeutung und die fich im eudämoniftischen Intereffe bildende fogiale

Ordnung mird den Göttern unterstellt und mird zu einer Art fittlicher Beltordnung; fo entsteht eine heteronom = eudämonistifche Moral, welche als der Bille der Götter aufgefaßt wird. Der Benotheismus bietet zwei Möglichkeiten weiterer Entwickelung: er pflegt entweder die Seite ber Einheit unter Bernachlässigung des Ronfreten - hieraus wird abftratter Monismus, der aber, da das abstratte Eine teine naturerscheinung mehr ift, über den Naturalismus hinausführt -, oder bas Intereffe am Konfreten macht fich geltend, und ber Senotheismus geht in Bolytheismus Bon dem Bolytheismus aus ift eine auffteigende und eine über. absteigende Linie möglich. Berzettelt fich das religiofe Bewußtfein, fo treten immer mehr alle zufällige einzelne naturdinge in den Bordergrund, und es tritt Animismus, Zauberei, fchließlich Fetischismus ein, mit bem die Religion aufhört. Fetischismus ift ihm mit M. Müller u. a. der Berfall der Religion. Der Bolytheismus läßt aber auch eine andere Möglichkeit zu. Bird nämlich die Ginheit nicht völlig aufgegeben, fondern im Bewußtfein, wenn auch in abgeschwächter Form festgehalten und der fittliche Behalt vertieft, fo tann der Bolytheismus ein Durchgangspunkt für den Fortichritt werden und auch das in doppelter Beife, entweber fo, daß die einzelnen Götter menschenähnlich gebildet und mit teilmeife geiftigem Inhalt erfüllt merden - und hierdurch geminnt das religiöfe Bewußtfein an tontretem Inhalt, mas es an Einheit verliert, ohne daß deshalb die Einheit völlig verloren ginge, -- oder fo, daß die Götter fuftematifiert und zu einer Einheit zusammengefaßt werden in theologischer Spetulation. Beide Formen 1) führen freilich nicht über den naturalismus völlig hinaus, weil die polytheiftischen Gottheiten ihre Naturbasis nicht verlieren. Der Unterschied amifchen beiden Richtungen ift mefentlich nur der, dag bie erfte Richtung mehr bem Rontreten zuneigt, und burch bas, wenn auch teilmeife noch naturaliftisch und eudämoniftisch bedingte Sittliche die Böttergestalten vergeiftigt und daß die andere mehr ber Einheit zuftrebt, auf Roften ber Bergeiftigung und perfönlichen Beftimmtheit der Bötter, mährend fie das ebenfalls noch nicht von Naturalismus befreite

<sup>1) &</sup>quot;Anthropoide Bergeiftigung" und "theologische Syftematifierung des benotheismus".

Sittliche theofratisch bestimmt und ben Menschen in ben Dienst bes noch teilmeife in den Naturprozeg vermickelten Gottesreiches ftellt. Immerhin aber bringen beide Richtungen als Refultat ihres Brogeffes bie Notwendigkeit zutage über bie naturaliftifche Bafis zu der fupranaturalen aufzusteigen. Von dem Henotheismus geht also ein boppelter Beg: der eine führt wie bemerkt zur Regation des naturaliftischen durch Regation alles Kontreten - abftratter Monismus; ber andere führt durch die angedeutete Fortbildung des Benotheismus zu fupranaturalem Monotheismus ; die Sittlichteit des Monismus ift negativ, aber neigt zur Autonomie, die des Monotheismus ift positiv, aber heteronom. So bedarf es einer Synthese, in welcher die supranaturale Gottheit bem Ronfreten nicht fremd ift und boch auch nicht, wie im Theismus, der Belt ferne bleibt, sondern ihr immanent ist, in welcher die Ethit nicht negativ ift, aber auch nicht wie im Theismus heteronom, fondern Und das ift der Fall im tonfreten Monismus des autonom. Bir haben alfo im großen zwei Entwickelungsftufen zu Geistes. verzeichnen, welche dem urfprünglichen naturgliftifchen Benotheismus entmachfen; eine die naturaliftische Bafis nicht völlig übermindende Form mit zwei Zweigen, einem anthropoiden, mehr der Bielheit Rechnung tragenden, und einem fbftematifierenden, mehr bie Ginheit festhaltenden, und eine jupranaturalistifche Stufe, welche wiederum zwei Bweige hat: einen, der völlig abstratte Einheit erftrebt, und einen tonfreten, der monotheistisch beschaffen ift. Überall ift es bas fittliche Element, welches den Inhalt biefer Stufen näher beftimmt, zunächst der Eudämonismus, fodann feine Bergeiftigung in indivibueller und fozialer Form, fowie feine Beschräntung durch eine noch naturalistisch bafierte Theokratie, endlich feine Überwindung in einer autonom-negativen und einer heteronom-pofitiven Ethit. Das Ziel ift tonfreter Monismus mit autonom=positiver Ethik (die freilich im letten Hintergrund das negative lette Biel des Beffimismus auch in diefem Berte nicht ausschließt, obgleich hiervon wenig gesagt wird). Fragt man, wie Hartmann sich den Fortschritt als immanenten bedingt vorstellt, fo ift es nicht bloß bie logische Notwendigkeit, die ein neues Gebilde hervortreibt, fondern ebenfo auch die ethifche Notwendigteit, die den Prozeg fördert und bedingt ; möglich wird der-

felbe durch die providentiell angelegte Naturbegabung der verschiedenen Bölker oder Individuen, welche eine bestimmte Entwickelungsftufe zu vertreten berufen sind und die ihre Anlage mit immanenter Notwendigkeit entfalten, wobei ihnen die ebenfalls providentiell bebestimmte Umgebung, Natureinflüsse und geschichtliche Konstellationen zuhilfe kommen.

3ch will es nicht völlig unterlaffen, mit ein paar Bügen die Entwickelung im einzelnen näher anzudeuten. Auf ber Stufe ber anthropoiden Bergeistigung des Benotheismus fteht die in ihrem Bringip portrefflich erfaßte griechische Religion als Religion ber Schönheit und bes Daßes mit einer äfthetischen Ethit der Bhantafie, welche nicht über perfeinerten Genuß hinaus tommt, wie überhaupt das Griechentum ben Naturalismus, auf dem es aufgebaut fei, nicht überwinde. Mit den Griechen merden die Chinesen auf eine Stufe gestellt, fofern Mag und Ordnung das Zentrum ihrer Religion und Ethit fei. Eine andere Entwickelung nimmt bie römische Religion, bie er als die utilitarische bezeichnet; es ist die Moral bes nüchternen prattifchen Berftandes, welche hier ben Inhalt ber Religion näher bestimmt, hier tritt das Staatswohl in den Mittelpunkt: fie ift fozial-eudämoniftisch, wie die griechische noch individual-eudämonistisch blieb. Die Religion wird hier utilitarisch fätularifiert, und fobald das Römerreich feine Bobe erreicht bat, tritt bas Staatsintereffe wieder gegen das eudämonistische Individualintereffe zurud. Die britte Form ift das Germanentum, in welcher ebenfalls auf naturaliftischer Bafis eine gefühlsmäßig tragisch bestimmte Moral zum Inhalt der Religion wird, womit ein Anfatz zur Automonie gegeben ift, der fich in der Treue, dem tragischen Mitgefühl, der opfermilligen Bingabe offenbart; das Schuldbemußtfein tritt besonders hervor, die Götter felbft find in biefen Brozeg verflochten aber doch wieder zu naturartig gedacht, um den Gedanken einer fittlichen Beltordnung in der Form einer universellen Suhne durchzuführen. Auch bier trete ber Individual. eudämonismus wieder hervor, indem der Germane mit feinen Göttern dem brohenden Untergange nach Rräften entgegenarbeite, um das elende, durch Schuld verwirtte Dafein feiner felbft und feiner Götter noch ein wenig zu friften. Die anthropolde Bergeiftigung des Henotheismus vollzieht sich also in der Religion der Schönheit, der Nützlichkeit, der Tragik; ihr Inhalt ist eine phantaste-, verstandes-, gefühlsmäßige Moral, welche wie die Religion die naturalistische Basis, den Eudämonismus, nicht überwindet.

Diefer Richtung stehen die Bertreter der theologischen Sufte matifierung des Benotheismus gegenüber. Diefe Suftematifierung tann aber nur ausgehen von folchen, bei denen religiöfes und fpetulatives Intereffe hand in Band gebt. Diese Religionen tonnen also nicht Überlieferungsreligionen fein, find tein populäres Erzeugnis, fondern Broduft der Beisheit der Briefter, welche m ihrer Legitimation fich auf Offenbarung berufen muffen, die auf 310 fpiration geftügt wird. Bier alfo ift der Ort für Offenbarungsreligionen, welche natürlich auch die religiofe Ethit als Teil des theologischen Systems als geoffenbarte behandeln. Die Offenbarung muß über ben 3med, den Anfang, das Ende der Belt Auffchluß geben; ber Beltprozef erscheint hier als die teleologische Entfaltung und Birlfamteit göttlicher Rräfte, bie Menfcheit in Berbindung mit den Geisterreich als Reich göttlicher Herrschaftsbethätigung als Theotratie. Hiermit ift die Aufgabe gestellt, alles in den Dienft ber Bottheit zu ftellen, und der Einzelne ift bier Blied des Gottesreichet, und dadurch allein hat er Bert. Hier muß eine universelle ma frotosmifche, eschatologifche Tendenz hervortreten.

Die erste auf Offenbarung ruhende Theokratie ift die ägyptische, welche die Erde als Purgatorium betrachtet, um zu einer transcendenten Eudämonie zu gelangen, zu welcher ber Mensch in der Theokratie erzogen wird, ohne deshalb im Diessseits aller Eudämonie praktisch zu entsagen. Diese Theokratie ruht auf dem Fundamente einer absoluten, in sich mannigsaltigen Urgottheit, welcht sich in der Welt entsaltet, aber von der naturalistischen Basis nick losgelöst ist, sondern zwischen dem Weltäther und Seist in untharn Mitte schwebt. Alles ist Glieb des Ganzen, des All-Einen, wir hat in diesem Sanzen seine Stellung; alles hat seine bestimmt Bezogenheit zu dem All-Einen, ist in diesem Sinne Glied des Gottesreiches. Die zweite Stufe theologischer Systematissierung des Henotheismus, stellt das Parsentum dar. Hier ist die Bermischus von Bösem, übel einerseits und Gutem, Wohl anderseits vol-

tommen aufgehoben, indem beides auf volltommene Beife geschieden und an verschiedene Götter verteilt ift, jedoch fo, daß das Boje und Übel im Rampfe foließlich unterliegt, fo daß am Ende der gute Lichtgott fiegt. Der Menfch tritt in feinen Dienft, dient der Ausbreitung seines Reiches im Rampf gegen die Feinde (die Fremden) und in positivem Schaffen. Er ist dazu instand gefest durch das geoffenbarte Gefet diefer Theotratie; es ift bier eine ethische Seteronomie mit der auftauchenden abfoluten fupranatural - monotheistischen Spite erreicht. Der Grundbegriff ift, weil die Sonderung von Bös und Gut vollzogen ift, der Begriff der Reinheit. Allein eine reine Durchführung der Geiftigteit Gottes zeigt sich nicht; der gute Gott ift mit dem physischen Licht zufammengeworfen und dadurch wieder den naturalistifchen Göttern gleichgestellt, bem entsprechend auch die Reinheit 1) ebenso physisch wie ethisch bestimmt, und bie Seteronomie endet in einem läftigen Beremoniell, anch die eudämonistische Tendenz ift nicht übermunden, a Übel und Bofes, Gutes und Bohl nicht geschieden find.

So ergiebt der bisherige Prozeg zwar das Refultat, daß der Begriff der Gottheit vergeistigt ift; aber fo lange nicht die naturaiftische Bafis übermunden ift, fcmantt er zwischen natürlichem nd Geiftigem widerspruchsvoll hin und her. Die ungeiftige Raturmacht foll zugleich geiftig fein, ein Biderspruch, der durch lle bisher besprochenen Religionsformen hindurch geht und um fo nerträglicher wird, je mehr geiftige Beftimmungen dem Gottestgriff zugeschrieben werden. Ebenso ift ber ethische Inhalt zwar beutend vertieft; der naturalistische Individual-Eudämonismus zwar ift rrudgebrängt durch die Schönheit, die fogial-eudämoniftische Richng, die gefühlsmäßige Moral der Treue, Opferwilligkeit, Suhnebürftigfeit, burch bie 3dee des Gottesreiches, welches den trans. ndenten Eudämonismus an die Stelle des irdischen fest, oder n Menschen in den heteronomen Dienft des guten Gejetes fteut, ) die eudämoniftische Motivation zurücktritt; aber er ift nicht ermunden, fondern macht fich der naturalistischen Grundlage ent-

<sup>1)</sup> Bei biefer Gelegenheit giebt hartmann eine beachtenswerte Auseinanderung fiber den religiöfen Begriff der Reinheit (G. 248 f.).

sprechend überall bemerklich. So ist der Fortschritt zum Supranaturalismus notwendig.

Diefer zeigt fich zunächft in der Form des abstrakten Moniswelcher nur das schlechthin eine Sein kennt und alles mus. Ronfrete für Illusion, Täuschung der Maja erklärt, dem Brabmanismus. In diefer Form ift er Atosmismus, welchem eine Ethit zur Seite geht, die in Quietismus, muftischer Rontempletion und Asteje gipfelt, aber einen durchaus efoterischen Charatter trägt und nur für die bevorzugte Rlaffe Bert hat, mährend bas Bolt fich mit einer exoterischen Moral begnügen muß. Die univerfale Erweiterung hat der Buddhismus zuftande gebracht, br zugleich die Bestimmungslosigkeit des absoluten Seins weiter perfolgt, dasselbe für nichts erklärt und fo, ba weber ein kontreus, noch ein abstraktes Sein eriftiert, den absoluten Illufionismus vertritt, der freilich mit dem abfoluten Aufgeben alles gandelns und Ertennens enden mußte. Allein das ift nach hartmann nur bie eine Seite des Buddhismus : als positive Ergänzung ftebe dem Allufionismus die fittliche Beltordnung zur Seite, welche eine autonome Sittlichkeit ermögliche, da ein heteronom befehlendes 26folute nicht da fei; hier fei es die Menschheit, in welcher fich die fittliche Beltordnung in immanenter Beife offenbare, wenn auch auf der gegebenen Grundlage nur negative Tugenden, nicht eine produktive Ethit erwachfen tonne. Diefer Standpuntt fcheint Bartmann zwar auch widerspruchsvoll, aber boch halt er die hier erreichte Stufe für jo be beutend, daß er ausmalt, wie eine etwaige Reform des Buddhismus beschaffen sein müßte. Es müßte der Glaube an die sittliche Beltord. nung von dem metaphpfifchen Illusionismus befreit werden. Das brahminische absolute Sein müßte infofern zur Geltung tommen, als das Streben nach der Einheit mit der fittlichen Beltordnung jur Ein= heit mit dem Sein führte, bas mit dem geiftigen Inhalt der Weltordnung erfüllt fei. Ferner mußte auch den Individuen eine wenigstens phane menale Realität zugeschrieben werden, dem entsprechend eine dieselben . hervorbringende Naturordnung als die Boraussezung der fittlichen Weltordnung anertannt werden; das Absolute müßte zugleich Beltgrund fein, aber von dem Einzelfein unterschiedenes Sein, potentiell unendlicher Grund des Geschehens, der alles wirkliche Sein über-

**63**8

ragt und infofern transcendent ift. Der Illufionismus alfo muß beseitigt werden, bann tann ber teleologische Prozeg ber fittlichen Beltordnung ein realer werden, ber Einzelne mirflich mit an bem Erlöfungeprozeg arbeiten, da eine reale Erlöfung notmenbig, nicht blog eine Illufion ju überwinden ift. Dadurch wird der indifferentiftische Quietismus befeitigt; an feine Stelle tritt ruftige Mitarbeit am realen Beltprozeß, der Erlöfungeprozeß ift. 3m übrigen brauchte wohlbemerkt der Buddhismus nicht die peffimiftische Basis und bas negative Endziel preiszugeben. Mit einem Borte, hartmann will den Buddhismus torrigieren, indem er für den Beltprozef felbit einer pofitiven ethifden Bethätigung Raum ichaffen vill, ohne den peffimiftischen ichlechthin negativen Schlußstein auf-Wenn freilich nichts anderes als ein negatives Refultat ugeben. jeraustommen foll, fo fragt man fich: Wozu die ganze positive Mittelwelt vor dem negativen Ende? hartmann giebt bier der mpirischen Birklichkeit und ber positiv ethischen Tendenz der briftlichen Bölter, die besonders auch in der neueren Philosophie eit Rant vertreten ift, Raum. Prinzipiell ift der Buddhismus tonquenter, wenn er bem, bas in letter Inftang boch nur zugrunde eben foll, auch die metaphpfifche Bedeutung abspricht und der endültigen Bertlofigkeit der Belt einen metaphpfifchen Illufionismus ir Seite ftellt. hartmann fieht daher fehr icharf, wenn er felbft hauptet, daß diefe Reform dem Buddhismus nicht aus eigener raft möglich fei, daß vielmehr die sittliche Beltordnung und das I = Gine mit tontretem Inhalte zu erfüllen nur gelingen tönne, um man Religionen zuziehe, welche bie Realität der Welt anerkennen, o auch einen positiv sittlichen Inhalt haben, ohne deshalb im lbtheiftifch und naturaliftisch gefärbten Benotheismus fteden ju iben. b. b. die theiftischen Religionen.

Der Monotheismus durchläuft eine Reihe von Stufen. Er ent= felt fich bei den Juden aus dem naturalistischen Henotheismus zuerst Hilfe ber Phantafiearmut, nationalen Schäffigkeit und partikularithen Beschränktheit, welche es ermöglichen, daß Jaho zu dem ionalen Haupt und Bundesgott erhoben wird. Die Propheten icharfen den Monotheismus, indem sie ihn universalisieren, ber ichen Theokratie eine nationale Weltherrschaft in Aussicht

Der Rationalgott wird zugleich immer mehr über bie ntellen. finnlichen Schranken binausgerückt und vergeiftigt, ohne abfolut Das Broblem, wie fich Abfolutheit und Geiftigkeit, Berau fein. fönlichkeit reime, ift noch nicht zum Bewuftifein gekommen. Die Transcendenz Gottes ift noch nicht durchaeführt, er ift als Beift den Israeliten immanent, ohne völlig denaturiert zu fein. Die wefentlichen Gigenschaften Gottes find die Bertragstreue, welche nod auf den naturaliftifchen Bundesftandpunkt zurückweift, die Gerechigteit und Langmut, welche er in der Geschichte des Boltes durch providentielle Erziehung des Bolles und eben damit auch der Menschkit Das Berhältnis zur Sünde weist bei der nationalen bethätiat. Theofratie auf die Abhängigkeit des Einzelnen vom Ganzen, Rolleftivfünde und -fculd, daher auch die 3dee der Stellvertretung, nach welcher ein Unschuldiger als Glied des Ganzen mit leidet, auch für die anderen leidet, welche in der Ibee bes leidenden Bottesinechtes ihren Gipfel erreicht, deffen Tragil übrigens am Ende in äußere Eudämonie aufgelöft wird. Rurg ber Standpuntt ber Bropheten ift der des primitiven Monotheismus, daber ihre hauptaufaabe ift, die bildlofe Berehrung des Rationalgottes und die Beseitigung der Berehrung anderer Götter durchzuführen. Rat göfung diefer Aufgabe treten die Priefter an ihrer Stelle in bm Bordergrund und begründen den Mofaismus. Die vollfomment Ausbildung des Monotheismus fordert die volltommen durchgeführte heteronomie des Gefegesftandpunttes, welcher im Dojaismus, dem Judentum und dem Judenchriftentum zur Darftellung Je mehr die geiftige Berfönlichkeit Gottes bervortritt, fommt. um jo mehr wird die Sittlichkeit beteronomes Gebot, auf Offenbarung gestützt. Die hiftorische Bedeutung des Mofaismus licg. darin, daß das Brinzip der heteronomie zum alleinherrichenden religiöfen Brinzip auf Grund des Monotheismus gemacht wird. wodurch das Sittliche vollftändig von dem naturaliftischen Boda losgelöft und der Eudämonismus prinzipiell und positiv überwunda wird, wenn auch Lohn und Strafe als Nebenmotive noch berück fichtigt werden. Freilich muß auch ber gesamte Rultus mit feines Beremoniendienft in Rauf genommen werden und gilt ebenfo #: das Sittliche als geoffenbart, mas übrigens eine Berinnerlichung

bes Gesetses wenigftens insoweit nicht ausschließt, als die Liebe zu Gott als bie Burgel aller Gefeteserfüllung angeseben, auch bie innere Gefinnung betont, aber natürlich felbst heteronom, als ein von Gott befohlenes Bert aufgefaßt mird. Der weitere Fortfcritt, ber burch bas Jubentum teilweife unter perfifchen, aapptifchen und ariechischen Einflüssen gemacht wird, besteht in der voll. ftändigen Bergeiftigung bes Monotheismus, in dem Bervortreten des Schriftftudiums und der praftischen Nachstentiebe (Boblthätigfeit) gegenüber bem Opfertult, in der Judividualifierung des religiöfen Berhältniffes mit Silfe der Auferstehungelehre und in der Berjenseitigung der Butunft des Gottesreiches. Gott wird der all. liebende Bater, und ber Ginzelne tritt in Gottesfindichaft durch perfönliche Gerechtigkeit, positive Gesetserfüllung 1). Mehr habe bas Indenchriftentum auch nicht geleistet. "Es fest fich aus allgemein judifchen, hillelitifchen, astetifch-pharifaifchen und effaifchen Bestandteilen mfammen." Das Eigentümliche findet Sartmann in ber Dobifitation, daß das Judenchriftentum für Urme fein will nud daß Jefus als der Meffias betrachtet wird, der in nächfter Rahe bas Gottesreich vollenden wird. "Es ift die Gefesesreligion mit der hoffnung, die bisher verfehlte Gerechtigkeit mit Hilfe des Evangeliums d. h. durch die verftärtte Motivationstraft ber nahe gerückten Belohnung und Beftrafung zu erlangen." Bas fonft über die Perfon Jefn hinzugefest werde, feien perfonelle Buthaten, welche ben religiöfen Inhalt, das Dogma nicht berühren ; die Sünden, welche im Gottesreich begangen werben, follen burch die Fürbitte des auferftandenen und zum Himmel gefahrenen Bropheten von Nazaret, fein unverschuldetes Leiden und freiwilliges Martyrium, das stellvertretend ift, wie durch feine Gerechtigfeit gefühnt fein, womit die prophetische 3dee des leidenden Gottestnechtes anfgefrischt fei; außerdem fei er Beltrichter. Allein alles das gehe nicht über den Gedankentreis des Indentums binans, ba nur innerhalb des judischen Bolkes, oder durch Pra=

2

641

<sup>1)</sup> Die weitere Ausführung über die Entwickelung des Judentums, den ihm entwachsenden Islam, sowie die beachtenswerten Bemerkungen über das neuere Indentum (S. 535 f.) übergehe ich hier.

Theol. Stub. Jahrg. 1888.

felytentum eine Leilnahme an der Birtung der Fürbitte Chrifti möglich sei und überhaupt diefe personellen Zuthaten lediglich vom Indenchriftentum hinzugefügt seien, um eine ergänzende Rachhilfe für den Mangel an Gesetsesgerechtigteit zu haben.

Die lette Stufe bes Monotheismus bat Baulus erftiegen, ber bes Gottesreich völlig univerfal auffaßt, eben beshalb das national, indijde Gefen als das Hindernis feines Rommens betrachtet und dasielbe durch den Lod des Meisias völlig abrogiert deuft, fo bak an die Selle der Gesetzerechtigkeit der Glaube an die obiektive Bedentung ber Erlöfung von dem Gefete burch ben Tob Jeju trete. Bier ift biefer Tob nicht mehr Ergänzung ber Gefetes, gerechtigftit, fondern er ift ber Zentralpuntt, burch welchen bas Gefetz abrogiert ift, und der allen Menschen die Berföhnung gebrecht bat. So tritt bier Chriftus als der alleinige Mittler in ben Mittelpuntt, die Chriftusliebe wird die Burgel ber Gottesund Rächftenliebe. Die innere Freiheit, die bier möglich ift, wird aber bach wieder burch die Seteronomie des Glaubens an die objektive Thatiache der Erlösung in Christus gestört. Damit ferner Christus wirflich alle vertreten tann, muß er eine übermenschliche Rraft haben, und jo wird er in der Schule des Baulus und im Johannesepangelium vergottet, was Baulus felbft nicht gewollt batte. Startmann zeigt bier am meiften Berftandnis für bie "Chriftustragif" : indem der Gott, der zugleich Denfch ift, freiwillig alles Leiden der Menfcheit durchloftet, bethätigt er in dem Leiden bie höchtten ethijchen Qualitäten, ba er nur aus Liebe bas unenbliche Leiden der Menfcheit auf fich nimmt. Allein bier zeigt fich angleich die Grenze des Bertes biefes Leidens; es leidet nur eine Einzelgestalt, ftatt das alle Menfchen leiden, und es folgt bem Leiden bie Auferfichung. Bie bierin noch ber Eudämonismus ents balten ift, fo ift der Chriftusglauben noch beteronom, indem ein Rürwahrhalten äufferer Art gefordert wird, ba ja der Berfuch ber muftifchen Ginbeit mit Chrifto, die allerdings Autonomie anliefe, an ber Unmöglichteit ber Immanenz zweier Berfonen in einander fceitert, zumal nicht vorzuftellen ift, wie eine Berfon analeich vielen anderen Berfonen immanent fein folle, ba die Berfonlichteit beschränkt ift. Zwar wird der Geist als Prinzip der Immanen;

zugezogen; aber auch das hilft nichts, ba, wenn er auch versonis fiziert wird, diefelbe Schwierigteit fich ergiebt, wenn er aber nicht personifigiert wird, er nicht völlig denaturiert zu fein scheint, jedenfalls aber dann Chrifti Immanenz verdrängt. Die theiftifche Beteronomie tann nur überwunden werden; eine wirkliche Einheit Bottes und bes Menfchen ift nur möglich, wenn nicht ein perfonlicher Gott in bem perfonlichen Menfchen ift, wie es die Trinitäts. lehre in ihrem dreipersönlichen Gott versucht, indem fie zuerft den Sohn, dann den Geift als Mittler braucht, weil die Berfönlichkeit Gottes die direkte Immanenz verhindert und Gott in einseitige Transcendenz tommt, - fondern wenn ber göttliche Geift als übernatürlicher aber unperfönlicher eine jede Berfönlichkeit befeelt, über jede aber zugleich vermöge feiner Unperfönlichteit übergreift. Dadurch wird aber das Mittlertum Christi 1) und der Bater überfluffig; die heteronomie hort auf; wir find bei dem tontreten Monismus des Geiftes angelangt, wo jeder autonom fittlich ift, weil ber Beift zugleich als fein eigenstes Befen aufgefaßt werden muß und teine Befensverschiedenheit zwischen dem gebietenden Gott und bem gehorchenden Menfchen übrig bleibt. In diefer Autonomie ift auch die Tragit vollendet, da alle leiden, wie der Gottmensch Refus gelitten hat und ohne Ausficht auf jenfeitige Eudämonie, "ohne Auferstehungsjubel", mas übrigens nicht ausschließt, fondern einfcließt, daß fie für die Beit des irdifchen Lebens positiv fittlich thätig find. Eben hiermit aber find wir an demfelben Buntte angelangt, ben er als bie notwendige Reform bes Buddhismus bezeichnete. Durch ben Theismus ift ber tontrete Inhalt gewonnen, ben hartmann für die Mittelzeit bedarf, fo daß nun beide Richtungen, abftratter Monismus und Theismus, im tonfreten Donismus aufgehoben werden.

Diefen tontreten Monismus als Religion des Geiftes zu vofitiver Darstellung zu bringen, ift die Aufgabe, welche er in der weiten Schrift zu erfüllen sucht. Bir können uns hier kurz

<sup>1)</sup> Anch die Bedeutung Christi als des Borbildes sei unmöglich, weil es n völlig abstraktes Ideal sei, das nicht nachgeahmt werden könne, da es nicht in Weg zum Ziele der Gottmenschheit zeige.

faffen, ba feine leitenden Grundachanten befannt find 1), die Ausführung aber teilweife breit und nicht ohne Biederholungen ift. Beil bie alles beherrichende 3ber die bes toutreten Monismus ift, befämpft er fowohl den abstraften Donismus als auch den Theisnnes auf allen Buntten. Die Belämpfung bes Theismus bat für im besondere Bedentung, ba er das Chriftentum als bie reiffte Form bes Theismus auffant. Er fieht in ihm bie Borftufe anm tantreten Moniouns, welche überall an die Stelle ber Identität ber Gegenfäte eine auferliche Bereinigung berfelben ftelle, bie auf allen Bunften nicht blog im bialeftifchen, fondern auch im religiöfen Intereffe über fich hinausweife. Der Gang, den hartmann nimmt, ift ber von ber Religions pindologie zur Religions metaphufit und Religions ethit. Gemäß ber metaphofifchen Grundanfchaunng ift ihm die Religionspftchologie nicht blog einfeitig Befchreibung ber religiöfen Funktion ber Borftellung, des Gefühls und Billens, fondern fie behandelt das Berhältnis dopvelseitig; Gott ift in bem Frommen, baber die religiöfe Grundfunktion Glaube, ber mit ber Ong be identifc ift: im einzelnen ergiebt fich ihm bie Identität von Offenbarungsgnade und intellettuellem Glauben, Erlöfungsgnade und Semütsglauben, Beiligungsgnade und prattifchem Glan-Bie ihm die religiöfen Borftellungen nur als Motive und ben. bie religiofen Gefühle nur als Bewußtfeinsresonangen, die für ben Billen Impuls geben, von Wert find, fo hat der intelletinelle und Gemiltsglaube fein Biel barin, Mittel für den prattifchen Glauben zu fein. Die Offenbarunge- und Erlöfungegnade endigt in der Heitigungsgnade. Es ift alfo die eine Gnabe, welche dem Menschen immanent ift, fofern er glaubt, und welche wie ber Glaube ben brei Rraften ber Seele entfprechend nach den brei genannten Seiten fich barftellt, jeboch fo, bag bie beiben erften lebiglich Mittel für die lette find. Die 3bentifilation ber Religion mit Ethil, welche im dritten Rapitel fich völkig zeigt, ift hiemit vorbereitet. Bir nitffen es uns verfagen, näher auf feine Erörterungen inderng auf bas Berhältnis von Bhilosophie und Dogmatit, die in die Bhilo-

i 🛌

<sup>1)</sup> Bgi. meine Abhandlung : "Sartmanns pefimiftifce Bhilsfaphie" (1881), S. 17 f. 27 f. 37 f. 44 f. 71 f. 77 f.

fophie aufgeben foll, von religiös-äfthetischen und muftifchen Befühlen 1), welche er geschieden millen will, u. a. einzugehen. Die Metaphyfit der Religion hat zwei Teile, die Gotteslehre und die Metaphyfitdes religiofen Subjetts, die ihm in religiofe An . thropologie und Rosmologie zerfällt. Beachtenswert ift bie Berbältnisbeftimmung von religiöfer und theoretifcher Metaphpfit. Erftere hat ledialich darauf auszugehen, das religiöse Berhältnis metaphyfifch zu bearünden, mährend die letztere eine weit breitere Bafis hat, nämlich die gefamte Erfahrung, für welche die metaphpfifche Begründung ju fuchen ift. Die erftere ift ein unerläßliches prattisches Boftulat, ba ohne diefelbe die Religion als Illusion ericheint, lettere ift ber Schlufftein ber theoretifchen Beltanichauung. Beide können inhaltlich einander voll entsprechen, nur daß die theoretische ficherer, weil umfangreicher, bafiert ift, obgleich auch fie über Wahrscheinlichkeit sich erhebt 2). Demgemäß führt nict Bartmann in der Gotteslehre den Grundfatz durch, für jede Ausfage das religiofe Intereffe aufzuzeigen, worin fich ein beilfamer Ginfluß Schleiermachers fundgiebt. Er unterscheidet bier Gott als , das die Abhängigkeit von der Belt überwindende" und als "bas die abfolute Abhängigfeit begründende Moment", dem er noch Gott "als das die Freiheit begründende Moment" hinzufügt. Das erste Moment führt auf Gottes Absolutheit. welche fich ebenfo in feiner Substanzialität und 3dentität mit fich zeigt, in welch letzterer die Erhabenheit über Raum, Zeit, Materiglität enthalten ift (ontologisches Argument), wie in feiner Beiftigteit, bynamifchen Allgegenwart, Attualität, welche als Allmacht Allweisheit (Allwiffenheit) hervortritt (tosmologifcher und սոծ teleologischer Beweis). Gott als das die absolute Abhängigkeit begründende Moment ift fowohl Begründer ber objettiven Belt als des Subjetts, woraus fich der ertenntnistheoretische und ber pfychologifche Beweis ergiebt, dem ber identitätsphilofophische zugufügen ift, der Gott gleichmäßig als Begründer ber Welt und bes

<sup>1)</sup> Über die finnlich bestimmten religiöfen Gefühle insbesondere fagt er Beachtenswertes (S. 35 f.).

<sup>2)</sup> Bgl. meine Abhandlung, G. 13 f.

Subjetts darstellt. Das Facit diefer Beweise ift, daß Gott erfaßt wird als 3bee und Bille, ba er als Einbeit von Bille mb Idee die Belt hervorbringt, mas der Metaphpfit Sartmanns entfpricht. Schließlich bespricht hartmann noch Gott als das die Freiheit begründende Moment. Hier ergeben fich die moralischen Beweise. welche Gott als objektive, fubjektive und absolute fittliche Beltordnung barftellen 1). Gott mird bestimmt durch die Eigenschaften ber Gerechtigteit, Beiligteit, Gnade, welche eine objektive und fubiektive Seite haben : \_ objettive Gerechtigteit ift die Allmacht der absoluten Bernunft au ihrer Selbstvermirklichung", Beiligkeit "die Bernünftigkeit bes von ber Allmacht realifierten Beltzuftandes", Gnade " die objektive fittliche Beltordnung als Heilsordnung"; die subjektive Gerechtigkeit ift "bie in der religiofen Selbftbeurteilung des Menfchen fich durchfesende absolute Bernünftigfeit", die fubjettive Beiligfeit "Erbebung ber fittlichen Beltordnung zum autonomen Gefets", fubjeftive Gnade "bie im Glauben zum prattifch religiöfen Bewußtjein ihrer felbft tommende absolute 3dee". Sofern die objektive und subjektive Seite zusammenfallen, ift Gott die absolut fittliche Beltordnung. Bir tonnen tura fagen: Diefe Gotteslehre läuft aurud auf feine Metaphysif, nach der Gott Idee und Bille ift, welche durch die Substanz formal geeeint find. Als Substanz ift Gott identisch mit fich, aftuell ift er Bille und 3bee, welche fich auf immanente undemußte Beife in der Belt als Allmacht und Beisheit entfalten und in der sittlichen Weltordnung als gerechter, heiliger und gnädiger gipfeln 2).

Die religiöfe Anthropologie entfpricht diefer Auffassung. Es wird der Menfch als erlöfungsbedurftig und erlöfungsfähig be-

1) Bgl. meine Abhandlung, C. 72f.

2) Bobei übrigens der Gedanke ebenfalls feftgehalten wird, daß der unendliche Wille ans der Subfinnz zu unendlichem Bollensbrang hervorgetreten das von der logischen Iver Gegebene realifiere, ohne damit befriedigt zu fein, daß in Gott felbst allo, anch jofern er nicht in der Belt attuell ift, ein Uberichutz von Untuk fei, jo lange er wolle. Bgl. meine Abhandlung, S. 19. In diefer hinficht that er den Anspruch: "Alles ift in Gottes Macht, nur nicht feine Macht felbst", Gott ift nicht herr über fich felbst; indem er will, ift er ans der Substanz hervorgetreten, jomit von fich abgefallen.

schrieben, ohne daß Hartmann bei feiner Lehre vom Bösen, von der Berantwortlichkeit, von der Einheit von Gott und Mensch das in seiner Bhänomenologie des sittlichen Bewußtseins erreichte Niveau überschritte, wenn er auch hie und da genauer in das Einzelne eingeht <sup>1</sup>).

1) Bgl. über bas Böje meine Abholg. a. a. D., S. 75-77. Der Eudämonismus, ber bem Menschen natürlich ift, wird burch bas Bervortreten des fittlichen Bewußtfeins boje, fofern diejes dem Menschen ben Zwiespalt zwischen der natürlichen subjektiven egoistischen Tendenz und zwischen der Aufgabe der objektiven fittlichen Beltordnung zum Bewuftfein bringt. Der Begriff der Berantwortung und ber Schulb hat nicht sowohl Beziehung auf die boje natur als auf den Mangel an Energie und Aufmertsamteit im einzelnen fall, durch bie der Denfch es verfäumt, die egoiftische Ratur zu betämpfen, nachdem ihm bie hingabe an die fittliche Weltordnung als Aufaabe bewußt geworden ift. Der Menich ift erlöfungsbedürftig, fofern er von Übel und Schuld befreit werden foll. Er ift erlöfungsfähig, fofern feine fittliche Anlage, die als Erbgnade in ihm ift, ihm zum Bewußtfein tommen, er fich in den Dienft ber fittlichen Beltordnung ftellen und auf alle Eudämonie verzichten tann, eben bamit aber von Schuld und von Ubel, von letterem idealiter burch den Bergicht auf Eudämonie befreit werden tann (Glaube als Seiligungsmille). Religiös ausgebrudt : ber Menich ift erlöfungsbedurftig, fofern er nur in ber ontologischen Einheit mit Gott fteht, erlöfungsfähig, fofern er auch in bie teleologifche Einheit mit Gott tommen, die Gnade attuell in ihm fein tann. Der Denfch ift immer eine "Funktionengruppe Gottes" (vgl. meine Abhblg., S. 26. 29). Gott ift in bem Individuum immer attuell, aber auf verschiedene Beife; entweder ift er in dem Menschen, als natürlichem, wirkt jo auch den natürlichen Eudämonismus. ober er ift in bem Menschen, sofern in ihm bas Sittliche aber auch bamit bas Boje ermacht, wirkt ben Zwiefpalt im Menfchen, ober endlich wirkt er, daß ber Denfch fich zum Mittel für bie fittliche Beltorbnung macht, als Gnabe. In biefem Sinne redet Bartmann, vom fittlich-teleologifchen Befichtspuntt aus gefehen von einer "untergöttlichen, relativ widergöttlichen, positiv gottgemäßen Sphäre" im Menschen. Gott wirkt im Menschen, Denn Gott wirkt im Menschen und der Mensch wirkt, ift ihm identisch. als ein "eingeschränttes Subjett", während er in der Belt als absolutes Subjekt wirkt, als bas ihr zugrunde liegende Befen, bas als Befen aber über die Belt übergreift und fich nicht in der Welt erschöpft. 216 mirtendes Subjett faßt Gott eine Fulle von Einzelfubjetten in fich, welche einerfeits realiter Funttionen Gottes finb, aber als folche noch natürliche Subjette, vann aber auch fich als Funftionen Gottes miffen und dies Bewußtfein als Motiv für ihr Sandeln verwenden, oder in denen Gott fich fo weiß, daß er ugleich Dotiv für ihr fittliches handeln wird, womit zugleich bas natürliche

٠

In ber religiöfen Rosmologie werden zunächft die Begriffe ber Schöpfung, Erhaltung, Regierung durch den Satz erfetzt, daß die Welt die stetige Erscheinung des göttlichen Wefens sei, welches sich in der Naturordnung und sittlichen Beltordnung offenbart, die für einander bestimmt find, jedoch so, daß die sittliche Weltordnung zugleich in Gegensatz zu der natürlichen tritt, eben dadurch aber als sittliche sich tund thut. Der in der natürlichen Weltordnung begründete Eudämonismus, der in allem Wollen enthalten ist, soll durch den sittlichen Beltprozess überwunden werden, um alles Bollen zu quiescieren und so Gott von seinem unseligen Bollen zu befreien. hier redet er ästhetisch von der absoluten Tragit der Gotteserlöfung.

In der Religions et hit wird der subjektive und der objektive Heilsprozes unterschieden. Der subjektive Heilsprozes verläuft natürlich in dem Schema von Identität von Gnade und Glauben, zunächst als Erleuchtung, dann im Gefühl als Friede, endlich als Heiligungswillen, welcher Befferung durch Selbstzucht hervorbringt. Bon einer prinzipiellen Umkehr ist hier nicht die Rebe, wenn auch auf die Gesinnung hingewiesen wird <sup>1</sup>). Da Egoität und Egois-

velativ als Böje ericheint, obgleich es zugleich infofern teleologisch begründet ift, als das Sittliche nur durch den Gegensatz gegen das Ratürliche zum Bewußtjein kommen kann. Gott als "eingeschränttes Subjett" durchläuft also die matärliche und sittliche Stufe, ohne deshalb in dieser Partialsunktion aufzugehen, welche der Mensch ift. Hartmann kann hier zwar betonen, daß der Mensch sich nie mit Gott identissieren könne, da er nur eine Partialsunktion Gottes jei; aber anderseits muß er anch den wirdenden Gott sich verendlichen lasse Beltprozesses, ja in das Böse ein, und wenn er auch über jede Bartialfunktion übergreift, so ift er als wirtender doch in eine Fülle von Partialfunktionen verendlicht. So ift Gott absolut und endlich zugleich. Das ist ein Biderspruch, der natürlich nur zu Ungunsten der Endlichteit gehoben wird. Die Endlichtet sots ih in letzte hinsten führ nur eine Folge seines Bollens, das er als Absall Gottes von fich betrachtet, das quiesciert werden nutz.

1) Bgl. "Das religiöje Brwußtiein ber Menjaheit", S. 624 : "Auf jeder Stnir ift das Immanenzprinzip des religiös-fittlichen Lebens in irgendweichem Grade thätig, auf jeder findet es aber and noch Störungen der vollendeten Gottunenichheit zu beseitigen, d. h. Gelegenheit, fich als Erlöjungsprinzip zu bethätigen."

648

mus nicht auseinandergehalten merden, fönnte eine folche prinzipielle Umtehr auch nur im Untergang bes 3ch gefunden werden. Er betont daher die Allmählichkeit des Prozesses. Die Ummandlung ift, wie die Berfönlichkeit überhaupt, blog Mittel für den objektiven Prozef, mas von einer "Funktionengruppe des Abfoluten" fich nicht anders erwarten läßt; ihre Aufgabe ift die Realifierung der teleologischen Beltordnung, d. h. zunächft des Rulturprozeffes. In dem Abschnitte von dem objettiven Seilsprozeffe mird baran erinnert, wie Steigerung des Bewußtfeins das providentielle Ziel fei (natürlich, um durch dasselbe das Abfolute zum Quiescieren zu bringen 1)). Dies ift durch ben Rulturprozeß zu erreichen, dem die Rirche fo lange bient, als fie nicht durch Biffenschaft, Runft, fittliches Bandeln erfest werden tann. Die ichliefliche Überflüffigteit der Rirche verfucht er barauthun, fofern ihre brei Funftionen Rirchenzucht, Rultus, Dienft am Bort überfluffig werden follen. Die Rirchenzucht ift burch bie Autonomie ausgeschloffen, die Afthetit im Rultus geht in die Runft über, ba fie der Reinheit des religiöfen Rult ichade, im religiöfen Rult wird Gebet und Opfer überfluffig, letteres als ber eubämoniftifchen Stufe zugehörig, ersteres burch bas Immanengs prinzip, welches ebenso die fymbolischen handlungen als äußere Gnadenmittel abrogiert. So bleibt ber Dienst am Bort, ber, foweit es fich um religiöfe Erzichung handelt, durch die Schule u beforgen ift, foweit es fich um Bearbeitung Erwachfener handelt, in bem Dag den geiftlichen Stand überfluffig macht, als die Erwachfenen felbst befähigt werden, religiös zu reden. Genug, da ber iubjettive Beilsprozeß (f. o. S. 644) im prattifchen Glauben gipfelt,

Benn an anderen Stellen vielleicht mehr von Umlehr der Gefinnung die Rebe ft, sofern der Wille, seiner Grundrichtung nach, nicht seine egoistischen Zwede aben, sondern der fittlichen Weltordnung dienen will, so ist das doch dem anzen System nach nur relativ gemeint. Diese Ordnung ift felbst im Werden nd setzt auch wieder den Eudämonismus als zu überwindenden voraus (vgl. leine Abholg., S. 72-77); auch er, d. h. das Boje gehört zur Weltordnung 3. 75).

<sup>1)</sup> Bgl. meine Abholg., S. 30. Übrigens scheint hartmann zu schwanken, bem wir balb hören, daß Gott im Menschen bewußt wird, bald, daß Gott unwußt bleibt (3. B. "Religion des Geistes", S. 307 f.; "Das religiöse Beußtfein der Menscheit", S. 625).

dieser selbst aber lediglich Mittel für den objektiven Heilsprozes, bie Realisierung der sittlichen Weltordnung in dem Kulturprozes ist, der die Steigerung des Bewußtseins hervorruft, so ist für die Kirche keine Stelle; die subjektive Religion ist identisch mit der stittlichen Gesinnung, welche selbst Mittel ist für den Kultur-Prozes, den Prozes der Steigerung des Bewußtseins, die wieder nur Mittel ist, um den Weltprozes überhaupt zu sistieren und das Absolute von seinem unseligen Wollen zu erlösen.

Man bat gelegentlich behauptet, daß man es fich zu leicht mache, wenn man hauptfächlich Sartmanns Beffimismus zu widerlegen fuche. ba diefer für ihn teine wesentliche Rolle fpiele. Wer einigermaßen ben Zusammenhang feines Dentens versteht, tann aus der Religion bes Beiftes" beutlich ertennen, daß ber Beffimismus und feine Metaphyfit eng zufammengehören, wie ich früher bargethan Aber foviel ift richtig, daß hartmann fo febr von der habe. Bhilosophie seit Rant und von dem Christentum beeinflukt ist. daß er für ben jetsigen Beltäon nach pofitiven Berten fucht, die aber nur relativ find. Er versucht das auf dem Wege der Evolutionstheorie zu erreichen, ohne freilich ben Rlippen, an welchen jede Evolutionstheorie fcheitern muß, ju entgeben. 3ch will mich hier darauf beschränten, hartmanns Religionsphilosophie aus dem evolutionistischen Gesichtspunkt zu betrachten und in diefer Beziehung einige fritifche 1) Bemerfungen beizufügen.

Was den geschichtlichen Prozeß der Religion angeht, so versucht Hartmann — hierin mit einer mächtigen Richtung der Zeit im Einklang — denselben auf rein immanentem Wege zu erklären. Der Fortschritt vollzieht sich dadurch, daß in einem bestimmten Entwickelungsmomente providentiell beanlagte Männer oder Bölker hervortreten, um den Prozeß weiter zu führen; und zwar ist hartmann nicht der Meinung, daß diese Bölker besonders auf höheren Stufen schon gleich im Ansang ihrer Entwickelung das neue religibse Entwickelungsmoment entsaltet haben; vielmehr beginnen alle

650



<sup>1)</sup> Im übrigen verweise ich auf meine Abhblg. a. a. D., S. 37f. 44 j. 65 f. 77 f., wo ich die Prinzipien der Hartmannschen Philosophie ausfährlich beurteilt habe.

mit dem Benotheismus; nur ermöglicht ihnen ihre verschiedene Anlage im Berein mit ben verschiedenen äußeren Ginflüffen von biefer Stufe aus eine eigentümliche Entwidelung burchzumachen. bie in bem Charafteriftischen gipfelt, das fie für ben Fortgang des Prozeffes leiften, und wenn fie bier angelangt find, greifen fie in den Brozeg ein 1). Dieje Methode differiert von der Begels, welcher bie jedesmal höhere Stufe in bem beftimmten Bolte burch den Brogeg ber 3dee fofort erscheinen läßt, ohne fich barum ju fummeru, wie biefes Bolt zu diefer Stufe getommen ift. Benn bier gemiß auffeiten Bartmanns der Fortschritt liegt, fo ift bamit boch zualeich gegeben, daß ber immanente Fortgang des Broteffes nicht in derfelben ftritten Beife feftgehalten werden tann. Die Mannigfaltigkeit der Bölker tritt zu ungunften ber Einheit 18 Prozeffes hervor. Bir finden ftatt eines fortlaufenden Broeffes eine Reihe von Entwickelungen, welche felbständig neben einuder herlaufen und höchstens providentiell zusammengeordnet find. Das zeigt fich besonders, wenn hartmann nach Besprechung des Buddhismus fagt, daß wir "umtehren" müßten, um von einem ndern, bem theiftischen Ausgangspunkt zum Biele zu gelangen, ber über alle Religionen, welche Offenbarung haben, bemerkt, aß fie in ihre Grenzen eingeschloffen feien, und insbesondere verchert, daß weder Buddhismus noch Chriftentum von fich aus zu em kontreten Monismus kommen könnten. (S. 625. 364.) Wenn er Übergang zu einer höheren Religionsstufe nicht auf allmähchem Wege aus dem bisher Gegebenen erflärbar ift, warum verhmäht es dann hartmann, anzuerkennen, daß bas Abfolute jedesal eine höhere Stufe durch eine neue Offenbarung, durch einen uen geiftigen Aft im Denfchen hervorrufe, wenn es boch übereifen muß? In feiner naturphilosophie ertennt er an, daß das bfolute eingreife und für eine höhere Entwickelung einen neuen ppus fete. Hier foll in der providentiellen naturanlage für die ligiöfe Entwickelung ein neues Moment enthalten fein. Dadurch ird aber der religiofe Prozeg bedenflich naturalifiert. Das hängt bes bamit zusammen, daß er den Charafter und bie Eigentüm-

<sup>1)</sup> Am flarften wird das Prinzip bei dem israelitischen Monotheismus cchgeführt, auch bei den Ägyptern.

lichkeit "psychologisch determiniert" sein lassen will auf Grund ihrer natürlichen Entstehung 1).

Es ift der Immanenztheorie eigentümlich, daß fie aus den in ber Belt vorhandenen Urfachen alles zu ertlären versucht; daber wird fie als Evolutionslehre dazu neigen, alle Unterfchiede als quantitative auf. zufaffen. Denn in dem Dage, als man das Reue als etwas von allem Bisherigen qualitativ Berfchiedenes auffaßte, tann man es aus ben vorhandenen Urfachen nicht erflären, muß das Abfolute direft aus feiner Fülle beraus ein Reues fegen laffen und macht es dadurch zu einem Transcendenten, bas über die der Belt immanenten Urfachen als eine besondere Raufalität übergreift. Die ftritte Immanenztheorie tann teine festen Beariffe haben : die Allmählichteit der Übergange Natur und Geift tonnen bier nicht rein unterhindert sie daran. schieden werden. Bei Hartmann ift der Bille des Absoluten nicht von blindem Raturtrieb und seine Intelligenz nicht von natürlichem Inftinft flar unterschieden. Ebenso wenig ift im Beltprozeg eine scharfe Grenze zwischen Natur und Geist gezogen. Daber fein Schwanten, ob Tiere Religion haben (j. o. S. 632). Daber feine Unflarheit über die Entstehung der Religion. Sie foll im Eudämonismus ihre Burgel haben und zugleich in der Fähigfeit unintereffierter Beobachtung und äfthetischer Beurteilung. Rad der erften Seite mare fie reines naturprodutt. Allein es murde für den Naturmenschen völlig genügen, wenn er bei feinen vereinzelten Bünfchen jedesmal ben einzelnen Objekten eine Art von Borstehern andichtete, um auf diefem Umwege durch Beeinflussung biefer das Objekt beherrichenden Einzelmächte feinen Zwed ju Benotheismus als Urform der Religion ift fo nick erreichen. Wenn Hartmann nun die Fähigkeit unintereffiertm beareiflich. Beobachtung und äfthetischer Beurteilung zur Erflärung des Bene theismus zuzicht, fo genügt auch bas nicht. Bielmehr ift es, wenn and nur in Form ber Ahnung die Bernunft, welche ihr Streben nach w fammenfaffender Einheit bethätigt, indem fte alles, was in ihrm Gesichtsfreis tommt, einer wenn auch noch naturartig vorgestellten Gotbeit unterordnet. Es ift ein übernatürliches Bringip, das fich bier zeigt.

<sup>1)</sup> Bgl. meine Abhdlg., G. 37-40.

bas Hartmann mit dem Namen der unintereffierten Beobachtung und äfthetischer Beurteilung bezeichnet, ohne in bestimmter Weise auf die Übernatürlichkeit der Bernunst hinzuweisen. Wenn aber gleich im Ansang der Religion die Einheit fordernde Bernunst sich so deutlich antündigt, so kann anch nicht der Egoismus als ihr wesentlicher Entstehungsgrund angeschen werden. Wenn ferner Hartmann den Fetischismus für Berfall erklärt und nicht an den Ansaug stellt, so ist das zwar richtig, aber in dem Immanenzprinzip des allmählichen Fortschritts nicht begründet.

Die Allmählichkeit des Immanenzprinzipes fordert ferner eine allmähliche Überwindung des Eudämonismus; nicht eine Umkehr soll nötig fein, die das Chriftentum fälschlich fordert <sup>1</sup>). Dieses Zurücksinken auch hinter Kant, der eine intelligible Umkehr fordert, hat aber wieder seinen Grund darin, daß natürliche Egoität und sittlicher Egoismus nicht scharf unterschieden werden. Da versteht is sich ganz von selbst, daß der Egoismus nur "approximativ" öberwunden werden kann, so lange das Ich noch da ist. Daher uch der "konkrete Monismus", ja gerade er, nicht leistet, was er oll, da, so kange konkrete Welt da ist, auch Eudämonismus da ist. Er ist ein Notscheist für diesen Weltaon und ist durch den abtrakten Monismus schließlich zu ersetzen, der mit allem Konkreten uch allen Eudämonismus vernichtet.

Der Evolutionismus betrachtet alles nur als Moment im Brozesse; alles ift nur Durchgangspunkt, nur Mittel für den Fortchritt, hat keinen Wert an sich, sondern hat nur relativen Wert is Moment des Prozesses. Wenn daher auch die Versonen dazu ienen, daß das Absolute in denselben zum Bewußtsein kommt <sup>2</sup>), ift doch auf der andern Seite das Bewußtsein nur etwas Eudches, das dem Absoluten nicht eignet. Die Versonen haben keinen eibenden Wert, sind Mittel für den objektiven Prozes, daher auch

<sup>1) &</sup>quot;Des religiöfe Bewußtfein 2c.", S. 623 f. Dem entspricht der Beiff des Bösen, das auch nur relativ gefaßt wird, und das sich im Prozeß ich als etwas relativ Gutes erweiß. Bgl. meine Abh., S. 63. 73 f.

<sup>2)</sup> Bgl. "Das religiöfe Bewußtjein der Meuschheit", S. 625. Der retiöfe Prozeß fei der Prozeß des allmählichen Zu-fich-felber-tommens des eistes.

Bartmann die Berfönlichkeit Chrifti nicht entfernt zu würdigen Überhaupt entfteht bie Berfönlichteit und bas Bemußtfein weiß. nur durch einen naturprozek und das menschliche Bewuktien wird lediglich quantitativ vom Bewußtfein der Tiere 2c. unterschieden 1). Es ift ferner durchaus natürlich, daß Harimann bei bem beften Billen nicht imftande ift, von bem Evolutions. ftandpunkt aus bas religiöfe Bhänomen in feiner Selbständigteit zu begreifen. Ift es Gott, der in allem fich felbft emis viert, so ist gar kein Grund vorhanden der Religion eine be fondere Stelle zu laffen. Alles ift Gottes Evolution, das Biffin, bas fittliche Bandeln, die Runft. Der Religion tann teine befonden Stelle bleiben. Man tonnte es versuchen, die Immanenz Gotte in der Berson als Religion zu bezeichnen. Allein dann müßt man nicht auf feine Immanenz im Biffen ober Wollen das Gewicht legen, weil bei erfterer Annahme die Religion im Biffen, bei letterer im handeln unterginge, fondern im Gemut als bem Zentrum der Perfon; baran aber ift der Evolutionift wieder gte hindert, weil er bie Berfon nur als Durchgangspunkt und Mittel für den objektiven Brojeg auffaßt, fo dag ber Gefühls- oder Ge mütsreligion nur die Stellung eines vorübergehenden Mittels bliebe, wie es auch bei hartmann ber Fall ift.

Schließlich sei noch auf einen bedeutsamen, sehr folgenreicht Mangel eines jeden Evolutionsstandpunktes hingewiesen, der bei Hartmann besonders scharf hervortritt. Das Absolute soll sich evolvieren. Wenn dies das Absolute will, was hindert dassche, sofort seinen gesamten Inhalt zu offenbaren? Die Annahme inte Prozesses seit ein retardierendes Element voraus, das der reine Begriff des Absoluten ausschließen würde. Hier ist dualistischer Ret nicht überwunden. Das Absolute ist durch die "unbegreisliche Schrankte" gehemmt (Fichte) oder es wird die Negation zugezogen um den Prozess zu erklären (Hegel), welche nicht aus dem Abse luten stammen kann, oder es wird ein "Absall" des Absoluten wi sich sleht angenommen (Schelling). Die letztere Modifikation 14 in etwas veränderter Form auch Hartmann angenommen, soft

<sup>1)</sup> Bgl. meine 266. 6. 26f. 29f.

er zur Erklärung des Weltprozeffes aus der absoluten Substanz den Billen hervortreten läßt, dem das Logische, nachdem der Bille einmal will, Inhalt giebt. Dieses Hervortreten des Willens aber ift ein Abfall des Absoluten von sich selbst. Eben in diesem, für den Prozeß notwendigen, dem Absoluten aber fremden Elemente ist der schwache Punkt der Evolutionstheorie. In allem, was aus der Evolution hervorgeht, ist ein unaufgelöster Widerspruch: es ist alles nur Produkt des gehemmten, von sich abgesallenen Absoluten selbst gemessen nur relativen Wert; es ist aus ihm hervorgegangen, aber verschlechtertes, verendlichtes Absolutes. Das aber ist der Standpunkt der Emanation, in den die Evolutionstheorie umschlägt. Allem Endlichen haftet das Nichtsein, die Schranke, der Absall es Absoluten von selbst an. Eben daher muß auch der evolutionistische Optimismus in Pessimus umschlagen.

Betrachtet man hartmanns Philosophie als Evolutionssyftem, fo tann man ihm das Lob nicht versagen, daß er die Evolutionstheorie prinzipiell zu Ende gedacht hat. Nachdem einmal das Abfolute mit feinem Billen den Abfall vollzogen hat, wird eine reiche Evolution anerkannt, indem er die Naturordnung und fittliche Weltndnung auf einander folgen läßt (freilich ohne beide icharf genug ju interscheiden), und fo weit möglich eine Barmonifierung beider verucht, indem er ferner nicht irgendein geiftiges Gut einfeitig geltend macht, ondern alle in ihrem relativen Bert anzuertennen fucht, Runft, Biffenfchaft, fittliches Leben, felbft, fo weit es geht, Religion, wenn uch nur als notwendiges Mittel zum handeln. Befonders aber ernnt er bie Ronfequenz der Evolutionstheorie, welche allem Buten nur idlichen Bert zuschreiben tann, weil fie Brodutte eines gehemmten er nach ihm von fich abgefallenen Abfoluten find, und behandelt mnach den Optimismus als Durchgangspunkt zu dem Besfiismus bes Endes. Indem er tonfreten Monismus will, ird er dem Theismus nur in dem Mage gerecht, in welchem er nfrete Werte anerkennen tann, die, wie er fehr wohl fieht, unter a boberen Religionen allein ber Theismus, insbesondere das Chriftenn foutst. Der Theismus foll nach ihm dazu dienen, den Wert des infreten zum Bewußtfein zu bringen. Allein ber Theismus tennt

•

655

Subjetts darftellt. Das Facit diefer Beweise ift, daß Gott erfast wird als Idee und Bille, da er als Einheit von Bille und Ibee die Belt hervorbringt, mas der Metaphysik hartmanns entfpricht. Schließlich bespricht hartmann noch Gott als das die Freiheit begründende Moment. Hier ergeben fich die moralischen Beweise. welche Gott als objektive, fubjektive und absolute fittliche Beltordnung darstellen 1). Gott wird bestimmt durch die Eigenschaften ber Gerechtigteit. Beiligfeit, Gnade, welche eine objettive und fubjettive Seite haben : "objektive Gerechtigkeit ift die Allmacht der absoluten Bernunft zu ihrer Selbftverwirflichung", Beiligkeit "die Bernünftigkeit des von ber Allmacht realifierten Beltzuftandes". Gnade "die objektive fittliche Beltordnung als Heilsordnung"; die subjektive Gerechtigkeit ift "bie in ber religiöfen Selbftbeurteilung bes Menfchen fich durchfegende absolute Bernünftigkeit", die fubjektive Seiligkeit "Erhebung ber fittlichen Beltordnung zum autonomen Gefets", fubjeftive Gnade "bie im Glauben zum prattifch religiöfen Bewußtfein ihrer felbft tommende absolute 3dee". Sofern die objektive und subjektive Seite zufammenfallen, ift Gott bie absolut sittliche Beltorbnung. Wir tonnen turz fagen : Diefe Gotteslehre läuft zurück auf feine Metaphyfit, nach der Gott 3dee und Bille ift, welche durch bie Substanz formal geeeint sind. Als Substanz ist Gott identisch mit fich, aftuell ift er Bille und 3dee, welche fich auf immanente unbemußte Beife in der Belt als Allmacht und Beisheit entfalten und in der fittlichen Weltordnung als gerechter, heiliger und gnädiger gipfeln 2).

Die religiöfe Anthropologie entspricht diefer Auffassung. Es wird ber Mensch als erlöfungsbedurftig und erlöfungsfähig be-

1) Bgl. meine Abhandlung, S. 72 f.

<sup>9</sup>) Wobei übrigens der Gedanke ebenfalls festgehalten wird, daß der unendliche Wille aus der Substanz zu unendlichem Wollensdrang hervorgetreten das von der logischen Idee Gegebene realisiere, ohne damit befriedigt zu fein, daß in Gott selbst also, auch sofern er nicht in der Welt attuell ift, ein Überschuß von Unluft sei, so lange er wolle. Bgl. meine Abhandlung, S. 19. In dieser Hinficht thut er den Ausspruch: "Alles ist in Gottes Macht, um nicht seine Macht selbst", Gott ist nicht herr über sich schgelallen.

schrieben, ohne daß Hartmann bei seiner Lehre vom Bösen, von der Berantwortlichkeit, von der Einheit von Gott und Mensch das in seiner Phänomenologie des sittlichen Bewußtseins erreichte Riveau überschritte, wenn er auch hie und da genauer in das Einzelne eingeht <sup>1</sup>).

1) Bal, über bas Boje meine Abbbla, a. a. D., S. 75-77. Der Eudämonismus, ber bem Menschen natürlich ift, wird burch bas Servortreten bes fittlichen Bewucktfeins boje, fofern diejes dem Menschen den Zwiesvalt zwischen ber natürlichen subjektiven egoistischen Tendenz und zwischen der Aufgabe der objektiven fittlichen Beltorbnung zum Bewuftfein bringt. Der Begriff ber Berantwortung und der Schuld hat nicht sowohl Beziehung auf die böje Natur als auf den Mangel an Energie und Aufmerthamkeit im einzelnen gall, burch bie ber Menich es verjäumt, die egoiftische Ratur zu betämpfen, nachdem ihm bie hingabe an die fittliche Weltordnung als Aufgabe bewußt geworden ift. Der Menfch ift erlöfungsbedürftig, fofern er von Übel und Schuld befreit werden foll. Er ift erlöfungsfähig, fofern feine fittliche Anlage, die als Erbgnade in ihm ift, ihm zum Bewußtfein tommen, er fich in den Dienft der fittlichen Beltordnung ftellen und auf alle Eudämonie verzichten tann, eben bamit aber von Schuld und von Ubel, von letterem idealiter durch den Bergicht auf Gubämonie befreit werden tann (Glaube als Seiligungsmille). Religiös ausgebrüdt : ber Denich ift erlöfungsbedürftig, fofern er nur in der ontologischen Einheit mit Gott fteht, erlöfungsfähig, fofern er auch in bie teleologische Einheit mit Gott tommen, die Gnade attuell in ihm fein tann. Der Denfch ift immer eine "Funktionengruppe Gottes" (vgl. meine Abholg., S. 26. 29). Gott ift in bem Individuum immer aktuell, aber auf verschiedene Beije; entweder ift er in bem Menfchen, als natürlichem, wirkt fo auch ben natürlichen Eubämonismus, ober er ift in bem Denschen, fofern in ihm das Sittliche aber auch bamit das Böle erwacht, wirkt den Awielvalt im Menschen, oder endlich wirkt er, daß ber Denfc fich zum Mittel für die fittliche Weltordnung macht, als Gnabe. In Diefem Sinne redet hartmann, vom fittlich-teleologischen Gefichtspuntt aus gefehen von einer "untergöttlichen, relativ widergöttlichen, pofitiv gottgemäßen Sphare" im Menschen. Gott wirkt im Menschen, und ber Menfch wirkt, ift ihm identisch. Denn Gott wirkt im Denfchen als ein "eingeschränttes Subjett", mabrend er in ber Welt als abfolutes Subjett wirft, als bas ihr zugrunde liegende Wefen, das als Wefen aber über die Belt übergreift und fich nicht in der Welt erschöpft. Als mirtendes Subjett faßt Gott eine Fulle von Einzelfubjetten in fich, welche einerfeits realiter Funttionen Gottes finb, aber als folche noch natürliche Subjette, bann aber auch fich als Funktionen Gottes miffen und dies Bewußtfein als Rotiv filr ihr Handeln verwenden, oder in denen Gott fich fo weiß, daß er zugleich Motiv für ibr fittliches Sandeln wird, womit zugleich bas natürliche In ber retigiofen Rosmologie werden zunächft die Begriffe der Schöpfung, Erhaltung, Regierung durch den Satz erfetzt, daß die Belt die stetige Erscheinung des göttlichen Befens sei, welches sich in der Naturordnung und sittlichen Beltordnung offenbart, die für einander bestimmt sind, jedoch so, daß die sittliche Weltordnung zugleich in Gegensatz zu der natürlichen tritt, eben dadurch aber als sittliche sich kund thut. Der in der natürlichen Weltordnung begründete Eudämonismus, der in allem Wollen enthalten ist, soll durch den sutlichen Weltprozes überwunden werden, um alles Wollen zu quiescieren und so Gott von seinem unfeligen Wollen zu befreien. Hier redet er ästhetisch von der absoluten Tragit der Gotteserlöfung.

In der Religionsethik wird der subjektive und der objektive Heilsprozeß unterschieden. Der subjektive Heilsprozeß verläuft natürlich in dem Schema von Identität von Gnade und Glauben, zunächst als Erleuchtung, dann im Gesühl als Friede, endlich als Heiligungswillen, welcher Besserung durch Selbstzucht hervorbringt. Bon einer prinzipiellen Umkehr ist hier nicht die Rede, wenn auch auf die Gesinnung hingewiesen wird <sup>1</sup>). Da Egoität und Egois-

velativ als Boje ericheint, obgleich es zugleich infofern teleologisch begründet ift, als bas Sittliche nur durch ben Gegenfatz gegen bas natürliche zum Bemußtfein kommen tann. Gott als "eingeschränktes Subjekt" durchläuft also bie natürliche und fittliche Stufe, ohne deshalb in diefer Bartialfunttion aufus geben, welche der Menich ift. Hartmann tann bier zwar betonen, daß der Rensch fich nie mit Gott identifizieren tonne, da er nur eine Bartialfunktion Gottes fei: aber anderfeits muß er auch den wirkenden Gott fich verendlichen laffen ; Gott als wirtender geht in die Bielheit und Endlichteit, in alle Gegenfate bes Beltprozeffes, ja in bas Boje ein, und wenn er auch über jebe Bartialfunktion überareift, fo ift er als wirtender boch in eine Rulle von Bartialfunktionen verendlicht. So ift Gott absolut und endlich zugleich. Das üt ein Biderfpruch, der natürlich nur ju Ungunften ber Endlichteit geboben wird. Die Endlichkeit Gottes ift in letter Sinficht nach ihm nur eine Folge feint Bollens, bas er als Abfall Gottes von fich betrachtet, bas quiesciert werben muß.

1) Bgl. "Das religiöfe Bewußtfein der Menschheit", S. 624 : "Auf jeder Stafe ift das Immanenzprinzip des religiös-fittlichen Lebens in irgendwelchem Grade thätig, auf jeder findet es aber anch noch Störnngen der vollendeten Gottmenichheit zu beseitigen, d. h. Gelegenheit, sich als Erlösungsprinzip zu bethätigen."

648

mus nicht auseinandergehalten merden, tonnte eine folche prinzipielle Umtehr auch nur im Untergang bes 3ch gefunden werden. Er betont daher bie Allmählichkeit des Brozeffes. Die Ummandlung ift, wie die Berfönlichkeit überhaupt, blog Mittel für den objektiven Brozeg, mas von einer "Funktionengruppe des Abfoluten" fich nicht anders erwarten läßt; ihre Aufgabe ift die Realisierung ber teleologifchen Beltordnung, b. h. zunächft des Rulturprozeffes. In bem Abschnitte von bem objektiven Seilsprozeffe wird baran erinnert, wie Steigerung des Bewußtfeins das providentielle Biel fei (natürlich, um durch dasselbe das Abfolute zum Quiescieren zu bringen 1)). Dies ift burch ben Rulturprozeg zu erreichen, dem die Rirche fo lange bient, als fie nicht burch Biffenschaft, Runft, fittliches Bandeln erfest werben tann. Die ichliefliche Überflüffigteit ber Rirche verfucht er barzuthun, fofern ihre brei Funktionen Rirchenzucht, Rultus, Dienft am Wort überflüffig werden follen. Die Rirchenzucht ift burch die Autonomie ausgeschloffen, die Afthetit im Rultus geht in die Runft über, ba fie ber Reinheit des religiöfen Rult ichade, im religiöfen Rult wird Gebet und Opfer überflüffig, letteres als ber eudämoniftifchen Stufe zugehörig, ersteres burch bas Immanenge pringip, welches ebenfo die fymbolifchen handlungen als äußere Gnadenmittel abrogiert. So bleibt ber Dienst am Wort, ber, foweit es fich um religiofe Erzichung handelt, burch bie Schule ju beforgen ift, foweit es fich um Bearbeitung Ermachfener handelt, in dem Dag den geiftlichen Stand überflüffig macht, als die Erwachfenen felbft befähigt merden, religiös zu reden. Genua, da ber fubjettive Beileprozeg (f. o. S. 644) im praftifchen Glauben gipfelt,

Benn an anderen Stellen vielleicht mehr von Umkehr der Gefinnung die Rebe ift, sofern der Wille, seiner Grundrichtung nach, nicht seine egoistischen Zwede haben, sondern der stitlichen Weltordnung dienen will, so ist das doch dem ganzen System nach nur relativ gemeint. Diese Ordnung ift selbst im Werden und seit auch wieder den Eudämonismus als zu überwindenden voraus (vgl. meine Abholg., S. 72-77); auch er, d. h. das Böse gehört zur Weltordnung (S. 75).

<sup>1)</sup> Bgl. meine Abhblg., S. 30. Übrigens icheint hartmann zu ichwanken, indem wir bald hören, daß Gott im Menschen bewußt wird, bald, daß Gott unbewußt bleibt (3. B. "Religion des Geiftes", S. 307 f.; "Das religiöse Bevußtfein der Menschheit", S. 625).

biefer selbst aber lediglich Mittel für den objektiven Heilsprozes, die Realifierung der sittlichen Weltordnung in dem Kulturprozes ist, der die Steigerung des Bewußtseins hervorruft, so ist für die Kirche keine Stelle; die subjektive Religion ist identisch mit der stittlichen Gesinnung, welche selbst Mittel ist für den Kultur-Prozes, den Prozes der Steigerung des Bewußtseins, die wieder nur Mittel ist, um den Weltprozes überhaupt zu sistieren und des Absolute von seinem unseligen Wollen zn erlösen.

Man hat gelegentlich behauptet, daß man es fich zu leicht mache, wenn man hauptfächlich Hartmanns Beffimismus zu widerlegen fuck. ba diefer für ihn teine wesentliche Rolle spiele. Wer einigermaßen ben Rusammenhang feines Dentens verfteht, tann aus ber Religion des Geistes" deutlich ertennen, bag ber Beffimismus und feine Metaphysit eng zusammengehören, wie ich früher bargethm Aber soviel ift richtig, daß hartmann fo fehr von der habe. Bhilosophie feit Rant und von dem Christentum beeinflußt ift. daß er für den jetigen Weltaon nach positiven Werten sucht, die aber nur relativ find. Er versucht das auf dem Bege ber Evolutionstheorie zu erreichen, ohne freilich den Rlippen, an welchen jede Evolutionstheorie icheitern muß, ju entgeben. 3ch will mich bier darauf beschräuten, Hartmanns Religionsphilosophie aus dem evolutioniftischen Gefichtepuntt zu betrachten und in diefer Beziehung einige fritifche 1) Bemerfungen beizufügen.

Bas den geschichtlichen Prozeß der Religion angeht, so versucht Hartmann — hierin mit einer mächtigen Richtung der Zeit im Einklang — denselben auf rein immanentem Wege zu erklären. Der Fortschritt vollzieht sich dadurch, daß in einem bestimmten Entwickelungsmomente providentiell beanlagte Männer oder Bölker hervortreten, um den Prozeß weiter zu führen; und zwar ist Hartmann nicht der Meinung, daß diese Bölker besonders auf höheren Stufen schon gleich im Ansang ihrer Entwickelung das neue religiöse Entwickelungsmoment entsaltet haben; vielmehr beginnen alle

<sup>1) 3</sup>m übrigen verweise ich auf meine Abholg. a. a. D., S. 37 f. 44f. 65 f. 77 f., wo ich die Prinzipien der hartmannschen Bhilosophie ausführlich beurteilt habe.

mit dem Benotheismus; nur ermöglicht ihnen ihre verschiedene Anlage im Berein mit ben verschiedenen äußeren Einflüßfen von biefer Stufe aus eine eigentümliche Entwidelung burchzumachen, die in bem Charakteristischen gipfelt, bas fie für ben Fortgang bes Prozeffes leiften, und wenn fie bier angelangt find, greifen fie in den Brozeg ein 1). Dieje Methode differiert von der Segels, welcher die jedesmal höhere Stufe in bem beftimmten Bolte burch den Brozef ber Idee fofort erscheinen läßt, ohne fich barum zu fummern, wie biefes Bolt zu diefer Stufe getommen ift. Benn bier gemiß auffeiten hartmanns der Fortichritt liegt, fo ift damit boch zugleich gegeben, daß ber immanente Fortgang des Broseffes nicht in berfelben ftritten Weife feftgehalten werden tann. Die Mannigfaltigkeit der Bölker tritt zu ungunften ber Einheit des Brozeffes hervor. Bir finden ftatt eines fortlaufenden Brogeffes eine Reihe von Entmidelungen, welche felbftändig neben einander herlaufen und höchstens providentiell zusammengeordnet find. Das zeigt fich befonders, wenn hartmann nach Befprechung bes Buddhismus fagt, daß mir "umtehren" müßten, um von einem andern, bem theistischen Ausgangspunkt zum Biele zu gelangen, ber über alle Religionen, welche Offenbarung haben, bemerkt, aß fie in ihre Grenzen eingeschloffen feien, und insbesondere verichert, bag weder Buddhismus noch Chriftentum von fich aus ju em tontreten Monismus tommen tonnten. (S. 625. 364.) Benn er Übergang zu einer höheren Religionsstufe nicht auf allmähichem Bege aus dem bisher Gegebenen erflärbar ift, warum vergmäht es bann Bartmann, anzuerkennen, bag bas Abfolute jebestal eine höhere Stufe durch eine neue Offenbarung, durch einen euen geiftigen Aft im Menschen hervorrufe, wenn es doch überreifen muß? In feiner naturphilosophie ertennt er an, daß das lbfolute eingreife und für eine höhere Entwickelung einen neuen hpus fete. Hier foll in ber providentiellen Naturanlage für die ligiofe Entwidelung ein neues Moment enthalten fein. Dadurch ird aber ber religiöfe Prozeg bedenflich naturalifiert. Das hängt bes bamit zusammen, daß er ben Charafter und bie Eigentüm-

<sup>1)</sup> Am Narsten wird das Brinzip bei dem israelitischen Monotheismus uchgeführt, auch bei den Ägyptern.

lichteit "psychologisch beterminiert" sein lassen will auf Grund ihrer natürlichen Entstehung 1).

Es ift ber Immanenztheorie eigentümlich, daß fie aus den in ber Belt vorhandenen Urfachen alles zu erflären verfucht; baber wird fie als Evolutionslehre dazu neigen, alle Unterfchiede als quantitative auf. zufaffen. Denn in dem Daße, als man bas Reue als etwas von allem Bisherigen qualitativ Berichiedenes auffaste, tann man es aus ben vorbandenen Urfachen nicht erflären, muß das Abfolute dirett aus feiner Rulle beraus ein neues feten laffen und macht es badurch zu einem Transcendenten, bas über die der Belt immanenten Urfachen als eine besondere Raufalität übergreift. Die ftritte Immanenztheorie tann teine festen Begriffe haben; die Allmählichteit der Übergänge bindert fie daran. Natur und Geift tonnen bier nicht rein unter-Bei hartmann ift ber Bille des Absoluten nicht fchieden merden. von blindem Raturtrieb und feine Intelligenz nicht von natürlichen Inftinkt klar unterschieden. Ebenso wenig ist im Beltprozeg eine fcharfe Grenze zwischen Natur und Geift gezogen. Daber fein Schwanken, ob Tiere Religion baben (f. o. S. 632). Daber feine Unflarheit über die Entstehung der Religion. Sit foll im Eudämonismus ihre Burgel haben und zugleich in ber fabigteit unintereffierter Beobachtung und äfthetischer Beurteilung. nach ber erften Seite mare fie reines naturprodutt. Allein es murbe für den Naturmenschen völlig genügen, wenn er bei feinen pareinzelten Bünschen jedesmal den einzelnen Objetten eine Art vor Borftehern andichtete, um auf diefem Umwege durch Beeinfluffung diefer das Objekt beherrichenden Einzelmächte feinen Zwed p erreichen. Benotheismus als Urform ber Religion ift fo nicht beareiflich. Wenn hartmann nun die Fähigkeit unintereffiertn Beobachtung und afthetischer Beurteilung zur Ertlärung bes Benetheismus zuzieht, fo genügt auch das nicht. Bielmehr ift es, wenn and nur in Form ber Ahnung die Bernunft, welche ihr Streben nach w fammenfaffender Einheit bethätigt, indem fie alles, was in ihm Befichtstreis tommt, einer wenn auch noch naturartig vorgeftellten Getbeit unterordnet. Es ift ein übernatürliches Bringip, bas fich bier wigt.

652



<sup>1)</sup> Bgl. meine Abholg., G. 37-40.

#### Das religiöje Bewußtsein ber Menschheit 2c.

bas Hartmann mit dem Namen der unintereffierten Beobachtung und äfthetischer Beurteilung bezeichnet, ohne in bestimmter Weise auf die Übernatürlichkeit der Bernunft hinzuweisen. Wenn aber gleich im Anfang der Religion die Einheit fordernde Bernunft sich so deutlich ankündigt, so kann anch nicht der Egoismus als ihr wesentlicher Entstehungsgrund angeschen werden. Wenn ferner Hartmann den Fetischismus für Verfall erklärt und nicht an den Ansang stellt, so ist das zwar richtig, aber in dem Immanenzprinzip des allmählichen Fortschritts nicht begründet.

Die Allmählichkeit des Immanenzprinzipes fordert ferner eine allmähliche Überwindung des Eudämonismus; nicht eine Umkehr soll nötig sein, die das Christentum sälschlich fordert <sup>1</sup>). Dieses Burückfinken auch hinter Kant, der eine intelligible Umkehr fordert, hat aber wieder seinen Grund darin, daß natürliche Egoität und sittlicher Egoismus nicht scharf unterschieden werden. Da versteht es sich ganz von selbst, daß der Egoismus nur "approximativ" überwunden werden kann, so lange das 3ch noch da ist. Daher uch der "konkrete Welt da ist, auch Eudämonismus da ist. Er ist ein Notochelf für diesen Weltaon und ist durch den abtrakten Monismus schließlich zu ersetzen, der mit allem Konkreten uch allen Eudämonismus vernichtet.

Der Evolutionismus betrachtet alles nur als Moment im Brozesse; alles ift nur Durchgangspunkt, nur Mittel für den Fortchritt, hat keinen Wert an sich, sondern hat nur relativen Wert 1s Moment des Prozesses. Wenn daher auch die Versonen dazu ienen, daß das Absolute in denselben zum Bewußtsein kommt <sup>2</sup>), o ist doch auf der andern Seite das Bewußtsein nur etwas Eudiches, das dem Absoluten nicht eignet. Die Versonen haben keinen leibenden Wert, sind Mittel für den objektiven Prozes, daher auch

<sup>1) &</sup>quot;Das religiöfe Bewußtfein 2c.", S. 623 f. Dem entspricht ber Beiff bes Böfen, das auch nur relativ gefaßt wird, und bas sich im Prozeß ich als etwas relativ Gutes erweißt. Bgl. meine Abb., S. 63. 73 f.

<sup>2)</sup> Bgl. "Das religiöfe Bewußtfein der Menschheit", S. 625. Der retiöfe Prozeß sei der Prozeß des allmählichen Zu-fich-felber-kommens des eistes.

Hartmann die Berfönlichkeit Chrifti nicht entfernt zu würdigen weiß. Überhaupt entsteht die Berfönlichkeit und das Bewucktein nur durch einen Naturprozeß und das menschliche Bewuktien wird lediglich quantitativ vom Bewußtfein der Tiere 2c. unter-Es ift ferner durchaus natürlich, daß harimann schieden 1). bei dem beften Billen nicht imftande ift, von dem Evolutions ftandpunkt aus das religiöfe Bhänomen in feiner Selbständigteit zu begreifen. Ift es Gott, der in allem fich felbft evolviert, fo ift gar tein Grund vorhanden der Religion eine befondere Stelle zu laffen. Alles ift Gottes Evolution, bas Bifim, bas fittliche Handeln, die Runft. Der Religion tann teine besondere Stelle bleiben. Man könnte es versuchen, die Immanenz Gotte in der Berfon als Religion zu bezeichnen. Allein bann müßte man nicht auf feine Immanenz im Biffen oder Bollen das Go wicht legen, weil bei erfterer Annahme bie Religion im Biffen, bei letterer im handeln unterginge, fondern im Gemut als dem Bentrum der Berfon; daran aber ift ber Evolutionift mieder gtbindert, weil er die Berfon nur als Durchgangspunkt und Mittel für den objektiven Brozeg auffaßt, fo daß der Gefühles oder Ge mütsreligion nur die Stellung eines vorübergehenden Mittels bliebe, wie es auch bei hartmann der Rall ift.

Schließlich sei noch auf einen bedeutsamen, sehr folgenreichen Mangel eines jeden Evolutionsstandpunktes hingewiesen, der bei Hartmann besonders scharf hervortritt. Das Absolute soll sich evolvieren. Wenn dies das Absolute will, was hindert dasjede, sofort seinen gesamten Inhalt zu offenbaren? Die Annahme eines Prozesses seit ein retardierendes Element voraus, das der reine Begriff des Absoluten ausschließen würde. Hier ist ein dualistischer Ret nicht überwunden. Das Absolute ist durch die "unbegreisliche Schranke" gehemmt (Fichte) oder es wird die Negation zugezogen, um den Prozeß zu erklären (Hegel), welche nicht aus dem Absoluten von sich selbst angenommen (Schelling). Die letztere Modifikation het in etwas veränderter Form auch Hartmann angenommen, sofen



<sup>1)</sup> Bgl. meine 266. 6. 26 f. 29 f.

er zur Erklärung des Weltprozeffes aus der absoluten Substanz den Billen hervortreten läßt, dem das Logische, nachdem der Wille einmal will, Inhalt giedt. Dieses Hervortreten des Willens aber ist ein Abfall des Absoluten von sich selbst. Eben in diesem, sür den Prozeß notwendigen, dem Absoluten aber fremden Elemente ist der schwache Punkt der Evolutionstheorie. In allem, was aus der Evolution hervorgeht, ist ein unaufgelöster Widerspruch: es ist alles nur Produkt des gehemmten, von sich abgefallenen Absoluten; es ist mit Endlichkeit behaftet und hat an dem Absoluten sebr verschlechtertes, verendlichtes Absolutes. Das aber ist der Standpunkt der Emanation, in den die Evolutionstheorie umschlägt. Allem Endlichen haftet das Nichtsein, die Schranke, der Absall wes Absoluten von selbst an. Eben daher muß auch der evolutionistische Optimismus in Pessimus umschlagen.

Betrachtet man Hartmanns Philosophie als Evolutionsfyftem, o tann man ihm das Lob nicht verfagen, daß er die Evolutionsheorie prinzipiell zu Ende gedacht hat. Nachdem einmal das Abolute mit feinem Billen den Abfall vollzogen hat, wird eine reiche evolution anerkannt, indem er die Naturordnung und fittliche Beltrdnung auf einander folgen läßt (freilich ohne beide icharf genug ju nterfcheiden), und fo weit möglich eine Sarmonifierung beider vericht, indem er ferner nicht irgendein geiftiges Gut einfeitig geltend macht, ndern alle in ihrem relativen Wert anzuertennen fucht, Runft, Siffenfchaft, fittliches Leben, felbft, fo weit es geht, Religion, wenn ich nur als notwendiges Mittel zum Sandeln. Befonders aber erant er bie Ronfequenz ber Evolutionstheorie, welche allem Guten nur blichen Wert zuschreiben tann, weil fie Brodutte eines gehemmten er nach ihm von fich abgefallenen Abfoluten find, und behandelt nnach ben Optimismus als Durchgangspunkt zu bem Beffis Indem er tontreten Monismus will, smus bes Enbes. rb er bem Theismus nur in dem Maße gerecht, in welchem er frete Berte anerkennen tann, die, wie er fehr wohl fieht, unter böheren Religionen allein der Theismus, insbesondere das Chriftent foutst. Der Theismus foll nach ihm dazu dienen, den Wert bes afreten zum Bewußtfein zu bringen. Allein ber Theismus tennt

.

absolute Berte. Das ift dem tonfequenten Evolutionismus nicht möglich. Daber hartmann den Theismus als Durchgangestufe jum Monismus behandelt, der eben die negative Schlußperspektive ofin balt. Bartmanns tontreter Monismus ift, fo weit er tontretik, an demfelben Schictfal von ihm verurteilt, wie der Theismus: Durchgangeftufe zum reinen Monismus zu fein. 216 fontreter ermonlicht er ein positives Berhalten in der Gegenwart, als Monismus ftellt er die fcbliekliche Aufbebung aller "phänomenalen" Existenten Der Evolutionismus, auch in der Form, die ihm in Aussicht. Bartmann gegeben, ift ein großer Biderfpruch; das Abfolute evolpiert fich permittels eines Abfalles, und muß die Epolution wicht aufheben 1). Ein folches Abfolute ift aber nicht abfolut nud eine folche Welt hat tein mahres Sein. Der Standpunkt ber Evolution weist über fich hinans; es ift ein Berdienft von hartmann, benfelben fo tonfequent ansgebildet zu haben, bag bies unzweideutig etbellt. Ein Berden mit blog negativem Biel tann die Bernunft nicht befriedigen, fo wenig als ein Berden ohne allen 3wect, fondern um ein Berden, welches zugleich ein mahres Sein in fich hat, d. b eine Belt, in welcher ichlechthin wertvoller, wahrhaft feiender 31 balt ift, der fich in verschiedenen Formen entfaltet. Eine folde Welt aber garantiert nur der christliche, ethische Theismus 2).

1) Auf den Dualismus bei Hartmann habe ich hingewiefen (j. min Abhandlung, S. 99).

<sup>3</sup>) Der Raum gestattet nicht, die Bedenken, welche hartmann dem Under mus eutgegenhält, hier ausführlich zu beiprechen. Sie laufen zum größt. Teil darauf hinaus, daß Persönlichkeit und Absolutheit sich nicht reimen lasse. Benn die Persönlichkeit nur durch eine Schraute entstehen kann, hat hartman recht. Allein Lotze hat ("Mitrokosmos" III, 565 f.; "Grundzüge der Arfgionsphilosophie", § 29-35) diesen Irrtum schon tiessingen bekämpft. Und auf theistischem Standpunkt ist eine nicht heteronome Bereinigung von Gest m Mensch benkbar, die den Borzug hat, zugleich dem Menschen seine berchüpz Autonomie weit gründlicher zu garantieren, als es hartmann mit sein Begriff des Menschen als einer "Funktionengruppe Gottes" vermag. meine Abh. a. a. D., S. 91 f. (60 f.). über das Westen der Refigion in vier Zeitschrift 1883, Heft 2, S. 262 f.

Bittenberg.

Derne

656

# Theologische

# Studien und Kritiken.

## Sine Beitschrift

ür

# das gesamte Gebiet der Theologie,

begründet von

D. C. Ullmann und D. F. 29. C. Umbreit

und in Berbindung mit

D. G. Baur, D. W. Benfchlag, D. J. A. Dorner unb D. J. Wagenmann

herausgegeben

bon

D. J. Köfilin und D. E. Richm.

Jahrgang 1883, viertes Seft.





Gotha. Friedrich Andreas Berthes. 1883.





•

# **Abhandlnngen**.

.

.





.

1.

## Die Liebesthätigkeit der deutschen Reformation.

Bon

Professor **B. Hering** in Salle.

## I.

## Dorgeschichte.

Von den Krenzzügen bis zum Ansgange des Mittelalters.

Die Reformation gilt mit Recht zunächft als eine That bes hriftlich-religiösen Geistes, die aus dem Innenleben einer mächigen Persönlichkeit in ein ganzes Zeitalter mit den Lebensträften ves ursprünglichen Evangeliums als umbildende Macht eintritt und ine neue geschichtliche Epoche begründet. Die Fruchtbarkeit dieser Beistesthat erschöpft sich nicht in Lehrbildung und Gemeindegrünung. In Sauerteigswirfung auf das Boltsleben bewährt sie sich ielmehr als ein Gotteswert nach jenem Bort des Herrn: "Sezet inen guten Baum, so wird die Frucht gut." Die neuere Forhung hat dieser Seite mehr Ausmertsamkeit zugewandt als die ltere Geschichtschieft sogsältiger Erforschung: die Liebesjätigkeit der Reformation<sup>1</sup>). Wenn der berühmte Maler,

1) Renerdings hat B. Riggenbach in feiner Borlefung über "bas rmenwejen der Reformation" (Bafel 1883, Berlag von Schneider) : Bild der Bestrebungen der Reformation aus den Rirchenordnungen entrfen, eigentlich die erste Arbeit von Belang über den Gegenstand als mace. Und doch hat Am. L. Richter schon 1845 die hauptquellen für eine der uns das Zeitalter der Reformation dargeftellt hat, unferen Luther in hoch emporgehaltener Bibel den Zeitgenoffen den Spruch predigen läßt: "Du follft deinen Nächften lieben wie dich felbst!" so ist hierin trotz der Einseitigkeit ein Wink enthalten, welcher mahnt, ein Bilb der Reformation zu zeichnen, auf dem das Glaubenswert auch als Liebeswert erkannt wird.

Eine folche Arbeit ift in hervorragendem Maße die Abtragung einer Schuld der Daufbarteit und Bietät gegen die Bäter unferen evangelischen Rirche und ein Wert des Friedens. Und doch ift fie nicht möglich, ohne auf die Schäden und Berschuldungen ber römifchen Rirche des Mittelalters hinzuweifen; benn Reform wird in ihrem Recht und ihrer Bedeutung auch auf diefem Gebiete nur ertannt, wenn die Buftande, die ber Reform bedurften, hervortreten. Die Bflicht, hieran nicht in falfcher Schonung vorüberzugehen, wird durch die Berfuche romifcher Redern, die Reformation durch eine niedrige verzerrende Darftellung zu verunglimpfen, noch dringlicher. Unbillig mare es allerdings, wollte die Betrachtung nur bei diefen Zuftänden verweilen und die großartigen Leiftungen des Mittelalters ignorieren. Möge fie vielmehr in jener Blütezeit des Mittelalters anheben, in welcher die firchlichen Ideale noch vom Schwung ber Begeisterung getragen werben, die Rirche als eine Geiftesmacht auf allen Gebieten fich aus. weift, die Rlöfter Träger chriftlicher Rultur find und zugleich unter der Pflege der Hohenstaufen bas deutsche Bürgertum über feine Anfänge hinausgelangt ift und zur Selbständigkeit mit glanzenden Erfolgen fich burchtämpft.

1.

Schon aus ben Anfangszeiten ber chriftlichen Kirche wird eine große Anzahl von Pflegeftütten auf die fpäteren Jahrhunderte vererbt. Besonders der alte chriftliche Kulturboden des Oberrheime ist mit ihnen besetzt. Die Klöfter hatten dort ihre ersten Kranken-

662

folche Darftellung in feiner Ausgabe der "Evangelischen Rirchenordnungen des 16. Jahrhunderts" veröffentlicht! Zahlreiche und wertvolle Einzelbeiträge enhalten die Biographieen der Reformatoren und reformatorischen Männer.

häuser und Bilgerherbergen gegründet 1), wie es die Chrodegangiche Reael den Benediktinern vorschrieb. Später machfen bieje Anstalten nicht nur aus dem Organismus des Rlofterlebens berpor. auch Bischöfe und Ranoniter rufen fie durch Stiftungen ins Leben, und bie fächfischen Raifer halten barauf, daß die Zehnten von allem Freigut, die Saals oder Seelzehnten, den Zwecken ber driftlichen Liebesthätigkeit erhalten bleiben 2). Dann aber beginnt in der Epoche ber Rreuzzüge eine neue Zeit des Stiftens und Gründens für die Anftalten der Charitas. Die Bewegung, in welcher die Bölfer des Abendlandes durch Jahrhunderte erhalten werden, mit ihren Antrieben ju Werten und Leiftungen, mit bem gesteigerten Beburfnis ber Fürforge und Bflege und mit ben Gelegenheiten zur Bereicherung für die Rirchen der Beimatländer bat gemiß auch in Deutschland manches Holpital entstehen laffen. Befonders aber ift bas 13. Jahrhundert von Bedeutung. Die deutichen Städte blühen auf, das Bürgertum tommt zu Wohlftand und fogialer Geltung, mit eigener gaber Rraft vorwärts bringenb, nachdem die Gunft der Staufen ihm emporgeholfen hatte. Die alten Geschlechter, die Geiftlichen, auch die Raifer felbft find alle in edlem Wetteifer an den Liebeswerken, wie man fie zu jener Reit auffaßte, beteiligt. Die zweite Fundation des Ulmer hofpitals geschah fo 1240 durch Bürger der Stadt unter Beihilfe bes Raifers Friedrich 3). Und alle Diefe Stiftungen, wem fie immer ihren Urfprung verdanten, ermachfen auf dem Geiftesboden ber driftlichen Frömmigkeit des Mittelalters. Schon der Name ber Mehrzahl: Geifthospital, hospitale St. Spiritus, verkündet diefen

2) Bodmann, Rheingauische Altertümer (Mainz 1819) II, 871. Heincich besichlt der Abtei S. Maximin: "de ecclesiis vero et de omnibus per otam abbatiam salicis decimationibus nulli omnino beneficium aliquod concedi permittimus, sed in usus hospitum, pauperum et peregrinorum verpetualiter constituimus et sancimus". Ähulich heinrich III. Bgl. Baih, Deutsche Berfassingsgesch. VIII, 349 fj.

3) Jager, Schwäbisches Städtewefen im Mittelalter, S. 464. 8gl. in nen, Gefch. von Rölu III, 807.

<sup>1)</sup> Rettberg, Kirchengesch. Deutschlands II, 683 f. Mone, Zeitschr. II, 258.

Busammenhang, wie ihn ber Lombarde in bem Sats von ber Identität der Liebe und des h. Geiftes ausgeprägt hatte 1). Fin Renanis für die Macht diefes Geiftes ift die Bahl der Hofpitäler. Stetig wachsend mit immer neuem Zufluß an Stiftungen erreicht diefelbe eine erstannliche Höbe. 3m 14. Jahrhundert ift taum eine Stadt ohne Hofpital; größere Städte befigen ihrer eine An-3ahl. In Köln, dem deutschen Rom, gab es ihrer acht 2); am Oberrhein waren viele Dörfer mit noch nicht 200 Einwohnem mit dem haus der chriftlichen Barmherzigleit ausgestattet 3). Und viele der ftädtischen Hofvitäler find fehr reich, gleich den Rlöften im Befits von Biefen und Beiden, Gärten und Beinbergen, Gütern und Düblen. Hofhörige Leute bearbeiten die Grundftücke: Erträge des Feldbaus, Raturallieferungen als Bächte und Zehnten machen jene ftattliche Bflege möglich, von der die Rüchenzettel der Hofpitäler Zeugnis geben. Schwerlich genog der hörige Mann, der den Acter des Hofpitals pflegte, gleiche Roft, wie fie die chriftliche Liebespflege dem Kranten und Armen barreichte, bes Bratens und Beins an Festtagen nicht vergessend 4).

Richt minder eifrig wird im Mittelalter für eine andere Kategorie von Pflegebedürftigen geforgt, für die Bilger; und auch für diefen Zweig der christlichen Liebesthätigkeit bedeuten die Rreuzzüge eine neue Spoche. Denn schon seit Konstantins Zeiten

1) Petrus Lombard., lib. I, dist. 17 u. 10. Junächst zwar meint der Lombarde das innertrinitarische Berhältnis, wenn er die charitas die Substan; im Bater, Sohn und Geist nennt (I, 10). Dann aber ist der h. Geist auch charitas, qua diligimus Deum et proximum. Die brüberliche Liebe ist daher selbst Gott (der Lombarde verweist auf Röm. 5, 5), und durch die charitas wohnt die Trinität in uns (I, 17). Bon dieser Anschauung aus ist der Rame "Geischospital" zu erklären, nicht aus dem Ramen der Brüberschaft vom h. Geist. Bielmehr geht auch dieser Rame auf jene Lehrbetrachtung zurück.

2) Ennen, Gefch. von Röln III, 807 ff.

3) Done, Beitfchrift II, 265.

4) Über die Bohlhabenheit ber Hofpitäler vol. Jäger, S. 467. Küne im Halberftädter Urtundenbuch, herausgeg. von Schmidt II, Rr. 40. 45. 50 u. a. Die ausführlicheren dentichen Städtegeschichten überhaupt find pr vergleichen. Bur Hofpitalbewirtung ift zu vergleichen Jäger, S. 479.

bewegt immer fteigend ein Banbertrieb die Belt des Mittelalters, der die heiligen Stätten zum Ziele und im Glauben an die Berdienftlichteit des Besuches berfelben feine Burgeln bat. Er erfaßt auch die germanischen Bölker, denen die Luft am Bandern im Blute lag. Bie früh sittliche Schäden und Migftände hierbei zutage traten 1), bie Bilgerfahrt behielt im firchlichen Bewußtfein boch ihre Geltung. Sie blieb Bugübung und nicht blog den Bilgern felbft verdienftlich. Lohnwürdiges Wert mar es, ihnen quhilfe ju tommen. Wer auch nur eine Fahre über ben Flug einrichtete, eine Brücke baute, eine Begftrecke befferte, hatte Berdienft. Die Könige der Langobarden, dann die Merovinger hatten biefe Liebespflicht geschärft, fich ber Bilger eifrig angenommen, fie von Boll und Brückengelb befreit, ber Gaftfreiheit aller, befonders ber Rlöster, empfohlen propter amorem Dei et propter salutem animae. Die Rlöfter hatten ichon damals besondere Räume ober Säufer für die Bilger. Besonders an ben Baffen, auch in benen der Alpen, baute man Hofpige; das auf dem Mont Cenis ift ju Ludwigs bes Frommen Zeit entstanden. Auch die größeren Städte vergaßen nicht, dem Pilger folche Gaftfreiheit zu bieten.

Die Kreuzzüge steigerten noch die Borstellungen von der Berdienstlichteit der Betsahrt. Die eigentliche Begeisterung ward von diesen Borstellungen überdauert. Pilger zogen ins heilige Land, als sich tein Heer mehr rüstete. Auch als nicht mehr die Scharen derer, die das Kreuz genommen hatten, zu den Sammelplätzen ziehen, ist der Bilger eine stehende Erscheinung der Heerstraße, weithin kenntlich an seiner Tracht, dem breitträmpigen Hut mit der Pilgermuschel, dem Stab und der Flasche, wie sie noch heute der Psferdehirt auf der Pußta führt. Tausende machen die Romsahrt zu den Gräbern der Apostel Petrus und Paulus; wieder andere zieht die bestühmte Reliquie eines kleineren Ballsahrtsortes an, und alle diese Scharen, die zu Fuß das Land durchwandern, erst in Wochen und Monaten aus Ziel gelangen, stellen an die christliche Gastlichkeit Anforderungen, machen Leistungen nötig, wie sie der Christenheit nicht wieder zugemutet sind.

<sup>1)</sup> Rettberg II, 741.

"Ellenden-Herbergen" nannte man die Pilgerhäufer, dem das schöne, vom Heimweh eingegebene Wort "Ellend" bezeichnet den Fremden. Auch die Jatobshospitäler weisen darauf zurück, daß stie aus der Bilgerpstege entstanden. In Norddeutschland ist dies augenscheinlich der Fall, denn nach den nördlichen Hafenstädten hin sinden sie sich in dichterer Gruppierung. Dort schiffte man sich nach San Compostella ein, der Stadt, die von San Giacomo postolo den Namen trug. "Die größten Zeichen, die tein Heiliger thun mag, die thut dieser Heilige", sagt treuherzig Hermann von Fristar 1). Ihn pries man als den "wahren Jakob"<sup>2</sup>). Wer die Meerschrt antrat, dem leuchtete am Nachthimmel wegweisend der "Jakobsstab". Und wie größ die Zahl derer war, die die weite Reise unternahmen, bezeugt derselbe Hermann: "Ihn sucht man in aller Christenheit, und Frauen und Männer wagen Leib und Leben, daß sie kommen zu seinem Münster."

Uber am Bilgerwesen hafteten ichon in jener Zeit fittliche Schäden; und ber Gifer, ber fritiklos ben Bilgern Beg und Steg ebnete, fie beherbergte und fpeifte, half ohne fein Biffen dazu, jene Schäden mit groß zu ziehen. Einem Brediger wie Berthold von Regensburg, der bei verdienftlichen Berten zugleich nach der Bucht und Sitte fragte, und bem ber Gottesdienft nicht im Beiligentult aufging, war es Gewiffenssache, gegen bas Abergläubische und fittlich Bedenkliche der Bilgerfahrt zu zeugen. Bon dem toten Schadel, den feine Buborer in Compostell fuchen möchten, verweift er fie auf den herrn felbft, ber in ber Meffe gegenwärtig fei. Und was die Frauen betrifft, fo hält er ihre Romfahrt für fo viel nute wie einer henne flug über ben Baun 8). Den fittlichen Gefahren aber gingen auch foziale zur Seite. Bie viele, bie fich ihrem Beruf auf lange Zeit entzogen, ganz oder teilweife ihres Eigentums fich entäußerten ! Die natürlich-fittlichen Gottesordnungen mußten von der felbstermählten Geiftlichteit beeintrach.

<sup>1)</sup> Ausgabe von F. Pfeiffer, S. 169.

<sup>2)</sup> Bgl. den Auffatz von Rohl in der Zeitschr. für beutsche Kulturgesch. II, 103 ff. zu dem Abschnitt über die Bilger.

<sup>3)</sup> Berthold von Regensburg, Predigten, Ausgabe von F. Pfeiffer, S. 356. Dort auch die Erläuterung durch einen besonderen Fall.

### Die Liebesthätigkeit der beutschen Reformation.

tigt werden. Und leicht verloren die, welche in Beruf und Arbeit nicht mehr fittlichen Boden hatten, auch Sitte und Zucht, vilgerten, ohne je an bas Riel ju tommen und lieffen die Betfahrt in Bettelwege enden. Andere lohnten der Einfalt, welche ihnen den Weg geebnet, indem fie zurücktehrend neue Reliquien mitbrachten, wie fie feit den Kreuzzügen das Land überschwemmten. Bugleich mit den frommen Bilgern werden alle diefe zweifelhaften und bedenklichen Gesellen mitgehegt und sepflegt. Sie dürfen die Thuren ber Fremdenherbergen belagern, fich aus den Rloftertuchen füttern laffen. Bier tritt einer ber Schäden, an denen bie Liebesthätigkeit des Mittelalters tief trant ift, an einer feiner größten Leiftungen zutage. Wenn auch in der Bilgerherberge die Bausordnung allzu zügellofem Treiben vorbeugte, indem man Männer und Frauen in besondere Räume fonderte, die Aus- und Eingänge überwachte, an eine Beauffichtigung, Leitung diefer Maffenwanderungen, an eine erziehliche Einwirkung auf die Einzelnen hat die Rirche nicht gebacht. Und boch traten fcon fehr widrige Erfcheis nungen hervor. Die Landfrieden des 13. Jahrhunderts erklären außer bem Fried die Lotterpfaffen mit langem Baar, welche fich in Gemeinschaft mit Spielleuten und Beibspersonen umhertreiben. Bettelhaftigkeit, Unfittlichkeit und Gaunertum beginnen alfo fcon damals fich an das Pilgerwefen anzuhängen, die parafitischen Erfcheinungen, die zum Ausgang des Mittelalters wie ein Rrebs am Leibe des deutschen Boltes zehren und zu einer Rrifis brängen.

Neben bem Pilger erscheint aber noch ein anderer Pflegling der chriftlichen Barmherzigkeit, in beffen großer Not ebenfalls eine Frucht der Bilgerfahrten sich darstellt: ber Aussätzige. Den Aussatz, diese furchtbare Krankheit, die unserem heutigen Geschlecht nur aus der evangelischen Geschichte bekannt ist, kannte das Mittel= alter aus reichlicher, schmerzlicher Erfahrung. Schon im 4. Jahr= hundert fand er sich bei den Kelten, früh auch bei den Deutschen, teils durch Unreinlichkeit unter den niederen Bolltsklassen erzeugt und verbreitet, teils durch Pilger aus Asien eingeschleppt. Früh war auch die christliche Barmherzigkeit der Pflicht eingedenk, diefe Nachfolger des Hiob und Lazarus zu trösten und zu erquicken <sup>1</sup>).

1) Die Ausfathäufer Italiens hießen "lazaretti".

Schon im Jahre 549 bestimmte bas Ronzil von Orleans, baß man Ausfätigen vor der Rirche Rleidung und Speife reiche 1); ja, mit felbstverleugnender Hingebung ward ihnen gedient; fo wulch in St. Gallen ihnen Abt Othmar felbft die Fuße und wartete ihrer Bunden 2). Die Rreuzzüge, indem fie den Bertehr mit dem Orient zu Rlutwellen fteigerten, haben fpater die Anftectungsteime burch ganz Europa, ben Suben und Beften zumeift, ausgeftreut. Denn feit ber Mitte bes 12. Jahrhunderts erscheint bie erotische Bflanze üppig wuchernd an allen Orten: der Aussatz wurde zu einer, für einige Sahrhunderte stehenden furchtbaren Blage. 3u= gleich aber muchfen die Anftalten, welche den Angesteckten wenig= ftens eine Zuflucht boten; Frankreich hatte im 12. Jahrhundert zweitaufend Leprofenhäufer; in der Chriftenheit foll fich ihre Babl auf neunzehntausend belaufen haben 3). Und vor den Anstalten des Orients und denen Süd-Europas erwarben sich die germanischen den Ruhm, daß bier ein höheres Daß chriftlicher Barm-Denn in jene war die alttestamentliche Brazis, herzigkeit walte. den Rranten aus der Gemeinschaft auszuschlieften, übergegangen: ber Ausfätzige galt für lebendig tot (num. 12, 12). Auf freiem Felde war ein Altar gebaut; dort hörte der Ungluckliche feine Totenmeffe, vernahm bie letten Ermahnungen, fein Leiden recht ju Dann legte er das Rleid an, welches ihn fofort als Austragen. fätigen und aus aller Gemeinschaft mit Gesunden Berbannten tennzeichnete und ward in das Leprofenhaus, wo er Leidensgenoffen fand, oder in eine einfame hutte im Kelbe geführt. An Deutschland anders. Zwar verfäumt man nicht die Borkehr gegen Der Ausfähige mar auch bier "ausgezählt"; er durfte Austeckung. nicht in der Stadt um Gaben bitten, aber draugen vor dem Thor, auf der Brücke oder am Wege war ihm eine Stätte angewiesen, wo er im langen Rleid, das Haupt mit einem Tuch umwunden, einen langen Stab mit einem Säcklein hinreichte und um eine Spende ansprach 4). Auch traf man hier und da die Einrichtung,

<sup>1)</sup> Rettberg II, 668.

<sup>2)</sup> Rettberg II, 735.

<sup>3)</sup> Rach Benete, hamburgische Geschichten, S. 11.

<sup>4)</sup> Bgl. ben lehrreichen Artikel Ramphaufens über ben Ausfat in

#### Die Liebesthätigkeit ber beutschen Reformation.

baß an beftimmten Tagen der Woche ein Einfammler milber Gaben mit Korb und Glocke durch die Straßen ging <sup>1</sup>). Der Ertrag der Sammlung war für die "armen Siechen", die "guten Leute" — so nannte man die Aussätzigen hier und da — und andere Kranke in dem Hospital bestimmt. Auch das Siechenhaus, das Hospital für die Aussätzigen, dürfen wir uns nicht ohne Leitung und Pflege christlicher Barmherzigkeit denken, mochte sie auch nicht immer so wohlorganissert sein, wie im Hamburger Siechenhaus, das Udolf IV. von Schauenburg zu Holstein ums Jahr 1195 nach der Rücktehr vom Kreuzzuge gegründet und dem heiligen Georg geweiht hatte<sup>2</sup>). In der Stille gethan, sind biese Werke späteren Geschlechtern nicht kund geworden. Aber ein

E. Riehms handwörterbuch bes bibl. Altertums, S. 120 ff. und bie aniprechende Schilderung in Benete, hamb. Gefch. u. Dentw., S. 8 ff. Über einzelne deutsche Städte bietet H. Hafer Rotizen in der "Gesch. der chriftl. Arankenpflege (1857), S. 30 ff. Über die Arantheit, ihre Berbreitung und Behandlung vgl. H. Hatinger, Lehrb. der Medizin (3. Bearbeitung), III. Bd. (Geschichte), S. 70 ff. Ratinger, Gesch. der firchl. Armenpflege (1868), S. 273 ff. hier wie bei häfer und Riehm ältere Litteratur.

1) Diefen "Glodenkorb" finden wir dann in der Reformationszeit in einigen Städten wieder. Noch jetzt besteht in manchen kleinen Städten Thüringens ein letzter Rest der alten Sitte, indem der Gemeindehirt sich an Festtagen sein Kuchendeputat auf diese Beise einfordert. So 3. B. in Beißensee.

2) Benete, S. 8. 17. — Das Siechenhaus hat feinen Namen nicht, wie es nach bem heutigen Sprachgebrauch anzunehmen nahe liegt, von "fiech", im Sinne von "fcmachlich, frantlich", fondern von ber beftimmten Senche bes Ausjages. Der name wurde fpäter für Armen- und Rrantenhäufer beibehalten, als ber Ausjatz felten ward und gang verschwand. Auf die Abfonderung weift noch das Rompositum "Sondersiechenhaus" hin. Andere Namen find : Leprofenhaus, Melaten-, Malazhaus (maladie ebenfalls im prägnanten Sinne für Ausfat). Mifelbaus, ba ber Ausfatz, wie andere Bautausichläge auch "Mifeljucht" bieß; Guileuthaus, nicht von den Pflegern, diefen "wahrhaft auten Leuten" (Benete, S. 17), fondern von den Ausfätigen, die man auch "gute Leute, boni homines" nannte. Lateinische Bezeichnungen: domus leprosorum, infirmaria, auch infirmitoria. Bgl. Done, Beitfdr. für Gefd. bes Oberrheins II, 258. Ennen III, 814. Bafer, G. 82. Gegen bas Ende des Mittelalters bat der Ausfat an Ausbreitung wie an Beftigkeit und Anftectungsfähigkeit verloren; übrigens ift bie Bezeichnung "Ausfaty" niemals eine erafte gewesen; fie ichloß im Mittelalter auch andere Sauttrantbeiten ein.

Gedicht, wie "der arme Heinrich" Hartmanns von der Aue konnte nicht entstehen, wenn jene innige selbstvergessene Hingebung, mit der das Mägdlein des krauken Ritters sich annimmt und auch sein Blut der Genesung desselben zu opfern bereit ist, in der Birklichkeit nicht zu finden gewessen wäre.

#### 2.

Die Anfänge ber Hofpitäler wiefen auf bie Rlöfter zurud; benn diefe besonders waren die Mutterhäufer jener in ber Zeit ber Pflanzung des Christentums in Deutschland. Aber auch in der Blütezeit bes Mittelalters, als die Anftalten fich vervielfacht hatten. bie Stifter und Helfer aus allen Ständen erftanden, trieb bas Mönchtum neue, tragfähige Zweige. Seit bem 12. Jahrhundert entfalteten die Cifterzienser eine großartige foziale Birtfamteit. Sie waren zu einer folchen vor anderen Orden durch die Beftimmung ihres Statuts ausgerüftet, daß die Brüder ihren Lebensunterhalt mit der Arbeit ihrer Hände gewinnen folkten. Schon burch ihre von Intelligenz geleitete und von der Bingebung des Gehorfams und feiner Bucht getragene Arbeit waren diefe Balder rodenden, Sumpfe troden legenden Monche, bieje geschulten Bafferbaumeifter und feinen Obfitenner als die rationellen gandwirte jener Zeit ein Segen fürs Land; fie murben auf ihren Grangien, ben zahlreichen Böfen, die zu jedem Rlofter gehörten, die Borarbeiter im Landbau, die Erzicher eines tuchtigen Bauernftandes in den norddeutschen Gebieten mit ihrer gegen den Suden und Beften Deutschlands fo viel späteren christlichen Rultur. Aber ihre Arbeit befähigte fie auch zu besonderen Leiftungen für das im eigentlichen Sinne arme Bolt. Der 3dee ber Statuten gemäß follte ja boch der Ertrag diefer Arbeit, die in mancher Hinsicht gegen die bes Bürgers begünftigender Umftande genog, nicht für Wohlleben, sondern für Wohlthun da fein. Und in der That, eine fchrankenlofe Gaftlichkeit ward gegen hunderte geübt. Die Urmen, die vorübergingen, erhielten beim Pförtner ein Stück Brot, man spendete ihnen die Überbleibsel der Mahlzeit, verteilte an fie Schuhe und Luch zum Gewand. Das Cifterzienfertlofter Günthersthal gab an der Pforte täglich fünfzehn Brote, ein Mag Bein,

670

brei Schüffeln mit Dug. Die Feste 'des Klofters feierten Urme Wenn eine Nonne eingekleidet ward, erhielten drei arme mit. Leute Gefottenes, Gebratenes, Ruchen und brei Rannen Bein. Für alle feine Spenden brauchte das Rlofter jährlich 1095 Mag1). In Hungerenöten ward biefe freigebige Milbe zu umfaffender Rürforge. Dann thaten die reichen Cufterzienfertlöfter ibre Borräte auf. Ein rheinisches Rlofter schlachtete im Teuerungsjahre 1197 täglich ein Rind, um das fleifch mit Gemufe an bie Urmen zu verteilen. In Morimund rief, als es an Brot ichon gebrach, ber Abt ben Brüdern ju: "Wehe mir, wenn ein Urmer an unferer Bforte fturbe, fo lange wir noch das fleinfte Stud Brot befigen !" Der Abt des Rlofters Sichem wurkte fich in aleicher Bedrängnis des herrn ju tröften, der mit fünf Broten fünftaufend Menschen speiste. "So lange wir leben", sprach er. "follen die Armen auch leben, wenn fie fterben, wollen wir auch sterben in dem Herrn." 2)

Anfänglich war die Anstalt, welche sich bei jedem Klöster findet, das Hospiz; Hospitäler waren nur mit einigen Klöstern verbunden. Im 12. Jahrhundert indes wurden dieselben zahlreicher von den Cisterziensern gegründet; und die Birtschaft in denselben war eine so ausgezeichnete, daß sogar Städte die Berwaltung ihrer Hospitäler in die Hände der bewährten Brüder legten. Das Cisterzienserkloster Pforta z. B. erhielt so die Berwaltung des Georgen-Hospitals in Ersurt 3). Borleuchtend in den Berten der christlichen Gastlichkeit und Barmherzigsteit wie in ötonomischer Tüchtigkeit stand der Orden in hoher Gunst bei den beutschen Fürsten.

Und doch zeigen sich in eben diesem Jahrhundert schon hier und da Spuren des Berfalles. Den Statuten von Citeaux 3u= wider treten jest die ersten Symptome einer Beränderung im wirt= schaftlichen Berhalten auf, indem der Eiser, sich von Zehntpflichten zu befreien, immer größer wird, während jene vorbildliche Trieb=

<sup>1)</sup> Mone, Beitfchrift I, 147 f.

<sup>2)</sup> Binter, Die Cifterzienfer des nordöftl. Deutschlands II, 142.

<sup>3)</sup> Binter II, 144. hier noch andere Fälle. Bgl. für bas Klofter Eberbach Done, Zeitichr. II, 262.

traft bes fleifes nachläßt 1). Es wird fich fpater zeigen, welche Tragweite über die wirtschaftliche Lage hinaus biefes Zurüchleiben hinter der urfprünglichen Aufgabe gewann. Schon jest wird es dazu mit beigetragen haben, daß die Bettelorden wie ein glänzendes Geftirn fo fchnell aufsteigen, fo bald in der öffentlichen Geltung bie arbeitenden Mönche überholen tonnten. In den reich werbenden Cifterziensern fab das Bürgertum Ronturrenten auf bem Gebiet des Erwerbs, in den Bettelorden Ideale des aftetifchen Lebens. Mit Ehrfurcht blickte es auf diefe Rachahmer der Armut Chrifti, denen es auch zugute tam, daß fie über Behnten und Ungeld nicht mit dem Bürger in Streit geraten, mit ihrem Befitz und ihrer hantierung dem Gewerbe nicht unbequem werden Die Erfolge, die fie auf einem anderen Arbeitsgebiet, tonnten. in Bredigt, Seelforge, Gelehrfamkeit errangen, festen die Barochialgeistlichteit, nicht das Bürgertum in Berlegenheit. So befreundete fich mertmürdigerweife die foziale Macht, welche damals mit leidenschaftlicher Spannung der Rraft für Erwerb und Eigenbefitz thätig war, mit ber neuen tirchlichen Erscheinung, welche Erwerb und Befitz verschmähte. Die Franzistaner hinmiederum befetten ibrerfeits mit Borliebe die großen Städte; borthin wies fie ihr Beruf, die Bollspredigt und die feelforgerifche Einwirtung auf die Maffen. Bas fie hier leisteten, erinnert in den guten Tagen des Ordens an die Bestrebungen der Gegenwart für "innere Miffion" und hat in der Reihe der Liebesmerte des Mittelalters eine Ehrenftelle.

Doch hatten die neuen Orden kraft ihres Prinzips die Bedeutung, eine soziale Gesahr, an der das Mittelalter leidet, zu steigern, sie noch dazu mit dem Schimmer der Bollkommenheit zu umgeben. Denn die Bollkommenheit des Lebens durch freiwillige Armut ließ auch den Bettler ohne Ordenskleid weniger häßlich erscheinen. Noch gründlicher, als es schon ohnehin — und wie reichlich! — geschehen, ward das Urteil der Ehristenmenschen über bettelnde Armut irre geleitet; die Schmach und stittliche Geschr derselben hat das Mittelalter nie erkannt; aber jetzt sing die Schmach an sich in Ehre zu verwandeln, und

1) Done, Quellen zur babijchen Landestunde III, 35.

der terminierende Mönch, ber auf die Dörfer ging, um Brot und Räfe zusammenzuholen, war für das Gefühl der anderen, die auf Bettel ausgingen, fast eine ermutigende Gestalt.

Aber auch abgesehen von diefer Rückwirkung erstand mit bem Anwachsen der Bettelorden ein wucherndes Gebilde, das am Ganzen des Boltslebens zehrte. Je beliebter und je zahlreicher jene wurden, defto größere Opfer machten fie, die nicht arbeiteten und boch agen, nötig. Wenn die Berechnung richtig ift, daß der ichwarze Tod in Deutschland 124 400 Bettelmönche weggerafft 1), und wenn diefe Bahl als ein Drittel der Gefamtfumme angenommen wird, fo erhalten wir einen Gindruck von dem Gemicht biefes fozialen Faktors. Bas immer Sutes die Mönche am armen Bolf geschafft haben, fie haben die Armut felbst nicht gemindert. Sie bildeten eine Körperschaft, die aus himmlischen Beweggründen bie irdifche Arbeit verschmähte und mit Anspruch auf chriftliche Bollfommenheit die hand nach dem Almosen der nicht Bollfommenen ausftredte. Es war wohl nicht Bufall, bag gleichzeitig mit den Bettelorden die Beahinen emportamen. Die Gunft aleicher Anschauung von verdienstlicher Armut hob fie. Aus den Niederlanden nach Deutschland verpflanzt, finden fie fich bald 2) als Affiliierte ber Bettelorden an vielen Orten. Sie lebten nach der britten Regel des h. Franciscus, durch die dem Bettelorden eine "breite, vollstümliche Grundlage" gegeben mar 8). In Röln erfchienen fie im Jahre 1247, und 1261 waren ihrer ichon zweitausend. Am Rhein und in Oberdeutschland begegnet man ihnen überall; aber auch bis in die Mart Brandenburg finden sich ihre Spuren. Noch jest fteben "Beghinenhäufer" unter ben Ruinen des Klofters Lindow. Die an Frrungen und Schicksalen reiche Geschichte der Beghinen 4) ift boch auch mit der der chriftlichen

1) Safer, Gefch. b. Med. III, 130.

2) Anfänglich lebten fie in Genoffenschaften unter Meisterinnen, die mit disziplinarer Befugnis ausgestattet waren.

3) über die Tertiarier vgl. Safe, Franz von Affifi, S. 65 ff.

4) Durch ihre Beteiligung an der Härefte der freien Geifter verfielen sie befanntlich der Extommunikation. Bgl. die Bulle Klemens' V. im Corp. jur. can. lib. III, tit. XI, cap. 1 und die Johanns XXII. in der Extrav. Joann. XXII. tit. VII.

Theol. Stud. Jahrg. 1888.

Liebesübung verflochten. Sie dienten ben granken in den Hofpitälern, halfen beim Begräbnis, lagen pflichtmäßiger Gebetsübung ob. die jemand sich bei einer Stiftung ausbedungen hatte. So als betende Gehilfinnen des Seelenheils anderer haben fie auch ben Namen "Seelfrauen" getragen. Deist waren fie arm; boch bereiteten ihr Dienst und ber Gifer des Stifters ihnen zuweilen auch eine behagliche Lage, fo daß der Stadtrat, um fich die Steuer von ihrem Güterbesit nicht entgehen zu laffen, ihnen das Bürgerrecht verlieb; anderseits reichten oft bie Almosen nicht für fie zu. Sie nährten fich dann von Bandarbeit, namentlich Räben, Beben und feiner Stickerei, oder vom Bettel 1). Wie bedeutend ihre Bflegethätigkeit in verschiedenen Zeitabschnitten gemefen fei, wird fich nicht völlig beutlich ermitteln laffen 2). Aber auch abgesehen von den Schäden, die fie durch die "freien Geifter" bann durch Freiheit des Fleisches erlitten, find auch fie ein Symptom für die ungesunde Seite mittelglterlicher fozigler Buftande. Sie bilden mit all den Jungfrauen, welche das Gelübde bindet, eine "Frauenfrage bes Mittelalters", welche manche ichlimme Frucht getragen bat. Uls die Orden, an die sie fich angeschlossen hatten, sittlicher Faulnis verfielen, find fie von derfelben mitergriffen worden.

Für das 13. Jahrhundent aber ift die Reihe der imponierenden und für die christliche Liebesthätigteit fruchtbagen Erscheinungen des

<sup>1)</sup> Ennen III, 819 f. 826. C. Bücher, Die Frauenfrage des Mittelalters (1882), S. 23 ff. Frant, Gesch. von Oppenheim, S. 113. Jäger, Schwäbisches Städtewefen des Mittelalters, S. 489. Bgl. auch in Herzog, Real-Enc. den Art. "Begharden, Beghinen".

<sup>&</sup>lt;sup>9)</sup> Es muß auffaßen, daß bie Buße Sohanns XXII., welche fie einigermaßen refituiert (vgl. oben die Erfommunifationsbußen), gerade die Arantenpflege nicht erwähnt, während fie übrigens mit Auertennung nicht (part: "Verum quia in multis mundi partibus plurimae sunt mulieres, quae similiter vulgo Beguinae vocatae, segregatae quandoque in parentum aut suis, interdum vero in aliis aut conductis sibi communibus domibus insimul habitantes, vitas deducunt honestas, ecclesias de nocte frequentant, dioecesanis locorum et parochialium ecclesiarum rectoribus reverenter obediunt, curiositatem disputandi, aut auctoritatem, seu temeritatem potius praedicandi nullo modo sibi usurpant, nec se vel alias seu alios quos libet praemissis opinionibus erroribusque involvunt ..." (Extrav. comm. lib. III, tit. IX).

## Die Liebesthätigfeit ber deutschen Reformation.

Mönchtums noch nicht erschöpft. Eine der bedeutenditen ftellt fich in den Orden dar, welche unter dem Unbauch der Begeifterung durch die Kreumüge recht eigentlich aus dem Trieb der chriftlichen Fürsorge für Bilger und Kranke hervorgewachsen find. Mag es fein, daß bie Johanniter als Bflegeorden in Deutschland, auf das fich unfere Betrachtung befchränkt, weniger hervortraten 1), fo ift boch der Deutschorden neben feiner besonderen Miffions- und Rulturaufgabe im Often der Bflicht der Urmens und Rrantenpflege nachs gekommen. Den alten Breußen brachte er das Epangelium zwar auf der Spitze des Schwertes, aber der Unterdrücker baute nicht blog Burgen, sondern auch heimftätten der Liebe. Das bedeutete etwas für das Breukenvolk, das zwar feine Berarmten unterftütte. aber feine Arbeitsunfähigen und Rrüppel totschlug ober verbrannte 2). Marienburg erhielt drei Hofpitäler: das gerufalem. Geora- und Steiligengeift-hofpital. welche aus reichen Ländereien ihre Einfünfte Rein Ordenshaus war ohne Spital : der Komtur felbft zogen. hatte die Bflege der Kranken zu beauffichtigen 3), ein Oberft= Spittler in Elbing, mo eine ber bedeutendften Anftalten fich befand, hatte das Holpitalwefen von ganz Breuken unter fich. &r folate im Range dem Marschall 4), - ein Umftand, ber auf die Gettung der ihm zugemiefenen Aufgabe ein Licht zurückwirft.

Dem entsprach das Wirken des Ordens in Deutschland. In 12 Balleien durch das ganze deutsche Gebiet verzweigt, von Botzen bis Utrecht und von der Mosel die an die Weichsel hat er überall mit den Ordenschäusern Spitäler verbunden, in denen ein Spitteloder Siechmeister die Pflege leitete und überwachte; denn die Hausordnung gebot, die Aranken sollten nach Notdurft ehrlich ge= halten werden, der alten Gewohnheit des Ordens gemäß<sup>5</sup>). Halle a/S. war der erste Ort, wo der Orden im Jahre 1200 Fuß faßte und, unterstützt durch die Schenkung des Magdeburger

44\*

Digitized by Google

4

<sup>1)</sup> Bgl. Ratinger G. 264 gegen Safer, Geich. ber Rrantenpflege.

<sup>2)</sup> Ederdt, Gefch. des Rreifes Marienburg, G. 57.

<sup>8)</sup> Boigt, Gefch. Marienburgs, G. 52.

<sup>4)</sup> Ederbt a. a. D. Boigt, Gesch. Marienburgs, S. 84. Eine auf das heiligegeist-hospital sich beziehende Urfunde, S. 520 f.

<sup>5)</sup> Boigt, Gesch. des deutschen Ritterordens I, 259 f.

Bifchofs Ludolf von Kroppenstädt, zu Ehren ber h. Kunigunde ein Hofpital für Armen - und Rrantenpflege erbaute 1). Dann folgten rafch weitere Gründungen, die Ausbreitung des Ordens begleitend 2); auch ichon bestehende Anftalten murden ihm zugewiefen 3). Wie in Breußen Elbing, fo gewann in Deutschland Nürnberg burch das Elifabeth-Spital die Bedeutung eines Borortes 4). Und Gunft und Gnade murden über den Orden fo ausgefcuttet, bag er zu hervorragenden Leiftungen ausgerüftet mar. Babit und Raifer waren bierin wenigstens eins. Jener belohnte in ihm den letten fräftigen, verdienstvollen Träger des Rreuzzugegedankens burch Freisprechung vom Zehnten, durch die Erlaubnis, überall, von niemand beunruhigt, Almofen fammeln zu können, burch Beftätigung der zahlreichen Schentungen; Friedrich aber, dem Hermann von Salza ein Freund war, vergalt nicht nur die Berdienste um die Christenheit, sondern auch die Treue gegen den Raiser und fein haus, wenn er den Orben in feinen Sout und Schirm nahm und ihm außerordentliche Freiheiten gewährte 5). Unter Fürften, Grafen und Serren, geiftlichen und weltlichen, erwachte ein Gifer des Stiftens und Schenkens, durch ben der Orden ichnell zu einem umfangreichen Grundbefitz gelangte ; es ist der Abel deutscher Nation, der aus Christenpflicht und Standesbewußtsein fich gerade diefes Ordens annimmt, und wie würdig diefer solcher Hingebung mar, dafür zeugt das Bertrauen, das ihm die h. Elifabeth bewies, indem fie die Berwaltung ihrer Marburger Stiftung in feine Bände legte. Aber auch Nicht-Ritterbürtige wurden als Halbbrüder aufgenommen. Schwestern und Halbschwestern, Frauen aus dem Adel wie aus dem Bürgerstande haben in den Ordensspitälern Dienste

1) Boigt, Gefch. des Deutschen Ritterordens I, 2.

2) Im Jahre 1203 in Friesach und Kärnthen; 1210 in Regensburg; 1212 in Nürnberg; 1216 in Koblenz; 1220 in Speier; 1221 in Frankfurt. Bal. Boigt, Bb. I.

<sup>8</sup>) So bas Hospital in Altenburg (Boigt, S. 4); bas von ber h. Elifabeth in Marburg gestiftete (Boigt, S. 22 f.).

4) Boigt, Gefch. des Deutschen Ritterorbens I, 34.

5) Boigt, Gefch. Preußens II, 98 ff. 118 ff. (Dort auch Auszüge aus ben taiferlichen Urtunden und ben Bullen Honorius' III.)

geleistet. In späterer Zeit entstanden in manchen Balleien förmliche "Schwefterkonvente"; das Frankfurter Frauenkloster, dessen Bau 1344 begonnen ward, war mit einem Hospital für zwauzig arme Frauen verbunden, und die Pflege derselben war den Ordensschwestern, Jungfrauen aus altbürgerlichen Geschlechtern, übertragen 1). Auch den Priesterbrückern, zu deren Aufnahme adelige Geburt nicht erfordert ward, wurden die Werte der christlichen Liebe durch besondere Amtsverpflichtung befohlen. Sie hatten die Seelsorge zu üben, die Armen und Kranken zu besuchen, an ihrer Pflege sich mitzubeteiligen. Sie sollten die "Glänzsterne" sein, welche in Zucht, Sitte und Pflichttreue den Ritterbrückern voranleuchteten<sup>9</sup>).

Nur in Umriffen ift im Borftehenden ein Bild ber firchlichen Pflegeanstalten gegeben. Aber die Liebesthätigkeit ift nicht blog Unftaltspflege. Die Rirchen, Rlöfter, Bofpitäler hatten vielmehr auf Grund zahllofer Einzelftiftungen Almofen und Spenden verschiedener Art auszuteilen. An dem Todestage der Stifter im Anfchluß an die Seelmeffe erhielten Urme Brot, Luch zur Rleibung und Schuhe; naturalfpenden (largae) übermogen; boch teilte man auch wohl fleine Geldspenden (eleemosyna) aus; oder man gemährte den Urmen an jenem Tage ben Befuch der Badeftube, bie fich in jeder Stadt des Mittelalters findet, weil das warme Bad ein allgemeines Bollsbedürfnis bildete, deffen Befriedigung man nur den asketisch Lebenden entzog. Auch ward für gewisse Feiertage den Armen im Spital der "Tifch gebeffert", ftatt ber gewöhnlichen "Bitang" (Rompeteng) eine Extrafpende in Beifbrot, Fleisch und Wein gewährt. Plan, Ordnung ist in diesen Spenden nicht; es find, um einen treffenden Ausbruck Bugenhagens zu brauchen, "verftreute Gaben"; aber fie fallen boch, wie ein erquickender Regen in zahllosen erfrischenden Tropfen auf das Elend der Armen; fie erinnern uns, unter der Bahl jener ftattlichen Anftalten bie "Scherflein", bie Größe bes Rleinen nicht au überschen ; und wenn wir daran denten, daß es Barmherzigteit,

<sup>1)</sup> Boigt, Gefch. des Deutschen Ritterordens I, 380 ff. 344. Gesch. Preußens II, 114 ff.

<sup>2)</sup> Boigt, Gefch. des Deutschen Ritterordens I, 280 ff.

chriftliche Milbe ift, welche ben Beweggrund aller biefer Auftalten, Berte und Gaben bildet, so bekommen wir einen Eindruck von der fozialen Macht jener mittelalterlichen Kirche, dem wir uns auch bei einer kritischen Betrachtung nicht entziehen dürfen, wollen wir nicht ungerecht sein.

3.

Bur Rritit allerdings brängt ichon in ber äußeren Ericheinung jener Liebespflege manches. Diefe in ihrem hierarchischen Aufbau fo funftvoll gegliederte Rirche hat, eben weil fie auf hierarchischer Basis fich erbaut hat, bas hauptstück wirklicher Organisation. die gemeindliche, längft vernachläffigt, und ihre Erneuerung follte, mie wir feben werben, von einer gang anderen Seite angeregt werben. So hat auch alle von der Rirche und von den Rlöftern ausgehende Thätigkeit nur an jenen Anftalten feine Mittelpunkte, und um fie ift ein aus aller Welt zusammengelaufenes Seer Elender gelagert. Sene Anstalten gleichen Refervoiren, die fich aus taufend Buflüssen füllen, um fich nach taufend Seiten zu ergießen; aber Bufluß wie Abfluß haben mit der lotalen Rirchengemeinde feinen anberen als zufälligen Zusammenhang. Ferner fehlt in der Liebes= thätigkeit ber Rirche im ganzen bas padagogische Moment. Jene Maffen Urmer beschließen ohne Zweifel in fich Bofe und Gute, wirklich Silflose und Faule: die Barmherzigteit der Rirche öffnet allen ihre hand ohne Unterschied. Das es eine Aufaabe der Boltserziehung giebt, die gerade für rechte Armenpflege im Auge behalten werden muß, dafür scheint ber Rirche des Mittelalters die Erfenntnis völlig zu fehlen, mährend boch ihr anstaltlicher Charafter fie gerade auf diefe Aufgabe hinmies. Es muß demnach die fo auffallende Berfäumnis in ihren sittlichen Brinzipien einen Grund haben, den es aufzudecten ailt 1).

<sup>1)</sup> Uhlhorn geht in feinem verdienstvollen Auffatz "Borfludien zu einer Geschächte der Liebesthätigkeit im Mittelalter" (Zeitichrift für Rirchengeschichte, Bd. IV, Heft 1) jenen Zusammenhängen nach. Mit der Thefis Uhlhorns (S. 52), die Anschauung von der Berdienstlichteit des Almosens wurzele in einem fallchen Eigentumsbegriff, bin ich indes nicht einverstanden, halte vielmehr die asstetische Richtung der mittelalterlichen Ethik für die Burgel jenes Eigentumsbegriffes.

Der Einbruck von ber Grokartigkeit jener Leistungen wird ja zunächft badurch noch gesteigert, bag biefelben fämtlich ben von ber Rirche ins Bolfstum eingepflanzten und alle Schichten besfelben beherrschenden Beweggründen entstammen. Bas irgend gegeben wird, wird "durch Gott", um Gottes Willen gegeben. In ber Predigtlitteratur ift uns noch fprechender als in den Summen ber Rirchenlehrer ein Zeugnis bavon bewahrt, wie die Rirche jenes Motiv pflanzte und pflegte. Sier wo fie auf Berg und Gemiffen des Boltes einwirft, feben wir ihrer Liebesthätigteit ins Berg, und bie innerliche Seite berfelben, die fich uns da erfchließt, bietet Büge bes Gemeinchriftlichen genug. Es ift boch chriftlicher Bruderfinn, wie er die Gegenfäte von arm und reich innerlich ausaleicht, wenn eine Brediat das Gebot, fich über den Nächsten zu erbarmen fo auslegt: "Du follft gedenken: o weh, herr vom Simmel, wie ift ber arme Menfch fo wohl ein Menfch als ich; o weh, herr, nun haft bu ihn fomohl geschaffen wie mich; o weh herr, nun haft du mir Ehre und Gut gegeben, fo haft du ihm alle Armut und alles Ungluck gegeben. Ach herr vom himmel, fo magft bu mir's allessamt nehmen und magft mich fo arm ober ärmer machen als ihn." 1) - "Die Geneigtheit, sich so innerlich bem Armen gleichzustellen, nicht aus dem Unglud, fondern aus dem Besitgtand heraus die Anfrage an Gott zu richten : , Barum mir bas? ' ift fie nicht eine Frucht bes chriftlichen Geiftes, demutiger Dankbarkeit? Aber noch ausdrücklicher beruft fich die Ermahnung zur Gutthat auf die Pflicht ber Dankbarkeit gegen ben Erlöfer: Man foll die armen Dürftigen gern feben an dem Wege, und ihr follt fie haben an dem Tifche um besmillen, daß wir Gott tonnen banten, barum daß er uns von berfelben Armut und von ber Rrankheit schön und reich und alfo ftart hat gemacht. " 2) Über diefe Betrachtung überwiegt allerdings eine andere. War doch feit länger als einem halben Jahrtaufend das Almofengeben den Mitteln, das Beil zu gewinnen, angereiht. Längft auch hatte bie

2) Leyfer, Deutsche Predigten, S. 45.

<sup>1)</sup> Deutsche Predigten des XIII. Jahrhunderts, herausgeg. von Grieshaber, Abtig. I, S. 58.

Scholastif dies lehrhaft ausgebildet. längst war die Braris im deutschen Bolle eingelebt. Doch ift neben ber Betrachtung des Almofengebens als eines Bugwerkes oder einer verdienftlichen Leiftung der fittliche Ernft lebendig genug, um die Gefahr ftolger Selbstgerechtigkeit zu erkennen. "hochmut", beißt es in einer Bredigt. "tommt von auten Dingen, fo bag einem bas Gemut fteigt, ba man Almofen giebt: auch wird trot mancher Trübung des ethifchen Blides, welche burch das Intereffe an firchlicher Übung bedingt ift, gegen jene Moral Berwahrung eingelegt, die sich vom sittlich Berbindlichen burch Berdienstliches lostaufen und fich mit beflecktem Opfer Gott naben möchte: Du follft opfern bich felbst mit allen Giebst du Gott dein Gut und dich felbft dem auten Berten. Teufel mit fündlichen Werken, bas ist ungleich geteilt. Gott der hat beide geschaffen, bich und das Gut; barum fo will er beide Opfere dich felbst allererst und danach bein But, das feien haben. beine Almofen. " 1) - "Hätteft du einem Manne fein Rind zu Tode geschlagen, fagt ein anderer Brediger, fo willkommen du dem wäreft, wenn du es ihm brächteft, fo willtommen bift du Gott mit dem Opfer ungerechtfertigten Gutes" 2).

Berwahrungen wie diese hindern indes die Anschauung, daß das Almosen Bersorgung der eigenen Seele sei, nicht, die christliche Nächstenliebe zu beeinträchtigen und zuweilen auch die stittliche Erkenntnis zu trüben. Welche rohe Vorstellungen von der Krast des Almosens an der kirchlichen Lehre emporwuchern konnten, zeigt eine Wundermär, welche ein Prediger unter Berusung auf Papst Gregor den Großen seinen Juhörern treuherzig erzählt. Ein Mensch, der den Armen gern gab und dabei unkeusch lebte, starb. Da ward einem guten Manne in Rom ein Gesicht, wie es um jenen stand. Ihm deuchte, wie jener über eine hängende Brücke gesührt ward, unter der ein grundloser See von Schwefel und Pech wallte, in dem die Teussel schwammen wie die Frösche in einem schmuzigen Pfuhl. Da auf dieser Brücke den Unkeuschen bestimmt war auszugleiten, so siel auch jener; aber zwei Engel

<sup>1)</sup> Leyfer, G. 57.

<sup>2)</sup> Grieshaber, S. 89.

zogen ihn aufwärts mit den Armen und mit den Händen, damit die Almosen gegeben waren, während die Teusel abwärts zogen. Dieser Streit währte lange, wer da siegte, sagt das Buch nicht. <sup>1</sup>)

Bar das Almofen ein Bugmert, fo fteigerte fich feine Bedeutuna noch durch das Bineinreichen der Buße in das Fegefeuer und durch die Berknüpfung der Bugleiftungen diefes Lebens mit der Bein bes Jenfeits. 3m Sinne einer rechnerisch gebachten Rompenfation mard es Grundfat: Je mehr Buke, defto meniger Fegefeuer; je meniger Buße, desto längeres Fegefeuer 2). Die Bhantafie ber Brediger und der grüblerische Sinn der Scholaftiter maren gleich geschäftig, biesen Gefichtspunkt recht mirkfam zu machen, iene, indem fie die Bein des Fegefeuers mit brennenden Farben ausmalten, diefe, indem fie biftinguierend die Frage: "Wem und in welchem Mag nuten die firchlichen Silfen ?" für die Seiligen die Mittelguten, die Mittelböfen und die gang Böfen untersuchten 8). Für die Mittelklaffe waren die Aussichten am günftigften, und bie Mehrzahl mird geneigt gemefen fein, fich und die Angehörigen jener zuzuzählen. So entstand eine Liebesthätigkeit besonderer Art: den armen Seelen im Fegefeuer zuhilfe zu kommen. Wer wäre nicht willig gewesen ju folchem Liebesdienst, wenn er bie Hige jener Glut ermog, ju welcher bie des irdifchen geuers fich verhielt wie die des gemalten zum irdischen, wenn er die Länge jener Strafzeit in Anfchlag brachte, in der nach vielen Jahren gezählt werden tonnte! Bas wollten bier Opfer an zeitlichem Gut bedeuten! hatte boch Bruder Berthold gefagt : "Unfer herr rechnet es ihnen alles ab an ihrer Buge, die fie ba am Fegfeuer brennen follten; und man möchte einer Seele mit folchem Frommen helfen,

- 1) Lepfer, G. 64f.
- 2) Berthold von Regensburg.

3) Petrus Lomb. IV, dist. 45 b: "Mediocriter malis suffragantur ad poenae mitigationem: mediocriter bonis ad plenam absolutionem". Der Lombarde braucht den Ausdruck absolutio für die Befreiung von der Fegeseieuerstrafe, was zu beachten ist, da die tatholische Polemit sich in dem Streit über die Bedeutung des Ablasses so gern auf die Schulterminologie versteift. da sie zehn Jahre brennen follte, daß man sie in fechs Wochen erlösete." 1)

Ein ungeheures, aber fehr wirkfames Motiv entstand fo ans bem grrtum der tatholischen Beilolehre, und die Liebe ward bebroht, von der Furcht ausgetrieben zu werden ; aber wo bas Gewiffen die Rurcht icharfte, bat diefe gewiß auch des Geizes Spro-Digkeit oft geschmeidig gemacht. Das lebendige Bedürfnis, fo furchtbarem Schrecknis gegenüber fich mit Barmherzigkeit zu verbünden, wirkte zusammen mit bem fteigenden Reliquienunwefen auch bahin, den Kultus der Heiligen immer vollstümlicher zu machen. Das Bertrauen auf ihre Fürbitte und auf die Kraft des Almofens brängen fich feit ben Rreuzzügen immer mehr vor; immer neue Alture werben gegründet, ichon beim Bau der Rirchen nimmt die Anlage des Chores auf das Bedürfnis Rückficht, indem ein Kranz von Apsiden die Offfeite umgiebt; an die Pfeiler des Schiffes lehnen fich Altäre: Ravelle auf Ravelle wird gebaut, Meffe auf Meffe gestiftet und mit ihnen zugleich die Bahl der Spenden vervielfacht. Es wird zum Ausgang des Mittelalters in vielen Rirchen großer Städte, fo wie in St. Jakobi in hamburg fast jeder Tag feine Seelmeffe, mancher fogar eine ganze Anzahl gehabt haben 2).

Diese geistliche Liebesthätigkeit, welche aus martervollem Kerker die Gefangenen loszukaufen suchte, konnte sich auch ohne den Sinn wirklicher Rächstenliebe behaupten. Und wie oft wird die Liebesthätigkeit an den Armen nur Mittel für jene scheinbar höhere gewesen sein! Jener rechnende Geist nämlich macht sich in Fragen geltend, welche den Egoismus der Heilssicherung allzu deutlich erkennen lassen 3), und den Almosenempfängern eine eigentümliche Stellung zuweisen, die zwischen der Herrlichkeit eines Patrons und der Niedrigkeit eines bezahlten Fürbitters schwankt. Denn

3) Petrus Lomb. IV, dist. 45 d.



<sup>1)</sup> Berthold von Regensburg, S. 332.

<sup>2)</sup> Staphorft, hamb. Kirchengesch. III, 878 ff., hier ein Berzeichnis fämtlicher Meffen. Hierdurch war es bedingt, baß die Zahl der Geiftlichen sich immer mehr steigerte. Hannover hatte ihrer damals 69. Uhlhorn, Zwei Bilder aus dem Kirchlichen Leben der Stadt hannover (1867), S. 11 f.

## Die Liebesthätigkeit ber beutschen Reformation.

biefe nahmen freilich nach jenem Wort bes herrn auf in die ewigen Hutten; fie vermitteln es durch ihre Fürbitte, daß der Berr fpreche: "3ch bin hungrig gewesen und ihr habt mich gespeist"; aber es ward auch dafür gesorgt, daß fie ihres Fürbitteramtes warteten zu rechter Zeit und in rechtem Maße. Sie mußten mit zur Deffe erscheinen; ber Verfäumende ging leer aus, wenn alsbald nach berfelben die Spende verteilt ward auf dem Rirchhof. am Grabmal des Stifters oder im Kreuzgang. Bie ein Bertrag lautet es nicht zum Vorteil des Liebesfinnes, ber nicht das Seine fucht, wenn die Stiftungsurtunden jene Bflicht allzu pünttlich fixieren. Begen bas Ende des Mittelalters nimmt diefe juridifche Beraröberung ber Liebe immer mehr zu. Adelheide v. Fulmentingen, welche 1393 für die Beginen ein haus mit hof und hofraite in Ulm ftiftet, bestimmt, daß an gemiffen Tagen vier derfelben an ihrem Grabe und dem ihres Gemahles beten 1). Und bie Bohlthäter des Lubeder Hofpitals fichern fich noch forgfältiger: die Aranken sollen die vorgeschriebenen Gebete für ihre Wohlthäter fprechen, fo lange ihr Zuftand ihnen erlaubt, die Lippen au bewegen 2). So materialifiert fich Frömmigkeit und Liebe zugleich. Bas brückt herrlicher die Dankbarkeit ans, als das Gebet im Berborgenen, mit welchem der Urme feinen Wohlthäter fegnet! Die statutarische Forderung verletzt die Liebe in ihrer sittlichen Schönheit, der Einfalt, und in ihrem Udel, der Freiheit.

In diesem Herabsinken zum Gesetzlichen und Außerlichen, in der Abzielung auf Straferlaß, in der Vermischung mit einem Triebe der Selbsterhaltung, wenn auch höherer Art, waren die Wege für eine weitere Wendung nach abwärts schon angebahnt, welche sich, eine verhängnisvolle Frucht der Kreuzzüge, eben jetzt vollzog. Längst schon hatte die alttirchliche Bußprazis, die anfangs nur von Milderungen der auferlegten Bußübung wußte, auch eine Umwandlung in andere "verdienstliche Werke", unter anderem auch in Almosen, verstattet. Das Liebeswert hat so der Ablaßtheorie ihre Genesis ermöglichen helfen, die Ablaßprazis auf die Liebes=

<sup>1)</sup> Jäger, Schwäbisches Städtewesen, S. 496.

<sup>2)</sup> Michelfen, Schleswigsche Kirchengesch. II, 143.

gefinnung zurückgewirkt. Beide bleiben fortan in verhängnisvollem Bunde.

Die Rreuzzüge, welche ben Gifer burch Blenarindulgenzen, wie fie die Kirche vorher nie gemährt hatte, anfeuerten, verlangten zunächft große perfönliche Opfer; fpäter fleinere: Geldopfer. Die Materialisierung des Sittlichen war hiermit noch völliger geworden, ber Wechslertifch in den Tempel gesetzt, das Geld als Äquivalent für fittliche Werte zugelaffen mit der allzu nahe liegenden Gefahr, bag Gott Mammon feine damonische Macht entfalten werbe; und in der That, fo erschreckend war die Birkung der neuen Praxis alsbald nach ihrer Einführung, daß schon das Lateran= tonzil 1215 Bortehr zu treffen hatte. Der Bugernft des Bruder Berthold sträubte fich noch vier Jahrzehnte fpäter, die vollendete Thatsache als kirchlich gultig anzuerkennen. Er erinnerte fich nicht, biefe Bfenningprediger in feiner Jugend gefeben zu haben, es wollte ihm nicht in den Sinn, daß fie vom Babfte die Gewalt haben follten, einem Menschen die Sünde abzunehmen um einen Seller. Lügner fah er in ihnen, welche den Teufel frönten mit viel taufend Seelen, Mörder ber mahren Bufe 1)! Der treue Barner behielt Recht. Nicht nur Mörder ber Buge wurden die Ablagprediger 2), fondern auch Mörber der mahren Liebe. Rach ber icholaftischen Formel follte zwar Liebe (charitas) den Chriften zu einem Gliede bes mystifchen Leibes Chrifti machen, und fo fchien ber Anteil an dem Schatz der Berdienste Christi und der Heiligen auf einer innerlichen Voraussetzung zu beruhen. Allein mit dürren Borten wird es auch vom Dottor Angelitus ausgesprochen, daß die innerliche Richtung des Herzens und Willens nicht hinreicht, um aus jenem Schate Ablaß zu empfangen. Geld ift nun einmal ftipuliert, fo ift denn die Geldzahlung für den beilfamen Erfolg unerläßlich 8). So leicht wohnten im icolaftischen Syftem tieffinnige und rohe Betrachtung bei einander. Die vergröbernde Macht der Brazis

<sup>1)</sup> Berthold, Predigten, S. 208. 117. 132. 251.

<sup>2)</sup> Die Bugordnungen gehen seit dem 11. Jahrh. ihrem Ende entgegen. In die spätere Zeit fallen nur noch einige Rompilationen. Bafferschleben, Die Bugordnungen der abendländischen Kirche, S. 95 ff.

<sup>8)</sup> Thomae Aquinatis Summa theol. IV, qu. 25.

bewährte sich auch hier: nicht das Unsichtbare, die Herzensgefinnung, fondern das Sichtbare, die Leistung, die Geldzahlung hat im weiteren Berlauf dem Ablaßtreiben das Gepräge aufgebrückt. So ist die Liebesthätigkeit tief dadurch geschädigt worden.

Gleichzeitig mit diefem Umschwung und ehe derfelbe feine verberblichen Birfungen ganz entfalten tonnte, machte fich indes eine pertiefte und verinnerlichte Astele in einer Beije geltend, welche ber Liebesübung zugute tam. Der Geift der Myftit, welche ichon zu Ende bes 12. Jahrhunderts Frauen zu Brophetinnen machte, burch ihren Mund Rirchenfürften ftrafte, gegen den Reichtum und bie Berweltlichung ber Rirche, gegen die Uppigteit und Zügellofigfeit des Klerus Zengnis ablegte, hat damals namentlich in der Frauenwelt zugleich mit dem Ernft der Buße den Eifer und die Innigkeit der Liebe angefacht. Es war St. Bernhard, ber auch auf deutsche Frömmigkeit Einfluß gewann 1). Er gab ihr die unmittelbare Bezogenheit auf die Berson des Erlöfers. Seine Betrachtung des Berhältniffes der Seele zu Chrifto als eines bräutlichen war zwar einfeitig und tonnte der religiöfen Bhantafie Anftok geben, in finnlich geartete Borftellungen auszuschweifen; aber der gefährlicheren Ausartung des Seiligentultus geschah burch fie einiger Abbruch, und nichts Geringes war es, daß in jener Beit, wenn auch in unvollkommenem Ausbrud, bie Bergen in ein unmittelbares Berhältnis zu Chriftus eingewöhnt wurden. Bie oft hat doch gerade aus diefem die chriftliche Liebesthätigkeit ihre ftärtiften Antriebe empfangen! Die aus der Geiftesart des Bernhard entsprungene ältere Myftit folog bann leicht einen Bund mit ber Ustefe, welche durch bie gewaltige Berfönlichkeit bes Franciscus von Affifi fcnell und weithin machtig wurde. Denn auch bier war bie Astefe liebreich und bie Liebe astetisch. Allerdings tritt die Trübung burch Astefe in den Geiftesgenoffen des Franciscus ftärter hervor; die Liebe zu den Elendeften ift im Begriff, in eine Leidenschaft für das Etelhafte auszuarten, die Selbstverleugnung, diefe Begleiterin ber Liebe, fich zur Selbstmarterung und Selbst-

<sup>1)</sup> Bgl. Preger, Gefch. d. deutschen Myftit I, 32; er berichtet dies speziell mit Bezug auf hildegard von Bingen.

vernichtung zu verzerren; und auch diefe Trübungen haben fich auf jene muftisch augeregten Rreife übertragen. 3mmer mar auch fo der Liebe nicht nur ein Vorbild ber Selbstverlengnung in Ehrifto gezeigt, fondern ein Gegenstand gegeben, in ben fte fich mit Imnigteit versenkte, um aus ihm Rraft und Innigkeit zu schöpfen. Chriftus ward in ben Elenden gesehen und geliebt, ihm ward in ben Riedrigen gedient, aus ihm der Lohn innerlich empfangen, während andere Belohnung verschmäht marb. Beide Seiten diefer Sinnesart fpiegeln fich in dem Leben der Landgräfin Elifabeth ab, bie eine Diatoniffin von Gottes Gnaden gemesen ift. Bon 2nfang ift in ihrer Frömmigkeit und demütigen Liebe ein Bug von Weltverachtung, boch zerftört derfelbe das lichte Bild bes Menichlichen in ihr nicht. Wir werben beffen gewahr, wenn fie im ichlichten wollenen Rleid barfuß ben Felfenftieg von ber Burg zur Rirche hinabschreitet, um mit ihrem Rindlein den Rirchgang ju halten, und wenn fie bann, nachhaufe zurückgetehrt, das Rleid ben Urmen ichentt. Befremdlicher ichon, wenn fie einen Ausfätzigen, ben fie felbst gereinigt, in bas Bett ihres Gemahls legt. Dann trübt fich die harmonie ihres inneren Lebens, feitdem, von der Fürforge Gregors IX. bestellt, Konrad von Marburg ihr Seelforger ober vielmehr der Beherricher ihres Seelenlebens und der Bernichter ihres persönlichen Billens wird 1). Es war gottverordnete Nachfolge Chrifti, als die Rönigstochter im frifchen Schmerz um den Tod ihres geliebten Mannes mit ihren beiden Rindern im Winter aus der Bartburg hinausgestoßen ward, vom Spott derer gefolgt, welche fie mit Bohlthun gesegnet hatte. Aber Särteres noch mar ihr in ber astetischen Schule jenes Menschen aufbehalten, ber ihren Rücken geißelte und ihr Backenstreiche gab, bamit fie zup völligen Abtötung des Billens gelange. Dort lernte fie von der Mutterliebe lostommen und nur noch Nächstenliebe für ihre Rinder haben 1).

1) Bgl. die Aufjätze von Begele (in Sybels hift. Zeitichr. V, 351) und E. Rante (in der Allgem. deutschen Biographie). Gegen die Wegelesche Schätzung der Quellen ift zu beachten C. Bend, Die Entstehung der Reinhardtsbrunner Geschichtsbilcher (1878). -- Inbetreff der religiösen Einbrlicke, welche Elisabeth in ihrer Jugend empfing, wird der Hinweis auf die Mutter-

So lagert sich über einen der liebreichsten Menschen, welche über diese Erde gegangen sind, der tiefe Schatten der katholischmönchischen Ethik, so ist Elisabeth typisch für ihre Zeit, sofern die mönchische Anschauung vom vollkommenen Leben in ihr sich durchsett. Auch hier verliert die Liebe zuletzt von ihrem Wesen: statt das Menschliche zu vollenden, läßt sie die natürlich-sütliche Seite bes Menschliche zu vollenden, läßt sie die natürlich-sütliche Seite den Geist in diesem Sinne verstanden, sührt zur Austilgung der Personlichkeit, zum Bruch ursprünglicher Gottesordnungen.

Diefer astetische Zug ift der Liebesthätigkeit aller Frauen diefer Richtung eigen. Sedwig, die Gemahlin Seinrich, des Bärtigen. hat als Berzogin von Liegnit ben Druck ber Slaven erleichtert, bas Los der Gefangenen gemildert, auf eine menschlichere Bandhabung der Justiz durch ihren Ginfluß bingemirtt und ihren Bemahl bestimmt, ein Ciftercienserinnentlofter reich zu botieren, damit es eine Erziehungsanstalt für arme Madchen werde. Ebendiefelbe hat in 40 Jahren nur einmal, als fie trant war, fleisch gegeffen; fie hat die Geschwüre ber Ausfätzigen, die fie pflegte, gefüßt ! - Jutta, aus dem haufe der herren von Sangerhaufen, zog, nachdem fie eine Zeit lang ben Urmen gedient und Ausfätzige gepflegt, 1260 ju den Preußen, um dort als Ginsiedlerin für den Chriftenglauben zu miffionieren. 3hre Rinder hatte fie vorher - ihr Mann war auf einer Rreuzfahrt nach dem heiligen Lande gestorben - ins Rlofter gebracht. Befremdet uns an folchem Thun die felbsterwählte Ustefe, ehrmurdig bleibt, jener Richtung entstammt, die Freudigkeit, welche sich auch in dem van Gott auferlegten Rreuz behauptet, dem Beffimismus mie der Selbstfucht wehrt und den Liebesfinn fteigert. Die heilige Elifath hat nie, auch nicht mährend der Zeit der härtesten astetischen Übungen, jene Seiterteit fich trüben lassen. Gleichen Sinnes hat Bedwig, eine christliche

schwester, Hebwig, welchen Ranke giebt, zu beherzigen sein; nimmt man hierzu bie Notiz Pregers (I, 133), daß Hildegard von Bingen auf einer Reise nach Oftfranken auch nach Richingen gesommen sei, wo unmittelbar darauf Hedwig erzogen wurde, so erscheint es wahrscheinlich, daß es die Sinuesart der Wystit war, welche durch Ermahnung und Vorbild dieser älteren Berwandten auf Elisabeth zuerst einwirkte.

Spartanerin, die Nachricht vom Tode ihres Sohnes, der über die Tataren siegend siel, mit der Danksagung empfangen, daß Gott ihr einen solchen Sohn gegeben. Bas bedeutete es doch, wenn die Erziehung der Töchter des Abels Äbtissinnen anvertraut war, wie jener Gertrud v. Hackborn, welche Bildung und praktische Tüchtig= keit mit Liebe und Sanstmut verband, von der uns erzählt wird, daß sie, zuletz gelähmt, sich zu den kranken Schwestern tragen ließ, um sie durch ihr Wort zu trösten, und, als auch die Sprache versagte, durch den Blick des Auges, die Liebtosung der Hand ihre Liebe ausdrückte! Die Leidenswilligkeit und Leidensfreudigkeit, wenn sie in solcher Schule gelernt wurden, wie viel haben sie der Liebe an ihrem Wert geholfen <sup>1</sup>)!

Der Blic auf diefe wolhthuenden Erfcheinungen fordert aber boch zu einer anderen Betrachtung auf. Diefelbe Rirche, welche hier zur Berleugnung des Natürlichen anleitet, welche in der Los. fagung von Mutter = und Gattenliebe ein 3deal der Bolltommenbeit zeigt, predigt Ablaß, fie ift nicht unintereffiert für irdifchen Besits, mährend fie den Gläubigen aus dem Boden natürlicher Gottesgabe und Ordnung bis zur Nichtachtung entwurzelt. Hierin zeigt fich ein tiefer fittlicher Biderspruch, ben die römische Rirche niemals prinzipiell überwunden hat. Die astetische Betrachtung hat zunächft zu einer Bertennung jener natürlichen Gottesordnungen geführt, welche auch auf Eigentum und Befit fich ausdehnt und fcon in der patriftifchen Zeit tommuniftifche Gedanten ftreift 2). Aus der Filtion eines Urzustandes beraus, in welcher die Erde allen gemeinfam gegeben worden fei, ermahnt Ambrofius, daß nie=. mand fein eigen nenne, mas über bas Bedürfnis hinaus aus dem gemeinfamen Gut genommen fei; und Auguftin behauptet, daß die Chriften ben für fie zureichenden Privatbefit nicht als Eigentümer



<sup>1)</sup> Preger I, 114 und die betr. Artikel in Herzogs Real-Enc. und ber "Allgem. beutschen Biographie".

<sup>\*)</sup> Eine Sammlung patriftischer Aussprüche bei Brentano, Die Arbeiterversicherung gemäß der heutigen Wirtschaftsordnung (1879), S. 250ff. über die Aussführung und Weiterbildung dieser Gedanken bei Thomas von Aquino, Paraldus, Antoninus Florentinus und in der Summa Astexana ist der Aufjah Uhlhorns zu vergleichen.

sondern als Armenversorger besitzen. Scholastiker wie Thomas und G. Biel, auch die ethischen Summen zu Ende des Mittelalters haben diese Sätze noch überboten.

Man wird freilich nicht urteilen dürfen, daß diefelben eine grundlegende Bedeutung hätten. Sie find nicht Grundlinien, fondern hilfslinien am Syftem der astetischen Ethit. Bürde mit ihnen voller Ernft gemacht, fo öffneten fie einem Rommunismus aus driftlicher Bflicht das Thor. In Birtlichteit ift nur dem Bolltommenen die volle Besigentäußerung als evangelischer Rat zugemutet, mahrend bas Gebot ber Liebe mit dem bescheidenen Bflichtteil abgefunden wird, in der äußerften Not vom Überfluß dem Nächsten beizufteben 1). Aber auch das Motiv der Berdienstlichkeit war ftart genug, um weithin zur Losfagung vom Befit bis zur völligen Enteignung ju beftimmen, und je reicher bie Rirche murbe. befto ichroffer mußte, ba ber Sat: ber vierte Teil des Rirchenvermögens fei Armengut, längft nicht mehr in Rraft war, jener Biderfpruch fich fühlbar machen. Bie tief er von ernfteren Geiftern empfunden ward, zeigen die Proteste, die Mahnungen, die prophetischen Barnreden, die apotalpptischen Beisfagungen, die in der Rirche felbft laut werden. Bie gefährlich folche Protefte waren zeigt die Geschichte des Arnold von Brescia. Die Rirche des Mittelalters hat jenen ethifchen Biderfpruch nicht übermunden; diefer aber hat fie felbst in den schweren Verfall ziehen helfen, welcher die firchliche Liebesthätigteit aufs tieffte mitbetroffen hat. 2Bir werden zu zeigen haben, wie fich in diefem Biderfpruch, der burch die zunehmende Intereffiertheit der Rirche für das zeitliche Gut immer ichroffer und unerträglicher wird, nicht einmal das astetische Motiv der Liebesübung in feiner Lauterteit behauptet; dann aber tritt im Berlauf der abwärts führenden Entwickelung auch der Schaden zutage, der fich in jenen tommuniftischen Sätzen als Symptomen anfündigt, und deffen Gefahr fich burch bie Glori. fizierung der freiwilligen Armut noch mehr fteigert: die Rirche vertennt, bag die irdifche Berufsarbeit eine gottgeordnete Form fittlicher Bethätigung ift, daß fie im Reich Gottes ihre Geltung,

<sup>1)</sup> Bgl. Uhlhorn a. a. D., S. 60ff. Theol. Stud. Jahrg. 1883.

fürs Selig. und Bolltommenwerden ihre Bedeutung behält; fo ficht fie nicht, daß ber Befit zeitlichen Gutes für biefe fittliche Aufgabe eine Boraussegung und eben badurch einen fittlichen Wert bildet: fo fast fie endlich die Liebespflicht nicht fo auf, wie fie mit ber Berufspflicht in der Einheit des Gehorfams gegen ben Billen Gottes verbunden ift. Jener Biderfpruch, welcher an ber Rirche haftet, überträgt fich auch auf die Liebesübung, verwirrt jest durch juridische, jest durch astetische Auschauung, tommt ihr Wefen nicht flar und voll aur Geltung. Die Belt des Mittelalters ift nun zwar in ber firchlichen Auffaffung fo befangen, bag eine bewußte, prinzipielle Auflehnung gegen diefelbe fich nirgend burchfest. Erft die Reformation, welche eine evangelifche Liebeslehre statt der einfeitig astetischen gab, welche die Rirche aus jenem fittlichen Biderfprnch von Beltherrlichteit und Beltverachtung befreite, hat auch jenen natürlichen Gottesorbnungen, dem fittlichen Recht der Berufsarbeit und des Gigentums zu feiner Geltung im Reiche Gottes verholfen und ichon baburch in der Geschichte ber driftlichen Liebesthätigfeit eine neue Gpoche begründet. Doch aber hat unbewußt der Lebenstrieb der um Berufsarbeit und Erwerb fich fammelnden Gemeinschaften eine Gegenwirtung gegen bie Befahren, mit welchen fie fich durch bie Rirche bedroht fahen, aus-Träger diefer Gegenwirfung ift das Bürgertum. gehen laffen. Die Erfolgt desfelben find von großer Bedeutung für die Ansgänge bes Mittelalters wie für die Reformation geworden; fo mag fich, da die Entwickelung einen langen Weg durchläuft, ein Zurückgeben in die ältere Beit rechtfertigen.

## 4.

Sehr früh haben auch in Deutschland Laien, die eine Kirche fundierten, Rechte und dadurch Einfluß auf das kirchliche Leben erhaften. Schon im siebenten Jahrhundert hatten sie es zu einer Aufsicht über die Berwaltung ihrer Stiftungen, ja, zum Teil zu einem Nutzungsrechte gebracht <sup>2</sup>). Eine Synode von Toledo 633

<sup>1)</sup> Bgl. Uhlhorn, S. 64ff.

<sup>2)</sup> Bland, Gefchichte ber chriftl. Gefellichaftsverf. II, 622. Rettberg II, 616 ff.

ertannte es fogar als billig, dag die Rirche einen verarmten Batron von ihren Gütern unterhalte 1), und im neunten Sahrhundert tounten Batrone ichon begehrliche Sände nach dem Kirchengut und fogar nach den firchlichen Opfern ausfireden 2). Dies fo früh bis zur Möglichkeit bes Mikbrauchs erstarkende Recht war es ohne Zweifel, bas auch Gemeinden, wenn fie Rirchen und Kirchliche Austalten ftiften, zugute tam. Die Geschichte ber alten tolnischen Bfarreien ift hierfür um fo lehrreicher, als es eine tirchliche Detropole war, in der fich, unter den Augen der Erzbischöfe, von ihnen felbft ermöglicht, die Bildung eines Gemeinderechts vollzog. Dort hatten ichon im Rahre 641 bie an ber Sudmauer ber Altftadt anfäsigen Acterleute, Beingärtner, Schiffer und andere Gewerbtreibende bie Kirche zum beil. Jatob famt einem Bfarrhaus erbant. Auf Grund diefer Leiftung find die Leute biefes Rirchfpiels und die der anderen ähnlich eutstandenen Barochieen im Befit fast aller Rechte, wie fie unfere neueren ebangelischen Rirchenperfassungen den Gemeinden erteilt haben, und ichon damals werden diefe Rechte von gemählten Bertretern ber Gemeinden mahrgenommen, den Rirchgeschworenen (jurati ecclesiae) die an anderen Orten auch Broviforen, Beiligenpfleger oder Beiligenmeister beißen, und welche hier und da ein weiterer Rreis von Bevollmächtigten umgiebt. Sie wählen und präfentieren den Bfarrer, permahren bie beiligen Geräte und verwalteten bas Rirchenvermögen wie famtliche firchlichen Inftitute. Das Armenvermögen gehörte in Köln zur Bfarrei 8). So erscheint bier ein Gemeinderecht, nicht auf Grund eines Bringips, fondern als Weiterbildung eines Rechts. das die moderne Betrachtung gern im Gegensatz gegen das Recht ber Gemeinde auffaßt, des Batronats. Leiftungen find die Grundlage diefes hiftorisch gewachfenen Rechts; biefe Gemeindes organe, die ben Pfarrer wählen, baben Rirche und Pfarre auch

5) Ennen I, 147. 641. 704 ff. 714. Maurer, Gefch. der Städteverf. II, 876 ff. Ein durch Umficht ausgezeichneter Mobus der Pfarrwahl, der allen Ronflitten zwischen der Gemeinde und dem Domtapitel vorzubeugen sucht, vom Jahre 1212, bei Ennen III, 799 f.

<sup>1)</sup> Pland II, 626.

<sup>2)</sup> Pland II, 781.

gebaut und dotiert, sie erhalten die Gebäude im Stand und erheben auch eine Kirchensteuer, den Fahrdenar.

Diefe intereffante Erscheinung ift nicht vereinzelt; wie alle rechtlich-fozialen Gebilde bes Mittelalters mit einer überrafchenden Beharrlichteit fich weiter burchfegen, fo findet auch diefe fich weiter= hin in vielen deutschen Städten 1). Mit ihr mar ein erfter teimartiger Anfang einer Organifation der Liebesthätigkeit auf der Grundlage ber Gemeinde gegeben, die ber Rirche ganzlich verloren Träger eines Amts in der Ortsgemeinde waren gegangen war. boch mit der Austeilung der Spenden und der Armenpflege begufs tragt 2). Für bas Ganze bes chriftlichen Lebens bedeutete allerbings diefer Reim pfarrgemeindlicher Organisation nicht viel, und überdies ift er von einer anderen Entwickelung, von der der Städte, überholt worden. Bie oft ift es bem firchlichen Gemeinderecht, diefer zarten Bflanze, begegnet, daß es unter dem Aufftreben handgreiflicherer, die Welt mehr intereffierender Mächte ober im Rampf ber Intereffen, verkummert ift. So ift in der Blütezeit des Mittelalters, von der wir reden, das parochiale Gemeinderecht im tommunalen fast aufgegangen, eine Entwickelung, welche für bie Reformation fehr folgenreich geworden ift.

Denn die Kommune, das bürgerliche Gemeinwesen, wird im zwölften Jahrhundert eine lebensfrische, aufstrebende Macht; das Streben nach Mehrung der Gerechtsame und Freiheiten ist die Seele aller Berhandlungen und Kämpfe zwischen Bürgern und Stadtherren. Eben die Kreuzzüge, welche die Macht kirchlicher Gedanken in weltgeschichtlichen Ereignissen offenbarten und die kirchliche Leistungstraft durch Zusluß von Schentungen und Stiftungen erhöhten, öffneten auch dem Weltverkehr neue Bahnen und trugen dem Auge des abendländischen Kunstissensen und die Rheingegenden, welche der neuen über die Alpen führenden Handelsstraße am nächsten waren, blühten auf; die Städte legten die Gestalt unbebeutender Kleiner Ortschaften ab, der Naturalienaustausch wich einem

<sup>1)</sup> Bgl. Maurer II, 876.

<sup>8)</sup> Mone, Beitfchrift I, 138f.

gesteigerten Geldverkehr; bie Verfassung der Städte, welche lange ber eines großen Fronhofs ähnlich gewesen, nahm jetzt immer mehr Bestimmungen bürgerlicher Selbstverwaltung in sich auf; und die Bürgerschaften selbst wußten im Gesühl ihrer Araft sich der Abhängigkeit von den Stadtherren, auch den Bischöfen, zu entledigen. Vergleich und Rampf nach Umständen brauchend, zieht sich dieser Prozes durch das ganze breizehnte Jahrhundert, um in einer Bischofsstadt wie Straßburg um 1300 mit der Abstreisung aller Rechte der alten Stadtherren und dem Übergang in eine freie taiserliche Reichsstadt zu enden <sup>1</sup>).

Eben hier, in Straßburg, tritt die Folge, welche diefer Umschwung für das Armenwesen gewinnen sollte, lehrreich hervor. Schon im Jahre 1263 erlangte die Stadt nach dreijährigem Rampse mit dem Bischof Walter v. Geroldseck unter anderen wichtigen Rechten der Selbstverwaltung auch die Abtretung der Hospitalverwaltung an die bürgerliche Gemeinde<sup>2</sup>).

1) Bgl. Schmoller, Straßburgs Blüte und die vollswirtschaftliche Revolution im 13. Jahrh. (Straßburg 1875).

2) Bgl. die allgem. Einleitung Degels zu Bb. VIII der Chroniken der beutichen Stäbte, S. 32. Siernach wird die Erflärung zu beanftanden fein, welche b. Maurer in feiner Geschichte ber beutschen Städteverfaffung für bie Thatfache giebt, bag "längft vor der Reformation die Armen- und Rrankenpflege (richtiger: bie Bermaltung ber Hofpitäler in ben Stäbten) aus ben Sänden ber Geiftlichen und Rlöfter in die ber Stadträte getommen ift". Maurer giebt als Grund hiervon die Steigerung bes Bertehrs an, ber viele unbemittelte Leute in die Stadt gezogen und fo eine Bermehrung der Mittel ber Urmen- und Krankenpflege veranlaft habe. So feien denn in allen beranftrebenden Städten von ber Geiftlichleit unabhängige Armen- und Rrantenhäufer, Findel- und Bailenhäufer errichtet worden (Bd. III, G. 102; vgl. auch Bb. III, S. 46 f.; Bb. IV, S. 101). Siergegen ift ju fagen, bag ohne vorhergegangene Anderung der rechtlichen Rompetenz bie bürgerliche Gemeinde nicht einmal die Selbftverwaltung ihrer eigenen Gründungen hätte beanfpruchen tönnen, höchftens bas Batronat. Noch weniger aber ift aus ihren Leiftungen die Erlangung des Rechtes auf Bermaltung eines ichon länger bestandenen, porber ber bijchöflichen Berwaltung unterftellten Bofpitals zu erflären. Und boch bebt, wie der Strafburger fall zeigt, den v. Maurer unter anderen anführt, ohne ihn als Schluffel für die Erflärung ber folgenreichen Beränderung zu benuten, biefe mit einer Rompetenzänderung an.

693

-

Eine Reihe analoger Erscheinungen schon in der nächsten Zeit zeigt, daß wir es nicht mit einer vereinzelten Begebenheit, sondern mit dem Resultat einer in allen Städten sich regenden Bestrebung zu thun haben. Völu ist 1275 nach Lämpfen, die sich fast durch das ganze Jahrhundert hindurchziehen, dahin gelangt, den Erzdischof, den bischöflichen Ofstjaal, auch den Kaiser und dessente, von ber Teilnahme an der städtischen Berwaltung auszuschließen. In Fraukfurt gewinnt die städtischen Berwaltung vom Jahre 1278 bis 1293 völlig die Oberhand; und die mittel- und norddeutschen Städte lassen gleichen Zug mit gleichem Erfolge erkennen. Über die Ersurter Bürger hat sich der Erzbischof bitter zu betlagen, daß sie alle seine Rechte an sich geriffen, und in Magdeburg ist 1285 der Innungsmeister Stockvisch als erster Proturator des Geisthofs genannt <sup>1</sup>).

Was das Bürgertum veranlaßte, die Hände nach der Berwaltung der milden Anftalten auszuftrecken, war nicht Einsicht in die Mängel, mit denen die kirchliche Armenpflege behaftet war, fondern das Interesse an der ölonomischen und finanziellen Seite derselben. Dies Interesse war in den durch Wohlstand zu Blüte und Freiheit gelangenden Städten ungemein lebendig. Wir erleben es gegenwärtig wieder, daß Besteuerungsfragen durch ihren Jufammenhang mit großen vollswirtschaftlichen Reformgedauten weit über die Bedeutung bloß ölonomischer Maßregeln hinansgehoben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ennen II, 214 f. 408. 415 f.; vgl. fürs 14. Jahrh., S. 497 f. — Kriegt, Deutsches Bärgertum, S. 82. Bock, Das Armenwefen zu Magbeburg, S. 227. Maurer, Städteverf. I, 645. — Sgl ferner für Münscherg Fränkliche Chroniken, Bb. I, S. XXIX; für Angeburg, wo sich ähnscherg Fränkliche Chroniken, Bb. I, S. XXIX; für Angeburg, wo sich ähnscher Rämpfe unter Dazwischentunft des Kaisers ichon im 11. Jahrhundert finden, v. Stetten, Gesch. von Augsburg I, 49. Die obige Darlegung berichtigt auch die Uhlborns ("Borfindien" in Briegers Zeitschrift, S. 495.), wach welcher die städtigte Realtion als durch schlechte Spitalverwaltung der Kirche hervorgernsfen erscheint. Die Opposition geht vielmehr gegen das lirchliche Güterwesen; und erst spitales Moment in jenen Gegensat. — Ratinger geht auf die sozialen Ursachen jener Änderung in der Berwaltung der Hofpitäler nicht ein; den umsichtigen guten Hanschalt der Bürgergemeinten erkennt er an (S. 280).

werben. Ein gleiches wird man im Mittelalter bemerken. Die beutichen Rönige hatten Urfach genug, alle Gelbangelegenheiten mit dem größten Rachdruct zu behandeln 1); für bas deutsche Bürgertum mar es in gleicher Beife Lebensfrage, alle Schädigung, Beeinträchtigung, Minderung der Einfünfte abzuwehren und nach neuen Einnahmequellen zu forfchen. In diefem Beftreben hatte es fich ju wehren gegen die mit Grundbefitz und mit Rechten reich ausgestattete und den Befit ftetig erweiternde Rirche; und die chriftliche Liebesthätigfeit bing fo eng mit ber mittelalterlichen Birtfchaftsordnung und durch diefe mit dem tirchlichen Guterwefen qufammen, daß fie in die fozialen Rämpfe zwischen Bürgertum und Rirche mit verflochten ward. Denn wenn auch nicht in fo ungeheuerem Umfange wie bie Rlöfter, hatten boch auch die Rirchen und Hofpitäler Grund und Boden queigen, und biefer Grundbefit mar in beftändigem Bachfen, vermehrte fich burch jede Stiftung. Da nämlich das tanonische Recht unter hauptfächlicher Berufung auf Lut. 6, 34. 35 bas Zinsnehmen als Bucher verbot, fo legte man jede Geldsumme, um einen Ertrag zu erhalten, in Grundstücken an. Man taufte das Obereigentum und empfing von bem Untereigentümer die vorher ausgemachte "Gült", eine jährliche Rente 2). Wer die Schenfung eines Rapitals beabsichtigte, beffen Binfen Urmen zugute tommen follten, legte basselbe in bie Bande einer Rirche, eines Hofpitals ober eines Rlofters, und diefe tonnten ben übernommenen Berpflichtungen nur nachtommen, indem fie das Obereigentum eines Grundftuds, eines Saufes, ober eines Felbes erwarben und den Untereigentümer zu der Lieferung der Raturalien verpflichteten, welche die Spende erforderte. Es war icon überhaupt für die bürgerliche Gemeinde miglich, wenn in der

2) Über die verschiedenen Arten dieser Anlage von Kapital vol. Arnold, Geschichte des Eigentums (1861), S. 60 ff. Nach Arnold ift der "Seelzins" eine Übergangsftuse vom Grundzins zur Rente (S. 95). — Eine populäre Übersticht giebt Bensen in der Keinen lehrreichen, aber zu kritiklos die mittelalterliche Armenpflege lobenden Schrift: "Ein Hofpital im Mittelalter" (Regensburg 1853). Bgl. auch Kriegt, Bürgerzwifte, S. 91 ff.

Digitized by Google

-

<sup>1)</sup> Bait, Deutsche Berf.-Gefc. VIII, 216 ff.; VII, 189 ff.

Stadtmart die Kirche, diese Großgrundeigentümerin, sich immer mehr ausbreitete. Die Grundstücke wurden durch die Leistungen belastet; wirtichaftete die Anstalt selbst, so beengte sie den bürgerlichen Gewerbsleiß, der über seinen Marktgerechtigkeiten mit Eifersucht wachte, mit ihrer Konkurrenz. Oft genug verzapsten Klöster und Hospitäler den Wein, der in ihren Bestigungen gewachsen war, selbst, und brachten ihr Korn molterfrei — frei von Mahlgeld — zur Mühle. Gaben sie aber ihre Güter in Erbpacht oder legte sie als "ewige Gülte" an, so konnte es etwa in schweren Zeitläuften geschehen, daß die Häuser und Güter versielen, weil weder Eigentümer noch Bächter sie ungutem Zustand erhalten mochten <sup>1</sup>).

Bon besonderer Bichtigkeit aber mar es für die städtischen Gemeinden, die Abgabenfreiheit der Geiftlichen nicht ichrantenlos fich erweitern zu laffen. Dag die Rirche für die Bedürfniffe des Gemeinwefens und für das allgemeine Befte Beiträge zu geben nicht verweigere, hatte Innocenz III. vorausgesetst, als er auf dem vierten Lateran-Ronzil betonte, daß bie Laien folche Silfe als eine freiwillig gewährte mit Dant aufzunehmen hätten 2); aber in ber Folgezeit murden dieje Detrete als Anhalt für Anfprüche auf völlige Steuerfreiheit von den Geistlichen benutt. Die Gegenwehr lieft nicht auf fich warten 3). In Deutschland trifft 1266 Erzbischof Engelbrecht von Röln die Beftimmung, bag alle Rirchengüter, ja auch das Eigentum firchlicher Personen in der Stadt und der Diöcefe Röln von allen Böllen und Laften frei fein follte 4): menige Jahre barauf ift die Stadt herrin aller Bermaltungsangelegen-Fortan feben wir beutsche Stadträte gegen die Erweitebeiten. rung des Grundbefiges ber Geiftlichen und ber geiftlichen Inftitute innerhalb der Stadtmart Bestimmungen treffen. Sie behalten fich bei Rauf und Schentung die Genehmigung vor und. fegen einen Termin fest, bis zu dem die Geiftlichen ein an fie gegebenes

2) Conc. Later. IV, can. 26 bei Bland, Gefch. ber chriftl. firchlichen Gefellichaftsverf., Bb. IV, Abfchn. 2, S. 200.

- 8) Pland IV, 215 ff.
- 4) Pland IV, 209.

696



<sup>1)</sup> Rriegt, Frankf. Bürgerzwifte.

Grundstück wieder zu veräußern haben <sup>1</sup>). Ein Gegenzug, den die politische Klugheit der Italiener ersonnen hatte, wurde so auch in Deutschland zur allgemeinen Maxime <sup>2</sup>).

Das neue Berwaltungsrecht war von gleicher Bedeutung für bie chriftmilden Anftalten, wie für die bürgerlichen Gemeinden. Für jene schloß es Schutz gegen willkürliche Entfremdung ihrer Büter, für diese die Möalichteit ein, einer allau groken Aufstauung von Grundbefitz der Anftalten zu begegnen. Bir werden feben, daß in der Beriode des Verfalls des firchlichen Lebens diefe bürgerliche Berwaltung eine noch weitere Traqweite gewinnt. Schon jetzt reicht dieselbe über den Bunkt hinaus, gegen den ber Stoß fich richtet. Richt blog die Bischöfe werden ihres Einfluffes ledig, auch die Rechte der Kirchspiele werden herabgemindert. Nachdem Finanz- und Steuerfragen einmal zu Ausschlag gebenden geworden waren, mußten auch jene "Rirchgeschworenen", ber Aufficht bes Stadtrats unterstellt werden. Und oft blieb es nicht bei der Aufsicht. In jenem Zeitraum war es berechtigt, alle Lebensintereffen der bürgerlichen Gemeinschaft auch von der Inftanz vertreten zu laffen, welche die Macht hatte. Ein zentralifierender Zug geht baber burch die erstarkenden ftädtischen Rommunen. Bie die Borfteher ber Orte, die fich an eine Altstadt anschließen, fich in fie einverleiben laffen, die Burrichter, ju ausführenden Beamten des Stadtrats herabsinken 3), fo werden auch die Bertreter ber Rirchgemeinden oft zu bloken Organen ber Stadträte. Diese werden immer ausgebrägter zu einer Obrigkeit mit kirchlichen Befugnissen für Sittenzucht, wie für die Aufsicht und Berwaltung aller Güter und Anstalten der Barmherzigkeit. 3m Jahre 1510 lieg der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hüllmann, Städtewejen des Mittelalters (1829) IV, 128 ff. So in Regensburg 1308, in München 1345. In Köln ward 1385 beschloffen, daß Bermächtniffe an Geiftliche nicht mehr ftattfinden follten, dieje wären dann dem Stifter verwandt. Ähnliche Bestimmungen in Lübect. Für Halberstadt vgl. Urtundenbuch, heransgeg. von Schmidt, Bd. II.

<sup>2)</sup> Die Florentiner waren nach Pland IV, 219 die ersten, die ein derartiges Gesetz erließen, nämlich ichon im Jahre 1218.

<sup>8)</sup> v. Maurer, Stäbteverf. I, 550.

Rat von Köln an fämtlichen Hofpitiglern bas Stadtwappen anbringen 1).

Wenn nun hinfort der Rat die Spitalpfleger ernennt, die Bausordnung erläßt, bie hofpitalbeamten beauffichtigt und bie Rechnungen präft 2), fo ift man boch nicht berechtigt zu fagen, fchon im Mittelalter fei bie Armenpflege aus einer firculichen eine blirger-Das Mittelalter weiß von einer folchen im moliche geworden. bernen Berftande nichts. Sier ift tein Gefet, bas ben Rommunen auferlegte, für ihre Armen zu forgen, ober bas den Armen berechtigte, für fich Unterftützung zu verlangen. Wohl treffen bie Städte aus den gemeinen Mitteln Bortehr in Zeiten allgemeiner Rot: fo öffnet Rürnberg im Jahre 1437 bie Kornböden und tauft, als ber bort aufgespeicherte Borrat nicht gureicht, noch für 14 000 Gulden (gegen 300 000' Mart nach heutigem Geldwerte) Getreibe nach 8); auch empfanaen wohl bie hofpitikler von ber Stadtgemeinde Holz und Weidegerechtigteit auf ber Almenbe, der Gemeinweide; und beim Ratswechfel wird ben Jufaffen ber 50fpitäler, Rlöfter und ben armen Begbinen ein Gefchent aus ber Stadtlaffe verchrt ; aber alle diefe außerorbentlichen Leiftungen, mag ihnen altes Gefetz ober nur Brauch und Sitte zugrunde liegen, begründen nicht den bürgerlichen Charafter der Armenpflege überhaupt 4). Bielmehr ift es, wenn wir an die Summen, welche

1) Ennen III, 818.

2) In Magdeburg ernannte der Rat zwei Bürger als Auratoren, welche alle zwei Jahre im Beisein des Predigers der St. Gertraudentapelle dem Nat Bescheid und Nechnung über die Berwaltung obzulegen hauten. Boch, S. 264.

<sup>3</sup>) Fränt. Chroniken I (Nürnberg), S. 455. Ebenso verfährt Augsburg. Rarl ber Große hatte schon die geistlichen und weltlichen Großen zu einer solchen Fürsorge in Beiten ber Leuerung verpflichtet (Nitssch, Ministerialität und Bürgertum, S. 93). Bon Raiser heinrich IV. wird berichtet, daß er in Hungerjahren viele Tausenbe gespeist (Baits, Berf.-Gesch. VIII, 236 f.).

4) Am meisten erinnert es an eine Armenstener, wenn 1256 ber rheinische Städtetag beschließt, daß jeder Einwohner einer Bundesstadt, der mindestens 5 Mart besitzt, jährlich an einem bestimmten Sonntag 1 Pfennig als Almosen an die bestellten Sammler (Geschworene) abliefern soll (Kriegt, Deutsches Bürgertum, S. 162). Wer eben dieser Beschluß macht das religisse Motiv aufs ftärtste geltend.

**396** 

unfere heutige bürgerliche Armenpflege braucht, an den Litel "Armenpflege" in den Haushalts-Etats der Städte denken, für das ganze Mittelalter charakteristisch, daß die Stadtrechnungen des reichen Rürnberg, deffen Hofpitäler noch heute von der Fürforge der Bergangenheit zeugen, außer den Kosten jener außerordentlichen Maßregeln nicht eine einzige Ausgabe für die Armen oder für die Pflegeanstalten ausweisen <sup>1</sup>). Rur die Berwaltung ist bürgerlich, der Geift der Armenpflege bleibt der tirchliche.

Und auch die Formen ber Berwaltung befunden noch den Ginfluß der Kirche. Das moderne Bewuftfein heat von bürgerlichen Inftitutionen, fo wie fie ber Abgrenzung gegen tirchliche Befugnis bienen, Borftellungen, welche bas Bürgertum bes Mittelalters nicht tennt. Auch jene aufftrebenden Städte, welche Selbstgefühl genug haben, um mit Bifchöfen Krieg zu führen, benten nicht baran, firchliche Lebensthätigkeiten zu bemmen. So ordnen fie auch das Hofpitalwefen mit Freilassung für den Einflug der Rirche. Wenn ber Rat einem bürgerlichen Spitalmeister bie Leitung bes haufes überträgt, fo läßt er boch die Bflege ber Rranken in ben Sanden ber geiftlichen Brüder - und Schwefterschaften; ober er überträgt fie den Begbinen, fo lange biefe tirchlich und fittlich unbescholten Es bleibt bafür geforgt, daß ein Geiftlicher an der Rafind. pelle des Bofpitals angestellt fei, welcher die Meffe lieft, Beichte hört, bie Absolution erteilt, Bugen auflegt und die Sakramente verwaltet. Die Bflealinge felbft werden nicht nur zu unanftößigem Bandel und zum Gehorfam gegen den Meister, fondern zu chriftlichem Sinne in ber Hofpitalordnung ermahnt: Sie follen gedemittigten Sinnes fein, fich ber erfahrenen Barmherzigkeit nicht überheben, andächtig allezeit Gott Dant fagen. Man schärft ihnen die in folchem Zusammenleben fo leicht gefährdete Friedfertigkeit ein, , baß fie nicht täglich friegen miteinander vor Rlaffen, vor Murmelung und vor gehäffigem Birten". Auch bem Rablan wird, wie es nur eine Rirchenordnung zu thun vermag, feine Pflicht

<sup>1)</sup> Bgl. Frank. Chroniken, Nürnberg, I, 392. 3m Mürnberger Geist-Hofpital werden noch gegenwärtig 180 alte Leute unterhalten (persönliche Mitteilung bes evang. Hofpitalgeistlichen).

vorgehalten. Er soll keusch, mäßig, gütig, demütig sein, von vollkommenen Sitten, vor allem erwärmt vom Feuer der göttlichen Liebe, daß er die Krankheit der Elenden mittrage in gütigem Mitleiden und als ein guter Hirte und Bater auf das geistliche wie auch für das leibliche Wohl der Armen ein Auffehen habe. Aus der Bedeutung des Wohlthuns für das Seelenheil der Wohlthäter erklärt sich die statutarisch erteilte Mahnung, im Gebet ein sleißiges Gedächtnis der Wohlthäter zu üben. Es soll da sein — heißt es in der Hospittalordnung, die dieser Darstellung zugrunde liegt — "eine volltommene Wandelung und eine klösterliche Zucht" <sup>1</sup>). Wahrscheinlich also waren für die städtischen Ordnungen Formen vorbildlich, welche die Kirche schon vorher geschaffen hatte.

Roch bemertenswerter ist dies Zusammengehen von Kirche und Bürgertum in den Gemeinschaftsbildungen, welche in die Entwickelung der Städte tief eingegriffen haben, den Gilden und Innungen<sup>3</sup>). Die Bürger, welche zu Besitz, zu Rechten und Freiheiten gelangen, sehen wir einem Zuge zur Vergesellschaftung folgen, der schon im sechsten Jahrhundert anhebt<sup>3</sup>), jetzt aber mächtig ward und die Reime einer Umwälzung der Stadtregierung in sich trug. Die Körperschaften, die er entstehen ließ, waren Gewerlsgenossenssicht gegenseitiger Hilfsleistung wie freier Geselligkeit dienten. Diese Gilden und Zünste erscheinen wie ein bürgerliches Nachbild der kirchlichen Orden. Wie in diese die Beschaulichkeit einging, so verfaßte sich in jene die Arbeit. Zugleich verbanden sie durch das Bewußtsein gemeinsamen Berufs und durch Bruderssinn Berbundenen zu einem in sich ges schlossen geselligen Berkehr; endlich aber hingen sie mit der Kirche

<sup>1)</sup> Bensen a. a. D., S. 64 u. 80ff. Dort die Statuten des Hofpitals zu Rotenburg a. T. Die Spitalordnungen anderer Orte werden oft ähnlich verfaßt fein. Hierauf führt 3. B. die fürzere Ordnung des Spitals auf der Rheinbrücke bei Konstanz. Mone, Zeitschrift I, 143. Bgl. auch Fechter in den "Basler Beiträgen zur vaterl. Geschichte" IV, 386.

<sup>2)</sup> Bgl. Bilba, Das Gildenwefen des Mittelalters.

<sup>3)</sup> Über die Anfänge vol. hartwigs Untersuchungen in b. "Forschungen zur deutschen Geschichte" 1, 133 ff.

und bem kirchlichen Rultus aufs engfte zufammen. Sebe Bunft hatte ihren Schutzvatron und in der Rirche ihren Altar: die Mitalieder feierten ben Tag der Seiligen gemeinfam; fie geleiteten ihre Berftorbenen zu Grabe, wohnten ber Totenmeffe bei und tamen ben Abgeschiedenen im Fegefeuer mit Gebet und Almofen zuhilfe. Schon bieje Feier ward Anlag zu Spenden, zu Urmenspeisungen, zu Austeilungen von Tuch zu Rleidern und Schuhen, wie fie bie Feier des Anniverfarius mit fich brachte. Aber von größerer Bebeutung waren die Hilfsleiftungen, welche die Lebenben einander ermiefen. Denn "zu brüderlicher Lieb' und Treu'", zum gemeinfamen Tragen von "Lieb und Leid" verpflichtete man fich. Die Rununa forgte für bie Berpflegung Rranter, für die fie etwa im Hofpital besondere Betten unterhielt; fie nahm fich besonders in ber fpäteren Zeit der Baifen ihrer Mitglieder an; fie nahm bie Bitwe und ihre Nahrung in Schutz und schaffte ihr Unterstützung. nun ift driftliche Rächftenliebe zwar als Brüderlichteit in Chrifto edler Art, "frei und gemein gegen alle Chriften", wie Luther fpäter erinnert ; aber daß eine foziale Erfcheinung, wie jene Gilben, fich fo vom Sinn hilfreicher Fürforge durchdringen ließ, war doch eine Frucht des chriftlichen Geiftes. Der Erziehung zu chriftlicher Liebe hinwiederum war es förderlich, wenn die Ginzelnen in einem Berbande ftanden, der fie vor egoiftischer Berfolgung der "materiellen Intereffen " bemahrte. Bieviel bebeutet 1368 boch, daß hier ber Betteifer vorwärts ftrebender Rräfte an der Bemeinschaft eine fittliche Schranke hatte! Auch das gewerbliche Leben blieb davor gefcutt, die Ginzelnen nur im Rampf vidigtslofer Ronturrenz fich bewähren zu laffen. Und bie freie Arbeit felbst, bie bamals gegenüber bem Anfchwellen ber Ordensgemeinichaften bie fozial. ethische Bedeutung einer rettenden That hatteiziffe hatte ihre Auf. gabe nicht gelöft, wäre fie nicht Ehrensache einer von Selbstgefühl beseelten Gemeinschaft geworden. Bon hier aus ergab sich von felbft, nicht auf theoretischem Wege, fondern durch die Macht des wirklichen Lebens ber Anfang einer Umbildung der fittlichen Borftellungen. Bier, bei der Arbeit, lernte der deutsche Bürger eine Selbftschätzung nach der Tüchtigkeit, die gegen die einfeitig astetische Lebensschätzung ein Gegengemicht bildete. Ermerb und Eigentums.

701

befitz erschienen nun nicht mehr als etwas, bas nun einmal in bem Buftand, den bie Gunde in bie Belt gebracht, notwendig fei, beffen fich aber ber Bolltommene zu entledigen habe; fie gaben ihren Bert von felbft zu ertennen. Urmut und Bolltommenheit, welche die Rirche auf einander bezogen hatte, löften biefe Berbindung; der Blid für die Armut als ein übel erfelog fich, und fo nahm benn auch die Hilfsteiftung jenes vorbeugende Moment in fich auf, das die Kirche nicht tannte. Es gatt, den Gildebruder, die Gildeschwester nicht verarmen ju laffen. Diefen Fortfcbritt förderte jenes Ehrgefühl, bas fich auch damals am Bewußtfein bes torporativen Bandes ftartte; und eine ftraffe Disziplin, bie jeben Berftog gegen bas Statut mit Bugen belegte, gewann auch für bas fittliche Leben einige Bedeutung, um fo höhere, je mehr die Rirche ihre Bucht verfaumte und felbft zuchtlofes Befen in fich aufnahm. Das Bort: "Bünftler müffen fo rein fein, als ob fie von den Tauben gelefen wären !" fprach das fittliche Gelbftgefühl jener Rreife aus. Anderfeits barg biefe torporative Zufammenfaffung auch bie Gefahr der Bereinsfelbfiucht und Borniertheit in fich, bie am Verfall des Bunftwefens ihren Anteil hat; wir werden Luthers Ladel über ben Mangel an chriftlicher Rächftenliebe, ber hieraus entfprang, vernehmen; aber wenn fich an ben geschichtlich ? trwachfenen Formen bes Boltslebens Berbildungen zeigten, fo Benbulgeten fie boch eine pabagogifche Bedentung; waren fie and Wicht Quiellorte, fo blieben fie boch Sammelorte für fittliche Rhafte, in benen fich auf lange Tüchtigfeit, Chebarteit, Ehtenbill und ber Sinn brüderlicher Dienftwilligf tisd" feit erhielt.

Die robusten bind' regsamen Rräfte, welche fich in diefem Aufwärtsstreben der mittleren und unteren sozialen Schichten offenbaren, hegten nun zwar sittliche Momente in sich, die der Zucht- wie der Liebesübung zugute tamen und zu den von der Kirche versämmten natürlichen Gottesordnungen zurückzulenten antrieben; aber sie reichten doch bei weitem nicht hin, um die Gefahren und Schäden abzuwenden, deren tiefe Schatten auf dem ganzen Zeitalter liegen. Nachdem das Stanfengeschlecht überwunden war, blieb das Reich nicht mehr Träger hoher idealer Aufgaben; der Saftzug der leben-

## Die Liebesthätigfeit ber bestichen Reformation.

blaen Rräfte ergoft fich in bie Ueineren im Berden beariffenen Gebilde bes politifchen und fonialen Lebens; bie fleineren Staaten. bie nationalitäten, die Stäbte. Aber ber Lebenstrieb, ber an ber Auflöfung ber alten fo lange alles tragenden und zufammenhaltenben Macht fich fturtie, hatte etwas Gelbftfuchtiges, Rudfichtelofes; ieber Fortichritt wurde burch Rämpfe gewonnen, welche Sarte und Rohheit tennzeichnete. Innerhalb der nen fich bildenden Gemeinfchaften maltete ein Bruderfinn, aber eng maten bie Grengen, welche Gilbe und Jumung wa acuen die Bandwerke, bie nicht für oleich ehrlich galten : innerhalb iener Gemeinfchaften war die Ronfurrens gezügelt durch bie über ben einzelnen übergreifende Macht, aber das hinderte nicht, daß arm und reich, vorwehm und gering in einem Wettfampf rangen, der dem diriftlichen Liebesfinn, in. ben Forberungen der Gerechtigfeit, ber Dagigung ben Einfluß auf die fezialen Strebungen wehrte und damals wie bente dafür Retionis ablente, baf die berechtigtften, jugendfrischeften Fortidritte des Bolfstums an ethischen Rückfchritten werben ohne Bertiefung im Chriftentum. Dag bie Rirche jener Beit, bes vierzehnten und fünfgehnten Jahrhunderts au diefer Bertiefung nicht anvegte, das war ihre Schuld und ward ihr Gericht. Go entitunden die harten Beiten, welche die Reformation beifchten.

Schon in den Jahren bes Interregnum melben fich ihre Bor-In den Bredigten des Berthuld von Regensburg, zeichen an. bie gerade damals gehalten wurden, feben wir wie in einem Spiegel das Bild bes Bollstebens uns entgegentreten; vin gemiß untrügliches, denn der berühmte Franzistaner hat in feinen Strafreden offenbar aus der speziellften Vertrautheit mit ben Buftanden und in ber ichneidigften Abzielung auf feinen Burerfreis gesprochen. Es ift ein buntes, farbenreiches Bild, aber mit vielen dunkelen Aligen! Geiz ift fehr gemein in allen Ständen. Da giebt jener Baffer für Bein; ein anderer verlauft Luft für Brot und macht es mit hefen, daß es innen hohl wird. So hat der unrechtes Gewicht in seinem Kram ober unrechte Elle. Der Mantelmacher giebt mit Stärke einem alten Lumpen das Aussehen eines neuen und verlauft ihn an einen armen Rucht, der vielleicht ein halbes Jahr darum gedient hat. Sohe Serren unterbrücken ben Urmen,

türgen dem Arbeiter seinen Lohn und laffen ihn aus Neinen Schüffeln effen. Böse Ratgeber verleiten, gleich Ahitophel, zu ungerechten Zöllen, unrechten Münzen oder Rotsteuern; Geschäftslente verdienen mit Fürlauf und Dingesgeben Geld, Dieustiboten veruntreuen das Gut ihrer Herrschaften. Schon treten auch die sozialen Gegensätze schroffer auseinander: üppiger Geuus und Lurns und bittere Armut; Frauen, welche die Schreine und Stangen voll henten, ehe sie einem nackenden Dürftigen einen alten Lumpen geben, den böseften, den sie haben, und dann wieder solche, die hundert Pfund von ihrer Arbeit besitzen sollten und sich nicht des Frostes erwehren können; denn Bruder Berthold weiß, daß mancher zu seiner Predigt hergelaufen ist in diesem kalten Reif barfuß in dünner Rleidung <sup>1</sup>).

Das Bild, von dem wir nur einige Striche bier geben tonnen 2), wird durch anderweitige Nachrichten ans jener Zeit beftätigt. Die Schätzung der fittlichen Berte hielt mit dem fteigenden Erwerbsfinn nicht Schritt; bie regierenden Berren aus den alten Geschlechtern in Strafburg gründeten zwar zu Anfang des vierzehnten Jahrhunderts Rirchen und Spitäler, bewiesen fich auch fonft als fabig und tuchtig, aber daß die fittlichen Rrafte im 215nehmen waren; das betamen bie nieberen Stände in parteiischer Sandhabung des Regiments, in Überbürdung mit Laften, ja in mancherlei Billfür und Gewaltthat zu fühlen. Es tam binzu. bag mit bem Emportommen ber Geldwirtschaft bas Rapital fein Übergewicht ohne Rückficht geltend machte. Zuweilen war fogar Recht für ben Urmen nur ju erlangen, wenn er fich entschloß, eines Batrigiers Mundmann zu werden. Bollends Jahre ber Teuerung ftiegen ihn in Verschuldung oder in Ubhängigkeit, damit er nur mit ben Seinen das Leben frifte. Und babei hatte doch ber Stand ber handwerter ein Rraftgefühl gewonnen, bas ihn

<sup>1)</sup> Berth. von Regensburg, S. 16f. 150f. 89ff. 116. 213. 58. 84. 58 f.

<sup>2)</sup> Seiner Bervollständigung mögen folgende Berweise dienen. Üppigkeit wird geschildert und gestraft: S. 25. 59. 88. 173 ff. 207. 224. 256. 261; Hoffahrt in Aleiderpracht: S. 54. 118. 319; Geiz und Wucher: S. 23. 40 ff. 55. 59. 60. 107. 135. 245. 319.

befähigte, den alten Geschlechtern ihre Alleinherrschaft zu entreißen. Die Zunftrevolutionen gehen ans der sozialen Spannung hervor; aber mit der neuen Ära für das Bürgertum, die hiermit anhob, war jener stitliche Durchschnittscharafter des Zeitalters nicht verändert. Es bleibt durch die Triebe rücksichsloser Selbstsucht beherrscht <sup>1</sup>).

5.

So ging man den Nöten entgegen, die alsbald auf einander Migmachs, Teuerungsjahre bildeten die Borboten der folaten. heimsuchung, welche die Zeitgenoffen "das große Sterben, den großen Tod" nannten 2). Beftepidemieen hatten Europa ichon feit Justinians Zeiten bis zu den Kreuzzügen heimgesucht. Jest aber zog eine Seuche aus dem Orient heran, die dem Geschlecht, das por ihr dahinfant, wie eine Offenbarung des göttlichen Bornes zur Austilgung ber Denfchen erschien. Es mar eine Beftilenz mit Blutspeien, welche oft den Tod brachte, ehe nur die Anfangestadien der Krankheit durchlaufen waren; bie Länder, durch die fie zog, wurden entvölkert. Bu Ende des Jahres 1346 und Anfang 1347 drang fie aus Afien über die Rrim zu den Seeftädten Staliens vor, um fich 1348 und 1349, teils durch Alvenväffe, teils über Frankreich nach der Schweiz und Dentschland zu verbreiten und im Jahre 1350 am furchtbarften zu haufen. War auch in Deutschland die Sterblichkeit nicht fo entseklich, wie in Stalien, das die Sälfte feiner Bewohner verlor, fo bezeugen boch bie Berluftziffern für eine Anzahl von Städten den mörderischen Charakter der Krankheit 8). Bafel hatte 14000, Straßburg 16000, Bien 40000 Tote, und bie Bebeutung biefer Bablen mächft, wenn man den Unterschied der Bevölterungsmengen von heute und damals in Anfatz bringt. Unter den deutschen Landschaften litten Bürttemberg und Thüringen am schwerften. An Bürtteniberg blieb tein Gehöft, tein Schloß, tein Klofter ver-

46

<sup>1)</sup> Som oller, Strafburg jur Beit ber Bunftlämpfe, G. 18 ff.

<sup>3)</sup> Lechner weift nach, daß diefe Benennung allein von den Zeitgenoffen gebraucht ward, und die Bezeichnung "schwarzer Tod" ein Jahrhundert später noch nicht bekannt war (S. 11 f.).

<sup>3)</sup> Eine Berlufttabelle giebt Häfer, S. 130. Theol. Stud. Jahrg. 1888.

schont; Ulm war von Flüchtlingen überfüllt, die das Verderben um so sicherer ereilte, während Stuttgart weniger starke Verluste erlitt. Ühnlich waren die Verheerungen in Thüringen. In Weimar starben 6000 Menschen, in Ersurt 12000, die man, nachdem die Gottesäcker angesjüllt waren, in große Gruben beerdigte. Dann drang die Epidemie 1350 bis zur Ostfeefüste vor, um hier in ähnlicher Weise zu wüten. Denn ihre Heftigkeit gab in nördlichen Gegenden der des Südens nicht nach. In Holstein erlagen ihr zwei Orittel, in Schleswig vier Fünstel der Bevölkerung <sup>1</sup>).

Die fittlichen Erscheinungen, welche ber Schreden biefer Beimfuchung hervorrief, waren fehr ungleich. Die einen trieb bie Todesfurcht zur Buge; andere gaben fich ben Luften bin. Die Lübeder Raufleute brachten ihr Gold zu den Klöftern, und als bie Mönche die Spende als todbringend verschmähten, marfen jene bas Geld über die Mauern, um fo ihre Seele zu verfichern. An anderen Städten hielt man Gelage, Tanze und Faschinazuae ab. Die Mönche einiger ichmäbischen Klöfter zogen nach Ulm, um bort Bugleich vertiefen fich jene dunkelen Seiten des au schwelgen. Bolfslebens, von denen die Rede war. Das Gefetz verliert an Geltung und Achtung, und es zeigt fich eine erschreckende Bunghme Der haß gegen die Juden, durch den Bucher der Berbrechen. berfelben gesteigert, hatte bei ben gefuntenen fittlichen Ruftanben icon vor dem Auftreten des großen Todes Maffenmorde er-Rett aber tommen diese Judenverbrennungen burch bie zeuat. Mähr von der Brunnenvergiftung, die auch bei den Befferen

Digitized by Google

I

<sup>1)</sup> Für die Stizze über das "große Sterben" find außer der älteren Darftellung von F. Heder, Die großen Bolkstrankheiten des Mittelalters (neue Ausgabe von Hirfch, Berlin 1865) besonders benuht: Häfer, Lehrbuch der Geschickte der Medizin (8. Aufl. 1876) III, 97 ff. (hier finden sich auch die älteren Quellen in einer Zusammenstellung abgedruckt); Höniger, Der schwarze Tod in Deutschland (Berlin 1882) (kritisch gegen die älteren Borstellungen vom Ursprung der Seuche, verbreitet diese Arbeit auch über die sozialen Berhältnisse neues Licht); Lechner, Das große Sterben in Deutschland in den Jahren 1848—1851 (Gymnas-Programm, Mitterburg 1882; Fortsetzung zu erwarten [bietet für die geogr. Verbreitung der Krankheit neue Resultate]).

Glauben fand, noch mehr in Aufnahme. Sie find Symptome einer entsetzlichen Berrohung des Bolkslebens. Ebenso charakteristisch ist die düstere Glut der religiösen Erregung, welche sich in den Geißlerschrten zur Schau stellte. Hier ein Bußeiser, der sich dis aufs Blut kasteite und doch so plötzlich in Fleischesfreiheit umschlug! Hier ein dis zur Gewaltthat getriebener Gegensatz gegen die Geistlichkeit und Rirche, und zugleich eine Macht der Anziehung auf das Bolksgemüt! Wie krankhaft und vorübergehend diese Erscheinung war, eine Fieberzuckung des durch das Schrecknis der Zeit tief erregten religiösen Bolksgeistes, sie läßt doch erkennen, daß Kirche und Bolkstum nicht mehr so wie ein Jahrhundert zuvor in Einheit sind.

Und eben das tritt da hervor, wo immer der Zug zur Gottinniakeit Gemeinschaften stiftete. Denn bie Weltentfrembung, welche die Myftit des 14. Jahrhunderts in fich hegt, bedingt auch ber Rirche gegenüber eine veränderte Stellung. Das Auge jener Frömmigkeit, bie auf Innerlichkeit, wahre Undacht im Geift, Bingabe des Bergens an Gott, Einfalt und Lauterkeit, drang, mar für die Berweltlichung der Rirche, für das Auferliche und Mechanifierte ihrer Andacht, wie ihrer Astefe, für alle "pharifäliche Beise und geistlichen Schein" geschärft. Und wie weltflüchtig, ja weltfremd bieje Frömmigkeit ift, fo trägt fie boch nicht den ftatutarischen Charakter der mönchischen. Sie ruht auf dem Sinn für das Göttliche. Obschon fie durch manches, dem Chriftentum fremde Element getrübt, dazu neigt, die Selbstverleugnung in eine praftische Abstrattion umzumandeln, behält fie eine freundlichere Stellung zu ben fittlichen Gottesordnungen als zu ben firch. lichen Menschenfagungen. Bon einer Bollfommenheit der äuferen Urmut weiß Tauler nichts; vielmehr betennt er, daß es ihm fcwer fei, Almofen zu nehmen, und hätte er gewußt, mas er jest miffe, fo mare er viel lieber ein Arbeiter geworden 1). Bon Bfaffen und Nonnen redet er wohl einmal geringschätzig als verbingten Rnechten 2), und er felbst will nicht durch feine Rappe und

4

<sup>1)</sup> Taulers Sermone (Ausg. von 1498), Bl. 191c.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bl. 146 c.

Blatte beilig fein 1); beffer als ein Beiftlicher, ber auf fich nicht acht bat, tonnen Leute, welche Schube machen und auf einem Dorfe Dünger ftreuen, dem Rufe Gottes folgen 2). Gegen die anfpruchsvolle Astele und das Bertrauen auf fie macht er ben beschränkten Bert derfelben geltend; dagegen find Berte gut, die in ber Furcht und Liebe Gottes und ju feiner Ehre geschehen 3). Es ift auffallend, daß gerade in der Zeit, in welcher die Richtachtung des Ratürlichen, bie Bertennung ber fittlichen Gottesordnungen fich bis wir Rrifts fleigert, die Dentweise jener innerlichen Rreise fich trok der Neigung zu einer abftratten Beiftigfeit des fittlichen Rechtes und Bertes jener Ordnungen annimint. Dem entspricht auch ibre Brediat von der Rächstenliebe. Richt Leiftungen gelten ihr, fon-Richt Erwerb von Lohn oder Abwendung von dern Gefinnung. Strafen wirkt als Motiv, fondern von innen beraus dringt dasfelbe gleich einem Licht: wo das göttliche Leben in die Seele eingegangen ift, da flieft es auch aus mit einer Liebe, die "gemein ift" und mit allen Denfchen vereint 4). Bie leidentlich die myftifche Frommialeit, wie Einfeitiges, Schwärmerifches in ihrer Gottinnigfeit, wie Übertriebenes in ihrer Selbstlofigkeit ift, ihre gunger find boch nicht als Träumer dahingegangen. Rein beschauliches Leben gift für fich, es foll in wirkliches Leben, in Liebesübung übergehen 5), Shrifti Nachfolge das praktische Maß für alle bilben. und der, welcher eben Gottes Einwirtungen in feiner Seele erfährt, fich gern von einem tranten Siechen rufen falfen. Es ift befannt. daß der Mann, von dem diefe Grundfate ftammen, fie verfönlich im freiwilligen Dienst an Bestfranken bewährt bat. Bie ein lichter

- 1) Tauler, 191. -291 c.
- 2) \$81. 150 cd.
- <sup>8</sup>) 281. 65 f. 149 u. a. 151 a.
- 4) \$81. 181. 161. 232. 159.

<sup>5</sup>) Tuuler, Bl. 105. 192. Diefelben Grundfätze finden sich auch bei Meister Edhart, bei dem, wenn man ihn abstraft betrachtet, ber stberspannte monistische Joealismus bas Sittliche indifferenzüleren müßte. Thatsächlich ift dies nicht der Fall. Ich verweise auf den betr. Abschnitt in A. Lasson & Monographie und Pregers Gesch. der beutschen Mystit I, 451. Hier nur das Urteil (Werke, Ausg. von Pfeiffer, S. 330), daß es beffer sei, einem Hungrigen zu effen zu geben, als sich zu üben an innerlicher Schaunng.

Streifen zieht sich biefe mystische Dentweise durch die folgende Zeit. Es ist tein Lebensgebiet da, auf dem sich ihr erfrischender Einfluß nicht geltend machte. Der Liebesthätigkeit bewahrte sie die Liebe.

-

. .

:

1

:

Uber es fehlte ihr die Rraft eines umbildenden Brinzips. Die Annäherung an evangelifche Gedanken, die ihre Bedeutung ausmacht, entfpringt einem feinfühligen religiöfen Inftinkt; aber berfelbe ift nicht von flarer evangelischer Erkenntnis geleitet. Der atosmiftische Bug, welcher ber Muftit anhaftet, betundet, daß fie trot aller hohen Anläufe auf dem Geiftesboden des Mittelalters erwachsen ist. So legt sie immer noch Zeugnis für die Lebens. traft desfelben ab. 218 die theotratifchen Gewalten und Formen fich ablebten, das Kirchentum nicht mehr Träger des Ideals der astetisch gedachten Bolltommenheit mar, blieb der Geift desselben boch noch mächtig genug, um, wenn auch nur in fleiner Ausbreis tung, eine innige, ernfte Lebensrichtung ju erzeugen und Gemeinschaftsfreise um fie zu fammeln. Aber diefer fpate lebensvolle Trieb gleicht den Burzelschößlingen eines Baumes. Sie find ein gebenszeichen der Burgel, aber fie vermögen das Abfterben des Ganzen nicht aufzuhalten.

6.

Denn unaufhaltfam vollzog fich der Berfall der Rirche, der in der Zeit ihrer äußeren Macht schon angehoben hatte. œ\$ förderte ihn, daß das Ablagprinzip, besonders feit dem Beginn. bes 14. Jahrhunderts, feine Roufequenzen zog, und dieje follten für bie fittliche Seite des Lebens, für die Liebesthätigkeit ins. besondere, nicht mindere Gefahren mit fich führen, als für die Die Bäpfte felbst verhalfen ihm zu einer ungeheuren religiöse. Ausdehnung. Über den römischen Beltverstand, deffen Bonis faz VIII. und mancher feiner Nachfolger noch immer mächtig war, fchien es indes verhängt, zugleich mit feinen Erfolgen Wirfungen ganz entgegengesetter Urt zu erzielen. Siegreich über bas beutiche Raifertum nach blutiger Austilgung des Staufengeschlechtes, gerät bas Papfitum alsbald durch gesteigerte Machtbestrebungen in die bemütigende Abhängigkeit von feinem alten Bundesgenoffen. Auch fo noch vermag es ben deutschen Raiferftreit zu verbittern, in Bann und Interdikt seine Hand schwer fühlen zu lassen, bie Bürgerschaften der Städte zu entzweien <sup>1</sup>) und den Zwiespalt in die innigsten Gemeinschaften, auch die mystischer Frömmigkeit zu tragen <sup>2</sup>): aber eben damit regt es einen Geist der Renitenz und der Verbitterung an, der die Entwurzelung seiner ungeheuren Macht im deutschen Bolke vorbereitet. Endlich gelingt es ihm mit der Findigkeit eines Bergmannes, das Nationalvermögen aller europäischen Bölker anzuschürfen und sich zu einer Finanzmacht ersten Ranges zu erheben: aber gerade dies Bestreben und sein Erfolg trifft den empfindlichen Punkt des damaligen Zeitalters; es reizt zur Gegenwehr, hilft das Papsttum seines Nimbus enttleiden, schlägt auch dem Wohlstand ver firchlichen Institute tiefe Bunden, beeinträchtigt ihre Leistungsfähigkeit und zieht endlich die Liebesthätigkeit immer mehr auf das tiefe Niveau äußerlicher Leistungen herab.

An der Schwelle des 14. Jahrhunderts murde die Thür der Ablaßgnade durch das Jubiläum des Bonifaz so weit aufgethan, wie nie zuvor. Allen wahrhaft Reuenden und Beichtenden, welche an bestimmten Tagen die Bassliken des Betrus und Paulus in Nom besuchen würden, ward der vollkommenste Ablaß aller Sünden verheißen <sup>1</sup>). Der Erfolg bewies die Kraft dieses Motives. So viel Bolks lief aus allen Ländern zu, daß die Zahl während des Jubeljahres fortdauernd etwa 200000, zu Weihnachten das Zehnfache betrug. Am Altar von St. Paul hatten zwei Kleriker Tag und Nacht das Geld mit Rechen zusammenzuscharren <sup>4</sup>). Hatte der Erfinder der Jubiläen so außerordentliche Gnadenspende nur der Wende der Jahrhunderte vorbehalten, so bebachte doch schon

1) Ein lehrreiches Beispiel bieten die Straßb. Berhältniffe. C. Schmidt, Joh. Tauler, S. 9ff.

2) Bgl. Phil. Strauch, Margarete Ebner und Heinrich von Nördlingen (1882). Margarete betet für Ludwig den Baier, Heinrich ift deffen entschiedener Gegner. S. XXXVIII. LXX. 158.

<sup>3</sup>) "Non solum plenam et largiorem immo plenissimam omnium suorum concedemus et concedimus veniam peccatorum." Corp. jur. can. Extravag. commun. lib. V, tit. IX, cap. I.

4) Boter, Das tirchliche Finanzwesen ber Päyste (1878), S. 116, nach dem Chronisten von Afti.

1350 Rlemens VI., daß es bei ber Rurge des menfchlichen Lebens, welche nur wenige zum bundertften Jahre gelangen laffe, für die Rirche fich nicht gezieme, den Schatz des Erbarmens im Schweiße tuche zu vergraben. Er glaubte daher der Bitte des römischen Boltes: "herr, öffne ihnen deinen Schatz, ben Quell lebendigen Baffers!" nicht widerstehen zu dürfen. So proklamierte er bas zweite Jubeljahr für das Jahr 1350 als neuteftamentliche Erfüllung des altteftamentlichen Gebotes, und er magte es, bierbei mit feierlichen Borten auf ben hinzuweisen, "der uns von Gott gemacht ift zur Weisheit, Gerechtigkeit, Seiligung und Erlöfung, ber uns nicht mit vergänglichem Gold oder Silber, fondern mit feinem heiligen, teueren Blute als bem eines unbefleckten Lammes erlöset hat!" 1) Dahin mar die Theorie vom Schatz der verdienst. lichen Berte gedieben. Das Jubeljahr, welches mit der Zeit der heimsuchung durch "das große Sterben" zusammenfiel, ist übrigens für bie Bilger in Rom verhängnisvoll geworden ; menige von ihnen haben die Seimat wiedergesehen.

In späterer Zeit, als päpstliche Bullen dafür forgten, daß man auch daheim in Deutschland den Jubiläumsablaß erlangen konnte<sup>2</sup>), und als die Herolde diefer Gnade von Ort zu Ort zogen, drängte das Interesse, die Kraft, die Gültigkeit und Würdigkeit dieses Ablasses herauszuftreichen, die Sorge um das innere Heiligtum der Gesinnung, um den Ernst der Buße und die Reinheit der Liebe immer mehr zurück. Die Predigten des Johann Paltz, auf der Grenze zwischen dem 15. und 16. Jahrhundert gehalten<sup>3</sup>), lassen den großen Umschwung, der sich seiten des Berthold in der Betrachtung vollzogen hatte, erkennen. Überall zeigt sich das Bestreben, dem Jubiläumsablaß die größten Wirfungen für das Seelenheil nachzurühmen. Paltz polemissert

<sup>1)</sup> Das über Klemens VI. Gesagte schließt sich an die Ausbrücke ber Bulle Unigenitus Dei filius an. Corp. jur. can. Extrav. comm. lib. V, tit. IX, cap. II.

<sup>2)</sup> Bie tener dieje Privilegien waren, vgl. Boter, G. 117.

<sup>3)</sup> Die Coelifodina coelestis und bas Supplementum coelifodinae. Über biefelben ift zu vgl. Kolde, Joh. Staupitz. Ich benutzte die Erfurter Ausgabe vom Jahre 1502, gebruckt burch Wolfgang Schend.

sogar gegen die, welche diesen Ablaß nur auf Erlaß der Strafe beziehen wollen <sup>1</sup>). Er billigt ausbrücklich die gemeine Rede, daß man im Jubiläus von Strafe und Schuld absolviert wird, indem er die Belehrung hinzufügt, daß der Papft in ihm die Bollmacht mit erteile, von allen Sünden zu absolvieren <sup>2</sup>). Aus dieser Boraus= setzung ist es dann begreislich, wenn Paltz wie ein Herold der göttlichen Barmherzigkeit auftritt, gleichsam mit Vosaunenstößen die größten Sünder zur Bekehrung zu rufen.

Uber eben diese Predigten sind auch Zeugnisse bafür, daß bei den Fürsten wie beim Bolke Widerspruch und Biderstand gegen den Ablaß sich regte, daß man in ihm eine Schädigung der Wohlfahrt, wenn auch noch nicht der christlichen Frömmigkeit erkannte. Schon sprach man von Betrügereien der Kleriker, zweiselte, ob das für den Türkenkrieg Gesammelte für diesen Zweck verwendet würde, klagte, daß durch die Indulgenzen die Länder von Geld entblößt würden; ja man unterstand sich, auf gewisse Sünden der Päpste jener Zeit hinzudeuten. Der rüstige Ablastämpe, der nicht zweiselte, daß alle diese Bedenken aus dämonischen Einwirkungen herrührten, hat, eines Artilleristen Sohn, die väterliche Runst geistlich geübt und jene Einwendungen aus vielen Fenstern seines "Davidischen Turmes" niedergedonnert<sup>3</sup>).

<sup>9</sup>) Bum flareren Berftänbnis macht Balt biefelbe Unterfcheibung wie oben, und fagt bann mit Bezug auf ben Jubiläumsablaß: "Alio modo (sc. indulgentia accipitur) large pro jubileo vel pro litera indulgentiali includente jubileum, et tunc extendit se ad culpe et pene remissionem, quia communiter, quando papa dat jubileum non dat nudam indulgentiam, sed dat etiam auctoritatem confitendi et absolvendi ab (forrig. für ad) omnibus peccatis etiam quo ad culpam. Et sic culpa remittitur ratione sacramenti penitentie, quod ibi introducitur, et pena ratione indulgentie, que ibi exercetur." Celif., Bog. O, Bl. 3 b.

3) Der Holzichnitt, auf dem Titelblatt des Supplementum celifodine,

<sup>1)</sup> Palt antwortete benen, welche ben Ablaß uur von ber remissio poenae versiehen wollen: "Indulgentia dupliciter accipitur, uno modo stricte ac proprie, et sic solum extendit se ad pene remissionem. Alio modo accipitur large pro jubileo sive pro litera indulgentiali, et tune non solum extendit se ad pene sed etiam ad culpe remissionem, quia in jubileo vel confessionali certis temporibus remittitur tam culpa quam pena." Suppl. celif., Bog. A, Bl. 4.

Und boch lieferten die Thatsachen Gegenbeweise genug gegen solches Spiel des Mönchswizes. Nicht alles, was durch Ablaß für die Armen einging, kam diefen zugute. Die Nürnberger Bürger z. B. erhielten im Jahre 1489 einen Ablaß für das Hospital bewilligt; 4500 Gulden kamen ein: diese find fämtlich nach Rom geslossen trotz der Bitten der Bürgerschaft, ihr wenig= stens 1000 Gulden für den milden Zweck, für den sie gesammelt waren, zu überlassen 1).

Die Methode der Einfammlung verursachte freilich viel Kosten, die vom Ertrag in Abzug kamen. Eine Flugschrift vom Jahre 1522, deren Verfasser schon durch die evangelischen Grundsätze von Nächstenliebe und Liebesübung beeinflußt ist, führt uns den ganzen Apparat vor, der in Bewegung gesetzt werden mußte, um die päpstlichen Gnaden zu erhalten und auszunutzen 3). Schon

zeigt einen aus Quadern gefügten Turm mit zahlreichen Schießscharten. Teufel umringen ihn angreifend. Aus ben Scharten blipen die Geschütze, von Engeln bedient. Dem Geschmach der Homileten jener Zeit entsprechend disponiert fich bie Rechtfertigungsschrift zugunften des Ablag im Anschluß an bas Bild: Aus bem erften, zweiten, britten u. f. m. Fenfter gegen bas erfte, zweite u. f. m. Seer. - Unter den teuflischen Angriffen gegen den Ablag findet fich auch der Borwurf, daß die Unterthanen durch ihn verarmen. Aus dem vierten Fenfter erfolgt hierauf der Rernichuff, daß fie "vielmehr reich gemacht werden an der Seele". - In einer anderen Stelle begegnet Balt bem Berbacht, der fich gegen das Leben der Bäpfte richtet, mit dem Appell an die Christenpflicht, von ihnen bas Gute anzunehmen. Es war bie Zeit Alexanders VI. - Die Rlagen, daß bie Länder durch den Jubelablag von Geld entblößt mürden, maren berechtigt; bas läßt fich aus ben Erträgen ber Abläffe ertennen. In Sannover an ber Rirche St. Georg brachte ber von Alexander VI. ausgeschriebene Jubelablaß im Jahre 1508 bie damals fehr große Summe von 3018 Gulden ein. Uhlhorn, Zwei Bilber, G. 17.

1) Priem, Geschichte von Rürnberg (1875), G. 124.

<sup>9</sup>) Der Titel: "Ermahnung zu den Questionieren abzustellen überflüsffige Rosten". Die Aufschrift: "Den wirdigen andächtigen Herrn, so von wegen der Armen und Spitale Gunst halten oder Almusen sammeln wünscht Iohannes Schweblin, Diener der Armen, Gnad und Frieden Gottes". Zum Schluß: "Geben zu Pfortzen am ersten Tag des Christmonats 1522". Unterzeichnet: "Ram Episcopus". — Auf dem Titelblatt ein Holzschnitt, welcher die Aussbietung des Ablasses aufstellt. Geistliche ziehen mit dem Allerheiligken vorum die Ablaßbulle zu erlangen, muß man mit schwerer Zehrung nach Rom reiten, den Ropiften, Notarien, Sefretären, Brofuratoren und anderen viele Dutaten ichenten; dann bligen, falls jemand ber Bulle miderspricht, die Ungemitter des Interditts; da find Ronfervatoren und Broturatoren nötig, um die erlangten Freiheiten zu beschirmen, mas fie freilich mieber nur für 40 ober 30 Dutaten thun, und dann bedarf es doch, wenn der Bapft mit Tode abgeht, neuer Bestätigung, will man nicht Revolation fürchten. Ift aber die Bulle ausgestellt, dann muß fie bei den Bifchöfen transsumiert und vidimiert werden, was sich ungefähr auf 30 Gulden beläuft; hierauf folgen Summarien und Ronfeffionalien. bas Boll über den Ablag zu berichten und Mandate von den Bischöfen, daß die Bfarrer den Sammler zulaffen, mofür alle Jahre 40 Gulden gegeben werden. Nach erlangtem Mandat erbalten Bfarrer, Raplan, Megner, Rollektoren auf Grund befonberer Jura die Sände auf; bann ift mieber große Buruftung erforderlich, um den Sammler mit Stiefel und Sporn auszurüften : bie in den Wirtshäufern aufgewandte Zehrung mill beftritten, der Schreiberlohn für die taiferliche Freiheit bezahlt fein, obicon Fürsten und weltliche Stände den Spitälern geneigt find. SD bringt ber Brief bes Papftes mehr Roften als Gewinn. Der Berfaffer der Flugschrift meint, daß von 1000 Gulden, die für bie Urmen gesammelt find, nicht 10, wollte Gott 5, ihnen wirklich zunute tämen. "Wenn ein Tyrann", fagt er, "in unerhörter Büterei die Armen beraubt, wird jedermann über Mord fchreien; und niemand will betrachten, mas großer Abbruch den Armen burch dies Berfahren geschieht!"

Der Ablaß war aber nur eine Wurzel an der Wucherpflanze dieser Finanzerei, die mit dichtem Geflecht aussaugend in die Nationalvermögen eindrang. Auch die für die Kreuzzüge gesammelten Gelder haben das Schicksal gehabt, in eine päpstliche Einnahme-

über; ein Mensch, in jeder Hand eine Schelle, läutet vor ihnen her. Ein knieender Mann bietet als Gabe ein Huhn und ein Schwein dar. Bor ihm steht ein gefüllter Sach mit der Aufschrift: "Umb gelt ein sach vol ablaß"; daneben ein mit Geld gefüllter Kasten. Auf die positiven Resormvorschläge der Schrift wird der folgende Aufsatzurstättommen.

zuele in an azzonan. Szur zanas ak Jonar I. de Anchany an a de Lean Ummenias deuter an Derige in de Leange encaps von Solar de de Berlinede du Lean Infrancis de michaele de de

"Sert en ber Ston hat nich der habest der gesonder der im minien mite uns Untschen somet unde poordor" swenn im die wille mite kunn zu Laterin. so men er einen ergen list als er i det gesigeer seit mis henne wie der richt sti verwarten. unz in erfillenn aber alle pierren. ich waen des silbers wiede kunst se belie in gewes dart: wan griesen hier setzeller seiten ginfen dart, ber Suo, ir sit is schalten der gesant. daz ir in imschen inter spechet toernen, unde aarren."

Behl Kam ein Beipennift, um folder Nehr finn Taufent bethört worden. Soniek mit des Karftes Steber ju unrederen "hi boch hat ber den Semifen tren gestimme Sanger als ein Sober gesprochen. Die Türfensteuer murde auch für andere Kriege der Bäpfte erhoben, und ichen 1248 find Deutiche für den Jussk mitgezehntet, dem Parste gegen Kaifer Friedrich II. beisufteden ! "! Roch auf lange haben dann die Saladinsgeduten ein vom lepten Schimmer ber längst vergeffenen großen Aufgabe verpoldetes Unter hergegeben, um Gelder zu fammeln, von denen auch nicht eines Mannes Ausrüftung beforgt ward 4).

Einer Steuer tamen, um vom Peterspfennig zu fcweigen, der als einzutreibender Tribut überwiegend auf England und Etanbinavien lastete 5), die Gelder gleich, welche für papftliche Gnaden

- 2) Bgl. die Anm. in ber Pfeifferschen Ausg. ju Dr. 116.
- 3) Heyne, Dentw. a. der ichlefischen Rirchengesch, bei Woter, @. 47.
- 4) C. Beud, Riemens V. und Beinrich VII., C. 52.

5) Boter, S. 32ff., bef. S. 41 ff. Doch wurde 1200 blefer Tribut burch ben Legaten auch aus deutschen Rirchen, Rlöstern und Hofpitälern eine gezogen: 28 oter, S. 44.

<sup>1)</sup> Rr. 116 der Ausgabe von Pfeiffer. Die gleiche Befärichtnug fpricht fich in dem Gebicht über den "welschen schriu" aus (Wr. 118).

gezahlt wurden. Denn da das päpitliche Recht ein Retz von Satzungen über alle menschlichen Handlungen ausgebreitet hatte, in welchem "göttlich Erlaubtes menschlich verboten, Berbotenes erlandt ward", so war die Zahl der Dispense, Privilegien, Absolutionen Legion <sup>1</sup>). Johann XXII., der den Detailhandel mit diesen Gnaden mit Meisterschaft und glänzendem Ersolge zu organissieren gewußt hatte, verdanfte die päpstliche Kasse einen stromweisen Zufluß von Millionen Tropsen. Johann hinterließ 25 Millionen Goldgulden. Besonders einträglich waren die Disspense von Shehindernissen, und wo sie keinen Ertrag versprachen, wurden sie nicht gewährt <sup>2</sup>).

Welche fittliche Schädigung aber folgte jenen päpftlichen Absolutionen, welche den unsittlichen Geistlichen mit 7 Groschen, dagegen Geistliche, welche einen Exformmunizierten beerdigt hatten, mit 8 Groschen büßen ließen! Wog die Sünde gegen firchliches Gebot nicht schwerer als Gottes Gebot, wenn ein Blutschänder 5 Groschen, der Fälscher einer päpstlichen Bulle 17 oder 18 Gr. bezahlte! Sittlich widerwärtig war auch jene Finanzprozedur der sogen. Komposition. Sixtus IV. ermächtigte durch die Bulle Domini et salvatoris nostri seinen Legaten, über gestohlenes, zweiselchaftes oder durch Wucher erworbenes Gut in der Art zu "vergleichen" (componere), daß die Schuldigen nach Abgabe eines Teiles von der Wiedererstattung des übrigen gestahlenen oder durch Wucher erworbenen Gutes absolviert und auch fernerhin nicht zur Erstattung verpflichtet seine <sup>8</sup>).

Boter, S. 102 f. 106 f. Man vgl. hiermit das Eifern Bertholds von Regensburg um Biedererftattung (Pred. S. 55 u. 8.). Woler teilt G. 11 f. die Preise nach der in Döllingers Beiträgen zur Kulturgeschichte, Bb. II abgebruckten Taxrolle für eine große Jahl von Bistümern mit. Mainz wurde im 15. Jahrh. auf 27 000 Gulben gesteigert (S. 12). Es hat in



<sup>1)</sup> Sie wurden nach festen Sätzen bewilligt, welche im "Buch ber Taren apostolischer Bönitentiarie und Kanzlei" verzeichnet waren. Johann XXII. (1316—1324) hat zuerst ein solches Verzeichnis zusammenstellen laffen. Das Tarbuch ist wiederholt unter den Angen der Päpste in Rom gedruckt. Über seine Echtheit ist zu vgl. Woter S. 65 ff.

<sup>2)</sup> Die Begründung ift cynifch. Bgl. 2Boter.

Einer iconungelofen Ausbeutung maren die firdlichen Inftitute und Umter felbit ausgesett. Die Erzbischöfe hatten für ihr Bals lium, die Bifcofe und Ubte für ihre Ronfirmation hohe Summen an die papstliche Kasse zu zahlen, seit dem Anfang des 14. Jahrbunderts nach einer bestimmten Tare. Salzburg und Mainz 3. B. zahlten je 10000 Goldgulben, - mindeftens 200000 Mart nach unferem Gelde! Die Romreife, welche ber Empfang des Palliums nötig machte, steigerte diese Opfer. Die Bischöfe ber alten Kirche hatten durch Bertauf toftbarer Gewänder gefangene Brüder losgetauft; bei biefen Bifchöfen gegen Ende des Mittelalters tam es vor, daß fie die heiligen Geräte verpfändeten ober gar Armengut einzogen, um fich aus ber Berfchuldung zu befreien, welche bie papftlichen Forderungen veranlaßt hatten. Uberdies fiel die Last derfelben auch als Stenerdruck auf die gaien. Ein Mainzer Erzbischof weinte auf feinem Totenbett im Gedanken an bie Anfprüche, welche fein nachfolger an bas arme Bolf merbe machen müffen, um die Rurie zu bezahlen 1).

Was aus den Stellen des niederen Klerus an Annaten einging, mag wieder das Beispiel der Erzdiöcese Mainz zeigen. Aus ihr flossen einmal in einem Jahre 175000 Gulden in die päpstliche Kasse. Die Beit aber vollends Innocenz III. das "göttliche Recht", über jedes Beneficium der ganzen Welt zu verstügen, eintdeckt und sich und seinen Nachsolgern die Besezung der geist= lichen Stellen nach Belieben vorbehalten hatte, that sich eine neue Einnahmequelle auf. Wer eine Stelle erhielt, hatte eine Provisionsbulle, wer eine Zusicherung für die nächste Erledigung erhielt, eine Expectanzbulle zu bezahlen. Da die päpstlichen Brovisionsbullen über den Kopf der Patrone hinweg über Stellen verfügten, so vermochten dies sich ihr Necht, aber wiederum nur gnadenwelle, dadurch zu sichern, daß sie vom Papste einen Indukt nachsuchten. Solchen Indult zu widerrufen, stand dem Papste frei-

betinfelben Jahrhundert die Summe von 25000 Gulden während eines Menschenalters sieben mal zu bezahlen gehabt (S. 17).

<sup>1)</sup> Boler, S. 22, fidd Georgi, Gravamina advers. Romam (1725). 2) Boler, S. 27.

lich jederzeit frei. Ein Stellenmarkt mar fo in Rom etabliert, auf bem die Einfünfte ber Umter Unwürdigen in den Schof fielen und von ihnen verpraßt murden, mährend die, welche, fchlecht beaablt, den Dienst verfahen, in eine Armut gerieten, die um fo. bitterer war, da man fehr gut wußte, wie die papftlichen "Rurtifanen" es fich wohl fein ließen 1). Bur Berarmung der Rlöfter haben diefe papftlichen Anfprüche ebenfalls ihr Teil mit beige-Die dem Deutschorden zugemuteten Opfer an Geschententraaen. waren im 15. Jahrhundert jo groß, daß die Briefe der Gefandten bes Ordens, bie in Rom verfaßt find, von Rlagen über-Sie fprachen die Überzeugung ganz unverhohlen aus, baff flossen. man in Rom nur Geld haben muffe, um etwas burchzuseten. vollends papftliche Ungnade in "Sußigteit" zu verwandeln. (FB tam por, bag die Gesandten fo ausgeplündert maren, daß auch Wucherer tein Darlehen mehr gaben, Gläubiger ihre Wohnung, mit Beschlag belegten und einer aus ber Gefandtichaft im Etel und Unmut über dies Treiben Worte voll Zorn und Berachtung. über "biefen irdifchen Gott" nachhaufe fcbrieb 2).

Der Druck diefer Finanzwirtschaft ward von den Nationen schwer empfunden. Die Klagen der Deutschen verstummten im 15. Jahrhundert nicht; immer wieder kehrten die Beschwerden wieder; die Konzilien aber brachten keine Abhilfe<sup>8</sup>); erst als die Reformation eine Macht wurde, haben die gravamina der deutschen. Nation Nachbruck bekommen.

2) Boter S. 54ff. nach Auszügen aus den Briefen, welche die Gefandten von Rom aus an die Hochmeister geschrieben (veröffentlicht durch den Historiker des Ordens, Boigt, in Raumers histor. Taschenbuch, Jahrg. 4).

s) Bland V, 447. 463. 472. 475. 484ff.

<sup>1)</sup> Woter, S. 29 f. Eberlin von Günzburg sagt in dem Traktat "Alag und Antwort von lutherischen und behftischen Pfaffen vom Jahre 1524": "Wer hat die Pfründ mit Zinsen überlegt und beschwert, denn ihr Päpste und Bischöfe und die schnöden römischen Curtisan! Wir armen Pfaffen haben Wein gen Hof tragen und Wasser trinken müssen. Ihr habt den Kern genommen und uns die Spreu gelassen. Was sagt ihr von Aussommen, da ihr doch selbst die Pfründe ringert und beschwert mit Zinsen und Keservaten, daß kein geschütter Mann darauf bleichen kann." (Originaldruck, Bl. 7 b.)

7.

Noch schädigender als der geschilderte Mißstand war es für die Wirksamkeit der Kirche, daß sie in den Klöstern weder ökonomisch noch sittlich leistungsfähige Organe behielt.

hätten fich nur die Orden in ihrer inneren Rraft erhalten: fie hätten bann bennoch vermocht, äußere Schädigung zu überfteben: aber fie felbft waren von Entgeiftung, zum Teil von Entfittlichung infiziert, und jener Finanzgeift, deffen verhängnisvolle Erfolge eben bargestellt find, hatte auch fie ergriffen, um fie immer tiefer binabzuziehen. Die Cifterzienser maren feit Anfang des 13. Jahrhunberts in dem Wendenlande, mo fie Rirchen und Schulen errichtet hatten, in den Befitz zahlreicher Batronate gelangt: jest mußten fie bies Recht fich felbft nutbar ju machen, indem fie bie Ginfünfte ber Batronatstirchen fich überweifen lieken und bas Bfarramt durch farg besoldete Raplane versahen. Auch der Arbeitstrieb. ber fich eben im Bürgertum jest fo mächtig entfaltet, welfte in bem Orben ab, der ihm einst fo bahnbrechend gefolat mar. Ein Chronift des 15. Jahrhunderts findet es auffallend, daß por 100 Jahren ber Konvent zur Arbeit aufs Feld gezogen So fremd war icon bie ruhmreiche Bergangenheit gefei 1). Bon jett an werden bie Ländereien verpachtet ober als morden. Reben vergeben, oder es werden induftrielle Unternehmungen. 2nlage von Mühlen u. beral. angefangen, bie mehr Geminn als bie einfache Landarbeit bringen, aber zugleich bie Anläffe zum Streit mit ben bürgerlichen Gemeinschaften vermehren. Ablässe ohne Rahl werben zuhilfe genommen, um die Ginfünfte der Rlöfter auf. aubeffern ; es mird ben Wohlthätern bes Rlofters Unteil an ben auten Berten des Ordens und ein feierliches Begräbnis verheißen : ig, es tommt vor, daß die namen berer, welche eine Tonne Bier ichenten, ins Rlofterbuch mit bem Bunfche eingetragen werben: Seine Seele ruhe in Frieden! Aber alle Finanzfünste, alle Brattiten, alle Abläffe und Geschente halten ben Bermögensverfall nicht Diefer äußere Berfall hängt, dies ift nun das Charaf. auf. teriftische, ftets mit dem inneren zusammen und befteht mit Ge-

<sup>1)</sup> Mone, Quellen zur babischen Landestunde III, 85.

nußsucht. Man pflegt des Leibes und klagt über schlechte Zeiten. Der Bermögensverfall des Klosters erweicht die Mönche keineswegs, auf die Extraspenden bei Tisch zu verzichten, und der Abt von Bolkerode sieht sich genötigt, für "die im Weinberge des Herrn schwitzenden Brücker" einen erheblichen Trunt als Erquickung sestzusezen. In manchen rheinischen Klöstern wird Beinschant etabliert; der Becher kreist unter dem Rollen der Bürfel, und es werden Lieder gesungen, die sich nicht ziemen. Im so schwart vor, das von Übten Frauenbedienung gehalten wird. Um so schwart dies alles, da in Tracht und Gebaren der Anspruch eines um Gottes willen von der Welt abgesonderten Lebens aufrecht erhalten wurde <sup>1</sup>).

Bu der Uppigkeit tam die Habsucht, um von einer anderen Seite her die hauptftute des Mönchtums zu erschuttern: die perfönliche Eigentumslofigkeit. Eigenbesitz, diefe Grundlage einer in ben natürlichen Gottesordnungen fich bethätigenden Sittlichfeit, mußte eine zerstörende Macht fein für ein Leben, das in der Berleugnung jener Ordnungen den Beg zur Bolltommenheit be-Als die Gemeinfamkeit des Lebens zerfiel, die Mönche fóritt. fich aus dem Rlofter Brivatbefit zulegten, waren fie nicht mehr Usteten, murden aber auch nicht Glieder der arbeitenden Gefellschaft. Der astetische Idealismus verblich, mit ihm ertaltete die Liebe, und die Rlöfter hörten auf, Stätten ber Gaftlichteit, der Rrankenpflege und der Barmherzigkeit zu fein. Als 1443 die Bauern in der Nähe von Rlofter Sponheim infolge eines harten Winters ihr Bieh schlachten oder in die Balder treiben mußten, war das Rlofter fo verarmt, daß es nicht einmal den Dörfern in nächfter Nähe etwas beifteben tonnte 2).

Man könnte gegen dies Bild einwenden, daß es aus einzelnen dunkelen Zügen zusammengesetzt sei. Darum sei ausdrücklich auf die Monographieen über einzelne Orden hingewiesen. Für den Deutschorden stellt Boigt den Beginn des ölonomischen Verfalls seit dem 13. Jahrhundert fest, der schon 1420-1425 fämtliche

<sup>1)</sup> Binter III, 114. Ennen III, 756. Schnergans, 30h. Trithemius und Kloster Sponheim (1882), S. 35-58.

<sup>2)</sup> Schneegans, S. 57.

12 Balleien mit schweren Schulden belastet. Seit Mitte des 15. Jahrhunderts ift die Lage des Ordens völlig rettungslos. Der Umstand allein, daß eine so außerordentlich leistungsfähige Kraft ausnahmslos in jene Krisen hineingezogen wird, erweckt für die Bersuche eines Janffen, das kirchliche und klösterliche Leben der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts ins Helle zu malen, große Bedenken <sup>1</sup>).

Michts ift vollends verfehlter, als wenn neuerdings ganffen uns glauben machen will, diefen Buftanden fei burch die Reformverfuche, die fich an den namen des Ritolaus aus Ques tnupfen, ein Enbe gemacht und eine Zeit neuer Blute voll Singebung an bas alte Ibeal des Mönchtums und noch dazu voll Elfers für die Biffenschaften angebrochen. In Birtlichteit find jene Reformgedanken, von wie wohlmeinenden und perfönlich frommen Männern auch unter den Bifchöfen fie getragen wurden, übermiegend gescheitert. In Köln suchte Erzbischof Ruprecht die Dominitaner zu reformieren; 1469 leifteten fämtliche Brüder ben Eid und lieferten ihren Privatbefit aus, aber bie Reform entbehrte aller nachhaltigen Rraft 2). In Ulm hätte ber Rat, dem die völlig verwilderte Geiftlichkeit famt den Mönchen große Not machte, die Barfüßer gern reformiert, wie denn die Stadträte in jener Zeit ber Sittenzucht fich öfter gegen Geiftliche annehmen muffen; alles, was er erreichte, mar, daß feine fittenpolizeilichen Anordnungen mit Einwilligung des Bifchofs für bie Geiftlichen verbindlich ge= macht murden 3). Durch das ganze 15. Jahrhundert wird Reform an den Cifterciensertlöftern versucht, aber ohne durchzugreifen 4). Dem gelehrten und frommen Abt Tritheim trugen feine Bemühungen, die Bursfelder Reformen im Rlofter Sponheim durch. zuführen, fo viel Feindschaft und Widermartigteit vonseiten der Mönche ein, daß er fich nicht entschließen tonnte, in basselbe que rückzufehren. Und eben diefer Tritheim, der an die Wiederbelebung

- 2) Ennen III, 771 ff.
- 8) Jäger, S. 501. 504 f.
- 4) Winter III, 131.

Theol. Stub. Jahrg. 1883.

47

<sup>1)</sup> Boigt, Geschichte bes Deutschordens I, 580 ff.

bes Mönchtums in jener Zeit glaubte, dafür arbeitete und buldete, fpricht fein Urteil über ben Erfolg ber Reformbeftrebungen in ber Rlane aus : "Bo ift jene Reformation, welche Ritolaus von Enfa mit unglaublichem Gifer begonnen hat; wo find jeue fchredlichen Eide, mit welchen alle Ubte unferer Brobing fich aur traufären Observanz in die hande bes Cardinals vor bem Alter des beil. Stephanus in Bürzburg verpflichtet haben! Siehe. 127 Abteien habt ihr in enrem Rabitel, von welchen taum 70 unter der Reformation verblieben find. Es giebt ohne Ameifel folche barunter. welche meinen, fie wären bestens reformiert, aber bas Berhalten ftimmt damit nicht überein. Sehet das Leben der Abte und Donche, wie es ohne Ehrbarkeit ringsum raucht. Bas ich bavom weiß, fcheue ich mich auszusprechen." -- Anch ber Bursfelder Reformation weisjagt er gleiches Schickal: "Sie ift erft 80 Jahre alt und ichon find verschiedene Rlöfter in ber Obferbang nachläffig geworden; biejenigen aber, mit welchen es noch aut fteht. werden, wie ich fürchte, innerhalb weniger Jahre ebenfalls finten. " 1) Mit besonderer Renitenz murden die Reformversuche in den Frauen-Uöftern abgewiesen. - eine Erscheinung, bie in der Reformation wiedertehrt. Und boch haben fie an der Berderbnis reichlich bei-Bisitationen hatten das Bidermärtigfte zu berichten 2). gesteuert. Unch bie Beghinen, die fich befonders der Krantenpflege gewidmet hatten, wurden an vielen Orten im 15. Jahrhundert aufchanden und zum Gespött des Bolles. Ju Ulm dagegen waren fie noch 1518 verpflichtet, ju Urmen und Rranten ju geben, und erhielten hafür eine Bezahlung, welche der Rat festfeste 8). In Nordbentichland bewahrte fie der Einfluß der Brüder des gemeinfamen Sebens vor bem Berfall 4).

Daß es dahin tam, baß die Organismen, durch welche die Kirche Armen- und Knankenpflege geübt, untüchtig wurden und blieben, war nicht nur in dem Verfall begründet, sondern anch

722



<sup>1)</sup> Schneegans, G. 128-155.

<sup>2)</sup> Bgl. Binter III, 32 f. 118. Jäger, G. 493. 594.

<sup>3)</sup> Jäger, G. 497.

<sup>4)</sup> Uhlhorn, 3mei Bilder aus bem firchl. Leben, G. 22.

burch das Unträftige und Ungeningende der Versuche, dem Übel zu ftenern, verschnildet. Dieselben verdienen nicht den Ramen einer Reformation, tanm einer Reform. Wenn diese Masnahmen, die häufig mit forrettionell waren, nun wirklich durchörangen, wenn nun wieder die Rutte vorschriftomäßig getragen, wenn das Privateigentum zurückerstattet, der Mechanismus der flösterlichen Frömmigkeitstickung wiederhergestellt wurde: der Geift, der lebendig nacht, wurde damit nicht erwecht <sup>1</sup>). Es ift tennzeichnend, daß fromme und getehrte Männer wie Tritheim sich hierüber so vollig täusichen, daß sie der wieder in Kroft gesehren Mönchszegel die Macht der Ernenerung zutrauen konnten. Allerdings war dies Jutrauen nicht so unbedingt, daß nicht Tritheim eine große Revolution vorausgeahnt hätte <sup>2</sup>).

Dem aufdämmernden Tage ging zwar bis in die verderbte Risfterwelt fühlbar eine Bewegung der Geister voranf, ein Eifer um die Wiffenschaften, der mit den Zuständen seltsam kontrastierte. Aber es ist aus diesen Regungen des Humanismus durchans nicht mit Janssen auf eine Blütezeit des kirchlich-christlichen Lebens zw schließen. Denn diese Mönche, die sich zum Studium drängen, haben an den geschilderten Zuständen nichts geändert. Eber ist zu vermuten, daß das Universttättsleben den Versall des Rlosterlebens hat beschleumigen helfen. Eine innige Verbindung zwischen dem Ertenntniskrieb, der damals erwachte, und dem christlichen Mönchen wie Tritheim, noch weniger in Cicero citierenden Mönchen wie Paty, sondern erst durch die Reformation vollzogen, welche den neuen Most nicht in die alten Schläuche faßte.

So allgemeinem Verfall gegenüber hat die Myftit noch einmal einen lebensträftigen Spättrieb entwickelt, an dem neue wichtige Orfichtspunkte für die Liebesthätigkeit zum erstenmale hervortreten. In den Brüderschaften des gemeinsamen Lebens, welche in den Riederlanden aus Anregungen Gerhard Groots durch das Organisationstalent seines Nachfolgers Florentius hervorgehen, scheint

ŀ

<sup>1)</sup> Uhlhorn, 3mei Bilder ans bem firchl. Leben, G. 22.

<sup>2)</sup> Schneegans, G. 182f.

fich zunächst zwar die Astefe zu verjüngen, die in den fich ablebenden Orden teine rechte Stätte mehr hatte. Aber wenn auch die Regeln biefer neuen Gemeinschaften Rlofterregeln nachgebildet waren, fo haben fie mehr pabagogifche Bedeutung ; hervorgegangen aus einem tiefen Bugernft, wollen fie ben Brüdern ein Mittel für bie astetische Selbsterziehung zur muftischen Gottesgemeinschaft fein, nicht ein Gelübde, bas für bas Leben bindet. Trop aller Strenge gegen bas eigene 3ch ift beshalb dennoch in jenen Bemeinschaften weniger Gefetlichteit, mehr Milbe, Beitherzigfeit und Freiheit ; und wenn das kontemplative Leben auch das eigentliche Riel der astetischen Beftrebungen ift und einseitig geschätzt, ja überichätt wird, fo fehlt boch jener ethifche Bug nicht, welcher der Muftit eigentümlich ift und der jetzt die Richtung auf Seelenpflege nimmt. Die Übung der Barmherzigkeit bleibt fo vor jenem Daterialismus bemahrt, ber im Armen ein Mittel zur Ausrichtung verdienstlicher Berte ficht, fie will vielmehr im Wohlthun auch erbauen, beffern, betehren. So tritt hier jenes Moment der Liebesthätigkeit zum erstenmale fräftig auf, das die mittelalterliche Liebesthätigkeit vermiffen ließ. Un ben Bendepunkten ber Entwickelung macht es fich fortan geltend, an welchen der chriftliche Liebesfinn fich auf feine Gleichartigkeit mit dem Sinne Christi befinnt und fich badurch mit dem Gifer um Seelenrettung durchdringt.

Ein zweiter Bug, welcher bie Brüder des gemeinfamen gebens auszeichnete, mar bie Abmehr des Bettels und der Grundfat, erarbeitetes Brod zu effen. Indem fie zugleich im Ruchblict auf die erfte Gemeinde in Jerufalem alle Guter gemeinfam befaffen, lentten fie zu Brinzipien zurud, welche z. B. die Cifterzienfer zu ihrem großen Schaden aufgegeben hatten. Allerdings blieb der Gefichtspunkt, unter welchem die Arbeit aufgefaßt mard, ber astetifche. Den alten Organisationen der Rirche ähnlich waren biermit neue, für die Liebesthätigkeit tüchtige Organisationen geschaffen. Die Stifter felbft glänzten als Borbilder. Groot blieb dem alten myftischen Grundfatz getreu, der Rontemplation fich gern zu entziehen, wenn es gelte, dem nächsten zu dienen. Urme, die er au Tische lud, bewirtete er dann auch mit geistlicher Rost; besonbers ift die Fürsorge für die armen Studierenden, die Rleriter,

welche fich in ben Schulen und meiter bilten welchen, von ihm und feinen Geiftetgemören felbinigt. Im Harrie bes Storentins hat Thomas von Remoer gewehnt und Bedilicht generien. Und in der Kruntlaufflege trut der feelforgartiche Sag berver. Einen von der Peft ergeiffenen Frenzd tristend, det üch Groec felbit die tödliche Kruntheit zugegegen. Und unter den Beitern berrichte der Sinn der prosefommerben Siche, die von üch felbit absieht: ama neseiri war Gruntheit 3).

Die Bindesheimer Kozzregation, welche von diefen Beitrebungen ausging, hat sich mit dem Geist derfellen durchdrurgen und als ein Samerteig reinigend auf viele Alörder in den Niederlanden, Frankreich und Dentickland gewirkt. Die Bestrebungen für Bolls- und Jugendbildung aber hat sie fich nicht angerignet 2), Die Bruder- und Schwesterhäuser sind Aräger diefer Aufgabe geblieben bis zur Zeit der Reformation. Schon im Beginn derselben zeigte es sich, das die lebendigen Quellen, aus denen jene Berbrückerungen ihre Kraft genommen, im Bersiegen waren 3).

8.

Für die Thätigkeit der Städte bietet das 15. Jahrhundert eine Reihe neuer Erscheinungen. Der Trieb zu genoffenschaftlichem Berband, an dem wir eine verjüngende Einwirkung auf die astetischen Areise beobachteten, war ja in den Städten längst zum Lebenstrieb neuer sozialer Bildungen geworden. Die Zünste, mit zur Teilnahme an der Regierung gelangt, haben im 15. Jahrhundert ihre Blütezeit. Hilfsleistung wird auch ferner von ihnen geübt. Zu den älteren Spitälern und Siechenhäusern treten auch jest immer noch neue Anstalten hinzu, und allen kommt die Sparsamkeit, wenn man sich ihrer im Stadthaushalt besteisigt, die zunehmende Ordnung durch Rechnunglegung zugute 4). Und wie sehr die geistigen Mächte in der Kirche durch eine mechanisterte und

<sup>1)</sup> Das Obige nach dem inhaltreichen Auffat Sirfches über die Bruder bes gemeinfamen Lebens in Derzogs Real-Enc., 28b. II.

<sup>2)</sup> Biriche a. a. D., G. 697.

<sup>5)</sup> Bgl. den Traftat "Summa der h. Schrift", heransgeg. von Benrath. 4) Schmoller, Strafburg zur Zeit der Zunfttämple. S. 68. 72.

abergläubige Andacht beeinträchtigt wurden: auch fo noch behielt bie Rirche einen breiten, wenn auch nicht tiefen Einflug auf bas Bolteleben. Bie die Bunfte, fo fteben auch die Bruderichaften, deren Babl fich im 15. Jahrhundert außerordentlich fteigert, in engster Berbindung mit dem Heiligentult und der Meffe. Neben ber leiblichen Silfe, die die Mitalieder einander ober den Urmen gewähren, bat der Beiftand, den man fich durch Gebet und gute Berte zur Erlöfung aus bem Fegefouer leiftet, eine Souptstelle 1), Es ift aber charafteriftifch, daß gerade bie Brüderschaft, welche überwiegend aus Geiftlichen bestand und bas Gebet für die Seelen im Reaefeuer zu ihrer besonderen Aufgabe machte. vor anderen in Berfall geraten und vielfach am Boblleben marunde acgangen ift. Der Boltswip hat bas Andenten an dies Leben des Raland bis heute bemabrt 2).

Un ben gesteigerten Notftänden, welche Epidemicen - bie Beft fehrt feit 1349 in nicht zu großen Zeiträumen immer wieder ---und fittliche Schäden, bie letteren von großer Schwere, verurfachten, bemährte der Samariterfinn jenes Borrecht der Liebe, an allem einen Anlaß zum Bachstum zu haben. In einigen Städten werden Baifenhäufer gegründet, und feit dem Ende des 14. Jahrhunderts wird ein ursprünglich romamisches Inftitut in die Rinberpflege mit hintibergenommen, bas Rindelhans. Gewöhnlich hatte man verwaifte ober verlaffene Rinder in Rlöftern ober Spitälern, befonders auch bei fogen. Mättern untergebracht; jest aber werben in verschiedenen beutschen Stüdten Findelbanfer gebaut, in Ulm (1386), Freiburg, Eflingen. Der Gründung folcher Bäufer begegnen wir bann auch im 15. Jahrhundert. Sie werfen zuweilen ein gretles Licht auf die Sittlichteit ber Zeit. In Augsburg wurde 1471 ein Saus für die Findellinder ertauft; das war gerade in jenen Jahren, in welchen mit bem Reichtum bie

1) Räheres über bie Bruderschaften bei Bilba; Maurer, Städteverf. III, 51 ff.; Lriegt, Deutsches Bürgertum, S. 162; Ennen III, 792; Michelfen II, 148; Ratinger, S. 286; Uhlhorn, Zwei Bilder aus bem firchl. Leben, S. 23. 70.

2) Die erste Rafandsgilbe Deutschlaubs ift bie in Afchereteben (Sortwig, S. 160). Bgl. auch Bilba, Michelfen, Uhlhorn, Sillmann (Bb. IV). Üppigteit und Sittenlosigkeit überhand nahm. Das Ulmer Hofpital erhielt viele Pfleglinge, als tiefe Berschuldung manchen Bürger trieb, fein Heimwesen, auch Weib und Kinder zu verlassen. Ju Anfang des 16. Jahrhunderts befanden sich 200 Findlinge in der Pflege des Ulmer Hauses<sup>1</sup>); wir vernehmen das Antlopfen der sozialen Sünden und Nöte, an deren Ausbrüchen die Reformation zu tragen besam.

für Gefallene hatte es wohl vereinzelt ichon früher Buferinnenhäufer gegeben, fo in Roln 2); jest werben diefelben häufiger gegründet, auch der für die tatholifche Ethit charafteriftifche Beg zur Befferung wird eingeschlagen, die tief gefuntenen Mädchen burch Berheiratung ju retten \*). Für manche Rot, für welche acgenwärtig im namen ber Barmberzigleit wie burch Anordnung des Staates viel geschicht, ift dem Mittelalter ber Blid noch nicht aufgegangen. Über bem Tanbfimmmen war bas "hephaja" noch nicht gerufen; arme Blinde brachte man in Deutschlaud gewiß meift in den Spitälern unter, während es in Baris ichon im 13. Stahrhundert eine besondere Auftalt für fie gab 4). Bahnfinnige und Blobe murben wohl öfters in Spitäller aufgenommen; war ber Buftand gefährlich, fo brachten die abergläubischen Borftellungen von der Stärke der Ungläcklichen es mit fich, daß man fie gleich Gefangenen behandelte 5). Für Gefangene murbe Almofen und Speife gefammelt, die Bohlthat der Seelforge ward ihnen Dem Miffethäter, der hinausgeführt mard, zeigte man von nict. einem beftimmten Orte aus etwa das Bild des Gefreuzigten.

Dagegen fängt der Bürgerfinn an, Rücksicht auf die Armen der bürgerlichen Gemeinde zu nehmen. Es wurde wieder an die Haubarmen gedacht <sup>6</sup>); die Präbendare, Pfründner in den Hofpi-

- 2) Ennen III, 830.
- \*) Güllmann, 28. II giebt mehrfache Beispiele.

4) Ratinger, S. 297.

5) Griefinger, Pathol. und Therapie der pfych. Krankheiten (2. Aufl.), 6. 520.

•) "Veri pauperes, in quibus manifesta signa paupertatis et inopiae apparent et mendicare erubescunt hostiatim." Ennen nach Kal. apost. fol. 78.

<sup>1)</sup> Jäger, G. 487.

tülern bestanden zum Teil aus den alten Bürgern der Rommune: ber Stadtrat verpflichtete hier und da ben Stadtarzt zur Bebandlung ber Kranken des Holvitals. Anfänge der Armenvflege auf ber Bafis ber Gemeinde werden wir hierin erblicken dürfen, die der Reformation eine Anfnüpfung darboten; die Bedeutung einer Reform haben fie nicht. Bu ihr fehlten dem Bürgertum wefent. Es war natürlich unfähig, die sittlichen liche Voraussetzungen. Motive ber Liebesthätigkeit zu reinigen, und auch die volkswirtichaftlichen Grundfäte, welche vom Recht der Rirche aus das Mittelalter beherrichen, behielten ihre Geltung für die einschlagenben fozialen Gefichtspunkte. Der Bettlernot mit dem Unfug, der fich an fie anhängte, suchten manche Städte diefer Beriode durch Bettelordnungen zu steuern 1): man versah die Berechtigten mit einem Abzeichen, wies die Fremden durch den Bettelvogt aus der Stadt; auch bas Reich schlug fich mit einer Bolizeiordnung ins Mittel, aber die stets machsende Rlut der Baganten mar durch nichts au vermindern. Der Bafeler Bürger Bamphilus Gengenbach hat ihrer 20 Arten aufgezählt und geschildert 2), alle erfahren in den Rünften der Täuschung. Und boch mar die Bettlernot nur eine Erscheinung tranter fozialer Buftände. Die Spannung von Urm und Reich wuchs, Unruhen in den Städten, zum Teil mit blutigem Ausgang, wie in dem Rölner Aufftand von 1513, deuten auf eine Gärung in den niederen Ständen 3). Schlimmer noch

<sup>9)</sup> Bgl. den Auffatz von Pfaff über die Landftreicher und Bettler in Schwaden (Zeitschr. für Aulturgesch. 1857, S. 431). Die Schrift Gengenbachs, ein Gedicht mit dem Titel "liber vagatorum" erschien im Jahre 1509. Sie ist in den folgenden zwei Jahrzehnten fünsmal abgedrucht; zwei dieser Ausgaben find von Luther bevorwortet (Riggenbach, Das Armenwesen der Reformation, S. 1).

8) Ennen III, 659 ff. Für Augsburg vgl. Roth, Augsburgs Refor-

728



<sup>1)</sup> Die Nürnberger Bettelordnung (um 1478 entworfen) verbietet, daß Kinder über 8 Jahren auf den Bettel mitgenommen werden. Dieje sollen vielmehr in einen Dienst gebracht werden. Den verschämten Bettlern wird es als Gunst gewährt, in den ersten Abendstunden betteln zu dürfen; doch sollten ste Licht und ein Zeichen mit sich führen. Kriegt, Deutsches Bürgertum, S. 146.

als um bas Proletariat ber großen Städte war es damals, anders als heute, um die ärmere landliche Bevöllerung bestellt. Renes fanonifche Recht, das uns Janfien als jo beglückend ichildert, bat an der Unfreiheit des landbebauenden Urbeiters nichts geändert. Die Barte, mit welcher die Rirche felbit ihre Rechte beitrieb, die Ausdehnung diefer Rechte über allen Grundbefits, die Berarmung ber Rlöfter, die Finanzerei der Bapfte, - dies alles ift mit dagu ausgeschlagen, das Los des armen Bauern fcwer zu machen, Andere Urfachen haben nach derfelben Seite gewirkt: Breisfteis gerungen, Großhandel, die innerdeutiden Birren, die Rriege und fehden, der Druck der Grundherren, es fteht dahin, ob auch das römische Recht; die Lösung diefer Frage ift teine theologische Auf-Das aber geht aus ber Darstellung der Leiftungen der aabe. Rirche hervor, daß fie auch in fozialer Binficht ein Doppelgesicht Indem fie Segen brachte, bat fie anch Elend gebracht; inbat. dem fie die Armen pflegte, hat fie die Armut groß gezogen. Bie ungerecht es wäre, der Rirche das hereinbrechende Berhängnis der fozialen Revolution allein schuld zu geben, fo hat fie doch, obicon unbewußt, in simplicitate, ju dem Brande diefer Revolution ihr Scheit mit hinzugetragen.

Das Ergebnis des Überblicks über die letzte Beriode der mittelalterlichen Armenpflege läßt sich in dieselben Worte fassen, mit welchen Eruel in seinem trefflichen Buch die Bredigt desselben Zeitraumes kennzeichnet: Materiale Blüte, idealer Berfall. Um des letzteren willen wartet auch diese Thätigkeit der Kirche, wie jede andere, auf die Reformation.

mationsgeich., S. 18ff.: die von den Bebern veranlaßten Unruhen; S. 30ff.; über die Spannung zwischen den Bischöfen und Bürgern.

## Bertiefung der Zwinglischen Sakraments= und Tauflehre bei Bullinger.

## Bon

Joh. Zaarfin Ufleri, Bfarrer in Sinweil. 1)

Joh. Jatob Simmler hat in feiner Sammlung alter und neuer Urfunden zur Belenchtung ber Kirchengeschichte (Bürich 1767)\*) ein Erftlingsschriftchen S. Bullingers veröffentlicht, ein Sendfcreiben an Seinrich Simmler, Burger ju Bern, "vom Tauf". Dasfelbe enthält die originellen Gedanten 3minglis aus der Streitperiade in fo ausgeprägter Gestalt, daß, wenn das Schriftspen wirklich ichon Ende 1524 ober Anfang 1525 geschrieben wäre, wie Simmler aus der Baginierung bes das Original enthaltenden Coder glaubt fchliegen zu müffen, die Briorität in der fcbriftlichen Broduktion jener Gebanken Bullinger und nicht Zwingli zuläme. Dies ft nun fcon an und für fich unwahrschelulich, und ber Juhalt des Sendschreibens felbft beweift das Gegenteil. Nicht nur hat die Disputation mit den Wiedertäufern vom Januar 1525, welcher Bullinger beimohnte, icon ftattgefunden (a. a. D., S. 108), fonbern Bubmepers Schrift vom Chriftlichen Tauf ber Gläubigen, im Sommer 1525 abgefaßt, ift ebenfalls ichon weit verbreitet und Bullinger eitiert ja ben Mann im Sendallaemein betaunt. fchreiben (S. 107) als "Dr. Filzhut v. Baldshut". Run wiffen wir, daß wenigstens Zwingli bies Buch erst im Oktober ju Geficht befam, und daß er dann noch im Spätjahr feine Biderlegung schrieb, in der er das gute Recht ber Kindertaufe namentlich auf

2) 88. II, 1. XI., S. 90ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bgl. Jahrg. 1882, H. 2, S. 205 ff.; 1883, H. 1, S. 155 ff.; und H. 8, S. 610 ff.

die wesentliche Einheit des sogen. Alten und Reuen Bundes stützte, hierdurch dem von der Beschneidung hergenommenen Analogiebeweis einen soften Halt gab und sich so den Weg bahnte, von der blaß historischen Frage, ob schou die Apostel Linder getauft, als von einer nicht durch den ausdrücklichen Buchstaben der Schrift mit absoluter Sicherheit zu entscheidenden eher absehen zu dürfen, ein Beweisversahren, werin ihm Bullinger in dem genannten Sendschrift Der getreulich folgt. Dieses kann also, da dessen Abhängigkeit von den Zwinglischen Schriften kaum in Abrede zu stellen ist, unmöglich vor dem Spätjahr 1525 verfaßt sein, und dies war (nach Bestalozzi, B. Haller, S. 256.) gerade der Zeitpunkt, wo die Wiedertüuser, vor denen Bullinger Simmlern warnen möchte, auch in Bern zu rumoren anfängen.

Genan nach bem Awinalischen Vorgang sett Bullinger die Taufe in gar teine Beziehung zum individuellen Glaubensleben. als hätte fie auf pfychologischem Wege Erbauung zu bewirken, Gnade zu vermitteln, zu tröften, zu perfichern, gegen Anfechtung au ftärken. Sie ift ihm vielmehr Zeichen der anererbten Bundesgemeinschaft von wesentlich verpflichtender Ratur, Rotarde des Bundesaliedes, dem eidgenöffifchen Rreus vergleichbar. Der Bund ift der einige, mit Abraham geschloffene und auch auf feinen Samen, unächft den leiblichen, in der Folge aber auch den geiftlichen, fich erftrectende. Auf der Grenzscheide ber beiden hauptperioden, des fogen. Alten und neuen Bundes, fteht Johannes, den Bundesmittler Chriftus, beffen Bundesblut ("jedes Gemächt tritt durch Tobesfall in Rraft!") ichon burch die Beschneidung angedeutet war, verlündigend; nun diefer felbft in die Belt tommen follte. hörte die blutige Beschneidung, dies Schattenbild des Butunftigen auf, und an ihre Stelle tam mit gleicher Bebeutung bie Taufe. "Das Blut Chrifti gftelt alles Blut", ftatt beffen haben wir nun ,ein fründlich Zeichen" 1). Die Kontinuität des Werkes Chrifti und

2) Bgl. im Rommentar ju Rol. 2: Die einftige Bejchneibung bebentrte: bie Gläubigen werben burch bas Berdienft bes Blutes bes verheißenen Samens in die Gnade aufgenommen, gerechtfertigt und fodann auch zu einem neuen Leben verpflichtet, und bie Bebentung ber Taufe ift bie nämliche; und zwar Johannes ift badurch ermiefen, dag gefus fich felbft von Johannes taufen ließ "uns zu einem Borbild und zu einer Einigteit des Chriftenvoltes" (Eph. 4), ferner dadurch, daß er wie Johannes lehrte und durch feine Jünger auch taufen ließ. Der Auferftanbene und feine Apostel haben die Einheit des Bundes, trot deffen nunmehriger Ausdehnung auf die Heiden, dennoch des beftimmteften feftgehalten, Gott felbst hat bie Berechtigung ber Beiden burch zuvortommende Beiftesausgießung 3. B. bei den Sausgenoffen bes Cornelius ermiefen; fo tam benn nach Chrifti Billen und nach übereinftimmender Lehre der Apostel folgerichtig an die Stelle ber Beschneidung für den ganzen Umfang der Rirche als Bundeszeichen die Taufe. Die Kontinuität mit der Beschneidung ift durch Paulus (Rol. 2, 10) und diejenige mit der Johannestaufe Apg. 19 (am Anf.) bezeugt 1). Das Recht der Rinder, zur Taufe zu gelangen, fteht demjenigen ber Erbberechtigung unmündiger Rinder völlig gleich; wie eine Enterbung erft bei unwürdigen Ermachfenen dentbar, fo tann auch erft bei folchen von einem Ausber-Gnade-fallen die Rede fein. So lange der Bund nicht gröblich verletzt mird, bleibt er in Gültigfeit.

Auch noch in der berühmten Schrift vom Jahre 1530 "Bon dem unverschambten Frävel und unwahrhaften Lehren der Wiedertäufer, 4 Gesprächbücher" <sup>2</sup>), geht Bullinger ganz mit dem ursprünglichen Zwingli einig. Bei Johannes, Christus und den Uposteln findet er nur eine Lehre, also auch nur eine Taufe. Er nennt die Johannestaufe eine Taufe auf Christum, den Bollender. Die göttliche Natur Christi sei es vornehmlich gewesen, auf die Johannes getauft, und von dieser sei die Trinität ungeschieden. Übrigens beweise seine Bertrautheit mit dem Oreieinig-

<sup>(</sup>bemerkt Bullinger zu Apg. 19) schon der Johannestaufe, indem diese schon in remissionem peccatorum, nicht etwa im Unterschied von der späteren christlichen bloß in poenitentiam vollzogen ward (Mark. 1, 4).

<sup>1)</sup> Bei dem zu letzterer Stelle Bemerkten ift nicht recht ersichtlich, ob - Bullinger eine einmalige Laufe oder nur einerlei Laufe annimmt, wahrfcheinlich doch mit Zwingli ersteres.

<sup>2)</sup> Sie erlebte mehrere Auflagen und Erweiterungen und erschien endlich anno 1560 ganzlich umgearbeitet unter verändertem Titel in 6 Buchern.

feitsmufterium das Gesicht bei der Taufe gefu und gob. 3 am Schluß.

Den pharifäischen Sauerteig des Anabaptismus legt er richtig bloß, indem er auf den Einwurf, Rinder mußten nichts von ihrer Taufe, Erwachfene aber tönnten Gott bei der h. handlung Reinigfeit und ein Leben ohne Sünde geloben, antwortet : "Dazu braucht man das Baffer nicht, es fei benn, daß man das Seil an ein Element binde und dann folgerichtig dazu tomme, fich um des äußeren Bertes willen für rein und heilig zu halten. Das eben fei bas Bift. Eine folche Rirche ohne Sünde, bie nicht mehr im Fleifc fei, wollten die Täufer fein; wo dann aber der verlorene Sohn bleibe und das verlorene Schaf, und ber Ader, der Rorn und Untraut trage, und das Nets, das allerlei Fische aufnehme, und die Hochzeit darin männiglich fite?"

Gegen Difdeutung der Befchneidungsanalogie verwahrt fich Bullinger mit dem Sat: "Nicht die leibliche Geburt macht Chriftenfinder zu Gotteskindern, fondern Gottes Berheißung. Drum ist auch allfällige Unwürdigfeit der Eltern tein Sindernis der Taufe 1). Anderfeits ift ein Absterben vor der Taufe fein Bindernis der Seligkeit, denn die Reinigung Chrifti durch den Geift, die in Rraft der Berheißung unabhängig vom äußeren Zeichen erfolgt, ift bas Das Außerliche ift am Ende boch nur ein Teil ber Sache, Prius. darin ihre Rraft nicht beruht; die hervorragende Hauptfache ift ein großes Geheimnis, und diefes macht das Ganze zu einem bochwürdigen Saframent der Sündenvergebung und der Wiedergeburt."

Ausgehend von der Boraussezung, daß die Taufe an die Stelle ber Beschneidung getreten, und diefelbe, einerseits durch die behauptete Barallelifierung in den apostolischen Schriften, anderseits

<sup>1)</sup> Es ift freilich sonderbar, wie nicht die leibliche Geburt, sondern die göttliche Berbeißung den Ausschlag geben foll, und wie bieje fich thatfachlich ju wiederholten Malen von der phyfifchen Abftammung emanzipiert, fo ichon bei Elan und bann wieder beim Übergang bes Reiches Gottes an die Beiden; wie fie bann aber boch wieder auch bei ben Beidenvöllern ihren Bundesfegen an die Abstammung fnüpft und bie Taufe aller innerhalb ber Chriftenheit Geborenen legitimiert, gleichviel, ob fie im partifularen Ratfchluß zu den Ermählten gehören ober nicht, alfo ganz wie bei 3srael.

durch die mit beiden Gebränchen verbundene Ramengebung ftiltzend, findet es Bullinger, abgeschen von den gewöhnlichen Argumenten, auch darum wahrscheinlich, daß schon die Apostel Kinder getauft, weil sie sich stets sehr ans Alte Testament angelehnt und "ihre Händel gericht't auf den Anlaß, Grund und Vorbild des Alten Testamentes".

Baren die bisherigen Erörterungen Bullingers, wie biefenigen Zwinglis in der Streitperiode, hauptfächlich von dem Beftreben, bie Rindertaufe zu rechtfertigen, beeinfinft, fo mendete fich fpäter fein Intereffe der Satramentelehre überhaupt in umfaffenderer und tieferer Beije ju, und bie fruchtbaren Reime, welche biesfalls in Zwinglis letten Schriften niedergelegt waren 1), fielen bei ihm auf empfänglichen Boden. Roch einen Schritt weiter führten ihn endlich die Berhandlungen mit Calvin, deren Frucht der Consensus Tigurinus war, und deren Einfluß bei der letten vollendeten Lehrbarftellung in den Detaden ichon mitgewirft hat. Es ift von Intereffe, au feben, welche Ausbildung die Grundlinien fpäterer Zwinglischer Auffassung bei Bullinger, noch ganz abgeseben von Calvinfchen Gesichtspunkten, erhalten haben. 3m Jahre 1545 verfaßte er ju näherer Begründung ber "wahrhaften Betonninuf ber Dieneren ber Rirchen Burich, was fie gloubend und leerend, infonderheit aber vom Nachtmahl" in Opposition gegen Luther eine lateinische Schrift de sacramentis, die den Zwinglischen Standpuntt noch entschieden vertrat, und an ber Calvin, bem Bullinger fie zuerft überfandte, allerlei auszusehen fand. Die Rorrespondenz, die fich darüber entspann und die endlich zum Consensus führte (1549), ift noch vorhanden und giebt einen deutlichen Einblick in bie Differenzpuntte. Die Schrift felbft ließ Bullinger nicht bruden, fie ift auch in Zürich in Abschrift nicht vorhanden; bingegen gab fie Joh. a Lasco, der das Manuffript von Bullinger erhielt, ju London Anno 1551 boch noch heraus auf ansbrückliches Berlangen bes Erzbifchofs Cramner, ohne Bullingers Bormiffen, unter dem Titel: "Absoluta de Christi domini sacramentis

<sup>1)</sup> Bgl. meine Abhandlung über Zwinglis Tauflehre in diefer Zeitschrift 1882, Heft 2, S. 268 ff.

et ecclesia ejus tractatio" (Peftalozzi, Bullinger, S. 638). Das Buch war mir nicht zugänglich; es ift nicht zu verwechseln mit einer 1552 erschienenen Schrift von Lasco selbst, ähnlichen Litels und Inhalts. Bullinger bemerkt zwar in einem Verzeichnis feiner Schriften <sup>1</sup>): "quas necessaria mihi videbantur, in Decades transtuli"; allein ein Einblict in die Schrift selber wäre eben darum intereffant, weil sie, wirwohl ohne Zweisel hauptsächlich auf die Ubendmahlssehre sich beziehend, Bullingers gennin Zwinglischen Standpunkt noch zum Ausbruck brachte und Calvins Biderspruch deshalb hervorrief. Es blieb mir nun nichts anderes übrig, als das Material für eine zusammenhängende Darstellung der Bullingerschen Taussehre in ihrer früheren Phase aus den zahlreichen, aus dieser früheren Zeit stammenden Kommentaren zufammenzusinschen.

Bas zunächst bie Eregese der in Frage tommenden Schriftftellen anbetrifft, fo ftimmt fie mit berjenigen Zwinglis in der Regel überein. And Bullinger dentt nicht überall, wo im Grundtert Banrioua ficht, an das Tauffakrament, fondern versteht 2. B. 1 Betr. 3, 21 ganz allgemein den spiritus vivificus Christi. die vis fidei, spiritus et virtus Christi, Christus ipse, oder and die aqua vitae qua nos lavit a peccatis, mithin überhaupt bas neue Lebensprinzip. Bergleicht man damit die Definition, die Bullinger ju Apg. 19 bem h. Geift giebt, fidei maxima vis quae ex spiritu est, conscientiae securitas, fo fommt es alfo in der Albat auf dasselbe hinaus, wie wenn Zwingli 1 Petr. 8 unter Banriopsa ben innerlichen herzeusglauben versteht. 2pg. 19 dertt Bullinger ebenfalls mit Zwingli an den baptismus doctrinae, den die Johannesjünger empfangen, aber nicht recht begriffen, und auf den allein nun, nicht auf das elementum aquae Bauli nähere Erläuterung fich beziehe. Er legt, wie fein Borganger, ein großes Gewicht barauf, bag es B. 3 nicht heißt : ev το I. βαπτίσματι, fondern: είς το I. βάπτισμα und bemerkt mit Benig auf Zwinglis Anfchanung von der erst durch Baulus

<sup>1)</sup> Bei J. H. Hottinger, Schola Tigurina, im 1. Anh. Biblioth. Tigurina unter "Bullinger".

pollzogenen, nicht etwa wiederholten Baffertaufe: "Hunc vere nodum ad hunc fere modum primus solvit felicis memoriae clarissimus vir Zwinglius". Noch weniger trägt Bullinger Bedenten, in Joh. 3, 5. 1 Joh. 5, 6. Sebr. 10, 23 agua allegorifch zu deuten, fei's von der coelestis doctrina, die mit Recht fo heißen könne ob puritatem et quod reficiat ac fluat. fei's vom Geift wegen feiner Reinigungs- und Belebungstraft, wie er benn bas "am Leibe gemafchen mit reinem Baffer" (Bebr. 10) als eine figurliche Redeweife bezeichnet, wobei Paulus boch nichts. anderes meine, als die innerliche Reinigung durch den einen Glauben, aljo gang basselbe, mas auch mit dem "gereinigt im Bergen vom bofen Gemiffen". Bang übereinftimmend fagt auch Amingli, unter Anfpielung auf die äußeren nutlofen Luftrationen rede Baulus von der Reinigung bes Gemiffens oder ber Unfould des Lebens, mährend er hingegen bei 1 Joh. 5, 6 origineller an bie hiftorische Taufe Jefu im Jordan und an alles, was dabei vorfiel, bentt. Man ficht, auch Bullingern beherricht bei feiner Eregeje bie Scheu, dem Baffer zuzufchreiben, mas nur bem Beifte autommt, baneben läft fich aber boch bas Beftreben ertennen. neben bem "a ovyziras" gleichfam bem "adiaigeras" fein Recht widerfahren zu laffen; das zeigt die Bemertung zu Apg. 2: "Benn man nicht nur vom blogen Baffer, fondern de toto Dei instituto rede, fo feien die Ausbrücke "lavacrum regenerationis" und "aqua mundificans et peccata abluens" wohl zuldfjig", und zu Tit. 2: "Vere renovat, abluit, purgat, regenerat vivificat et sanctificat gratia Spiritus sancti, rénovat autem, abluit, purgat, regenerat, vivificat et sanctificat etiam baptismus, quod illius ministerio Deus in dispensandis donis suis propter infirmitatem nostram utatur". Ein übergang zur Bürdigung bes fatramentlichen Attes in feiner, Innerlichteit und Augerlichteit zufammenfaffenden, Totalttät 1) macht fich auch barin bemertbar, das Bullinger burchaus nicht alles Baffertaufen ohne Unterfchied vermengt und barum Bebr. 6, 2 gar nicht die h. Taufe (als welche nur eine Eph. 4,-5), fondern-· · · ·

1) Bgl. meine Abhandlung über Zwinglis Tauflehre, S. 228 f.

die Luftrationen der Juden verstanden wissen will, während Zwingli hier allgemein von dem daptismus aquae redet, dem die Hebräer zu viel beimaßen, ohne ausdrücklich zu sagen: die christliche Taufe ist hier nicht gemeint, auch nicht als Bassertaufe <sup>1</sup>).

Bas nun die Bedeutung des Sakramentes anbetrifft, fo anertennt Bullinger eine folche für die fichtbare und für die unficht-Durch die communicatio sacramentorum wird bare **L**irche. allerdings zunächst die ecclesia als visibilis tonstituiert. Beil die Aufnahme in diese ein äußerlicher, menschlicher Initiative anheimgegebener Aft ift, dabei die Taufe als legitimer Ritus gilt (communis solemnis mos seu inscriptio), ist dies Saltament zunächft Symbol der äußerlichen Rircheneinheit, weshalb, wer diefe zerftört, oder den kirchlichen Frieden gefährdet, gegen die h. Taufe fündigt 2). Allein fo fehr bei der Administration derfelben nur äußerliche Mertmale ber Zugehörigfeit zur Rirche entscheiden tonnen - Bullinger nennt die Blindheit derjenigen groß, welche "nescio quibus rebus invisibilibus et coelestibus ecclesiam moliuntur colligere "-, fo hat in feinen Augen das Saframent doch nicht nur eine Beziehung zur fichtbaren Rirche, fondern es ift zugleich das Symbol der Glaubensgemeinschaft mit Christus und der participatio omnium bonorum ejus. Diefer Gesichtspuntt der incorporatio in Christum wird namentlich im Kommentar zu Matth. 3 anläflich der Taufe Jefu fehr ichon hervorgehoben und gegenüber bem Zwinglischen Bflichtzeichenbegriff, ber auch bier nicht fehlt, aber in letzte Linie gestellt mird, in den Bordergrund gerückt: "Christus ideo baptisatus est nobiscum in eodem baptismo, ut declararet se esse fratrem nostrum et ut nos crederemus nos cohaeredes fore Christi (als jest ichon omnium bonorum consortes) " 8). Auch zu Apg. 8 wird in gleicher Reihen-

<sup>1)</sup> Opp. Zw. VI, 2. p. 301: "Baptismatum. Hoc est, ut doceanus quid sit baptismus ac rursum disputemus contentiose cur baptizemur, numne salutem praestet aquae baptismus necne? Plurimum enim Hebraei externis tribuebant, haud dubie etiam tincti baptismo."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zu 1 gor. 10 u. 12, 13.

<sup>3)</sup> Ähnlich freilich auch Zwingli, nicht fowohl im Romm. zu Matth. 3, als vielmehr zu Luf. 3: "Si Johannis baptismus alius esset a baptismo Theol. Stud. 3abra. 1883. 48

folge der Taufe die doppelte Bedeutung vindiziert : a) hoe sacramento initiari ac conglutinari fideles in unum corpus. b) constringi sub fidem unius Christi ac vitae sanctimoniam. Notürlich vollzieht fich die wirkliche incorporatio in Christum et in corpus eins mysticum nur im Glauben durch den b. Geift. aber die Taufe ift das Symbol, weil fich Chriftus durch fie mit uns verbrüdert bat. Durchweg definiert nun Bullinger das Satrament in erster Linie übereinftimmend mit den alten Rirchenichriftstellern als sacrae rei signum, alfo als Symbol bes Gnabenheile, fo 1. B. 11 Rom. 4 : "Baptismus est signum populi Dei quod sanguine Christi lustratur. Significat enim visibilis aqua gratiam invisibilem." Als folches tann das Satrament keinerlei innere Borgänge zu des Glaubens Stärkung verfiegeln, oder die Gnade dem Glauben irgendwie zueignen belfen. Bullimaer legt großes Gewicht darauf, daß Baulus Rom. 4 das signum circumcisionis "signaculum justitiae fidei" nenne, nicht signaculum fidei, als ob bes Glaubens Borhandenfein dadurch versiegelt würde, auch nicht signaculum justitiae, als ob bas Satrament felbst rechtfertigte, fondern signaculum justitiae fidei, "quod fidei et nullius alterius rei sit justificatio". 2Bann bie Rechtfertigung in jedem einzelnen Fall wirflich erfolgt, tommt dabei nicht in Betracht; bei Abraham mar fie in vollstäudiger Beije ichon vorausgegangen, und die nachfolgende Beschneidung tonnte nichts dazu thun, fondern nur nach außen bin ein testimonium fein. Sie könnte indes ebenso gut nachfolgen; darum bliebe das Saframent doch ein signaculum "quod fidei et nullius alterius rei sit justificatio".

Besteht nun aber auch keine direkte Beziehung des Sakramentes zum Gnadenempfang, so läßt sich hingegen eine indirekte wohl aufrecht halten. Das Sakrament kann freilich die Gnade nicht zu-

738

Christi, caput totius corporis mystici alio baptismo esset baptizatum quam membra. Accessit ergo ad Johannis baptisma ut videremus eum totum nostrum esse. Unum ergo baptisma, una fides." Immerhin tritt biefer ichöne und fruchtbare Gefichtspunkt bei Zwingli wenigstens in der früheren Zeit mehr zurüct.

eignen, wohl aber als Beranschaulichungsmittel auf sie binmeifen und als heilige Beihe auf fie verpflichten ; infofern ericheint dann bie übernahme dieses Siegels (sigillum, signaculum, oppayle) als ein jusjurandum, und es tommt bie Bedeutung von sacramentum nach altrömischem Sprachgebrauch zu ihrer Geltung. Rach Zwinglis Borgang returriert auch Bullinger noch, wiewohl nicht mehr fo ausschließlich, auf das tlaffische sacramentum militare und muß fich deshalb fpäter den Tabel Calvins gefallen laffen. Das ift nun das zweite Moment, das für die Bedeutung der Sakramente in Betracht tommt: es verpflichten fich dadurch die Empfänger: "quod in nulla alia re quam in Deo per fidem justitiam quaerere velint". So mit Bezug auf die Beschneidung zu Röm. 4, und ebendafelbft mit Bezug auf die Taufe: "Obstringit baptizatos ut pactis stent, uni Deo fidant, cui per immertionem, consecrati sunt, denique et maculas animi indies eluant pietate et sinceritate vitae." Die Taufe ift hiernach nichts anderes denn ein Pflichtzeichen, aber im umfaffenbften Sinne. Sie verpflichtet nicht nur ju einer chriftlichen Lebensführung (ad innocentiam zu Rom. 6), fondern and sub cultum religionemque unius Dei patris et filii et piritus sancti; überhaupt macht fie auf die ganze chriftiche Beilsordnung verbindlich. Wenn nun a) der religiöfen Befinnung durch das Satrament als durch ein Dentzeichen und Stimulans die rechte Richtung gegeben wird, und diefelbe b) durch en heiligen Alt an Eidesstatt fich verpflichtet, bie Gnade am jahren Ort zu fuchen und ihren Forderungen im Leben Folge zu eben, fo läßt fich immerhin von einer die Rechtfertigung vertittelnden Bedeutung bes Saframentes reben. Direttes Gnabenrittel ift basselbe nicht, aber Anregungsmittel, heilige Lofung, dmonitorium interni, wie es ichon Zwingli (Opp. VI, 1. . 551) nannte 1). Darum fpielen eine hauptrolle die "arguienta a sacramentis petita", d. h. die Belehrungen über iraus refultierende Berbindlichteiten. Die Bezeichnung des Beils-

<sup>1) &</sup>quot;Deus qui cordis puritatem requirit externum quoque signum 1at et requirit, quod admonitorium interni est."

gutes durch das Sakrament ift nur Mittel zum Zweck. Der Zweck ift die Aneignung des Heils und die chriftliche Bethätigung, und diese führen beide über das Sakrament hinaus, nicht abermals zum Sakrament hin. Zu Hebr. 6 bemerkt Bullinger sehr bezeich= nend: "Christus ecclesiam regit verbo, conservat spiritu, constringit baptismo et excitat sancto eucharistiae monumento."

hiernach müffen nun auch unbeftimmtere Ausfagen, die eine Auffaffung, wie fie Bullinger ursprünglich fern lag, zuließen, verftanden merden, und man darf aus ihnen teine zu weit gehenden So wird z. B. zu Matth. 3 betont, die Kolaerungen ziehen. Taufe fei für Glaubensaugen "non inane et humanum sed divinum spectaculum, in quo non tantum minister ceremoniam externe ceu ludens exercet, sed ipse quoque Deus interne pro gratia sua et promissione operatur salutem suorum evidentissime". Dies operari tann nichts anderes als eben jenes Hineinweisen in die Beilsordnung fein, und das Sakrament ift und bleibt der Vorhof zum Heiligtum. Dies ailt von dem bes Alten und von bem bes neuen Bundes gleicherweife, wie benn auch 1 Ror. 10 die Namen reciprof gebraucht werden (Taufe auf Moses, Beoua und noua nvervarizor, vgl. Beschneidung Christi Rol. 2, 11 und unfer Baffa 1 Ror. 5, 7). Rlar ift nun, daß diese allgemeine Bezeugung des Gnadenheils, wie sie im Satrament gegeben ift, ihre Gültigkeit als eine burchaus objektive nie verliert, und daß daher die Erinnerung baran durchs ganze Leben in jeder Anfechtung troftbringend ift 1). Ferner ift flar, daß die Taufe zwar nicht die conditio sine qua non des Seligwerdens fein tann, daß aber, diefen Troft, den Gott der elterlichen Sorge um das Seelenheil der Rinder gönnt, zu verachten und über ben Befehl und die Einsetzung Chrifti fich hinmegzuseten, von einem ungeistlichen, feiner unfichtbaren Segnungen jedenfalls unwürdigen Sinne zeugt 2). Endlich läßt fich von Bullingers echt reformiertem

<sup>1)</sup> Zu Matth. 3: "Valet baptismus in omni vita et refertur ad omnia peccata universae vitae hominum. Unde baptismi mysterium totiens revocandum est in animum quoties peccaverimus in vita nostra."

<sup>2) 3</sup>n Apg. 19: "Apud quos nomen Christi semel auditum est,

Standpunkt aus auch folgender Ausspruch zu 1 Ror. 1, 17 wohl verstehen: "Major est docendi functio, ut baptismi gloria evangelicae praedicationis gloriae collata subobscurior esse videatur."

In Borftebendem dürfte eine Bufammenftellung ber in Bullingers Rommentaren zerftreut fich vorfindenden Bemertungen über die Saframente im allgemeinen und über die Taufe im befonderen in erschöpfender Beise geboten fein. Beranlassung zu neuer Durcharbeitung der Lehre erhielt Bullinger, wie ichon bemertt, burch Und mährend er bisher, wie fich ergeben hat, nur Calvin. Zwinglische Gesichtspunkte namentlich der späteren Zeit verwertet und durch weitere Ausführung fruchtbar gemacht hatte, ward er durch Calvin genötigt, fich mit nenen, der Zwinglischen Anschauung fern liegenden 3deen auseinanderzuseten. Bas er fich affimilieren tonnte, nahm ber zugleich entschiedene und friedliebende Dann auf, jedoch nur zögernd und mit vorsichtiger Zurüchaltung. Es läkt fich, wenn man bie fpätere zusammenfaffende Darftellung in den Decaden vergleicht, eigentlich nicht nachweisen, daß er einen einzigen feiner früheren Sätze zurückgenommen habe. Der Consensus Tig, aber geht, wiewohl von Bullinger acceptiert, redaktionell eben doch auf Calvin zurück.

Bullinger hat das Saframent bisher wesentlich als religiöses Beranschaulichungs- und Anregungsmittel ganz im Sinne des späteren Zwingli<sup>1</sup>) gewürdigt, nicht aber als direktes Gnadenmittel, d. h. als Kanal der Gnadenmitteilung (natürlich nicht im Sinne der katholischen Kirche, sondern unter Boraussetzung gehöriger Bermittelung durch Geist und Glauben). Er hat die Akte der Sakramentsdarreichung und der innerlichen Verwirklichung des Gnadenheils als getrennte und geschiedene behandelt, und ein Miteinander

nemo negare potest, parentes de liberorum salute anxios hosce ad sacrum offerre baptismum, quod audiant Deum etiam infantium esse Deum." Zu Apg. 8: "Non potest fidelis mens contemnere institutionem Domini." Der ichon gläubige Rämmerer "sponte ergo poscit baptismum sentiens hoc initiari et conglutinari fideles in unum corpus et constringi sub fidem unius Christi ac vitae sanctimoniam".

<sup>1)</sup> namentlich ber Expositio fidei Christi.

und Ineinander berfelben nicht einmal als Ideal angestrebt. In= foweit blieb er alfo boch im gauzen dem Zwinglischen Dualismus treu, mochte er immerbin in einzelnen Bemertungen über benfelben hinauszugehen scheinen. Demzufolge hatte er denn auch nur ein Intereffe, eine zwischen dem signum und der res sacramenti bestehende analogia hervorzuheben, wie ichon Zwingli, wenn auch weniger eingehend, gethan. Hierin wollte nun aber Calvin um einen Schritt weiter geben; ihm genügte folche analogia nicht, fein chriftliches Bewustfein verlangte eine unio. "Gottes Babrhaftig= feit erfordert, daß auch wirklich praestatur quod figuratur. " 1) Bullinger wollte weder ein praestare, noch ein exhibere gelten laffen, Calvin billigte beide termini. Rach ihm foll bas signum zualeich pignus fein, und zwar nicht nur im allgemeinen (Bfand eines objektiv bestehenden Sachverhaltes, etwa beffen, bag ber Glaube rechtfertigt), nein: Pfand der Gnadenmitteilung durch das Saframent im einzelnen Fall, den gläubigen Genug natürlich vorausgeset. Dominus quod signo repraesentat simul efficit impletque in nobis Spiritus sui virtute. Demgemäß mußte Calvin der Gesichtspunkt der Veranschaulichung und Bergegenwärtigung, den Zwingli in den Bordergrund gestellt, als ein, wenn auch nicht verwerflicher, fo boch höchft dürftiger erfcheinen ; er migbilligt barum die Bergleichung der fakramenklichen Beichen mit profanen Bildniffen : wo benn 3. B., fo fragt er, ber Beift fei, der des Cafars Bildnis belebe? 2) Sier beachtet freilich Calvin nicht, bag auch nach 3winglischer Anschanung bie Sache bei den Satramenten fich ganz anders ftellt, einerfeits wegen des

<sup>1)</sup> Calvin idreibt an Bullinger unterm 15. Febr. 1547: "Analogiam proponis unionis loco. Atqui longe plus est: nempe veritas et complementum analogiae. Quemadmodum in baptismo analogia est purgationis inter Christi sanguinem et aquam, mortificationis rursum et novitatis vitae inter mortem ac resurrectionem Christi et extemporalem submersionem. Unio est rei figuratae complementum, quo fit ne signum sit inane."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Scio multos bonos viros abhorruisse a Zwinglii doctrina, quod toties occurreret ista comparatio absque correctione. In his etiam est Philippus" — (bezieht fich übrigens fpeziell auf bas Abendunchi).

abaebildeten Gegenftandet, ber um vieles erhabener it, weit abitlich und nicht menfchlich, anderfeits megen bes Stifters biefer Dentmäler und feiner Intention. Judenten, wenauleich Calvin ber Aminali-Bullimarichen Anframma nicht gan; gerecht wird, fo ift boch nicht an lemantn, bei er in einem weienelichen Buntte iber biefelbe hinausgeht und von der blogen Berezichaufichura unter Mitmirtung bes des Berunicanlabt - mann, wo und wie er will - innerlich belebenben Beiftes vormärts forritet um einentlichen Guadenmitteilung und Seilsverfiegelung, wie fie ordnungfgemäß erfolgt burch bie Salramente. Die von Bullinger ichroff aurückoemiefene Antione: sacramenta conferre gratiam fei bog auläffig, weil fie nichts anderes bedeute als administrare Dei gratias. Junichft feien die Saframente zufolge ihrer finnenfälligen Ratur allerbings adjumenta ad percipiendam Dei gratiam, scalae quibus fides promovetur; aber damit fei nur ihre Außerlichteit getennzeichnet, ihr Leib gleichfam, durch ben fie anch wiederum vermittelft unferer Leiblichteit auf uns ju wirten bestimmt feien. 3hre Seele hingegen, der fie belebende Bauch fei der Geift; Spiritus anima sacramentorum. Und diefer vermittele den Empfang der Gnade felbft. Dura locutio (sacr. gratiam conferre) sana interpretatione mollitur. Gott gebe dadurch nichts an feiner Ehre ab, wenn er fich ber Satramente als feiner Drgane bediene; fonft dürfte die Sonne nicht mehr leuchten, das Brot nicht mehr nähren. Die Sakramente halten uns ja nicht bei fich felbft feft, fondern weifen auf Chriftum. Es fei daber ein ungerechtfertigter Einwurf, ber auf Migverstand berube : Deus ad se vocat, non ablegat nos ad sacramenta. Bullinger beforgte offenbar, es möchte den Satramenten zugeschrieben werden, was nur bem Geift zufomme; allein es leuchtet ein, daß Calvin diefen "Organen" wirklich feine Rraft, vom Geiste getrennt, ju-Seine diesfälligen Erklärungen laffen an Deutlichkeit gestand. nichts zu wünschen übrig. Die innerliche Birtfamteit des Geiftes burch die Sakramente ift das Mag ber glaubenfördernden Rraft ber letteren und alfo auch bas Dag ihrer beilbringenden Rraft. Rur infofern der Geift durch fie mirtt, find fie fidei exercitia und ftehen somit im Dienft der Rechtfertigung durch den Glauben.

Indem fie nämlich vermöge des durch fie mirtenden Geiftes den Glauben wefentlich fördern, bringen fie auch zur Rechtfertigung noch etwas Wefentliches berbei. Man tann die Gnade vor dem Saframentsgenuß ichon empfangen, doch tommt durch diefen noch ein Plus hinzu, Calvin nennt es die plenitudo gratiae: fo beim Rämmerer 2. B. Bullinger bielt den por der Beschneidung ichon gerechtfertigten Abraham entgegen; und Calvin erflärte fich genquer babin : Allerdinas tam durch das opus circumcisionis nichts zur Substanz des Gnadenheils hinzu, dessen objektive Realität zu erhöhen: aber boch läßt fich insofern von einem Plus reden, als die Beschneidung die justitia fidei besiegelte und mithin dem Glauben etwas bot, indem fie volleren Genuß ber Glaubensgerech. tigkeit vermittelte "nempe pro fidei suae modo". Nict die causa justificationis wird volltommener per signa, es handelt sich nur um die exhibitio "quae fit piis conscientiis verbo et sacramentis "1).

Man wird sich nach dem Bisherigen nicht verwundern, wenn Calvin, sv wenig er das Innewohnen des Geistes in den Sakramenten als eine naturhafte oder mechanische Immanenz verstanden wissen will, dennoch mit einer organischen Immanenz, die durch das Walten des Geistes im Gnadenhaushalt und innerhalb der Ordnungen dessellten bedingt ist, so vollen Ernst macht, daß er sogar "quoad dispensationem" den Satz zuläßt: sacramenta Christum in se continere, wie man auch sagen könne: Christum in evangelio contineri. So weit konnte ihm allerdings Bullinger in den Dekaden nicht solgen, wie sich nacher zeigen wird<sup>9</sup>).

<sup>9</sup>) Im Consens. Tig. hat Calvin den Gebanken so verklaufulsert, daß Bullinger zustimmen konnte. Bgl. daselbst Art. 12: "Durch sich selbst wirken die Sakramente nichts. Gott gießt ihnen seine Kraft nicht ein — sed pro ruditatis nostrae captu ea tanquam adminicula sic adhibet ut tota agendi facultas maneat apud ipsum solum. — Spiritus sidei inchoator et perfector." Ihm kommt auch das Attribut sigillum vor den Sakramenten in erster Linie zu (Art. 18). Bgl. noch Art. 16, der ber Bullingerschen Anschauung Rechnung trägt, indem er betont, daß Glaube zustande kommen könne

<sup>1)</sup> Diefen Gedanken hat Bullinger später in die Dekaden aufgenommen, f. unten G. 752.

Calvin ging aber meh weiter und redete von einer exhibitio gratiae per sacramenta selbst in solchen Hällen, wo die Guadenwirkung zeitlich mit dem Saframentsempsang nicht zusammensiel: "Ut renovatio vitne, quam Deus exhibet in daptismo non sistitur illic ad manum quasi sub aqua sit inclusa, sed gradatim proficiscitur a Deo." Man sicht, daß die Rindertaufe ihn zu dieser Bemerkung veraulast hat. Der Gedanke einer auf das ganze Leben sich erstredenden Bedentung der Laufe war Bullinger nicht fremd, und er hätte sich also mit dem Sat, daß ihr Segen sich nachträglich noch altmählich entsalte, an und für sich jehr wohl befreunden tönnen, nur des "exhiberi gratiam in baptismo" mußte ihm anstößig sein.

Nach Zwinglis Borgang erblickte auch Bullinger in einer Erhebung der Sakramente zu Gnadenmitteln nach Calvins Sinn eine Gefahr der Werkgerechtigkeit; doch treffend entgegnete der Genfer Reformator, die Sakramente sein ja keineswegs unsere opera; das in ihnen dargereichte Heil komme also ganz und gar von Gott.

Die Hauptbedenken Bullingers find niedergelegt in seinem Briefe vom November 1548. Daß Calvin eben doch ein simul des gläubigen Sakramentsgenuffes und des Gnadenempfanges beftimmt behauptet, ist und bleibt ihm anstößig: dadurch werde die Gnade an die Sakramente gebunden, und sie werde "beneficio sacramentorum" zuteil. Bullinger urgiert die Alleinwirksamkeit Gottes und seines Geistes im Inneren des Menschen, will statt der exhibitio gratiae per sacramenta nur ein Hinweisen der Zeichen auf Christum gelten lassen, eine Bezeugung und Versiegelung des Heils burch die Sakramente aber bloß in dem mehrsach erwähnten allgemeinen Sinne, oder dann erst eine nachträgliche (nach schon vollendeter justificatio), also nicht mehr zum Gnadenempfang zu rechnende: "Sanguine Christi abluuntur credentes in Spiritu per fidem. Eam vero emundationem attestatur

ohne das Sakrament, wenn auch beffen Empfang felbst bann nicht überflüffig, sondern zur continuatio und reparatio der Gemeinschaft mit Christo dienlich sei (Art. 9). Nur in Notsällen (Erläuterung Calvins zu Art. 16) könne das Sakrament ohne Schaden wegbleiben.

significat et obsignat Deus in electis suis per baptismum." Bullinger läßt nicht gelten, daß die Saframente instrumenta gratiae feien, per quae exhibentur dona Spiritus. Bielmehr faßt er feine Unschaunng dabin aufammen : "Deus confert, exhibet infunditque gratiam non per signa (quae rerum spiritualium non sunt capacia, cum sint inanima neque affixa aut alligata dona Spiritus teneant cum sint libera et nulli rei visibili alligata, sed per Spiritum S. ac fidem. Spiritus est, per quem illabitur animis nostris Deus; fides id Dei donum est, per quod recipit homo alia Dei dona. Sacramenta illa non conferunt aut exhibent ceu exhibendi et conferendi instrumenta, sed significant, testificantur et obsignant." Deffenungeachtet aber find die Saframente testimonia veritatis (nicht fallax spectaculum), eius veritatis, quod per Christum in fide redempti et baeredes regni Dei effecti sumus. Bei biefen Sätzen ift benn auch Bullinger im gangen geblieben, und es ift trot zutage tretenden redlichen Beftrebens, Calvin gerecht zu werden, eine gewiffe vorsichtige Zurüchaltung nicht zu vertennen, wenn man in den Detaden später lieft, Zeichen und bezeichnete Sache seien verbunden institutione divina, contemplatione et usu fideli; die Ausbrücke find unbeftimmt und elastisch.

Schließlich bleibt nur noch zu erwähnen übrig, daß Calvin in feiner Antwort vom 21. Januar 1549 Bullinger so weit entgegentam, daß er zugab, das Maß des entgegengebrachten Glaubens sei auch das Maß der durch die Sakramente wirksamen Gnade, diese sei also an sich weder lokal noch temporal mit den Sakramenten verbunden <sup>1</sup>).

Den Eindruck, den diefer intereffante, ben Consens. Tig. vorbereitende Briefwechfel zwischen Bullinger und Calvin hinterläßt, turz zusammenfassend, muß man zwar zugeben, daß eine völlige Berständigung bis auf die Ausbrucksweise hinaus nicht ftattfand,

<sup>1) &</sup>quot;Conjunctam Dei gratiam sacramentis esse fateor non tempore non loco sed quatenus vas fidei quisque affert ut quod illic figuratar obtineat."

und daß auf beiden Sciten ein felbftverleugnendes Entgegentommen notwendig wurde --- man tann nach wie vor zum mindeften von einer verschiedenartigen individuellen Farbung Bullingerscher und Calvinscher Lehrmeise reden ---, daß aber boch manche icheinbare Differenz fich als Migverständnis berausstellte, und daß Bullinger. allzu ängftlich im Ausbruck, nicht genugfam murbigte, wie fehr Calvin trots größerer Freiheit in ber Darftellung feinen eigentlichen und innerften Tendenzen gerecht wurde 1). Immerhin leuchtet bei ber Letture ber fpäter in Bullingers Detaben niedergelegten luciden Ausführungen über die Sakramente ein, daß die Auseinandersegung mit Calvin befreiend und befruchtend gewirkt, und daß in der Bertiefung der Zwinglischen Lehre ein Fortschritt ftattgefunden hat. Ausbrücke wie gratiam conferri per sacramenta ober contineri in sacramentis tonnte Bullinger fich zwar nimmermehr aneignen; auch als Ranäle, durch welche bie Gnade fich mitteile, wollte er bie Saframente nicht gelten laffen; allein bie Entschiedenheit, mit der er folche Definitionen in den Detaden betämpft, tehrt fich boch unvertennbar gegen ben römischen Uberglauben und gegen das opus operatum, nicht aber zugleich gegen diejenige Anfchauungsweife, von welcher ausgehend Calvin jene nämlichen Definitionen als zulässig erachtet hatte. Bon einer, ob auch verhüllten Bolemit gegen den Calvinichen Lehrtypus findet fich in ben Detaden teine Spur \*). Freilich hatte bes großen

1) Sehr besonnen ist das Gutachten des Joh. a Lasco über diese Auseinanderseigungen zwischen Bullinger und Calvin (1550, in der Simlerschen Sammlung): Erfreuliche Einigkeit herrsche in der Betomung deffen, daß der h. Geist diesen Justitutionen Christi (den Sakramenten) stets gegenwärtig sein (adesse) müsserio animi nostri in fide obsignantur. Es besteht also eine unio sacramentalis symbolorum cum mysteriis. So seiten die Sakramente nicht nur externa symbola (wie Zwingsti dualistigs gelehrt), sondern interna etiam in nostris animis justitiae fidei obsignacula. Die Ausbrücke offerri, conferri, exhiberi seiten ihrer Misserskändlichteit wegen lieber zu vermeiden. Die Mitteilung sei ja eine fortwährende und schon vorher geschehende auch von Calvin zugestanden). Lasco betont sein, man werde durch die Sakramente nicht erst etwas, sie seine veluneer Zeugnisse von einem schon Beienden.

2) Es ift vielmehr das Gegenteil ber Fall: Als Bullinger Calvin bie

Dogmatikers Scharffinn und Gewandtheit es auch verftanden, durch die im Consensus gegebene, beiden Teilen gerecht werdende, meisterhaft umfichtige Lehrfaffung Bullingern das Mißtrauen zu benehmen.

Die Darftellung in der fünften Detade <sup>1</sup>) (Sermo 6, 7 u. 8) verdient es, zum Abschluß noch in ihren wesentlichen Momenten stigziert zu werden <sup>2</sup>). Predigten der Benennung nach (sermones), find diese Aufsätze vielmehr dogmatische, immerhin von religiöser Bärme durchdrungene Abhandlungen. Bullinger handelt aussführlich zuerst de sacramentis und dann noch in besonderen Abschnitten de daptismo und de coena Domini unter beständiger Jühlung mit dem Tieffinn der alten Kirche, mit entschiedener Polemit gegen die spätere römische Superstittion und mit häussiger, durchweg pietätvoller Berufung auf Zwingli, mit dem den Zusammenhang aufrecht zu erhalten und den verehrten Meister gegen Berkennung in Schutz zu nehmen Bullinger sich aufs höchste angelegen sien ließ. Namentlich werden die letzten Schriften des Reformators gehörig verwertet.

Schon die Alten, beginnt B., nannten die Sakramente symbola, und zwar a) als allegorische Darstellungen der größten Mysterien Gottes, und b) als Pflichtzeichen, wodurch sich Gott uns und wir uns ihm verpflichten, und wodurch wir zu brüderlicher Liebe uns verbinden. Die Sakramente kann nur Gott selbst eingesetzt haben, denn sie gehören zum Kultus und sollen zugleich ein Pfand und Zeichen der Liebe Gottes sein; also muß er sie gegeben haben, sonst hieße sich ihrer bedienen fremdes Feuer auf den Altar bringen. Wie das Wort Gottes, obgleich von Menschen administriert, dennoch anzunehmen ist als von Gott, so gilt das

<sup>5.</sup> Detade übersandte, schrieb er dazu, er habe genau dafür gesorgt, daß alles darin völlig mit dem Consensus übereinstimmend sei, er habe sich gegen das Ende hin selbst der Worte Calvins ans seinem Lehrbuch bedient.

<sup>1)</sup> Sermonum decas V, Tig. 1551.

<sup>2)</sup> Bullinger schrieb darüber an Badian: "Ich benke namentlich in den 4 Reben über die Sakramente etwas der Mühe Wertes gethan zu haben und glaube, diejenigen werden ihre Sünde erkennen, welche uns als Retzer und Satramentierer verbannmen" (Peftalozzi, Bullinger, S. 386).

Rämliche auch von den Sakramenten; die sichtbaren Zeichen find eine Herablassung der göttlichen Gute zu unferer Schwachheit.

Schrift und ältere Kirchenlehrer kennen nur zwei Sakramente (es sei denn, sie nehmen das Wort in einer allgemeineren Bedeutung). Die Siebenzahl findet sich erst bei den Scholastikern. Die menschliche Spizsfindigkeit hat keine Vollmacht, Sakramente zu erfinden.

Den Worten darf nicht eine magische, das Beil bewirkende Rraft beigelegt werden, als hätten fie biefe, indem und badurch daß fie gesprochen murden. So tonnte man beute zu einem Aus. fähigen hundertmal fagen: "Sei gereinigt!" bas hulfe ihm nichts. Der Bille Gottes thut's allein, nicht diefes oder jenes Bort. Bas man nach Gottes Geheiß thut, das ist dadurch geheiligt; fo ift es auch die Sakramentshandlung, nicht aber liegt in den Borten als folchen eine ummandelnde Kraft. Naeman wird burch das Jorbanbad, das er auf des Propheten, b. h. Gottes Geheiß bin nimmt, gereinigt, nicht durch eine Zauberformel. Auch Auguftin bachte fo, denn er bemerkt zu ber Stelle Tit. 3: "und hat uns gereinigt durch bas Bafferbad im Bort", "nicht weil es gesprochen, fondern weil es geglaubt wird". Durch bas Glaubenswort wird bie Taufe geweiht - was heißt das anders als: das Geschäft des Glaubens macht fie wirtfam? Der Berr hat einfach Bandlungen eingesetzt, und wir vollziehen sie genau nach Borbild und Borfcbrift. Er hat aber nicht gefagt: In bem Augenblide, ba ihr diefe Worte fprechet, geschieht der und der geheimnisvolle Bor-Das Wort tann nur andeuten, ferner moralifch und pfpaana. chologifch, aber nicht magifch wirten, refp. Gott wirkt durch bas-Der Mensch braucht das Sakrament nicht erst durch felbe. Sprechen ber Borte zu weihen; es ift ichon von Gott durch fein Einfetzungewort, diefen Ausdruck feines unwandelbaren Wollens, für einen beiligen Gebrauch geweiht. Bum Einfetzungswort tommt bann nur noch die precatio; nicht imprecatio und praecantatio, ondern fidelis gratiarum actio, d. h. Dankfagung für bas bem Blauben ichon Gebotene, nicht Umwandelung in ein Neues burch inen Segens- oder Zauberspruch. Die Substanz der Elemente leibt natürlich diefelbe wie vorher, "accedit autem nunc alius usus et finis; habent nunc notam verbi Dei impressam et praeceptum Dei, sunt itaque consecrata. Constat ergo sanctificatio et consecratio sacramentorum voluntate et institutione Dei, fine certo et usu sancto, quae nobis explicantur verbo."

Es tennzeichnet den Praktiker, daß das Gesagte durch ein paar Gleichnisse veranschaulicht wird: 1) das geprägte Gold oder Silber, die Geldmünze, ist zwar noch dasselbe Matall, aber nun repräsentiert es einen bestimmten, gesetzlich normierten Berkehrswert; 2) das Wachs, wenn ihm das Siegel eines Königs aufgedrückt worden, sist zwar noch Wachs, aber es nun verletzen oder mißachten ist ein crimen læsae majestatis.

Einfache Konsequenz ist, daß man das Zeichen bekommen kann, ohne an der Sache seiber Anteil zu haben <sup>1</sup>).

Die Frage wegen der Unio sacramentalis ift durch Spigfindigkeit eine schwierige geworden. Die Schrift kennt die Prädikate personalis, realis und rationalis, zwischen welchen man schwankt, gar nicht. Bielmehr ist Zeichen und bezeichnete Sache ganz einsach verbunden institutione divina<sup>2</sup>), contemplatione et usu fideli<sup>3</sup>), significatione denique rerumque similitudine. Die Berbindung ist von Gott gesetzt, wird im gläubigen Subjekt zur Wirklichkeit und beruht auf Analogie zwischen dem Zeichen und der bezeichneten Sache.

Sehr einläßlich redet Bullinger von der Wirtungsweife der Satramente: dem tatholischen Aberglauben liege vielfach ein Miß-

<sup>3</sup>) "Contemplatione fideli, quia religiose participantes sacramentis oculos suos non in sensibilia tantum sed magis in res insensibiles, in significatas et coelestes defigunt: ut in seipsis quidem duo illa conjuncta habeant, quae in signo aut cum signo alioqui nullo connectuntur vinculo. Corporaliter enim et sensibiliter signa percipiunt: spiritualiter vero res possident, versant, renovant atque exercent significatas."

<sup>1)</sup> Hühfches Wortspiel von Indas Ischarioth: "Edit quidem panem Domini at panem Dominum non edit."

<sup>2) 3</sup>med biefer institutio: "ut redemptionis et gratiae suae denique salutis nostrae mysteria nobis commendaret signis visibilibus eaque repraesentando renovaret obsignandoque confirmaret."

verständnis zugrunde. Es fei nämlich von der Schrift und von ben alten Rirchenlehrern oft das Zeichen mit dem Ramen ber Sache selbst bezeichnet und ihm zugeschrieben worden, mas eigentlich nur von jener gelte. Urfprünglich habe man Berftändnis gehabt für folche fumbolische Ausbrucksmeife, wie fie namentlich auch Augustin liebte ; fpäter bingegen habe ein traffer, maffiper und geiftloser Realismus um fich geriffen, und weil man der Taufe nun eine die Biedergeburt mit fich führende Kraft vindizieren wollte, habe man einer himmlischen Materie, eines gesegneten und dadurch zu einer neuen Rreatur umgewandelten Taufwassers bedurft 1). Dan habe zwischen dem alttestamentlichen und neuteftamentlichen Satramenten unterschieden, jene allerdings nur "Zeichen", dieje hingegen "wirkende Urfachen" genannt, mährend doch der Unterschied nicht in den Symbolen, sondern in den Sachen liege. indem es fich im Alten Bund um noch zu Erfüllendes, im Neuen Bund aber um ichon Erfülltes haudele 2).

Allein die Gnade könne in den Sakramenten als in sichtbaren und umgrenzten Dingen nicht enthalten sein, auch nicht durch solche als durch Kanäle auf uns sich übertragen. Denn die Gnade sei die Gütigkeit und das Wohlwollen Gottes, womit er sich in eigener Machtvollkommenheit zu uns herniederneige. Dieser geistige Vorgang aber sei lediglich im Glauben zu erfassen. Ein receptaculum der Gnade, ein domicilium der Geistesgaben, könne nur das gländige Gemüt sein <sup>8</sup>).

1) Anläßlich ber Taufe des Rämmeres Apg. 8 betont Bullinger im Rommentar zu der betreffenden Stelle, daß wie dort Flußwaffer gewöhnliches Baffer gentige "significatione et mysterio consecrata et jam non pura tantum sed sacramentalis et mysterio sancta, quam minister cum precidus et summa oblatis affundat reverentia".

<sup>2</sup>) "Promissiones rerum complendarum — indicia rerum completarum."

<sup>5</sup>) In diefem Punkt wollte Bullinger sogar den Schein der Zweideutigkeit beschied wiffen. Er führt eine Stelle aus Bonaventura an, die er sich wohl bätte gesallen laffen können, sie lantet: "Non est aliquo modo dicendum quod gratia contineatur in sacramentis essentialiter tanquam aqua in vase vel medicina in pyxide, imo hoc intelligere est erroneum. Sed dicuntur continere gratiam, quia ipsam significant, et quia nisi ibi sit

751

Die Apostel hätten die wiedergebärende Kraft weder an ein Element gebunden — sonst hätten sie nicht in ungeweihtem Basser getaust —, noch überhaupt sie der Tause zugeschrieden — sonst hätten sie nicht schon Gläubiggewordene getaust. Offenbar habe in ihren Augen das Sakrament den Glauben und die Gnade nicht mit sich gebracht, es sei ihnen vielmehr erschienen als eine Berstegelung der schon empfangenen Gnade, als testimonium veritatis, als obsignatio justitiae fidei und so als donorum continuatio et incrementum <sup>1</sup>).

Wäre das Sakrament ein Kanal der Gnade felbst, so hütte die Kindertaufe keine Berechtigung. Denn diese, bemerkt Bullinger, hat sie nur, weil der Herr beschlen, die Kinder ihm zuzuführen,

defectus ex parte suscipientis, in ipsis gratia semper confertur, ita intelligendo quod gratia sit in anima non in signis visibilibus. Possunt etiam dici vasa alia ratione. Quia sicut quod est in vase non est de ipso nec ex ipso, sed tamen ab ipso hauritur: sic gratia non est a sacramentis nec de sacramentis, sed oritur a fonte aeterno, et ab illo hauritur ab ipsa anima in ipsis sacramentis. Et sicut quis recurrit ad vas cum requirit liquorem, sic quaerenti liquorem gratiae et non habenti recurrendum est ad ipsa sacramenta." Dazu bemerit Bullinger: "Torsit se in hac re mirum in modum Bonaventura".

1) Sier icheint fich boch Calvins Einfluß in etwas bemerkbar zu machen. Er rebet von einem folchen Plus, das burch ben Saframentsempfang bem Gläubigen zuteil werbe. Die charafteriftische Stelle bei Bullinger lautet: "Promisit Deus se nostrum futurum et in Christo se nobis cum omnibus donis suis communicaturum. Talem ergo se nobis certo praestat et communicat, licet id faciat non nunc primum cum sacramentis participamus, veluti se nobis per illa ut canales et in his ut vasis inclu-Statim enim a mundi exordio suam nobis gratiam prosum effundat. misit: statim atque credere coepimus, talem ille se nobis praestare coepit et praestat magis magisque per omnem vitam nostram: nos fide ac spiritualiter ipsum recipimus atque haurimus. Ergo cum participamus sacramentis, pergit is se nobis singulari modo, id est sacramentis proprio communicare, adeoque nos, qui dudum participes facti sumus Christi, communionem illam in sacramentorum celebratione fide ac spiritualiter continuamus atque reparamus, eandem nobis obsignantibus signis sensibiliter. Quis autem posthac dixerit sic sentientes de sacramentis et hac fide his participantes inania habere spectacula et in his nihil percipere?"

weil er verheißen, unfer und unferes Samens Gott zu sein, und weil, nicht die Kinder, sondern wir glauben, daß Gott in seiner freien Gnade und Erbarmung im Blute Christi sie gereinigt und zu Rindern und Erben des ewigen Lebens angenommen. Beruht sie auf diesen Erwägungen, so ist sie also nicht Gnadenmitteilung, sondern Bezeugung und Berstiegelung eines schon vorhandenen Heils.

Bie über die Birtungsweife, fo fpricht fich Bullinger auch über die graft und den Wert der Saframente fehr gründlich aus. Er acceptiert gern das Augustinsche visibilia verba. Die Taufe ift wie die Beschneidung ein dem Rörper felbft mitgeteiltes Siegel. daß der Glaube unfere Gerechtigteit fei, und daß alle Guter Chrifti zugute tommen den Gläubigen. Späterer Unglaube und gottlofes Leben entfremden der Gnade, in die man im unschuldigen Alter aufgenommen worden; Rene führt zurück. Ein Siegel, an eine Urfunde gehängt, ift immer noch äußerlicher als ein folches Beichen. dem Körper aufgeprägt. Zwinglis Say: "testimonium rei gestae praebent" verkleinert die Saframente nicht, fondern will fie auch als Siegel und Bergegenwärtigungen betrachtet wiffen. Allerdings ift es nach der Schrift eigentlich der Geift, der beficgelt; aber wie das "confirmare" (burch Lehren) auch den Dienern des Bortes zugeschrieben wird, fo bas "obsignare" ben Satramenten. Bu einem spectaculum divinum werden fie freilich nur für Augen, die der b. Geift erleuchtet bat, mährend fie den Ungläubigen nichts nützen.

Die Taufe insbesondere soll beständig erinnern an die geschehene Übergade und an den Empfang des neuen Namens, welche beiden Alte bei ihrer Administration ideell stattgefunden. So veranschaulicht vermöge der zutreffendsten Analogie das Zeichen selber die badurch bezeichnete Sache. Mortificatio und vivisicatio, remissio, renovatio und refrigeratio, alle diese Momente des Prozesse, renovatio und refrigeratio, alle diese Momente des Prozesses, renovatio und refrigeratio, alle diese Momente des Prozesses, renovatio und refrigeratio, alle diese Momente des Prozesses der Biedergeburt sinden im Ritus ihre Beranschaulichung. Dem Glanden bringen die Satramente wesentliche Anregung und Unterstützung (excitant et adjuvant), weil sie mithelfen, daß der ganze Mensch ergriffen wird, nicht nur der Geist, der allerdings schon zuvor ein Berständnis haben muß. Die Satramente haben auch die Bedeutung einer eidlichen Berpslichtung gegenüber der Beel Stud. Jahra, 1889. 49

Kirche Chrifti, und endlich liegt in ihnen ein mächtiger Antrieb zur Heiligung und zum neuen Leben.

Obaleich die Saframente ohne entgegenkommenden Glauben biefe ihre Rraft nicht entfalten können (mas mit Stellen aus Auauftin beleat wird), darf man doch nicht fagen, daß fie ihre Burbe von der inneren Berfaffung des Menschen ber betommen. Diefelbe beruht vielmehr auf ihrer göttlichen Ginfegung, und fofern man auf diese und auf die göttliche Gute, die fie barreicht, fieht. haben fie immer die gleiche Burde und den gleichen Bert, und Gottes Schuld ift's nicht und entwürdigt das Sakrament an fich nicht, wenn der Menfch es nicht nützt. Bei folchem Migbrauch reagiert feine Burde badurch, daß der Mensch es zum Gerichte empfängt 1). Um ungludlichften im ganzen Abschnitt von ben Satramenten ift wohl ber Berfuch, nachzuweisen, daß es auch bei der Kindertaufe in mehrfacher Hinsicht am Glauben nicht feble. Da ist 3. B. die Rede von einem zugerechneten Glauben: die Rindertaufe beruht auf der zuvortommenden Barmherzigteit Gottes, welche bie Rinder für Gläubige rechnet (imputat), und als Beweis foll der Spruch bienen : "Ber einen diefer Rleinen, die an mich glauben, verachtet 2c." Sodann wird erinnert an den Glauben der Eltern und ber Rirche, daß auch die Rinder zum Bolte Gottes gehören, ferner an ihren gliedlichen Zusammenhang mit dem einen myftischen Rirchenleib und an ben baraus refultierenden Anteil am allgemeinen Rirchenglauben. Und endlich + magt Bullinger sogar die Frage aufzumerfen: Wer will fagen.

<sup>1)</sup> Bgl. baju Calvin ju Gal. 3, 27: "Non fallacem pompam ostentat Deus in sacramentis, sed quae externa ceremonia figurat, exhibet simul re ipsa. Hinc fit ut veritas secundum Dei institutum conjuncta sit cum signis. Siquis hic quaerat: Ergone fieri potest hominum vitio ut sacramentum non sit quod figurat? Responsio est facilis: nihil sacramentis derogari per impios, quin suam naturam et virtutem retineant, quamvis ipsi nullum sentiant effectum. Sacramenta enim bonis perinde ac malis Dei gratiam offerunt nec fallaciter promittunt Spiritus sancti gratiam: fideles quod oblatum est recipiunt; impii respuendo faciunt quidem, ut sibi nihil prosit quod erat oblatum; quin Deus sit fidelis et verax sacramenti significatio, facere nequeunt." Ebenjo ju Tit. 3, 5.

was für "motus spiritus Sancti" die Rinder außerdem noch haben? Sie müffen folche haben, denn die Gottes find, haben den Geift Gottes 1).

Inwiefern ber Satramentsgebrauch für die Bermirklichung des Beils conditio sine qua non fei und nicht fei, macht furz und bündig folgender Doppelfatz deutlich: Die innerliche Seiligung tann erfolgen ohne fichtbare Saframente; aber bie Saframenteverachtung schließt die innerliche Beiligung aus.

Und am Schluß wird noch betont, daß die Unwürdigkeit bes Svenders fo wenig als bie des Empfängers den Charatter bes Sakramentes an fich alteriere. Hierin findet fich Bullinger im Widerspruch mit Cyprian, der das Gegenteil behauptet, bingegen in Übereinstimmung mit Augustin.

In einem besonderen Abschnitt über die Taufe erweift Bullinger zunächft in ichon oben angedeuteter Beife die Identität ber Taufe des Johannes und der Apostel, indem er namentlich auch die Weihe betont, die die Johannestaufe dadurch empfangen, daß Chriftus felbft fich ihr unterzog. Alfo: ein Berr, ein Glaube, eine Taufe!

Sodann definiert er die Taufe auf den Namen Gottes als ein "Eingeschriebenwerden in die Familie Gottes, also daß ber Betaufte nun den Namen Gottes empfängt und ein Sohn Gottes genannt wird".

Für das Außerliche, chriftlicher Freiheit Unheimgegebene, in der Art, das Sakrament zu gebrauchen, giebt Bullinger nur wenige Normen; als richtigen Ort bezeichnet er, Notfälle ausgenommen (doch nicht, daß die not bloger Bormand fei!), die Rirche, als richtigen Mobus die Öffentlichteit; jedenfalls foll alles ,, decenter et secundum ordinem" vor fich gehen. Die Zeit ift frei, boch darf nicht gezögert werden. Die Taufe ift an Stelle der Befcneidung getreten, und auf der Berfäumnis letterer laftete ein fcmerer Fluch. Ein vorheriger Tod des Rindes tann allerdings

755

<sup>1)</sup> Bgl. baju die Bemertung im Rommentar ju Apg. 2: Sie tonnen ben h. Geift jo gut haben wie die Bernunft als scintilla sopita excitanda aetatis accessu.

feinem Heile keinen Eintrag thun, noch das Beftreben, ihn zu verhüten, die Ufurpation einer an das Amt geknüpften kirchlichen Handlung durch Hebammen rechtfertigen <sup>1</sup>). Bullinger ift sich bewußt, darin von Augustin abzuweichen, nichtsdeftoweniger aber mit Belagins, der die Erbfünde leugnete und die Kindertaufe für unnötig hielt, nichts gemein zu haben. Nach feiner Anschauung beruht eben der erste Ansang des Heils nicht auf dem Sakramentsempfang, sondern auf der Berheißung.

In Joh. 3 betrachtet Bullinger Luft und Baffer als Symbole des die innerliche Umwandelung Bewirkenden; er hält aber auch die beliebte Beziehung auf die Taufe nicht gerade für verkehrt; benn — fagt er — die Taufe ift wirklich zum Heil notwendig, Notfälle ausgenommen. Weil Augustin diese Ausnahme nicht gelten lassen will, kommt er nach Joh. 6 konsequent dazu, auch die Mitteilung des Abendmahles an Kinder für notwendig zu erklären. Übrigens ist selbst Augustin nicht ganz folgerichtig, da er beim Schächer sich mit der Geistestaufs zufrieden giebt. Jedenfalls, meint Bullinger, seien für Kinder die "pia parentum vota" ein ebenso genügender Ersat in Notfällen, als für Erwachsene das ernstliche "desiderium baptismi".

Die Frage, wer zu taufen sei, beantwortet Bullinger in doppelter Weise: 1) Alle, welche den Glauben recht bekennen, und wären sie unentdeckte Heuchler, wie Simon Magus; 2) die von Jesus so hoch gehaltenen Kinder<sup>2</sup>), nicht um ihrer natürlichen Unschuld willen, sondern weil Gott sie unter die Gläubigen rechnet,

<sup>1)</sup> Zu Apg. 8 bemerkt Bullinger, daß die Weiber- und Hebammentaufe als ein mit dem Waffer getriebener Aberglaube zu verwerfen sei. Calvin betonte dies auch nachdrücklich, doch findet sich das ganz in der Konsequenz der reformierten Doktrin liegende Urteil bei Bullinger schon früher, ansangs der 80 er Jahre. Betr. Zwingli vgl. meine Abhandlung a. a. O., S. 241. In ber zweiten helvetischen Konsession, von denen nach Paulus die Frauen ausgeschlossen der

<sup>2)</sup> Da warfen freilich die Gegner ein: Warum hat fie denn Jefus nicht gleich getauft? Und Bullinger erwidert: Weil geschrieben steht: "Jesus aber taufte nicht felbst, sondern seine Jünger." Sic!!

und weil die Gläubigen zu taufen find (wie oben). Eine Blasphemie nennt es Bullinger, daß die Wiedertäufer die Kinder mit "trunci" vergleichen, die von einem Symbol nichts verstehen. Auch die Beschneidung hatte ihre Mysterien, und Gott hat doch gewiß nicht etwas Widervernünftiges augeordnet. Auf die Taufe folgt ja später der Unterricht.

Am Schluß rebet Bullinger noch erbaulich vom Wert ber Taufe: So oft wir gefündigt haben, wollen wir uns ins Gebächtnis rufen das Myfterium der h. Taufe. Einmal find wir getauft worden, damit wir nie verzweifeln an der Bergebung unferer Sünden durch den Gott, dem wir durch die Taufe einmal einverleibt worden, damit er immer in uns das Heil wirke, bis wir aufgenommen werden aus dem Elend in die Herrlichkeit. Die Taufe verbindet uns mit Chriftus, der sich mit unserer Taufe taufen ließ, um zu zeigen, daß er unser Bruder und wir seine Miterben seien. Die Taufe verbindet uns aber auch mit allen Gläubigen hier und drüben. Sie ist ein Betenntnis von Sünde und Gnade und ein Antrieb zum chriftlichen Leben.

Die begeifterte Aufnahme, die Bullingers Detaden in ber reformierten Rirche überall fanden 1), entsprach nur ihrem inneren Bert. Noch heute tann fich ein Lefer an diefen ichönen, geiftreichen, tiefen Gehalt und lichtvolle Darftellung in fich vereinigenben Abhandlungen erfreuen und erbauen. 20as fpeziell die eingebend behandelte Satramentslehre anbetrifft, fo wird man es Bullinger zugestehen müffen, daß bas Enge, Steife und Bebantifche ber Zwinglischen Lehrweise verschwunden und an beffen Stelle eine der myftischen Tiefe des Gegenstandes angemeffene größere Geschmeidigkeit und farbenreichere Lebendigkeit im Ausdruck getreten ift. und daß mithin Calvins Mahnung anläßlich jenes Briefwech. fels nicht unbeachtet geblieben: "Videndum est semper, ne simus in repudiandis loquendi formis nimium morosi, quae nihil falsum nihil absonum continent." Der Genfer Refors mator hat fich denn auch hoch erfreut über diefe Bartie der Detaden geäußert. 216 endlich Bullinger bei Abfaffung der zweiten

<sup>1)</sup> Peftalozzi, Bullinger, S. 386 u. 469 f.

758 Ufteri, Vertiefung ber Zwinglischen Sakraments- 2c. Lehre.

helvetischen Konfession nochmals Gelegenheit bekam, die Sakramentslehre auf Grund der im Consensus getroffenen Verständigung fürzer, aber um so kernhafter darzuskellen, wurde ihm in der ganzen reformierten Kirche durch allgemeine freudige Zustimmung die verdiente Anerkennung zuteil.

## Sedanten und Bemertungen.



•

-

•

•



,

•

## 1.

## Sind im Buche Roheleth ankerhebräische Gin= flüsse anzuerkennen?

Bou

Brof. Dr. P. Kleinert

Die Frage, ob nicht die ftarte Gigentumlichteit, burch welche fich bas Bredigerbuch von der übrigen Litteratur des Alten Teftamentes abhebt, durch die Annahme eines mefentlichen Einfluffes außerhebräifcher Faltoren zu erflären fei, ift neuerdings namentlich burch bie Arbeiten von Tyler 1) und Blumptre 2) angeregt Beiden ift gemeinsam, daß fie darauf Bergicht leiften, worden. bas Buch als ein Brodutt innerhebräischer Geistesentwickelung ju begreifen, vielmehr feine Entftehung von der Mifchung bebräifcher Dentart mit den hellenischen Bhilosophieen bedingt fein laffen, welche ben letten vorchriftlichen Jahrhunderten eignen. Die Eigenart des Buches wäre also nicht die Originalität eines hebräifchen Denters, fondern bie eines litterarischen Ellettiters, ber, in hertömmlichen Überzeugungen unbefriedigt, aus den vorhandenen Mitteln der ftoischen und epituräischen Schultheorieen eine Bopularphilosophie hergestellt.

<sup>1)</sup> Th. Tyler, Ecclesiastes, a contribution to the interpretation. London 1874.

<sup>2)</sup> E. H. Plumptre, Ecclesiastes or the preacher, with notes and introduction. Cambridge 1882.

Mit gelehrter Gründlichkeit, aber etwas mechanisch ift dieje Thefis bei Tyler durchgeführt. Rach gemiffen äußerlichen Berührungen weift er gemiffen Abschnitten des Buches (namentlich 1, 2-11: 3, 1-15, c. 7 und mehreren einzelnen Stellen) ftoifche, anderen, wie 3, 18-22; 5, 18-20 epifuraifche Bertunft zu (vgl. namentlich S. 13ff. 67ff.). In 3, 1ff. findet er bie ftoifche Lehre von den Beltcyllen; in 1, 17; 2, 12; 7, 25 bas stoische Axiom, daß navres of appoves palvorrai; in 12, 7 die ftoische Lehre von der Reabsorption der einzelnen Seele in die gottliche Beltfeele u. a. m.; epifuraifch fei die Gleichfegung ber Menschenseele mit ber Tierseele u. a. - Blumptre bat bieje Bosition in geistvoller Beife weiter ausgebaut. Sie bietet ibm nicht bloß die Möglichkeit, feinen Kommentar, den er für die Lefture des Buches in oberen Studienflaffen beftimmt, durch Beranziehung zahlreicher Parallelftellen aus den flaffifchen Litteraturen für biefen 3med in vorzüglicher Beife zu abaptieren, fondern auch ben Anlag, mit plaftifcher, allerdings auch phantafiereicher Berwertung zahlreicher Stellen des Buches ein innerlich mohlverftandliches Lebensbild bes geheimnisvollen Bhilosophen aufzurollen, ber im Robeleth den Ertrag feiner Studien und feiner Lebenserfahrung niedergelegt. Er führt ihn vor, wie er aufgewachsen im engen Rreife frommen Judentums, zu einer Beit, wo bie Gottfeligkeit zur tonventionellen Routine erstarrt war, frühzeitig durch die Wahrnehmung frommer Beuchelei angewidert, zunächst das Gewerbe des Landmannes ergreift; dann, vom inneren Drang in die Beite ergriffen, fich zu der blühenden Judentolonie Alexandriens begiebt. Dort lernt er das Migregiment des Btolemäos Bhilopator tennen und haffen; gerät aber zugleich mit ben Setären ber Residenz in verhängnisvolle Berührung und macht eine finnliche Sturm- und Drangperiode burch, die mit feinem moralifden Ruin endigt. Des geiftigen Strebens bei allebem nicht verluftig gegangen, ein eifriger Besucher ber ptolemäischen Bibliothet. fluchtet er in einem Inftinkt der Selbftrettung ju den Borfalen ber Bhilefophen; von den Stoitern ju den Epifuräern, deren Bhyfit ihn anzieht und beren Lebenslehre ihn einer freundlicheren Auffaffung bes Lebens wiedergiebt. Aber bas philosophische Treiben tann ihn

7**6**2

nicht bavor bewahren, schließlich ber Leerheiten und Illussonen besselben müche zu werden und dem "wer weiß?" des Stepticismus in die Arme zu fallen. Da kommt das Elend und die Bereinsamung des Alters, und mühfam rettet sich das umhergeworfene Leben an den Erinnerungen und Resten religiöser Instinkte, die ihm aus der Jugend geblieben, und welche der zum Tode Reifende, frei und selbständig genug, mit dem Niederschlag seiner philosophischen Studien zu den Bekenntnissen unseres Buches verknüpft hat.

Diefe "ideale Biographie", welche Blumptre (S. 35-55) bem Berfaffer des Roheleth widmet, ift eine intereffante Lefture; icon um der feinen Runft willen, mit welcher jeder wesentliche Bug des reich ausgestatteten Gemäldes durch irgendeine Ausfage des Buches, und zwar ohne eregetische Gewaltfamteit begründet Womit freilich nicht gefagt fein foll, daß das nämliche wird. Material nicht auch für manche fehr andersartige Schilderung und Auffaffung die geeigneten Baufteine liefern murde. Ein Beweis bafür wird uns weiter unten bei Renan entgegentreten. Zunächft bandelt es fich für uns um eine Brüfung ber Bafis, ob die angenommene Beeinfluffung bes Berfaffers burch die griechischen Schulphilosophieen wirklich vorliegt. Borab muß da anertannt werden, daß die geistige Gesamtatmosphäre, welcher die großen Spätlings. fysteme der griechischen Philosophie ihre Entstehung verdanten, fich auch in unferem Buche wiederspiegelt. Es fehlt taum einer von den charatteriftischen Grundzügen derfelben, wie fie Beller in der iconen Einleitung zum dritten Bande feiner Geschichte der griechifchen Bhilosophie zufammengeftellt. Die eigentümliche Stellung bes Roheleth zur älteren Chothmalitteratur bes Alten Teftamentes bietet gerade unter diefem Gefichtspuntte eine mertwürdige Ba= rallele zu der Gigenart, mit der fich die Bhilosophenschulen der letten Sahrhunderte vor Chrifto von ben älteren großen Geftalten ber griechischen Philosophie abheben. Sier wie dort die Ablöfung bes Denkens von der nationalen Grundlage, ber tosmopolitifche Charakter nicht blog in der Stellung, sondern auch in der Behandlung der Probleme. Hier wie bort bas Burücktreten ber Frage nach bem Seienden, ber reinen Ertenntnisfragen. Das heiße Ringen um das Erkennen der Bahrheit als solcher, wie es im Buch Hiob mit leidenschaftlichem Ungestüm in die abgründige Tiefe hineinarbeitet, ift hier erkaltet: "Beitab ist das Seiende und tief, tief, wer meg's ergründen?" (7, 24.) "Sei's Liebe, sei's Haß, nichts weiß der Mensch von alledem, das vor ihm liegt, gar nichts" (9, 1).

Das Intereffe, an welches die Spetulation sich fnüpst, ist — wie bei jenen Philosophieen des sinkenden Griechentums ausschließlich das praktische: es müssen Grundsätze fürs Handeln gefunden werden; der Mensch bedarf einer Orientierung fürs Leben. Hier wie dort wird zu diesem Behuf der Weg eingeschlagen, mit Verzicht auf die Wirkung ins Ganze den Einzelnen ganz unabhängig vom Äußeren auf sich selbst zu stellen; die großen Probleme des Gemeinschaftslebens außer Sicht zu rücken und unter der allgemeinen Misser dem Weisen ein ruhendes Äquilibrium im eigenen Gemüt zu schaffen, darin er Frieden habe. Es wird das Berdienst der bloß philologischen Behandlung des Roheleth jedem kommenden Eregeten die Luseinanderschung mit den Gesichtspunkten einer kulturgeschichtlichen Betrachtung des Buches zur Pflicht gemacht zu haben.

Und auch einem speziellen Puntt ihrer Auffaffung, der freilich nicht erft von ihnen betont worden ift, tommt Babrheit zu. 68 ift unleugbar, daß nicht bloß das allgemeine Gepräge der Diadochenzeit, fondern daß auch spezifische Einfluffe griechischen Wefens auf den hebräischen Geift in unferem Buch anertannt werden müffen. Die lange überschenen Bemertungen Birtels, der im Jahre 1792 auf Gräcismen in der Sprache des Roheleth binwies, find durch die neuefte Phafe der Betrachtung des Buches ju ihrem Recht getommen. hat Birtel im Gifer des erften Entdecters zu viel gefehen : anderes hat er überfehen. Wenn Blumptre nach Grätz' Borgange die Bendung "unter der Sonne", welche in unferem Buch 29 mal, fonft im Alten Teftamente nirgends begegnet, als einen Gräcismus urgiert, fo mag bie Einrede fich behaupten, daß dies nicht gerade die erotische Lieblingswendung eines gräcifierenden Autors fein muffe, fondern auch die perfonliche eines

hebräischen sein könne. Aber wenn die hebräische Wendung niwy ich, die nach älterem Sprachgebrauch nur "Gutesthum" bedeuten tann, hier auf einmal die Bedentung des behaglichen Zustandes, "sich gütlich thun", "sich's wohl sein lassen" ausweist (3, 12), so ist das ohne ein dazwischenliegendes es neasoner doch schwerlich zu verstehen; ebenso ist der Zusammentlang des einen Dor 7, 14 mit singusselse evident. Und die Formierung von Kunstausdrücken der Spetulation wie Im (1, 13; 2, 3; 7, 25) und Im 2(9, 1) für das Gelchäft des Philosophierens selbst, wie ebensalls auf hebrälscher Burzel nicht gewachsen. Der terminus a quo der Absaülicher Burzel nicht gewachsen. Der terminus a quo der Absaülicher Burzel nicht gewachsen. Der terminus a quo der Absaülicher Burzel nicht gewachsen. Der terminus a quo der Absaülicher Burzel nicht gewachsen. Der terminus a quo der Absaülicher Burzel nicht gewachsen. Der terminus a vol biolorierter Sprache ergiebt, über das Jahr 300 nicht wohl hinausperlegt werden.

Aber mit den beiden Momenten, die hier anzuertennen maren. ift boch eben nur jene allgemeine Einwirtung des griechischen Beiftes auf bas Werden unferes Buches tonftatiert, welche feit Alexander dem Großen den gangen vorderen Orient überrollt hat, und von der bas judifche Stillleben ausgeschloffen zu benten auch aus anderen Gründen nicht angeht; teineswegs aber eine tonftitus tive Beteiligung griechischer Schulphilosophie am Inhalt desselben. Soll diefe erhärtet werden, fo würde vorab von der äußeren Beweisführung zu fordern fein, daß fie die behaupteten Entlehnungen an unferer Renntnis über die erften Bhafen der beztiglichen Schulfnfteme erwiefe, von denen namentlich das ftoifche eine ftarte innere Entwickelung aufweift. Denn bie Entstehung unferes Buches fällt in das Jahrhundert des erften Aufblühens jener nacharistotelifchen Philosophieen und tann über das Jahr 200 v. Chr. nicht wohl hinabverlegt werden. Das ergiebt fich aus feinem Verhältnis jum Buch der Beisheit, fowie aus dem Fehlen der scharf marfierten Signatur der mattabäifchen und nachmattabäifchen Litteraturepoche; und es wird bestätigt durch die talmudischen Forschungen, welche aus Anlag ber Aufftellungen von Grät (Roheleth 1871) namentlich von judischen Gelehrten über dies Problem litterarischer Chronologie angestellt worden find, und deren Refultate eingehend und übersichtlich zusammengestellt zu haben das Berdienst des foeben erschienenen Rommentars von Ch. Bright 1) ift. Um fo mehr muß es Bedenten erregen, wenn die von Tyler und Blumptre angezogenen Barallelen, soweit fie substantielle Bedeutung haben. fast ausschließlich auf sehr junge Autoritäten der Stoa und des Epituräismus Bezug nehmen; einerseits auf Mart Aurel, ander= feits auf Lucretius. Tyler scheint diesen Mangel empfunden zu haben. Er nimmt S. 11 f. einen Anlauf, wenigstens für jenen Sats, welcher der Zeit und Bedeutung nach als Grundariom der ftoischen Ethit gelten tann, und deffen Rehlen allerdings ein übelftes Manto des Beweifes barftellen würde, das Bortommen auch im Robeleth nachzuweisen: für den Sat vom naturgemäßen Leben; ouoloyouuevws ry quodel Syv. Er will in dem Abfcnitt Roh. 3, 1 ff. neben anderem auch eine Explifation diefes Sates erblickt miffen. Uber der Berfuch ift doch mohl miggftickt. In der Stoa hat der Satz die Bedeutung, daß es gelte, unter Beobachtung der Empirie (xat' euneiglav two guoei ouusaivorvor Chrysipp) eine Lebensregel zu finden, welche dem Bernunftgesets entspricht, das in der allgemeinen Ratur der Dinae und in der des Menschen identisch ift. Man vergleiche bie Erflärung, welche Diogenes Laërtius VII, 88 bem Sate giebt: o χοινός νόμος, όςπερ έστιν ό όρθος λόγος δια πάντων έρyouevos ó avros or ro dit. Einem völlig anderen 3meck dient jene Ausführung im Roheleth. Antnüpfend an die erfahrungsmäßige Induktion 1, 12 - 2, 23, daß das gefamte vielfache und unter der bewußten Direktive des Beisheitsftrebens (2, 9)

<sup>1)</sup> Ch. H. H. Wright, Ecclesiastes (London 1883), p. 3 sqq. Bgl. auch Herzog, R.-Enc. (2. Aufl.) XII, 171. — Geringeren Wert möchte ich auf die von Tyler (S. 6 ff.) wie von Plum ptre (S. 56 ff.) ausführlich erörterte Abhängigfeit des Siraciden vom Koheleth legen; die Argumentation führt meines Erachtens über subjektive Evidenz nicht hinaus. Dagegen verdieut Beachtung die Erscheinung, mit welcher Unbefangenheit gewiffe Grundanschauungen im Koheleth kombiniert erscheinen, welche weiterhin im Pharistissmus, Sadducäismus, Effenismus zu scharfer Sonderung auseinandergetreten find. Die weitere Untersuchung diese Punktes, auf welchen ichon Ewald (Dichter des Alten Bundes II, 271) beiläussig hingewiesen, würde, wenn unter umfaffenden Gesichtspunkten unternommen, nicht ohne Ertrag sein. Tylers Behaublung desselben (S. 34 ff.) ift, namentlich indezug auf ben Effenismus, zu bürftig.

perfolate Suchen und Ringen Robeleths ohne Befriedigung geblieben, zeigt er in diefer zweiten großen Ausführung 2, 24 bis 3, 22, warum bas fo habe fein muffen. Deswegen nämlich, weil ber Lauf der Dinge ein- für allemal unabänderlich von Gott feftgeftellt und jedem Dinge feine Beit zugemiefen fei (3, 1-8. 14; pal. 7, 13). Diefer Blan Gottes ift unerforschlich (3, 11 b), und pergeblich muht fich der Menfch, auch der Beife, ab, ihn zu erfennen (3, 18-22). Aber an diefer alles bindenden Gottesveranftaltung liegt es, daß das Streben des Menfchen von fich aus, wenn auch noch fo eifrig und vernünftig verfolgt, refultatlos und unbefriedigend verläuft (3, 9f.). Der Mensch hat sich eben an dem Zugewiefenen in Arbeit und Genuß genügen zu laffen, das die Zeit bringt (2, 24 f.; 3, 12 f.; vgl. 9, 11). Nicht das qualpolle Suchen nach dem, was Gott nun einmal, fei es verhüllt, fei es perfagt hat, fondern die Ginficht, welche den gewiefenen Beit= punkt wahrnimmt, um das Richtige zu thun, ift das wahre Gut und bewährt den wahren Weisen (3, 9f.; vgl. 8, 6). Geht alfo bie Lebensregel der Stog darauf hingus, daß der Logos, der zur Natur des Menschen gehört, fich durchschauend wiedererkenne in ber Bernunft des Beltganzen, und barnach von fich aus bas Leben gestalte, fo fummiert fie fich beim Roheleth in der Beugung por bem unerforschten Gottesmert in der Welt, im Bergicht auf bie durchschauende Ertenntnis und auf die felbstwollende Initiative. Biel näher als das ftoische Axiom fteht ihm das andere: xaloov yrose, welches die Griechen auch haben, aber nicht von der Stoa. fondern von den alten Beifen herleiten (Diog. Laert. I, 79).

Schon diese Erörterung führte uns auf die in nere Seite der Sache, auf welche ja freilich bei der Beschaffenheit unseres Problems der Hauptnachdruck fallen muß. Ist die inhaltliche Berwandtschaft des Koheleth mit den nacharistotelischen Schulphilosophieen derartig, daß Abhängigkeit oder gar Entlehnung angenommen werden muß? Zunächst die Stoa anlangend, ist es ja richtig: stoisch ist der oben vorgeführte Determinismus des Buchs, der für Willensfreiheit keinen Raum läßt, dem elmachsicht und *negórosca* in einander aufgehende Begriffe sind, und der namentlich in Kap. 3 so mächtigen Ausdruck sindet. Wenn nun aber doch

Digitized by Google

4

gefagt werben muß, daß biefer Determinismus dem femitifchen Geifte fo wenig wurzelfremd ift, daß er vielmehr recht eigentlich bas Gepräge derjenigen religiöfen Beltanficht ausmacht, welche ber vom alten Prophetengeift verlaffene Semitismus ichlieflich als fein eigenftes Gut und Abbild erzeugt hat, der mohammedanischen : mober die Nötigung, ihn im Robeleth aus der Stoa berzuleiten? Sie murbe nur unter zwei Bedingungen anzuerkennen fein, fei es. bag in der älteren hebräifchen Litteratur die Unfnüpfungspuntte für biefen Determinismus fehlten; fei es, bag er in tonfreten einzelnen Gedantenbildern fich ausprägte, beren ftoifche Bertunft und Briorität ermiefen ift. Jene Anfnupfung aber ift porbanden in der altteftamentlichen Grundlehre von der göttlichen Allwirtfamteit; diefe Gedantenbilder, in benen fich auf beiden Seiten der Determinismus gleichartig ausspräche, fehlen. Richt einmal für Hauptbegriffe, wie eluaquerr, noovoia u. a., hat Robeleth entsprechende Borte. - Ferner, wie Robeleth hat auch die Stoa iene Grunduntericheidung, welche eigentlich nur zwei Rlaffen von Menschen tennt, Weije und Thoren. Aber bieje Unterscheidung ift in der altteftamentlichen Chothma von Anfang ab wurzelhaft angelegt, und beherricht bereits ihr ältestes Broduft, bie falomonischen Sprüche in den älteften Schichten des Spruchbuchs durchgebends. Man würde vielleicht fragen tonnen, ob nicht der Gegenfatz des Beifen und Thoren ju den orientalischen Fermenten der Stoa gehöre - die ältesten Schulhäupter derfelben find ja fast ohne Aus. nahme geborene Afiaten; aber man tann nicht fragen, ob Robeleth diese Unterscheidung aus der Stoa habe entlehnen müffen. Dies nun behauptet auch Tyler nicht; wohl aber meint er aus ber mehrmaligen Nebeneinanderstellung der beiden Borte und und ווללות (1, 17; 2, 12) den spezifisch ftoischen Satz herauslefen ju follen, daß alle Thoren wahnfinnig find, navras rods a'goovas palveo 9as Diog. Laert. VII, 124. Aber auch diefe Inftang von fetundärer Bedeutung, welche von Siegfried 1) als bie gludlichfte unter ben Tylerschen Entdedungen bezeichnet worden ift, fteht auf ichwachen Fügen. 216 Prabitativfat ift die Senten;

<sup>1)</sup> In Silgenfelbs Zeitschrift 1875, G. 288. 470.

an feiner ber betrefferber Stellen anspelerneben, mas bes für ftrengen Bemeis unnmeinnlich an inthern were, Bielmehr farm ich in jener Bertverbintung um eine ber anbirichen Emphaien burch Berbervelung bes Anterads für berichen Begriff erfernen. wie fie für bie edt bebrat be Rhenerit unieres Babes darafteriftitd find. In ber furen Etrede 1, 14-17 finden nich neben der im Rebe ftehenden noch trei islder Bertoppelungen; mr tert 8. 14, 10, in melde 8. 16, in melde ariomatijchen Sinn hineinzulegen niemand gemeint jein wird. So wird benn and 2, 13 jofort die Gruppe rectin aus 2, 12 durch das bloge mieder aufgenommen. Robeleth gebraucht die Borte als Synonyma. Dag immerhin eine leife Rüance im Begriff ihm vorschweben: daß fie die Uberpflanzung bes Begriffs Rarr vom ethijchen Gebiet des Gegenjages zum Beifen (ncton) auf das phyfijche Gebiet des Gegenjapes gegen den aciftig Gefunden (הוללות) enthalte, mird fcon dadurch miderleat. bag 9, 3 mot auch für fich allein die ethijche Thorheit aus. drückt, und das entsprechende Berbum 52in 7, 7 fich dirett in Begenfat nicht ju gefunden Sinnen, fondern jur ethifchen Beis. heit ftellt. Nicht einmal eine wesentliche Steigerung wird man von o ju annehmen dürfen, fonft wurde das lettere 1, 17; 2. 12 nicht voran=, fondern nachgestellt fein. 3n 10, 18, wo Befenius (Thes.) die Steigerung mit Recht findet, liegt fie nicht in הוללות, fondern in dem Beifat בעה, fondern in dem Beifat הוללות, welche Stelle bei richtiger Überfetzung 1) noch am eheften für die Tuleriche Thefis geltend gemacht werden tonnte, ber Sinn nicht der fein, daß Roheleth die Thorheit habe als Geiftesgeftortheit ertennen wollen, fondern als das, mas fie ift, als Thorheit, Unfinn. Es mare an allen diefen Stellen fchmer zu begreifen, marum Roheleth, um die Thorheit nach ftoischem Borgang als einen Buftand der Geiftestrantheit zu bezeichnen, ftatt gangbarer und un.

Theol. Stub. Jahrg. 1888.

<sup>1)</sup> Gerade bieje Stelle überjeten Tpler und Plumptre: "to know the depravity of obduracy and folly, madness", während grammatifch es näher liegt zu überjeten: "zu erkennen die Gottlofigkeit als Sinnlofigkeit, und bie Thorheit als Unfinn".

mißverständlicher hebräischer Ausdrücke für diesen Zustand gerade das Wort michten gewählt haben sollte, dessen Berknüpfungen im älteren Sprachgebrauch (Ps. 5, 6; 73, 3; 75, 5) und dessen nachheriger talmudischer Gebrauch (vgl. Levys Wörterbuch I, 473) gerade auf das ethische Moment im unsinnigen Gebaren den Nachbruck legen heißen.

Neben diefen halben und nicht beweifenden Berührungen treten nun aber um fo evidenter die Gegenfäte hervor, welche zwischen den Grundanschauungen des Roheleth und der Stoa eine tiefe Rluft So ichon in Ansehung des Berhältniffes von Gott befestiaen. und Belt. Der Gedanke der Immanenz Gottes in der Welt ift in teinem philosophischen System des flaffischen Altertums mit folcher Energie durchgeführt, wie im ftoischen: dem Robeleth ift er fremd. Diefem fteht Gott ichlechthin über ber Belt, in erhabener Ferne: und unter allen Möglichkeiten ihn zu denken, ift die Borftellung einer Beltseele für Roheleth die fremdartigfte. Und bas muß um fo nachdrücklicher betont werden, als in der älteren Cholhmalitteratur Anfnupfungspunkte für die ftoische Immanenzlehre teineswegs fehlen - wenn etwa in chokhmatischen Bfalmen von Gottes Atem die Erbe grünt (Bf. 104, 30), im Biob von feinem hauch der Himmel fich aufheitert (Siob 26, 13). Bat Robeleth Diefe Untnupfungspuntte einfach fallen laffen, um feine Unfchauung zur ftarrften Transcendenz fortzubilden, die nur ein Bemirten und Geben 1) Gottes, aber nicht ein Leben Gottes in der Welt tennt, fo ift es unthunlich, ihn unter ftoischen Ginflüffen entstanden au benten. Mit Unrecht urgiert Tyler die Lehre von der Gleichartigteit und Wiedertehr der Erscheinungen (Rap. 1 u. 3) als eine Reproduktion des ftoischen Philosophumenons von den Beltepklen. Die Cyklen der Stoa, zumal der älteren, münden in Beltbrände,

<sup>1)</sup> Auch der Menschengeist ift in der Stelle 12, 7 ausdrücklich als Gabe Gottes bezeichnet; daher die Meinung Tylers (S. 65), daß in dieser Stelle eine Reabsorption desselben in die Gottheit gelehrt werde, welche dann freilich auf die Weltseelentheorie führen würde, kaum ernftlich zu diskutieren. Wie die erste Vershälfte von 12, 7 (vgl. Gen. 3, 19), so ist auch die zweite gut althebräisch (vgl. 1 Kön. 19, 4).

bie alles Seiende außer der Gottheit felbft vernichten: Robeleth lehrt 1, 4 den bleibenden Beftand der Erde, und der Beltlauf ift ihm nicht ein ziellofes Gilen zu wiederholten Bernichtungen. fondern hat fein Ziel im Gericht Gottes über die Belt (3, 17: 5, 7; 8, 6-8, 13; 11, 9). Die Betonung ber Gleichmäßig= feit in den Erscheinungen ift ihm, wie namentlich ber Rusammenhang in 3, 14, 15 zeigt, nicht eine Sillustration phantastifc angenommener Beltverioben, fondern ber gleichförmigen Gefetlichfeit bes göttlichen Wirtens, welche bie ftolge Meinung menschlicher Eintaasaebanken, als erlebten gerade fie ein Neues ober könnten gar ein neues ichaffen, ausschließt. - Endlich, was wir als ben martantesten Bug im Stoicismus tennen und hochachten, jenen fittlichen Idealismus, der die Mittelftraße verwirft und Gludfeligteit nur im ftrengen, ja ftarren Festhalten der ertannten und gewollten Tugend ertennen tann: biefen fittlichen Idealismus lehnt Roheleth ab. "Sei nicht gar gerecht, und mach dich nicht allau weise, warum willft du dich in Berlegenheit bringen ?" (7, 16). -Bill man feben, wie fich eine bebräifche Dentart ausnimmt, welche durch und durch mit ftoischen und platonischen Elementen durchtränkt ift, aber eben deshalb auch bas nicht mehr zureichende Darftellungsmittel der hebräifchen Sprache beifeite legt und griechifch redet, fo lefe man das Buch der Beisheit. Der Gegenfatz nicht blog ber Sprache, auch nicht blog einzelner polemischer Ausführungen, fonbern ber gangen Gebantenatmofphäre zum Robeleth ift ein burchgreifender und für das vorstehend erörterte Broblem höchft inftruttiv.

Wenn Stellen, wie die letztangeführte (7, 16), die Annahme epituräischer Elemente im Koheleth offen lassen, so möchte überhaupt gesagt werden können, daß die in dieser Richtung von Tyler und Plumptre beigebrachten Berührungspunkte der Vermehrung fähig sind. Die Empfehlung nicht bloß der Gemütsruhe als der höchsten Tugend, sondern auch der Einsicht als des höchsten Gutes, der Preis der Freundschaft u. ä. sind Elemente, welche Roheleth, wennschon nicht mit epituräischen Formeln ausgebrückt, so doch mit dieser Philosophie gemeinsam hat. Und merkwürdig stimmt zu der formalen Charakteristit dieses Systems, daß es von

50\*

feinem Stifter ber unter allen Bhilosophieen des flasifichen Altertums am meisten dogmatischen Charakter aufzeigt, die Eigenheit unferes Autors, feine Lieblingsfentenzen unermublich und mit geringem Bandel der Formulierung immer wieder einzuschärfen. Und boch, ein Einfluß des Epiluräismus als philosophischer Schule auf unfer Buch wird ebenfalls nicht anzuertennen fein. Die fpezifischen Schullehren, die ja gerade bei Epitur in recht scharfen Umriffen entgegentreten, fehlen famt und fonders; fowohl der Atomismus, als auch die Leugnung des Geiftes, als auch die Lehre pon der Bielbeit ber Belten. -- nicht zu reden von den polptheiftischen Urabesten des Syftems. 3ft beim Epitur alles darauf angelegt, ein Bereinwirten jenfeitiger Machte ins Weltleben auszuschließen und badurch, wie er meint, jeglichen Grund ber Furcht vom Menschengemüt hinwegzunehmen, fo geht Roheleth überall darauf hingus, alles in der Belt als Bert Gottes aufzuweifen : und zwar ein Wert, das auch ba, wo es am unverftändlichften und rätfelhafteften erscheint, gerade mit diefer Ratfelhaftigfeit den 3med verfolgt, Furcht vor Gott zu pflanzen. Jeder aufmerkfame Lefer des Buchs wird dem Urteil zuftimmen, daß, abgefeben etma vom Evangelium Johannis, tein Buch in der ganzen beiligen Schrift die absolute Abhängigkeit des Menschen von Gott fo energifch allenthalben zum Eindruck bringt, als Roheleth; und für bas Gefühl diefer Abhängigkeit hat er teinen andern Ramen, als den vom Alten Testament überall gebrauchten, von Epitur aufs äußerfte perhorrescierten der Furcht (3, 14; 5, 6; 7, 18). Richt der Epifuräismus aus dem Mangel der Wahrnehmung einer gerechten Ordnung im Beltergehn den Schluß, daß überhaupt tein Balten folch höherer Ordnung vorhanden fei, fo Roheleth bei gleichem Ausgangspunkt den entgegengeseten, daß zwar alles, was Gott thut, fcon gethan fei zu feiner Beit, daß aber Gott dem Menfchen die Erkenntnis feiner Bege schlechthin verhüllt habe (3, 11; 8, 7. 17), freilich nicht, ohne ihm durch die ins herz gelegte Emigkeit die rätselhafte Mühe des Suchens nach jener Erkenntnis mit in die Welt gegeben zu haben (3, 10. 11a; 1, 13). - 3ch übergehe Einzelmomente, wie dieses, daß zu der bedeutenden Rolle, welche den Frauen als Beisheitsjüngerinnen gerade in den ersten

Stadien des Epikuräismus zugefallen ift 1), ber Effenismus in 7, 28 übel harmoniert. Nur auf eine wefentliche Discrepanz der ethischen Maximen fei noch hingewiesen. Bie boch unfer Autor das Glud der Gemütsruhe schätze, fo fteht doch, mas er im Auge hat, fehr weit ab von dem quietiftischen Begriff diefer Gemütsruhe bei Epifur. Überall ift bas Zugewiefene, baran ber Menich fich genügen laffen foll, nicht blog Genug, fondern auch Arbeit (3, 22: 5, 17 f.; 8, 15; 10, 18). Unter den martigsten Betonungen der Aftivitätspflicht im Alten Testament wird man die des Robeleth nicht miffen mögen: "Alles, was dir vor die Hand kommt, thue mit deiner Rraft!" "Gae deine Saat des Morgens, und lag des Abende deine Band nicht raften !" (9, 10; 11, 6.) - Wenn aber Plumptre (S. 46) meint, in Rap. 12 ben Beweis einer anatomijchen Gelehrfamkeit ju finden, die der Berfaffer nur bei jenen Settionen gesammelt haben tonne, welche die Epituräer bei ihren medizinisch - naturmiffenschaftlichen Studien in Alexandrien vornahmen, fo ift boch wohl einerfeits auf die Thatfache hinzuweifen, baf bie griechische Medizin in Agypten überhaupt nichts neues geschaffen hat, sondern lediglich in ein uraltes Erbe eingetreten ift; anderfeits darauf, daß der, Inhalt von Rap. 12 überall nicht auf anatomifche Gelehrsamteit, fondern auf die icharfe Raturbeobachtung begründet ift, welche dem Altertum, auch dem hebräifchen, auch fonft nicht fremd ift. Man vergleiche die Opfergesete im Bentateuch und Stellen wie Biob 10, 10f.; Gen. 32, 26. 33 u. a.

Nicht als Ausfluß einer Schulphilosophie, sondern als ein Buch praktischer Lebensweisheit will das Predigerbuch begriffen sein. Es tritt aus dem Grundcharakter der hebräischen Eholhmalitteratur nicht heraus. Mag man diese mit dem Namen einer althebräischen Philosophie dem kulturgeschichtlichen Berständnis nahe zu bringen suchen, so wird man sich doch immer vergegenwärtigen müssen, daß der althebräische Geist durch seine religiöse Grundposition von gewissen Gebieten der Philosophie im strengen und umfassenden Sinn des Wortes so gut wie abgeschnitten ist. Die Probleme der Erkenntnistheorie wie der Metaphysik sind für ihn kaum vorhanden;

<sup>1)</sup> Bgl. Beller, Philosophie der Griechen (3. Aufl.) III, 1. S. 462.

er hat eine erhabene Gotteslehre und vermöge derfelben eine Naturanschauung, ber an Lebendigfeit, Einheitlichkeit und Tiefe teine andere bes Altertums gleich tommt: aber er hat teine philosophische Theologie und teine philosophische Bhyfit. Nur die Ethit ift ihm zum positiven Anbau übrig geblieben, und ihre Brobleme, auch die letten. bie Frage um das Bofe und um das Übel, die Frage nach der Bereinbarkeit der menschlichen Geschicke mit der göttlichen Gerechtialeit . turz die Brobleme der Theodicee find feine fpezififche Domäne. Es ift ein Zeichen nachlaffender Rraft des eigentümlich hebräischen Bhilosophierens, wenn die Frage der Theobicee, welche Hiob in ihre Abaründe verfolgt, im Roheleth zwar wieder und wieder angefast und umbergewältt wird, aber boch nur um als ein dufteres non liquet beifeite gelegt zu werden; aber ber Charafter ber älteren Chothmaschriften, nicht schulmäßige fondern Lebensphilofophie zu fein, tritt durch diefen Bergicht im Roheleth nur um fo fchärfer hervor. Eben darum mird auch Blumptres Berfuch, den schulmäßigen Stepticismus des späteren Sellenentums an der Entstehung des Buchs mitbeteiligt zu denten (S. 32. 49. 137), ebenso wenig für durchführbar gehalten werden tonnen, als die Löfung der Rätfel des Buchs durch ftoifche und epituräifche Philosophumena. Die Schulfrage des Stepticismus, ob wir überhaupt ertennen tonnen, eriftiert für Roheleth nicht; bie Unterscheidung, welche die moderne Erkenntnistheorie zwischen dem Ding an fich und der Erscheinung macht, ift ihm auch in der Gestalt fremd. mit welcher fie bereits bei dem Byrrhoniker Timo entgegentritt. (Τὸ μέλι ὅτι ἐστὶ γλυχύ οὐ τίθημι, τό δ' ὅτι φαίνεται όμολογώ, Diog. Laert. IX, 105.) Daß die finnliche Wahrnehmuna die indistutable Quelle ficherer Erfahrung und Renntnis, fteht ihm ebenso feft wie dem Aristoteles; und nur dies, daß wir den Bufammenhang ber Dinge in der göttlichen Beltordnung burchschauen tonnen, leugnet er. Der Gegenftand feiner Stepfis ift nicht fowohl das menschliche Erkenntnisvermögen als folches, als vielmehr das Ausreichen desfelben für überweltliche Dinge.

Bie Renan <sup>1</sup>) gegen Grätz recht hat, die von letzterem in <sup>1</sup>) E. Renan, L'ecclésiaste, traduit de l'hébreu avec une étude sur l'àge et le caractère du livre. Paris 1882.

bas Buch hineingetragenen Obscönitäten als ein Unrecht gegen ben Berfaffer abzulehnen (S. 72), fo wird man ihm gegenüber von den Engländern nicht unrecht geben tonnen, wenn feine Behandlung bes Buchs ben Gesichtspunkt ber Schulphilosophie einfach beifeite liegen läßt. Aber dies anertennend, ermächft der Betrachtung bes Buchs gerade auch im vorliegenden Zusammenhang um fo mehr bie Frage, ob der Schluffel zum Berftändnis, den Renan feinerfeits gefunden zu haben meint, die Thur zu einer richtigen Gefamtauffassung erschließt. 36m ift bas Buch eine " delicibie Bhantafie" : bas Selbstbetenntnis nicht eines Syftematiters ober Eflettiters, fondern eines durchgebildeten prattifchen Steptifers: durchgebildet in dem Grade, daß er darauf Bergicht leiftet, irgendetwas, mas ihm Überzeugungsfache mare, geltend zu machen. Sn fei benn bas Buch bas charmanteste, ja bas einzige liebensmürdige Buch bes Alten Teftaments, allein unter allen unbehelligt von dem Butunftedürftigen, Attionsfrohen des prophetischen Geiftes. der überall fonft im Alten Testaments den Lefer beunruhigt. Dieser Geift des prophetischen Optimismus, ber immer noch an mögliche Beltverbefferung glaubt, immer noch auf ein Ganzes hinarbeitet und einen Bert des Einzelnen für bas Ganze prätendiert, liegt bem Robeleth fern: er murde das behagliche Genußleben, das fich mit feinem Beffimismus aufs befte verträgt, empfindlich ftoren. nicht einmal Atheift ift der Berfaffer; um die Ronfequenz des Atheismus zu ziehen, murde eine gemiffe Anfpannung intereffierten Dentens, ein Wille zum Rampf mit Borurteilen aufzubieten fein (S. 19. 87), den aufzuwenden die Mühe nicht lohnt. Denn porab ift alles Echauffierende abzulehnen; weil Erfahrung den Berfaffer gelehrt hat, daß nichts in der Welt des Echauffements wert ift. So ift er zu jenem feinften, für ihn felber und für die andern behaalichiten Stepticismus der peffimiftifchen, aber gebildeten Blasiertheit gelangt, welche fich in die Lage fest, alle Freuden bes Lebens mit völligftem Behagen auszuschlürfen, indem fie alle für eitel erklärt (S. 92). Wolle man bas Buch voll perftehen, den Berfasser fich richtig vorstellen, fo durfe man den Inpus besfelben nirgend anders fuchen, als in den feingebildeten und liebenswürdigen Börfenfürsten der gleichen Rationalität, wie fie seit fünfzig Jahren eine wohlbekannte Erscheinung im high-like ber europäischen Residenzen geworden find, — ein Charaktertypus, mit dessen plastischer Ausmalung Renan seine eleganten Ausführungen elegant abschließt.

Wird von der nnumwundenen Anerkenntnis Renans, daß Roheleth nicht Atheist ift (val. namentlich S. 20), Aft zu nehmen fein, fo wird diefelbe doch im Biderfpruch mit ihm dahin ausgebehnt werden müffen, daß, mas Robeleth vom Atheismus zurücthält, nicht fatte Bequemlichkeit ift --- es fehlt dem Buche keineswegs an fehr energischen Accenten fittlicher Bolemit (3, 16; 4, 1; 5, 3ff. u. f. f.) -, fondern ein fräftiger Theismus. Das Buch ift von ben Bfeilern einer Überzeugung getragen, die an monotheiftischer Präcifion den älteren Schriften des Alten Teftamentes nichts nachgiebt, und beren Stichworte vom Berfaffer mit derfelben Dringlichfeit und Unermudlichfeit eingeschärft werden, wie nur immer feine Sätze von der Eitelleit der Dinge und der Bernunft in der Lebensfreude. Gewiß, diefer Theismus entbehrt des prophetischen Schwungs; er entbehrt überdem der Innigkeit einer religiöfen Selbftbegiehung zu Gott in der Welt. Roheleth ftellt eine Ebbe des religiöfen Bewußtfeins bar, bei ber fich dasfelbe in fein lettes Bett zurückgezogen hat, und welche es wohl begreiflich macht, mit welcher Bucht im weiteren Berlauf erft die maccabäischen Inpulfe, dann die platonifierende Weisheitslehre, ichließlich das Chriftentum in die verlaffenen Watten einftrömte. Aber Ebbe ift noch nicht Berfiegen. Man tann nicht fagen, es fei eine Stepfis, die mir aus genußsüchtiger Schen vor Echauffement das lette Wort bes Atheismus unausgesprochen laffe, wenn boch unfer Buch allenthalben ichlechthin alle mirtenden Urfachen in der Belt in das eine Agens der Gottheit zusammenfaßt; wenn es die Freude und Mühfal des Lebens und jeglichen Erfolg in gleicher Weife als Babe Bottes bezeichnet; wenn es, wie mir vorhin faben, felbft bie Rätfel und bas Ungenügende des Lebens auf das Bert, ja auf Absicht Gottes zurückführt. Man tann Beffimismus, d. i. eine Beltanficht, welche fich auf der Grundposition von der Wertlofigfeit des Lebens aufbaut, nicht als den Charakter einer Schrift definieren, welche innerhalb des Lebens die Arbeit, die Freude an

berselben, die Einsicht, die Freude am Genuß und an der Gemeinschaft, den Besitz der Möglichkeit zum Wohlthun, die Staatsordnung als Güter, sei es immerhin als vergängliche Güter wertet; welche als seite Basis den Kanon hinstellt: alles, was Gott thut, ist schon gethan zu seiner Zeit (3, 11); welche dem Gesamtinhalt des Lebens seine spezisische Wertung dadurch verleiht, daß ein Gericht am Ende über diesen Wert entscheidet.

Man fragt fich, wie tann biefen ftarten und bas ganze Buch burchziehenden Bositionen gegenüber Renan feine Auffaffung behaupten; ja wie ift er bazu getommen? Der Schlüffel liegt in ber mertwürdigen inneren Dialettit des Buchs. Jene Bositionen ftehen dem Berfaffer fest wie Granitfelfen; aber der brandende Zweifel ber Empirie, dem er in ber graufamen Aufrichtigteit Biobs das volle Wort giebt, nagt unterweilen fo tief hinein, daß durch optische Täufchung fie felber als ichmankend erscheinen tonnen, während doch nur die Luft um fie her zittert. Bisweilen trägt jene immanente Dialettit den Charafter eines ergötzenden Gedantenfpiels, fo daß die mittlere Bahrheit, die der Berfaffer will, von felbft aus den fich ergänzenden und beschränkenden Gegenfäten beranstritt (vgl. 3. 8. 4, 4-6); bisweilen aber, und gerade in Sauptpunften ftogen die Gegenfage mit harter und unvermittelter Scharfe aufeinander (8, 11-13), und auch wo fie anseinander gerückt find, werden fie durch die räumliche Diftanz nicht milder (val. 3. B. 12. 7 mit 3, 21; 4, 2 mit 9, 4). Es ift das Phänomen, um deffentwillen von altersher wiederholt der undurchführbare Berfuch gemacht worden ift, das Buch nicht als die fei es in einem Ruge, fei es ju verschiedenen Beiten fucceffive niedergeschriebene Ronception eines und desfelben Berfaffers, fondern gleichfam als bas Protofoll einer Disputation von mehreren aufzufaffen. Der Berfaffer ftellt fich offen auf die Position des Zwiespalts zwischen Glauben und Biffen, aber nicht fo, daß ihm bie Realität fchlechterdings ins Biffen, der Glaube bagegen in das Gebiet des Wahnes fiele, fondern fo, daß ihm aus der Unzulänglichkeit alles Wiffens bie Notwendigkeit des Glaubens oder, wie er es nennt, der Gottesfurcht als Grundlage nicht blog für eine harmonische, sondern auch icon für eine erträgliche Geftaltung des Lebens folgt. Go muß

benn Renan, um feine Pofition durchzuführen, ganze Bartieen des Buchs, zumal die, in denen der Lebensernft desfelben fich gang unmigverständlich ausspricht, als folche behandeln, die vom Berfasser nur ironifch eingeführt feien, um fie ad absurdum zu führen. Aber die deductio ad absurdum ist nicht vorhanden. Dher tann man es im Ernft für eine folche ansehen, wenn Renan, um ber Ausführung 7, 2ff. den Stachel zu nehmen, zu B. 1 die Bemertung macht: Roheleth beginne diefe Ausführung mit einem banglen Sprichwort, um ihr den Charafter der Lächerlichkeit auf. zuheften ? Borfichtiger und wenigstens mit mehr Bemühung gerecht ju fein verfährt ba boch ber deutsche Beffimismus. Wie gern und eifrig die Schopenhauersche Schule mit Roheleth eremplifiziert, fo hat boch jene geschickte Apologie diefes Beffimismus, welche eine begeisterte Jüngerin Hartmanns 1873 unter dem Bjeudonym 2. Taubert und unter bem Titel: "Der Beffimismus und feine Begner" herausgegeben, fich mit ber limitierten Behauptung begnügt, bas Stud Roh. 1, 2 - 4, 4 tonne als Beffimiftentatechismus bezeichnet werden (S. 75). Allerdings auch dies nur vermittelft einer Eregese, die fofort auch die Beisheit Salomonis, Sirach und bas Neue Testament für den Beffimismus, und zwar für den hartmannichen, mit Beschlag belegt. Das Berfahren Renans aber, in der hauptfache eine nachbildung Grätichen Borganas ift im wesentlichen tein anderes, als die Umtehrung bes von dem älteften Gregeten, Gregorins Thaumaturgus, geübten, wenn diefer nach feinem Gefühl allau freie Stellen, wie 9, 7-9, als folche bezeichnet, wo Roheleth üble Ratschläge eitler Menschen einführe, um fie zu miderlegen. In beiden Fällen mird nicht Eregefe, fondern verstümmelnde Gewalt gegen den Schriftfteller geübt. -

Haben wir Tyler und Plumptre gegenüber die Selbständigkeit bes Inhalts im Koheleth zu behaupten gefunden, so wird Renan gegenüber dieser selbständige Inhalt als ein solcher zu behaupten bleiben, der die Entwickelung der hebräischen Chokhma nicht auf das Gegenteil ihrer Basis stellt, sondern derselben, wennschon in niedergehender Linie, so doch in stammeigener Folge sich anschließt. Die Eigenart des Buchs ist, inhaltlich angesehen, nicht auf tonstitutive Einslüsse evolicher oder heterogener Urt zurückzuführen,

fondern aus bem geschichtlichen Gesamtcharafter feiner Entftehungszeit zu begreifen. Bat die neueste Bhase der Eregese des Buchs ein Recht, mit gesteigertem pfpchischen Feingefühl den fremdartigen hauch zu betonen, der ihr im Bergleich mit andern alttestamentlichen Büchern aus diefem entgegenwehe, fo wird biefes Recht, foweit es nicht auf jene eigentümliche Zeitlage fich gründet, vielmehr in der besonderen Form zu fuchen fein, in welcher jener Inhalt geboten wird. Genauer in bem ganz eigenartigen Stimmungscharafter, der diefe Form bedingt, und der namentlich in den in ihrer Weise großartig dichterischen Anfanges und Schlugabichnitten des Buches, aber auch innerhalb desfelben 1) immer wieder dem Lefer fich fühlbar macht. Man tann diefen Stimmungscharafter als eine Mischung tief ichwermütiger, elegischer Rontemplation und angfreontischer Lebensluft bezeichnen. Und inbetreff biefer äfthes tifchen Eigentumlichteit des Buchs möchte ich bie Unnahme einer diretten Ginmirtung außerhebräifcher Impulfe und Bildungselemente auf das Werden des Buchs nicht mit gleicher Beftimmtheit verneinen, wie bei den Lehrpositionen des Buchs. Nur daß dies von außen hereinwirkende Element gang wo anders ju fuchen fein wird. als in den philosophischen Geistesbewegungen der Diadochenzeit. Bereits in meinem Brogramm über den Brediger Salomo (1864) habe ich ju 11, 1 beiläufig darauf hingemiefen, daß biefe Stelle nicht auf Jerufalem als Entstehungsort hinweife, fondern ben Rornhandel einer Seeftadt, als ein bem Berfaffer und ben erften Lefern, für welche das Buch beftimmt war, geläufiges Anfchauungebild vorausfete. Delitich (Romm., S. 223) hat von diefer Bemerkung Notiz genommen, ift aber bei der herkömmlichen und herrschenden Ansicht von der Abfassung des Buches im h. Lande fteben geblieben. Aber jene Inftanz fteht nicht allein. Man wird die Entstehungsstätte des Buches doch wohl am natürlichsten an dem Orte ju fuchen haben, wo die früheften Spuren einer

<sup>1)</sup> Der Charakter ist ein burchgängiger, und baher die Abschneidung einzelner Stücke, wie sie 3. B. von E. Taylor (The dirge of Koheleth, 1874) inbezug auf Rap. 12 vorgenommen ist, dem Verständnis des Ganzen nicht förderlich.

eingreifenden Birtung desfelben mit Sicherheit mahrzunehmen find. Diefer Ort ift Alexandrien, das erweift das Buch der Weisheit (val. Delizich, S. 219). Dabin weifen neben dem Obigen auch manche andere Zeichen im Innern des Buches. Zwar auf die litterartritifche Bermertung der geschichtlichen Exemplifitationen, die ber Berfaffer liebt, wird niemand einzugehn geneigt fein, ber einerfeits ben thpifchen Charafter biefer Erfahrungsbeifpiele, anderfeits die verschiedenartigen Beziehungen ins Auge gefaßt bat, welche ihnen in ber Geschichte ber Eregese gegeben worden find. Die redende Beisheit, nachdem fie mit Rap. 2, 23 aus ihrer ersten Infarnation in Salomo herausgetreten, nimmt ihren Iluftrationsstoff aus den Jahrhunderten, wie sie ihn findet. Aber daß einer, der in ihrem Namen in Jerufalem schrieb, es nötig gefunden haben follte (1, 12), zu bemerten, daß der Rönig über Israel "in gerufalem" refidiert habe, ift pfychologifch wenig wahrscheinlich. Um fo wahrscheinlicher dagegen, daß die Eremplifitation vom Meere (1, 7) nicht im Gebirgslande, fondern an ber Seefufte koncipiert ift; daß die Redeweife 12, 5, das Grab als ein emiges haus ju bezeichnen, ba geschrieben ift, mo fie nationale Sitte war, in Agypten. Bgl. Diodorus, Sic. I, 51. Und vom entscheidendften Gewicht erscheint der Umftand, daß das Buch die unmittelbare Mähe eines Rönigshofes vorausfest (8, 2-5; 10, 4-7. 16-20; 5, 8), der doch in der Beriode feiner 21b= faffung in Jerufalem nicht residiert hat. Diefen Inftanzen gegenüber tann fich die hertommliche Anficht über den Abfaffungsort --- ein bereits von Luther in Frage gestelltes Residuum der älteren Annahme salomonischer Abfassung -- nur auf die eine Stelle 4, 17 berufen und thut es auch. Das dort genannte Gotteshaus, der dort ermähnte Opferkultus weise mit Notwendigteit auf ben Tempel und das Tempelritual zu Jerufalem. Aber in diefem Argument läuft ein Birtel mit unter. Denn eben erft unter ber Borausfegung, daß das Buch in Jerufalem geschrieben, ift eine überwiegende Bahricheinlichkeit vorhanden, daß in jener Stelle das Gotteshaus vom Tempel und das Opfer ber Narren vom heiligen Ritual zu verstehen fei. Un fich und unbefangen betrachtet, wird man fagen müffen, daß ein haus, in welches man

geht, um zu hören, viel sicherer von einer Synagoge (vgl. Apg. 15, 21), als vom Tempel zu verstehen sein wird; und daß bei den opfernden Thoren, welche "Unwissende sind zum Bösesthun", d. h. also solchen, denen ihre Unwissenheit zum Sündigen Anlaß giebt, der Gedanke an bigotte Heiden (vgl. Jes. 45, 20; 44, 18) mindestens ebenso nahe liegt, wie der an fromme Jöraeliten.

Unter ber Annahme alexandrinischer Abfassung aber gewinnt ein eigentümliches Moment ber ägyptischen Sittengeschichte Bebeutung für bie Bürdigung des Buches. Serodot erzählt II, 78 von der ägyptischen Sitte, bei Gaftmählern unter Berumreichung eines Totenbildes zum Genug des vergänglichen Lebens aufzu-Es find neuerdings einige zum Teil mehrfach erhaltene, fordern. alfo ihrer Zeit vielverbreitete Lieder aufgefunden und aus den altägyptischen Texten überfest worden, welche diefe Sitte, fofern fie pormiegend auf Gastmähler bei Totenfeiern zu beziehen fein wird, anschaulich illuftrieren. In dem Barfnerlied aus dem Grabe bes Nfr-htp zu 'Abdelgurna heißt es nach der Übersezung von 2. Stern (Records of the past, vol. VI, p. 129, 3. 3-8. 10-16): "Menfchen gehn vorüber feit der Beit der Sonne, und Die Jüngeren treten an ihre Stelle. Gleichwie Ra jeden Morgen aufgeht und Tum (die Abendsonne) am Horizont niedergeht: fo zeugen Männer, und Beiber gebären. Jebe Rüfter atmet einmal bas fanfte Beben des Morgens; aber alles, mas vom Beibe geboren, geht hinunter an feinen Ort. - Lag Bohlgeruch und Salben vor bein Utmen ftellen, Gewinde von Lotus fein am Urm und Bruft deiner Schwefter, die in deinem Bergen wohnt, fitend an beiner Seite. Lag Gefang und Saitenspiel vor beinem Ungeficht fein und wirf hinter dich alle bofen Sorgen. Lag bein Gemut fröhlich fein, ehe denn der Tag der Banderung tommt, da wir nahen zum Lande bes Schweigens." Uhnliche Rlänge verbinden fich ju dem Liede, beffen Urheberschaft der Papprus Barris, ber es mitteilt, bem Rönige Antef (XI. Dynaftie) zueignet; und beffen übersetung Goodmin in ben "Records of the past" IV, 117 f. publiziert hat. Man tann, wenn man mit einer lebhaften Smpreffion von Stellen wie Roh. 1, 2-11; 5, 17-19; 7, 2-4; 9, 7-10; 11, 9-12, 6 zur Lefung diefer Lieder

schreitet, sich dem Eindruck schwerlich verschließen, daß, wenn irgendwoher der Berfasser unseres Buchs einen Impuls zu der eigenartigen Darstellungsweise empfangen hat, in die er seine Lebensweisheit eingefaßt und seinen Zeitgenossen dargeboten, dieser Impuls am eheften in jenen altägyptischen Festmahlgesängen zu suchen sein wird. Und ob unbewußt oder bewußt, ein merkwürdiger Nachklang dieser Entstehung des Buchs würde darin zu finden sein, daß die Synagoge es als Lesschrift grade der festlichsten unter ihren Feiern, dem Laubhüttenseit, zugewiesen hat.

2.

## Die Bedentung der Talente in der Parabel Matth. 25, 14—30.

Bon

Dr. 25. 5chmidf in Cürtow.

Es hat einen im Alten wie im Neuen Teftamente gleich wohl verbürgten Sinn, alles, was uns im Unterschiede von anderen eigentümlich ift an leiblichem und geistigen Besitz, unter den Begriff anvertrauten, von Gott dem Einzelnen eigens anvertrauten Gutes zu stellen.

Richt minder schriftgemäß ist der noch erweiterte Gedanke, alle Güter überhaupt, ob sie uns mit anderen gemein oder im Unterschiede von ihnen eigen sind, generelle und individuelle, als Gaben unseres Gottes anzusehen, die wir in seinem Auftrag zu verwalten haben und worüber wir dem Geber zur Rechenschaft verpflichtet find.

Wollte man die Talente Matth. 25, 15 in diefem allgemeinsten Sinne fassen und mit Grau ("Bibelwert für die Gemeinde", 1. Bd. [1877], S. 140) den Gedanken in dem Gleichnis ausgesprochen finden, daß nach Gottes Anordnung alle göttlichen

Saben in der Menschheit zugleich Aufgaben find, und zwar gleichviel Gelb und Gut oder Kräfte des Geistes: so würde dasselbe weder der heilsamsten Moral noch der wirksamsten sittlich-religiösen Impulse entraten; aber zu seinem ursprünglichen, textgemäßen Rechte fäme es nicht.

Man mag sich darauf berufen, daß es nicht die Beise des Gleichnisses sei, in allen einzelnen Zügen betont sein zu wollen und den parabolischen Bergleich auf mehr als eine oder allenfalls einige Hauptmomente auszudehnen. Dennoch wird man dieses Hauptmoment immer nur aus dem Ganzen analysieren und gewinnen können; und für diesen Prozeß des Auffindens sind die einzelnen Züge unzweiselchaft von Wert und Bedeutung.

Die ganze generelle und individuelle, leibliche und geiftige Mitgift, mit welcher wir ins Leben treten, unter den Talenten zu verstehen, ist deshalb durch das Gleichnis selber ausgeschlossen, weil jene Knechte diese allgemeine und besondere Ausrüstung bereits besaßen, ehe der vorübergehend scheidende är Jownos anodyucor die Talente ihnen anvertraute.

Die von B. Beif vertretene und in feinem "Matthäusevangelium und feine Lukasparallelen" (Halle 1876) durchgeführte Anficht, bag das Matthäusevangelium aus Martus und ber von biefem ichon benutten älteften apostolischen Quelle zusammengear. beitet fei (Borwort, S. IV), bestimmt auch feine Stellung zu unferer Barabel. Nach ihm hat fie mit ber Bachfamteitspflicht urfprünglich nichts zu thun. Nur ber Evangelift fnühft fie begründend an B. 13 an. Auch bas Berreifen des Berrn im Gleichnis giebt nur die Situation für die Erprobung der Rnechte Die Beziehung auf die Wiedertunft Jesu lag der Parabel ber. urfprünglich fern. Ebenfo find B. 21b "eiged. . . . oov" und B. 23b, fomie B. 30 Bufate, welche auf das Conto bes Evangeliften tommen. Dagegen gehört B. 29 fcon ber Quelle Jefus beutet die Barabel durch biefe Gnome, die Mart. an. 4, 25 ihre ursprüngliche Stelle hatte und bort gar nichts anderes befagt, als daß es ganz allgemein 1) von dem Ertrage, den man

.

<sup>1)</sup> Reil S. 496 macht bagegen geltend, daß auch vor Mart. 4, 25 von

aus der Anwendung der verliehenen Gaben erzielt hat, abhängt, ob man mehr empfangen, oder auch die befessene Gabe verlieren soll (S. 534). In der apostolischen Quelle folgte unser Gleichnis auf dasjenige vom ungerechten Haushalter (Luf. 16, 1-9), und beide bildeten ein Parabelpaar, von welchem das erste Glied die rechte Klugheit, das zweite die rechte Treue in der Anwendung des irdischen Gutes zeigt, "so daß auch hierdurch sich bestätigt", sagt Weiß S. 536, "wie unser Gleichnis nicht auf geistliche Güter und Gaben, sondern auf die anvertrauten irdischen Güter [und Gaben] sich bezieht".

Bu demfelben exegetischen Facit könnte man auch noch auf einem anderen Wege tommen, ohne die genannte fritische Textanalyse zugleich mit in den Rauf nehmen zu müffen. Die zur Bergleichung gewählten Begriffe des ralartor apyupion, roanelirau, tóxog und der aus demfelben Borftellungstreife entnommenen Berba, nicht nur des xepdeir B. 22, fondern auch des npogoépeur und felbft des nagadidoral B. 20 legen den Gedanken nahe, daß es fich um äußerlich areifbare Gaben handele, und diefer Umftand tonnte uns bestimmen, an irdische Guter zu denten. Das müßten entweder folche fein, die den betreffenden Rnechten durch Geburt eigen, oder folche, die ihnen fpäter irgendwie zugefallen maren. Sene tonnen es nicht fein, denn fie murden mit in die Rategorie deffen gehören, mas fie ichon hatten, ehe ihr herr von ihnen jog. Aber auch diefe schließen fich von felbft von der Betrachtung aus, da es Guter von derfelben Gattung und demfelben Berte find, alfo bei diefer Annahme auch irdifche Guter fein mußten, über deren Gewinn der erste und der zweite Rnecht das lobende Beugnis erhalten. Nun ift es zwar gewiß ein unberechtigter Borwurf, der gelegentlich laut geworden, daß das Evangelium den materiellen Erwerbssinn ächte und dadurch lahm lege. Sondern diefer Sinn ift ohnehin fo verbreitet, daß er der Ermunterung



geistlichen Gaben und von der Berufsthätigkeit die Rede sei, und allerdings handelt es sich dort um die Lehrthätigkeit, für die die Wahrheit der Gnome in Anspruch genommen wird; aber sie selbst kommt gleichwohl in sprichwörtlicher Allgemeinheit zum Ausdruck.

nicht noch bedarf und das Neue Testament alle Beranlassung hat. por der Gefahr zu warnen, ihm über das zuläffige Dag binaus nachangeben und auch die idealen Intereffen in feinen Dienft oder ihm nachzustellen 1).

Man hat baher nicht an irbifche, auch nicht als "dienend beis gerechnete", wie Stier ("Die Reben des Berrn Jeju" [Barmen 18527 II, 526) will, sondern an geiftige Gaben zu denten. Darüber herricht unter ben übrigen Auslegern tein Diffenfus. Aber die eigentliche Schwierigkeit beginnt nun erft innerhalb diefer anerfannten Grenzen. Bon welchen geiftigen Gaben tann die Rede fein?

Ob man mit Bengel ("Gnomon n. t." [Berlin, Schlawit 1860], p. 95) den Begriff fo weit wie möglich nimmt und nicht nur dona spiritualia, fondern auch die Gunft des Augenblicts und der Umftände zu ihrer Ausübung ("facultates temporales, tempus ipsum et omnis denique generis occasiones") als Gegeuftand der Austeilung onficht, ober mit Dls. haufen ("Bibl. Rommentar" I [1833], S. 926) pon "Geiftesgaben", "Geiftesträften Chrifti" ohne nähere Spezifizierung fpricht; ob man mit Lange ("Das Evangelium nach Matthäus", Bielefeld 1861, S. 363) fagt : "Chriftus vertraut den Chriften diesfeits ben Schatz feines Geifteslebens an" und bei den Talenten an \_individuelle Gnadengaben", mit Godet ("Rommentar zu bem Epangelium des Lutas", deutsch von Bunderlich, hannover 1872) an raolouara (S. 387) oder felbft mit Meyer ("Rritifch-eregetijdes Sandbuch über das Evangelium des Matthäus", Göttingen 1876, S. 513) an "Dienstgaben" dentt: immer gerät man in Berlegenheit der Thatfache gegenüber, daß Gaben gleicher Gattung und gleichen Bertes bamit gewonnen werben.

Geradezu textwidrig ift es, wenn Stier a. a. D. behauptet, bie genannten "beim Hingang ben Seinigen erworbenen und zurück-

1) Das Gleichnis vom ungerechten haushalter zeigt nicht bie Rlugheit in ber Anmendung bes irdifchen Gutes überhaupt, fondern handelt ausschließlich vom ungerecht erworbenen Gut, und bas ift bie für gleiche Salle empfohlene Rlugheit bes haushalters, daß er den Geschädigten noch eilends reftituiert, mas er ihnen ungerecht entzogen hat, und badurch ihre Gerzen verföhnt und geminnt. 51

Theol. Stub. Jahrg. 1888.

gelaffenen Geistesgaben und Gnadengüter" seien noch nicht "πάντα τα υπάφροντα", sondern "deren geringe Erstlinge". Der Text enthält auch nicht den geringsten Anhalt für diese Beschräntung; der Wortlaut B. 14 "xal παρέδωχεν αυτοϊς τα υπάρχοντα αυτοῦ" schließt sie vielmehr augenscheinlich aus.

Allerdings giebt es Güter, die man auch mit auf die Reife nimmt, die uns begleiten, auch wenn wir unser Heimwesen verlassen; es sind diejenigen, welche uns durch innerliche Aneignung, so zu sagen zu Momenten unseres eigenen Selbsts, unseres Sofeins geworden sind. Sie, mit denen auch der scheidende Erlöser zu seinem Bater zurückgeschrt ist, lassen sich nicht zurücklassen und anderen zur Obhut anvertrauen. Auf sie kann also nicht Bezug genommen werden, und hat auch Stier nicht Bezug genommen, wenn er die in Rede stehende Hinterlassenschaft einschränkt.

Dagegen ist es ganz richtig, wenn Goebel ("Die Parabeln Jesu methodisch ausgelegt", III. Abtlg. [Gotha, Friedr. Andr. Perthes, 1880], S. 164) sagt: "Tà <sup>k</sup>náozorra a<sup>k</sup>rov ist nicht notwendig das gesamte Bermögen, welches der Hausherr irgends wo und irgendwie besaß, sondern beschränkt sich hier durch den Kontert auf dasjenige Bermögen, welches er an feinem biss herigen Wohnort in seinem Besitz und unter seiner persönlichen Berwaltung gehabt hat."

Es ist die Vorstellung eines Anwesens, das der andquar anodquar vorübergehend verläßt, eines Besitzes, den er nicht mitnehmen kann, den er für die Dauer seiner Abwesenheit der Obhut anderer, die zurückbleiben, anvertrauen muß, eines Besitzes, dessen Natur es mit sich bringt, daß er persönlich gepslegt und überwacht werden muß. Das Besitzum "ra únagvorra auroü", das der Herr scheidend verläßt, charakteristert sich danach 1) als ein diessettiges, 2) als ein solches, welches, so nahe es seinem Herzen steht, was er durch seine Fürsorge bekundet, sein eigenes von ihm unterschiedenes Sein hat und bewahrt und 3) als ein solches, welches persönlicher Pflege und überwachung bedarf. Dieses so geartete Besitzum hinterläßt er seinen Knechten ganz, wie auch Godet a. a. O., S. 387 ausdrücklich anerkennt; den ganzen Be= sitz, den er auf Erden hat und der bei aller Zugehörigkeit zu ihm

boch unterschieden von ihm ift. Diefen verteilt er ganz, nicht in aleichen, fondern in verfchiedenen Raten unter feine Rünger. Bill man nun mit ben genannten Auslegern nur an allerlei Geiftes. und Gnadengaben denten, fo fteht dem, wenn man auch die 3ntongruenz diefes Begriffes mit ber Borftellung eines Befistums von relativ felbständigem ober boch von dem Geber unterschiedenen Sein übersehen wollte, ichon der Umftand entgegen, daß das offenbar nicht fein ganges Unmefen auf Erden ift, fondern daß bazu por allem Menfchen, feine Gläubigen, geboren. Die Gemeinschaft biefer ift das Reich, das ihm am Berzen liegt und boch feine unterschiedene Sondereriftenz bewahrt, bas Reich, das zwar nicht von der Belt ift, aber doch in der Belt machfen und gebeihen muß, welches baju ber perfönlichen Überwachung bedarf, und welches er darum unter die persönliche Obhut anderer ftellen muß, wo er feinen Wandel auf Erden vorläufig abschließt.

Bas diefen Gedanken an Geiftes-Gnadengaben aber noch ferner rückt, ift nicht sowohl der von Goebel a. a. D., S. 183 betonte Umftand, daß fie ja erft der erhöhete Jefus mit ber Ausgiefung des h. Geiftes feiner Gemeinde verliehen habe; mar boch auch diefer ausdrücklich verheißen worden für die Tage, wo der Erlöfer nicht mehr wie bisher fichtbar den Seinen zur Seite ftanb, fo daß bie Charismen durch diefe, wenn man will verspätete, Spende ben Charafter von Gaben, bie der Geschiedene ben gungern für die Zeit feiner Abwesenheit anvertraut, nicht verlieren würden. Auch dem anderen Einwurf desfelben Berfaffers, daß diefe Geiftesgaben nur etma als eine fubjektive Ausruftung gelten tonnten, ließe fich wohl entgegenhalten, daß ungeachtet der erforberlichen fubjeftiven Aneianung die Objeftivität diefer gang bestimmt begrenzten, gesonderten Gnadengaben nicht in Abrede gestellt mer-Noch anfechtbarer ift bas dritte Bedenten Goebels, den Kann. baß "bas mit einem dunkeln Bilde erft auf Bfingften weisfagende Gleichnis ben Jüngern des Berrn bamals noch unverständlich gewefen fein murde", ba diefes Los ja nachweislich fo manche anbere Außerung, wenn nicht die meisten und die tiefften feiner Reben teilen, daß es bem Pfingstengeift noch überlaffen bleibt, ibr Berftändnis zu vermitteln. 81\* \_\_mrs]]ewe Dagegen läßt sich deshalb nicht an die Charismata in unserer Parabel denken, weil es auch wieder Talente und zwar in gleicher Zahl wie die empfangenen sind, die damit gewonnen werden, also bei dieser Annahme auch wieder Geistes-Gnadengaben sein müßten, die dazu erworben wurden.

Man mag über die Natur dieser Geistesgaben im einzelnen verschiedener Meinung sein, aber darüber, daß es zu ihrer Natur gehört, empfangen und nicht erworben zu werden, ist ein dissensus ausgeschlossen. Der Begriff der neutestamentlichen Charismata duldet weder die Annahme, daß sie objektiv, noch daß sie subjektiv erworben werden könnten. Es läßt sich daher weder annehmen, daß die treuen Knechte die Zahl der Geistesgaben überhaupt vermehrten, noch daß sie sich aus der im ganzen vorhandenen Gesamtzahl zu den ihnen etwa anvertrauten noch andere derselben durch eigene Arbeit dazu aneigneten.

Dazu tommt, daß biefe Geistesgaben ihrer Natur nach Fähigteiten find. Es hatte aber jeder der Rnechte bereits feine lola Suramic. "Kara the Suramer" werden die Talente verteilt. Soll man das fo verstehen, daß die fo zu fagen natürlichen Anlagen nun einen geiftlichen Inhalt, eine geiftliche Richtung erbielten ? - ober, wie Deper fich ausbrückt G. 511: "Es ift bie verschiedene Naturanlage, welcher die verschiedene charismatische Gabenverteilung entspricht?" Freilich ift die Begabung individualifierend, und Bengel hat recht S. 95: "Nemo urgetur ultra quam potest". Aber es waren ja bereits idioi douloi, die als Weor im eigenften und ausschließlichen Dienfte des herrn bereits ftanden. Man wird banach annehmen müffen, daß ihre natürlichen Anlagen bereits zu geiftlichen Fähigkeiten geworden waren, noch ebe fie die unaoyorra ihres Berrn erhielten. Daber fich diefe auch nicht in weiterer Anwendung auf alle chriftliche Begabung beziehen laffen, wie Meyer toncediert S. 514.

Rimmt man endlich hinzu, daß das Bild ( $\pi \rho o_{s'reyxer}$  älla *nérte tálarta* —  $i\delta\epsilon$  —  $i\pi^{3}$  avtois, B. 20. 21) den Eindruck macht, als ob es sich auch bei den erworbenen um Güter handele, die sich ausweisen, gleichsam nachzählen lassen, um Güter, welche gewissermaßen äußerlich kontrollierbar sind; so wird man sich des

Zugeständniffes nicht erwehren können, daß die Fassung der Talente als Geiftes-, Gnaden- oder selbst Dienstgaben nicht befriedigt.

Raum günftiger ftellen fich bie Chancen, wenn Reil ("Rommentar über das Evangelium des Matthäus" [Leipzig, Dörffling und Franke, 1877], S. 495) den Begriff erweitert und "die burch Gründung des himmelreiches gestifteten Beilsgüter, nämlich die in dem Borte und den Satramenten und den feiner Gemeinde au ihrer Erbauung verliehenen Geiftesgaben (Charismen, Eph. 4, 7, 1 Ror. 12, 4-11 und Rom. 12, 6-8)" unter ben Ialenten versteht, oder wenn Goebel a. a. D., S. 184 der älteren und zuletst von Hofmann zu Luf. 19. 11 vertretenen Auslegung ben Borzug giebt, wonach , das Bermögen, welches der hausherr feinen Anechten übergiebt, einfach und ausschließlich das Bort bes Berrn ober das Evangelium fei, bas Bort vom Reich, mit beffen Berwaltung Jefus, indem er felbft die Belt verläßt, feine Jünger beauftrage". Zwar dentt Goebel den Alt der übergabe im Gleichnis nicht als diejenige Thätigkeit, durch welche der Meifter den Glanben an das Bort in den Bergen der Jünger pflanze und fie bamit erft zu feinen Jungern mache, benn bas waren fie ja fcon (idioi douloi), fondern er hat nur , die besondere Bevollmächtigung, burch welche er die, welche ichon feine ihm und feinem Worte anhangenden Jünger waren, ju Bertündigern dieses feines Bortes einfest gegenüber ber Welt", im Sinne und beruft fich auf 1 Tim. 6, 20, wo das Wort des herrn auch in diefem Sinne r naoa-Inn beiße. Obwohl es nun an der angezogenen Stelle, ungeachtet der für diefe Faffung citierten Interpreten Biefinger, van Dofterzee und v. Hofmann, immerhin disputabel bleibt, ob bie naganaraInn, die Timotheus bewahren foll, das Bort des herrn ift; obwohl es fast näher liegt, hier fowohl wie 2 Tim. 1, 12, wo Baulus die Bewahrung feiner naoadring (uov) bis zur Parufie (eig exelune the nulear) von dem herrn vertrauensvoll erwartet, und er demnach das Wort desselben Berrn unmöglich damit meinen tann, und 2 Tim. 1, 14, wo Timotheus ermahnt wird, την καλήν παρακαταθήκην δια πνεύματος Aylov τοῦ ένοιxovrtos & nuir zu bewahren, an das Seelenheil, das ewige Leben au denten : fo würde die Borftellung des Bortes des Berrn als

einer napagring dennoch als eine biblische anftanbelos zuzugeben fein, und am allermeniaften werden wir evangelifche Chriften Bebenten tragen, in dem teuer-werten Bort, in dem festen gefchriebenen Wort des herrn, das da bleibet in Ewigkeit (1 Betr. 1, 25), ein uns zurückgelaffenes unvergleichliches Gut anzuertennen. Gleich. wohl vermögen wir uns den Gedanten nicht anzueignen, bag ben Jüngern, welche die Rraft diefes Bortes an ihren Bergen bereits in dem Grade an fich erfahren hatten, daß fie dem Mittler folgten und feine idioi Souloi geworden maren, eben basfelbe Bort burch einen besonderen Aft zur Verfündigung an andere anvertraut morden wäre. Die Berfündigung ift nur begrifflich von der gläubigen Aneignung bes Bortes Bottes ju fcheiden; thatfachlich ift fie in irgendeiner Form bie innerlich notwendige Bethätigung biefer Uneignung. Sie verhält fich zu biefer nicht nur wie bie Frucht zum Baume, auf bem und nur auf bem fie machft und machfen tann, fondern etwa wie bas Leuchten zum Licht, von bem es ausgeht. Es ift danach eine fchmer vollziehbare Unnahme, im tontreten Leben neben und nach der erfahrenen Birtfamteit des Bortes des Berrn am eigenen Bergen noch eine gesonderte Inftallation zur Berfündigung desselben an andere zu ftatuieren. Dder man mußte unterscheiden zwischen dem Beruf im generellen Sinn, wie er allen Chriften eignet, zur Verfündigung bes Bortes an andere in irgendeiner Form, und bem Beruf dazu im engeren Sinne, wie ihn der Prediger von heute ausübt. In diefem letzteren Falle würde man allerdings bie Berufung und Einsetzung zur Bertündigung in ber ganz bestimmten öffentlichen Beife von der gläubigen Aneignung des Wortes auch in concreto scheiden können, womit aber bas Gleichnis feine Abreffe auf eben diefen ganz beftimmten einzelnen Lebensberuf beschränten müßte: eine weitere Anwendung auf bie Chriften überhaupt nicht zuließe; übrigens ein Fall, den der Ereget nicht im Sinn zu haben scheint, ba er von der allen Jüngern bes herrn befohlenen Berfündigung feines Bortes fpricht (S. 192).

Auch will es boch nicht befriedigen, wenn Goebel die für feine Annahme erwachsende Schwierigkeit der Berteilung und Anvertrauung biefes Wortes in verschiedenen Raten daburch zu heben versucht, daß es, infofern es der Gesamtheit der Jünger über-

tragen werde, das Wort in seiner ganzen Fülle und in seinem ganzen Reichtum sei, wie es Jesus selbst verstündigt habe, dagegen insofern es den einzelnen Jüngern anvertraut werde, sei es sehr verschieden rücksichtlich seines Reichtums je nach der größeren oder geringeren Fähigkeit des Einzelnen, es in seinen Tiesen zu erfassen und in seiner Fülle zu verstünden. Es mag das Verständnis und die Vertündigung verschieden sein, je nach der *dola sivaus*; aber gottlob das von dem Herrn uns hinterlassen für jeden einzelnen Gläubigen das volle, unverstürzte Gotteswort, dessen einzelnen Gläubigen das volle, unverstürzte Samm darin waten und der Elefant schwimmen kann.

Mögen andere Güter verschieden und zu ungleichen Teilen repartiert sein, das Wort Gottes ist voll und ganz für jeden zu haben, der es begehrt: in der Hütte wie im Palaste ist es ein und dasselbe, ungeschmälert und unvertürzt, wo es sich findet.

Die Fassung ber Talente als das Wort des Herrn ist aber badurch ganz unmöglich, weil sich kein Sinn denken läßt, in dem bie Erwerbung gleicher Werte seitens des ersten und des zweiten Anechtes verstanden werden könnte. So gewiß das Wort Gottes schlechthin unvergleichlich ist, so gewiß von einer Erwerbung desselben immer nur in dem Sinne einer innerlichen Aneignung des einen gegebenen geredet werden kann, so gewiß ist diese Interpretation durch den Text des Gleichnisses selber definitiv ausgeschlossen unmöglich als das diessseitige Gesamtvermögen des scheidenden Erlösers begriffen werden kann.

Wohl sind die Talente Güter geistiger Natur, aber nicht sowohl Fähigkeiten, Anlagen der Seele, so zu fagen neutestamentliche Talente in dem Sinne, in dem der Ausdruck in den Sprachgebrauch übergegangen ist, Geistesgaben, mit denen wir wirken, ebenso wenig das Wort Gottes, welches wir verkündigen, als vielmehr Arbeitsgediete, in denen wir thätig sein sollen für unseren Herrn. Eloyävaro &> avrois B. 16, während das bei Demosthenes und den Klassiftern für Handels- und Wechselegeschäfte jehr gebräuchliche Verbum gewöhnlich mit dem bloßen Dativ in-

strum. tonftruiert wird (vgl. Meyer a. a. D., S. 511). Bas ber Mittler in einem andern Gleichnis feinen Beinberg nennt, ben er an Arbeiter ausgiebt, das dürfte er hier unter bem Bilbe ber Sein Beinberg ift fein Beim- und Anwefen Talente meinen. bienieden, tà unapyorta autou im engeren Sinne. 3bn verteilt er je nach den Stähigfeiten unter bie, welche zurüchleiben und feinem Dienst fich eigens midmen. Es ist bezeichnend, bag der Berr die Parabel an seine Jünger adreffiert; was wir nicht fo verstehen, als ob fie fich etwa nur an die wende, welche es zu ihrem Lebensberuf im engeren Sinne erwählt haben, im "Beinberge" zu arbeiten, sondern vielmehr fo, daß bamit allen Chriften ein priefterliches Lebensziel gegeben wird (1 Betr. 2, 9). Es erbält ein jeder Chrift seinen größeren oder fleineren Teil des Beinberges, d. b. feinen Rreis an Seelen, die feiner priefterlichen Pflege überwiesen werden. Jeder Chrift foll an feinem Plate Briefter fein, und mer es ift, mer den Beinberg feines Berrn pflegt an der Stelle, wo er ihn ihm angewiesen; wer in dem gott= gegebenen engeren ober weiteren Rreis feines Birtens treu bem Berrn an ben Sergen bient: ber wird gerade damit und vermittelft ihrer neue Bergen ihm gewinnen und zwar naturgemäß je mehr, je größer die Bahl derer mar, auf die fein Ginflug möglich murde.

Diefe Talente lassen sich erwerben. Diefe durch die priefterliche Treue an den durch unsere Lebensstellung uns überwiefenen Seelen für den Herrn erworbenen neuen Perzen sind von gleicher Gattung und von gleichem Berte, sind diessseitige Werte, sind bei aller Zugehörigkeit zum Herrn doch in ihrem von ihm und anberen unterschiedenen Sein so zu sagen äußerlich kontrollierbar, und ihre Zahl wird bei übrigens gleicher Treue derjenigen ber uns ursprünglich anvertrauten Seelen proportioniert sein.

Das gewählte Bild der Talente tann uns an diefer Auffaffung um so weniger irre machen, als gerade dadurch der Wert, den eine Menschensele vor dem Herrn hat, zum beredtesten Ausdrucke tommt.

Mit diefer Fassung stimmt schließlich, wie alles andere im Gleichnis, auch die Art der Vergeltung: nicht nur der allgemeine Satz, daß, wer sich an den wenigen ihm anvertrauten Seelen treu

erwiesen hat, fich dadurch als qualifiziert zeigt, über eine größere Augahl priefterlich ju machen, fondern ber bestimmtere Bug in bem wenn auch nicht identischen, fo boch zweifelsohne analogen Gleichnis Luf. 19, 12-27, daß je nach ihrer Bemährung ber eine über gehn, ber andere über fünf Städte, alfo über entfprechend größere Gemeinschaften gesetzt wird; und endlich auch die Bergeltung, die der britte erhält. Es wird ihm auch bas eine Talent genommen, ber fleine greis, mit bem er Gottesfurcht in weiteren Rreifen hätte wirten follen und auf ben er teine Mäbe verwendet hat, oder vielleicht nur die eine Seele, die ihm gur priefterlichen Pflege überwiefen war, feinem Einfluß entzogen. Ganz naturgemäß. Er hat bas ihm geschentte Bertrauen nicht gerechtfertigt. Er hat für feinen herrn nichts gethan. Das Arbeitsfeld muß er verlieren, wenn's nicht durch ibn zu davernder Unfruchtbarteit verurteilt werden foll. Die Seelen tonnen feiner Obhut nicht ferner überlaffen bleiben, und indem er fie verliert, burch die er einen guten Einfluß hätte ausüben follen, fchließt er fich felbft aus der Gemeinschaft berer aus, die Gottes Rnechte find und ihm dienen wollen. Es bedarf bagu nicht eines eingreifenden richterlichen Einzelattes des Berrn, fonbern ber Denfch richtet fich felbft durch die gleichfam naturnotwendige Folge feines Bas dir gegeben, ergreif es, um es zu befigen. Thuns. XB0= von du nie Befitz ergriffen, es tann dir nie zueigen werden. Des Menschen Bille ift fein Gericht.

"Bas übrigens die roaneförme sein, darf man hier nicht fragen", "die gehören ja zum Bilde des nowywareveosae mit äqviquor", sagt Stier a. a. O., S. 533. Auch Godet verzichtet auf die Antwort. "Bas versteht Jesus unter dem Bechsler?" fragt er zu der Parabel bei Lulas (19, 15-27). "Etwa christliche Berbindungen, welchen jeder Gläubige die Mittel anvertrauen lann, die er selbst nicht zu verwenden weiß? Es ist kaum möglich, einen solchen Gedanken damals schon vorauszusehen. Es scheint uns, Jesus wolle durch dieses Bild vielmehr die göttliche Allmacht darstellen, vermöge welcher wir durch das Gebet wirken können, ohne das die Sache des herrn dadurch irgendeiner Gesahr ausgesetzt ist. Den, der nicht gearbeitet hat, wird der herr frageu:

"Haft bu wenigstens gebetet?" (a. a. D., S. 389). Danach wäre der allmächtige Gott selbst der Wechsler, dem der faule Knecht sein anvertrautes Gut wenigstens betend hätte empfehlen sollen. Indessen diese Borstellung des Gebetes vermögen wir uns weder anzueignen, noch für biblisch anzuerkennen. Das Gebet vermag und hat die Verheißung, das Wert unserer Hände zu fördern und es in irgendeinem Sinn zu unserem Segen zu gestalten, aber nie es zu ersetzen. Das Gebet vermag viel, wenn es ernste lich ist; aber ernstlich kann es nicht sein, wenn es die Arbeit flieht. Den Aufrichtigen läßt es der Herr gelingen; aber wer es aufrichtig meint und nimmt mit seinen Pflichten, der kann die Anstrengung nicht scheuen. Der Müssiggänger wird niemals durch Gebet wieder einholen oder erset, was er durch Trägheit versäumte.

Auch Keil läßt sich nicht auf eine Deutung der Wechsler ein; fondern findet in dem Bades vors roaxezlrais nur das Mühelose des Thuns ausgedrückt: "Ohne Mühe und Ristlo hättest du mein Geld so anlegen können, daß ich bei der Rücktehr das meinige wiederbekommen konnte, ode vóxe (a. a. O., S. 494. 495).

Wir können nur Goebel beipflichten, wenn er (a. a. D., S. 193) fagt: "Gewiß darf man nicht, wie manche Ausleger thun, über diese ganze Vorhaltung in der Deutung stillschweigend hinweggehen; man müßte denn annehmen wollen, daß das ganze Gespräch zwischen dem dritten Anechte und dem Hausherrn in Wahrheit ebenso nichtssagend und für die Sache nichtsbedeutend wäre, als es ausführlich und eigentümlich ist, und das wird auch nicht besser durch die Bemerkung, es solle dadurch nur überhaupt die Unentschuldbarkeit der Unthätigkeit eines Dieners Christi an einem konkreten Beispiele gezeigt werden" (Meher zu Luf. 19, 20-23).

Aber seine eigene Dentung beweist von neuem die Unhaltbarteit seiner Fassung der Talente. Er meint die Schwierigkeit, welche diese eigentümliche Borhaltung des Hausherrn an den Anecht der Auslegung darbiete, damit "dem Sinne der Worte im Zusammenhange der Erzählung wirklich entsprechend gelöst" zu haben, daß er darin die Berpflichtung des Anechtes ausgesprochen findet, sich des

empfangenen Geldes, ftatt es zum Schaden des Befigers nutlos ju vergraben, vielmehr überhaupt zu entledigen, und es folchen zu überlaffen, die zur geminnbringenden Bermaltung besfelben fich willig finden liegen, fo daß dann boch der Befiger zu feinen Binfen getommen wäre. Go entstehe auch einem Jünger, ber fich zur thätigen Mitarbeit an der allen Jüngern des Berrn befohlenen Bertundigung und Ausbreitung feines Wortes an feinem Teile nicht entschließen tonne, bieraus die Berpflichtung, dann auch für feine Berfon überhaupt zurückzutreten von dem Dienfte am Borte des herrn, welches feinen Jüngern anvertraut ift, und basfelbe, fofern es auch ihm anvertraut mar, folchen zu überlaffen, welche bereit find, damit zu arbeiten und dem herrn die Frucht zu schaffen, die er davon haben wolle (a. a. D., S. 192. 193). Bobei bie Boraussegung zugrunde liegt, daß, wie auf bem Gebiete bes irdifch-geschäftlichen Lebens fich allezeit Leute finden, welche willig und bereit find, eine Geldfumme, deren fich der zuerft beftellte Bermalter entledigen wollte, an feiner Statt zu übernehmen und fie für den Befiger gewinnbringend zu verwerten, fo auch auf bem Gebiet ber Arbeit im Reiche Gottes bas Wort bes Berrn, auch wenn fich einzelne Jünger von ihm losfagen und bem Berrn ben Dienft an feinem Worte auffündigen wollten, boch allezeit genug willige Bergen und Sande finden wird, die von ihnen verweigerte Arbeit mit dem Borte zu thun (S. 193).

Indeffen liegt die Inkongruenz deffen, was das Gleichnis hat, und deffen, was hier als Deutung ausgegeben wird, doch zu offen zutage, als daß man sich bei ihr als einer "wirklich entsprechenden" beruhigen könnte. Der allgemeine Gedanke zwar ist ja unzweiselchaft richtig, daß ein freiwilliger Rücktritt von irgendeiner Thätigkeit, die wir auszuüben hätten, aber nicht ausüben, unter Umständen noch mehr im allgemeinen Intereffe ist, oder richtiger noch weniger der zu vertretenden Sache zum Schaden gereicht, als wenn wir den fraglichen Beruf nominell behalten und ihm doch nicht dienen. Man könnte danach auch zugeben, daß es der Sache des Herrn förderlicher oder besser miger nachteilig sein möchte, wenn ein Diener am Worte lieber sein Amt aufgäbe, als es untreu zu verwalten. Aber doch nur insofern, als ein solcher ent-

weber niederreißen ftatt banen oder den Boften einnehmen tonnte, ohne ihn auszufüllen, auf den genug andere bereits marteten oder für den doch eine hinreichende Bahl Bewerber vorhanden märe, beren Bfund ohne diefen Boften brach liegen und unverwertet bleiben müßte für das Ganze. Dag jener Rnecht dadurch feines herrn Sache geschädigt hätte, daß er positiv (gegen S. 192) und aggreffiv fich gegen fie vergangen hatte, tann man nicht fagen. Er giebt bas übertommene Talent unverfürzt und ungeschmälert wieber. Es war fogar feine augenscheinliche Fürforge, dag bavon nichts verloren gehe, daß fein Berr wiederempfange bas Seine. "Ide, exeis to oor" (B. 25). Aber auch anderen tounte er bas Talent nicht entrichen, wenn darunter mit Goebel bas Bort bes Berrn zu verstehen ift, benn diefes ift ja jedermann zugänglich, und jeder der Jünger hat an feinem Blat Gelegenheit genug. bamit zu operieren und zu wirten. Selbft bie Berfündigung biefes Bortes lief fich nicht hindern, fofern fie allen Jüngern befohlen und allen möglich war. Und fo gewiß fich allezeit genug millige Bergen und Sande finden werden, um bie Arbeit mit dem Worte au thun; fo gewiff bedürfen fie au diefer ihrer Thatiateit nicht erst, daß irgendein anderer es ihnen aus Trägheit überläßt und felbit von dem Dienste zurücktritt. Es flingt fast wie ein Angdronismus, fast als ob Borftellungen, die der firchlichen Gegenwart entnommen find, auf die Deutung der Barabel gurudbatiert Unwendung gefunden hatten, wenn Goebel uns biefe gofung empfiehlt und fich dadurch mit der Vorhaltung des Hausherrn an ben Rnecht auseinanderzuseten fucht.

Freilich find die roanefirae die anerkannten Diener des Herrn, die die geistliche Pflege, die Seelforge nicht notwendig ex professo, aber doch mit willigem Herzen ausüben und sie gerne jedem zuteil werden lassen, der sich von ihnen erreichen läßt; die sie gleichsam öffentlich seilhalten und umsonst darbieten, die ihren besten Lohn in der Erfahrung haben, daß ihr Wort nicht leer zurücktehrt, sondern Seelen erhält und gewinnt, bewahrt und erwirbt sürs Reich ihres Herrn. Aber so unverständlich es sein würde, ihnen das Wort des Herrn zu überlassen, womit sie ohnehin ausschließlich operieren, so wohl läßt es sich verstehen, wenn ihnen

Seelen übergeben werden. Indeffen das Gleichnis fordert mehr als biefen allgemeinen Gebanten. 200au, ju welchem Zwede werden ihnen Seelen übergeben werden ? Es ift die Sache der rognellirae, Binfen zu gewinnen; und Binfen fordert der Bausberr. Richt als ein harter Mann, ber erntet, wo er nicht gefäet und fammelt, wo er nicht geworfelt hat, fondern der zum Beile der Denschheit in emiger Liebesabsicht eine fortgebende Bermehrung ber Seinigen, eine beständige Erweiterung feines Beinberges, feines Reiches auf Erden verlangt und ein gutes Recht hat zu erwarten. Diefe Ausbreitung ber Grenzen feines Unmefens hienieden, d. h. bie Bunahme der Bahl der ihm gehörigen Seelen tann aber nur badurch vor fich geben, daß die Seinen mit folchen in Berührung tommen, die noch nicht zu ihm ftehen und an ihn glauben, nur baburch, daß die Gläubigen fich nicht ifolieren und den Teil ber Menschenwelt flieben, welche bie neutestamentliche Sprache mit rocuoc ichlechtweg bezeichnet. Und gerade diefen Berkehr zu vermitteln und ibn zu einem gewinnbringenden, zinfentragenden zu gestalten, ift das Geschäft der roaneliral. Die Bechsler nehmen feinem Arbeitsscheuen die Arbeit ab und üben fie an feiner Statt: bie Wecheller arbeiten überhaupt im eigentlichen Sinne diefes Bortes nicht, sondern fie bringen das Geld in den öffentlichen Bertehr und ziehen es aus bemfelben mit Binfen zurückt; fie überfeben den Geldmarkt und die verschiedenen Unternehmungen, ju benen fie Rapitalien leihen, fie forgen für fichere Anlage und für gewinnbringende Geschäfte, aber ursprünglich und ihr nächfter 3med ift ber Bechfel, das Eintaufchen ber verschiedenen fremden Münzen in landesübliches courantes Geld gegen ein Ugio. Allen biefen mannigfachen Manipulationen ift gemeinfam, daß fie bas Geld aus feiner Ifoliertheit dem Bertehr übergeben und badurch gewinnen.

Wenn nun der Herr dem Knechte, der sein Talent vergraben hat, sagt, daß er es wenigstens den Wechslern hätte übergeben sollen, so läßt dieses Bild keine andere Deutung zu, als daß er es dadurch in den Verkehr gebracht haben würde. Ohne Bild ist das das Unrecht des betreffenden Knechtes, daß er die ihm anvertrauten Seelen, die er zwar ihrem Herrn intakt erhalten hat, der Belt entzogen und dadurch durch fie feine neuen Herzen dem Berrn aewonnen und fein Reich auf Erben nicht gefördert hat. Es ist danach irrelevant, ob man, was vielleicht am nächsten liegt. bei den Wechslern an die Gemeinde der Gläubigen in der Welt benten will oder an einzelne bevorzugte Chriften, die einerseits für bie intakte Erhaltung ber ihnen anvertrauten Seelen bürgen, aber nicht minder auch für die erfolgreiche Birtlamteit anderen noch nicht Gläubigen gegenüber Sorge tragen. Die Bointe der frag. lichen Vorhaltung des hausherrn ift, daß durch Weltflucht bas Reich Gottes nicht gefördert wird. Damit entspricht das Thun bes Rnechtes, bas durch Bergraben bem Bertehr Entziehen bes Talentes genau der Forderung bes hausherrn, es dem Bertehr zu übergeben und es badurch zu mehren. Anderseits ftimmt bazu die Rebe des Rnechtes, der aus Furcht, das anvertraute Talent zu verlieren, die größere Sicherheit, die das Bergraben gewährt, vorzieht (B. 25).

Man tonnte fich schließlich noch für die vertretene Bedeutung ber Talente auf den consensus interpretum berufen. Obwohl nämlich nur Braune unferes Biffens ben Gedanten ausspricht. Die Talente feien nicht innere Gaben, fondern "Birtungstreife" verschiedener Ausdehnung, fo lieft man fo zu fagen zwischen den Beilen aller Gregesen, daß derselbe mit berudfichtigt wird und fich gleichfam zum Berftändnis bes Gleichniffes als unentbehrlich erweift. Auch nach Goebel (S. 187) tann "ber Gewinn, ba er der Ertrag einer Arbeit mit dem Borte des Berrn fein foll, nur barin bestehen, das Seelen gewonnen merden für das Reich des Berrn". Und es zeigt die ganze Schwierigteit, bie andere Faffung ber Talente als Wort des herrn durchzuführen, wenn hofmann zu Lut. 19, 11 ebenso fünftlich wie unbefriedigend argumentiert: "Wer mit dem Borte des herrn Geschäfte macht, ber mehrt es, indem es fich in dem Mage vervielfältigt, als Bergen dafür gewonnen werden, in welchen es eine Stätte hat." Augenscheinlich find es vielmehr und ausschließlich die Bergen, die vom Worte ergriffenen herzen, die vervielfältigt werden, aber nimmermehr das eine, unveränderliche, immer gleiche Wort.

Auch Stier erkennt an, der Wirkungstreis gehöre wohl als

mitberüchfichtigt dazu, fei aber an fich teine Gabe, tein anvertrautes But. Aber wer wird diefes Bedenten teilen? Es mag wenige idealere und befriedigendere Gaben auf Erden geben als einen fumpathischen Birkungstreis, und wer es aus Erfahrung weiß, wieviel bazu gebort, bağ er uns wird, wie viele Momente, welche nicht in bem Bereiche unferes Bollens und Rönnens liegen, ju ber genügenden, aber boch immer individuellen Ausrüftung hinzukommen müffen. ber mird an bem Beariff ber Gabe in diefem Falle ficherlich teinen Anftog nehmen, fondern diefes Enfemble des "tempus ipsum" und "omnis generis occasiones" mit den "facultates temporales" (Bengel) im ganzen Umfang als ein gottgegebenes empfinden, wo er's genießt. Und wenn wir vollends das Abftractum ins Concretum überseten und damit dem von uns verteibigten Gebanten noch adäquater reden, mer tonnte Anftand nehmen, in den Seelen, die durch Geburt oder irgendwelche Beziehungen auf unferen Einfluß, unfere fittlich-religiöfe Bflege angemiefen find, anvertraute Guter unferes Gottes ju ertennen? Mit Borliebe pflegen mir die die Unterpfänder der göttlichen Liebe au nennen, welche es zugleich recht eigentlich find, bie unferen nächftftehenden Wirtungstreis in den Grenzen der eigenen Familie bilden.



.

## Rezenfionen.

Theol. Stub. Jahrg. 1883.

٠

.



-

Die alttestamentliche Weissagung von der Boll= endung des Gottesreiches in ihrer geschicht= lichen Entwickelung dargestellt von C. v. Orelli, Dr. phil., Lic. u. o. Professor d. Theologie in Basel. Wien bei G. B. Faesu, 1882. VI u. 538 S. 8°.

Der Berfaffer hat es in vorstehendem Berte unternommen. den Inhalt ber altteftamentlichen Beisfagung von der Bollendung des Reiches Gottes fo zur Darftellung zu bringen, daß einerseits ihr Offenbarungscharafter und ihre durchgängige Abzielung auf die neutestamentliche Erfüllung, anderfeits ihre menschlich - geschichtliche Entwickelung in das Licht treten follen. In manchen Beziehungen ift ihm bas auch wohl gelungen. Dag man in den Grundanichauungen über das Befen und den Charafter der altteftamentlichen Beisfagung und über ihr Berhältnis zu der neutestamentlichen Erfüllung teinen mefentlich neuen Gefichtspuntten begegnet, ift tein Mangel des Bertes. Der Berfaffer ichließt fich darin an fr. Delitich und G. F. Debler an. Bon der Anfchauung, welche Referent in feiner Schrift "Die meffianische Beisfagung" (Gotha 1875) über bas Berhältnis ber Beisfagung zur neuteftamentlichen Erfüllung entwickelt hat, glaubt er allerdings abweichen u müffen (vgl. S. 72). Allein diefe Abweichung ift wohl nur eine vermeintliche. Der Verfaffer fest nämlich irrtumlich voraus, daß ich "bloß das dem Berstande des Propheten wie der Zuhörer völlig Durchsichtige", dagegen nicht das den Reim fünftiger Entwickelung in fich ichließende Ahnungevolle zum Inhalt der Beis-

1.

fagung gerechnet habe. Er muß dabei die Anmertung auf S. 7f. meiner Schrift ganz übersehen haben; bort beißt es unter anderem: "Bum Inhalt der Beissagung gehört allerdings nicht blog ber Sinn, welchem der Brophet einen vollen flar bewußten Ausdruck giebt, fondern auch das göhere und Tiefere, mas für ihn felbft noch im Bellduntel ber Ahnung liegt. Aber es gehört eben nur bazu in der ganzen Unbeftimmtheit der Ahnung, in welcher es im Geift des Propheten vorhanden ift und auch von feinen Zeitgenoffen je nach bem Dag ihrer Empfänglichkeit mehr ober weniger ahnend erfaßt werden tann. . . . Das Objett der Offenbarung und der Beisfagung felbit aber (ber Ratichluß Jehovas) ift fo groß und hoch, daß es auch über das noch hinausragt, was die Ahnung des Bropheten erfaßt: und barum bleibt es auch in ber Beife Objeft neuer fünftiger Offenbarungen, daß der Inhalt diefer nicht äußerlich zum Inhalt der früheren hinzutommt, fondern organisch aus biefem heraus entwickelt wird. Aber mas bavon für ben einzelnen Bropheten auch jenfeits bes Bereichs feiner Uhnung liegt, bas gehört nicht mehr bem Inhalt feiner Beisfagung an." Aus diefen Bemertungen wird erhellen, daß der Berfaffer teinen Grund hatte, meine Forderung einer reinlichen Unterscheidung amischen dem Inhalt der Beisfagung und ihrer durch Gottes Ratfolug geordneten offenbarungsgeschichtlichen Abzielung auf die Erfüllung durch Chriftum eine "dualiftische Berteilung" ju nennen. Die grundfätliche Durchführung diefer Unterscheidung in bem Sinne, in welchem ich biefelbe wirklich gemacht und gefordert habe, ift vielmehr bie unerläßliche Boraussegung für jebe flare miffenfchaftliche Ertenntnis des zwischen ber Beisfagung und ber Erfüllung bestehenden Berhältniffes; und wer nicht geneigt ift, fich bezüglich diefer Ertenntnis felbft mit dem Selldunkel der blogen Ahnung zufrieden zu geben, tann fich ihrer gar nicht entschlagen. Je mehr ich hiervon überzeugt bin, um fo lieber ift es mir, tonftatieren zu dürfen, daß der Berfaffer in diefer Beziehung in ber That keinen andern Weg geht, als den auch von mir eingeschlagenen. Denn wenn er erflärt; "Den Standort müffen wir ganz in der Zeit der Entstehung diefer (Beisfagungs=) Sprüche nehmen", und ber Erfüllungsgeschichte einen "blog regulativen"

804

Einfluß auf die Betrachtung der Prophetie eingeräumt wiffen will, fo ift damit nur mit andern Worten — wenn auch vielleicht weniger flar und beftimmt — dieselbe Forderung ausgesprochen; und in seiner ganzen Darstellung des Inhalts der alttestamentlichen Weisssagung sinde ich wohl vieles, wogegen ich Widerspruch einlegen muß, aber keine Meinungsverschiedenheit, die ich auf eine abweichende Auffassung des Berhältnisses der Weisssagung zur Erfüllung zurückzuführen vermöchte. Wo es sich zwischen uns nicht bloß um einzelne exegetische Differenzen handelt, sondern wo wir wirklich verschiedene Wege gehen, da liegt — wie sich zeigen wird — der Scheidungsgrund auf einem andern Gebiet.

Richt in neuen bie Grundanschanungen betreffenden miffenichaftlichen Gefichtspuntten, fondern in der Durchführung diefer Brundanschauungen im einzelnen, in der aus felbständiger eregetischer Forschung und liebevoller Bertiefung in das prophetische Bort erwachfenen, geifts und lebensvollen und in frifcher, anfprechender Darstellung geschriebenen Entfaltung des gesamten Inhaltes ber meffianischen Weissagung (wir gebrauchen im Intereffe der Rürze biefen Ausbrud) liegt der hauptwert des Buches; und zu feinen Borzügen gehört es, daß der Berfaffer von der Notwendigfeit auf bie litterärifch-fritifche Forfdung einzugeben, um den geschichtlichen Entwickelungsgang der Beisfagung darftellen zu tönnen, überzeugt Dit biefem Borzug hängen freilich anderfeits die fcmachften ift. Seiten bes Wertes zufammen, fofern die tritifche Forfchung bes Berfaffers noch allgu fehr unter bem Banne überlieferter Unschauungen fteht, oft den Eindruck der Unficherheit und einer gewiffen Ungftlichteit macht und durch haltlofe Bermittelungen ben Ronsequenzen der angenommenen kritischen Ergebnisse zu entgeben sucht.

In den einleitenden Paragraphen (1-9), welche die Grundanschauungen des Verfassers entwickeln, sprechen die religionsgeschichtlichen Vergleichungen der alttestamentlichen Prophetie mit den analogen Erscheinungen auf dem Gebiete des Heidentums, durch welche die Einzigartigkeit jener in helles Licht gestellt wird (§ 2 und 6), besonders an. — Wenn der Verfasser die Psychologische Vermittelung der göttlichen Offenbarung an die Propheten mit

805

Dehler u. a. durch den Ausdruck " unmittelbare Anicheuma " bezeichnen will, fo habe ich dagegen nichts einzuwenden; denn der Berfasser irrt, wenn er zu meinen scheint, bag ich ben "intuitiven Charafter" ber Brophetie vertenne (S. 84). Benn ich auch aus den prophetischen Schriften die Überzeugung gewonnen habe, daß die gewöhnlichste pinchische Funftion des Bropheten bei dem Att ber Offenbarungsmitteilung zutreffender als .innerliches Bernehmen ber Rede Gottes" bezeichnet wird, fo bin ich doch weit bavon entfernt, in Abrede zu ftellen, daß gerade bei der Mitteilung zu= tunftsgeschichtlicher Erkenntnisse mehr das Imaginationsvermögen als der Berftand und bie Bernunft des Bropheten in Thätigkeit gesetzt wird, und daß ihm diese daber vorwiegend in der Form der Aufchauung zum Bewuftfein tommen. Nur follte man den Unterfchied zwischen diefer "inneren Anschauung" und ber efftatischen Bifion immer wohl im Auge behalten und fich durch jenen Ausdruck nicht verleiten laffen, bei landläufigen Borftellungen fteben zu bleiben, die aus der Boraussezung, daß die Beisfagung wefent= lich Beschreibung geschauter Bisionen fei, erwachsen find und nur unter diefer Voraussetzung Berechtigung und Bedeutung haben. Es wäre zu wünschen, daß der Berfasser mehr darauf bedacht gewesen mare, feine Lefer por diefer Berirrung zu bewahren. Was er 3. B. S. 39 über den fogen. "perspettivischen Charatter" ber Weisfagung fagt (ein Ausdruck, der übrigens fehr unzutreffend erscheint, wenn man fich vergegenwärtigt, in welchem Sinne man fonft eine Zeichnung oder ein Bild perspettivisch zu nennen pflegt), tann bie Lefer leicht in verbreiteten Borftellungen beftärten, welche felbst Bengstenberg, nachdem er fie in ber erften Auflage feiner Christologie in Umlauf gesetzt hatte, in ber zweiten Auflage (III, 2. S. 193) als "zu mechanisch" zurückgenommen hat. 3m übrigen will ich zu diefer Einleitung nur noch bemerken, daß, wenn der Berfaffer in § 9 auch nur einen Rückblick auf die Behandlung des Gegenstandes in der chriftlichen Theologie merfen wollte, boch eine Sinweisung auf die Berdienfte der jubifchen Eregefe um das geschichtliche Berftändnis der Beisfagung und auf den Einfluß, welchen fie auf die christliche geubt hat, nicht hätte fehlen dürfen; denn fo entsteht der falfche Schein, als ob es die Re-

formation gewesen wäre, welche überhaupt zu den ersten Bersuchen geführt hat, dem historischen Sinn der Weissagung gerecht zu werden (vgl. S. 79).

Um wenigften tann ich mich mit dem erften Sauptteil, welcher "bas prophetifche Bort als Borbote der Entftehung und Begleiter ber Ausgestaltung einer nationalen Gottesberrichaft auf Erben" barftellen foll, einverftanden erflären. In den zwei erften Abschnitten (§ 10-18) werden hier in berkömmlicher Beife bas fogen. Brotevangelium, der Segen Noabs, die Berbeikungen an bie Patriarchen, ber Segen Jatobs und bie Spruche Bileams Stände ber Berfaffer auf dem einseitig fupranatubebandelt. raliftischen Standpunkt der Bengstenbergichen Chriftologie, und hielte er gegenüber ber litterärifch-fritischen Forschung mit ber Schule Bengftenberge wefentlich an den trabitionellen Anfichten über ben alttestamentlichen Ranon feft, fo hatte bies Berfahren nichts Befremdliches. Der Ausbrud "geschichtliche Entwidelung" ber Beisfagung, der auf dem Titel fteht, würde dann freilich nicht bas bebeuten, mas man fonft unter demfelben verfteht, fondern wäre richtiger durch "ftufenmäßiger geschichtlicher Fortfcbritt ber Offenbarung" zu erfeten. - Gang unvereinbar mit den willen. schaftlichen Anforderungen an eine Darftellung ber "geschichtlichen Entwickelung" ber Weissagung erscheint aber diefes Berfahren auf bem Standpuntt des Berfassers, und die Art, wie er es zu rechtfertigen sucht, wird nur auf folche einen Eindruck machen, die von vornserein mit ihm die Reigung teilen, fich von den in bibelgläubigen Rreifen herrschenden Meinungen möglichft wenig zu entfernen.

Bunächft kommen hier die ziemlich weitgehenden Zugeftändniffe in Betracht, welche der Verfaffer der litterärifch-kritischen Forschung macht. Er scheut sich, die Konfequenzen zu ziehen, welche dieselben für die Beurteilung der biblichen Überliefermigen haben; sie sollten auf die unmittelbar aus diesen entnommenen Anschauungen von dem Verlauf der Geschichte Israels und der Menscheit keinen wesentlichen Einfluß üben; die litterärische Kritik soll so wenig als möglich zur kritischen Geschichtsforschung führen. Das ist eine Halbheit, die zur Haltlosigkeit werden

muß. -- Gewiß hat es im allgemeinen feine Bahrheit, daß die "verhältnismäßig jungen Schriftfteller", welche bie oben bezeichneten Beisfagungssprüche im Bentateuch mitteilen, biefelben nicht erfunden. fondern aus der Überlieferung geschöpft haben (S. 89); aber womit will ber Berfaffer beweifen ober auch nur mabricheinlich machen, daß biefe Überlieferungen bis in die Zeiten der Batriarchen ober gar ber Urväter zurückreichen? Mag man auch wegen ber Berührungen ber Schöpfungeerzählung Gen. 1 mit dem altbabylonischen Schöpfungemythus zugeben, daß bier ber Überlieferungsftoff älter ift, als das bebräifche Bolfstum felbit. - ift benn damit bewiesen, daß derfelbe ein Dentmal beffen ift, "mas bie frühefte Menfcheit, welche Gott und ber natur noch am nachften ftand, aus diefer über ihr Berhältnis ju jenem berausgelefen hat" (S. 90)? Benn vollends zu ber Sündenfallsgeschichte bisher teine babylonische Barallele aufzufinden mar, fondern nur einzelne Elemente derfelben fich mit der babylonischen Mythologie berühren, - darf daraufhin angenommen werden, daß Israels Borväter das sogen. Protevangelium ichon aus Ur-Rasbim mitgebracht haben (S. 91)? Wenn ferner zugestanden wird, daß auf den Segen Noahs nicht bloß die hebräifche Sprache, "welche ber Bölfervater natürlich fo wenig geredet hat, als Abam im Baradiefe", einen ftarten formalen Einfluß geubt hat, fondern daß derfelbe auch inhaltlich durch die feit Moje dem Bolke Israel gewordene Offenbarung bestimmt ift, - geben dann die Schwierigkeiten, welche bie geschichtliche Erklärung barin findet, ein Recht zu ber Annahme, daß diefer Spruch feinem Rerne nach von einem "prophetisch tief und weit blickenden Seher" (ob von Noah felbst oder von einem andern, bleibt unklar) herrühre, welcher der Zeit vor ber Entstehung des hebräischen Bolfstums angehört hat (S. 117)? Und wenn Bileam weder bie Verheißungen an Abraham und Juda getannt, noch auch hebräifch geredet hat, fo bag "jedenfalls eine Umkleidung (feiner Sprüche) in hebräisches Gewand ftattgefunden hat", - tann dann wirklich darin, daß in diefen Sprüchen vorwiegend "bie exoterische Entwickelung bes Gottesreiches" gezeichnet und von Jørael ein Lichtbild ohne Schatten entworfen wird, ein Beweis bafür gefunden werden, daß biefelben von dem alten heid-

nischen Seher herrühren müssen (S. 164f.)? Und ähnlich fteht es mit den Batriarchenverheißungen und bem fogen. Segen Jatobs, bei denen der Berfaffer fogar den fpäteren Erzählern noch mehr Einfluß auf die formale Gestaltung zugesteht als bei dem Protevangelium und bem Noahfegen (S. 91). Mit Berficherungen, wie bie: "Als heiliges Erbe murden gemiß folche prophetische Sprüche mit großer Zähigkeit von Beichlecht au Beichlecht überliefert", mit Berufungen auf den "Ernft der biblifchen Geschicht= fchreibung" (S. 92) oder auf den "Geift des Altertums" und den "fittlichen Ernft der biblifchen Autoren" (S. 117), ober gar mit ber Ausspielung von Trümpfen wie: "Ber einwendet. baß man in hohem Alter und angesichts des Todes nicht zu dichten pflege, ift zu bemitleiden, weil er weder Prophetie noch mabre Boefie tennt" (S. 128), ift bier in ber That gar nichts gethan; und einem Theologen, der es magt, trot des Wortes Chrifti Matth. 22, 43-45 den 110. Pjalm für nicht-davidisch zu erflären (S. 173), fteht es übel an, mit folchen willfürlichen Machtfprüchen der fritischen Forschung halt gebieten zu wollen. -Überdies macht der Berfaffer aus guten Gründen nirgends den Bersuch, genauer anzugeben, mas man in jenen Grundverheißungen als urfprünglichen Überlieferungstern und mas als Buthat ber fpäteren Referenten ansehen foll; jener bleibt überall in nebelhafter Unbeftimmtheit. Die bier gegebene Darftellung des geschicht. lichen Entwidelungsgangs der Beisfagung hat daher ein überaus ichmantendes und fluffiges Fundament.

Wenn aber auch das Fundament, auf welches der Verfasser eine bis in die Patriarchenzeit und in die Anfänge des menschlichen Geschlechts zurückreichende Geschichte der Weissfagung bauen will, einen festeren Halt hätte, so bliebe sein Verfahren in Anbetracht des Versprechens, die Weisssagung "in ihrer geschichtlichen Entwickelung" darzustellen, immer noch versehlt. Denn es muß in den Lefern die Vorstellung erwecken, daß in diesen einzelnen Verheißungsworten die Wurzeln und Reime liegen, aus welchen die prophetische Weisssagung von der Vollendung des Gottesreiches stich geschichtlich entwickelt hat. Daß aber die Lefer damit zu einer unrichtigen und ungeschichtlichen Borstellung verleitet werden,

809

wird der Berfaffer felbft nicht in Abrede ftellen wollen. Bollte er es thun, fo läge ihm der nachweis ob, daß fich in der meffianifchen Beisfagung der Bropheten von Anfang an Beziehungen auf diefe Grundworte göttlicher Berbeißung, Unfnüpfungen daran, Nachtlänge davon finden. Diefer Nachweis märe aber fchmer zu führen: benn das verfteht fich doch wohl von felbit, daß er mit bem hinmeis auf die Biederkehr der allgemeinen Gedanken jener Grundverheißungen, 3. B. in der Wiedertehr bes Grundgedantens ber Abrahamsverheißung in ber Beisfagung vom Eingang der Beiden in das Reich Gottes, noch nicht erbracht mare, daß vielmehr gezeigt werden mußte, wie in dem Gepräge der meffianischen Beisfagung das für jene Grundverheißungen Charakteriftifche noch erkennbar ift und fie als aus diefen geschichtlichen Burgeln erwachsen tennzeichnet. 290 wären aber für die Borftellung von bem Beibesfamen, der ber Schlange den Ropf gertritt, ober von ber Segnung aller Geschlechter des Erdbodens in dem Samen Abrahams oder von dem Stern, der aus Jatob aufgeben foll, folche nachwirkungen aufzuzeigen? Außer dem Anklang von Bef. 21, 32 an Gen. 49, 10 (S. 135. 138. 412) finden wir auch in dem Berte bes Berfaffers nichts, worin man den Berfuch eines folchen nachweifes ertennen könnte. Auch er wird darum wohl anerkennen, daß bie meffianische Beissagung der Propheten fich nicht speziell aus jenen einzelnen Berheißungsworten geschichtlich entwickelt hat, fondern daß der Mutterboden, aus welchem der Beift der Offenbarung fie hervormachfen ließ, ein viel breiterer und umfaffenderer ift und in den Grundwahrheiten des altteftamentlichen Glaubens befteht. Um den Lefern eine richtige Borftellung von der "geschichtlichen Entwickelung" ber Beisfagung ju ermöglichen, hätte dann aber auch der organisch = genetische Bu= fammenhang derfelben mit diefen Grundwahrheiten aufgezeigt werden müffen, und die Erörterung über jene einzelnen Berheißungsworte hätte, fo hoch man auch ihre offenbarungsgeschichtliche Bedeutung anschlagen mag, doch nur innerhalb dieses Nachweises, als ein Teil besselben ihre richtige Stelle erhalten 1).

1) Den Versuch eines folchen nachweises habe ich in dem ersten Abschnitt

810

Auch der britte Abichnitt des erften Teils, der unter ber überfcrift "Der Gefalbte des herrn" querft die an David ergangenen Beissaungen, nämlich bie Nathans in 2 Sam. 7 und die Gottesfprüche bes 110. Bfalms, bann den Bieberhall berfelben in den Pfalmen und den letten Borten Davids 2 Sam. 23, weiter bie typisch=meffianische Bedeutung Davids, Salomos und ber Davididen in ihrer toniglichen Serrlichkeit und in ihrem Leiden (Leidens. pfalmen) und endlich das Wohnen Jahves auf dem Zion erörtert (§ 19-22), enthält manches, mas mehr dazu geeignet ift, bie Ertenntnis ber "gefchichtlichen Entwidelung" ber Beisfagung zu verwirren, als sie ju fördern. Abgesehen von der unficher taftenben Pfalmentritit des Berfaffers bringt die Anlage und der Inhalt bes Abschmitts den Lefer leicht auf die falfche Borftellung, als ob 2. B. die typische Auffassung des Hohenliedes (S. 193) oder die Ertenntnis, daß der meffianische Rönig burch bas ichmerfte, unverschuldete Leiden hindurch zu der ihm bestimmten Stellung und Birksamkeit im Reiche Gottes gelangen werbe (S. 193 ff.), ichon zu den geschichtlichen Borbereitungen und Grundlegungen für bie Beisfagung der Bropheten von der Bollendung des Gottesreiches

meiner Schrift "Die meifianische Beisfagung" gemacht, jedoch ohne die nähere Erörterung jener einzelnen Berheißungsworte in ben Bereich meiner Aufgabe Diefer Berjuch mag manche Mängel haben; aber gegen ben Borzu zieben. wurf, bag ich bie Beisfagung "durch bialettifche Reflexion" aus den Grundgedanten ber altteftamentlichen Religion entftanden fein laffe (G. 84), glaube ich mich binreichend verwahrt ju haben. Bas bie Bemertung des Berfaffers: "bie Grundideen felbft, nach ihrer lebendigen Energie, find aber eine Frucht ber prophetischen Offenbarung" fagen will, verftehe ich nicht, ba ich nicht annehmen tann, daß dem Verfaffer erft die Propheten als bie eigentlichen Stifter ber altteftamentlichen Religion gelten, Dojes aber eine myftische Rebelgeftalt Daß icon bie älteften Propheten bie Grundgedanten ber altteftamentlichen ift. Religion als altüberliefert und dem Bolle Israel feit ber Zeit der Ausführung aus Agupten mohl befannt voransfegen (vgl. Smend, über bie von ben Bropheten bes 8. Jahrhunderts vorausgefeste Entwidelungeftufe ber israelitijchen Religion in biefer Zeitschrift, Jahrg. 1876, S. 4), wird ber Berfaffer gemiß nicht leugnen, und bag bie Entfaltung diefer Grundgedanten in ber meffianischen Beisfagung eine Frucht ber prophetischen Offenbarung mar, ift mir nicht eingefallen in Abrede ju ftellen.

gehöre. Auch ber 72. Bfalm, ben ber Berfaffer geschichtlich auf Salomo beutet, durfte meines Grachtens nicht in diefem Abschnitt verwertet werben; benn, wie man ihn auch fonft auffaffen möge, ob als ein aus dem liturgischen Bedürfnis hervorgegangenes Gemeindelied beim Regierungsantritt eines neuen Rönigs ober birett mefftanisch, jedenfalls ift er nicht ein Borganger, fondern ein Nachhall der mefftanischen Beisfagung ber Propheten (B. 1-4 von Jef. 11, 4; B. 8-11 von Sach. 9, 10; vgl. auch B. 12 mit Hiob 29, 12), ähnlich dem freilich jüngeren nachhall in den Bjalmen Salomos (17, 23 ff.), deren tanonisches Borbild diefer Bjalm "Salomos" ift. Dagegen hätte fich, 2 Sam. 23, 1 ff., beffer für die Darstellung bes Berfaffers verwerten laffen, als es S. 185 ff. geschehen ift; benn die von ihm gebilligte Unficht vieler Eregeten, bag B. 3b u. 4, als Border- und Nachfat mit einander verbunden, einen allgemeinen Gat enthalten, paßt gar wenig ju bem feierlichen Gingang mit ber viermaligen Berficherung, daß die folgenden Worte aus Eingebung des Geiftes Gottes geredet feien. Die Deutung bes "gerechten Berrichers" auf eine fünftige Ginzelperson lehnt der Berfasser allerdings mit Recht ab; fie ift durch B. 5 ("mein Baus") ausgeschloffen. Bohl aber enthalten bie Worte die auf die Zusage des emigen Bundes mit dem Saufe Davids (2 Sam. 7, 16) gegründete Anfündigung, daß gerechte und gottesfürchtige Berricher aus Davids Saufe tommen, und daß mit ihnen bas Licht des Seiles in vollem Glanz über dem Gottesreiche aufgeben und ein. Buftand reichen Segens und fröhlichen Gedeihens herbeigeführt werbe. Gehören biefe Borte wirklich David an, woran ju zweifeln auch ich teinen Grund finde, fo haben mir hier in der That einen bedeutsamen Fortschritt über die durch Nathan dem Haufe Davids gegebene Berheißung hinaus, einen Fortschritt, der freilich die angebliche, auch von dem Berfaffer behauptete "meffianische Selbstichau" Davids fehr in Frage ftellt.

Weit mehr entspricht den wissenschaftlichen Anforderungen an eine Darstellung der geschichtlichen Entwickelung der Weissfagung der zweite Hauptteil, welcher in sechs Abschnitten " das prophetische Wort als Vorbote der Neugeburt und Bürge der fünftigen Bollendung des Gottesreiches " nach der Zeitfolge der einzelnen

Propheten erörtert, fich mefentlich auf bem Boben ber geschichtlichen Auslegung halt, aber auch bie Beziehung ber Beisfagung auf die Erfüllung im neuen Bunde forgfältig erörtert und in den meisten Partieen geeignet ift, in ein tieferes Berftandnis des prophetischen Bortes einzuführen. Auch mo ich der Auffaffung bes Berfaffers mich nicht anschließen tann, wie 3. B. in der gang beftimmt persönlichen Faffung des Begriffs " Rnecht Jahves " in Jef. 42. 49. 50 u. 53, ertenne ich die Förderung, welche die Auslegung und lebendige Reproduktion der Beisfagung durch den Berfaffer erhält, ebenfo gerne an, als feine wohlgelungene, gefcmactvolle Überfetung ber wichtigften Stellen. Zwei allgemeinere Mängel machen fich aber auch bier bemerklich. Der eine betrifft die litterärische Rritit bes Berfaffers, die auch bier oft auf halbem Bege fteben bleibt. 3ch will nicht mit ihm barüber rechten, daß er Obadja für den älteften Propheten hält, von dem uns eine Schrift erhalten ift (S. 220f.); aber fcmer begreiflich ift, wie er Jef. 40-66 für die Beisfagung eines exilifchen Propheten ertlären (S. 423 ff.) und boch die jesajanische Abtunft von Jef. 13 u. 14 und gar auch von Jef. 34 u. 35 verteidigen tann (S. 323. 330 f.); und geradezu abenteuerlich werden feine fritischen Operationen ichlieflich beim Buche Daniel (S. 515 ff.). Er ficht fich nämlich genötigt, das Zugeständnis zu machen, daß bas Buch, fo wie es vorliegt, einem in der Zeit des Antiochus Epiphanes lebenden Berfasser angehöre, und daß im Sinn dieses Schriftftellers bas vierte Beltreich bas griechifch - matedonische fei; aber weber ben exilischen Propheten Daniel noch die traditionelle Deutung bes vierten Weltreichs auf Rom möchte er aufgeben. Darum nimmt er an, daß jener Berfaffer in Daniel 1-6 überlieferte Erzählungen aus ber Zeit des Grils und Daniel 7-12 überlieferte Gefichte Daniels gefammelt, überarbeitet und in nähere Beziehung zu den Berhältniffen feiner eigenen Zeit gesethabe. Auch bier begegnen wir freilich dem Eingeständnis, eine fichere Ausscheidung beffen, mas bem alten Daniel angehört habe, fei im einzelnen nicht möglich; aber ber Berfaffer verfichert uns: "Auf Daniel geben ohne Zweifel bie Grundgedanken zurud." So weit möchte man fich Diefen fritischen Bermittelungeversuch, auch wenn man ihn als

unhaltbar anficht, noch gefallen laffen, wie er ja auch befannte Borgänger hat; aber taum Glaubliches leiftet ber Berfaffer, indem er nun weiter au beweisen unternimmt, nach bem ursprünglichen Sinn der Gesichte Daniels fei das vierte Weltreich doch das römische gemesen !! Die von dem Überarbeiter gegebene Deutung auf das griechisch - makedonische fei zwar nicht unberechtigt, aber auch nicht erichopfend !! Dasfelbe Runitftud muß bann auch dazu helfen, die herkömmliche christologische Deutung des "Gefalbten" in Daniel 9, 26 ju retten, mährend zugegeben wird, daß "ber Berausgeber und Redaktor des Danielbuchs" in der Ermordung des Hohenpriefters Onias III. die hier geweissagte Tötung des Gefalbten "zu ertennen geglaubt" habe (G. 526f.)! - Der andere Mangel besteht darin, bag der Bufammenhang der Beisfagung mit der Geschichte nicht genügend bervorgehoben wird. Mochte der Berfaffer immerhin finden, daß der Referent in der Nachweisung diefes Zusammenhangs "zu fehr bis ins Kleinliche" aegangen fei (S. 84), wenigstens da, wo derfelbe fo handareiflich hervortritt, wie 3. B. in Jeremias Beisfagung von dem Neuen Bunde und der gang neuen Gestalt des vollendeten Gottesreichs (val. Meffianische Beissagung, S. 137) oder in dem Bereintreten des Brieftertums in den Bereich ber meffianischen Weisfagung in der nacherilischen Zeit (vgl. Meffianische Beisfagung, S. 127 ff.). hätte ihn der Berfaffer feinen Lefern viel gefliffentlicher aufzeigen mülfen, als er es gethan hat. Es handelt fich dabei teineswegs barum, der Brophetie "pragmatische Stüten" zu geben (S. 253), fondern um die Erkenntnis der einheitlichen zwectvollen Wechfelbeziehung des ftufenmäßigen Fortgangs der Offenbarung Gottes über feinen Seileratschluß und ber geschichtlichen Führungen feines ermählten Gigentumsvoltes, welche jeden für das Göttliche empfänglichen Sinn mit anbetender Bewunderung der wunderbaren Wege Gottes erfüllen muß. Dag der Berfaffer fo wenig Gewicht auf diefe Erkenntnis gelegt hat, tann ich mir nur baraus erklären, daß er sich von den übeln Nachwirfungen der einseitig supranaturalistis fchen Betrachtung ber Beisfagung nicht völlig zu befreien vermochte.

Wir fügen noch einige Bemerkungen über einzelnes bei. In

Gen. 9, 26 u. 27, wo der Fluch über Rangan auch in den Segensworten über Sem und Japhet dumpf nachgrollt, fteht ich ficher nicht für ib (S. 112), fondern entfpricht dem לאחיו, und die "Ruhmeszelte" des Berfassers (S. 114 ff.) find in "Zelte Sems" ju berichtigen; die Anfundigung des brüderlichen Wohnens Japhets in den Zelten Sems aber fteht in gegenfählicher Beziehung zu dem Verbot jeder Bundesgemeinschaft mit den Ranaanitern; bas Staphet verheißene " Wohnen in ben Belten Sems " bleibt Ranaan verfagt. - Gen. 15, 18 fteht nicht "vom Bach" (S. 123), fondern "vom Strom Manptens", womit nicht ber Babi el Arisch, sondern nur der Nil gemeint sein kann. --S. 125 f. vermißt man eine Bemerkung über die Bedeutung, welche die Berfiegelung ber Abrahamsverheißung burch den Schwur Gottes bei fich felbst in Gen. 22, 16 hat (vgl. darüber Achelis in diefer Zeitschrift, Jahrgang 1867, Heft 3). — Die S. 137 gegebene Deutung von Gen. 49, 10 "bis daß er gelange in bas, mas ihm zutommt" (אשר לו = שלה), ift fprachlich nicht annehmbar. da nit dem Accus. in folcher Anwendung nicht zu belegen ift; vielmehr wird jene Lesart nur entweder nach Sept. mit "bis tommen wird, mas ihm gehört, gebührt" oder nach den übrigen alten Überfegern mit "bis der tommen wird, welchem es (bas Scepter) gehört" erflärt werden tonnen; wahrscheinlich ift fie aber nur daraus entstanden, daß die alten Überseter die Stelle nach Ez. 21, 32 gedeutet haben. - Die S. 144 angeführte Angabe Brugschs über das ägyptische nuk pu nuk = 3ch bin 3ch ift von R. Pietschmann in Baftians Zeitschrift für Ethnologie 1878, Seft 3, S. 171 Unm. als ganz nichtig ermiefen worden. - Die Bevorzugung der Lesart כארו in Bf. 22, 17 (G. 198) dürfte mehr in den Bunfchen des Berfaffers, als in fritifchen Ermägungen begründet fein, und bie Ergänzung von viert au viert in B. 28, um die Betehrung der Seiden zur Folge der Errettung des Bfalmiften und feines Lobes dafür zu machen (S. 198 f.), ift ganz unmöglich. - Über die S. 240 nach Baudiffin erflärte Redensart "einen Krieg heiligen" f. Studien und Kritiken, Jahrgang 1880, S. 175. - Dag Hof. 1 von einem wirklichen Erlebnis bes Bropheten verstanden werden, Sof. 3 dagegen nur eine fingierte

815

Erzählung fein foll (S. 257), ift wieder eine Kombination von zwei Unfichten, bei benen nur ein Entweber - Ober zuläffig ift. -Die hertommliche Auffaffung des "Sahnes und Honig-Effens" in Jef. 7, 15 u. 22, welcher ber Berfaffer S. 296 folgt, ift icon von Bengstenberg in feiner Chriftologie treffend widerlegt worden und verdreht namentlich in B. 22 den flaren Wortlaut (auch wenig Bieh wird fo reichlich Milch geben, daß man nur bas Befte bavon, die Sahne, genießen wird) fo fehr in fein Gegenteil (das Land wird fo vermüftet fein, daß bas Bieh überall weiden tann), dag man fich über die Bahigteit, mit welcher fie feftgehalten wird, nicht genug wundern tann. - Über bie Anficht, daß 3mmanuel in Jef. 7, 14 ein Sohn des Bropheten fei, hätte ber Berfaffer fich (S. 298) wohl meniger megmerfend ausgesprochen, wenn er fich bemuht hätte, ben ganzen Bufammenhang diefer Beichenankundigung, bei welcher übrigens auch er das hauptgewicht mit Recht auf den namen Immanuel legt, mit bem Borhergehenden und Folgenden lebendiger aufzufassen. - In den Barallelen Jef. 2, 2-4 und Mich. 4, 1-4 will er S. 342f. wieder erstere Stelle für das Original ausgeben. - In Micha 7 hat er (S. 351) die bedeutsame, die Beisfagung Deuterojefajas porbereitende Umbildung der 3bee des Reftes zu der Borftellung ber Ibealperfon bes echten Boltes Jehovas, bas fich in ber Gerichtsnot bewährt und barum von bem treuen Bundesgotte ber heidnischen Beltmacht gegenüber glänzend gerechtfertigt wird, überfeben. - Rahum fest er (S. 351) trot der Aufschluffe über die 3, 8 ff. ermähnte Eroberung No-Amons, die wir den affprischen Infchriften verdanken, immer noch in bie Zeit Sistias. - Seine Erflärung bee ungen in ger. 23, 6 u. 33; 16 (S. 375f.) giebt bem Begriff der "Rechtbeschaffenheit" zu fehr eine ethifche Benbung (= Bohlverhalten, Rechtverhalten), mährend nach bem Parallelismus die thatfachliche Rechtfertigung burch Spenbung des Seiles damit gemeint ift. - But wird die duntle Stelle 3er. 31, 22; S. 379f. erläutert. - Dag bas bas in Jef. 66, 21 auf die Beiden gehen foll (S. 470), halte ich nach B. 22 und 61, 5f. für unmöglich. - Den ichon von Sizig gut nachgewiefenen apotalyptischen Charatter ber nachtgesichte Sacharjas,

traft beffen der Brophet in den ersten Gesichten feinen Standpunkt in ber Bergangenheit nimmt und, wie ichon Ezechiel in Rapitel 17 und 19, an die Bilder bes Bergangenen die Weisfagung anfnüpft, hat auch der Berfasser wieder vertannt (S. 483. 490. 494), und darum aus dem Grundstein des Tempels (Sach. 3, 9; 4, 7), bis zu beffen Legung im fünften Geficht ber Ausgangspunkt vorgeschoben ift (mährend fich vom sechsten Gesicht an die Beisfagung nicht mehr an Bergangenes anknüpft), einen Stein gemacht, ber ein Surrogat für die mangelnde Bundeslade fein foll. --In Sach. 6, 13 hält er (S. 499 f.) die hertommliche Erklärung feft, bei welcher freilich das בין שניהם nicht blog "fchwierig", fon= bern ohne willfürliche Umdeutung unbegreiflich wird. Der 11m= ftand, daß ichon die LXX den Ginn meiner Erflärung (die meffianifche Beisfagung, S. 128) ausbruckt, hatte den Berfaffer mobl zu einer genqueren Brüfung derfelben veranlaffen dürfen.

Andere Einzelheiten, bei benen ich meinen Diffensus eingehenber motivieren müßte, übergehe ich. Ohne Zweisel wird das Wert bes Berfassers bei dem theologischen Publikum eine gute Aufnahme finden und namentlich von allen denen willfommen geheißen werden, die sich der Erkenntnis nicht verschließen, daß auf dem Gebiet des Alten Testamentes manche Zugeständnisse an die streng historische Auslegung und an die kritische Forschung nicht zu umgehen sind, dabei aber auch die in den kirchlichen und bibelgläubigen Kreisen herkömmlichen Ausschauungen, zu deren gründlicher Revission sie weder Zeit noch Lust haben, wesentlich unverändert beibehalten möchten. Um so mehr erschien es mir als eine Pflicht, bei aller Anerkennung der Borzüge des Werkes seine Schattenseiten scharf hervorzuheben. Denn mit haltlosen Bermittelungen ist nach meiner Überzeugung weder der alttestamentlichen Wissenschaft noch dem wahren Interesse Bibelglaubens gedient.

S. Riehm.

Theol. Stub. Jahrg. 1883.

Eduard Reuss, Die Geschichte der heiligen Schriften Alten Testaments. Braunschweig, C. A. Schwetschke & Sohn, 1881. XV u. 744 S. gr. 8°.

Wenn ber Unterzeichnete bem lang vorbereiteten und im Freundes- und Schülerkreise lang erwarteten Werke von Reuß einige Worte widmet, so geschieht es nicht, um dasselbe bekannt zu machen, denn in den etwa anderthalb Jahren, welche seit seinem Erscheinen versloffen sind, hat das Buch selbständig sich seinen Werg gebahnt, — nicht um dasselbe zu empschlen, denn deffen ift eine Arbeit des Altmeisters biblischer Wissenkaft nicht bedürftig. Aber es würde dieser Zeitschrift nicht ziemen, von dem Buche zu schweigen, welches die abschließende, hoffentlich nicht die letzte, Arbeit ift eines langen, vorwiegend der alttestamentlichen Wissenschaft mit der nie erkalteten Wärme erster Liebe gewidmeten Gelehrtenlebens. Auch jeht noch mag die burch äußere Umstände verzögerte Besprechung einem Teile der Lefer dieser Blätter zur Orientierung von Diensten sein.

Weniger noch, als es sonft auch bei ben beften wissenschaftlichen Arbeiten ber Fall zu sein pflegt, haben wir es hier mit einer Leistung von gestern her zu thun. Der Berfasser nennt dies Wert sein letztes und zugleich sein erstes. Den Ausgangspunkt besselben bildet eine im Jahre 1834 gehaltene Vorlesung. Seitdem hat der Berfasser an dem Plane des Ganzen gemodelt, an dem Wortlaute der Paragraphen geseilt. Die Grundgedanken, mit welchen er in den dreißiger Jahren ihrer Neuheit wegen nicht an die Öffentlichkeit hervortreten mochte, sind diesleben geblieben. Hente haben sie vor der Aritik sich nicht zu scheuen; denn was damals unerhört ichien — die von dem Berfasser dem großen Kultusgesetze des Bentateuchs angewiesene Stelle, die Behauptung dieser zeitlichen Folge: Propheten, Gesen, Pfalmen —, ist seitem burch unmittel-

bare und mittelbare Schüler von Reuß in weiten Rreifen zur Anerkennung gelangt. Wenn es im vollen Umfange nicht Gemeinaut der Fachgenoffen geworden (auch Ref. zählt zu den Divergierenden), fo hat boch unter ber von Reuf neben Batte und George (1835) ausgegangenen Anregung wohl die gesamte Fachgenoffenfchaft, foweit fie ein von ber Tradition unabhängiges Befchichtsbild ber altteftamentlichen Entmidelung erftrebt, an wichtigen Bunkten bie ältere Anschauung von der Litteratur- und Religionsgeschichte Israels zu modifizieren fich genötigt gesehen. ---Das Bert, bis bahin "nie geschloffen, oft geründet", tam bennoch zur Bollenbung, als vor wenigen Jahren eine fcmere Erfrankung ben verehrten Berfaffer an die bem menschlichen Leben gestedte Grenze gemahnt hatte und zu feiner Erholung eine turze Unterbrechung ber atademischen Thätigkeit notwendig murde. Damals Rollege bes Berfaffers, werde ich nicht vergeffen, mit welch jugenblichem Mute, mit wie beschämender Raftlofigkeit der taum Genefene fich an die Arbeit machte, um ju vollenden, mas er vor neun Luftren begonnen. Die Befriedigung barüber, daß dies ihm gelingen burfte, ift es mohl nicht zum mindeften gemefen, welche feiner feitdem wieder ungusgefest geübten Arbeitsfraft neue, - gebe Gott - lange Stetigteit verliehen hat.

I.

1. Die "Geschichte ber heiligen Schriften Alten Testaments" ift bestimmt, an die Stelle dessen zu treten, was man gemeinhin mit einem wenig günstig gewählten Namen als Einleitung in das Alte Testament zu bezeichnen pflegt. Der Titel weist darauf hin — und wer des Berfassers Geschichte des Neuen Testamentes tennt, wird es taum anders erwarten —, daß die alttestamentliche Litteratur hier in historischer Entwickelung dargestellt wird, nicht nur in dem Sinne, wie die gewöhnlichen Einleitungen sich als historischtritische zu bezeichnen pflegen, indem sie einzelnen Bücher des Alten Testamentes in der angegebenen Weise behandeln, sondern in der Art, daß ein fortlaufender Geschichtsbericht hergestellt ist. Der Berfasser ist sich bestien voll bewußt, daß die Durchführung eines solchen Geschichtsbildes auf alttestamentlichem Gebiete weit größeren

53\*

Schwierigkeiten begegnet als auf neutestamentlichem, weil die Unficherheit der Ansetzung dort eine viel größere ift als bier. Das porliegende Wert zeigt aber, daß ein folcher Blan fich auch für das Alte Testament befolgen läft, ba wenigstens, wo eine Darftellungsgabe vorhanden ift, wie fte bem Berfaffer eignet. Gang freilich ift die Durchführung nie möglich. Die Bfalmen 3. B. tonnen immer nur in Gruppen zusammengestellt werden an dem zeitlichen Buntte, welcher ben Endpunkt einer Gruppe zu bezeichnen icheint. Das Zeitalter der einzelnen Lieder einer folchen Gruppe maa babei ein nicht unbeträchtlich verschiedenes fein. Ebenfo fteht es mit ben vielfach aus fehr verschiedenen Schichten beftehenden Befeges-Das Betanntwerden eines neuen Coder läßt fich etwa codices. zeitlich fixieren. Bo aber follen die einzelnen Beftandteile desfelben untergebracht werden, von welchen fich im beften Falle nur fagen läßt, in welchem Altersverhältniffe fie unter einander fteben? Um wenigsten wollen fich bie aus vielen Urtunden zusammengefügten Beschichtsbücher einer ftreng litteraturgeschichtlichen Behandlung fügen. Wann bie lette Redaktion ber Bücher Richter, Samuel, Rönige vorgenommen wurde, läßt fich fo ziemlich genau beftimmen; aber an welcher Stelle hat die Litteraturgeschichte von ihren vielerlei älteren Bestandteilen ju reden? - Es find bies Andeutungen von Schwierigkeiten, welche niemand beffer tennt als ber Berfaffer Mit glänzendem Geschide zur Gruppierung, zum Entselbst. "werfen von Rückblicken an gemiffen fixierbaren Bunkten ift er folcher hemmniffe für die hiftorische Darstellung Berr geworden fo weit ungefähr, als fich derfelben eben herr werden läßt. Ber die beftehenden Schwierigkeiten tennt, vermag zu beurteilen, welcher Geftaltungstraft es bedurfte, um zum erstenmale diefe Litteraturgeschichte als folche zu entwerfen. Jeder nachfolgende hat es nicht fcmer, nach diefem Borgang in Einzelheiten Berbefferungen zu bringen. Daß der Berfaffer diefen Entwurf gewagt hat, wollen wir ihm Dant miffen; benn biefe erftmalige Zeichnung bes Entwickelungsganges ift als folche in hohem Grade lehrreich. Auch das tann taum einem Zweifel unterliegen, daß eigentliche Litteraturgeschichte bas Biel ift - oder, wenn man etwa an der Möglichkeit ber vollendeten Durchführung zweifelt - bas 3deal fein follte beffen, mas

wir in unferer "Einleitung" ju betreiben pflegen. Dennoch erlaube ich mir, für die von dem Berfaffer mit geringer Liebe ifizzierte alte Methode, für beftimmte Fälle wenigftens, ein Bort einzu-So gemiß der Schriftsteller berechtigt ift, ben Berfuch ber legen. Litteraturgeschichte zu magen, fo wenig finde ich dasselbe Berfahren (ich weiß mich bierbei in Widerfpruch mit ber von Reuf befolgten Braxis) empfehlenswert für Vorlesungen. Wir haben nun einmal die israelitische Litteratur übertommen in der Form der Bücher, wie fie im Ranon ftehen. Der Lernende tennt das Rönigsbuch und tennt das Buch Jefaja jedes als ein Ganzes und will, ehe ber kritische Hiftoriker eine Bielheit daraus macht, miffen, weshalb bies geschieht; - bei Reuß erfährt er es teils nachträglich, teils auch muß er fich bie Gründe für bie Bergliederung zusammensuchen aus bem erft auf Grund berfelben ermöglichten Geschichtsbilde. 3ch zweifle fehr, daß ein Lernender auf diefem Bege von der Notwendigkeit der fritischen Sonderung überzeugt werden wird, auch dann, wenn ich als Lernenden nicht nur ben Studenten, fondern überhaupt ben Nichtfachmann bente, welcher nicht alle fritischen Boruntersuchungen für fich felbst vorwegnehmen tonnte. Es will mir scheinen, als sei das vorliegende Wert fehr zu günftiger Zeit erschienen oder - mas richtiger gefagt ift - als habe ber Berfaffer die Form feines Werkes richtig berechnet nach dem, mas er als eine Errungenschaft früher erschienener Arbeiten anfieht. Ohne bie Leiftungen von Graf, Ruenen, Rapfer, Bellhaufen, welche unterfuchend verfuhren, murbe fein barftellendes Berfahren ichmerlich in dem Umfange Buftimmung finden, wie es jest der Fall ift. 3ch will hiermit nur die Berechtigung von zwei Wegen behaupten, eines jeden in feiner Beife. Sehr wohl ift mir bewußt, daß bei dem gewöhnlichen Berfahren der "Einleitung" ein empfindlicher Mangel nicht zu vermeiden ift : ber Lernende empfängt tein Gefamtbild des Litteraturganges, fondern nur Studien ju einem folchen. 3ch halte aber die größere Kraft der Überzeugung, welche ich für Lehrzwecke diefem Berfahren zuschreibe, für einen wertvolleren Gewinn als ben eines boch nur teilweife verstandenen Gesamtüberblickes: Dagegen scheint mir das Wert von Reuß fehr geeignet und empfehlenswert auch als Lehrbuch im eigentlichen Sinne, wenn es zur Ergänzung von Vorlefungen benützt wird, welche nach der anderen Methode verfahren.

2. Reuß giebt weit mehr an Stoff, als man in den "Einleitungen" zu finden gewöhnt ift. Ausgehend von der Erkenntnis. bag bie Litteraturgeschichte nur bann verftanden werben tann. wenn fie zusammengeschaut wird mit der politischen Geschichte und mit ber allgemeinen Rulturgeschichte, hat er jene als den Mittelpunkt umgeben von dem breit gehaltenen Rahmen der beiden letztgenannten Entwickelungen. In dem erften, die "Beldenzeit" behandelnden 21bfonitte tann nicht einmal von der Berwertung nur als Rahmen bie Rebe fein: ba aus diefer Periode geringe Litteraturrefte porliegen, nimmt die Besprechung diefer einen fleinen Raum ein in bem allgemeinen Geschichtsbilbe. Tropdem das Buch viel mehr bietet als eine Litteraturgeschichte, mählte ber Berfasser den auf diefe verweisenden Titel feines Bertes ,nicht blog beswegen, weil er fo bas Seitenstud zu ber Geschichte bes Neuen Testaments bildet und anfündigt, sondern beswegen, weil in dem größeren Teile der israelitischen Geschichte die Litteratur eben bas Bichtigfte, ja faft allein ficher Betannte ift" (G. 4). Durch jene Berflechtung verfchiedenartigen Stoffes gewinnt die Darftellung ungemein an Lebensfrifche. Mit nicht unberechtigtem Stolze blidt ber Berfaffer herab auf bie bürren und oft langweiligen Untersuchungen, welche andere als Surrogat einer Geschichte geboten haben. Jedesfalls ift ihm gelungen, mas er fich vorsette: "Mir fcmebte bie Aufgabe vor, in eine nachgerade gar zu trockne, und vor lauter Detail = Rritik formlos gewordene Biffenschaft etwas frisches Leben zu bringen, ohne in ben entgegengesetten Fehler zu verfallen und etwaige gesunde Gedankten in einer Sintflut von Bhrafen zu erfäufen" (S. XII).

Es läßt sich mit dem Verfasser nicht darüber rechten, wie er seine Auswahl des der Litteraturgeschichte hinzugefügten Plus getroffen hat: er hat dasselbe vorzugsweise entnommen der politischen und der im engeren Sinne so genannten Kultur-Geschichte, weniger der religiösen Entwickelung. Ich möchte wünschen, daß dies letztgenannte Gebiet etwas mehr in den Vordergrund gestellt wäre. Daß es nicht geschah, ist wohl nicht zufällig. Der Verfasser tadelt nicht ohne Grund die bisherigen Bearbeitungen der "alt-

testamentlichen Theologie", weil fie zu viel moderne theologische und philosophische Gedanken ins Altertum zurückbatieren (S. 23). Er will, so scheint es, die heiligen Schriften, um nicht in sie einzutragen, selbst reden lassen von ihrem religiösen und doch auch theologischen Gehalte. Allein um unserem modern-theologischen Denken verständlich zu werden, muß die altisraelitische Religionsauffassung in ihrer Berschiedenheit von jenem und in ihren originalen Zusammenhängen dargestellt werden. Die Schriften selbst leisten bies nicht; Aufgabe des Historikers ist es, die in ihnen zerstreuten Glieder zu einem Ganzen zu verbinden und dieses in eine solche Beleuchtung zu stellen, welche uns das Berständnis desselben ermöglicht. — Indessen um nicht misverstanden zu werden — Reuß ignoriert das theologische Element keineswegs; es handelt sich nur um ein Mehr, welches ich nach dieser Seite gemünscht hätte.

Die bebräifch - judifche Geschichte und ihre Litteratur mird von Reuß dargestellt bis auf die Zerftörung Jerufalems durch Titus, bemnach auch an Litteratur weit mehr, als fonft unter bem namen bes Alten Teftamentes begriffen zu werden pflegt. "Betannt ift, daß nachmals in ber chriftlichen Rirche über ben Umfang biefer Sammlung fber Büchersammlung, "welche die christliche Rirche bei ihrem Entstehen von der judischen ererbt hat"] zeitweise verschiedene Meinungen fich geltend gemacht haben, und fo erklären wir, daß unfer Bericht, aus nabe liegenden Gründen, alle Elemente bes alfo ermeiterten Schriftfreifes ohne beschräntende Ausmahl berud. fichtigen wird" (S. 1 f.; vgl. § 520). - Behandelt auf diefe Beife nach vielen Seiten bin bas Buch ein viel größeres Bereich als fonft bie "Einleitung", fo bietet es bagegen in einer Beziehung weniger. Bon dem, mas man in der Regel als "allgemeine Ginleitung" zusammenfaßt, fällt nur der fleinere Teil in den Zeitraum, welchen ber Berfaffer für fein Buch abgrenzte. Die Urbeit ber Mafforethen, die Entstehung der nachchriftlichen Übersetzungen fand bier teinen Blat. Richt ohne fich einer fleinen Intonsequenz bewußt zu fein (§ 29), hat tropbem ber Berfasser mit wenigen Strichen die fpätere Arbeit zur Firierung des heiligen Tertes flizziert (§ 578 ff.) - eine heimliche und bescheidene Spende dem, man follte nicht glauben, dennoch fascinierenden 3dole des Einleitungsbegriffes dargebracht.

3. Die äußere Anordnung ift diefelbe, welche der Berfaffer für feine Geschichte des Neuen Teftamentes aewählt hatte: Baraaraphen mit dazwischen gestellten Erläuterungen und Litteratur-Der Text jedes Baragraphen reiht fich eng an den des angaben. porbergehenden, fo daß zur Biederfindung des Radens über bie Zmischenbemertungen hinmeggesehen werden muß. Die Berarbeitung diefer (fofern fie nicht blog Litteraturangaben enthalten) mit dem Barggraphenterte wäre vielleicht in mancher Sinsicht wünfchens. wert ; namentlich dürfte etwa eine ftartere Beeinfluffung biejes Tertes durch die mehr in die Zwischenbemertungen verwiefene Rritit ber Geschichte am Blatt gewesen fein. Es fteben öfters bort bie Bosition, bier die Regation friedlich neben einander, fo besonders in der "Heldenperiode". Doch ift bei der befolgten Gruppierung ein alles gelehrten Apparates entledigter, burch teinen Ballaft des Details beschwerter Tert geschaffen worden, welchen glänzendes Darftellungstalent entworfen, tünftlerifcher Gefchmack in jedem Sate, es ift taum zu viel gesagt, in jedem Borte geftaltet hat. Ohne Wortreichtum weiß der Verfaffer viel zu fagen: wo er einen Charafter schildert, steht er mit wenigen Strichen lebensvoll vor uns, nicht wie ein Porträt gerade von Lenbach - dazu find die Ronturen zu flein, die Striche zu zierlich und Motive ber Umgebung zu ftart charafterifiert ---, eber wie eine Figur aus den fleinen Holzschnitten Menzels, man vergleiche 3. B. die Art des Josephusporträts § 15 mit dem in wenigen Linien hingezauberten Boltairetopf auf der "Ubendgesellschaft in Sanssouci"; wo er eine landschaftliche Gegend beschreibt, find mir burch einige charafteriftifche Farben wie durch ein Bildebrandtiches Aquarell in die örtliche Stimmung verset; wo er ein Dichtungswert — ich tann uicht ganz allgemein fagen ein Litteraturwert fchildert, ba mählt er mie ein Unger in feinen meisterhaften Rachbildungen von Gemälden eine jeweils dem Gegenstand entsprechende Art ber Radierung, fo daß die Strichführung der Schilderung uns hineinversetzt in die eigentümliche Färbung des Originals. Überall nicht talte, gleichmäßige Ronturen, fondern ber Bechfel in ber

führung des Stiftes läßt die Gegenstände wie gefärbt, belebt ericheinen. 3ch habe eine Ausnahme gemacht. An den Bropheten bes Berfaffers -- bei Jeremia mit feinem elegifchen Tone fteht es anders -- bin wenigstens ich unerwärmt vorübergegangen. Michelangelo hat aus den Bropheten Geftalten geschaffen, die auch nicht erwärmen, aber fie find toloffal, und wir glanben an ihre Gröke: diefe Bropheten aber von Reuß - ber verehrte Berfaffer wolle es mir verzeihen -- find flein, Chodowiedi-Riguren, und mir meinerfeits fällt es fchmer zu glauben, bag von ihnen Großes aus. gegangen. Es ift eben nicht alles zu ichildern auch dem größten Rünftler gegeben. Ber mag - damit ich noch einmal auf dem. felben Gebiete ber Bergleichung bleibe und damit ber Berfaffer aus ber Bobe des Berglichenen erfehe, wie fehr ich ihn auch in feinen, ich meine, fchmächeren Gestaltungen äftimiere --- wer mag bes aroken Florentiners heilige Familie vergleichen mit irgendeiner unter den vielen heiligen Familien des Urbinaten? 3ch weiß unter den Dobdernen einen nur, ber, obwohl er nichts weniger mar als ein Künftler mit der Feder. Bropheten hat schildern tonnen; er murde barüber felbft fo nnmodern, daß feine Gegenwart ihn oft verladit hat. Unfer verehrter Berfaffer hat in reichem und gesegnetem Leben ftets den Forderungen der Gegenwart gerecht ju werden gewußt. Aber man halte Ewalds Elia und den von Reuß einander gegenüber: jenen hat einer gezeichnet, der ihn im Geifte fab; diefer ift durch Reflexion am Schreibpulte fünftlich gebildet. Bo es aber ein gebantenvolles Dichtungswert wie Biob ober ein naturfrifches wie bas Lied ber Lieder zu fchildern gilt; wo es fich handelt um die Spruchweisheit des ternigen bürgerlichen Lebens oder auch um die melancholische Reflexion des auf die eigene und bie volkstümliche Blüte zurückschauenden Steptiters; wo es antommt auf die Tendenzen des den Rultus gründenden ober des ihn ausgeftaltenden Gefetgebers: überall hier - ich jahle fie nicht auf bie anderen Fälle -- hat bas feine, in den Gegenftand fich verfentende Berftändnis bes Berfaffers Mufter ber Darftellungstunft gefchaffen. Bie die Schilderung der Bropheten, fo icheint mir auch die bes heroischen Zeitalters im allgemeinen nicht auf der gleichen Höhe zu ftehen mit der des Judentums im engeren Sinne. Das

Talent des Berfaffers, meine ich, ift aröfer für bas Genre und bas Stillleben als für bas Grandiofe und bas Bewegte. Er malt nicht idealifierend, aber feinfühlend in dem für den Siftoriter ziemenden Realismus. Die Schilderungen von Rulturzuftänden find in allen Berioden reizende Rabinettsftude (3. B. § 112 f.). Man wolle biefe Unterscheidungen nicht migverftehen. Einmal beruhen fie auf äfthetischem Urteile, nicht auf hiftorischem. 3ch bin mir deshalb des Subjettivismus derfelben bewußt. Sodann würden fie nicht gemacht werben, handelte es fich bier um ein gelehrtes Opus der Urt, an die mir gewöhnt find. Aber mir haben es mit dem Runftwerte zu thun eines Meisters ber Stiliftit, welchem als folchem, ich alaube es fagen zu bürfen, unter den Rachgenoffen feiner aleichzustellen ift. Nur ganz vereinzelt bin ich einer Wendung begegnet, welche meinem Ohre unschön flingt, wie S. 639 "fein wollender geschichtlicher Inhalt" (des Arifteasbriefes). Wir. insbesondere die Theologen, pflegen fonft in Deutschland zufrieden zu fein, wenn ein gelehrtes Bert fo geschrieben ift, bag man es überhaupt versteht. Es braucht uns diefe Beobachtung nicht allzu leid zu fein ; " benn in allen ihren großen Zeiten hatten die Germanen den Inhalt höher geschätzt als die Form". Nach der Schönheit zu fragen, scheint uns auf miffenschaftlichem Gebiete beinahe unberechtigt. Hier wird die Frage herausgefordert. Denn Reuß macht Anspruch und barf Anspruch machen, ein Gelehrter nicht nur, fondern ein Schriftsteller ju fein. Er hat in dem Lande mit beutscher und französischer Bildung gelernt, daß beides verein-Möge Frankreich ihm danken, daß er deutsche Bibelbar ist. wiffenschaft dorthin vermittelt hat; wir wollen es ihm unferseits au Dant anrechnen, daß er uns lehrt, auch die erufte Göttin ber Biffenfchaft mit den Bügen der Schönheit, in einem der Untile abgelaufchten Faltenwurfe ber Gewandung zu schauen. Bon den Franzosen hat er gelernt; er wird es nicht leugnen. Auch die leichte Grazie befitt er, welche zu ignorieren versteht, wo ber ichwerfällige Deutsche fich an Schwierigkeiten aufhält, bis er darüber zum Stolpern Manches Semmnis wird leife angedeutet, und vorsichtig fommt. geht der Berfaffer um basselbe berum, fo daß wir es taum bemerten. 3ch glaube, er lacht über bie Bebanten, welche um jeden

Preis den direkten Weg bahnen wollen und für Hinwegräumung des Riefelsteines den gleichen Araftaufwand einsehen, womit fie den Felsen sprengen. An mancher zierlichen und wenn auch bestimmten, doch immer liebenswürdigen und fashionabeln Fronie merkt man, daß wir noch mit demselben es zu thun haben, welcher vor Decennien am 68. Pfalm unserer ganzen Zunft in ihrer Not und Aunst ein Denkmal errichtet hat. Deutsche Lefer, welchen das französische Bibelwert von Reuß weniger bekannt ist, mögen darauf ausmerksam gemacht werden, daß er dort noch vor kurzem ben dramaturgischen Exegeten des Hohenliedes eine ähnliche, mir scheint, sehr lehrreiche und beherzigenswerte Lektion erteilte.

4. In den Anmertungen findet fich eine erftaunliche Fülle von Litteraturangaben. Der Berfaffer hat damit dem nicht fleinften unter feinen Werten, feiner mit besonderer Liebe gesammelten, mit ausgezeichneter Umficht geordneten und tatalogifierten Bibliothet ein bleibendes Dentmal gesett. 3ch citiere tein Buch und teine Differtation, ja nicht einmal einen Artikel aus irgendeiner Zeitfcrift, die ich nicht felbft befige, vielleicht höchftens mit einem halben Dutzend Ausnahmen, die nicht zu umgehn waren, und dabei habe ich meinen Vorrat durchaus nicht erschöpft" (S. x1). Wenige Brivatleute Deutschlands werden eine folche Bibliothet befigen, wie fie in fauberem und geschmactvollem Gewande ein halbes Stoctwert in bem geräumigen haufe bes Berfaffers füllt. nicht fo leicht mird man, da ber Berfasser nach einem ftreng eingehaltenen Blane nur auf die Bibelmiffenschaft dirett oder indirett fich Beziehendes gefammelt hat, irgendwo einen folchen Apparat der Bibelforschung beisammen finden. Möchte es dem Berfaffer, der feine Schätze mit feltener Liberalität jedem ihrer Bedürftigen erschließt, gefallen, bies Bert eines etwa fünfzigjährigen Sammelfleißes ungeschmälert in diefer Bufammenftellung auch fünftigen Geschlechtern feiner Baterstadt offen zu erhalten zum nicht geringsten nachruhme feines namens!

Allerdings ohne mein Augenwert speziell barauf zu richten, habe ich nur an wenigen Punkten Litterarisches vermißt. § 25 wäre Richms Handwörterbuch, § 67 Ebers "Durch Gosen zum Sinai" zu erwähnen gewesen. Bei Besprechung ber angeblichen Metrik § 125 ist Bickell zu vermiffen, unter der Litteratur über den Salomonischen Tempel § 167 de Bogüé, § 218 Friedr. Delitisch über die Lage des Paradieses. § 224 oder wo sonst von B. Sacharja die Rede ist (§§ 269. 365), habe ich Stades Untersuchung nicht erwähnt gesunden, § 250 unter der Litteratur zu Jesaja Nägelsbach und auch sonst nennenswerte Teile des Langeschen Bibelwerkes vermißt, ebenso § 441 zu Roheleth Delitsch, § 464 zu Daniel Hitzg. Neftles Artikel § 420 ist vom Jahre 1879 (nicht 59). An wenigen Stellen scheint mir der Verfassfer, nur um seine Leser durch Ausstischung einer Kuriossität zu erheitern, Schriften erwähut zu haben, deren Namen der Würde dieses Werkes nicht entsprechen, wie S. 91 G. Seyffarths astronomische Träumereien.

II.

1. Der Stoff ist gruppiert nach den vier Perioden der Helben, ber Propheten, der Priefter und der Schriftgelehrten. Natürlich geht auch für den Berfasser eine Wirtsamkeit der Priefter schon neben derjenigen der Propheten her; aber auch dann, wenn man dieser älteren priefterlichen Thätigkeit einen größeren Umfang und ein tieferes Eingreisen zuschreibt als der Berfasser (Ref. sieht sich hierzu genötigt), sind es doch erst seit dem Exile (von hier an datiert Reuß die "Zeit der Priefter") die Kohanim, welche dem jüdischen Bolt ihren Stempel aufdrücken. Umgekehrt ragen die Propheten ihrerseits noch hinüber in die folgende Periode. Wie der Berfasser feits noch hinüber in die folgende Periode. Wie der Berfasser seiten vier Zeiten verstanden wissen will, ersieht man am besten aus dieser Charakterisserung derselben: "das Bolt als Subjekt, die Offenbarung als Mittel, der Kultus als Form, das Gest als Ergebnis: Individualismus, Idealismus, Formalismus, Traditionalismus" (S. 31).

Zunächft wird Stammes- und Volksgeschichte bargestellt. Von Litteratur ist, indem verneint wird, daß es sich um solche handle, erst von S. 70 an (Moses, Josua), positiv erst S. 118 (Deboralied) die Rede. Der Berfasser läßt § 37 "die semitischen Bölker ihrer Sprache nach mit den indogermanischen verwandt sein". Möglich, aber nicht erwiesen. Jedessalls aber wären nicht zum Belege,

was wohl nur der Popularisierung zuliede geschehen ist, de utsche Börter: "Erde, sechs, sieden, Horn, hallen" u. s. w. anzuführen gewesen, da die arischen Grundformen anders lauteten. Im allgemeinen tritt das Sprachgeschichtliche in diesem Buche mit Wissen und Willen des Verfassers (S. XII) in den Huche mit Wissen der Stamm Levi, abgeschen vom Pentatench, "erst seit David allmählich (denn mit den Fabeln der Chronik lassen wir uns nicht abspeisen)" in der Geschichte "zum Vorschein kömmt" (S. 64), scheint mir mit Rücksicht auf Richt. 17 f. zu viel gesagt; doch vgl. S. 127 ("Levit" Richt. 17 f. vielleicht Berussname?).

Sehr beachtenswert ift das Urteil des Berfassers über die Birtfamteit Mofes, weit positiver, als es hentzutage Mobe wirb, barüber zu urteilen. Ich ftimme burchaus bei und ftelle ber Bichtigfeit des Gegenftandes wegen eine Reihe charatteriftifcher Außerungen zufammen: ber Berfaffer findet fich "ichlechterdings nicht veranlaßt, an ber Eriftenz des Mannes Mofe zu zweifeln; jedenfalls tann feine Wirtfamteit, welche fie nun auch gemefen fein mag, nicht eine bloße Filtion jüngerer Jahrhunderte fein, und die fpäter ins helle Licht der Geschichte tretenden Beftrebungen ber Propheten weifen ihren Unfängen nach auf einen frühern Beitpuntt, welchen wir eben nirgends in ber fonft betannten nachmosaischen Beriode aufzufinden vermögen" (S. 69). "Mofe murbe für alle Zeiten der Gefetgeber 3sraels; für uns nicht in dem Sinne, daß feine hand niedergeschrieben hätte, mas wir jest noch in bem beiligen Lehr- und Rechtsbuch bes Boltes beifammen lefen tonnen, auch nicht in dem andern, daß von ihm wenigstens mündlich alles fo angeordnet und bis ins fleinfte herab beftimmt worden wäre, mas feine Nachfolger aulest fammelten und aufzeichneten . . . Aber fein Beift, darin eben als ein göttlicher fich erweifend, beherrichte bas Urteil der Jahrhunderte und drückte ber nationalen Entwickelung Stempel und Richtung auf" (S. 70). "Ihm gehörte zweifelsohne bie Regel und Ordnung des Gottesbienftes, wie fie nachmals in Jorael beftand, wenigftens ihren Grundzügen nach, ober genauer gesagt, die engere Beziehung meist uralter heiliger Gebräuche, zu

welchen vielleicht auch die Beschneidung zu rechnen ift, zu den beffern religiöfen 3deen" (S. 80). .... möglich bleibt, daß fein Einfluß auf eine beffere und feftere Geftaltung des gefellichaftlichen Rechtshertommens fich erftreckt hat, mare es auch nur durch gelegentlich eingeholte Entscheidungen einzelner Fälle, welche bann auch für ähnliche gelten tonnten. Und daß bie alfo gegründete bürgerliche Ordnung eine fittliche Grundlage hatte . . ., dies liegt für das fpäter geschriebene Gefet fo flar am Tage, bag ber Trieb bazu füglich ichon an ben Anfana gerückt werden mag" (S. 82). "Sei es nun viel oder wenig, mas durch Dofen eingeführt und gefördert murde, jedenfalls haben wir uns fein Birten als das eines Bropheten au benten, eines Mannes, der in der Rraft des abttlichen Geiftes, bie in ihm war und aus ihm sprach, und als folcher anerkannt, in lebendigem Bertehr mit den Zeit- und Boltsgenoffen ftand, mie und wo fein Wort fie erreichen tonnte" (S. 87). - Man fieht icon aus diefen Anführungen, das Bild des Mofes ift bier mit viel bestimmteren Umriffen gezeichnet, die spezifisch altteftamentliche Religion und ihr Rultus ift hier viel ficherer durch Mofes vermittelt gedacht als 3. B. bei Ruenen. Nicht erft die Propheten bes achten oder auch des neunten Jahrhunderts haben demnach, wie man neuerdings vielfach annimmt, bem israelitischen Bolte feinen eigentümlichen religiöfen Stempel aufgedrückt. 3ch ftimme dem Berfaffer burchaus bei, und tann ohne eine folche Mofaifche Grundlage weder die altteftamentliche Anschauung von den Anfängen ber israelitischen Religion noch bas Auftreten eines Amos und Hofea begreifen. Bat mit Mofes eine festere und genauere Ordnung des Rultus begonnen, fo wird die Arbeit feiner meiteren Ausgestaltung von da an nicht geruht haben. Wir haben also anzunehmen eine neben der prophetischen Thätigkeit hergehende wie eine ihr vorauss, gehende Ausbildung der Gottesdienstordnung; jene fand naturgemäß bei ber Priefterschaft ihre Pflege. Reuß bemertt bies ausbrücklich: "Daß . . . das Bestehn einer levitischen Tradition inbetreff ber Ritualien, icon in der Königszeit nicht geleugnet werden foll, verfteht fich von felbst; nur von einem schriftlichen, offiziellen, heiligen Coder diefer Art tann teine Rede fein" (S. 76). Bon einem "offiziellen", b. h. für das ganze Bolt bindenben, Coder ber

Ritualien vor Esra gewiß nicht. Aber follte von Mofes bis auf Esra die Reihe der Jahrhunderte hindurch, in welchen ber Rultus aus dem wandernden Orakelzelte des Nomadenvolkes einzog in die festen Gotteshäufer von Siloh, Bethel, Dan und hernach im jerufalemischen Tempel ein mit besonderem Bompe ausgestattetes tönigliches Seiligtum fand, - follte in all diefer Zeit nur die Tradition des "Mofaifchen" die Rluft überbrücken zwifchen Mojes und Esra? Es will mir, die Sache ganz allgemein angefeben, ohne Rudficht auf die Beschaffenheit des pentateuchischen. Brieftercoder, fcmerlich denkbar erscheinen, daß nicht ichon die große und mächtige (man dente ichon an Jojada) Briefterichaft des Salomonifchen Tempels den Berfuch der Fizierung ihrer Rultusvorschriften gemacht haben follte, und dag nicht Beftandteile folcher porexilischer Sammlungen in dem von Esra veröffentlichten Ritual. gefete erhalten fein follten. Bundesbuch und Deuteronomium find folche Fixierungen nicht; benn die Außerlichkeiten des Rultus find in ihnen Nebensache. - Aber, ich weife noch einmal darauf bin, Reuß fteht in einem fehr bedeutsamen Gegensate zu denjenigen, welche feine Bentateuch-Sypothefe aufgenommen und fortgeführt haben. Anders als bei Ruenen, Bellhaufen und vielen neueren handelt es fich bei ihm mehr um eine litteraturgeschichtliche Frage. Seine Darftellung ber Rultus geschichte fteht ber älteren bedeutend näher. Sch meinerseits tann nicht umbin, in diesem historischen Urteile, wie auch anderwärts in der besonnenen Burüchaltung des Berfaffers, gefunderen Geschichtsfinn zu ertennen als bei der Mehrzahl ber jüngeren alttestamentlichen Rritiker. Diefen Charakterzug des Buches begrüße ich mit befonderer Freude.

Die Abfaffung des Liedes Richt. Rap. 5 durch Debora selbst hat, entgegen der Bemerkung S. 119, schon Wellhausen (Bleek, 4. Austl.) in Abrede gestellt. Seine mit Reuß vielsach zusammentreffenden Argumente sind durchaus überzeugend.

2. Die "Zeit der Propheten" wird vom Königtum Davids an batiert, wofür offenbar die Anschauung maßgebend war, daß der mächtige Gottesmann Samuel, eine neue Beriode einleitend, doch seiner eigenen Person nach mehr noch der älteren angehört. — Die Verneinung der Davidischen Absassung von Pf. 18 (S. 186) bedürfte irgendwelcher Begründung (boch vgl. S. 348). - Die Behauptung S. 196, das Innere des Salomonifchen Tempels fei "den Ungeweihten unzugänglich" gewefen, überträgt auffallenderweife Borfdriften für die Stiftshutte des Brieftercoder auf die Salomonische Zeit. - "Darstellung der Gottheit" (S. 196) maren die Cherubsfiguren des Tempels nicht, auch nicht aus folcher Darstellung entstanden. - Die Anfetung des Jakobsegens in die Salomonifche Zeit (S. 200 f.) scheint mir denfelben zu tief hinabzurücken wegen des über Levi Gefagten, auch mohl wegen des boch wahrscheinlich als haupttultusort gedachten Siloh ("fo lange man tommt nach Siloh"?). - Das ohne Zweifel ältefte der uns erhaltenen Gefetbücher, das Bundesbuch "Er. 21, 1 - 23, 13" balt Reuß vermutungsweise für das unter Jofaphat "promulgierte Landrecht" (2 Chr. 17, 7ff., S. 231). Es ift aber taum zu vertennen, daß auch Er. 20, 22 ff. zum Bundesbuche gehörte Sollte nun nicht in einem vom judaischen Rönige (S. 232). ausaeaangenen Gefetbuche, anders als es hier geschieht, irgendwie ein Borrang des jerufalemischen Tempels vor den anderen Heilig= tümern zu erwarten fein? Eher scheint mir das Bundesbuch älter zu fein.

Als ältefter Brophet wird Joel angefest, als Zeitgenoffe bes Joas von Juda. Doch geschieht es "nicht mit voller Überzeugung". Unter allen anderen Anfegungen scheint bem Berfaffer allein die entgegengesetzte in Betracht zu tommen, welche bem Joel unter ben Propheten die lette Stelle anmeift (S. 243). 3ch teile durchaus ben Standpunkt bes Berfaffers in feinem Schwanken wie in feinem Endurteil; die bestehenden Schwierigkeiten und das den Ausschlag Gebende scheinen mir von demfelben richtig und präcife formuliert "3ch gestehe, daß für mich von jeher ber ichmermiegenbfte au fein. Grund gegen ein höheres Alter in der flaren, leichtverständlichen, fließenden Sprache lag, wie ich mir biefelbe bei einem Borgänger von Amos und Hofea nicht wohl denten konnte. Und ich möchte denfelben auch jest noch in die Bagichale werfen, obgleich bie gegnerische Kritik darauf zu verzichten scheint" (S. 244). Ferner fcheint bedeutsam für fpate Zeit: "Bon Ephraim ift teine Spur mehr ; bie Juden find bereits in alle Belt gerftreut ; fie haben teinen König, nur noch Älteste; Stadt und Tempel existieren, aber nur inmitten eines ganz kleinen Gebietes, in dessen Grenzen man es überall hört, wenn zu Jerusalem die Trompete geblasen wird. Der Kultus ist da die Hauptsache, und dabei wird am meisten auf das Fasten gehalten. Namentlich aber werden dem Bolke keine besonderen Borwürfe gemacht; von Gögendienst, von den Höhen, wie doch zu Amos' und Hoseas Zeit ist nicht die Rede" (S. 245 f.). Entscheidend ist trotz alledem für den Berfasser das anscheinende Abhängigkeitsverhältnis des Amos (S. 244) und namentlich die Schilderung der Bölkerwelt bei Joel, der Umstand, "daß er als Feinde Judas, über welche Jahweh Gericht halten will, nur Edomiter, Ägypter, Philister und Phönizier nennt, ausdrücklich die beiden letzten als Stlavenhändler: nicht aber Sprer und Alfiprer". Die Erwähnung Jawans macht keine Schwierigkeiten (S. 245).

Den Jehowiften (Jahwiften) fest Reuß an in ber Blütezeit ber Dag G. 250 Deut. 33 in der Charafteriftit desfelben Nimfiden. verwertet wird, ift doch wohl ein Bersehen, obgleich nach S. 254 Deut. 33 dem Jehowisten "ungefähr gleichzeitig" ift. — Sehr fcmankend, mir fcheint, etwas dürftig, ift § 215 die Darftellung bes Berhältniffes vom fogen. zweiten Elohiften zum Jehomiften ausaefallen. Reuß ift nicht für die Ergänzungshypothefe; über bas Altersverhältnis entscheidet er fich nicht. Wenn alfo nach S. 75 Röldete u. a. "bewiefen" haben, daß der "fogen, zweite Elohift älter war als der Jehowist", jo scheint dies nur aus dem Sinne jener Rrititer geredet ju fein. Die nicht der priefterlichen Schrift angehörenden Bestandteile ber Urgeschichte vor Gen. Rap. 12 find nach Reuß wie nach Bellhaufen (ber hier mohl zu nennen gewefen wäre) nicht ober boch nur teilweife jehowistisch (S. 255). Jedesfalls ift auch nach Reuf anderen Urfprungs Rap. 2, 4b bis 3, 24. Bellhaufen icheint mir dies bewiefen zu haben. Db fich nicht aber Reuß darin irrt, daß diefer Mythos oder nach Reuß vielmehr diefe Allegorie eine Schöpfungsgeschichte und bie Erzählung eines einmaligen Sündenfalles gar nicht fein wolle und erft von einem Redattor in diefer Beife migverftanden murde (S. 257 f.)?

Theol. Stub. Jahrg. 1888.

ł

g

1.

5

, **...** 

Ľ

مور. مور

•

j,

2

٢.

. مىلا

Ift nicht Joel ber ältefte unter ben in Schriften erhaftenen Bropheten, fo ift es Amos; barüber befteht (von Dbadia barf man, meine ich, abfehen) teine Frage. Nicht fo allgemein wird anertannt werben, daß bes Amos Buch "nicht barnach ausficht, als ob ihm nichts Uhnliches vorausgegangen wäre". Mir fcheint diefe Beobachtung fehr richtig und fehr beachtenswert: "Gleich bas erfte Blatt beruft fich auf frühere Beisfagungen, und überhaupt fest das Ganze eine bereits gangbare Ideeureihe voraus, bie weder bem Schriftsteller noch feinem Bublitum neu mar. Schon feine Erflärung, er fei meder ein Brophet noch Brophetenfchiner, murbe genügen, jene Borftellung abzuweifen" (S. 263). - Daß Renf. auch durch Bellhaufen (Bleet, 4. Aufl.) von bem Regtismus ber Che des Hofea fich nicht hat überzeugen laffen (S. 264 f.), befrembet mich. Es ift nur tonfequent, daß der Berfaffer geneigt ift, auch bie Rinder des Jesaja für Symbole zu nehmen (S. 308). Wie dies namentlich für Schearjaschub möglich fein foll, febe ich nicht ein. - Der Autor von Sach. Rap. 9-11 ift nach Reuf gleichzeitig mit Hofen (G. 266). Stades Begengrunde fcheinen überfehen worden au fein. Ich meinerfeits ftimme trot berfelben bem Urteile von Reuf bei, baf Rap. 9-11 ber Zeit angehören, "wo noch beibe Bruchteile ber Ration neben einander beftanden, mit ihren Rönigen und Göttern, wie mit eitlen haffmungen auf fiegreiche Bergeltungstriege" (S. 266). Der Abichnitt Sach. Rap. 12-14 gehört nach Reuß "vielleicht" ber Beit bes Manaffe an, jebesfalls ber Beit nach Ephraims und vor Judas Untergang (S. 832 ff.). 3ch vermag noch jest 12, 11 nur vom Tobe Jofins zu verftehen.

Am weuigsten begreislich unter den litteraturgeschichtlichen Urteilen von Reuß ist mir das über Buch Rmth gefällte (S. 292 ff.), welches, gleichzeitig etwa mit Hob, in die Zeis des Jesaja verlegt wird, turz nach dem Falle Ephraims. Es soll eine politische Tendenzschrift sein, indem es den im Lande gebliebenen Nest Ephraims auffordert, sich dem judäischen Reich anzuschließen. Der Schne des Boas ist von seinem Bater her Judäer, aber, als von Noomi adoptiert, Ephraimit. Ephratim nämlich (1, 2) bezeichnet nicht die Männer von Bethlehem Ephrata, sondern die Ephraimiten, "sei es nun das wirklich zu Bethlehem solche (Ephraimiten) angestedelt

waren, oder bag mit bem Ramen Efrata gesptelt wird" (S. 297). Ilis die Rachtommen bes Boas, die Davididen find Erben Ephraims Reuß zeigt in feiner Perfon, daß es möglich ift, pon Noomi her. bie Erzählung fo zu verftehen. Db aber ber Antor bes Büchleins anf allgemeines Berftändnis einer folchen Allegorie rechnen fonnte. to baff er feinen Rwed 'irgendwie erreicht batte? Stch tann nur Die eine Tendeng in dem Buche ertennen, ben Rönig David gu verberrlichen durch die Erzählung von feiner Uhmmutter. -- Richt mit voller Sicherheit wird in die Zeit der Endlataftrophe Ephraims auch das Samnelbuch verlegt (S. 298 ff.) mit Ausnahme der vier letten Rapitel, welche deutlich ein fpäterer Anhang find (G. 303). Es ontgeht dem Berfaffer nicht, daß das Buch in feiner vorliegenben Geftalt mit bem Ronigsbuche zufammengearbeitet ift und bag die Redaktion des letzteren erft in die exilifche Beit fällt. 36 bezweifle die Berechtigung, vor biefer Busammenarbeitung bas Semuelbuch als ein Banges vorauszufegen. Bellhaufen, deffen Rritif biefes Buches (Bleet, 4. Auff.) ich in ihren Grundzügen zu dem überzeugendften rechne, mas er geschrieben, fcheint mir beffen Entftehung aus drei gesonderten Buchern, einer Geschichte Gauls und meier verfchiedener Gefcichten Davids nachgemiefen zu haben. Nichts weift barauf bin, baf diefe brei Elemente von einer früheren Band verbunden murben als berjenigen, wolche die Fortfetung der Rönigegefchichte hinzufügte. Daß die Redattion bes Samuelbuches als eines Ganzen "vordeuteronomifch" fet (G. 299), wird irrig daraus gefolgert, daß der Gedante ber Rultuszentralifation fehlt. Auch der deuteronomistifche Redattor des Ronigsbuches läßt diefen erft mit bem Baue des Salomonischen Tempels prattisch werden (1 Rön. 3, 2). Stilliftifc untlar ift G. 203 1. A. "biefem zweiten Buche". Boldes?

Rach der Besprechung der Propheten Jesaja und Micha, für dessen Integrität Neuß eintritt (S. 313ff.), wirft der Verfasser einen Rückblict auf die Theologie der Propheten (S. 315 ff.). Sehr beherzigenswert gegenüber der modernen Liebhaberei für Lehrbegriffe der einzelnen Propheten ist die Erktärung: "Wir sind überzeugt, daß die wesentlichen Elemente der prophetischen Gesantanschauung älter sind als unsere ältesten Zeugen" (S. 316). Es

scheint mir bies fehr richtig. Dennoch aber will mich bedünken, als habe Reuß den Einfluß der uns noch vorliegenden Bropheten nicht eingreifend genug dargestellt. Auch die Bredigt Refu bot, von feinem versönlichen Berhältniffe zum Gottesreiche abgefeben, nicht absolut Neues, und bennoch mar fie als Ganzes ein Neues. An geringerem Make wird dasselbe von der Bredigt der Bropheten aelten. Es geht dies hervor aus einer Bergleichung derfelben mit bem, mas mir aus den hiftorischen Schriften als früheren Boltsglauben retonstruieren tonnen, wie mit bem, mas wir aus ben Brophetenschriften felbst als bie zeitgenöffische Anschauung erfehen. Sogar die Bende, welche mit der Bredigt des Jeremia beginnt - Reuß nennt ihn mit Recht den größten unter den Bropheten -... scheint mir vom Verfasser nicht genugsam hervorgehoben zu fein. Ift hier bei Reuß ein Mangel zu finden, fo hängt er damit zufammen, daß derfelbe die Propheten zu fehr als Schriftfteller, zu wenig als Brediger denkt. Natürlich meine auch ich, daß manches Brophetenwort nicht in der uns vorliegenden Form tann geredet worden fein und daß manches, namentlich bei den späteren Propheten, von Anfang an nur schriftlich existiert hat. Es handelt fich nur um ein Dehr oder Beniger. - Unfer hiftorifches Urteil über des Berfaffers Brophetengestalten fteht in engem Ronner mit bem äfthetischen, welches ich mir erlaubte.

Das Richterbuch, von Einleitung und Anhängen abzuschen, also 2, 6—16. 31 ist nach dem Verfasser jünger als das Samuelbuch, aber ebenfalls noch vordeuteronomisch (S. 339). Sollte wirklich gleich der Anfang 2, 6 ff., der sich so ganz in deuteronomischen Wendungen bewegt, der vorjostanischen Zeit angehören? Ich kann mich mit vielen anderen dem Eindrucke nicht entziehen, daß die Redaktion wie von Buch Josu und Königsbuch (so auch Reuß), ebenso nicht minder die des Richter- und des Samuelbuches in Abhängigkeit stand vom Deuteronomium. S. 342 hat der Verfasser den Anhang Richter Kap. 17 f. zu spät angeset, übersehend, daß 18, 30 eine Glosse ist under Schlaufen).

Bu ben besonders beachtenswerten Partieen rechne ich bie über das Deuteronomium (S. 349 ff.). Reuß fieht richtig, daß dasfelbe nicht ein Wert der jerufalemischen Briefterschaft zur Zeit

bes Jofia ift: denn die den Badofiden unbequeme Gleichstellung ber gandpriefter, welche das Deuteronomium fordert, wurde nach 2 Rön. 23, 9 in der Reform des Josia nicht durchaeführt, ohne Zweifel unter bem Ginfluffe ber Tempelpriefterichaft. Bielmehr find "die Bropheten die eigentlichen Berfaffer der deuteronomischen Gefetzgebung" (S. 350). Das neugefundene Buch mar meniger ein Gefets als ein "Lehrbuch für das Bolt, ein Ratechismus ber Religion und Moral aus der Schule der Propheten" (S. 359). Diefe im Gegenfatz zu vielen neueren Darftellungen ftebende Anschauung ist fehr wichtig. Es ist hiernach annehmbar, daß zur gleichen Zeit wie das Deuteronomium oder ichon früher in den Rreifen ber jerufalemifchen Briefterichaft Rultusorbnungen entftanben, welche von der bes Deuteronomiums wefentlich verschieden Dabei ware nicht auffällig, wenn diese jerufalemischen maren. Ritualiensammlungen einen ausgebildeteren Opferdienst voraussetten als bas Deuteronomium. - Man wende nicht ein, daß der jerufalemische Oberpriefter Hillia es mar, welcher bas deuteronomische Gefetz ans Licht zog. Er mochte dasselbe bong fide als das Mofaifche Gefetz begrüßen, obwohl die Beftimmungen desfelben den Tendenzen feiner Rafte nur in bem einen Buntte ber Rultuszentralifation entsprachen. Wer weiß überdies, ob nicht etwa Billia über jene Tendenzen erhaben war? Der Erfola zeigt, daß das ben Baboliben Unbequeme bes Gefetes ohne Schwierigfeit ju ignorieren war. Demnach giebt auch Reuß ju: "Es ift neuerdings bie Borftellung empfohlen worden, daß die fogen. elohiftifche ... Besethgebung, trot ihrer Berschiedenheit von der beuteronomischen, nicht notwendig als eine jüngere zu betrachten fei; fie könnte ja mit letterer gleichzeitig entstanden und parallel gegangen fein. Benn bamit gefagt werden will, daß bereits in vorezilischer Zeit bie Briefter zu Jerufalem eine mehr oder weniger fefte Rultordnung befolgten, fo tonnten wir dies füglich gelten laffen" (S. 365). Wenn Reuß hinzufügt: "Aber babei an einen offiziell redigierten Cober zu denten, von dem etwa gar die Berfasser des Deuteronomiums nichts gewußt hätten und vice versa, das geht nicht wohl an", fo liegen die Gründe für diese Einschräntung in feiner Beurteilung ber elohistischen Gesetzgebung an und für fich und in

ihrem Berhältniffe an Gzechiel. In einen "offiziell redigierten Coder" deuten auch wir nicht; denn das Deuteronomium ist zur Beit bes Jofia bas Gefes Mofes! Richt ausgefchloffen aber halte ich eine andersartige in jerufalemifden Briefterfreifen furfierende Fixierung der am Tempel bereits bestehenden oder boch von deffen Briefterschaft gewünschten Rultusordnung. Des man nicht fie anftatt des Deuteronomiums als Mosaisches Gesets an das Licht treten lief, tonnte febr einfach barin begründet fein, daß die Urfprünge jenes priefterlichen Gefetzes damals noch zu flar am Tage lagen. Das die elobistifche Gefetzgebung nicht erft exilifch ober nacherilifch ift, fchließen wir zunächft aus der Urt, wie diefelbe mit dem Deuteronomium und mit dem jehomiftifchen Buche perbunden ift. Wie feltfam mare es boch, wenn ber offenbar bem Deuteronomium zeitlich nicht zu ferne ftehende (nach Reuß noch por bem Exile arbeitende) Redaltor des deuteronomifchen Gefetes (ich bente aus mehrfachen Gründen eher bas Eril als feine Zeit) basfelbe nur mit dem jehowiftischen Budge verbunden hatte in der Beife, daß er das vom Horeb ergangene Gefet nicht dem Berichte vom Buftenzuge einverleibte, fondern als eine Abfchiebsrebe an das Ende des Lebens Mofes stellte (S. 383 f.). Reuf bemerft: "Dağ das ältere aus Jofijas Zeit ftammende Gefetzbuch bei der letten Anordnung hinter das jüngere des Esra [elohiftifches Gefetz] gerückt murde, erklärt fich ganz einfach aus dem Umftande, daß es den Schauplatz in die Nachbarschaft Kanaans und ans Ende bes Lebens Mofes verlegt, und nicht an den Singi" (S. 477). Bang einfach? Aber die Frage ift, weshalb der Deuteronomiter oder vielmehr nicht diefer, fondern der Redaktor des Deuteronomiums dem Josianischen Gesete jene zeitliche und lotale Stellung in der Mosesgeschichte aumies. Darauf giebt Reuß teine Antwort. Diefe Stellung vermag ich nur daraus zu ertlären, daß ichon für den deuteronomistischen Redaktor das Deuteronomium als eine Refapitulation der eigentlichen Gesetzebung erschien, daß alfo ichon ihm ein anderer Coder vorlag. Das fleine Bundesbuch tann ihm unmöglich als das eigentliche Sinaigefetz gegolten haben; als Retapitulation der Gesethaebung läßt sich das Deuteronomium nur werten dem großen elohiftischen Gefete gegenüber. Un dasjenige

838

Gesetzbuch, welchem &ev. Kap. 17-26 angehörte, können wir nicht denken, als ob diefes für den deuteronomistischen Redaktor das eigentliche (zuerft verlündete) Gesetz des Sinai oder Horeb gewesen wäre, da sich keine Spur einer deuteronomistischen oder auch jehowisttischen Redaktion dieses Coder findet. Mir weuigstens scheint (anders als Dillmann), daß uns dasselbe nur in elohistischer Überarbeitung (verbunden mit dem Prieftercoder) vorliegt.

Das für die Zeitbestimmung des Nahum (Reuß stellt ihn weben Jeremia und den Deuteronomiker) wichtige Datum des Untergangs No-Amons (Theben), ist nicht so ganz unbezeugt, wie Neuß (S. 369) annimmt. Rach affprischer Angabe wäre dasselbe stwa das Jahr 663 (Schrader, R. A. T., 2. Aufl., S. 449 ff.).

l

ł

3. Mit der Redaktion des Deuteronomiums und (der älteren [?] denteronomistischen) des Buches Jofua fchließt die "Zeit der Bropheten". Rlagelieder und Ezechiel leiten die "Beit ver Briefter" Dafür, das Ezechiel die Brücke bilde vom Deuteronomium ein. zum Brieftercoder als dem jüngeren, ift auch für Reug wie für Graf, Ruenen u. a. ein hauptargument die vermeintliche Beobachtung. bag Euchiel ben Unterschied amischen Prieftern und Leviten erft fchaffe (G. 416). Es ift bies ber eigentliche Angelpunkt ber Reußschen Oppothefe. Aber Ezechiel ftellt nicht im mindeften in Ubrebe, daß am jernfalemischen Tennbel eine Unterscheidung von eigentlichen Brieftern (Zadoliden) und Tempeldienern bestand, wobei natürlich abzuschen ift von den deutlich erwähnten Tempelfflaven. Die nicht-jadotibifchen Leviten, welche nach Ezechiel früher Priefter waren, nach feinent Gefetze aber nicht mehr fein follen, find (das ift allgemein anerkannt) bie früheren Böhenpriefter, welche auf Grund des Deuteronomiums eine Zulaffung zu dem jerufalemischen Rultus beanspruchen konnten. Wenn diese "Lewiten" nicht mehr Priefter fein follen, fo fchließt bas boch nicht aus, daß ichon vorher am jerufalemischen Tempel nur eine bestimmte Familie feiner Leviten des eigentlichen Priefteramtes gewaltet hatte. Die "Leviten " .des Brieftercoder find die Sänger und Thorhüter des Tempels, welche nach Buch Esra und Nehemia aus dem Exil zurücktehrten, alfo ichon vorher bestanden. Es ift deutlich; denn das Sängergeschlecht der Rorachiden gehört zu ben "Leviten" des

889

Prieftercoder, steht in nahem verwandtschaftlichem Berhältnisse zu ber eigentlichen Priesterschaft und hadert noch mit dieser um die Gleichberechtigung. Die von Ezechiel zu "Leviten" degradierten find, meine ich, eine neue Größe, von welcher der Priestercoder gar nicht redet, weil sie zu seiner Zeit für den jerusalemischen Kultus nicht in Betracht kam.

Nach Ezechiel, Haggai und Sacharja sett Reuß den Obadja an (S. 448 ff.); mir scheint, zu spät, da der Haß gegen die Helfer am Werke der Zerstörung Jerusalems noch so lebendig ift. Ganz klar finde ich die für die kleine Schrift gegebene Kritik nicht. Wenn die Parallelstelle bei Jeremia "lückenhaft erscheint, fast wie ein Excerpt" (S. 450), so sollte man doch meinen, Jeremia habe Obadja 1—8 vor sich gehabt. Dennoch ist dies nach Reuß nicht der Fall, sondern "Obadjas Schrift nichts weiter als eine Rompilation" (S. 451), auch aus Jeremia. Mir scheint für B. 1—8 die Annahme einer (dem Jeremia und Obadja vorliegenden) älteren Quelle notwendig.

Als Mittelglied zwischen Ezechiel und Esra wird das kleine Gesetzuch Lev. Kap. 17—26 gewertet (S. 452). Dabei ver= stehe ich nicht die Argumentation, daß es älter als Ezechiel deshalb nicht sein könne, weil es demselben unbekannt geblieben oder von ihm nicht beachtet worden wäre, obgleich ihm so vielsach verwandt (S. 454). Wenn auch Ezechiel auf ein ihm vorliegendes Kultusgesetz sich nicht beruft, so scheidt mir doch nichts der Annahme im Wege zu stehen, daß er ein solches kannte und benützte. Dill= manns Beweissführung für vordeuteronomischen Ursprung des Grund= steactes von Lev. Kap. 17—26 hat mich überzeugt. Ist auch der Priestercoder in seinen Grundbestandteilen vor-ezechielisch, so schein doch noch Ezechiel das Gesetzuch, welchem Lev. Kap. 17—26 angehörte, in seiner Besonderung gekannt zu haben.

Mit Esra find wir endlich an dem Zeitpunkt angelangt, wo nach Reuß das von den ersten Blättern dieser Litteraturgeschichte an negativerweise besprochene große Kultusgesetz in Sicht tritt (S. 460 ff.), nicht in die Vollendung; denn sehr bestimmt und von Wellhausen wesentlich sich unterscheidend, denkt Reuß zu Esras Zeit nur die Anfänge dieser Gesetzgebung entstanden. Die sichere

Barallele, welche nach Wellhaufen die Berlefung des Gefetes unter Nehemia und Esra mit der unter Josia bieten foll zur Fixierung ber Entstehungszeit des Prieftercoder, wird alfo doch einigermaßen mieber unficher. Bon bem abzuseben, mas Reuf für fpätere Reiten referviert (S. 387), behält meines Grachtens die bier gegebene Darftellung von der Entstehung des Prieftercoder unter Esra etwas Unbefriedigendes. Nachdem wir vom Anfang des Buches an Bolemit gelefen gegen andere Anfegungen biefes Coder, erwarten mir nun ben pofitiven Beweis, daß nur und gang zu Esras Zeit die vielbesprochene Größe paßt. Dies Bositive ift verhältnismäßig färglich behandelt, und Referent muß gestehen, daß er fich nicht gang ohne Bermunderung unvermutet am Ende der lange vorbereiteten Bentateuchfrage fab. 3ch weiß nicht, ob auch Lefer fo urteilen werden, welche die fritischen Anschauungen des Berfassers in weiterem Umfange teilen. 3ch meinerfeits tonftatiere jenes Bermiffen dantbarft. In der That scheint mir die Zeit des Esra sehr wenig barnach auszusehen, als ob fie den Brieftercoder erzeugt hatte. Als Boltsgefetbuch ift er damals zuerft protlamiert worden, das unterliegt teinem Zweifel. Dieje Beröffentlichung wird nicht gefchehen fein ohne vorhergebende Revision, welche einzelne oder auch manche Zufäte nötig finden mochte. "Der Prieftercoder ift eine Sammlung von Gefeten verschiedenen Urfprungs" (S. 463), wir zweifeln nicht daran. Es ift damit die Berechtigung gegeben, trotz unferes Zugeständniffes an die moderne Anschauung von Esras Berhältniffe zum Brieftercober nach älteren Beftandteilen Die Darstellung der Briefterverhältniffe desfelben zu fuchen. - alfo das eigentliche Gerüft des Brieftercoder - rechnen wir Die beiden Rlaffen der Priefter und Leviten im Gefete dabin. paffen ichlecht für eine Zeit, welche neben den Prieftern drei oder zwei Rategorieen des Tempelpersonals tannte: Leviten und, (von ihnen verschieden) als-eigentliche Tempeldiener, Sänger und Thor-Die angeblich nur den Zadofiden entgegenkommende Ausbüter. ermählung der Aaroniden mare fehr unvorfichtig gemefen zu einer Reit, wo das nichtzadofibische, aber nach bem Brieftercoder aaronitifche Haus Ithamar noch eriftierte (Esra 8, 2). Der Prieftercober, wann immer entstanden, ift - alle geben es zu - idealifierend, nicht ber Birflichteit fich aubequemend. Beshalb bas zu einer Beit mie die Esras, mo ein priefterlicher Gefengeber erreichen tonnte, was irgend in feinem Intereffe erreichbar? Senes mas prattifche Berfahren ift verftändlicher aus einer Zeit hermas, mo bie Briefterschaft noch entfernt war von dem Ginfinfie, welchen fie unter Esra befak, und aröheren Unlag hatte als damale, fich mit Buftfcblöffern ftatt mit der Birklichteit abzugeben. Bon allen Details aber abgesehen - man lefe die Refte von den Memoiren Esras und Rehemias --- : machen ihre Berfaffer, die terporragendften unter ihren Reitgenoffen, den Eindruck ichopferischer Geifter? 3ch alaube, das ein erneutes Studium der Bücher Esra und Nebemia. Die ich bei Bertretern der Reußichen Bypotheje mehrjach vernach. läffigt finde, ju Dodifitationen jener Ronftruttion nötigen wird. ---Bu ben Stücken des Brieftercoder, welche der nachezechielischen Zeit erft anzugehören icheinen, gable ich das Gefet vom Berföhnungstage. Reuß verlegt dasselbe in die nachnehemianische Zeit, weil Nehemia ein Berföhnungsfest feierte am 24., nicht am 10. Tage des siebenten Monates (S. 475). Deutlich scheint mir wenigstens bies, daß Ezschiel mit feiner einfacheren Berfohnungszeremonie ben Ritus von Lev. Rav. 16 uoch nicht tanute. 3ch acceptiere von Reuf bie Loslöfung von Lev. Rap. 16 aus dem Gros des Brieftercoder, obgleich fie nicht unbedeutende Schmierigfeiten verurfacht, worüber ich eine Erläuterung bei Reuß vermisse. Benn nicht E1. 30, 10, fo wird boch Rum. 29, 7-11 (beide Stellen läßt Reuf älter fein) von der Aufetung jenes Gefetes abhängig fein. Gleiches gilt für Lev. 23, 26-32, woribber Reuf fich nicht äußert.

Befremdend ist mir, daß erst nach Nehemia das Spruchbuch eingereiht ist (S. 487 ff.). Bou den drei Anhängen desselben will ich nicht reden; aber die voranstehenden größeren Spruchsammlungen weisen doch auf eine so gesande und träftige Dentungsart, wie sie dem nachezilischen Judentum schwerlich zuzutrauen tst. Daß "die einzelnen Sprüche, im großen und ganzen genommen, wenn auch uralte darunter sein mögen, gar nicht die Farbe der Prophetenzeit tragen" (S. 494), finde ich bei früherer Ansteung nicht auffallend. Die "Farbe der Prophetenzeit" kann hier doch mur

befagen die "Farbe der Propheten". Das Bürgertum wird jur Zeit der Propheten wesentlich anders gedacht und geredet haben als diese. — Mit Jona, Chronik (über deren Glaubwürdigkeit und Charakter sehr besonnen und masvoll geurteilt wird), den Anfängen der LXX, Roheleth, Jesus Sirach, Lobias schließt Reuß sein drittes Buch.

4. Das vierte Buch über "die Beit ber Schriftgelehrten" bietet, mas fonst unter dem Titel der veutestamentlichen Zeitgeichichte behandelt ju werden pflegt. Es icheinen mir für Rritik und Berftändnis der Epigonenlitteratur viele dantenswerte Beiträge geliefert zu fein. Die Verwebung ber litterarischen Geschichte mit der politischen ift bier besonders glänzend gelungen, die theologische Entwickelung reichlicher, icheint mir, als in den anderen Berioden Über Abgrenzung und Titel diefes Abschnittes liefte fich bebadit. ftreiten. Jene ift in ber Geschichte nicht allzu ficher an die Band gegeben. Der mattabäische Aufstand war das Maßgebende, um Die voranstehende Periode abzuschließen. Über den Namen fast der Berfasser: "Weun wir diese vierte Berlode die der Schriftgelehrten nennen, fo geschieht es nicht desmegen, weil diefe etwa auf dem Schauplay der Geschichte im Bordergrund flünden. Dies war um fo weniger ber Fall, als die großen Entscheidungen von gang anderer Seite und vormiegend von außen tamen. Bobl aber leitete uns die Betrachtung, daß nach dem Berschwinden der Propheten und nach dem sittlichen und politischen Bankrott der Babotiben, als der eigentlichen Repräfententen der Bierarchie, die dem Judentume eigentümliche geiftige Thätigkeit fich auf Studium und Gelehrsamteit tonzentrierte" (S. 568).

Ich hebe nur noch hervor, welchen Teilen des hebrätischen Alten Testamentes Reuß hier ihre Stelle angewiesen hat. Es sind Daniel, Esther und Pfalter. Daniel würde, so scheint mir, richtiger noch in der vorhergehenden Periode, innerhalb der maltabätischen Rämpfe, seine Stelle finden. Das Buch ist voch abgeschlossfen vor dem schon dort verichteten Tode des Antiochus. Reuß bestreitet dies nicht; er läßt aber "die einzelnen Abschnitte" zunächst gesondert veröffentlicht werden (S. 581). Die dem Buch angewiessene Stelle bezieht sich also nur auf die Sammlung. Ich zweifle an einer ursprünglichen Ausgabe in losen Blättern, da dieselben in der Bereinzelung großenteils unverständlich gewesen wären. Über die dem Psalter angewiesene Stelle will ich oft Gesagtes nicht wiederholen. Ich zweissen nacht das die Psalmen 44. 74. 79 und vielleicht noch andere mattabäisch sind. Aber doch, meine ich, nicht allzu viele; jedessalls kann ich mit der Anschauung, daß die scheinbar den Abschluß des vierten Psalmbuches voraussegende Stelle 1 Ehron. 16, 8-36 "eine junge Interpolation" sei (S. 588), mich nicht befreunden. Weshalb die chasichim der Psalmen die politische Partei der Mattabäerzeit sein müssen (S. 596), vermag ich nicht einzusehen.

Es ist mir nicht leicht gewesen, zu der "Kritit" eines Wertes von Reuß mich zu entschließen. Nachdem ich durch fünf Jahre demselben als Kollege und nächster Fachgenosse zur Seite gestanden, würde ich, der um vieles Jüngere, eine Beurteilung seiner Arbeit von meiner Seite nicht am Plaze gesunden haben, hätte nicht der verehrte Verfasser selbst Einwilligung und Ermunterung gegeben. Wie des Verfassers Name, so läßt auch der andere, welchen er dem seinigen in der Widmung an die Seite gestellt hat, ein Pletätsverhältnis zu diesem Buche mich einnehmen. Wer ihm näher getreten — es wird nicht allzu leicht gestattet —, dem wahren und geraden Eunitz, muß ihn verehren. Ihm dies Wert gewidmet zu sehen, findet fast selbstverständlich, wer die Verhältnisse vergangenen Zeit.

Nachdem ich einmal Berichterstatter geworden, konnte ich es nicht anders sein als freimütigerweise. Wie ich bestrebt war, hervorzuheben, was mir an dem Werke von Reuß gerade für die gegenwärtige Lage unserer Wissenschaft bedeutsam zu sein scheint, so hoffe ich auch betont zu haben, was der Verfasser als seine Leistung betont zu wissen wünscht. Es ist mir schwer gefallen, daß die Art einer litterarischen Besprechung mir untersagte, wie von dem Werke, so auch von dem Verfasser zu reden und von meiner Verehrung. Selten habe ich ein wissenschaftliches Werk so charakteristisch gefunden für die Berson des Autors. Wer die Reden an Studierende kennt und dieses Buch, der kennt den Berfasser, glaube ich, sehr gut. Liebenswürdigkeit — dort an dem Menschen und Christen, im höchsten und tiefsten Sinne —, soweit sie sich von dem Gelehrten als solchem aussagen läßt, ist sie auch hier die Signatur.

Die Vorrebe ift batiert von dem Landstige des Verfassers. Es weht etwas in dem Buche von der Baumesfrische jenes Tusculums. Möge deffen jungerhaltende Kraft an dem verehrten Manne auch ferner sich bewähren. Er, der Rastlose, sammelt Zusätze für eine zweite Auflage. Wolle ein freundliches Geschich ihn noch schauen lassen auch diesen Erfolg feines Schaffens.

 $\infty$ 

7. April 1883.

Wolf Wilh. Zaudisfin.

845

### Inhalt des Jahrganges 1883.

### Erites Seft.

Abhandlungen.

| 1. | Brückner, über bie Zusammensetzung der Liturgie im achten Buche         |     |
|----|-------------------------------------------------------------------------|-----|
|    | der Apostolischen Konstitutionen                                        | 7   |
| 2. | Rleinert, Bemerfungen zur Komposition ber Clemensliturgie               | 33  |
| 3. | Schult, Religion und Sittlichkeit in ihrem Berhältnis zu einander       | 60  |
|    | Gedanken und Bemerkungen.                                               |     |
| 1. | Franke, Die galatischen Gegner bes Apostels Paulus                      | 133 |
| 2. | Reftle, Die alten driftlichen Infchriften nach dem Text ber Septuaginta | 153 |
| 8. | Ufteri, Ötolampads Stellung zur Kindertaufe                             | 155 |
|    | Rezensionen.                                                            |     |
| 1. | Erbmann, Der Brief des Jatobus, und Beyfolag, Rritifch-eregeti-         |     |
|    | fces handbuch über den Brief des Jakobus; reg. von haupt                | 177 |
| 2. | Böhl, Chriftologie des Alten Teftamentes oder Auslegung ber mich-       |     |
|    | tigften meffianischen Beisfagungen; rez. von Rloftermann                | 195 |
| 8. | Rloftermann, Rorretturen jur bisherigen Erflärung bes Römer-            |     |
|    | briefes; rez. von D. Rähler                                             | 199 |
|    |                                                                         |     |

#### 3weites Seft.

Abhandlungen.

| 1. | Dorne   | r,  | üb  | er | das | Q  | efer | 1  | der | Rel | igi | on  | •  | •   | •   | •  | •   | •   | •    | •    | •  | 217   |
|----|---------|-----|-----|----|-----|----|------|----|-----|-----|-----|-----|----|-----|-----|----|-----|-----|------|------|----|-------|
| 2. | Ryffel, | , ( | Sin | Bı | ief | Ge | org  | 8, | Bi  | ſфо | 8   | der | Ar | abe | r,- | an | ber | 1 9 | ßree | 16yt | er |       |
|    | Jefus   | •   | •   | •  | •   | •  | •    | •  | •   | •   | •   | •   | •  | •   | •   | •  | •   | •   | •    | •    | •  | - 278 |

|    | Inhalt.                                                                                                                        | 847   |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|    | Gedanten und Bemertungen.                                                                                                      | Seite |
|    | Grimm, Luthers Überfetzung der altteftamentlichen Apotryphen<br>Ufteri, Das im Staatsarchiv zu Zürich wieder aufgefundene Ori- |       |
|    | ginal der Marburger Artikel im Faksimile                                                                                       | 400   |
|    | Rezensionen.                                                                                                                   |       |
|    | Analecta ad Fratrum Minorum Historiam; rej. von Sechler<br>Felice, Lambert Daneau, sa vie, ses ouvrages, ses lettres           | 417   |
|    | inédites; rez. von Ebrard                                                                                                      | 423   |
| 8. | Stabe, Beitichrift für altteftamentliche Biffenschaft; reg. von Smend                                                          | 429   |
|    | Miscellen.                                                                                                                     |       |
| 1. | Programm der haager Gesellschaft zur Berteidigung ber chriftschen Religion für das Jahr 1882                                   | 437   |
| 2. | Brogramm der Tehlerichen Theologiichen Gefellichaft zu haarlem für                                                             | 101   |
|    | bas Jahr 1883                                                                                                                  | 445   |
|    |                                                                                                                                |       |

### Drittes Heft.

#### Abhandlungen.

| 1. | Bacmeister, Bur Frage der fittlichen Beltordnung                       | 455         |
|----|------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 2. | Benbt, Der Gebrauch ber Borter adhideia, adnohis und adnoivos          |             |
|    | im Neuen Testamente                                                    | 511         |
| 3. | Bleibtreu, Der Abschnitt Röm. 3, 21-26 2c                              | 548         |
|    | Gedanken und Bemerkungen.                                              |             |
| 1. | Beiß, Zur Evangelienfrage                                              | 571         |
| 2. | Behichlag, Bu bem vorftehenden Auffat von D. B. Beiß: "Bur             |             |
|    | Evangelienfrage "                                                      | 594         |
| 3. | Rolbe, Die erfte Mürnberger evangelische Gottesbienftordnung           | 60 <b>2</b> |
| 4. | Ufteri, Beitere Beiträge zur Geschichte ber Tauflehre ber reformierten |             |
|    | <b>R</b> irche                                                         | 610         |
| 5. | Betzel, Alphäus und Klopas                                             | 620         |
| 6. | Reftle, Bemertung zu: Ufteri, Das Original der Marburger Ar-           |             |
|    | titel, G. 405                                                          | 627         |
|    | Rezensionen.                                                           |             |
| 1. | n. Hartmann "Das religiöfe Bemußtfein der Menschbeit im Stufen-        |             |

| <br>ψ <b>.</b> Ψ | u t t m | u 11 | м,  | "*  | Juo | ret | iyiu | ile. | Clini | +D+l | cui  | ULI | 6 20 1 | .cu | 1499 | uu    |    | e.   | uju | u- |     |
|------------------|---------|------|-----|-----|-----|-----|------|------|-------|------|------|-----|--------|-----|------|-------|----|------|-----|----|-----|
| gang             | feiner  | G    | ntr | iđe | lur | ıg" | un   | ð    | "Die  | R    | elig | ion | de     | 8 ( | Gei  | fte8' | "; | rez. | Ø   | n  |     |
| Dor              | ner     |      |     |     | •   |     | •    |      |       | •    |      | •   | •      | •   | •    |       |    | •    | •   | •  | 631 |

### Biertes Deft.

Abhandlungen.

| 1. | Sering, Die Liebesthätigkeit der deutschen Reformation. 1. Artikel . | 661 |
|----|----------------------------------------------------------------------|-----|
| 2. | Ufteri, Bertiefung der Zwinglijchen Gatraments- und Tauflehre bei    |     |
|    | Bullinger                                                            | 730 |
|    | Gedanken und Bemerkungen.                                            |     |
| 1. | Rleinert, Sind im Buche Roheleth außerhebräische Einflüffe anzu-     |     |
|    | ertennen?                                                            | 761 |
| 2. | Schmidt, Die Bedentung der Talente in der Parabel Matth. 25,         |     |
|    | 14-80                                                                | 782 |
|    | Rezensionen.                                                         |     |
| 1. | v. Orelli, Die altteftamentliche Beisfagung von ber Bollenbung bes   |     |
|    | Gottesreiches in ihrer geschichtlichen Entwidelung; rez. von Riehm . | 803 |
| 2. | Reuß, Die Geschichte ber beiligen Schriften Alten Teftaments; reg.   |     |
|    | von Baubiffin                                                        | 818 |

#### Drud von Friedr. Anbr. Perthes in Gotha.

Geite

| _                        |                           | de la contesta |             |
|--------------------------|---------------------------|----------------|-------------|
| ų                        | heologis                  | ŋr             |             |
| Studien                  | und                       | Rrit           | iken.       |
|                          |                           | -              |             |
| الكى                     | ine Zeitsd                | hrift          |             |
|                          | für                       |                |             |
| das gesamte              | Gebiet                    | der Theo       | logie,      |
|                          | begründet von             | I              |             |
| D. C. Ullman             | in und D.F.               | 28. C. Umbre   | eit         |
|                          | d in Berbindung           | -              |             |
| D. G. Banr, D. W. Bensch | -                         |                | I. Wagenman |
|                          | herausgegeben<br>von      | I.             |             |
| D. 3. Kö                 | filin und D.              | E. Riehm       | •           |
|                          | 4009                      | a              |             |
| yahrgo                   | ıng 1883, er              | nes zoen.      |             |
|                          | Contraction of the second | à              |             |
|                          |                           | WA             |             |
|                          | 1 × 13. *                 | Z              |             |
|                          |                           | · ·            |             |
|                          | Gotha.                    | .*             |             |
|                          |                           |                |             |

#### Bur gefälligen Beachtung!

Die für die Theol. Studien und Kritiken bestimmten Einsendungen find an Professon D. Richm oder Konsistorialrath D. Köstlin in Halle a/S. zu richten; dagegen sind die übrigen auf dem Titel genannten, aber bei dem Redaktionsgeschäft nicht beteiligten Herren mit Zusendungen, Anfragen u. dgl. nicht zu bemühen. Die Redaktion bittet ergebenst, alle an sie zu sendenden Briefe und Patete zu frankieren. Innerhalb des Postbezirks des Deutschen Reiches, sowie aus Österreich-Ungarn, werden Manusstripte, falls sie nicht allzu umfangreich sind, d. h. das Gewicht von 250 Gramm nicht übersteigen, am besten als Doppelbrief versendet.

#### Friedrich Andreas Perthes.

Im Berlage von Biegandt & Grießen in Berlin ift soeben erschienen und burch jede Buchhandlung zu beziehen: [62] Steinmener, R. L., Die Christophanieen des Verherrlichten. 2 .#.

| Neuer Verlag                 | g von J | . C.           | B.   | Mohr   | in          | Freibu | rg i./B.                     |
|------------------------------|---------|----------------|------|--------|-------------|--------|------------------------------|
| Weizsäcke<br>neu bearbeitete | r, C.   | I<br>V<br>Klei | on ( | Carl W | <b>Feiz</b> |        | übersetzt<br>Zweite,<br>[61] |

Berlag von Friedrich Andreas Perthes in Gotha.

# Die Ehe

besonderer Beziehung auf Ehescheidung und Cheschließung Geschiedener.

Rach epangelischem Kirchenrecht und nach Tehre der heiligen Schrift

von Dr. Rudolf Roedenbeck.

# Die natürliche Theologie.

Eine Darstellung

den vereinigten Beugniffen von gott innewohnenden Beweiskraft von

Dr. Alfred Barry.

Direftor von Kinas College in London, Kanonifus ju Worcefter, Sofprediger der Königin.

*₩* 4.

# Biblische Skizzen

F. Paulli,

Pastor an der Frauenfirche in Kopenhagen. **#** 1. 80.

# Korrekturen

zur bisherigen Erklärung des Römerbriefes.

**. #** 4. 80.

**Aloftermann.** Digitized by Google

## Juhalt.

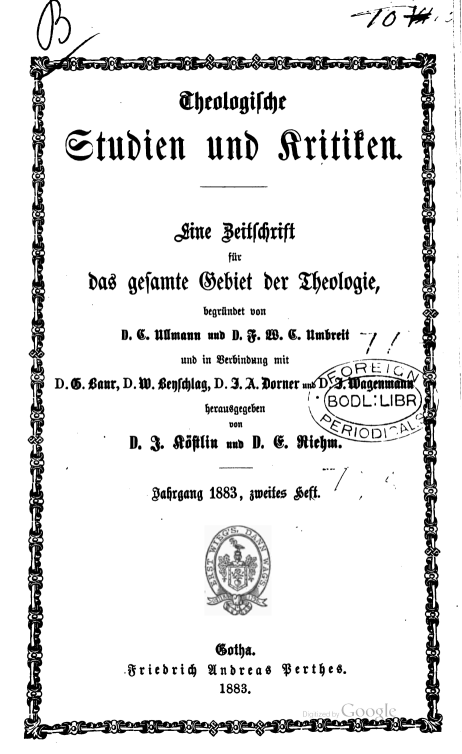
Geite

#### Abhandlungen.

ICENTICES TO CENTICE TO CONTRACT CENT

1. Brückner, über die Bufammensetzung ber Liturgie im achten Buche ber Apostolischen Ronftitutionen 2. Rleinert, Bemerfungen 'gur Romposition ber Clemensliturgie 33 3. Schult, Religion und Sittlichteit in ihrem Berhältnis ju einander 60 Gedanten und Bemertungen. 1. Franke, Die galatischen Gequer des Apostels Baulus . 133 2. Böhl, Die alten chriftlichen Infchriften nach dem Tert der Septuaginta 153 3. Ufteri, Öfolampads Stellung zur Rindertaufe 155 Rezensionen. 1. Erdmann, Der Brief des Jatobus, und Beyfdlag, Rritifd-eregetifches handbuch über den Brief des Jatobus; rez. von haupt . . 177 2. Böhl, Chriftologie des Alten Teftamentes oder Anslegung der mich-195 tigsten meffianischen Beissagungen; rez. von Rloftermann . 3. Rloftermann, Rorrefturen zur bisherigen Ertlärung des Römer-199 briefes; rez. von D. Rähler .

Drud von Friedr. Andr. Berthes in Gothagitized





. •

-

:

.

.

### Bur gefälligen Beachtung!

Die für die Theol. Studien und Kritiken bestimmten Einsendungen find an Professor D. Richm oder Konsistorialrath D. Köstlin in Halle a/S. zu richten; dagegen sind die übrigen auf dem Titel genannten, aber bei dem Redaktionsgeschäft nicht beteiligten Herren mit Zusendungen, Anfragen u. dyl. nicht zu bemühen. Die Redaktion bittet ergebenst, alle an sie zu sendenden Briefe und Pakete zu frankieren. Innerhalb des Postbezirks des Deutschen Reiches, sowie aus Österreich-Ungarn, werden Manusskripte, falls sie nicht allzu umfangreich sind, d. h. das Gewicht von 250 Gramm nicht übersteigen, am besten als Doppelbrief versendet.

### Friedrich Andreas Perthes.

# Juhalt.

Construction of the second second second second second second second second second second second second second

ō NC(

| Şuhalt.                                                                                                                                         |       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|                                                                                                                                                 |       |
| Abhandlungen.                                                                                                                                   | Seite |
| 1. Dorner, über das Bejen ber Religion                                                                                                          | 217   |
| 2. Rysfel, Ein Brief Georgs, Bischofs der Araber, an den Presbyter                                                                              | 278   |
| Jejus                                                                                                                                           | 270   |
| Gedanken und Bemerkungen.<br>1. Grimm, Luthers Überseigung der alttestamentlichen Apokryphen                                                    | 375   |
| 2. Ufteri, Das im Staatsarchiv zu Burich wieder aufgefundene Dri-                                                                               | 510   |
| ginal der Marburger Artikel im Faksimile                                                                                                        | 400   |
| Rezensionen.                                                                                                                                    | -     |
| <ol> <li>Analecta ad Fratrum Minorum Historiam; reg. bon Ledifer.</li> <li>Felice, Lambert Dancau, sa vie, ses ouvrages, ses lettres</li> </ol> | 417   |
| inédites; rez. von Ebrard                                                                                                                       | 423   |
| 3. Stade, Zeitschrift für alttestamentliche Wiffenschaft; rez. von Smend                                                                        | 429   |
| Miscellen.                                                                                                                                      |       |
| 1. Programm der Haager Gesellschaft zur Berteidigung ber Hriftlichen<br>Religion für das Jahr 1882                                              | 437   |
| 2. Programm der Teylerichen Theologischen Gesellichaft zu haarlem für                                                                           |       |
| das Jahr 1883                                                                                                                                   | 445   |
|                                                                                                                                                 |       |
|                                                                                                                                                 |       |
|                                                                                                                                                 |       |
|                                                                                                                                                 |       |
|                                                                                                                                                 |       |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                           |       |
|                                                                                                                                                 |       |
| Druct von Friedr. Andr. Perthes in Gotha.                                                                                                       | ماه   |

| 512                    |                                                                                              | 9.<br>3 <b>7</b> |  |  |
|------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|--|--|
|                        | <b>Cheologi</b> scher <b>En State</b>                                                        |                  |  |  |
|                        | Studien und Kritiken.                                                                        |                  |  |  |
|                        | Sine Beitschrift                                                                             |                  |  |  |
|                        | für<br>das gesamte Gebiet der Theologie,<br>begründet von                                    |                  |  |  |
|                        | D. C. Ullmann und D. F. W. C. Umbreit<br>und in Berbindung mit                               |                  |  |  |
| Se Cou                 | D. G. Baur, D. W. Beyschlag, D. J. A. Dorner und D. J. Wagenmann<br>herausgegeben<br>von 773 |                  |  |  |
|                        | D. J. Köftlin und D. E. NichmerElGA<br>Zahrgang 1883, driffes (BCDL:LIBR).                   |                  |  |  |
| ممان ممان (ممعان (ممعا | guiliguing 1005, vinus says                                                                  |                  |  |  |
| Configuration          | Gotha.<br>Friedrich Andreas Perthes.<br>1883.                                                |                  |  |  |
| H                      |                                                                                              | Ň                |  |  |

ć

## Bur gefälligen Beachtung!

Die für die Theol. Studien und Kritiken bestimmten Einsendungen find an Professon D. Richm oder Konsistorialrath D. Köstlin in Halle a/S. zu richten; dagegen sind die übrigen auf dem Titel genannten, aber bei dem Redaktionsgeschäft nicht beteiligten Herren mit Zusendungen, Anfragen u. dgl. nicht zu bemühen. Die Re= daktion bittet ergebenst, alle an sie zu sendenden Briefe und Patete zu frankieren. Innerhalb des Postbezirks des Deutschen Reiches, sowie aus Österreich-Ungarn, werden Manusskripte, falls sie nicht allzu umfangreich sind, d. h. das Gewicht von 250 Gramm nicht übersteigen, am besten als Doppelbrief versendet.

### Friedrich Andreas Perthes.

Verlag von 66. Reimer in Berlin. Ru beziehen burch jebe Buchbandlung. Dr. Martin Luthers Briefe. Sendschreiben und Bedenken. vollständig aus ben verschiedenen Ausgaben seiner Berte und Briefe, aus andern Buchern und noch unbenutten Sandschriften gesammelt, fritisch und biftorisch bearbeitet bon Dr. 28. 99. 2. de 28 ette. [77] 6 Teile. Ermäßigter Preis 18 M. In meinem Verlage ist soeben erschienen: [76] Untersuchungen über die synoptischen Evangelien von August Jacobsen. Preis 2 .M. Berlin, den 6. März 1883. G. Reimer. Berlag von Friedrich Andreas Berthes in Gotha. Kirche und Reich Gottes. Von **A. Dormer,** Profeffor und Mitdireftor am Predigerseminar in Wittenberg. *M* 7. Ein Brief Georgs, Bijchofs der Araber, an den Presönter Jesus, aus dem Sprischen übersetzt und erläutert. Mit einer Einleitung über fein Leben und feine Schriften. Bon Lic. theol. Dr. **B. Ruffel,** privatbozent in Leipzig. [Erweiterter Separatabdruck ans den "Theol. Studien u. Aritiken ["-] **%** 2. 40.

## 3nhalt.

ò

| Abhandlungen.                                                                                                                               | Suu      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| <ol> <li>Bacmeister, Bur Frage der fittlichen Beltordnung</li> <li>Bendt, Der Gebrauch der Börter aλήθεια, αληθής und αληθινός</li> </ol>   | 455      |
| im Neuen Testamente                                                                                                                         | 511      |
| 3. Bleibtren, Der Abschnitt Rom. 3, 21-26 2c                                                                                                | 548      |
| Gedanken und Bemerkungen.                                                                                                                   |          |
| 1. Weiß, Bur Evangelienfrage                                                                                                                | 571      |
| 2. Beyfclag, Bu dem vorstehenden Auffat von D. B. Beiß: "Bur                                                                                |          |
| Evangelienfrage "                                                                                                                           | 594      |
| 3. Rolbe, Die erste Rürnberger evangelifche Gottesbienftordnung 4. Uft er i, Beitere Beiträge zur Geschichte der Tauflehre der reformierten | 602      |
| Rinde                                                                                                                                       | 610      |
| 5. Wetel, Alphäus und Rlopas                                                                                                                | 620      |
| 6. Reftle, Bemertung zu: Ufteri, Das Original ber Marburger Ar-                                                                             |          |
| tile1, S. 405                                                                                                                               | 627      |
| Rezensionen.                                                                                                                                |          |
| 1. v. Hartmann, "Das religiöse Bewußtsein der Menschheit im Stufen-                                                                         |          |
| gang seiner Entwickelung" und "Die Religion des Geistes"; rez. von                                                                          | <i>.</i> |
| Dorner                                                                                                                                      | 631      |
|                                                                                                                                             |          |
|                                                                                                                                             |          |
|                                                                                                                                             |          |
|                                                                                                                                             |          |
| ,                                                                                                                                           |          |
|                                                                                                                                             |          |
|                                                                                                                                             |          |
|                                                                                                                                             |          |
|                                                                                                                                             |          |
|                                                                                                                                             |          |
| Drud von Friedr. Andr. Perthes in Gothand by GOOG                                                                                           | •        |

28

| 00/                               | С.                                     |
|-----------------------------------|----------------------------------------|
| Second Borne Course Course Course | 20000000000000000000000000000000000000 |
| F Chei                            | ologische                              |
| <b>E</b> Studien u                | ind Kritiken.                          |
|                                   |                                        |
|                                   | FOREICN                                |
| Sine Sine                         | Beitschrift (· BODL:LIBR               |
| das aesamte (S)                   | ebiet der Theologie,                   |
|                                   | ründet von                             |
| D. C. Mumann un                   | 10 D. F. 28. C. Umbreit                |
|                                   | Berbindung mit                         |
| <b>U</b>                          | D. J. A. Dorner und D. J. Wagenmann    |
| ger<br>W                          | ausgegeben (D)                         |
| de D. J. Köftlin                  | und D. E. Richm, - ? ?                 |
| Pahrgang 1                        | 883, viertes Heft.                     |
|                                   |                                        |
|                                   |                                        |
|                                   |                                        |
|                                   |                                        |
|                                   | Sotha.                                 |
| Friedrich A                       | ndreas Perthes.                        |
|                                   | 1883.                                  |
|                                   | DECODECTION                            |
| Rungegene Rungegene               | u 1. Juli 1883.                        |

0

.

## Bur gefälligen Beachtung!

Die für die Theol. Studien und Kritiken bestimmten Einfendungen sind an Prosession D. Riehm oder Konsistorialrath D. Röstlin in Halle a/S. zu richten; dagegen sind die übrigen auf dem Titel genannten, aber bei dem Redaktionsgeschäft nicht heteiligten Herren mit Zusendungen, Anfragen u. dgl. nicht zu bemühen. Die Redaktion bittet ergebenst, alle an sie zu sendenden Briefe und Pakete zu frankieren. Innerhalb des Bostbezirks des Deutschen Reiches, sowie aus Österreich-Ungarn, werden Manusskripte, falls sie nicht allzu umfangreich sind, d. h. das Gewicht von 250 Gramm nicht übersteigen, am besten als Doppelbrief versendet.

#### Friedrich Andreas Perthes.

Verlag von F. C. W. Vogel in Leipzig. Soeben erschien vollständig: W. Gesenius' Hebräisches und Chaldäisches Handwörterbuch über das A. T. Neunte vielfach umgearbeitete Auflage von F. Mühlau u. W. Volck, ord. Proff. der Theologie an der Universität Dorpat. [84] komplett LXVI u. 978 S. gr. 8º. 15 Mark.

# ${f Z}$ um Luther-Jubiläum.

Soeben erschien in 2. wesentlich umgearbeiteter Auflage:

[79]

## Martin Luther. Sein Leben und seine Schriften.

von Professor Dr. Julius Köstlin.

2 Bände, 100 Druckbogen stark.

Preis broschiert 18 Mark, in Halbfranz gebunden 21 Mark.

Die Verlagshandlung: R. L. Friderichs. Elberfeld.

Im Verlage der Hahnschen Buchhandlung in Hannover ist soeben erschienen:

Einblicke in das Sprachliche

der

semitischen Urzeit

betreffend die Entstehungsweise der meisten hebräischen Wortstämme

von Prof. Dr. S. Herzfeld. braunschweigischem Landrabbiner. gr. 8º. - 6 .M.

Im Verlage von Joh. Ambr. Barth in Leipzig ist erschienen: Theolog. Jahresbericht, unter Mitwirkung Benrath, unter Mitwirkung von Basser-Böhringer. Dreyer, Gass, Holtzmann, Lipsius, Lüdemann, Seyerlen, Siegfried, Werner, herausgeg. von B. Pünjer. 2. Band; enthaltend die Litteratur von 1882. 464 S. gr. 8º. Preis 8 ..... [82]

Berichtet in zusammenhängender Darstellung in 12 Hauptabschnitten über die theologische Litteratur des Jahres 1882, einschliesslich der periodischen und der ausländischen. Für Bibliotheken, theologische Lesezirkel, wie überhaupt für alle, welche Veranlassung haben, sich über die theologische Litteratur zu orientieren, unentbehrlich.

\_\_\_\_ Durch alle Buchhandlungen zu beziehen. =

In meinem Berlage ift foeben erschienen:

## Der Velkmismus und die Sittenlehre.

Gefrönte Preisschrift ber Teplerschen Theologischen Gesellschaft zu haarlem

von Sugo Sommer, Amtsrichter in Blankenburg am harz.

3weite Auflage.

broich. 3 Mart 60 Bf.

Berlin, ben 12. Juni 1883.

G. Reimer.

[83]

3m Berlage von Biegandt & Grieben in Berlin ift foeben erschienen und burch jede Buchhandlung zu beziehen:

Borgius, Ronf.-Rat, Brofamen vom Tifche des ferrn. (2 .M. [81] Solgheuer, Sup. Lic., Der Brief an die Ebraer, ausgelegt. 4 M.

[78]

### Juhalt.

Seite Abhandlungen. 1. Sering, Die Liebesthätigfeit der deutschen Reformation. 1. Artitel 661 2. Ufteri, Bertiefung der Zwinglischen Gatramente- und Tauflehre bei Bullinger 780 Gedanten und Bemerfungen. 1. Rleinert, Sind im Buche Robeleth außerhebräifche Einflüffe anzuertennen? 761 . . . . 2. Schmidt, Die Bedeutung der Talente in der Barabel Matth. 25, 14-30 . 782 Rezensionen. 1. v. Orelli, Die alttestamentliche Beisfagung von der Bollendung des Gottesreiches in ihrer geschichtlichen Entwidelung; rez. von Riehm. 803 2. Reuß, Die Geschichte der beiligen Schriften Alten Teftaments; reg. von Bandiffin . 818

Drud von Friedr. Andr. Berthes in Gotha.

