

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Period 1946 145 Cheological School IN CAMBRIDGE. Gift COL. BENJAMIN LORING. Google





## Theologische

# Studien und Kritiken.

Eine Zeitschrift

fűr

## das gesammte Gebiet der Theologie,

in Berbindung mit

D. Siefeler, D. Lucke und D. Nitsich,

herausgegeben

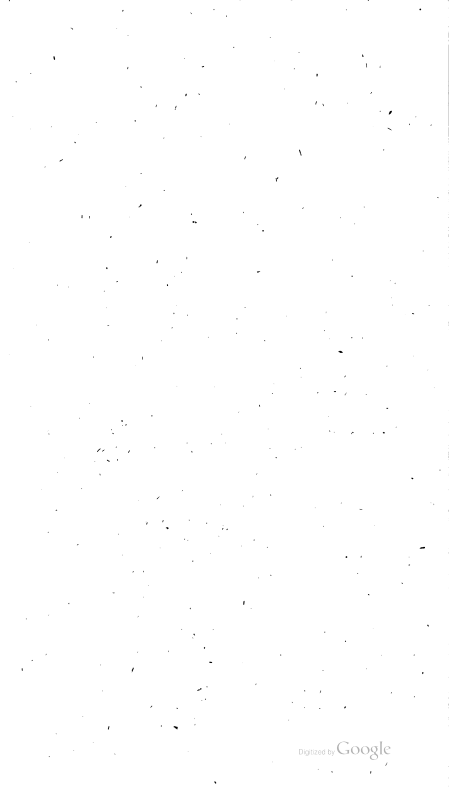
#### von

D. C. Ullmann und D. F. 2B. C. Umbreit, Professoren an der Universität zu heidelberg.

#### 1837.

Behnter Sahrgang. 3weiter Band.

Hamburg, bei Frieprich Perthes. 1887



# Abhandlungen.

Theol. Stud. Jahrg. 1887.



### Das Leben Jesu von Strauß im Verhältnisse zur

Schleiermacher'schen Dignitat des Religionsstifters.

#### Von

Alerander Schweizer, Prof. in Bürich.

Nachdem von fo vielen zum Theil bedeutenden Lehrern ber Rirche gegen bas Leben Jefu von Strauß Ber benten und theilweife Biderlegungen mitgetheilt worden find; nachdem mas der Standpunkt Diefer Beitschrift ju ers innern hat, von Ullmann und Jul. Müller ausges fprochen worden: könnte ein mehreres überfluffig, ja ans maßlich erscheinen, wenn nicht in diefem Lebenstämpfe ber Theologie jeder, der irgend eine neue Seite beleuchten tann, hervorzutreten eigentlich verpflichtet wäre. Dazu ift nun um fo mehr Beranlaffung dem Einfender gegeben, ba einige firchliche Journale ihn als den Einzigen genannt haben, welcher als Lobredner von Strauß öffentlich aufs getreten fey wenigstens im Anfange. Die persönliche Migdeutung läßt fich jedoch leichter ertragen, als die Bendung, welche diefe Straußische Angelegenheit in Beziehung auf Schleiermachers Theologie genommen hat. Des Verstorbenen Namen und Charakter ist ichon Manches aufgebürdet worden, wozu man füglich stills fcweigen durfte; jest aber ift nothwendig einzustehen,

81 🗮

#### Sanderzet

weil die Angriffe von folchen herrühren, die ihn fonst vers standen haben und darum auch sein Bestreben zu ehren wissen; vorzüglich aber darum, weil gerade der Schleiermas cher'sche Standpunkt am geeignetsten ist, das Straußis sche Leben Jesu von seiner, wie es scheint, wichtigsten Seite zu beleuchten. Nur soll dies nicht geschehen mit ängstlichem Festhalten an Schleiermachers vorliegenden Sähen und Erörterungen, sondern undedenklich aus des Einsenders eignem Ideenkreise, der sich durch das Studium Schleiermacher'scher Philosophie und Theologie am meisten angeregt weiß.

Die Ronstruktion des Lebens Jeju von Strauß läßt fich auf zwiefachem Bege angreifen, theils von den eins zelnen Bestandtheilen, theils von bem Fundamente aus, von oben herein und von unten herauf. Bedeutender, ents scheidender find bie lettern Angriffe, weil mit dem Funs . damente von felbft auch bie einzelnen Stücke bes Ausbaues stehen ober fallen, bie ohne jenes nicht fo ba wären. MuF Diefer Seite nun liegt, was hier vorgebracht werden foll; nur nicht in ber Meinung, als tonne jener bedeutende, in feiner Art gebiegene, Angriff auf bas tirchliche Chriftenthum leicht zurückgeschlagen ober der Kampf etwa gat burch fleinere Auffage entschieden werben; fondern in der Meinung, daß jeder Beitrag zur Förderung ber Bahrheit mitgetheilt werden foste, fowohl für die eine als für die audere Unficht, bamit bann größere, entfcheidendere Berte Alles benuten tonnen.

Es teuchtet ein, daß der Rampf auf dem Boden der Biffenschaft geführt werden muß, weil, was der Glaube und das kirchliche Interesse vorbringen, vom Gegner nicht angenommen würde. Ohnedies ist der Rirche wenig ge= dient durch diejenigen, welche feit der durch Stranß be= wirkten Aufregung auf einmal mit gläubigen Versicherun= gen auftreten, die, weil nur mit Mißbilligung des Geg= ners, nicht auch der eignen frühern Schriften verbunden,

#### das Leben Seju von Strauß.

nothwendig befremden müffen. Solcher Affektation ges genüber muß zugemuthet werden, daß die Lefer kein Aers gerniß nehmen, wenn, was von Christus geglaubt wird, hier gänzlich wegbleibt und nur Aufgaben des Biffens zus gelaffen werden.

Der Berfaffer bes Lebens Jefu hat fich in der Borrede, gegenüber ber firchlichen Boransfegung, bag in ben Evangelien Geschichte und zwar übernatürliche erzählt fen, bas Praditat ber Unbefangenheit und Borausfesgungelosigkeit beigelegt. Um besten tann biefes von einem feiner Mitgenoffen ber Spegel'fchen Schule beurtheilt Der fel. Billroth in ber Borrede feines Comwerden. mentars zu den Korinther . Briefen hat G. IV. gefagt: "Richt etwa bloß in der populären Eregefe äußerten die philosophischen und theologischen Unsichten ber Erflärer ihren Einfluß, fondern auch in der eigentlich gelehrten. Die Dogmatische Anficht übt großen Ginfluß auf die Eres gefe und Rritif. Daß ber Ereget (wie Rückert will) gar feinen Standpunft mitbringen foll, ift eine unstatthafte Forderung. Es ift noch tein Ereget da gewesen, der nicht irgend ein Syftem (einen Ideenfreis) zum Grunde gelegt hätte, fobald er in die dogmatischen Unfichten bes Schrifts ftellers einging. Unfichten, Principien muß jeder haben, die aber felbft wieder einer Begründung bedürfen, und fo nothe wendig auf bas Gebiet der Philosophie verweifen. Es tommt alfo nicht barauf an, bag ber Ereget feine Anfiche ten, tein Shitem habe, fondern darauf, daß fie feine fub. jeftiven, vielmehr objeftiv mahre und begründete find."-

So hat unstreitig auch Strauß zu feiner Eregese und Kritik der evangelischen Berichte allgemeine Ansichten und ein System mitgebracht und sich durch diese mit bestimmen lassen, nicht etwa bloß unwillfürlich, denn er betuft sich felbst darauf, daß ihm "die Befreiung von gewissen retigiösen und dogmatischen Voraussetzungen durch philve fophische Studien zu Theil geworden." Mit diesem

#### Schweizer

negativen, bewahrenden Einfluffe haben bie philosophischen Studien und ihre Ergebniffe nothwendig auch einen pofitiven Ginfluß auf feine Arbeit ausüben muffen, wie er ebenfalls felbft einräumt in den Worten : "Mögen ble Theos logen diefe Boraussegungelofigkeit unchriftlich finden, fo finde er bie gläubigen Boraussepungen hinwieder unmiffenschaftlich." Lehrt ihn die Biffenschaft firchliche Unfichten als falfch anfehen, fo muß fie ihm zugleich bie gegenüber liegenden als Dahrheiten aufschließen, welchen er nothe wendig eine Leitung gestattet hat auf alle feine Urbeiten. --Dber woraus fonft wollte man fich erflären, wie es fomme, daß verschiedene Eregeten und Rritifer bei demfelben Schaße von Kenntniffen aus einer und berfelben Stelle fo Berschiedenes machen, wenn nicht eben aus den verschiedenen allgemeinen Unfichten und Intereffen, welche fie mitbringen? Sind Diefe Unfichten mit dem Ueberlieferten und Rirchlichen übereinstimmend, fo entsteht wenigstens ber Schein von Befangenheit; find fie abweichende, fo entsteht leicht bas Borurtheil der Unbefangenheit. Birfliche Befangenheit ober Unbefangenheit fann aber nicht davon abhängen, ob bie Unfichten zufällig mit Ueberliefertem zufammentreffen oder nicht; fondern lettere entsteht, wo die Ansichten aus wiffenschaftlicher Forschung entstanden find, mögen fie mit dem Rirchlichen übereinstimmen ober nicht; erstere, wo ber Arbeiter auf bem Felde ber Biffenschaft mehr burch prattische Intereffen gebunden, als von freier Biffenschaft geleitet wird. Dies ift es, was auch Strauß im Auge gehabt hat, ein rudfichtelofes halten an Ergebniffe wiffens schaftlichen Strebens, bie aber eben fo gut Irrthum als Dahrheit feyn tonnen bei ganz berfelben Unbefangenheit. Dbgleich nun als Theologe nur gelten tann, wer bas Intereffe bes freien Biffens mit dem bes Glaubens. in Einflang zu bringen weiß, - in welcher hinsicht unges recht ware ju überfehen, bag Strauß I. S. VII. .) "ben

a)-Es wird nach ber verbreiteten, erften Ausgabe citirt.

#### das Leben Sefu von Strauß.

innern Kern des christlichen Glaubens von seinen kritischen Untersuchungen unabhängig" zu wiffen versichert und in der Schlußabhandlung wirklich auf seine Weise zu retten sucht: — so möge dennoch hier vom theologischen Eharakter, welcher von Bielen dem Buche ganz abgesprochen wird und zwar eher mit Recht, als wenn ihm die Bissenschaftlichkeit überhaupt will verkümmert werden, gänzlich abgeschen werden, damit sich zeige, was der rein wissenschaftliche Standpunkt erringe. Daß Strauß durch kirchliche Interessen geleitet sey, hat Niemand vermuthet; ob aber durch den auch vorkommenden Reiz der Opposistion gegen dieselben, wie ihm vorgeworfen wurde, ist eine Kraae, die wir nicht beantworten können.

Jedenfalls also ist die Unbefangenheit dieses Autors eine folche, die selbst nicht leugnen will, daß allgemeine Ansichten, ja seine Auffassung eines ganzen philosophischen Systems überall beim Operiren im Einzelnen mitgewirkt haben; und bei näherem Nachdenken wird man finden, daß dies nicht anders seyn könne, sondern jeder sich selbst täuscht, der an sich oder Andern solche Einstüsse leugnen würde.

hieraus zeigt sich nun, baß ber erhobene Streit nicht entschieden werden kann in der Behandlung einzels ner Stücke der Evangelien, wiewohl auch von dieser Seite her wichtige Beiträge gewonnen werden; sondern daß man die Grundansichten ins Auge zu fassen hat, und zwar um so mehr, jemehr dem Autor Konsequenz zugeschrieden wird. Diese sind das Entscheidende, nach ihnen richtet sich die Behandlung des Einzelnen, wie Strauß selbst in ber Kritik seiner Borgänger so schlagend gezeigt hat, daß unmöglich wird, seine Person allein außerhald eines bes kimmenden Einflusses allgemeiner Ansichten zu denken. Auso wird, wer diese mythische Behandlung der Evangelien nicht theilen will, auch das philosophische Systems von Strauß oder doch seine Ausschlangsweise des Systems nicht

463

theffen wollen. Daher ergreift uns anch tein Erstaunen über bie Neufernng von Rofenfrang S. XVII. ber Bors rede feiner 1836 besonders herausgegebenen Rritif der Schleiermacher'fchen Glaubenslehre: "Das fes ben Jefu von Strauß ift unstreitig (!) eine fast direkte Emanation der Schleiermacher'fchen Theologie, tems perirt burch bas Studium ber Segel'ichen Philosophie. Er ift aus der hegel'ichen Religionsphilosophie in ben Schleiermacher'schen Standpunkt zurückgefallen, statt ihn entschieden zu überminden." Dieje Behauptung, obgleich bie andere, "es folle damit tein Schatten auf Schleiermas ther geworfen werden, vielmehr habe Schleiermacher, wie Strauß fage, feinen Chriftus für den hiftorischen und mahre - haften gehalten," gerne geglaubt wird, mare wirflich zum Erstannen, wenn man jenes Berhältnif nicht bedächte. Damit aber auch auf Rofentranz feinerlei Schatten geworfen werbe, ift beizufügen, daß feine Neußerung gemiß nicht aus fremdartigen Intereffen entstanden ift; benn gleich auf der folgenden Seite gibt er die Differenz feiner fritischen Unfichten mit ben firchlichen, alfo etwas, mas er Schatten genannt hat, offen ju, und findet nun im Bufammenhange mit jenem Burücksinken Straußens gu Schleiermacher den Grundfehler der Straußischen Auffaffung barin, bag er "die Subjectivität der Substang nur in der unendlichen Bielheit ber Subjecte, in der mensch+ lichen Gattung, will gelten laffen, ba boch bas Wefen bet Idee gerade auch die Abfolntheit ber Erscheinung als 3n. bividnum, als diefer einzelne Menfch, in fich fchließe;" ober wie Strauß biefen Gedanten nur zu verständlich ausgedrückt hat, "baß bie ideale Bollfommenheit (auch bie bloß religiöfe) nicht in einem einzigen Individuum hiftorifch erscheinen tonne, weil die 3dee (Gott) fich nicht in Einen auszuschütten pflege in ihrer ganzen Rulle, gegen Die übrigen aber geize." - Wir freuen uns fehr, wenn bas hegel'sche System in diesem Puntte wirklich von No-

#### bas Leben Jefu von Strauß.

fentramz, nicht von Strang richtig aufgefaßt wäre, ein Streit, ber, wie billig, ben Schülern Segels überlaffen bleibt, die vielleicht nicht weniger überzeugend schlichten, als es in Sachen ber Richter'schen Unsterblichteit ber fall Wenn aber Strauß mit jenem "Grundfehler" wirts ift. lich nicht auf hegel'schem Boden fteht, fo wird er ohne Bweifel felbft wiffen, daß er damit noch weniger in Schlefere machers Ibeentreffe fich befinde und ichwerlich den Genofe fen bes lettern vorwerfen, bag nun in ber Biffenschaft bas widrige Schauspiel beginnt, ihn aus einem hanfe in's andere zu verweifen. Gerade diefen, wie auch wir fagen. haupt = und Grundfat feines Bertes macht er ja gegen Schleiermacher geltend, fo daß fehr mertmurs big ware, wenn Strauß in diefem Streite wider Schleiermacher in bes lettern eigene Unfichten gurückgefallen wäre, was wenigstens nicht ans Matth. XII. 26, 27 hervorginge. Mertwürdig ift ja auch, daß ber fel. Uft er i, als er noch mehr zu Schleiermacher hielt, z. B. die Berfuchung für eine Parabel gehalten und auf eine hiftorische Rebe gus · rückgeführt hat; fpäter aber für einen von Außen ber ents ftandeuen Mythus, als er, wie Rofenfrang fagt, ... von bem Schleiermacher'fchen Spftem allmählich zum logifch-fpecus lativen Standpuntt überging." Ein Berhältniß, beffen Bes beutung unten fich zeigen wird.

Bas Rofentranz ben Grundfehler genannt hat, hier aber einstweilen als Grundanschauung des Straußischen Standpunktes bezeichnet werden soll, weil über die Richtigkeit oder Unrichtigkeit noch nicht entschies ben ist: das eben ist der nun zu beleuchtende Punkt, ein zugleich bei der Denkart anserer gebildeten Klassen befons ders gefährlicher, wenn Männer eines viel höhern Stands punktes ihnen darin entgegen kommen. Strauß II. S. 716 beruft sich wider Schleiermacher auf Braniß, "der bes sonders geltend gemacht, daß es den Besetsen aller Entwicklung zuwider wäre, den Ansangspunkt

#### Schweizer

einer Reihe als ein Größtes zu benken, und also in Christo, dem Stifter des Gesammtlebens, das die Kräftigung des Gottesbewußtseyns zum Zwecke hat, die Kräftigkeit desselbewußtseyns zum Zwecke hat, die Kräftigkeit desselben als schlechthinnige vorzustellen, was doch nur das unendliche Ziel der Entfaltung des von ihm gestifteten Gesammtlebens ist." — Dieses nun, bei Braniß freilich in viel unverfänglicherm Sinne vorgebracht, als es bei Strauß lautet, ist der unter so Vielen klarer oder unklarer verbreitete Anstöß wider das positive Christenthum, eine Ansicht, die widerlegt werden muß, wenn es ein Begreifen der Eristenz positiver Religionen geben soll.

Diefer, wie der Einfender ichon 1834 vor bem Erscheinen dieses Lebens Jefu in den Studien und Rrititen burch eine Ubhandlung über bie Dignität bes Relis gionsstifters nachzuweisen versuchte, irrige Gat fteht im engsten Bufammenhange mit ber andern von Strauß ebenfalls gegen Schleiermacher gerichteten Behauptung, Chriftus, wenn er als Anfänger und gleich mit als abfos luter Bollender des Glaubens vorgestellt werde, fen nur ein Ideal, bas die Menschen fich gebildet und auf den bis ftorischen Chriftus übergetragen; benn (G. 719) "es fep bie Unficht Schleiermachers nicht wahr, daß eine fündhafte Menschheit zur Erzeugung eines fündlofen Urbildes unfas hig fep," wogegen nun Rofenfranz zu bedenten gibt, "ber Gedanke, in der gangen Menschbeit Chriftum zu feben, erhalte erst burch die Bermittlung der abfoluten Menschwerdung Gottes volle Bahrheit und fen feineswegs aufgehoben." In der That, auch wenn man Strauß die Möglichteit zugibt, die Menschheit fen trot ihrer Sunde fähig, ein abfolutes 3deal der Gündlofigkeit aufzustellen, fo würde baraus nicht folgen, daß der lopos nicht dennoch fündlofer Mensch werden follte; fo wenig als 3. B. ber Ranon fo großen Einfluß verdiente: Benn ein auffallen= bes Greignis im 2. T. ergählt ift, fo fonne barum ein ähns liches zu Chrifti Zeit nicht hiftorisch, sondern nur jenem

#### das Leben Jefu von Strauß.

nachgebildet feyn. Mit ber Annahme, Die Menschheit tonne ein absolutes Ideal entwerfen, ware bie Schwierig-· feit noch lange nicht beseitigt; benn bas gerade würde ben Gefegen aller Entwicklung widersprechen, also gegen alle Analogie feyn, daß die höchste Steigerung des meffianis fchen 3deals den entarteten, zum Untergange reifen Genes rationen, ober boch einem Rreife aus diefen, gelungen fenn foll, mährend nicht einmal zur Zeit ber Bluthe bes Pro= phetenthums bem Bolfsgeifte eine folche abfolute Idealiffe rung gegeben war. Die erhabensten Produktionen erzeugt fonft ber Bolfsgeift nicht in feinen Todesträmpfen. Da≠ her scheint es gerade viel schwieriger noch, ganze Rreife von Menschen ber bamaligen Beit, als hingegen nur einen Einzelnen anzunehmen, der eine fo hohe Anschauung und Erlebung des Göttlichen gehabt hätte.

hauptsache ift nun, zu zeigen, die scheinbar fo riche tige Anficht, man tonne ben Anfangspuntt einer Reihe nicht als Größtes denten, beruhe auf Misverständniß und Irrthum. Burde diefer Beweis gelingen, fo mußte bie Straußische Auffaffung von bem Leben und ber Person Jeju eine specifische Beränderung erleiden, for bald nicht, wie der Kirche vorgeworfen wird, man den Ergebniffen wiffenschaftlicher Forschung fich verweigert, wo fie ichon gefaßten Meinungen entgegentreten. Mit Einem Borte, bie Untersuchung muß Natur und Befen eines Religionsitifters ins Auge faffen, ein Gegenstand, über welchen in jenem Werte im Grunde gar feine Forfcung fich findet, weil von Anfichten ausgegangen wird, die wie jener Satzum voraus teinen Raum laffen für die= fen Begriff; barüber muß eine Ansicht fich bilden, welcher bann wie jeder begründeten Einfluß gebührt auf die fritis fche Behandlung des R. T., und dazu foll hier ein Beitrag gegeben werden.

Gewöhnlich herrscht die Borstellung, daß die großen Gebiete des menschlichen Lebens sich ihrem unendlichen

Biel in zeitlicher Entwicklung immer mehr aunähern, folg= lich die nachfolgenden über frühere Menschen und ihre Leis fungen hinausgehen. Diefer Anficht muß wunderlich flins gen die Bumuthung, man folle fich in diefer oder jener hinficht nur demüthig an längst dagewesene und wieder abgetretene Menschen halten, über welche fein fpäterer je hinauskommen könne. Bunderlich flingt es, aber nichts befto weniger wird diese Bumuthung immer gelten und hat immer gegolten unter allen Anhängern einer positiven Religion, die polytheistische ausgenommen, fofern fie auf einen bestimmten Stifter nicht zurückgehen tann. Jumer und überall fonft herrichte biefe Anficht, durfte baher ichmerlich auf baarer Täuschung beruben. Beachtet man biefes überall wiederfehrende Berhältniß, fo wird wenigstens. große Borficht nöthig, wenn man ju behaupten verfucht wäre: "es fen ben Gefeten aller Entwicklung zumider, ben Anfänger einer Reihe gleich fchon als Größten, und in Chrifto als dem Stifter des chriftlichen Gefammtlebens die Rräftigteit bes Gottesbewußtfeyns als ichlechthinnige pore austellen." -. Do in ber Weltgeschichte gibt es benn eine irgend edlere positive Religion, die von einem bestimmten Stifter fich herleitet und biefen Unfänger nicht gleich auch als ben Größten ber gangen Reihe verehren mußte: mo eine Religion, die nicht jene gumuthung macht, der es ans geblich an aller Analogie fehlen foll? Alfo mas "ben Gies fesen aller Entwidlung widerfpricht," bas ift baneben boch merkmürdiger Beife überall die Regel, die Gefote alfo ein fchlechtes Goll, bas es nirgends zum Genn bringt, bas Sepende bagegen nur eine traurige Berirrung und Gefetse übertretung. Dber geht irgendwo eine Religion ben Sang jener "Gefete aller Entwicklung," alfo ihrem innern Gea halte nach wachsend und fortidreitend, indem fie etwa leba ren würde, daß die Gläubigen in der Kräftigteit des Gota tesbewußtfenns es weiter bringen follen, als ber Stifter, ber ja den Anfang gemacht hätte, oder die zweite Generas

#### das Leben Sefu von Strauß.

tion weiter als die erste und fo fort? hat der Stifter irs gend einer Religion fo gelehrt, feine Jünger follten relis giös höher fteigen als er felbft und bas von ihm Empfangene benutend noch ein Beiteres hinzuthun? Offenbar nicht, weder ein Stifter hat je folches gewollt, noch feine Anhänger es jemals fich zugemuthet, falls man etwa eins wendet, was jener gewollt, wüßte man nicht, ba er in vorhiftorische Zeit falle. Someit die hiftorische Forschung hinaufreicht, begegnet ihr überall die ausnahmslofe Regel, baß je edler ein religiöfes Gefammtleben ift, befto mehr auch Die Ueberzeugung in ihm herrscht, bis an's Ende der Tage müßte jeder, der überhaupt mehr als bloßes Naturmefen fenn wolle, fein religiöfes Leben fchöpfen und in fich berüberleiten aus dem Stifter und benen, die ichon bei ihm geschöpft haben, ob auch feit feinem hingange Jahrtaus fende verfloffen wären, in beren Berlaufe boch bas Biffen und Können, wenn auch nicht ohne hemmungen, beständig fortgeschritten ift, fo bag die fpätern Generationen in taufenderlei Sinsichten mehr wiffen und tonnen, als jener Stifter mit feiner Generation erreicht hatte.

Benn nun biese großen historischen Erscheinungen ber religiöfen Gefammtleben alle zufammen auf biefer Bors ansfesung ruhen und Jahrtaufende barauf unerschütters lich gegründet ftehen, fo fcheint die Berechtigung moderner - Anficht, bas gerade Gegentheil als Gefet aller Entwid= lung anzuschen, eine fehr migliche und bedenkliche; benn wenig wiegen einzelne, wenn noch fo verbreitete, Meinuns gen, fobald die gewichtige Gestalt von Drganismen, welche Jahrtausende hindurch Bestand haben, in die andere Bagschale tritt; und Diefes recht fräftig zu zeigen, ift ja fonft ein hauptverdienst ber hegelschen Schule; fo wie fie ebenfalls mit großem nachbrude zu lehren pflegt, baß Die Gefete bes Gepns und feiner Entwidlung eben nicht ein ohnmächtiges Soll fepen, wornach fich nichts richtet. Dan tann alfo mit aller Ruhe jenen Unlichten bie wilfen= Theol. Stud. Jahrg. 1887.

82

schaftliche Berechtigung einräumen, sich geltend zu machen, und dem wissenschaftlichen Eifer, Geschick, Talent, Gewandtheit alle Anerkennung widerfahren lassen, ohne durch Migdeutung darin gestört zu werden.

Die entscheidende Frage, ob ein menschliches Gefammts leben fein Größtes im Stifter habe oder vom Rleinern anfangend fich zeitlich immer mehr vervolltommne, hat der angeführte Auffat ichon vor dem Erscheinen diefes Lebens Sefu untersucht. Damit nicht wieder ein Ginlenkenwollen ber jegigen Urbeit vorgeworfen werde, fo mag bie frus here hier eintreten : "Es kommt uns die wichtige Frage entgegen, die in unferer Beit nicht mehr ignorirt ober fos gleich mit Berufung auf die Gottheit Chrifti niedergeschlas gen werden tann (wofür Strauß nur einen andern Ausbrud vorbrachte): Die ift es möglich, in alter Bergangenheit ein Einzelwesen anzunehmen, bas als Stifter eines religiöfen Gefammtlebens Jahrhunderte lang bominiren foll, ja als Stifter ber wahren Rirche dominiren foll bis an's Ende ber Lage, fo daß nie ein anderer über ihn hine austommen tann? 3mar auch in ber Runft und Biffens Schaft gibt es Meister, die ba Schulen stiften; aber wo würde man einem folchen bie Behauptung gelten laffen, baß er nun für alle Zeiten fein Gebiet vollendet habe und . in aller Butunft nur lernend bei ihm geschöpft werden müßte? Dies ift das Mißtrauen, welches Biele wider ben Religionsstifter mitbringen, ohne barum unedel zu fenne vielmehr ausgerüftet mit gar ftartem Bertrauen auf bie Rraft und Perfectibilität der menschlichen Gattung, gemäß welcher, wie fie meinen, in allen Lebensgebieten immer Beffere tommen follen, überragend bie Frühern, beren Leiftungen fie ja bantbar benuten tonnen."

Strauß nun hat diefe Frage nicht mehr gestellt, fons bern ihre Verneinung schon als entschieden vorausgesest, daher kann ihm Christus nur Religionsveraulasser werden, nicht Stifter, und alles was Christum, ben veranlassen-

#### das Leben Seju von Strauß.

ben Anfänger, zugleich als Größten ber ganzen Reihe, als Bollender bes Glaubens barftellt, muß ihm als Zäufchung erscheinen, welches nicht leichter durchgeführt werden tann, als durch Einnahme bes mythischen Standpunktes, nicht als ob nicht auch andere Motive und Ergebniffe ihn bahin geführt hätten, aber alle andern zufammen boch gewiß nicht fo weit, wenn nicht ber nachgewiefene hauptgrund fle alle bominirte. Alfo gegen bieje Grundansicht und eis gentliche Lebensanschauung wird die Theologie fich vertheidigen müffen, weil alle fonftigen Rampfe bei benen nichts fruchten, die diese Grundansicht festhalten. Go verhält es fich ja mit allen Grundansichten. Ber einmal mife fenschaftlich überzeugt ift, Die Sonne ftehe ftill in Bezies hung auf die Erde, dem tann teine Muhe und Arbeit beis bringen, Jofua habe bie Gonne in ihrem gaufe fill geftellt; und wollte man babin unterhandeln, Jofua habe bie Umdrehung ber Erde ftill gestellt, weil ja baffelbe Phas nomen dabei heraustomme : fo fruchtet auch bas nichts, fos bald einer wiffenschaftlich überzeugt ift, ein folches Still. ftellen würde jedenfalls auf ber gangen Erbe eine totale Umwälzung, nicht aber bas bewirft haben, was bie Ers gablung ju ihrem 3wede bebarf.

Diefen Einfluß ber Grundansichten zu berückschrigen, tit indeß nicht darum nur wichtig, weil fo die entscheidenden Punkte bes Streites gefunden werden, fondern auch darum, weil fo der ganze Rampf den Charakter eines wissenschaftlichen Streites behauptet, beffen Entscheidung beibe Parteien befriedigen kann, statt daß zum voraus eine unübersteigliche Aluft zwischen Strauß und der Rirche statuirt würde. Denn daß auch Strauß, wenn ihm diese Grundansicht jemals wegstele, sofort die Evangelien anders ansehen müßte, kann so wenig bezweiselt werden, als anderfeits, daß auch die Nirche, wenn ihr bewiesen würde, es könne wirklich in keinem Gesammtleben der Stifter zugleich Anfänger und Bollender seyn, eine große Beränderung

82 \*

471

erleiden müßte, indem sie entweder der erkannten Bahrs heit den geziemenden Einfluß gestattet, oder sich katholisirend gegen die Bissenschaft absperrt. Uber, sagt Schleiers macher, "der Knoten der Geschichte soll hoffentlich nicht so auseinander gehen, daß auf die eine Seite die Bissenschaft und der Unglaube, auf die andere das Christenthum mit der Barbarei (ein neuer Paganismus) zu stehen kommt."

Der Unglaube an Chriftus als den Größten in Sachen bes Glaubens schleicht schon lange herum unter unfern fos genannten Gebildeten, und boch besigen wir noch feine Christologie, welche gehörig darauf Rücksicht nähme burch eine ordentliche Behandlung jenes von fo Bielen nicht mehr geglaubten Sages; höchstens Bersuche, ifolirte, wie die citirte'Abhandlung, finden fich vor. Das aber fehlt, wird entstehen müffen, ba Strauß nun den feindseligen Gas, fein Anfänger einer Reihe tonne der Größte feyn, fo tons fequent auf bas Leben Sefu angewandt und burchgeführt, alfo feine ganze entscheidende Bichtigkeit anschaulich gemacht hat; womit in der That "ber Biffenschaft und Rire che mehr gedient ift, als mit halben Rundgebungen einer boch einmal vielfach verbreiteten Unficht." Strauß fpricht es aus, baß er feinen Standpunkt nicht ersinne ober will. fürlich mache, fondern ein Organ fey einer nothwendig hervortretenden Richtung; er hat nicht ben mythischen Standpuntt, fondern diefer ihn ergriffen, und wirflich, wer könnte in biesem Leben Jeju etwas nur neues. ober boch nur zufällig Entdecktes finden wollen? Die Richtung aber, welche in ihm auftritt, fann fo wenig die abfolute, ewige feyn, als es ber frühere Rationalismus gewesen ift; benn hier in wiffenschaftlichem Gebiete ift ber Straußische Sat vollftändig gegen Strauß felbst zu unterschreiben, daß Die Idee und absolute Wahrheit als fertige fich weder an Einen, noch an eine einzelne Richtung ausschütte in ihrer Fülle, alfo anch tein Einzelner, noch eine einzelne Richs tung als Größtes gelten tann. Bollftändige Buftimmung

#### bas Leben Jefu von Strauß.

verdient Strauß, wenn er hier fagen würde, daß die volle Ibee der absoluten Wahrheit nur in der Totalität aller wissenschaftlichen Richtungen zur Erscheinung komme und an ihnen ihr adäquates Ubbild habe. Dies wahrscheinlich ist es, was Rosenkranz als ein Jurückfallen in Schleiermachers Standpunkt vorgeschwebt, indem der Unterschied bes Wissens und des Glaubens dabei nicht beachtet wurde.

Es fep den Gefeten aller Entwicklung zuwider, fagt bie Straußische Lebensansicht wider die Schleiermacher'sche, alfo es fey ohne alle Analogie, wenn in einem Gefammte leben ber Anfänger auch als Bollender, als Größter vorge-Bir haben nun erinnert, baß was bas Chris stellt wird. ftenthum feinem Stifter vindicirt, überall in den positiven Religionen feine Analogien finde. Alfo fcheint es, die Trager jenes Sates haben nicht an andre religiöfe Gefammts leben dabei gebacht, sondern ihn fo verstanden: "Benn Religionsgemeinschaften ihren Stifter ichon als ben Größ. ten vorstellen, ihn für den Anfänger und dabei auch für ben Bollender ihres Glaubens halten, fo müffe bas in allen Religionen eben auf Gelbifttäuschung beruhen; weil es ben Gefeten aller Entwicklung, wie fie fonst überall sich zeigen / zuwider wäre." Die Analos gien alfo zu unferm christologischen Sate würde Strauß nicht im Gebiet anderer Religionen vermiffen, Die fich viels mehr alle, zusammen in diesem Puntte gerade fo wie bie chriftliche täuschten; fondern in den übrigen, nicht religios fen Lebensgemeinschaften. ---

Auch diefer Sat muß von den Theologen beleuchtet werden, und zwar nach zwei Seiten hin. Abgefehen nämlich von der Frage, ob es denn billig fey, die Regeln aller Entwicklung gerade nur in andern als religiöfen Gebietenfuchen und abstrahiren zu wolken, dann aber hinterher zu fagen, was nun im religiöfen Gebiete vorkommen wolle, widerspreche folglich der allgemeinen Regel; abgeschen von diefer Unbilligkeit, die sich felbst damit straft, die Regeln

aller Entwicklung nicht finden zu können, — muß unterfucht werden zunächst, ob der Satz ein richtiger fen, sodann, ob er felbst, wenn er richtig wäre, als Instanz gen gen das religiöse Gesammtleben und eine Ueberzeugung vom Stifter als Größtem auftreten könnte.

Ift ber Sat, es widerspreche den Regeln aller Entwicklung, wenn Christus, der Stifter der christlichen Ges meinschaft, gleich als Größter gedacht werde, es sey also diese Behauptung ohne alle Analogie in allen andern Les bensgedieten, ist dieses richtig? In dieser Allgemeinheit keineswegs; denn in einigen Lebensgedieten wenigstens finden sich zu jener Dignität des Religionsstifters die schlagendsten Analogien, in andern freilich weniger oder gar nicht. Die verschiedenen Lebensgediete sind aber eben verfchiedene, können also nicht in allem einander analog seyn.

Gehen wir vom Lebensgebiete der Runft aus, fo wird freilich tein einzelner Rünftler irgend einen 3weig als Anfänger querft bearbeiten und gleich auch auf den höch= ften Puntt ber Bollendung hinstellen; noch viel weniger aber tann das Gegentheil, wie es dem gegnerischen Sage zum Grunde liegt, behauptet werden, nämlich es müßten immer volltommnere Rünftler tommen bis an's Ende ber Bielmehr findet fich in diefem Gebiete Die größte Lage. Analogie mit dem religiöfen, daß nämlich nach vorbereis tenden Borgängen einzelne Meister eine Urt und Beife die Runft zu handhaben auffinden aus genialer Anfchanung und fogleich eine Bollendung erreichen, welche die ihnen folgende Schule anstrebt, in der Regel aber nicht erreicht, noch weniger übertrifft; ja daß folche Meister einem gans gen Bolfe ober einem burch identischen Typus verbundes nen Rreife von Bölfern die Individualität ihres edlern Gefchmads und Runftsinnes mittheilen. Go ift es in ben ens gern Gemeinschaften der Schulen; ber Stifter und Meister dominirt, obgleich er Anfänger war und vor ben Schus fern lebte. Aber auch in der allgemeinen Entwicklung der

#### das Leben Jeju von Strauß.

Runft tann nicht behauptet werden, daß von Jahrhundertau Jahrhundert bie Bollfommenheit der Anschauung und Darftellung bes Schönen fich fteigere, die menschliche Gate tung alfo in biefem Sinne der Perfectibilität fich rubmen tonne. Der modernen Runft liegen noch Meifterwerte hels lenischer Rünftler zur Anschauung vor, bennoch folgt baraus nicht, baß die modernen Anstrengungen jene antiten übertreffen tonnen, benn gerade die Sellenen tonnten in Diefem Gebiete bas begabtefte Bolt ber Erbe gewesen fenn und es bleiben für immer. Ebenso ift nichts weniger als auss gemacht, daß nun die moderne Runft in alle Bufunft fich fteigern werde und bem Ideale näher tomme; benn auch ibr Rulminationspunkt könnte ebenfo gut ichon oder boch bald vorüber fenn. Alfo weder im Gangen diefes Lebensges bietes noch von einzelnen geschloffenern Bemeinschaften ober Schulen in demfelben tann gefagt werden, es fey unftatts haft, bas Größere und Größte in frühere Beiten hinauf ju verfegen, ober es feb "gegen bie Gefete aller Entwicklung, ben Stifter eines Gefammtlebens als Größten vorzuftellen, welchen tein Späterer je übertreffe."

Ja fogar im Lebensgebiete ber Diffenschaft, nas mentlich ber fpeculativen, bilden fich freilich fleinere Bemeinschaften, ebenfalls Schulen genannt, beren jede aus folchen Gelehrten besteht, bie in der tiefften Unschauung bes Seyns eine gemeinfame Urt und Beife mit einander Auch ba finden sich bie von Strauß vermißten theilen. Analogien, indem der Anfänger und Stifter eines folchen Gesammtlebens, je geschloffener und bestimmter es auftritt, besto entschiedener auch immer als Größter gleich an ber Spipe steht, nicht aber einen bloß anfänglichen Berfuch macht, welchen bann bie Schüler im innern Berthe. fteigern und vollenden würden. Dber behaupten etwa bie Schüler von hegel, es widerspreche ben hieher gehöris gen Regeln aller Entwicklung und fey gegen alle Analogie, Diefen Philosophen als Anfänger und Stifter bes von ihm

475

bervorgerufenen Gesammtlebens als Größten vorzustel= Ien? Gerade eine folche Behauptung ware ja ohne alle Analogie, weil auch hier bie Schulen auf einer genialen Grunbanfchauung bes Geyns ruhen, gefest auch, biefe werbe von hegel nicht wie von andern Meiftern den Schus tern bloß ohne Beiteres zugemuthet, fondern in einer Phas nomenologie des Geiftes als die nothwendige und abfolute, wie es ber Diffenschaft ziemt, andemonstrirt. Der bemons ftrirende Proces fann und wird freilich, da er auf Bermittes lung ruht, zeitlich immer vorwärts schreiten und von je ben Spätern vervolltommnet werden; teineswegs aber auch die Grundanschauung felbst, welche nur burch geniale Rraft gefunden werden konnte. Gerade fo behauptet nun eben bie Rirche, die theologische Demonstration und Ber= mittelung freue fich eines beständigen Fortschrittes, bas Glaubensleben felbft aber in feinem intensiven Gehalte nicht im mindeften, fondern des Gegentheils, benn es fep im Stifter gleich vollendet gewefen, und alle Gläubigen, auch Die dabei gelehrtesten, könnten es nur von ihm mitgetheilt überkommen, und follten es fo rein und ftart wie möglich in fich felbit herüberleiten und in möglichft weite Rreife vers breiten; eben weil auch der Glaube nicht Sache des Des monftrirens fen, fondern ber genialen Unschauung und Erlebung, die überall nicht den Entwicklungsproces hat, daß einer barin einen Schritt thue, ein anderer bann ben zweis ten hinzufüge u. f. w. Bon bier aus läßt fich baber einer= feits die Reformation rechtfertigen, andrerseits bas Stres ben derjenigen beurtheilen, die fich wieder in neuem Stres ben nach der Ursprünglichkeit des Glaubens den Namen ber Ebangelischen zueignen. In Sachen bes Glaus bens ift diefes Beharrenwollen bei feiner Urfprünglichfeit, wie er im Stifter war und aus diesem hervortrat, ebenso gerechtfertigt und vernünftig, als hingegen folches Behars ren in Sachen der vermittelnden, demonstrirenden Theos logie ein abfolutes Migverständnig genannt werden mußte.

#### das Leben Sefu von Strauß.

Rur Unheil kann uns bringen, wer in der Biffenschaft Stas bilität sucht und neuere Forschungen irgendwie hemmen will; nur Unheil aber auch, wer im innern Wesen bes Glaubens eine zeitliche Vervollkommnung haben will.

Bie im Leben der Runft, fo alfo auch in der Biffenschaft, besonders speculativen Theils, findet die Rirche für ihre Lehre von der Dignität Chrifti als des Anfängers und Bollenders ihres Glaubens die erwünschteften Analos gien. Daß aber nur Niemand beforge, eine folche Paralles liftrung bes Religionsstifters mit ben Stiftern von fünfts lecischen und wissenschaftlichen Schulen beeinträchtige etwa bes erftern Burde und hebe einen edlern Supernaturalis= mus auf. Denn fobald nach ber Parallele bann auch die Differenz gesucht würde, mußte fich ergeben, fowohl daß Die geniale Geistestraft, diese Quelle aller fich um ein In= bividuum fammelnden Gemeinschaften, wie wir fie einem vermittelnden Demonstriren gegenüber stellen, gerade ber geheimnißvollften, bem Göttlichen am meiften unmittelbar zugewandten Region des Geistes zufalle, alfo recht geeigneten Boben barbiete für bie Dignität, welche wir fus chen; als insbesondere, bag die Region des genialen Selbstbewußtfenns, auf's Religiöfe bezogen, ber allein ge= eignete Boden ift, auf welchem ber Begriff ber Dffenba= rung murgeln tann. Denn ift es überhaupt bem Genie eigen, feine Unschauungen nicht als menschliches, eigenes Berdienst und Erfindung ansehen zu können, sondern an ein Befruchtetfenn burch bas Göttliche zu glauben, mors' aus die von einer flachen Beltansicht als Betrug angefes henen Ausfagen der alten Befruchter des Boltslebens fich allein gehörig begreifen laffen : fo liegt es ja insbesondere nothwendig im Befen des Religiöfen, alfo auch ber in Er= manglung eines andern Wortes hier genial genannten Anfchauung und Erlebung des Göttlichen, fich von Gott abs folut abhängig, als wefentlich unvermittelte That Gottes au fühlen und zu miffen, b. h. als Offenbarung; fo baß

477

#### Schweizer

jedes Abweichen aus diesem Glauben, jeder Versuch des Menschen, für sich, ohne Gottetwas zu erringen, zum Boraus alles andere wird, nur nichts Religioses. — Die Bemühung also, dem Rationalismus gegenüber, der das innere Wesen der Frömmigkeit zu sehr auch in ein Erkennen und objectives Wissen umwandelt, in welcher Form doch dem Menschen die Offenbarung nicht kommen kann, auf die Analogie des künstlerischen Genies hinzuweisen, kann ber Theologie nur förderlich sehn, wenn auch anstößig denen, welche jedes Begreisenwollen der religiösen Phänomene, besonders im Religionsstifter, für Günde halten.

Da fich nun die von Strauß vermißten Analogien für bie Bürde Chrifti als des Größten im chriftlichen Gefammte leben nicht nur überall finden in allen andern positiven Religionen, fondern auch in dem Runstgebiete, ja fogar in der Biffenschaft Darbieten: fo mare feine Behauptung fehr auffallend, wenn fie nicht vielleicht anders gemeint ift, als fie lautet; benn diese Analogien fonnen ihm ja unmöglich alle entgangen fenn. Bir müffen baber weiter unterfuchen, ob einer, ber die nachgewiesenen Analogien zugabe und bamit auch eingestände, es fen den Gefegen aller Entwicks lung gar nicht zuwider, fondern recht gemäß, in folchen Gemeinschaften, wie eine philosophische Schule oder wie eine fünftlerische ober wie ein geschloffenes religiofes Bes fammtleben, den Stifter gleich als den Größten vorzuftellen in der den Berein hervorrufenden und erhaltenden genias len Grundanschauung; ob alfo einer, ber ben Straußis fchen Sat theilweife in fein Gegentheil umändern mußte/ nicht dafür auf einen andern Sat zurückträte, welcher mit jenem nothwendig zusammenhängt, nämlich "bas wenigs ftens widerspreche allen Entwicklungsgeseten und fep ohne alle Unalogie, bag eine folche Gemeinschaft nicht nur fich felbst, fo weit etwa ihr Umfang reicht, fondern überhaupt bas ganze Lebensgebiet, auf beffen Boben

fie fteht, gleich für immer vollendet dente im Stifter, wie ja dieses offenbar die Meinung der Rirche sey von Christus."

Db Strauß feinen Sat fo auslegen würde, muß bezweifelt werden, daß er aber im Zusammenhange mit dem= felben auch dieses zweite behauptet als integrirenden Theil feiner Lebensansicht, erleidet keinen Zweifel. Auch diese Behauptung muß also beleuchtet werden, zumal sie ohnedies bei Bielen unserer Zeitgenossen sich geltend macht, und in der Christologie mehr Berücksichtigung finden muß, als bisher.

Allerdings, wenn auch ber Stifter einer Schule, g. B. Richte oder Segel, fo lange fie besteht, als Größter in ihr an der Spipe steht: fo folgt daraus noch gar nicht, ein folcher Stifter habe nun' überhaupt das ganze Gebiet der Philosophie als Größter für immer vollendet. Im Gegens theile murbe man eine folche Behauptung lächerlich finden und höchftens dem jugendlichen Enthusiasmus der Schüler Denn wie vertrüge fich biefe enthusiaftische nachsehen. Meinung mit ber gangen Geschichte ber Philosophie, die ja von Beit ju Beit immer wieder neue Syfteme und Schus len erzeugt, deren jede fpätere über die frühern hinaus fepn will? Bie vertrüge fie fich vollends mit bem unvers tennbaren allmählichen, freilich auch ftogweisen Fortschritt aller Biffenschaft, deren Bollendung nicht irgendwo in frühern Beiten, fondern nur an's Ende ber Tage hinges bacht werden fann, ichon barum, weil feiner Alles weiß und erfennt, feine einzelne Biffenschaft aber vollendet fenn tann, bis es alle andern mit find, fo daß auch die Biffens ichaft aller Biffenschaften in ihrer Sohe nicht vollendet fenn tann, bis jede Disciplin in ihrer untern Region ebens falls vollendet ift, weil im Biffen wie im Seyn alles einen wechselwirkenden Organismus bildet? Gerade diese fast jedem Rachdenkenden fich aufdringende Unficht von der zeite lich immer fortichreitenden Berpolltommnung alles Biffens erhebt ja eine mächtige Inftanz gegen unfere firchliche Ins

#### Schweizer

sicht von Christus, ber nun boch bas ganze religiöfe Lebensgebiet wesentlich schon in sich vollendet haben soll. Diese Schwierigkeit hat nicht wenig Antheil daran, wenn ein mythisches Leben Jesu viel empfänglichen Boden findet in un= fern Tagen.

Dennoch wird auch hier die Theologie fich weder rets ten wollen noch tonnen durch bas verzweifelte Mittel, Die Rirche von ber Biffenschaft abzusperren, fondern bem Siege ber Bahrheit vertrauend den Rampf annehmen. Much hier noch fann Analoges zur chriftlichen Anficht anderswos her gefucht und nachgewiesen werden; entscheidender aber ift es, wenn nun zum zweiten übergegangen wird, bas mir oben uns vorbehielten, zur Frage alfo, ob denn jebes Lebensgebiet nothwendig nach benfelben Gesegen sich entwickele wie die andern, øb alfo im Religiösen nichts ftatt haben tonne, es finde denn Angloges im Rünftlerischen und Biffenschaftlichen. Fordert man von uns nur Analoges, nicht Paralleles, 'so fönnte entsprochen werden, wenn baffelbe auch nicht im Kelde ber Biffenschaft, fondern nur der Runft zu finden fenn wird. Die Runft ichreitet nicht in einem Entwicklungsproceffe fort, beffen Gefete fordern mürden, es müffe Generation auf Generation fich immer mehr der Bollfommenheit annäs hern; fondern bas ift ihre Beife, bag jede edlere Natio= nalität oder jeder Berband von Nationen, die gemeinfas men Typus haben, ihre Rindheit, Bluthe und Ableben burchmache; bag teineswegs nach dem Lobe bagewefener Nationalitäten nothwendig andere nachkommen; deren Runstwerke bie der frühern übertreffen; daß vielmehr recht füglich irgend eine Nation das Höchste leifte und von da an als größte dastehe bis an's Ende. Ift biefes ber Fall, nun fo wird in diefer Nation weiterhin Eine Schule die höchste feyn und in diefer wieder der Stifter. Diefe fünfte lerisch am höchsten stehenden Rreise nun werden freilich nicht in den Anfang, aber noch weniger an's Ende ber

480

jetigen Erdperiode gestellt werden können. Rann diefe Idee vom Leben der Kunst anerkannt werden, ohne im mindesten "den Geseten aller Entwicklung zu widersprechen," im Gegentheile bei recht tiefer Auffassung dieser Gesete: nun so ist freilich noch kein Paralleles damit gesunden zu unserer christologischen Idee, weil in der Kunst dieser persönliche Einfluß auf alle Empfänglichen nicht so hervortritt; aber doch in hohem Maße Analoges, so daß ber Anstoß, den die Dignität Christi geben kann, schon bedeutend, sich mindert. -).

Buzugeben ift nun freilich mit großer Bereitwilligfeit, bag vom Leben ber Biffenschaft, besonders empirischen Theils, eine ähnliche Borftellung gang und gar nicht ftatt finden tann. Die Aufgabe, bas Seyn in's Biffen aufzunehmen, von allen vorhandenen Objecten bie entspredende Renntniß zu gewinnen, bat einen gang andern Ents wicklungsproceg mit andern Gefegen; ähnlich, ja parallel ber andern Aufgabe, die Vernunft hinwieder dem Geun einzubilden, alfo ber Beherrichung ber Ratur, ihrer Rräfte und Erzeugniffe für menschliche Zwede und Industrie. In Diefen Lebensgebieten häuft fich Entbedung auf Entbedung, Erfindung auf Erfindung; fpätere Menschen tonnen die · Leiftungen früherer annehmen, berichtigen, benußen, vervollftändigen, neue hinzufügen; und fo fteigt bas unende liche Gebäude immer weiter und höher empor; jeder Arbeis ter gibt fein Stud Arbeit hingu, überschauende Geifter fügen es ein an feinem Orte und feiner tann Großes leiften ohne Unterstützung der andern. Daher wäre hier allerbings eine Thorheit, mas in den vorigen Gebieten recht eigentlich Beisheit ift; hier bauen bie unendlich Bielen bas

a) Der kunftlerische Sinn hat sich auch wirklich besonbers an Strauß gestoßen und seinen Empfindungen Luft gemacht in den "Laienworten über die hegel-Straußische Christologie," eine Schrift, deren Schwächen am besten aufdecken konnte, wer ihre wahre Seite versteht und begreift.

Gebäube; bort waren es bie Genialen als wenige und eins gelne; hier ift alfo tein Raum für eine Dignität, vermöge welcher ber Unfänger irgend einer Bestrebung zugleich auch ber Bollender und Größte feyn tonnte. Je mehr vermitstelnde Glieder und Hülfsmittel von allen Seiten herbeiges fchafft werben, - und jebe Erfenntniß oder Erfindung bient zugleich als Hülfsmittel zu andern, - besto mehr fchreitet biefes mächtige Lebensgebiet fort, baher feine höch. fte Bollendung allerdings erft an's Ende bes Lebens ber Menschheit hinabgefest werden tann, fo weit wenigstens ein Jufammenhang im Fortgange ber Operationen bis bas hin erhalten murde. Im Gebiet alfo des forschenden Bifs fens, wie im Proceffe der Raturbeherrschung gilt unstreitig ber Gap: "man tonne nicht ben Anfang einer Reihe als Größtes benten, fondern eher nur bas Ende," in feinem vollften Ginne und Umfange. Bie follte nun die Theologie fich wundern, wenn Diejenigen unferer Gebildeten (denn Straug tonnen wir hierin nicht thnen beizählen), beren Leben und Birten gang und gar in . biefes Gebiet fant, fobald. fie über folthe Berhältniffe nachs benten, nur topffchüttelnd zur Theologie und Rirche hins über bliden, bie ja von Chriftus fo völlig bas gerade Begentheil ju glauben zumuthet von bem, was bei ihnen ju Hause ift?

Die Entfremdung biefer Rlassen ift ja fo begreiflich, man möchte fagen so nothwendig, daß die Theologen nichts angelegentlicher zu thun haben dürften, als die, wo folche Lebensfragen erhoben find, befremdende Parteipolemit in Np ologetik verwandelnd, das diefer noch fehlende Kas pitel zu bearbeiten, welches von der Verschiedenheit der verschiedenen Lebensgebiete unter einander wird handeln müssen, wodei am wichtigsten wäre zu zeis gen, daß nothwendig diejenigen Lebensgebiete, an denen der Mensch Theil hat, wesentlich vermöge des unmittels baren Selbstbewußtseyns und feiner Bestimmtheit

#### bas Leben Jeju von Strauß.

einen total-andern Entwidlungsgang nach total andern Gefegen haben müffen, als diejenigen Gebiete, an benen bie Menschen Theil haben wesentlich vermöge bes ges genständlichen Erfennens und überhaupt berjenigen Thätigkeiten, welche Allen in identischer Beschaffenheit Diefe Berschiedenheit bat allo, wie unfere inwohnen. frühere Ubhandlung zeigte, ihren tiefften Grund darin, baß in Gebieten ber erstern Art bie geniale Begabung bas Befentliche ift, eine unvermittelte Intuition; in den gegene überliegenden dagegen die biscurfive, an Bermittelung gebundene Thätigfeit. Bu einem folchen Rapitel ber 200logetif finden fich vielleicht die brauchbarften Borarbeiten in Schleiermachers philosophischer Ethit, wels ches Bert unter anderm auch in biefer Sinficht in der ben Jahrbüchern für miffenschaftliche Rritit einverleibten Recenfon von Rosentranz nicht richtig und hinlänglich gewürdigt werden tonnte bei ber haupttendeng, ju zeigen, es-fep biefe Ethit allerdings ein bedeutendes Bert, aber barum verfehlt, weil es nicht die Segeliche feb. -

Die Gefahr, durch Bermischung verschiedener Lebensgebiete tonnte die Eigenthümlichkeit besonders des Relis giöfen mißtannt und barum bie Theilnahme an biefem erfchmert werden, ift groß genug und wird aus dem anges führten Grande noch größer werden, wenn Schleiermas chers Lebensansicht auch barin die mahre ift, es werde, je weiter ber Proces der Rultur fortschreitet, auch eine im. aner mehr gleichmäßige Bertheilung des Geistigen an Alle fich anbahnen; es werbe immer feltner werden, daß Einzelne hoch über ganze Generationen hervorragen. Schwieriger würde bann ber Glaube an Chriftus wie überhaupt an bie heroifchen Gestalten ber Borzeit, und hätte bei dem Mangel an Analogien in der bann vorhandenen Gegen? wart und nähern Bergangenheit große Mühe, fich zu bes haupten, weil jene großen Serven, wie es jest ichon für manches Auge ber Fall ift, in ben Schein bes Mythus ju

#### Schweizer

Rehen tommen. Indes einerseits mußte boch immer in Einigen wenigstens ber Ginn und die Empfänglichteit für geniale Größe noch fortleben; anderfeits aber muß unter folchen Berhältniffen dann der Straußische Sat, die Idee (Gott) schütte nicht ihre ganze Fulle aus an einem Drte und geize am andern, den chriftlichen Theologen zu hülfe tommen, wenn er auf großartigere Beife gefaßt als Grunds ftein zum Gebäude ber Apologetif erfannt wird: Gott fann fich nicht nur ben fpätern Geschlechtern in feiner Fulle ge= ben wollen, gegen die frühern Jahrtaufende aber geizig gemesen senn, er gibt sich immerdar in der Belt und Menschheit, nur nicht immer in denfelben Formen; gegen das Ende diefer Erdperiode wird er leben in dem unends lich gesteigerten Erfennen und Beherrichen der Ratur bei gleichmäßiger Vertheilung bes Geistigen an Alle; in fruhern Jahrtausenden gab er sich auch Allen, aber nicht in Form gleichmäßiger Bertheilung, fonbern zunächft in großer Fülle an einzelne geniale Menschen, wodurch er fich ja auch den übrigen gab, wenn er fie empfänglich machte für die Offenbarungen der Benigen. Go allein ift Gott nicht der erft burch die Beltgeschichte werdende machfende Gott, der baher in feinem Alter mehr fpenden tonnte, als in feiner Rindheit; fondern der Emige, unwandelbar Bollfommene; fo allein wird bei ber erfannten Einheit des göttlichen und menschlichen Geiftes auch der Unterschied festgehalten. -Im Straußischen Sate liegt also ein großes Gegengewicht gegen die Sinnesweife, welche nur glauben will, wenn fie Analoges dazu findet in ihren Umgebungen. Jest ichon ift ein Religionsstifter etwas Vergangenes, nicht mehr Möglis ches bei den Bölfern, die eine Geschichte haben, daher die Affectation der St. Simonisten als belachenswürdig uns tergehen mußte. Aber der Geift ift größer, als daß irgend ein Zeitalter alle feine Formen in fich vereinigen könnte und verwerfen dürfte, was im naher liegenden Gefichtes freise keine Analogien hat. Der Berstand ift bas jest

#### bas Leben Jeju von Strauß.

dominirende und begreift schon vieles nicht mehr, was ihm gegenüber liegende Geistesträfte, als diese dominirten, zu leisten und zu erreichen vermochten.

Gefest alfo fogar, Die nachgewiefenen Analogien zur Dignität ber Religionsstifter wären nicht vorhanden, wenigstens nicht in unferm Gesichtstreife, fo würde noch gar nicht fo rafch folgen, bie firchliche Unficht von Chriftus fen barum eine unstatthafte. Gibt es verschiedene Lebensgebiete, ein religiofes (mit der Runft), ein wiffenschaftliches, ein politisches und ein gastliches (ber freien Geselligfeit), um beispielsweife die Eintheilung der Schleiermacher'schen Ethit anzuführen : fo werden fie ohne 3weifel alle zufams men, weil alle von ber Bernunftthätigfeit ausgehen, in . vielen hinsichten Analoges darbieten; aber ebenso auch ohne Zweifel wird jedes feine Besonderheiten haben, burch Die es eben ein von den andern verschiedenes wird. Die nun, wenn das religiöfe Gebiet unter feinen Eigenthums lichkeiten auch die hätte, welche Strauß aus dem Grunde für unstatthaft erklärt, weil fie gegen alle fonstigen Entwicklungsgesete verstoße, folglich teine Analogien finde in andern Gebieten? Es lohnt fich alfo ber Mühe, nachzuses hen, wie es fich bamit verhalte, bevor man ihm ben Sas zugibt, welchen auch Rofenfranz als Grundfehler, barum als Grundanschauung biefes ganzen Lebens Jefu ers fannt hat. Dabei wird fich nun auch ergeben, was Ro= fenfranz etwa Richtiges meine, wenn er biefes Leben Jefu "eine fast dirette Emanation aus der Schleiermacher'schen Theologie, temperirt burch bas Studium ber Segel'schen Philosophie," genannt hat. Das lette Lemma vom Temperiren mag auf fich beruhen, zumal wenn völlig verfchwände, was temperirt werden foll. Das erstere aber hat uns außer dem Intereffe der Bahrheit noch ein pers fönliches, weil, wenn der Sat als richtiger zum Borscheine täme, ber Einfender merten müßte, daß er von Schleiers macher eigentlich noch gar nichts verstanden habe, wobei Theol. Stud. Jahrg. 1837. 33

i

höchstens ber Troft übrig bliebe, biefer habe fich am Enbe auch felbft nicht verstanden. Diefen Troft legt wenigstens Rofenfranz nahe in feiner Recension über die Ethit, wenn er meint, ber Einsender mare wohl am besten befähigt, Schleiermachers Ethit in Einem Guffe zu bearbeiten, wie außer ber herausgabe auch der Auffas über die Dignität bes Religionsstifters beweise. Gerade biefer Auffat ents hält nun ben hier auf bas Leben Jefu angemandten 3deens freis, welcher durch Studium Schleiermacher'fcher Theos logie fich vorzüglich gebildet hat; und fehr mertwürdig wäre es ja, wenn nun auch Strauß in benfelben zurüchges funten wäre mit feinem Berte. - Mit Rofentrang find wohl Biele "gespannt auf bas Leben Jefu von Schleier= macher, weil fich zeigen werbe, wie weit Schleiermacher mit Strauß übereinstimmt." Eregetisch und fritisch aller. bings in der ganzen Freiheit der Behandlung der Evangelien, ja fo fehr, daß in diefer Sinsicht die Leiftungen bes jungen Theologen ichwerlich ohne diefen Borgänger begriffen werden tonnten, fondern vermuthet werden muß, Strauß habe Schleiermachers Borlefungen gerade auch über bas Leben Jefu gefannt. Aber diefe Gemeinschaft wird fich auch Rofenfranz vorbehalten. Dogmatisch das gegen ober vielmehr ichon ethisch, ift bie Totalanschauung Schleiermachers nicht im mindesten von der Straußischen weniger verschieden, als die hier vorgelegte. Bei Strauß ift Christus wesentlich das Produkt der von ihm angezo= genen Rreife von Menschen; bei Schleiermacher bagegen ift er wesentlich ber Producirende, bie Quelle des chriftlis chen Gesammtglaubens. Dieß ift er ihm nicht nur doge matifch, b. h. bei Schleiermacher burch Ausfage bes chrifts lich bestimmten Selbstbewußtfeyns, fondern auch ethifch, b. h. burch fpekulative 3dee vom nothwendigen Entwick. lungsgange religiöfer Gemeinschaften, mag Schleiermacher noch fo fehr mit gutem Grunde die Dogmatit ihrem 3n-

### bas Leben Jefu von Strauß.

halte nach frei erhalten haben von allem Einfluffe ber Philosophie.

, Aber hier gerade offenbart fich nun die volle Tiefe und Quelle des Gegensates Schleiermacher'scher und hegel'scher Philosophie, hier wo es auf Bestimmung bes Begriffs und Befens ber Religion antommt. Schleier. macher faßt bas Befen ber Frömmigkeit als etwas bem unmittelbaren Leben und Selbstbewußtfenn Angehöriges und will fie auch in diefem behalten; hegel aber scheint fie nur in ihren unvollkommnern, ersten Stadien bem Gefühl einzuräumen, gar nicht aber barin belaffen, fonbern in ein Biffen, in den Begriff erheben zu wollen. Indeß mögen darüber feine Schüler entscheiden, genug baß wenigstens Strauß biefe Tendens hat, wie bas Schlußwort feines Buches fo flar zeigt. Aus Diefem Gegenfat ergibt fich nun als etwas Nothwendiges die fo entgegengefeste 3dee vom Religionsflifter bei Strauß und bei Schleiermacher; ein Gegenfas, ber in Diefer feiner Genefis fcon nachgewiesen und als nothwendig postulirt wurde in ber angeführten Ubhandlung über die Dignität des Religionsftifters, lange bevor bas Bert von Straug erschienen ift. Diefelben Borte'mögen nun hier wiederholt merben, bamit von feinem Ginlenfen bie Rebe feyn fann: "Diejenigen verwickeln fich in unauflöslichen Biderfpruch, welche bie Frömmigkeit für ein Biffen halten (oder in den Begriff erheben wollen) und'doch in diesem Gebiete, bas bann (als Biffen) ein Allen identisches wäre, einen Relis gionsstifter wollen, ber für immer bie gange Menschheit bominire und in feine'Rirche zusammenfaffe. Diefes widerfpricht dem Begriffe des Biffens fo fehr, daß es leicht ware nachzuweisen, wie in diefem Gebiete felbft basjenige Dos miniren eines Einzelnen, welches eine Schule hervorruft, letteres nur tann vermöge eines Individuellen, bas im Meister ift (was nun als das Geniale bestimmt wurde) und bas Allen identische Biffen immer begleitet; fo bag

83 \*

eigentlich nie bie objektiven Renntniffe bes Meifters bie Schule hervorrufen, fondern vielmehr die individuelle Anfchauung, aus welcher er ertennt, trennt und verbindet, mit Ginem Borte feine Manier »). Das Biffen vollendet fich nur wahrhaft als ein allen Menschen identisches, jeder hat bas Recht, mas er erfennt, beizugeben zum großen Gefammtmerfe, und obichon ber eine mehr als ber andere leiftet, tann bennoch feiner alldominirend feyn." - Diefer Biderfpruch, die Frömmigkeit ihrem innern Gehalte nach in ein Biffen umzufegen und bas bei boch bie Dignität Chrifti festzuhalten, ift, feit jene Borte geschrieben wurden, nun burch bas Leben Jefu von Strauß jedermann offentundig geworden. -Strauß ging von der Boraussegung und Ueberzeugung aus, bas fromme Gefühl und die fromme Borftellung muffe Begriff werden. Damit hatte er eine innere Perfektibilität bes Befens ber Frömmigfeit ftatuirt, baher mußte er bei feiner Offenheit, Rücksichtelofigfeit und Confequenz, die am allerwenigsten Tabel verbienten, fich bas Leben Jefu fo gestalten, wie es in feinem Buche nun vorliegt. Diefe tiefste Quelle feines Bertes ift alfo feineswegs eine Emas nation aus Schleiermachers Theologie; stammt viels mehr aus einer gegen diefe feindfeligen 3bee von Religion und Frömmigkeit. Go konnte es denn kommen, bag ber Einfender die fonsequente Durchführung deffen, mas er früher ichon als nothwendig angefündigt, wenn man bei ber Ansicht, die Religion folle Begriff werden, verharre, in mannichfacher hinsicht lobend begrüßte und feine miffens schaftliche Freude ausdrückte über bie nun 'nothwendigen neuen Auftrengungen der Theologie, welcher auf fo flare Beile, daß Alle es merten müßten, bie Punfte gezeigt fegen, auf welche es antomme, während andere, mehr an= gebaute, viel gleichgültiger seyen. Die evang. R. 3. war

a) Auch Rosenkranz erkennt dieses, wenn er S. 40 von der speculativen Schule boch auch nur rühmt, sie habe endlich den Begriff des Begriffs als die Bestimmung der absoluten Methode erlangt.

alfo übel berathen oder bedient, wenn sie den Einfender zweimal als enthusiastischen Lobredner des Buches, der vers geblich wieder habe einlenken wollen, eigentlich aber gerne den Tempel des Pantheismus in Zürich aufbauen würde, ihren Lefern vorgezeigt hat! =).

So klar es nun geworden ist, daß das Umsehen ber Frömmigkeit aus dem Selbstbewußtseyn in den Begriff, ein Vermischen zweier Lebensgebiete, die Dignität des Religionsstifters vernichte und mit dem innern Lebensprocesse der großen religiösen Gemeinschaften sich nicht vertragen, ihn also auch nicht begreisen kann; eben so wird sich auf der andern Seite zeigen, daß wer die Frömmigkeit als eine Bestimmtheit des unmittelbaren Selbstbewußtseyns faßt, nicht anders kann, als die jede andere überragende Dignität der Religionsstifter postuliren, selbst wenn er geschichtlich von ihnen nichts wüßte. — Jedes Lebensgebiet, an dem wir vermöge der Bestimmtheiten des Selbstbewußtfeyns Theil haben, hat eine total andere Entwicklung, als dasjenige, wovon wir vermöge des objektiven Erkennens

a) Benn die K. 3. von Hengstenberg sich fo berichten ließ über des Berfaffers Artitel in ber Reuen R. 3. fur bie ref. Coweig, und Tholud bann im lit. Anzeiger mit eblerm Bertrauen berichtigt, "Prof. Cchmeizer habe vom erften Einbrude des Bertes fich binreißen laffen als gobrebner von Strauß aufzutreten, wenn ichon nicht in jeber hinficht, fen aber nachher gegen biefen mit einem Ernft aufgetreten, bem man bie Ueberzeugung abfuhle": fo muß zur Steuer ber, Bahrheit einfach bemerkt werden, bag eine Berånderung in biesen Ansichten und Aeußerungen über Strauß nie ftatt gefunden und bie fogenannten fruhern gerade fo wie bie fpatern immerfort getheilt und gehegt werben. hatte ber Berichts erftatter allenfalls von jenem Auffat in den Studien ober auch nur von ben Predigten bes Verfaffers einige Notiz genommen, ebe er richtete, fo ware bas ganze Misverständnis nicht entstanden und aus unbedeutenden Dingen folcher garm nicht gemacht wors ben. Nicht leicht ein Anderer konnte von Strauß weniger über= rafcht ober hingeriffen werben, als wer bas Befentliche feiner Leiftung vorausgesagt und es fcon betampft hatte.

Theil haben. Der biefes beachtet, wird alfo für bie eis genthümlichen Berhältnisse bes einen nicht Unalogien im andern fuchen und beide nicht ebendenfelben Entwidlunge. gefegen unterwerfen wollen. 3ft nun die Religion, überall wo fie im Leben erscheint, eine Bestimmtheit des Selbfts bewußtfeyns, was boch hoffentlich auch vom Leben in ber Runft zugegeben wird: fo wurde baraus folgen, bie Urt und Beife des Eintretens und Sichverbreitens einer poff. tiven Religion und Gemeinschaft fonne nur Unalogien bas ben in andern Gebieten, fofern fie ebenfalls von Bestimmts heit des Gefühls ausgehen, 3. B. in der Runft; durfe undtonne dagegen wesentliche Analogien nicht haben in den andern Gebieten, welche vom objeftiven Bewußtfeyn ausgehen, alfo z. B. in dem Leben der Biffenschaft naments lich empirischen Theils; benn in ber Biffenschaft, die für Alle identisch feyn will, ift alles Individuelle bas unwes fentliche, sie muß alfo Schulen, Die immer von genialer Anschauung ausgehen, überminden, ba gerade diefes fpefulative hinausgreifen weit über den gegebenen Stand. punkt bes vorhandenen Biffens hinaus, diefe mächtige Förderung des Proceffes, immer nur dem individuellen Genie gelingt. Diefe Ansicht Schleiermachers über philosophische Schulen nennt Rofentranz etwas hart S. 40 "höhnisch lächelnde Seitenblicke," und gibt zu bedenfen, daß, wie es verschiedene Religionen gab, bie am Ende boch alle in Eine aufgingen, fo auch die verschiedenen phis losophischen Schulen nun endlich aufgehoben fepen in ben Begriff als die absolute Methode; eine Berwechslung verichiedener Lebensgebiete, über welche Schleiermacher mag gelächelt haben, ba er alles, mas fein Gegner einwendet, nicht nur bebacht, fondern auch als richtig ertannt hat. --So weit fich also der Einfluß individueller Bestimmtheit erstredt, fo weit gehen auch die Analogien zum Religiöfen in den Gefeten ber Entwicklung wie in den hiftorischen Erscheinungen; wo aber bas Allen Identische, z. B. bas

#### das Leben Jeju von Strauß.

Biffen angeht, ba foll und tann es Analogien nicht geben zum Religiöfen. Wer auf diefe Beise die verschiedene Eigenthümlichkeit ber einzelnen Lebensgebiete erkennt und beachtet, wird baher der Straußischen Einwendung, es widerspreche allen Entwicklungsgesetzen, Christum als Größten im religiösen Gesammtleben vorzustellen, nicht unterliegen, wohl aber verdanken, daß die Lebenspunkte christlicher Theologie so offen und aufrichtig, wenn auch als schon ohne Beiteres in gegnerischem Sinne entschieden, vorgetragen wurden.

Benn im Bisherigen jur Dignität des Religionsflife ters als des Größten in feinem Gesammtleben bie vermiße ten Analogien aus Runft und Biffenschaft nachgemiefen, alfo noch ganz andere Entwicklungsgesethe als nur die ber zeitlichen Perfettibilität aufgezeigt wurden; sodann die Untersuchung, ob nun Giner diefer Religionsstifter ber Bollender des Glaubens nicht nur im Umfange feines Ges fammtlebens fen, fo lange es etwa daure und fo weit es fich erftrede, fondern zugleich ber Bollender bes Glaubens und ber Frömmigkeit für bie ganze Menschheit, -- bahin führte nachzuweisen, daß bafür nur in ber Runft einigermaßen Analoges liegen tonne, mehr Gewicht aber barauf zu legen fen, daß diefer alldominirende Stifter bem religiöfen. Bes biet eigenthümlich fen : fo ift nun noch in letterer Sinficht ein britter Schritt zu thun, nämlich bas Straußische Bedenten zu heben, "es fey unstatthaft, daß die 3bee, in Ein Individuum fich ausschütte in ihrer Fülle, gegen die übrigen aber geize," ein Gat, ber von Strauß ebenfalls gegen Schleiermacher geltend gemacht wird, obgleich Rofenfranz wahrscheinlich auf dies fen Sat feine Behauptung gründen möchte. - Die chrift liche Theologie lehrt. allerdings, Christus habe nicht nur ben Glauben gebracht und gleich vollendet, welcher eine Beit lang in gemiffem Umfange herrschen folle; fondern Christus folle und wolle allen Menschen, bie noch tommen

#### Schweizer

würden, den höchsten und abfoluten Glauben und Froms migteit mittheilen, alfo auch bie allgemeine, abfolute Rirche gestiftet haben und erhalten bis an's Ende ber Tage. Lehrt Diefes das Christenthum, fo dürften nun hier die gegnerischen Unsichten weniger auf bas Fehlen als auf das Borhandenfeyn von Analogien fich ftugen wollen und eine wenden : Bas da euer Christus behauptet, ober ihr wenigs ftens von ihm ausfaget, bas habe ja fast jeder einzelne Stifter einer positiven Religion ebenfalls von sich behaups tet ober boch feine Gläubigen ihm vindicirt. Ein geschickter Gegner vollends murde uns, wie Strauß irgendwo ben feinigen vorwirft, von beiden Seiten angreifen. Bären Die Analogien nicht ba, wenigstens in feinem Gesichtsfreife nicht, fo würde er fagen: Für eure Meinung von Chriftus, als bem für alle Zeiten Größten im religiöfen Gebiete, gibt es ja gar nichts Analoges, alfo ift's nichts mit eurer Meis nung. Steht er dagegen in der Ansicht, auch Muhammed und Andere hatten fich daffelbe vindicirt, fo wird er ein= wenden: Bu eurer Behauptung von Christus gibt es ja burchaus Paralleles in andern Religionen, alfo ift's auch wieder nichts mit eurer Meinung. - Eine folche doppels finnige Bedeutung hat aber der Beweis aus Unalogien nothe wendig in fich, weil fie immer Gleiches und boch auch Ber= fchiedenes enthalten. Unfer chriftologischer Sat findet allers bings feine Analogien in den übrigen positiven Religionen, keineswegs bagegen ganz entschiedene auch in nicht religiös fen Lebensgebieten; benn mas oben von ber Runft gefagt wurde, daß Ein Bolt das begabteste fey, in diefem Eine Schule in dem ober diefem Zweige das höchfte leifte, und in der Schule der Stifter: bas tann boch nicht einen fo geschloffenen Berein über bas Gebiet überallhin bilden, noch weniger einen Organismus, in welchem diefer Stife ter für immer ber mittheilende und unmittelbar anregende bliebe, wie in ber Religionsgemeinschaft diefes ber Kall ift. Damit tritt jedoch nur recht augenscheinlich zu Lage, ber

#### das Leben Bofu von Strauß.

chriftologische Sat enthalte ein ben Religionsgemeinschaften fpecifisch eigenthümliches Berhältniß, weil es irgendwie in allen etwas edlern Religionen hervortritt, in allen übris gen Lebensgemeinschaften aber gar nicht auf parallele Beife vorhanden fen. Sehen wir vollends näher nach, fo hat fich felbft ber Straußifchen Unficht bas Unalogon nicht entriehen können, wenn II. 734 zwar geleugnet wird, bag bie 3dee ihre ganze Fulle an Ein Individuum ausschütte, boch aber zugestanden wurde, Christus fen derjenige, durch welchen veranlaßt ber Menfchheit querft bas Bemußtfenn ermachte, baß fie mit Gott Eins fen, wenngleich fie biefe 3dee nur noch auf das Ideal ihres Christus überzutragen sich getraute. Diefe, in bloßem Beranlaffen bestehende, Dignis tät des geschichtlichen Christus ift freilich gering, aber boch auch eine für ihn einzige, die fein Underer mit ihm getheilt hat. Ebenso einzig mare die Dignität ber ihn umgebenden Menschen, welche durch ihn veranlaßt biefe Einheit des menschlichen und göttlichen Geistes wenigstens in Form des Gefühls und Borstellens entdect und Dieselbe auf den das burch ideal werdenden Chriftus übergetragen hätten; mos bei man nicht einficht, warum es begreiflicher und weniger wunderbar fen, bie findende Dignität einem Rreife von Menschen zuzuschreiben, als hingegen Ginem Individuum. Sobald nun das Finden und ursprüngliche Besiten dem von Chriftus boch begeisteten Rreise genommen und bem ihn begeistenden Chriftus zugeschrieben würde, weil jenes noch räthfelhafter erscheinen müßte, als diefes: fo hätten wir die volle Analogie für unfere Einzigkeit der perfonlis chen Dignität bes Stifters, wenn auch ber innere Gehalt berfelben nicht derfelbe ift, wie in der firchlichen Unficht. Sei dem wie ihm wolle, fo ift Strauß jedenfalls barin der Rirche parallel, daß auch er zu den Zeiten Jeju eine Relis gion entstanden dentt, die er nach ihrem Inhalt ebenfalls die absolute nennt, worin boch auch ein fogleich Fertiges und Bollendetes liegt, wenn ichon nur in Form des Glaus

#### Schweizer

bens und Vorstellens. Sagt also Stranß von ber chtiftlichen Religion aus, was nur ihr, nicht auch den andern positiden Religionen, so sehr diese es für sich ebenfalls ansprechen, specifisch zukommt: so werden wir bei unsrem Zurückführen der Religion auf ihren Stifter diesem mit ganz demselben Rechte auch zuschreiben, was kein anderer Religionsstifter mit ihm theilt, nämlich die von Christus gestiftete sey eben die absolnte und als Anschauung und Leben auch gleich in ihm vollendet gewesen für alle Zeiten und Menschen; eben so fertig wie jeder andere Religionsstifter seine Religion gleich in sich fertig hatte, ja wie sogar die Stifter von Schulen in Kunst und Philosophie ebenfalls als die Größten dastehen, jeder in der von ihnen hervorgerufenen Gemeinschaft.

Aber wie fteht es nun weiter, hat benn "bie 3dee ihre ganze Fulle nun über ben einzigen Chriftus ausgeschüttet und geigt gegen alle übrigen Menschen ?" Wenn man ihr bas verargen will, warum benn nur bier, wo fie bas meiste thut, warum nicht ebenso bei allen irgend hervorragenden und bominirenden genialen Männern ? Auch bier ware bie Confequenz und Rudfichtelofigfeit preiswurdig; benn jener Einwurf will eigentlich, vorausgesett, bag er fich felbst durch und durch verstehe, nichts andres, wenn man genauer nachsieht, als die ganze Beltordnung anflagen, vermöge welcher nun einmal die geiftige Rulle fo uns gleich vertheilt fen, ftatt jedem eine gleiche Portion zugumeffen. Daher hat denn diefer Einwurf eine mißliche Bar fis, wie Alles, was ben Menschen treibt, bie Dronung ber Dinge anders zu fordern, als Gott fie gewollt hat. Dies fer Schein ber göttlichen Parteilichkeit vermindert fich aber schon bedeutend, wenn ja offenbar die Idee irgend eine größere Fülle bem genialen Einzelnen gar nicht gegeben hat nur um feinetwillen, fondern um fich burch biefen "über große Areise Empfänglicher auszugießen. Roch mehr vers fcwindet der Schein, wenn ja nach der Straußischen Lee

## das Leben Jefu von Strauß.

bensansicht die Bollendung vieler Lebensgebiete erst ben fpätern Geschlechtern vergönnt ift, Die fich mehr gleichmäf= fig in diefen durch Bermittelung und ftets fortschreitende Urbeit machfenden Schatz vertheilen werden. Das foll die Ibee benn an die frühern Menschenalter hingeben, ba boch bie Bedingungen einer gleichmäßigen Austheilung noch nicht vorhanden find? Offenbar entweder mußte bie 3dee ftiefmütterlich gegen die Frühern geizen, oder ffe mußte vermöge genialer Rraft fich an Einzelne recht glänzend und herrlich mitthellen, bamit biefe bann mit'bem empfans genen. Göttlichen ihre Umgebung erfreuen und befruchten. Endlich fteht ja bie anftößige Größe Chrifti gang und gar nur im Gebiete des religiöfen Lebens, welches gar nicht anbers als burch geniale Anschauung und offenbarende Einwohnung Gottes einen Lebensverlauf finden tonnte, fo daß entweder Diefe befondere Erfüllung weniger prophetischer Männer eintreten, ober bas religiofe Lebensgebiet unente widelt bleiben mußte. Die religiöfe geniale Unschauung ftiftet viel größere und bauerhaftere Gemeinschaften als Die fünftlerische und spefulative; warum, ift nachgewiesen im ritirten Auffate. Die geschichtlichen Religionen find nie burch Busammentragung ber Leistungen recht Bieler gebils bet ober gefördert worden, wie das Gebiet bes Biffens, fondern immer durch Mittheilung genial frommer, b. h. prophetischer Individuen an die von ihnen berührten, ems pfänglichen Rreife und Bölfer gelangt. Diefer ganze Les bensproceg ftrebt baher nach dem, mas nun im Chriften= thume wirklich geworden und feine Spipe erreicht hat/ nach einem Alle dominirenden Stifter ber mahren, allge= meinen Rirche, beffen religiöfes Leben gar nicht weiter erhöht, vervollständigt, berichtigt ober gereinigt, fondern nur fo wie es war in Alle hinübergeleitet werden foll, bas mit er. in Allen lebe; er, der nun einmal die Bestimmung und Beschaffenheit hatte, berjenige zu feyn, in welchem bas überall von bem Gelbstbewußtfeyn und Gefühl auss

495

gehende religiöfe Leben am volltommensten tontretes Dafenn gewonnen hat; wie ja alles an die Individualität Gebundene nur von Einzelnen am besten erreicht wird, den übrigen aber nur aufgegeben ift, in die edlere Individuas lität jener fich hineinzuleben. Die Geschichte wurde eber als ber Straußischen Ansicht einer burchaus entgegenges festen Behauptung zustimmen, etwa diefer, ber Grab ber Bestimmtheit, mit welcher fich bie Digni= tät des Religionsftifters herausstelle, fen zus gleich das Maß der Trefflichteit einer Religion, und umgetehrt. Denn natürlich, je weniger Behalt, Tiefe und Leben die religiöfe Bestimmtheit eines Stifters hätte, besto weniger würden bie bennoch um ihn Bufammentretenden feine Autorität achten ; bas Gefammts leben würde durch andere religiös eben fo Erregte mit bes ftimmt und ftatt einer bestimmten Religion entstände, wes nigstens wenn teine monotheistische Form Burchdringt, eine Bufammentragung verschiedener religiöfer Unschauungen, wie fie in den Formen des Polytheismus auftritt. Das Chriftenthum tonnte eine bestimmt gestaltete Religion nur werden, wenn es aus Einem Individuum entstanden ift und mitgetheilt wird.

Db nun zur Stiftung der christlichen, abfoluten Religion und deren sofortiger Bollendung ein Individuum als Mensch schne hinreiche, oder ob auf eine besondere Beise die Idee in diesem Menschen erscheinen müsse, darüber kann wenigstens dogmatisch hier nicht verhandelt werden, weil es nur darum zu thun ist, dem allgemeinen Begriffe der nothwendigen Dignität des Religionsstüfters seinen ethisch en Boden nachzuweisen. Nur geschichtliche Forschungen und Einwirkungen können dann auf diesen Boben die bestümmten Erscheinungen hinstellen und untersuchen, welches nun der Gehalt einer Religion und ihres Stifters sey. Dabei würde sich zeigen, wie wenig der Streit der Rationalisten und Supranaturalisten die Dig=

nität Chrifti verstehen tonne; benn liegt biefe gang und gar im genialen Selbstbewußtfeyn, fo murbe ein tieferes Eingehen in Diefe Region zeigen, wie wenig Diefe geheims nifvolle Sphäre bes menschlichen Geiftes noch entbedt und begriffen fep. Ein Rationalift alfo, ber meinen würde, man wiffe fo ziemlich, wie weit auch auf diefer Seite die Beiftestraft reiche, ift zum Boraus ungeeignet, Chriftum zu begreifen nach der Genefis feiner alldominirenden Dignität. Eben fo würde ein Supranaturalismus, der vorausset, Die Sphäre des Menschengeistes fey hinlänglich ertannt, um behaupten jn durfen, mas in Chriftus lebte, fen nur als übernatürliche Genefis vorstellbar, und nach natürlis cher Seite gar nicht zu untersuchen, ber wesentlichsten Auf. gabe ber Christologie zum Boraus aus bem Bege gehen. Rann benn nicht zum Befen bes menschlichen Geistes gehören, ben göttlichen in fich aufzunehmen, und zum Befen bes göttlichen, in dem menschlichen gegenwärtig zu fepn? Rann nicht gerade Alles, mas religiöfes Leben heißt, hertommen von einem fich nicht nur afficirt, fondern konfret berührt und erfüllt Fühlen durch den göttlichen Beift? Sos bald man diefes zugibt, fo wird ein entweder Rationalift oder Supranaturalist von vorn herein die Bahrheit uns möglich finden tönnen, welche eben bestände im Aufgehos benfenn des zwischen Bernunft und Uebernatürlichem fälfch= lich statuirten Gegenfages. Ift alle Religion That Des gegenwärtigen Gottes im Menschen, fo gehört alfo zum Begriffe der Bernunft, sogenannt Uebernatürliches in sich au besiten ober aufzunehmen, und mit zum Begriffe Diefes Uebernatürlichen, in der Bernunft zu erscheinen. Schlei= ermacher hätte daher recht gehabt zu behaupten, biefe Berhältniffe fegen alle zugleich natürlich und übernatürlich, und hegel nicht mit Unrecht gelehrt, bie menschliche Ras tur fen die Birklichkeit der göttlichen und biefe bie Bahr= heit der menschlichen.

· Die alldominirende Bürde Christi, welcherlei Art

Art ift fie benn und wie möglich? Der hauptgrund, wars um Strauß fie aufgibt, ift ber, "bie 3bee werbe boch nicht ihre gange Fulle nur über Einen ansschütten, fondern über Alle, und darum fen auch nicht der einzige Sefus, fondern bas ganze Menschengeschlecht ber wahre Gottmensch." -Da diefer Gay ebenfalls wesentlich und zunächst gegen Schleiermacher gerichtet ift, fo haben wir auch bas Recht, gerade die Christologie diefer theologischen Richtung mit der Straußischen zu vergleichen. Daß die Idee oder Gott, in feiner totalen Fülle, fofern er im Leben der Menfchen fich manifestirt, nur in ber Totalität des ganzen Men= schengeschlechtes, zur Erscheinung tomme, alfo nur in ber ganzen Menschheit fein' abäquates Abbild habe, ift ein Sat, den fich unstreitig Schleiermacher nicht nur gefallen ließ, fondern recht eigentlich in feiner Beltanschauung als einen Grundfat haben mußte. 3ft alfo hier vielleicht der Drt, wo "Strauß zurückgesunken mare in Schleiermachers Standpunft?" Go icheint es, ba Rofenfrang Diefes Bus rückfallen unmittelbar in Berbindung bringt mit dem "Grundfehler der Straußischen Auffassung, daß die Idee nur in der Gattung der Menschheit, nicht auch zugleich abs folut in einem einzelnen Individuum gur Erscheinung toms me." Allein dies eben ift ber fo ftreitige Puntt ber Segel's fchen Religionsphilosophie. Daß die Idee ihre totale Mas nifestation in menschlicher Form - denn andere Formen des Senns find auch Manifestation der Idee - nur in der Totalität bes menschlichen Geschlechtes finde, ift ein Gat, welcher hier gar nicht ben Streit berührt, indem Schleiers macher und Strauß darin auch Rofentranz auf ihrer Seite haben, denn Rofenfrang rühmt gerade, wie ichon Strauß ben Gedanken, in der Menschheit Christum zu feben, auss gesprochen habe. Das andere Lemma dagegen, ob die Idee daneben auch noch absolut in-Einem Individuum erfcheine, ift ftreitig, fo jedoch, daß der hauptgegenfat an hegel und Schleiermacher vertheilt, Straug und Rofen-

### das Leben Sefu von Strauß.

trang aber nur in ihrer Auffassung hegels uneinig find; gar nicht aber fo, daß Strauß hierin hegel verläßt und ju Schleiermacher hält, denn er befindet fich mit biefen Erörterungen gerade in einem Rampf aus hegel'schem Standpunkte gegen den Schleiermacher'ichen. Dies ift die einfache Stellung der Rämpfer. Den haupttampf führt ber hegel'sche Standpuntt mit bem Schleiermacher'schen; in bemfelben hat fich aber ein 3mifchentampf in bem erften felbst gebildet, in den Rofenfrang mit Strauß fich vermits felt fieht in der Meinung, Letterer halte es eigentlich mit ber Gegenpartei. Bei ber Confequenz, welche auch Rofens Franz an Strauß rühmt, ift es freilich ichwer, fich zu dens ten, in ber gangen Lebensanschauung fen, wie wir gezeigt haben, Straug ein Gegner von Schleiermacher; nun fomme aber ein hauptpuntt, in welchem auf einmal biefe beiben zufammenftimmen. Es tann uns nicht beifallen, einen Streit der hegel'schen Schule über die Lehre ihres Meis fters von der Idee des Sohnes Gottes oder Gottmenschen fchlichten zu wollen, fo entscheidend er auch für bas Berhältniß Diefer philosophischen Schule zum Christenthume fenn mag. Der Streit ift fo schwierig, daß man leicht vor= aussehen tann, er werde zwei Fraftionen in Diefer Schule bleibend erhalten, von denen bie eine der andern vorwerfen wird, fie verstehe den Tieffinn des Meisters nicht, und bie andere der erstern, fie vermöge fich nicht in die gehö= rige Unabhängigteit vom positiv chriftlichen Glauben, alfo nicht in bie rein philosophische Boraussegungelofigkeit zu Benn Rofentranz in feinem abfoluten Indivi= erbeben. buum wirklich die Totalität der Fülle des göttlichen Befens denkt, fo daß fein Chriftus nicht nur die Frömmigkeit, fondern überhaupt alle menschlichen Bestrebungen, auch bas Biffen, bie Runft, die Beherrichung ber natur u. f. m. absolut vollendet hatte: fo befindet er fich allerdings ges gen Schleiermacher in fo großem Gegenfat als Strauß mit feiner Christologie, wenn fchon von gang entgegenges

Man müßte nun annehmen, Chriftus habe setter Seite. aber feine Bolltommenheiten alle, fofern fie nicht im relis giöfen Gebiete liegen, pausiren lassen, bamit er boch ben Menschen nicht alles felbstthätige Fortschreiten vorwegnehs me und z. B. im Biffen berjenige einft tommen tonne, welcher diefe abfolute Religion bann auch in die abfolute Form des Begriffs erhebe. Aus diefer Bobe wenigstens muß bas geredet fenn, mas Rofenfranz gegen Schleiers machers "armfelige Religion" S. 25 vorbringt, indem er fich barüber aufhält, daß "Schleiermachers religiöfes Ges fühl im Menschen nicht für sich allein wirklich werde, fons bern auch bes niebern Gefühls, welches nach Schleiermas cher als Gegenfat von Luft und Unluft vorhanden fey, bedürfe;" eine Ausstellung, die darauf hinausläuft, es fen armfelig, wenn die Idee zu ihrem Birflichwerden im Menschen auch der niedern Form und Natur bes Mensch= Der Mensch könne ohne das Endlichkeits= fenns bedürfe. bewußtfepn fich nicht zu Gott erheben, heißt bei Schleier= macher nichts anders als, der Menich tonne auch als from= mer die Form der menschlichen Ratur nicht abstreifen. Barum foll nun dies eine armfelige 3dee von Religion fenn, ba jede andere boketisch mare und auch bie Schrift unferm Chriftus Die menschliche Ratur mit ihren Formen auschreibt?

haupt absoluten Individuum allerdings im größten Gegensate zu Schleiermacher, den wir nun auf sich berufen laffen, um das Verhältniß der Straußischen Christologie zu Schleiermacher weiter zu beleuchten. — Beide können sich dahin vereinigen, daß die Idee überhaupt nur in der ganzen Menschheit zu ihrer totalen, allseitigen Erscheinung komme. Hieraus folgert nun Strauß, daß auch die Re= ligion in zeitlicher Perfectibilität ihrem innern Wesen nach fortschreite bis an's Ende der Tage; Schleiermacher bage= gen lehrt, daß zum eigenthümlichen Wesen der Religion

### das Leben Jefu von Strauß. ,

gehöre, immer nur von einzelnen, religiös genialen, b. h. prophetischen Individuen auszugehen in edler bestimme ter Gestaltung, und ben übrigen Menschen mitgetheilt zu Diefe Entwicklungsgesetze bringen es mit fich, merben. daß die tieffte Erlebung des göttlichen Befens ber indivis buellen Ausrüftung und Begeiftung eines Einzigen nur gue fommen fonnte, ber bann feine genigle Individualität allen Uebrigen mittheile. Richt zufällig alfo fey biefes getommen, fondern mit derselben Rothwendigfeit in der Ordnung ber Dinge begründet, wie in andern Gebieten bas ftete alle mähliche Fortfchreiten bis an's Ende ber Zeiten. Allerdings erscheint also in dem Individuum des Stifters ber abfolus ten Religion und Rirche die Idee in ihrer Fulle, aber, wie Schleiermacher angelegentlich immer hervorgehoben, nur in der bestimmten Form des Religiöfen, der Frömmigteit, baber benn "ber dominirende Impuls Chrifti teineswegs bireft und unmittelbar auf die tausenderlei Beziehungen bes menschlichen Lebens fich erftrede, fo bag Chriftus auch für alles Biffen und alle Runft und Geschicklichkeit, die fich in ber menschlichen Gesellschaft entwickelt, als Größter bas ftanbe, fondern nur für bas Gebiet des Gottesbewußt= fenns." - Indem nun Strauß II. 175. diefe Urbildlich= feit des Religionsftifters angreift, bedient er fich ber Borte bes fel. Schmid: "Jene Unterscheidung helfe nichts, ba auch das Gottesbewußtfeyn in feiner Entwicklung und Er= fcheinung den Bedingungen der Endlichkeit und Unvolltoms menheit unterworfen fen, und wenn auch nur in diefem, Gebiete das Ideal in einer einzelnen hiftorischen Verson als wirflich anerfannt werden foll, dies nicht geschehen tonne, ohne die Gefete der Ratur burch Annahme eines Bunders zu durchbrechen." - Sier offenbar fteht Schleis ermacher mehr auf Rosentrang's Seite als bei Strauß; benn diefe Einwendung, daß ein hiftorisches Ibeal ein Bunder feyn müßte, ift das gerade Gegentheil beffen, was Rofenkranz mit feinem abfoluten Individuum und Schleier. 84

Theol. Stud. Jahrg. 1837.

macher mit feinem urbildlichen Christus will. Abgefe= hen nun davon, bag bas Straußische Bedenten auf einem noch ftreitigen, fogar in ber hegel'schen Schule nicht von Allen anerkannten Sage ruht; denn nicht nur Rofenfrang verneint ihn, fondern in vielen Schriften diefer Schule ift ja bie Rede von ber veralteten Beltansicht, welche meine, bie 3dee sey nicht fräftig genug, um hinauszutreten in bie Erscheinung, ober es fen ihr nicht Ernft mit ihrer Menfch= merbung; abgesehen bavon, daß alfo in der Segel'ichen Schule felbst die Stimmen getheilt find, und bas eine wie bas andere noch nicht reif scheint, als etwas Ausgemachs tes benutt zu werden; - befindet fich ber Einwurf ja in einem Gegenfate zwischen Ratur und Uebernatürlichem, ben Schleiermacher ichwerlich als Entweder Dder anerfannt hätte, obaleich er ben Ausbrud Bunder und fchöpferischer Aft Gottes für die Genefis Chrifti gebraucht hat. Sein eigentlich bezeichnender Ausdruct ift der einer fpecififchen Dignität, welche er Chrifto vindicirt. Daher ift billig, bie Erörterung an biefen Musbrud und Begriff, welchen auch die Ethif noch erreichen fann, hinzuweisen. Der Ausbruck befagt, Christus fey nicht nur graduell in feinem Gottesbewußtjeyn fraftiger und edler als alle andern Menschen, sondern barin zugleich vor ihnen auf eine ein= zige Beife, eben fpecifisch, ausgezeichnet. Die Urbildlich= teit mag als ein schwankenderes Bort hiet bei Seite gelaffen werben, damit man fie nicht etwa gar, wie Schmid und Strauß Beranlaffung geben, fo auffaffe, es fep die Meis nung, die Idee an fich felbst, oder wie die Rirche fagen würde, Gott ber Bater habe als Jefus von Razareth hifto= risch unter uns gewandelt, was allerdings in fofern ein Bunder und eine Durchbrechung aller naturgefese feyn würde, als es alle bisherigen Ideen von Gott und Belt zerreißen müßte. Dieses Migverständniß hat Schleiermas cher natürlich nicht getheilt, sonft könnte er nicht bloß von einem fchöpferischen Afte Gottes reben, vielmehr murbe er

and hier festhalten, die Sache fen zugleich natürlich, d. h. in den Gesehen und Verhältniffen der Weit und Menscha heit begründet so gut wie alles Andere, was überhaupt ift und geschieht, zugleich aber auch übernatürlich, d. h. auch ohne Vermittelung im Wesen Gottes begründet.

Der Ausbrud fpecififch, von pfychologifchen Bers hältniffen gebraucht, versett uns ganz und gar in die Sphare ber Individualität und genialen Geiftesfraft; benn in allen für die Denschen identischen Thätigteiten fins bet er feinen Dlat; ba gibt es nur gradnelle Berfchiedens heiten bes Mehr ober Beniger. Berfchiedene geniale Inschauungen bagegen fallen nicht unter bas Berhältniß ber Gradation bloß, fondern es tritt in die Differenzen mes fentlich ein das Moment des Specifischen. Das wenias ftens ift ber Boden, auf welchem diefer allerdings auf Ehriftum in noch bestimmterem Ginne angewandte Begriff wurzelt. Das Schleiermacher den fpecififchen Unterschied Christi nennt, fann nichts Underes feyn, als bag eben alle christlich bestimmte Frömmigkeit, b. h. fogar nach Strauf die absolute, nicht ein Produkt fen Bieler ober gar Aller, fondern einzig und allein aus ber geniaken Unfchauung und Erlebung bes Göttlichen in der Perfon Chrifti bervorquelle, nicht blog aus ihm am meisten; benn fouft fanten mir in die zum Begriffe der Rirche und politiven Religion nicht genügenden bloß graduellen Unterfchiede surud. Diefer Begriff nun, bag Chriftus einzig und allein bie Quelle bes chriftlichen gleich fertigen Gottesbewußte fenns in feiner Bestimmtheit fep, ift die fpecifische Dignis tät diefes Religionsftifters, beffen Religion zugleich bie abfolute ift, wie auch Strauß chriftliche und abfolute Res ligion identificirt. Daher ift Christus nicht nur Borbild, Unfänger, Borausschreiter, Wegweifer, fo bag mir meis ter gehen könnten, als er war, fondern auch Urbild, Ideal für immer, weil er Bollender feiner religiöfen Unschaunng und Grlebung Gottes mar. .

Digitized by Google

34 \*

#### Schweizer

. Ift nun burch biefe Annahme bas Gefet ber Beltorbe nung burchbrochen, ein Bunder im Sinne einer Unmöge lichkeit statuirt? Bielmehr mas irgend babei wunderbar -- ware, vertheilt fich an Strauß fo gut als an Schleiermas cher, ba auch jener in den Tagen Christi eine Religion entstanden bentt, welche in irgend einer Form die absolute fep, und bas heißt boch auch etwas in feiner Art und Beife Fertiges, Bollendetes, fonft mare ber Ausbrud bes Abfoluten eine leere Formel. hat der Stifter einer fünfts lerischen oder speculativen Schule Die schöpferische Grunds aufchauung, fobald er fie überhaupt erlangt hat, gleich als eine fertige, eben fo jeder Stifter einer Religion; nun fo muß bas von Chriftus auch gelten und ift nichts weniger als wunderbar oder unmöglich. Das ichwerer Erflärliche fann nur barin bestehen, bag Christi Religion zugleich bie abfolute ift; aber diefe Schwierigteit ift für Strauß, ber jene Religion ber Anschauung eines Chriftum umgebenden Rreifes verbanken will, völlig diefelbe, wie für uns, die wir diefe Religion einzig Chrifto verdanten.

Bielleicht wird aber eingewendet, unfere Darftellung ber fpecifischen Bürde Chrifti fen nicht bie Schleiermacher's fche. 3m Grunde mare bas Rebensache, wenn fie nur bie richtige ift. In ber Dogmatit allerdings als einer Ausfage bes christlichen Selbstbewußtseyns muß noch Bieles hins autommen, ja alles fpeciell Christliche; aber wenn Schleier= macher auf ethischem, überhaupt auf philosophischem Boden bleibt, an deffen Lehrfäte er als an den allges meinen Boden die bogmatische Entwicklung des nur von Chriftus her abzuleitenden chriftlichen Glaubensinhaltes anlehnen mußte, fo wenig Rofenkrang Diefes hat einfehen wollen: fo würde Schleiermacher schwerlich eine andere Darftellung geben als die fo eben entworfene. Man vergleiche nur, die, weil auf einem Standpunft, in welchen bie "Gebildeten" fich einlaffen tonnten, wefentlich ethifch ges haltenen Reben über Die Religion, besouders die

### bas Leben Jesu von Strauß.

vierte, die auf ganz übereinstimmende Beise das Entstehen und die Berbreitungsart der positiven Religion und relis giösen Gemeinschaft darstellt. Rosentranz in feiner Rec. der Glaubenslehre hat sich zwar gegen diese Auffassungsweise ertlärt, wenn er fagt S. 13: "eine wirkliche Relis gion entstehe nicht so, daß Jemand eine solche oder solche Ausschauung des Absoluten habe und kundgebe, Andere danst, die in analoger Richtung sind, oder sich in sie vers feten können, sich an ihn anschließen, nicht so durch ein bloßes Alsociiren wahlverwandter Individualitäten ;" das her blieb ihm nichts übrig als die Straußische Ansicht: "vielmehr entstehe sie aus dem Geist eines Bolkes, in wies fern er des göttlichen Geistes sich dewußt wird; der Geist Riftet die Religion." —

Der Einwurf alfo, es tonne tein 3deal in einer eine zelnen geschichtlichen Person erscheinen, ift entweder in eis nem Sinne genommen, in welchem Schleiermacher felbft volltommen beiftimmt und boch feine Christologie aufstellen fann; oder geht nur gegen eine ber Brüdergemeinde eigens thämliche Uebertreibung, mit welcher Schleiermacher gar nichts gemein hat. Geine Lehre von ber fpecifischen Dignis fat des Stifters der abfoluten Religion ift, ferne davon Die Weltordnung zu zerreißen, in diefer fo gut angelegt, begründet und gefordert wie alles Undere; benn auch die geniale Rraft liegt in der Weltordnung mit, folglich das Sichbilden von Gemeinschaften um ein geniales Indivis buum ; folglich auch bas Entstehen der religiöfen Gefammt= leben, bie alle aufgehen follen in Etnes, fobald bas abfos lute, ober bie Rirche eingetreten fey. Damit diefe entstehe, war in ber Beltordnung eben Ginem unter Den Religionsftiftern zugetheilt, die wahre abfolute Religion zu haben, oder die zu ihrer Unschauung und Erlebung geeignete indis viduelle Genialität, welche Schleiermacher von einem fchöpferischen Afte Gottes ableitet, mie ja für unfer aller Entstehen und unfere Ausrüftung als Individuum auf einen

505

### Schweizer

folchen Aft rekurrirt werden muß, wenigstens von Schleiere macher rekurrirt worden ist, weil mit jeder Individuali= tät ein specifisch Neues eintrete. Also wie und durch wels che Mittel Jesn die zu seiner Bestimmung nöthige Ausruskung verliehen wurde, das wissen wir ungefähr so wenig als wie unsere eigene Individualität entstanden ist; im Wesen des religiösen Lebensgedietes scheint aber zu liegen, daß die Individualität des Stifters der absoluten Religion eben die völlige Durchdringung seines menschlichen Wesens durch das göttliche seyn sollte.

Diefe Darftellung, nach welcher in ber Dronung ber Welt und bes Lebens der Menschheit nothwendig liegt, baß bie Religion immer nur von Einzelnen aus in bestimms ter lebendiger Gestalt fich verbreite, die absolute nur von Einem aus, fo daß Giner die fpecifische Dignität in Diefem Gebiete haben mußte, tonnte leicht für eine neue Regerei, etwa für einen gesteigerten Ebionitismus genommen werben, fobald man bas Eigenthümliche bes ethifchen Standpunftes überficht und Unforderungen an ihn ftellt, welche nur ber bogmatische erfüllen tann. Die fpetulative Ethit fonstruirt bas Befen bes menschlichen Bernunftles bens im Allgemeinen, theilt es in die verschiedenen Lebens= gebiete ein und deducirt die jedem Gebiet an fich eigenen Berhältniffe. Sie ift Philosophie der Geschichte, oder lieder bas Speculative zur Geschichte. Bon der ans bern Seite hat bann bie Geschichtsforschung bie bestimmten Erscheinungen aufzufaffen; eine folche ift bas chriftliche Gesammtleben mit feinem Stifter; daher ber be-Rimmte Inhalt ihrer Religion nur geschichtlich tann nache, gewiesen werben. Das lettere nun ift bier nicht mit beabsichs tigt; wir weisen nur ben ethischen Boben nach, aus welchem Schleiermacher Lehrfäße entnehmen mußte, um bann erft ben Inhalt des Chriftenthums von ba abzuleiten, wo er zu finden ift, alfo jedenfalls aus Empirie, fey es nun des Gelbstbewußtseyns in feiner Bestimmtheit, welches bei Schleiermacher als Quelle der Dogmatif gilt, ober

506 ·

#### das Leben Jefu von Strauß.

auf anderem empirischen Wege, wie wan etwa objectiv eine biblische Dogmatik aufstellt. Schleiermacher konnte nur von dem sich fromm fühlenden Subjekt ausgehen, nicht, wie Nosenkranz ihm zumuthet, vom Wesen Gottes; denn Schleiermacher wollte den Inhalt des geschichtlich gewors denen Christenthums darlegen, konnte also nicht etwas Geschichtliches in seiner Bestimmtheit spekulativ konstruiren.

hier follte nun gerade mit Beglaffung alles Dogmas tischen nur eine abweichende ethische 3dee vom relis giöfen Leben der Straußischen gegenüber gestellt werden, und zwar bie Schleiermacher'iche, welche fo leicht . nicht umgestoßen wird, wie Einige gemeint haben, und weit entfernt mit ber Straußischen wesentlich einstimmig . gu feyn, ohne Zweifel unter allen vorhandenen biejenige Richtung ift, welche am erfolgreichsten in biesem Streite mitmirten fann. Gerade weil Schleiermacher die Dignie tät Christi fo ganz und gar als eine geistige erfaßt, wurde ihm in der fritischen und eregetischen Behandlung ber Evans gelien eine Freiheit und Unbefangenheit nicht möglich nur, fondern nothwendig, daß auch Strauß ihn hierin im Gus ten nicht übertreffen fann. Bar Christus die alleinige Quelle bes chriftlichen Glaubens, fo wurden baburch bie heil. Schriften des R. T. nur abgeleitete Zeugniffe, welche ben Eindruch wiedergeben, ben Chriftus auf feine gläubigen Umgebungen gemacht hat; eine Ansicht, welche Diefe Schrifs ten immer fehr hoch stellt und von aller andern Tradition bestimmt unterscheidet. - Daß aber von Schleiermachers Auffaffung des Religionsstifters aus bei ganz berfelben Freiheit und Unbefangenheit ein ganz anderes Leben Jefu entstehen muß, fo viel barin immer ber orthoboren Theos logie anstößig feyn mag, bedarf feiner nachweisung. Richts aber ift uns gewiffer, als baß Schleiermacher, wenn er in ben Borlefungen über das Leben Jefu fogleich auf beffen fpecifische Dignität zurückging, nicht burch jugend= liche Eindrücke befangen mar, fondern von einer philos

sophisch begründeten 3dee über religiöse Gesammtleben und deren Stifter geleitet wurde; mochte er dabei noch so entschieden allen direkten Einfluß der Speculation auf das nur historisch auszumittelnde Leben Jesu nach seinem konkreten, bestimmten Inhalte von der hand weisen.

Bare Strauß an feine Arbeit gegangen, mit der ethis fchen Idee vom genialen Lebensgebiet und deffen Entwicks lungsgesehen ebenso erfüllt wie mit ber Ertenntniß ber anbern Gebiete, welche temporelle Perfettibilität haben: Chriftus hätte ihm nicht zum bloßen Religionsverans laffer zufammenfchrumpfen können. Bird jene ethifche Ertenntniß festgehalten und gegen ben Unftoß, welchen ein Anfänger gibt, ber zugleich Bollender feyn will, verbreis tet in engere und weitere Rreife, - ber Einfender hat es auch in feiner Predigtfammlung gethan: fo tann der Streit zwar noch lange fortdauern, aber für die Rirche nur zum-Bortheil ausschlagen, je mehr sie auch die gegnerische Une ficht ungehemmt fich geltend machen läßt in Druckschriften und felbst auf Rathedern. Dem Einfender wurde vom lit. Unzeiger nachgerühmt, daß er fo entschieden gegen Strau-Bens Unstellung in Bürich aufgetreten fen. Allerdings mußte er auftreten gegen die Tendenz, biefen Mann als "einzis .gen Ordinarius für's R. T." anzustellen, wiewohl neben ihm noch Extraordinarii gewirft hätten, die in Zürich als Inhaber ebenfalls gesetzlich errichteter, jedoch zu geringe= rer Collegienzahl verpflichteter Stellen, ganz etwas Andes res find als auf beutschen Hochschulen. In biefem Maaße bürfte eine vorübergehende Richtung nicht hervortreten; ob aber überall nicht, barüber hat ber Ginfender vielleicht Anfichten, die nicht fo gelobt würden.

Dem möglichen Vorwurf, es wolle der fpekulativen gegenüber eine ebionitische Christologie begründet werden, wäre endlich völlig ein Ende zu machen burch die Erinnerung, daß alles Ebionitische wie das Doketische von einer Beltanschauung ausgeht, die das Göttliche und Mensch-

508

#### das Leben Jesu von Strauß.

liche nur nach ihrem Unterschiede zu fassen weiß; hier hins gegen auch auf die Einheit'zurückgegangen würde. So viel ift nun flar geworden, daß die Behauptung, welche in unferm frühern Auffage vorgebracht wurde, richtig ift:-Entweder verwandelt man das Befen der Religion in Biffen und Begriff, muß aber bamit die welthistorische Dignität Chrifti vernichten; ober man ertennt, das Befen. ber Religion fey ein Leben, eine Bestimmtheit bes Gelbftbewußtfeyns, und muß babei eben fo nothwendig und fons fequent die Dignität Christi festhalten. . Der diefes Dilemma ertennt, wird nicht wenig Beruhigung wegen bes Aus= gangs biefes Streites gewinnen. Rann und muß bie Runft und fünftlerische Anschauung fortleben, ohne in ein Biffen fich aufzuheben : fo wird auch die Frömmigkeit auf ihre Beife fortleben. Es ift fich aber nicht zu verwundern, wenn bie= jenigen, deren Leben dem Biffen zugehört, in eine übergreifende Tendenz hineingerathen und mas andern, eben fo berechtigten Lebensgebieten angehört, herüber ziehen wollen unter ihr eignes Scepter. hat boch ein früheres Zeitalter bas Biffen umgekehrt wollen aufgehen laffen in bas Glauben. Die ethifche Schuld ift beiderfeits diefelbe, feines verdammlicher als das andere ; jedesmal mehr Rich= tung einer ganzen Zeit als Fürmit und Ufurpation Einzels Ja es scheint ein folches Gegeneinander auf und ab= ner. wogen der großen Lebensgebiete die Bedingung des Forts fchreitens für Diefe Belt der Gegenfage. Auf welche Seite hin jest eine ftarte Bewegung begonnen hat, ift von Schleiermacher beutlich genug gesägt worben, wenn er flagt, man bedrohe die Rirche mit dem Gegenfat efoteris fcher und eroterischer Lehre ober Gnofis und Piftis. Be≠ greiflich ift es, wenn Baur in ber neuesten fpetulativen Schule einen neuen Gnofticismus finden will, fobald fie wirklich das Theologische in reine Biffenschaft verwans belnd ein Chriftenthum fucht, welches feine Begründung nur in der Spekulation findet; unbegreiflich dagegen, wie

509

#### 510 Schweizer das Leben Seju von Strauß.

auch Schleiermacher bei feiner entschiedensten Opposition gegen solchen Gegensatz bes Efoterischen und Eroterischen, bei feiner Entschiedenheit ferner, das Christliche nur aus Ehristus abzuleiten als ein historisch Gegebenes, denwoch ebenfalls ein Gnostifer seyn soll.

Es wurde Schleiermacher vorgeworfen, fein 3ch vermöge fich nicht zur Selbstentäußerung zu erheben; aber bie Selbstentäußerung ber Tadler bringt es ja nicht einmal zu ber Demuth, das Ich an die positive Religion hins zugeben, und fich in bie eblere Individualität des Stifs ters hineinzuleben, ber Allen bas religiöfe Leben mittheilen und in Allen leben foll. - Doch fonnte eine bedeutende Fraktion diefer Schule gerade in diefer hinficht das religiöfe Leben fo auffaffen, daß bie Rirche an ihnen gewichtige Mittämpfer finden wird, und wahrhaftig in diefem Streite bedarf fie der auch fpefulativ gebildeten Theolos Denn bie Beit ift getommen, in welcher Taufenbegen. entweder ertennen wollen, warum fie Chriftum fo hoch , halten, ja ihn zum Mittelpunkt ihres religiöfen Lebens erheben follen; oder das nicht erkennend unwillig werden, wenn bennoch von Diefem Chriftus fo viel die Rede ift. Das Sichhingeben an die Person Christi wird aus einem bloß durch die Macht für uns oft blinder Berhältniffe bebingten ein auch miffenschaftlich gewolltes und mit freier Einficht gesuchtes immer mehr werden müffen und ber gege nerische Angriff barin noch tiefer als nothwendig erfannt werden, bag er auch die Biffenschaft veranlaßt, Chriftum noch höher zu stellen und in diefer Stellung wahrhaft zu würdigen.

# 2. Kritische Studien über den Begriff der Gnosis.

Zur

Untwort auf herrn Prof. Beiße's Kritik in den Theol. Studien u. Kritiken Jahrg. 1837, 1. heft.

D. F. C. Baur.

Der Begriff ber Gnofis, von deffen Bestimmung bie Auffaffung der gangen mit diefem Ramen bezeichneten mertwürdigen Erscheinung abhängt, wird noch immer auf fehr verschiedene Beife genommen. 3ch habe in meiner Schrift über die christliche Gnofis auf dem Bege einer fowohl die hiftorisch gegebenen Elemente genau beachtenden, als auch bie allgemein in ihnen enthaltenen Momente hervorhebenden und zur Einheit verfnüpfenden Untersuchung ben Bersuch einer nenen Begriffsbestimmung gemacht, und glaube, wenn irgendwo auf diefem Gebiete, gerade hierin der Bahrheit näher gekommen zu feyn. Daß der von mir aufegestellte Begriff fogleich allgemeinere Unertennung finden werde, konnte ich mir nie versprechen; es liegt in einem folchen Kalle, zumal wenn die neue Begriffsbestimmung nur durch den Fortschritt zu einem allgemeinern Standpunft, und durch eine streng logische Entwicklung ber im Begriffe ber Gache enthaltenen Momente gewonnen werden tann, gang in der Ratur ber Sache, daß auch die dadurch gurud. gestellte bisher gewöhnliche und am Sergebrachten festhals tende Unficht fich aufs neue und zwar nur um fo entschiede= ner geltend macht. Eine folche Reaction fann auch an fich nur erwünscht fenn, ba fie bas beste Mittel ift, mas etwa an einer neuen Ansicht wahres und richtiges ift, um fo

ficherer zur Entscheidung zu bringen. In diefer hinficht taun ich es herrn Prof. Beiße nur danten, bag er in ber in den Theologischen Studien und Rritiken (1837- 1. 5. S. 183-234) erschienenen ausführlichen Recension meiner Schrift die bisher gangbare Ansicht von der Guosis, ber meinigen gegenüber, ju vertreten fich entschloffen hat, hätte er nur mit bemfelben Gifer, mit welchem er Biderfpruch zu erheben geneigt ift, fich auch bie für einen folchen 3med unentbehrliche Befanntschaft mit ben Quellen, auf welchen bas entscheidende Urtheil beruhen muß, und mit bem ganzen Umfange bes Gegenstandes erworben. Da biese Recension ganz geeignet ist, auf folche, die nicht in , ber Lage find, aus eigener felbstiftandiger Einsicht über den vorliegenden Gegenstand zu urtheilen, einen nachtheiligen Einfluß zu üben, gerade die hauptpuntte, auf deren Fefts stellung ich besonderes Gewicht legen zu müffen glaube, aufs neue in ein unrichtiges Licht ju ftellen, und alle bie= jenigen, welchen ein methodisches, einen bestimmten Begriff verfolgendes, und infofern begriffsmäßiges Berfahren in geschichtlichen Dingen an fich fchon eine Beeinträchtigung und Entstellung der reinen hiftorischen Bahrheit zu fenn scheint, für fich zu gewinnen, fo halte ich es, theils aus Achtung gegen die Zeitschrift, in welcher diese Recension fteht, theils um der Sache felbst willen, für angemeffen, meine Bestimmung bes Begriffs ber Gnosis burch eine fo viel möglich flare und einfache Darlegung ihrer wefents lichen Momente und eine nähere fritische Beleuchtung der gegen fie erhobenen Einwendungen ju rechtfertigen.

Die Hauptpunkte, auf welche sich diese Einwenduns gen sowohl gegen meine Definition als auch gegen den auf ihr beruhenden Gang meiner Untersuchungen über die Gnos sto zurückführen lassen, sind kurz folgende:

1. Der Begriff ber Gnosis, welchen ich aufstelle, fep nicht aus ber Geschichte genommen, fondern in die Ges

## Rritifche Studien ub. d. Begriff b. Gnofis. 513

schichte hineingetragen und meine ganze Entwicklung ein aprioristisches Construiren.

2. Die Verbindung, in welche ich die beiden Begriffe Gnosss und christliche Religions = Philosophie bringe, sey eine ganz falsche.

3. 3ch habe auf der einen Seite das Gebiet der Gnos fis ebenso ungebührlich erweitert, als auf der andern wills fürlich beschräntt.

Den ersten biefer brei hauptvormurfe hat herr Beiße S. 186 f. auf folgende Beife motivirt : Das Intereffe einer geschichtlichen Entwicklung ruhe mir nicht auf ber empirisch vorgefundenen Borftellung des Gegenstandes, fondern ich verlange, um meinerfeits folches Intereffe zu hegen ober anzuerkennen, eine unabhängig von der Geschichte und vor ber Geschichte durch den reinen Begriff der Sache gege= bene Begrenzung bes Gegenstandes, welcher Object ber geschichtlichen Entwicklung werden foll. Dieser Beariff einer christlichen Religions = Philosophie fey mir nicht ein von der geschichtlichen Erscheinung ber Gnofis abgezogener, fondern ein aus dem Begriffe und ber natur bes Chriftens thums felbft mit Nothwendigfeit fich ergebender. 3ch bringe ibn zu ber geschichtlichen Betrachtung als einen entweder zuvor gewonnenen, ober, wenn gleichzeitig gewonnenen, boch burch mein Denten von der besondern geschichtlichen Erscheinung emancipirten hinzu, und ba mir bas Intereffe ber Betrachtung einzig und allein in ber Realifation des Begriffs als folchen in ber Geschichte liege, fo trage ich tein Bedenten, bie zufälligen äußeren Grenzen, welche geschichts lich dem Begriffe der Gnofis gezogen feyen , ju überschreis ten und eben biefen Begriff auch in andere geschichtliche Sebiete hinein zu verfolgen.

Schon diefes Erste, womit die Weiße'sche Kritik beginnt, den Vorwurf, daß meine Bestimmung und Entwicklung des Begriffs der Gnosis mit Einem Worte eine, "aprioristische Theorie," oder, wie herr Weiße nach einer

nicht lobenswerthen Manier fich ausdrückt, eine "einigers maßen aprioristische Theorie" fen, muß ich für einen uns begründeten Ausspruch erflären, wie denn auch burchaus fein Beweis dafür beigebracht ift. Ber den betreffenden Abschnitt meiner Schrift mit Aufmertfamteit lieft, wird bas Gegentheil finden und fich überzeugen, daß ich fein Moment in meine Definition aufgenommen habe, das nicht aus dem historisch gegebenen Dbjeft abstrahirt märe. 3ds gehe baber bavon aus, baf bas Erfte und Gigenthums lichste, was sich uns an der Gnosis zu erkennen gibt, ihre Beziehung auf die Religion ift, fofern jedes gnoftische Gyftem fich auf irgend, eine Beife mit ber Bestimmung bes Berhältniffes beschäftigt, in welchem die drei hiftorisch ges gebenen Religionen, Seidenthum, Judenthum und Chris ftenthum, ju einander ftehen, mas hierauf durch die augens scheinliche Beziehung näher begründet mird, welche die brei Principien, die neben dem höchsten abfoluten Principe, ber-Gottheit, allen gnoftifchen Syftemen gemein find, die Materie, ber Demiurg und Chriftus, ju ben genannten Religionen haben. Das erfte Mertmal bes Begriffs ift bas her, bag die Gnofis einen aus der Religionsgeschichte ge= nommenen Stoff zu ihrem Inhalte hat. Da nun aber bie weitere Betrachtung zeigt, daß die Gnofis die hiftorifch gegebenen Elemente nicht blos in zufälliger Folge neben einander ftellt, fondern in ein bestimmtes Berhältniß zu einander fest, und zwar in ein folches, in welchem immer bas Christenthum, als die durch die ihm vorangehenden Religionen bedingte bochfte Stufe, ober als bie volltoms mene absolute Religion, ein Gegensatz gegen bie noch auf einer untergeordneten Stufe stehenden, mehr oder minder unvolltommenen, Religionen fich barftellt, fo ergibt fich hieraus von felbit, daß die Gnofis ein folches religiöfes Biffen ift, bas fich auf der einen Seite des Christenthums als der absoluten Religion bewußt ift, auf ber andern Seite aber biefes Bewußtfeyn burch bie Bergleichung Des .

## Rritische Studien ub. d. Begriff d. Gnosis. 515

Bollfommenen des Chriftenthums mit dem Unvollfommenen ber andern Religionen und burch bie Rachweisung Des nothwendigen Fortgaugs von diefem Unvolltommenen ju jenem Bolltommenen gewinnt. Die vom Chriftenthum uns terschiedenen Religionen find die vermittelnden Momente, burch welche der Begriff der absoluten Religion fich felbft realifirt, oder die Momente, durch welche diefer Begriff fich mit fich felbst vermittelt. Dieje Bestimmung des Begriffs ber Gnofis ift in der That nichts anders als eine , bloße Abstraction aus dem Allgemeinen, bas jedes gnofis fche Syftem als feinen eigenthümlichen Charafter an fich trägt. Daß aber hierin wirflich die Gnofis in ihrem Grunds begriff, ober in demjenigen Mertmale, bas man, feitdem es eine Gnofis gibt, als das wesentlichste und eigenthum= lichfte betrachtet hat, aufgefaßt ift, tann durch nichts fpres chender bewiesen werden, als durch die Babrnehmung, bag bas Formelle ber gegebenen Begriffsbestimmung auch bann bleibt, wenn noch nicht von der chriftlichen Gnofis im engern Ginne die Rebe ift. Drücken wir nämlich die gegebene Definition allgemein aus, fo daß auf das Object, mit welchem es bie christliche Gnosis zu thun hat, noch feine besondere Rüchsicht genommen wird, fo tonnen wir fagen, Gnofis fen ein abfolutes und, als folches, auch feis ner Bermittlung fich bewußtes Biffen. Eben dieß ift, allges mein gefaßt, die Bedeutung des Bortes yvoidis, mo es noch nicht in dem bestimmteren Sinne des fpätern chriftlie chen Sprachgebrauchs vorfommt, wovon ich bie Beweife in meiner Schrift S. 85 f. gegeben habe. Rur hieraus läßt fich erflären, wie das Bort yvootig anch geradenn Allegorie bedeutet. Auch Die Allegorie ift einerfeits ein hos heres, andererseits ein vermitteltes und feiner Bermittlung Jede Allegorie oder allegorische fich bewußtes Biffen. Schrifterflärung beruht auf der Unterscheidung von Ins halt und Form, eines geistigen und buchstäblichen Singes. Die 3dee, um welche es der Allegorie zu thun ift , ift das

höhere Biffen, bas nicht unmittelbar, fondern in einer Die Idee, wie in einer hulle, in fich schließenden, ihr fcheinbar fremdartigen Form gegeben ift, ebendeswegen tann man nur, wenn man der Idee fich ichon bewußt ift, ben Buchstaben ber Schrift als Die fie vermittelnde Form ertennen, gerade fo, wie man bas Christenthum als die absolute Religion ichon erfannt haben muß, wenn man die ihm vorangehenden Religionen als die vermittelnden Dos mente auffaffen will, durch welche der Begriff der Religion vom Unvolltommenen jum Bolltommenen fich fortbewegt. Die aber auf der andern Selte die Allegorie nicht wäre, was fie ihrem Begriffe nach fehn foll, wenn nicht die Idee, Die fte darftellen will, auf eine bestimmte Beife durch ben Buchftaben vermittelt murde, fo murden auch bie gnoftis fchen Syfteme diefen Namen nicht mehr verdicnen, wenn fie das Christenthum nur an und für fich als die abfolute Religion betrachteten und es nicht in feinem Berhältniffe ju ben andern Religionen, fofern an ihnen erft bas Ubfolute bes Chriftenthums zum Bewnßtfeyn tommt, auffaßten. Beides muß daher nothwendig verbunden fenn, die Idee, ober bas Abfolute, und bas Bermittelnde, wodurch bas Absolute zum Bewußtfenn tommt. Der gleiche Begriff liegt auch in ben S. 90 f. von mir angeführten neuteftas mentlichen Stellen zu Grunde. Die yvoors ift auch hier ein höheres Biffen, bas zugleich einen bestimmten aber im höhern Biffen auch ichon überwundenen Gegenfat in fich herr Beiße meint jedoch (S. 189), es hatte schließt. bei meinem Burüdigehen auf ben neutestamentlichen Sprachs gebrauch ber Umstand nicht unerwähnt bleiben follen, daß 1 Ror. 12, 8. der Lóyos yvwoews in ausdrücklichen Gegens fat zum loyos ooplas, ebendaf. 14, 6. die yvoois in auss brücklichen Gegenfat nicht blos zur anoxaluwig und nooontela, sondern auch zur didarn gebracht werde. Beides weise offenbar auf eine in dem Bewußtfeyn des Apostels liegende engere Umgrenzung des Begriffs ber groools bin,

**516**.

#### Rritische Studien ub. d. Begriff b. Gnosis. 517

es tonne deßhalb nicht gebilligt werden, daß ich ausschließe lich nur den Gegensatz der yvoors zur ayann und zur nloris vor Augen habe, als tomme es wefentlich nur auf diefen an, ba boch, bei der Deutlichkeit dieses lettern, der Gegenfat jur oopla und jur didagy für bie nähere Bestims mung ber Gnofis von ungleich größerer Bichtigkeit gemes fen wäre. 3ch denke vielmehr, wenn man einen noch uns beutlichen Begriff erst fucht, hier bemnach ben Begriff, welchen die Ulten mit dem Borte pvoois verbunden haben, muß man von dem deutlichen, das man fchon hat, ausges Uebrigens hat gr. Deiße die Stelle 1 Ror. 8. und hen. was ich über fie gefagt habe, nicht richtig aufgefaßt, wenn er glaubt, die hauptfache fen der Gegensatz der yvoois zur dyann und nloris. Bon der nloris ift ja in der Stelle ausdrücklich gar nicht die Rede. Das aber den in Betreff 1 Ror. 12; 8. 14, 6. unerwähnt gebliebenen Umftand betrifft, fo fehe ich nicht, wo die in dem Bewußtfenn bes Apostels liegende engere Umgrenzung bes Begriffs ber prodics, die aus diefen Stellen erhellen foll, für die Sache, von welcher hier die Rede ift, irgend etwas beweisen tann. . Es ift nämlich nicht ju übersehen, daß gr. Beiße fich auf bas Angeführte für ben 3med beruft, um bamit bie Auss behnung, bie ich dem Begriffe der Gnofis über bie geschichts liche Ueberlieferung hinaus gegeben habe, als eine unges bührliche darzuthun. Bie fann aber fr. Beiße glauben, es habe im Bewußtfeyn des Apostels ichon eine folche engere Umgrenzung bes Begriffs der proocs gelegen, wie fie in der Folge durch die geschichtliche Ueberlieferung diefem Begriffe gegeben worden feyn foll? Es könnte alfo nur an eine analoge engere Umgrenzung bes Begriffs gebacht were, ben, und ich mußte baber vor allem fragen, worauf fie fich bezogen haben foll? Darauf hat Br. Beiße teine Rud= ficht genommen, wie er überhaupt unerwähnt gelaffen hat, welche Bedeutung nach feiner Anficht das Bort yvwous ba habe, wo es aufferhalb ber Grenzen, bie er burch bie Theol. Stud. Jahrg. 1837.

geschichtliche Ueberlieferung gezogen glaubt, vortommt. Daß es auf diefe Beije ichon bei dem Apostel Paulus in einer gemiffen Beziehung jur fpatern Gnofis vortommt, fest fr. Beiße felbft voraus, und boch follen bem Begriffe ber Gnoßs die Grenzen fo eng gestedt fenn, daß man die Sphäre ber eigentlichen Gnoftifer nicht überfchreiten barf. Bie reimt fich Beides zusammen? Beit beffer hatte Br. Beiße für feinen 3med ben gangen Umftand, daß auch fchon im R. T. das Wort yvoos in einer eigenthümlichen Bedeutung vortommt, unerwähnt gelaffen, mir dagegen macht es gar nichts aus, auch diefe Stellen noch jur Bes ftätigung meiner Definition bes Begriffs der yvoois zu bringen. Bleibt man mit Reander (Gesch. d. Df. u. Leit. d. chriftl. Rirche durch d. Apoft. I. G. 175), mas den Unters schied des loyos sopias von dem loyos yvwoews betrifft, bei ber allgemeinen Unterscheidung bes Prattifchen und Theoretischen ftehen, fo fann hieraus ohnedies nichts gegen meine Definition gefolgert werden, wenigstens mußte ihr eber ber entgegengefeste Borwurf, daß fie, ftatt zu weit, ju : eng fen, gemacht werden. Da jedoch ber Apostel in ben ersten Rapiteln feines Briefs bei der oogla, von welcher er fpricht, hauptfächlich auch die Form des Bortrags vor Augen hat, und da loyos ooplas fehr natürlich ein beredter, kenuts nifreicher, burch die Zweckmäßigkeit des Inhalts und ber Form die Zuhörer besonders ansprechender Bortrag heißen tann, fo scheint es mir am paffendsten, ben lovos soolas hier in diesem Sinne zu nehmen, fo daß bei lopos ooplas bie Form der Darstellung ebenso der hauptbegriff ift, wie bei loyos proocos die Tiefe des Inhalts. Hierin liegt zu= nächst nichts, was gegen mich wäre, alles aber, was als nähere Bestimmung gedacht werden tann, liegt auf dem Bege zu meiner Definition. Reander bemerkt (Gesch, der chrift: Rel. u. Rirthe I. G. 625), in dem Briefe des Barnabas bezeichne der Name yvoois bie durch bas Chriftenthum aufgeschloffene tiefere Einsicht in ben Beift des alten Teftas

## Rritische Studien ub. d. Begriff ber Gnofis. 519

mentes und ben 3wect ber alttestamentlichen Detonomie. Berfteht man nun diefer Bemerkung zufolge auch bei dem Apostel unter dem lovos yvoorag Bortrage von folchem Inhalte, fo fällt von felbft in die Augen, wie nahe dieß mit meiner Unficht zufammentrifft, nach welcher bas Berhältnif bes Chriftenthums zum Judenthum ein wefentliches Merfmal ber Gnosis ist. Da aber, wie schon bemerkt worden ift, in dem Briefe bes Barnabas die yvooig in der engsten Beziehung zur Allegorie erscheint, fo möchte alle Bahrscheinlichkeit dafür feyn, unter bem loyog yvwoews folche Borträge zu verstehen, in welchen ber tiefere geiftige Sinn ber Schrift vermittelft ber allegorischen Erflärung aufgeschloffen werden follte. Ein Beifpiel eines folchen Bortrags gibt ber Apostel felbst Gal. 4, 22. und wie hier ber allegorische Sinn der Schrift auf das nvevua als Princip. zurückgeführt wird, (vgl. B. 24. — allnyopovueva — B. 29. - πνεύμα -), fo ift im Briefe bes Barnabas c. 9. er nveruare Laleiv geradezu foviel als allegorifch reden. Die Einsicht in den allegorischen oder pneumatischen Sinn der Schrift macht das Befen ber Gnofis aus. Daher die enge Beziehung, in welcher bie beiden Begriffe yvoois und aveupa ju einander ftehen, nicht blos in dem Briefe bes Barnabas, fondern bei bem Upoftel felbft, fowohl 1 Ror. 12, 8., wo ber Loyos yvooseos ju ben Charifmen Des Beiftes gerechnet wird, als auch 1 Ror. 7, 40. vgl. mit 8, 1, wo ber Apostel mit fichtbarer Beziehung auf bas, was er im Folgenden über die yvoois und diejenigen, die fich die yvooig zuschrieben, ben Uebergang mit den Borten macht: dono de nayo nvevua deov exerv. In welchem engen 3us fammenhang aber biefe Ertlärung bes Ausbrucks Loyos prosewg mit meiner Bestimmung bes Begriffs ber Gnofis fteht, bebarf nach bem ichon Bemerkten teiner weitern Rachweisung. Ebenso wenig tommt mit berfelben bas Berhältniß, in welchem die yvoots zu der anoxadutes, nooonrela, didary fteht (1 Ror. 14, 6), in Biderspruch. Das

85 \*

Eigenthümliche ber anonaluwis fowohl als ber noomrela ift unstreitig die unmittelbare momentane Unregung bes Beiftes, und der Unterschied zwischen beiden bestand wohl nur darin, daß nach der Bichtigteit der Aufschluffe, die über einzelne, auf bas Reich Gottes fich beziehende, Dinge ertheilt wurden, eine folche Unregung des Geiftes bei ber anoxalutis in noch höherem Grade als bei der noopyrela fich durch die Beschaffenheit des Ausdrucks und die ganze Form des Bortrags fund thun mochte. Bon beiden aber, fos wohlder anoxalutis als der noomrela unterscheidet sich die yvoois badurch, daß bas Biffen eines folchen, welcher bie Gabe ber Gnofis hat, nicht auf einer unmittelbaren, ben Einzelnen plöglich ergreifenden, Eingebung bes Beiftes beruht, fondern ein vermitteltes ift, vermittelt fomohl burch bie Schrift, als durch bie allegorische Erflärung ber Schrift. Nehmen wir nun noch bazu, daß in einem folchen Bufammenhange die Sidazy faum etwas anderes feyn tann, als ein burch Rlarheit ber Entwicklung und populäre Bers fandlichkeit fich auszeichnender Vortrag, fo ift gewiß nicht nur bie gegebene Bestimmung bes Begriffs ber Gnofis von biefer Geite hinlänglich gerechtfertigt, fondern es zeigt fich auch in der Entwicklung diefes Begriffs überhaupt ein fehr natürlicher Fortgang vom Allgemeinen zum Bestimmteren. Die Gnofis ift demnach nach dem neutestamentlichen Sprach. gebrauch ein höheres, aber immer zugleich auf bestimmte Beife vermitteltes Biffen, welches, fofern bie allegorifche Schrifterklärung bei ben Chriften nur bas Mittel feyn tonnte, ben Buchstaben bes A. T. mit bem geistigen Juhalte ber chriftlichen 3bee auszugleichen, feiner Ratur nach, fich zwar auch ichon auf die Bestimmung des Berhältniffes bes Chriftenthums zum Judenthume bezog, aber boch diefe Aufgabe noch nicht im Großen und in dem ganzen Umfange, in welchem fie zu löfen ift, aufgefaßt hatte, wie bas Bewußtfeyn diefer Aufgabe und der auf verschiedene Beife

#### Rritische Studien ub. d. Begriff b. Gnosis. 521

gemachte Bersuch ihrer Lösung das eigentliche Befen der Gnosis im engeren Sinne ausmacht.

Bas foll nun aber in allem biefem in die Geschichte hineingelegt und nicht einzig nur aus ihr herausgenommen fenn? Es ift eine genetische Entwicklung, bie gang ber Sache felbit folgt, und ben Begriff, welchen fie aufstellt, aus bem hiftorisch Gegebenen abstrahirt. Dag ich aber ben auf diefe Beife gefundenen Begriff auch wieder für fich bes trachte, um ihn in die logischen Momente, die sich in ihm unterscheiden laffen, ju gerlegen und bei jedem berfelben frage, wie er fich zur Geschichte verhalte, ob fich eine beftimmte ihm entsprechende hiftorische Erscheinung nachweis fen laffe, (man vgl. wie ich bereits unterscheide S. 116), ift boch gewiß tein aprioristisches, die Momente des Begriffs ber Geschichte als nothwendige Erscheinungen aufdringen= bes Conftruiren, fondern nur das nothwendige logifche Bers fahren, das gerade recht absichtlich bazu bient, Möglichkeit und Birflichkeit auseinander zu halten. Ein philosophischer Schriftfteller, wie gr. Beiße ift, follte beides nicht verwechs feln und nicht der Meinung fenn, daß man dem Geschichtlichen badurch zu nahe tritt, daß man es auch als ein Beariffliches auffaßt, wie wenn mit bem Begrifflichen an fich alles basjenige verbunden feyn milfte, mas man unter bem Aprioriftischen, als dem fubjectiv Billfürlichen, ju verftes hen pflegt a). Sehr natürlich aber ift es, daß hr. Beiße

e) So fest hr. Weiße S. 186. Begriffliches und Sefchichtliches einander entgegen, indem er mein Verhältniß zu meinen Vorgängern Neander und Matter so bestimmt: Die gesammte Individualität der Erscheinung des Snossicismus habe sich ihnen nicht als eine begriffliche, sondern als eine geschichtliche dargeboten. Unmittelbar vorher wird von diesen Borgängern gesagt: sie haben das geschichtlich Vorgefundene nicht erklären können, ohne eine allgemeine Bestimmung auch des Begriffs, unter welchen die geschichtliche Erscheinung sich einreiht; Reauber sowohl als auch Matter haben als solchen Begriff den

biefer Begriffsverwechstung zufolge auch meiner Rlaffification der gnoftischen Systeme denfelden Borwurf macht. Sie bleibe, behauptet er S. 209, nicht ganz frei von den Borwürfen, welche man gegen dergleichen Bersuche, einen geschichtlichen Berlauf aus dem Gesichtspunkte begrifflichen Nothwendigkeit darzustellen, gemeiniglich zu erheben pflege, sie trete mit dem Anspruche auf, daß jede der aufgestellten drei Rlaffen ein nothwendiges Moment in dem Begriffe der Gnofis repräsentire, und scheue in Folge dieser Grundvoraussehung die Unbequemlichkeit nicht, der Gesammt-

ber Theosophie angegeben. 3ch frage nun, worin unterfceibet fich mein Berfahren von bem Berfahren Reander's und Matter's, wenn boch auch biefe beide bas Geschichtliche nicht ohne einen allgemeinen Begriff auffaffen konnten, alfo auch ihnen bas Geschichtliche als ein Begriffliches fich barbot. Konnte nicht auch ihnen baffelbe, wie mir, mit bemfelben Rechte zum Borwurfe gemacht werden ? Das biefe beiden Borganger an ben Begriff ber Theolophie fich halten, ich bagegen auf ben Begriff ber Religions = Philosophie zuruckgehen zu muffen glaube, macht in formeller hinficht teinen Unterschied, in hinficht ber Sache aber ift es allerdings ein großer Unterschied. Mit einem unbeftimmten Begriffe, wie ber Begriff ber Theosophie in ber ihm auf bie Gnofis gegebenen Beziehung ift, tann man auch nichts Der mahre und richtige Begriff aber erweift fich anfangen. auch als ein fruchtbarer und lebendiger, ber fich felbst in feine Momente spaltet und bas ganze Gebiet, welchem er als bas ihm inwohnende innere Princip entnommen ift, fogleich in feis nem inneren organischen Jusammenhang erscheinen laßt. Aus biejem fehr naturlichen Grunde tritt allerdings ber Begriff und bas Begriffliche in meiner Darftellung anders hervor, als bei Reander und Matter. Bie follte aber or. Deiße, als Philo= foph, bas, was nur bie Ratur bes wahren lebendigen, mit ber Sache, auf die er fich bezieht, identischen Begriffs ift, von je= nem Spiele ber fubjectiven Billfur, woran man bei bem Aprio= riftifden benten muß, nicht zu unterscheiden miffen, und es feis ner für wurbig erachten tonnen, ber allgemeinen Beftimmung bes Begriffs ben bloßen (alfo fubjectiv willfurlichen) Begriff, und bem fo aufgefaßten Begrifflichen ben birecten Gegenfas gegen die Objectivität bes Geschichtlichen unterzufchieben ?

### Rritische Studien ub. d. Begriff d. Gnosis. 523

maffe ber eigentlich gnoftischen Spfteme, welche nur Eine Rlaffe bilden, das freie marcionitische als zweite, und bas erft burch mich zum gnoftischen gestempelte pfeudoclemens tinifche als britte hauptflaffe gegenüber zu stellen. Sollte man hier nicht mit Recht erwarten, Sr. Beiße werbe auf biefelbe Beife, wie ich es bei den Rlafffficationen meiner Borgänger gethan habe, bei der meinigen an bestimmten einzelnen Beifpielen nachweisen, marum fie bem Charafter, welchen die gnoftischen Systeme ber Geschichte zufolge an fich tragen, nicht angemeffen fen ? Statt beffen ift bas ganze Urgument gegen meine Rlafffication bie Unbequemlichteit, in ber ersten Rlaffe mehrere Systeme zu feben, in ber zweiten und dritten ein zu freies. Bare aber die Bequems lichfeit bas erfte Gefet einer richtigen logischen Eintheis lung, fo murbe ja, mas gr. Beiße nicht hatte überfehen follen, daffelbe wieder zum Grundfate gemacht, was er felbft als ben größten Kehler meines hiftorischen Berfahs rens rügen ju muffen glaubt. Die Bequemlichkeit, als Rriterium ber hiftorischen Bahrheit, ift auch etwas Aprios riftisches, etwas, was vor ber geschichtlichen Betrachtung ift und zu ihr hinzugebracht wird, und der Unterschied zwischen frn. Beiße und mir mare bemnach nur, bag bas Aprioristische auf meiner Seite, wie hr. Beiße vorausfest, der Begriff ift, auf Brn. Beiße's Seite aber etwas weit Gubjectiveres, die Bequemlichfeit. Burde fr. Deife bie anoftischen Systeme genauer untersucht haben, fo wurde er fich überzeugt haben, baß auch meine Eintheilung berfelben teineswegs auf bloßer Billfür beruht, fondern gang aus der Natur der Sache abstrahirt ift. Bom Syfteme Marcions haben noch alle, die fich mit gnoftischen Untersuchuns gen beschäftigt haben, anerkannt, daß es fich durch feine Eigenthümlichfeit von allen übrigen Syftemen wesentlich unterscheide. Die Richtigfeit meiner Definition und Rlaffis fication bewährt sich alfo gerade dadurch, daß ich einer, bisher zwar allgemein anerkannten, aber nur äußerlich

aufgefaßten, Erscheinung ben genetischen Ort anweise, weis cher ihr im Busammenhang aller diefer Erscheinungen, ber Natur der Sache nach, zutommt. Bestimmt man den Begriff der Gnosis fo, wie ich ihn bestimmt habe, fo fpaltet fich nicht nur diefer Begriff von felbit in feine Squptmos mente, fondern es ift auch leicht zu feben, warum bie ganze Mannichfaltigkeit der gnostischen Systeme nur in die erste Rlaffe fällt. Dieje Rlaffe begreift nämlich diejenigen Syfteme, in welchen bem heidenthum am meiften eingeräumt, und baber auch der bem heidenthum eigenthumlichen Biels heit der Principien am meisten die Freiheit gelaffen ift, die anostischen Systeme fo ober anders zu organifiren; je mehr aber bas heidenthum gurückgestellt, und bas hauptmos ment in den Gegensat entweder des Christenthums gegen Judenthum und Seidenthum oder bes Chriftenthums und Judenthums gegen bas heidenthum gelegt wird, befto mehr fällt auch diefe Freiheit hinmeg. Diefelbe Berfchies benheit alfo, die das polytheistische Seidenthum von dem monotheistischen Judenthum und Christenthum trennt, bes wirkt auch einen Unterschied in den verschiedenen Rlaffen ber gnoftischen Systeme. Ich glaube baber jedem urtheiles fähigen Lefer die Bürdigung bes Urtheils überlaffen ju fönnen, bas gr. Beiße über meine Eintheilung ausspricht, bag "biefelbe burchaus nur bie Bedeutung eis ner nicht eben sehr natürlichen oder unges zwungenen äußerlichen Rlaffification, nicht eis ner immanenten Gelbstzerlegung bes Begriffs ber Gnosis in feine Unterschiede zu haben fcheine." So scheint es aber nur hrn. Beiße. Bars' um hat benn Sr. Beiße, wenn er fo große Urfache zu haben glaubt, meine Klassfification als eine gezwuns gene und äußerliche zu bezeichnen, nicht felbst die ims manente Selbstgerlegung des Begriffs, die er bemnach als die wahre Rlassffication anzuerkennen fcheint, geges ben? Es wurde fich bald gezeigt haben, ob er ju einem

524

## Rritische Studien ub. d. Begriff d. Gnosis. 525

folchen Tadel berechtigt ift. Mein leichter und bequemer ift es freilich gegen den Borwurf der Neußerlichkeit, wenn man sich felbst nicht verschweigen kann, wie fehr man ihn verdient, sich dadurch vorzusehen, daß man ihn auf den Gegner abwälzt.

In demfelben Zufammenhang ertlärt es br. Weiße für ein bedentliches, fast hoffnungslofes Unternehmen, une ter ben einzelnen Gestalten ber Gnofis allenthalben einen nothwendigen Fortschritt nachweisen zu wollen, und führt als Beispiel an : "Bie wollte man es anfangen, bas ophis tische Suftem als einen wahrhaften Fortschritt über bas valentinianifche hinaus barzuftellen ?" Ebendegwegen, weil ich dieß felbst für ein hoffnungelofes Unternehmen halte, habe ich mich deffelben in meiner Darftellung der gnoftischen Syfteme völlig enthalten. 3ch habe allerdings in der ers ften Klaffe das valentinianische System vorangestellt, und auf daffelbe das ophitische nebst den Systemen des Bafflis bes, Saturnin und Barbefanes folgen laffen, aber mit teis ner Sylbe zu verstehen gegeben, daß ich diefe Syfteme ber ersten Rlaffe in das Berhältniß eines nothwendigen innern Fortschritts zu einander fete. Bas ich hierüber fage, ift nur dieß (S. 122) : "Mit bem valentinischen Syfteme hängt bas ophitische am nächsten zufammen. Reben diesen bei= ben verdienen noch die Spfteme des Bafilides, Saturnin und Bardefanes befondere Beachtung." 3ch ftelle alfo alle biese Systeme einfach und unbefingen, wie sie in der Befchichte erscheinen, neben einander, um neben dem valen. tinianischen, das ich als die hauptform diefer Rlaffe gnos ftifcher Syfteme betrachte, an den andern die verschiedepen Bariationen, in welchen fich diefelbe Grundform ausge= prägt hat, in welchem äußern und innern Berhältniffe fonft Dieje Systeme zu einander fteben mögen, barzustellen. In= bes hat gr. Prof. Beiße felbst den Bersuch gemacht, das Berhältniß bes ophitischen Systems zum valentinianischen zu bestimmen, um ben Beischmad von unächter Myftit,

von fchmarzer Dagie, welchen er zuerft im ophäischen Gyftem entbedt zu haben glaubt, für feine Beurtheilung meis ner Schrift nicht verloren geben zu laffen. Er glaubt näme lich feinerseits gerade umgetehrt das valentinianische Sy= ftem als die geniale Erfindung eines wenn auch phantaftis ichen boch tieffinnigen Geiftes bezeichnen zu dürfen, bas ophitische aber als die abentheuerlich vergerrte Gestalt, in welche die jener Erfindung zum Grunde liegende Unschaus ung übergegangen fen, als fie zum Schiboleth einer Secte Durch das Ergreifen folch' eines verfehrten Prins ward. cips werde der flare und ebenmäßige Fortfchritt eines ideas len Entwicklungsganges, auch wenn ein folcher zuvor biegonnen hätte, unausbleiblich gestört. Die wahrhafte phis lofophische Rritif und Geschichtschreibung muffe baber bier, wie anderwärts in der nachweisung eines begriffsgemäßen Fortschrittes, fo in bem Rachweis ber Momente jener Berfehrung und ihres Berhältniffes zu dem ächten Grundges banten bestehen. 3ch fann in diefen und ben weitern Bee mertungen weder einen neuen Aufschluß über bas Berhälts niß diefer beiden Syfteme noch überhaupt etwas richtiges finden. Go wenig das ophitische Suftem als ein Forts fcbritt über bas valentinianische hinaus aufzufaffen ift, ebenso wenig fann ich in ihm nur eine Entartung, eine pergerrte Gestalt deffelben, feben. Beide Systeme geben viels mehr neben einander her, und wenn fie in ginficht der Beit unterschieden werden follen, fo ift nach den Undeutungen, bie ich in meiner Schrift gegeben habe, bas ophitische bas ältere. Der Begriff der Magie aber, oder, was hier jes boch ein ziemlich müßiger Beifat ift, der ichwarzen Magie, fann nicht vorzugsweife zur Bezeichnung bes ophitischen Spftems angewandt werden, ba die Ophiten ein gnoftifch. bogmatisches System wie die Balentinianer hatten, und die Balentinianer eben for wie die Ophiten, Magie trieben. Man vgl. mas Frenäus I. 13, über die zur valentinianischen

### Rritische Studien ub. b. Begriff d. Gnosis. 527

Schule gehörende Secte des Marcus bemerkt. 4). Die Magie ift überhaupt die practische Ausartung diefer, erften mit fo vielem heidnischen und Jüdischen vermischten Form ber Gnofis, wie ja auch ichon jener Simon, welchen die Rirchenväter zum Stammvater ber Gnoftifer machten, ben Beinamen bes Magiers führt. Uber ebendeswegen, weil Die Magie der Gnoftifer nur eine jener zahlreichen praftiichen Berirrungen ift, in welchen die Gnofis mit dem fitt= lich entarteten und vom Aberglauben beherrichten Geifte jener Beit jufammenhing, tann fie für eine Darftellung, welche bie speculativen Ideen der gnoftischen Systeme hervorheben und entwickeln will, nicht in Betracht tommen. Es ware hier in keinem Falle der Punkt, wo ich ben in= nern Bufammenhang der gnoftischen Systeme weiter verfols gen würde. Je mehr ich aber auch jest der Uebergengung bin, daß diefe Frage, mas die erste Rlaffe der gnoftischen Sufteme betrifft, bei dem Mangel fo mancher dagu nöthiger Data beffer auf fich beruhen bleibt, defto entschiedener halte ich daran feft, daß die drei von mir unterschiedenen Banpt= formen der Gnofis in feinem andern, als dem von mir nachgemiefenen Berhältniffe zu einander ftehen. Die fie ber Beit nach auf einander folgen, fo fteben fie auch in einem innern durch ihre ganze Beschaffenheit bedingten Berhält= niffe zu einander.

Da hr. Beiße für den mir gemachten Vorwurf eines aprioristischen Verfahrens auch nicht einmal etwas Scheine bares vorgebracht hat, so tanu man sich nicht wundern, daß der hauptanstoß, welchen er an meiner Bestimmung

a) Alins vero quidam ex iis, qui sunt apud eos, magistri emeudatorem se esse glorians (Marcus est autem illi nomen) magicae imposturae peritissimus -- ludicra cum nequitia eorum, qui dicuntur magi, commiscens, per hacc virtutes perficere putatur apud eos, qui sensum non habent et a mente sua excesserunt.

und Entwidlung des Begriffs ber Gnofis genommen bat, eigentlich nur barauf hinausläuft, bag fie von ber bisher gegebenen Borftellung abmeicht. fr. Beiße gesteht dieß geradezu, und meint, wenn einem Begriffe bereits die ge= fchichtliche Ueberlieferung fo feste Grenzen gestellt habe, wie dies bei dem Begriffe der Gnofis der Fall fen, fo finde fich fast durchgebends, bag diefe Grenzen ihren gus ten Grund haben, und auch vor einer philosophischen Bes trachtung bestehen können. Denn jene Ueberlieferung fen nicht fo blind, als man bisweilen wohl meine; fie habe einen philosophischen Inftinkt. Go habe sich die mahrhafte geschichtliche Bedeutung des Begriffes der Gnofis in der Urt und Beife ausgeprägt, wie bereits feit Irenaus jene häretifer von Balentin bis auf Marcion ausdrücklich unter diefem Namen der Gnoftifer zufammengefaßt worden feben. Beder der sogenannte römische noch der alerandrinische Elemens gehöre daher zu dem geschichtlichen Begriffe ber Gnosis (S. 188 f.). Wenn man aber auch die geschichts liche Ueberlieferung in folchen Dingen noch fo fehr ehrt, fo muß man boch zugeben, daß fie öfters nicht, einmal auf einem geschichtlichen Grunde beruht. Benn baber auch fpäter der Begriff der Gnofis wirklich nur in einem engern Gebiete feine traditionelle Geltung gehabt haben follte, fo fönnte es boch der urfprünglichen geschichtlichen Bedeus tung ganz gemäß feyn, ihm eine weitere Ausdehnung zu geben. Allein fr. Beiße ift hier fo fehr im Irrthume, baß er in der That der erfte ift, welcher den geschichtlichen Bes griff der Gnofis nur auf den furgen Beitraum von Balentin bis Marcion bezogen wiffen will. Sr. Weiße bemertt ja felbst, daß ich abweichend von meinen nähern Borgangern meine Darstellung mit Balentin begonnen habe (obs gleich nur beswegen, weil ich diefe ersten Gnoftifer nicht ber Beit nach aufführen wollte). Auch ichon meine nähern Vorgänger hätten demnach jene geschichtliche Ueberliefe-

**528** 

## Kritische Studien ub. d. Begriff d. Gnosis.

rung verlaffen .). Bie tann aber Sr. Beiße für eine folche Ueberlieferung fich auf Irenäus berufen ? Irenäus beftreis tet allerdings zunächst die Balentinianer, jedoch nur aus. bem Grunde, weil diefe bie zu feiner Beit und in feiner Umgebung am meisten verbreitete gnoftische Schule waren (vgl. 1. praef. 1, 13.), fr. Beiße hat aber gang überfehen, baß Irenaus 1, 22. ausbrücklich fagt, um alle haretiter ober Gnoftiter zu widerlegen, muffe man auf den Urfprung zurückgehen, auf die Burgel, aus welcher der ganze Baum bervorgewachsen, und daher auch noch den Magier Simon, Menander, Saturnin, Basilides, Rarpofrates, Cerinth, die Ebioniten u. f. w. in einer Reihe aufführt. Bie hatte überhaupt der geschichtliche Begriff der Gnofis jemals Baretis - fer, welche fo entschieden alle Mertmale des Gnofticismus an fich tragen, aber gleichwohl ber gewöhnlichen Unnahme zufolge älter als Balentin find, wie Cerinth, Saturnin, Bafilides, von feinem Gebiet ausschließen tonnen? Ebenfo wenig hat man die Reihe der Gnoftifer gerade mit Mars cion abschließen zu müffen geglaubt. Tertullian 3. B. betrachtet in dem feiner Schrift de praescriptionibus haereticorum angehängten Berzeichniffe ber Snoftiter ben Marcion nicht als einen folchen Schlußpunkt. Soll alfo hier eine

a) Gleichwohl fagt fr. Beife G. 186. von Reander und Matter: "Es hatten diefe Forscher ben Begriff bes Gnofticismus in der beftimmten geschichtlichen Begrenzung gefaßt, welche ihm bereits in ber alteften Beit bie gegen ihn fich erhebenden Polemiter ber kirchlichen Orthodoren gegeben haben." Rach S. 189. bat fich bie wahrhafte geschichtliche Bedeutung bes Begriffs ber Gnos fis in ber Art und Beise ausgeprägt, wie bereits feit Frenaus jene haretifer von Balentin bis auf Marcion ausbrucklich un= ter biefem Ramen ber Gnoftiter von ihrer Gegnerin, ber firche lichen Orthoborie, jufammengefast wurden. Demnach muffen Reander und Matter in ber bestimmten geschichtlichen Begren= zung bes Begriffs ber Gnofis von Balentin ausgegangen feyn, allein ebenbarin weiche ja ich von meinen Borgangern ab. Ift bieß bie philosophische Pracifion, bie man von orn. Prof. Beiße erwarten follte?

529

geschichtliche Ueberlieferung gelten, fo ware fie in jedem Falle für eine größere Ausdehnung bes Begriffs, als ihm fr. Beiße geben will. Da jedoch fr. Beiße eine folche Ausdehnung namentlich in Beziehung auf den fogenanne ten römischen und ben alerandrinischen Clemens migbilligt, fo handelt es fich noch befonders um diefe. Allein auch in Unfehung diefer ift ber geschichtliche ältere Sprachgebrauch auf meiner Geite. Das System des fog. römischen Eles mens, das pfeudoclementinische, ift ebionitischen Urfprungs. Die Ebioniten aber fest Frenäus, wie ben ihnen verwands ten Cerinth, in die Reihe ber Gnoftiter, wie benn auch mindeftens allgemein auertannt wird, daß bie Lehre ber Ebioniten fehr viele gnoftische Elemente enthalte. Der Berfaffer der pfeudoclementinischen homilien felbft bezeiche net feine Lehre ausbrücklich als yvooig (man vgl. meine Schrift über diefe Gnofis G. 401.). Bas aber den alerans drinischen Clemens betrifft, fo lebte ja diefer Rirchenlehs rer, wie bekannt ift, fo fehr in der Sphare der Gnofis, baß er gar fehr protestiren murbe, wenn man ihm ben Ramen eines Gnoftifers absprechen wollte. Sagt man, baß er ebenso fehr auch gegen die Identificirung feiner Onofis mit der der häretifer protestiren würde, daß zwis fchen ber einen und ber andern ein fehr großer Unterschied fen, fo führt dieg nur auf die Nothwendigkeit, verschies bene Urten der Gnofis, und wenn man will, eine wahre und eine falfche, eine orthodore, und heterodore Gnofis zu unterscheiden. Da aber biefer Gegenfatz immer und am meisten, wenn man bie Orthodorie und heterodorie einer fo weit zurückgehenden Bergangenheit zu beurtheis len hat a), nur als ein relativer angesehen werden fann,

a) Wie schwankend die Begriffe des Orthoboren und heterodoren in Beziehung auf die Gnosis schon im Alterthume waren, zeigen ja gerade die oben genannten beiden Clemens, über deren Orthodorie schon im Alterthume sehr verschieden geurtheilt wurde.

#### Rritische Studien ub. d. Begriff b. Gnofis. 531

fo wird auch baburch die Einheit eines Gattungsbegriffs, . welcher die Gnofis eines Clemens von Alerandrien ebenfo unter fich begreift, wie bie ber eigentlichen Gnoftifer, teis neswegs aufgehoben. Der Sprachgebrauch ber alten Rir= che ift entschieden für den weitern Umfang des Begriffs Soll daher gleichwohl eine nähere Unterfuber Gnons. chung bes Befens ber Gnofis das Refultat haben, daß ber Begriff berfelben auf die Sphäre der häretiter, die man gewöhnlich mit dem Namen der Gnoftiter zu bezeichnen pflegt, zu beschränten fen, fo mußte eine Berschiedenheit zwischen der firchlichen und häretischen Gnofis nachgewies. fen fepn, die es schlechthin unmöglich machte, beide unter bemfelben Begriffe zu begreifen, und es als etwas höchft zus fälliges erscheinen ließe, daß demungeachtet zwei fo heteros . gene Erscheinungen mit bemfelben Borte bezeichnet würden. Daß eine folche Berschiedenheit wirklich ftatt findet, wird von Grn. Beiße behauptet, von mir geläugnet. Diese Differenz führt aber von felbft auf bie Erörterung bes zweiten hauptvorwurfs, welchen hr. Beiße meiner Darftellung macht, daß die Berbindung, in welche fie die beis ben Begriffe Gnofis und chriftliche Religionsphilosophie bringe, eine falsche fey.

Je enger die Grenzen sind, in welche die Gnosis als historische Erscheinung eingeschlossen wird, desto nothwens diger muß auch vom Begriffe selbst jedes allgemeinere Merkmal ausgeschlossen werden; je mehr dagegen der Umfang des Begriffs erweitert und auf eine Reihe verschiedenars tiger Erscheinungen ausgedehnt wird, desto natürlicher ist es, daß das Wesentliche der Gnosis nur in einem allgemeinen und umfassenden Begriffe gefunden werden kann. Daher fällt nach meiner Ansicht der Begriff der Gnosis in, seiner Spize mit dem Begriffe der Religions - Philosophie zusammen. Wo ich aber in jener Ausdehnung des Begriffs der Gnosis nur dem Sprachgebrauche der alten Kirche folge, so beruht auch diese Zurückführung des Begriffes der Gnos-

fis auf bem Begriffe ber Religions-Philosophie ganz auf ges schichtlichem Grunde, indem ich in meiner Darstellung den Beweis geführt habe, daß alle jene Erscheinungen, die unter dem Ramen der Gnofis zufammenbegriffen werden, baffelbe gemeinfame Dbject haben, die Bestimmung des Berhältniffes, in welchem bas Chriftenthum als die abfos lute Religion ju ben übrigen Religionen fteht. Da dieses Berhältniß nur durch eine über bas hiftorisch Gegebene fich ftellende Reflerion oder durch Philosophie zum Bewußt= fenn gebracht werden tann, fo bestimme ich bas Befen ber Gnosis als Philosophie über Religion, und betrachte sie als das erfte Glied einer Reihe von Berfuchen, in welchen fich immer wieder diefelbe Aufgabe wiederholt, den Begriff bes Chriftenthums als der abfoluten Religion durch die Bestimmung feines Berhältniffes zu den übrigen Religionen zu gewinnen.

Bie hat nun Hr. Beiße feinen Biderspruch gegen dies fen von mir aufgestellten Begriff der Gnosis begründet? Er läßt denselben in einer Reihe von Einwendungen sich entwickeln, deren nähere Beleuchtung, so fehr auch ihre factische Widerlegung schon durch meine ganze Darstellung felbst gegeben ist, so wesentlich zu der Sache, von welcher hier die Rede ist, gehört, daß ich es als ein nicht geringes Berdienst der Weiße'schen Recension anertenne, auf dieser Seite des Biderspruchs so weit zurückgegangen zu seyn, und Fragen erhoben zu haben, über welche, wie eben hiers aus erhellt, die allgemeine Berständigung über den vors liegenden Gegenstand noch nicht in dem Grade hinwegges kommen ist, daß nicht eine bestimmtere Feststellung der Punste, die sie betreffen, für nöthig zu erachten wäre.

Die Behauptung, durch welche fich fr. Beiße in ben birecteften Gegensatz zu meiner Auffaffung des Befens der Gnofis fest, und von welcher aus er allerdings den Grundgedanten meines Buchs für nicht frei von einem Irrthume halten tann, ift in dem Sate ausgesprochen (G. 194):

# Rritische Studien ub. d. Begriff b. Gnosis. 533

"Die Gnofis, weit entfernt, ben Begriff driftlicher Religions - Philosophie auszumachen, ober damit zusammenzufallen, fällt nicht eins mal unter diesen Begriff; sie ist weder Relis gions - Philosophie, noch überhaupt Philosos phie im eigentlichen wahrhaften Wortsinne." Ueberdicten wir nun hier sogleich die einzelnen Momente, in welche diese Haupteinwendung in dem Gange, welchen die Weiße'sche Recension nimmt, zerfällt, so sind sie furz folgende:

I. Die Gnosis ist nicht Religions = Philosophie, weil die Resterion, auf welcher die Religions = Philosophie bes ruht, den Gnostistern fehlte.

II. Die Gnosis ift nicht Philosophie, weil fie

1) feine eigentliche Speculation ift,

2) nicht auf dem Bege des Entwicklungsgangs der Philosophie liegt, und

3) als Mystik oder Theosophie keine Philosophie ift.

Ueber den erstern hauptpunkt bemerkt herr Beiße (S. 194) : bas genauere Berhältniß, in welches fich bie Gnofis zu ben positiven hiftorisch gegebenen Religionen fese, deute ich fo, als habe fie diefe Religionen als die nothwendige Vermittlung deffen betrachtet, was in Relis gion und Philosophie als Wahrheit ertannt werden foll. "Siermit wird," entgegnet er, "offenbar die Gnofis als Philosophie betrachtet, und zwar - was uns fogar noch weiter von ber Bahrheit abzuirren scheint, als wenn man ffe geradezu als ein philosophisches System oder als einen Inbegriff philosophischer Systeme betrachten wollte - als eine über die positiven Religionen, als über einen geges benen Stoff, reflectirende Philosophie, fie, bie in Bahrheit fo fehr innerhalb der positiven Religion ftand, daß fie auch nur von der Möglichkeit eines Standpunkts über Diefer Religion burchaus tein Bewußtfeyn hatte." 36 muß mich hier vor allem auf die von brn. Beiße nir-Theol. Stud. Jahrg. 1837. 86

gends bestrittene Thatfache berufen, bag ber Mittelpuntt, um welchen fich alle gnoftischen Syfteme bewegen, die Frage ift: in welchem Berhältniffe das Chriftenthum zu den beis ben andern Religionen ftehe? Jedes gnoftische Spftem ftellt das Chriftenthum über bas Judenthum und Seidens thum, und befinirt das Christenthum, fofern es bie abfolute Religion ift, als die Religion der Pneumatischen oder ber wahrhaft Biffenden. Es ift biejenige Stufe ber relis giöfen Entwidlung, auf welcher bas xveona, bas geiftige Princip, bas auf ben untergeordneten Stufen noch mehr. ober weniger burch bie Materie gebunden und verdunkelt ift, ju feiner Freiheit tommt und zur Einheit mit fich gus rückkehrt. Je nachdem alfo bas pneumatische Princip, bas Princip des Ertennens und Diffens, auf einer böhern oder niedern Stufe fteht, ift ber Charafter und die geiftige Bedeutung ber einzelnen Religionen verschieden. Je beftimmter auf Diefe Beife ber Unterschied derfelben auf ein und daffelbe Princip zurückgeführt wird, besto flarer fpricht fich hierin bie Reflexion über diefes Berhältniß aus, und wie anschaulich laffen fich die. Momente diefer Reflexion firiren, wenn wir erwägen, in welches Berhältniß in ben Spftemen eines Balentin und Marcion die drei Princis pien, die Materie, der Weltschöpfer und Chriftus, die als Die Repräsentanten ber brei Religionen anzusehen find, ju einander gesett find. Je nachdem fich das Berhältniß Diefer drei Principien nach der Beschaffenheit der einzelnen Spfteme modificirt, modificirt fich auch das in ihnen anse gesprochene Urtheil über bas Berhältniß, in welchem Seis benthum, Judeuthum und Christenthum in hinficht ihres religiöfen Berths zur abfoluten Religion ftehen. In Unfehung des pfeudoclementinischen Sustems tann ohnebieg tein Zweifel barüber feyn, bag es fich in ihm um nichts ans bers fo fehr als um bie Bestimmung bes Berhältniffes bies fer drei Religionen zu einander handelt. Daher werde Christenthum und Judenthum auf ber einen und Seiden-

### Kritische Studien ub. d. Begriff d. Gnosis. 533

thum auf ber andern Seite wie Bahrheit und Irrthum, wie bie mahre und bie falfche Prophetie, wie Monotheise mus und bämonischer Polytheismus einander gegenüber gestellt. Bleiben wir aber auch blos bei jenem Syfteme fteben, fo fann unftreitig bas Berhältniß jener brei Principien ju einander fo wenig ohne ein ihm zu Grunde liegendes Urtheil über bie durch fie repräfentirten Religios nen gebacht werden, daß man, um dieß zu leugnen, vor allem bestreiten mußte, bag bie genannten Principien in einem folchen Berhältniffe zu biefen Religionen fteben. Dief liegt jedoch fo flar vor Hugen, bag es auch von frn. Beige nicht in Zweifel gezogen werden fonnte. Schon die thatfächliche Erscheinung also, die in den gnostischen Systemen vor uns liegt, fest eine Reflexion über bas Object Diefer Spfteme und einen über das blos Gegebene fich erhebenden Standpunkt voraus. Bie flar fpricht aber auch bie ganze Stellung, welche die Guoftifer der tatholifchen Rirche ges genüber hatten, dafür, daß fie feineswegs fo febr innerhalb ber positiven Religion ftanden, bag fie auch nicht eine mal das Bewußtsenn ber Möglichkeit eines Standpunkts über diefer Religion hatten. Die Gnoftifer befanden fich allerdings innerhalb ber positiven Religion, fofern fie auch als Guoftifer Chriften feyn wollten. Das man aber auch innerhalb einer pofitiven Religion boch zugleich über berfelben ftehen fann, wird nicht geleugnet werden tonnen, wie man zugeben muß, bag die philosophische Reflexion über eine positive Religion nicht nothwendig einen völligen Abfall von derfelben zur Folge haben muß. Der Stande punft über der positiven Religion schließt baber .nur dieß in fich, daß der Glaube an die Bahrheit ihres Inhalts nicht blos ein an dem hergebrachten und äußerlich gegebebenen hängender Auctoritätöglaube ift, fondern ein auf vere nünftiger Ueberzeugung beruhenber, der Gründe, auf wels chen bas Geglaubte beruht, fich bewußter Glaube fegn will. Der Biderftreit, in welchen ein folcher Glaube mit dem

86 \*

Auctoritätsglauben fommt, beweist zunächft nicht feine Un= wahrheit, fondern nur die Freiheit, mit welcher er fich über die Auctorität erhebt. Gerade bieß ift aber bas befanns tefte Berhältniß, in welchem die Gnoftifer zur Rirche ftanben, ba fie, fo wenig fie auch etwas anders fenn wollten, als Chriften, boch wegen ihrer Berwerfung bes auf ber Anctorität der Tradition beruhenden fatholischen Christenthums allgemein als häretifer betrachtet wurden. Als hä= retifer hatten fie ihren Standpunft über ber pofitiven Religion genommen, und alles, was die fie bestreitenden Rirchenlehrer in fo reichem Mage über ihre übermüthige Anmagung und ben hohen Unfpruch fagen, welchen fie barauf machten, im ausschließenden Besite der abfoluten Bahrheit und des volltommnen Chriftenthums ju fenn, zeugt nur bavon, wie fehr die Gnoftiter felbft von dem Bemuftlepn ihres höhern Standpunfts erfüllt waren. Sie, bie fich als Pneumatifer in einen fo fcharfen Gegenfat zu ben Dipchikern, wie fie bie tatholifchen Chriften zu nennen pflegten, festen, und , fich in bemfelben Berhältniß über biefe ftellten, in welchem bas aveoua über ber wurg fteht, follen nicht einmal bas Bewußtseyn der Möglichkeit eines über bie positive Religion, ober bas pfnchische Christens / thum ber fatholischen Christen, fich erhebenden Standpunfts gehabt haben? Bie flar fpricht fich biefes Bewußtfeyn in thnen aus, wenn fie nach Frenäus I, 6. von fich fagten, ffe feven die pneumatischen Menschen, welche die volltommene Erkenntniß Gottes (ryv redelav yvoor negl deov) haben und in alle Mysterien eingeweiht fepen. Díe pfpchifchen Menschen seven nur im Divchischen unterrichtet, οί δί ξργων και πίστεως ψιλής βεβαιούμενοι, ού μή την τε-Aslay yrostiv Exorres. Elvai de rourous, fest Irenaus hine zu, and the exclusion huas leyous. Rann man bem gans gen Streite ber Rirchenlehrer mit den Gnoftifern folgen, ohne immer wieder bie Ueberzeugung zu gewinnen, wie entschieden sie sich auf einen von Schrift und Tradition

536

#### Rritische Studien ub. d. Begriff d. Gnosis. 537

unabhängigen, burch bie Freiheit ber Reflexion über beis ben ftehenden Standpunkt erhoben hatten? Cum ex scripturis arguuntur, fagt Grenäus III, 2 in einer der vielen Stellen, die zum Beweise dafür angeführt werden tonnten, in accusationem convertuntur ipsarum scripturarum, quasi non recte habeant, neque sint ex auctoritate et quia varie sint dictae, et quia non possit ex his inveniri veritas ab his. qui nesciant traditionem. Non enim per literas traditam illam sed per vivam vocem, ob quam causam et Paulum dixisse: Sapientiam autem loquimur inter perfectos: sapientiam autem non mundi huins (1 Cor. 2, 6.). Et hanc sapientiam unusquisque eorum esse dicit, quam a semet ipso adinvenit, fictionem videlicet, ut digne secundum eos sit veritas aliquando quidem in Valentino, aliquando autem in Marcione, aliquando in Cerintho, postea deinde in Basilide — unusquisque enim ipsorum omnimodo perversus semet ipsum regulam veritatis deprayans praedicare non confunditur. Cum autem ad eam iterum traditionem, quae est ab apostolis, quam per successiones presbyterorum in ecclesiis custodimus, provocamus eos, adversantur traditioni, dicentes se non solum presbyteris, sed etiam apostolis existentes sapientiores sinceram invenisse veritatem. Apostolos enim admiscuisse ea quae sunt legalia Salvatoris verbis, et non solum apostolos, sed etiam ipsum Dominum modo quidem a Demiurgo, modo autem a medietate, interdum autem a summitate fecisse sermones, se vero indubitate et incontaminate et sincere absconditum scire mysterium, quod quidem impudentissime est blasphemare suum factorem. Evenit itaque neque scripturis iam, neque traditioni consentire eos. Bon demfelben Ber= hältniffe ber Gnoftifer gur Schrift und Tradition handelt insbesondere auch die Tertullianische Schrift des praescriptionibus haereticorum. Man fage nicht, es fen dieß nur die Uebertreibung der Dolemik. Die fehr ein folches Berfahren, bas fein Princip nur in der freien, über jebe geges

bene Auctorität sich stellenden, Reflerion haben konnte, zum Eharakteristischen der Gnosis gehörte, kann schon der marcionitische Ranon, seiner bekannten Beschaffenheit nach, beweisen. Es müßte daher gewiß jedem, der mit der Quellenlitteratur der Gnosis bekannt ist, als etwas höchst überflüssisses erscheinen, weitere Beweise dafür anzuführen, daß die Gnostiker nicht in dem Sinne, in welchem Hr. Beise bieß behauptet, einzig nur innerhalb der positiven Religion standen. Standen sie aber über der positiven Religion, so standen sie auf dem Standpunkte der Reflerion, der Philosophie, und sofern die Philosophie die bistorisch gegebenen Religionen und die Bestimmung ihres Berhältnisses zum Objecte hatte, der Religions-Philosophie.

Aber freilich würde ihr Standpuntt nicht der der Religions = Philofophie gewefen fenn, wenn derfelbe, wie hr. Beiße weiter behauptet, gar nicht einmal ber Stand. punkt der Philosophie gemefen mare. Da die Gnofis, wie wir schon gesehen haben, Religionse Philosophie ift, fo follte fie boch, wie man benten follte, ba ber Theil nicht ohne bas Bange feyn tann, auch Philosophie feyn. Bie beweift alfo Sr. Beiße, daß die Gnofis feine Philosophie ift? "Eigentliche fpeculative Philosophie ift nur da vorhans ben, wo auf die letten einfachen Principien bes Geyns und bes Biffens jurudgegangen wird, wo ber Geift fein reines Befen in die reinen Rategorien faßt, welche die ges meinschaftliche Grundlage des Genns und bes Ertennens ausmachen, und über die Natur und die Bedeutung des Er. tennens, bes Biffens als folchen, ein Bewußtfeyn gewinnt. Bas bie göttlichen Dinge und ben gesammten Inhalt ber Religion betrifft, fo wird diefer zum Gegenstand einer philos fophischen Behandlung nur bann, wenn ber Geift von jenen Principien aus auf methodischem Bege zu ihnen gelangt, ober fich wenigstens über bas Berhältniß bes Religions. Inhalts ju ben formalen Erkenntnisprincipien irgendwie Rechenschaft gibt." Ebendieg aber vermißt gr. Deiße in

## "Rritifche Studien ub. d. Begriff b. Gnofis. 539

den gnoftischen Systemen burchgebends, und bie ganze Unlage Diefer Spfteme fcheint ihm eine folche zu fenn, wels che auch ber Sypothese feinen Raum gebe, auf die man etwa fallen könnte, als ob in der Ueberlieferung ihres Inhalts das speculative Moment verwischt worden fey, - (S. 195). Dieje Sypotheje mird gemiß auch feiner, ber bie anostifchen Systeme tennt, fordern ; ich hoffe auch ohne eine folche einfach und mit wenigen Borten zeigen zu ton= nen, baf bie Gnofis benfelben Unforderungen, welche Sr. Beiße felbst an eine speculative Philosophie macht, volls tommen entspricht. Ift speculative Philosophie nur da vorhanden, wo auf die letten einfachen Principien des Senns und des Biffens zurückgegangen wird, fo haben ja die anoftischen Systeme, wie niemand leugnen tann, folche Principien, indem fie Geift und Materie in ihrer reinen Abstractheit als die höchsten Principien alles Seyns und Biffens aufstellen, und ihre ganze Entwicklung um bas Berhältniß diefer beiden Principien fich bewegt. Ift fpeculative Philosophie nur ba, mo ber Geift fein reines Defen in die reinen Rategorien als die gemeinschaftliche Grund= lage bes Seyns und Erkennens faßt, fo ift ja gerade dieß bas Eigenthümliche Diefer Syfteme, daß fie bas Abfolute, ben höchsten Einen Gott, oder das Pleroma, ben in der Rulle feines Befens mit fich identischen Geift, als ben reis nen Geift auffaffen, und die Aconen, die das Pleroma erfüllen, fein abfoluter Inhalt find, find nichts anders, als die reinen Rategorien, oder die abfoluten Dentformen, in welchen der abfolute Geift fich felbft dentt, fich felbft zum Dbjecte wird, fich felbft als abfoluten Inhalt hat. In dem marcionitischen System, welches teine Ueonen hat, vertreten die Stelle derfelben die abfoluten Eigenschaften des höchften Gottes, die Liebe und Gute und bas Princip ih: rer Offenbarung Christus; die Gerechtigkeit, die das Wefen des Demiurg ausmacht, aber boch bei aller Unvollfommenheit ein Princip der Ordnung und harmonie ift, entspricht

ber außerhalb des Pleroma befindlichen, aber zugleich dem Pleroma verwandten Sophia des valentinianischen Sy= ftems. In dem pfeudoclementinischen Systeme find die hochs ften Principien in dem Einen höchsten Gott die Sophia, bie in bas Defen Gottes gesette abstracte Materie, ber Urmensch, als Bild Gottes, ferner die beiden Principien ber Monas und Dyas und ber Idee ber Syzygie. Dañ alle diefe Begriffe teine Rategorien find, in welchen ber Geift in ber Reinheit feines Befens fich zu erfaffen fucht, fonnte nur unter ber Boraussegung behauptet werden, wenn man nichts als Speculation und Philosophie gelten laffen wollte, mas fich nicht fogleich auf dem hohen Stands puntte ber neueften Metaphyfit- barftellt, und auf einen ihrer Terminologie entsprechenden Ausdruck gebracht ift, in welchem Falle nur das Eine zu bedenten wäre, daß wir zwar Philosophie, aber feine Geschichte der Philosophie Berden nun aber, wie gr. Beiße in feis haben mürden. ner Definition ber fpeculativen Philosophie weiter fagt, Die göttlichen Dinge, die den gesammten Inhalt der Relis gion ausmachen, nur bann zum Gegenstand einer philos fophischen Behandlung, wenn der Geift von jenen Principien aus auf methodischem Bege zu ihnen gelangt, fo tann auch bieß ber alten Gnofis fo wenig abgesprochen werden, daß ich, um es ihr zu vindiciren, nur an das erinnern barf, mas ich bisher immer als die hauptfache bervorheben mußte. Das ift denn flarer, als daß jedes gnos ftische System Diefelden Begriffe, Die es als feine höchsten Principien aufstellt, dazu anwendet, um von ihnen aus theils auf den Begriff der abfoluten Religion zu tommen, theils bas Berhältniß ber positiven Religionen zu berfel= ben zu bestimmen? Nehmen wir z. B. bas valentinianische Syftem, fo besteht das Eigenthümliche der Gnofis in dem. felben barin, baß es in dem Pleroma und ber Gefammt= heit feiner Neonen zuerft bas Defen Gottes an fich betrachs tet, hierauf in der im Pleroma entstehenden Disharmonie

## Rritische Studien ub. d. Begriff b. Gnosis. 541

und in den verschiedenen Befen, die in Folge derfelben zu ihrer Grifteng fommen, ben mit dem Befen Gottes idens tischen, in demselben objectivirten, Begriff der Religion in die Momente feines Unterschieds fich birimiren, und endlich in dem, die Sophia in das Pleroma zurückführens ben, Chriftus zur Einheit mit fich felbft zurücktehren läßt. Die allgemeinsten Principien find der Geist und die Materie; fie verhalten fich zu einander wie Pofitives und Regatis ves; je nachdem fich das Berhältniß diefer beiden Princi= pien gestaltet, bas Uebergewicht auf ber einen ober ber anbern Seite ift, entstehen bie verschiedenen Stufen und Formen ber geiftigen und religiöfen Entwicklung, die Reli= gionsformen, in welche, als feine Momente, ber fich bis rimirende Begriff der Religion auseinandergeht, wie fie in dem hieher gehörenden, eine zusammenhängende Reihe bildenden Befen, der zur Materie fich verförpernden So= phia, den zum Durchgangspunkte für die geiftigen Licht= feime bienenden Demiurg, und in dem diefelben in bas Lichtreich zurückführenden Chriftus, firirt find. 3st dieser Entwicklungsproceg durchlaufen, fo'ift der Begriff der Religion realifirt, der Geift ift zu feiner abfoluten Freiheit hindurchgedrungen, zur Einheit des Endlichen und Unends lichen, zum abfoluten Bewußtfenn bes abfoluten Befens ber Gottheit. Roch flarer und unmittelbarer ftellt fich an dem, von Srn. Beiße am meiften in Anfpruch genommenen, pfeus boclementinischen Systeme heraus, wie der Beift auf die letsten einfachen Principien bes Seyns und bes Biffens zus rückgeht, um von ihnen aus auf methodischem Bege zu dem gefammten Inhalte der Religion zu gelangen und fich über Das Berhältniß berfelben zu ben formalen Erfenntnifprincipien Rechenschaft zu geben. Um über ben Organismus Diefes Syftems nichts weiter ju fagen, verweife ich grn. Beiße nur auf Eine Stelle ber daffelbe enthaltenden Sos millen, welche er, wie fo vieles andere in meinem Buche, völlig überfehen hat. 3ch meine bie von mir G. 401 citirte

Stelle Hom. II, 15 und 33: & deog didaoxador roug avθρώπους πρός την των όντων άλήθειαν, είς ων αύτος. διχώς και έναντίως διείλεν πάντα τα των άχρων - και τάς των συζυγιών ένήλλαξεν είχόνας, μικρά τά πρώτα παραθέμενος, μεγάλα δε τα δεύτερα - πρώτη άγνοια, δευτέρα γνώσις. — Συνοράν ύμας δει του της συζυγίας κανόνος την αλήθειαν, ού μη άφιστάμενός τις ούκ έχει πλανηθήναι έπει γάρ, ώς ξφαμεν, δυϊχώς και έναντίως πάντα έγοντα δρώμεν και ώς πρώτη νύξ, είτα ήμέρα, και πρώτον άγνοια, είτα γνῶσις, πρῶτον νόσος, είτα ἴασις · οῦτως πρώτα τὰ τῆς πλάνης τῷ βίφ ἔρχωται, είδ' οῦτως τὸ άλη-Dès entoyerai, is tỹ vớco ó latoós. Der Kanon der Syzugie alfo, ober bas Gefet, daß fich im Realen und 3deas len, im Gebn und Erfennen, alles in einem Gegenfat entwickelt, in welchem bas geringere unvolltommene Glied ben befferen und volltommenern vorangeht, ift bas höchfte formale Erkenntnisprincip, welches in der Darlegung des Systems diefer homilien auf die positiven Religionen fo angewandt wird, daß das mit dem reinen Judenthum identische Christenthum deswegen als die Religion der Gnos fis, als bie absolute Religion erfannt werden muß, weil biefes Bewußtfeyn bes Abfoluten burch bas bem Chriftens thume nach dem Ranon der Syzygie vorangehende Suidenthum vermittelt wird. Wenn man bemnach auch nicht blos bei einem allgemeinern Begriffe der Philosophie ftehen bleibt, in welchem Sinne ja ichon die Rirchenlehrer die Aufgabe ber Gnofis für eine und diefelbe mit der Aufgabe der Philosophie erflärt haben, fondern fich gang an die Bestimmungen hält, in welche fr. Beiße felbft bas Befen ber fpeculativen Philosophie fest, fo tann ber Unfpruch, welchen bie Gnofis barauf hat, speculative Philosophie zu fenn, auf teine Beife bestritten werden, und es ift flar, baf die Gnofis ichon Religions-Philosophie in dem angegebenen Sinne nicht fenn tonnte, wenn fie nicht zugleich speculative Philosophie wäre.

## Rritische Studien ub. d. Begriff b. Gnofis. 543

br. Beiße greift aber bie Gnofis als fpeculative Philosophie noch von einer andern Seite an, indem er auf eine Beife, bie er "jur nähern Einsicht in die Ratur der Gnofis fowohl als ber philosophischen Speculation fogar für pofitiv fruchtbringend zu halten berechtigt ift," auf bie Frage übergeht, welche Stelle Diefe Erscheinung, als wirkliche Philosophie betrachtet, in dem geschichtlichen Entwicklungsgange der Philosophie einnehmen müßte? Da nämlich die Philosophie nach einer höhern in ihrem eigenen Begriffe liegenden Gesetmäßigkeit die Stufen und Phafen ihrer fuccessiven Offenbarung in ber Beltgeschichte bestimme, fo fen hier Die Frage aufgeworfen: ob fich die Grundgebanten ber gnoftischen Systeme als nothwendige Momente in jenem geschichtlichen Entwicklungsgange aufzeigen laffen, ob wenigstens, dafern ihre Nothwendigfeit nicht bargules gen fenn follte, fie fich boch auf eine Beife an andere Entwidlungsmomente anfnüpfen laffen, wodurch ihr hervorgehen aus biefen begreiflich gemacht, und ihre wesentliche Bedeutung mit ber Stelle, die fie in dem Ganzen jener Entwicklung einnehmen, in Einklang gebracht werde? Das Bestreben einer folchen fpeculativen Begründung ber Onos fis würde, meint hr. Beiße, auf für mich fehr ungun= ftige Resultate geführt haben. Um ' bieg nachzuweisen, wird bemerkt, das System Plato's, wie es namentlich im Timäus erscheine, habe eine unverfennbare Analogie mit einigen gnoftischen Unfichten. 3wischen dem alerandrinis fchen Platonismus und ber Gnofis finde immerhin eine Jeschichtliche Continuität statt, es könne aber scheinen, als ob manche ber Lehren, welche bie Uehnlichkeit zwischen beis . ben begründen, bei Philo und andern Alerandrinern weit mehr, als bei Plato felbft in den Sintergrund treten, wors ans fich eine Unterbrechung und folglich zulest wohl ein Michtvorhandenseyn jenes Zusammenhangs ergeben würde. -Bei Plato felbft feven Die Lehren von dem Beltbildner und feiner Schöpfung, von ber Materie, von bem Schickfale

ber Seelen, theils vor bem irdischen Leben, theils nach dem irdischen Tode, fast nur in Mythen vorgetragen, in die zunächst folgenden nichtplatonischen Systeme aber fen von Diefen Lehren wenig ober nichts übergegangen, und auch ber wirkliche Platonismus ber alerandrinischen und ber neoplatonischen Schule habe sich immer mehr von ihnen abgewandt und eine gang andere, von dem wiffenschaft= lichen Rerne ber platonischen Philosophie, aber nicht von ihren dichterisch = religiöfen Unschauungen ben Ausgang nehmende Richtung eingeschlagen. Rachdem nun noch weis ter davon die Rede ift, daß fich in den philosophisch gebils beten Lehrern ber alten Rirche überall genau die Punfte nachweifen laffen, bis zu welchen Philosophie und Theologie mit einander hand in hand gehen, und von welchen an beide auseinandergehen, fchließt fr. Beiße diefe Inbeutungen mit der Bersicherung: "aus ihnen möchte sich für Solche wenigstens, welche die Binte, die wir bier geges ben haben, felbstdenkend und aus eigener Renntniß des aefchichtlichen Entwicklungsganges der Philosophie und der philosophischen Religion weiter zu verfolgen im Stande find, mit hinreichender Klarheit ergeben, wie, was den Inhalt der eigentlichen, im engern Sinne geschichtlich fo genannten Gnosis ausmache, damals gar nicht auf dem Bege ber ftrengen philosophischen Speculation gelegen fep" (S. 196 - 205).

In diefer ganzen Ausführung ist nicht einzusehen, was hr. Prof. Beiße bezweckt. Soll das fo ungünstige Resultat, das hr. Beiße aus der Geschichte der speculativen Philosophie für mich erzielen möchte, darin bestehen, daß der Anfangspunkt der Gnosis ganz anderswo nachgewie= sen wird, als da, wo ich ihn suche, oder vielmehr darin, daß gezeigt wird, es gebe überhaupt gar keinen solchen Anfangspunkt? Auf der einen Seite behauptet er, daß der Inhalt der Gnosis gar nicht auf dem Wege ber strengen philosophischen Speculation liege, somit auch ihr Ursprung

### Kritische Studien ub. b. Begriff b. Gnosis. 545

auf diefem Bege gar nicht gesucht werden dürfe, auf ber andern Seite trifft er bei dem ersten Puntte, von welchem er ausgeht, um das meiner Unficht entgegengefeste Reful= tat nachzuweisen, mit mir völlig zusammen, bei Plato, und wenn ich eine gemiffe Hehnlichkeit und Berwandtschaft gnoftischer Lehren mit der platonischen Philosophie nachs zuweisen suchte, fo findet er Diese Mehnlichkeit in einigen Beziehungen noch auffallender. Ein den Urfprung der Gnofis erflärendes Bermandtichafts "Berhältniß mit dem Platonismus nimmt also auch hr. Beiße an, aber wie reimt fich dieß mit einer Unficht, nach welcher man mit bem Begriffe der Gnofis fo fehr nur innerhalb der Sphäre, welche auf der einen Seite durch Balentin, auf der ans bern burch Marcion begrenzt wird, ftehen bleiben muß, baß jeder Schritt über fie hinaus nur ju den größten 3rrthümern führen tann? Run foll fogar ichon Plato etwas bem Gnoftischen Analoges haben. Bas ift also bas All. gemeine der Gnofis neben dem Lofalen und Temporellen, auf bas man immer hingewiesen wird? Auf meinem Stands puntte hat ein folches Burückgehen auf einen über die Gnos fis hinauslisgenden allgemeinen Anfangspunkt feinen gus ten Grund, ba ich, wenn ich gleich die Gnofis ihrem bes ftimmtern Sinne nach als chriftliche Religions. Philosophie nehme, und baher auch feinen frühern Urfprung annehmen fann, als das Chriftenthum felbst hat, doch zugleich durch Diefen Begriff berechtigt bin, von ber chriftlichen Religionss Philosophie auf die judische und von diefer auf die heidni= fche und in letter Beziehung auf den Begriff ber Religions. Philosophie felbst zurüchzugehen; mas berechtigt aber Srn. Beiße über die Zeit = und Raumverhältniffe, an welche ihm ber Begriff der Gnosis gebunden ift, hinauszugehen? Ueber alles bieg läßt gr. Beiße völlig im Unklaren, nur foviel fieht man, bas Biel, auf welches er wie als ein meis ner Anficht fo ungunftiges, ja entgegengesetes, zusteuert, ift die Mystif, und die leitende Idee ift der Schluß: die

Gnosis ift Myskik, bie Myskik aber ist keine speculative Philosophie, also ist auch die Gnosis keine speculative Philosophie, und man darf daher auch in der Geschichte der speculativen Philosophie nirgends einen Anknüpfungspunkt für sie suchen. Wenn auch bei Plato, wie sich nicht verkennen läßt, etwas dem Gnostischen Analoges sich vor= findet, so ist es doch gerade dieß, womit den Plato alle Folgende allein stehen gelassen haben, zum deutlichen Be= weise, das die Gnosis mit Speculation und Philosophie nichts zu thun hat.

Ich will hier Brn. Beiße vorerft zugeben, daß die Gnos fis Muftit fen, aber ben Schluß, welchen er hieraus gieht, daß die Gnosis feine Speculation fep, gebe ich ihm nicht ju, weil ich bie vermittelnde Boraussegung, daß bie Mystit von Speculation und speculativer Philosophie gar nichts in fich habe, für eine ganz unrichtige halten muß, indem es auch einen speculativen Juhalt in einer nicht fpeculativen Form gibt. Davon wird nachher weiter die Rede fenn. hier muß ich zunächft bei demjenigen verweilen, mas hr. Beiße über Plato fagt. Er tann es-nicht leugnen, daß Plato auf dem Bege zur Gnofis liegt, aber warum wird diefe Analogie des Platonischen und Gnoftischen nicht auch erflärt, und auf eine positiv fruchtbringende Beife auf ihren wahren Grund zurückgeführt? Allein Sr. Beiße, welcher faum zuvor meine Erflärung des Urfprungs ber Gnofis eine "in der That äußerlich bleibende und höchftens bis zur äußerlichen Bufammene ftellung bes Inhalts ber gnoftifchen Lehre mit bem Inhalte früherer Lehren fortgehende Betrachtung" nennt (S. 197), weiß hier in ber That auch nicht bas Geringste zu fagen, nichts, als bag Plato gewiffe Lehren in Mythen vortrage, welches Mythische, wie fich weiter ergibt, hrn. Beiße auch foviel ift als das Myftifche. Und ebendeswegen, weil fr. Beiße über diefe Anas . logie bes Platonischen und Gnoftischen nichts zu fagen hat, muß nun Plato mit derfelben völlig ifolirt ftehen, mas gewiß

## Kritische Studien ub. d. Begriff d. Gnosis. 547

das offenste Betenntniß einer rein äußerlichen Betrachtungsweise ist.

Ich dagegen kann gerade darin, daß sich diese Erscheinung bei meiner Ansicht von Gnosse von selbst erklären läßt, nur eine neue Bestätigung der Wahrheit derselben sehen und glaube daher, daß es ganz am Orte ist, die Audeutungen, die ich schon in meiner Schrift (S. 38) über das Verhältniß des Platonismus zur Gnosse gegeben habe, hier zu vervollständigen und näher zu bestimmen.

Nach hrn. Weiße besteht die Analogie des Platonismus mit der Gnofis hauptfächlich darin, daß Plato die Lehren, die den hauptinhalt feines Timäus ausmachen, Die Lehren von dem Beltbildner und feiner Schöpfung, von der Materie, und von dem Schicksale der Geelen in Mythen vorträgt, in welchen fie des ftreng methodischen Busammenhangs mit dem eigentlich miffenschaftlichen Theile feiner Lehre entbehren. Das ben Platonismus mit der Gnofis Bermittelnde mare bemnach eigentlich nur die mythische Form gemiffer Lehren. Es ift dies unstreitig febr einseitig, und boch tann, auch in diefer Sinficht, um bas Mythische des Platonismus zu erflären, auf die Frage, woher es Plato genommen habe, feine andere Antwort gegeben werden, als nur diefe : aus der Bolfereligion. Die, Bolfereligion mit ihren Mythen und mythischen Befen behauptete auf biefe Beife ihr Recht auch gegen Die plator 2. nische Speculation. Betrachten wir aber die Sache näher, fo liegt ber bem Platonismus und der Gnofis gemeinfame Charafter vor allem barin, daß beide in dem Gegenfaße berfelben Principien fich bewegen, und biefen Gegenfas burch diefelben Momente ber Bermittlung hindurchgeben Die Glieder des Gegensates find auf der einen laffen. Seite der mit der Idealwelt identische höchste abfolute Gott, und auf der andern bie Materie, welche, wie fie auch ge= nommen werben mag, in jedem Falle bas dem idealen Principe fchlechthin entgegenstehende reale ift. Auf der einen

Seite geht ber Gegenfas, indem burch die Schöpfung ber Idealwelt die Realwelt, ber Ewigfeit bie Beit, bem Unfterb. lichen bas Sterbliche gegenübertritt, in der gangen Beite bes Unterschieds ber beiden Principien auseinander, auf ber andern Seite liegen alle Momente, in welchen im Uns terschiede bie Einheit hervorgehoben und festgehalten wird. Im Platonismus, wie in der Gnofis find daher die haupts momente, um welche fich alles bewegt, bas Abfolute in feinem Unterschiede von fich und in feiner 3dentität mit Bas nun aber biefe Beziehung bes Platonissich selbst. mus zur Gnofis besonders mertwürdig macht, ift, daß auch ichon dem Platonismus auf dem Bege des Entwick= lungs = Proceffes, burch welchen bas Ubfolute fich mit fich felbft vermittelt, diefelben positiven Religionen liegen, wels che in den anostischen Systemen die hauptmomente deffelben Proceffes find. Schon in dem Mythischen des Pla= tonismus macht fich, wenn es auch als bloge Form betrachs tet wird, wie zuvor bemerkt worden ift, bie mythische Bolksreligion geltend. Es fann aber die Stelle, in wels cher fie Plato in dem organischen Zusammenhange des Sp= ftems, bas er im Timäus entwickelt, eingreifen läßt, noch bestimmter nachgewiesen werden. Nachdem Plato von ber ben Firsternen und Planeten und der Erde im Weltgangen gegebenen Stellung gesprochen hat, fährt er fort: was bie Entstehung der übrigen Götter betreffe, fo muffe man hierüber benen glauben, welche vorher bavon geredet, und als Nachkommen ber Götter, wofür fie fich felbft ausgeben, ohne Zweifel ihre Boreltern am besten, gefannt haben. Unmöglich fey es, Götterföhnen nicht zu glauben, auch wenn fie ohne wahrscheinliche und zwingende Gründe reben. Nach ihrer Erzählung fepen die Rinder ber Erde und bes himmels Dfeanos und Tethys gemefen, von welchen Phortys, Rronos und Rhea und alle auf diefe folgende abstammten. Von Kronos und Rhea aber ftammen Zeus und here mit allen ihren Geschwistern und ben von diefen

### Rritische Studien ub. b. Begriff b. Gnosis. 549

abstammenden Göttern (Tim. G. 40.). Da Plato auch bie Gestirne als belebte und befeelte Befen betrachtet, als foa deia, von welchen die einen stets denselben Ort inne haben, bie andern aber fich bewegen, und die Erde, unfere Ernährerin, als bie erste und älteste unter ben Gottheiten; welche innerhalb des himmels find (Lim. a. a. D.), To ift flar, daß er hier dem ganzen mythischen Bolfsglauben die ihm in feinem Systeme zukommende Stelle anweist. Die verschiedenen mythischen Götterwefen des heidnischen Bolfsglaubens haben bemnach zwar allerdings ihre eigens thümliche Realität, aber nur fofern fie mit ben Raturges genständen zusammenfallen, durch deren Symbolisirung fie ju Göttern erhoben worden find. Die Stufe, auf welcher Dieje Götterwesen fteben, ift bie unterfte Stufe ber Relis gion, auf welcher die Religion bloße Naturreligion ift. Auch in den gnostischen Systemen nehmen in der Sphäre der heidnischen Religion die Gestirne, namentlich die Sterns geifter des Thierfreises, als die über die fublunarische Belt regierenden göttlichen Mächte eine fehr wichtige Stelle Platonismus und Gnofis treffen alfo hier in Anfesein. hung der Stufe, auf welche fie die heidnische Religion fegen, in Einem Puntte zusammen. Un die heidnische Religion schließt sich in den gnoftischen Systemen als zweites höheres Moment die jüdische an. Daß bei Plato daffelbe Moment fehlen muß, versteht fich von felbst; wie bemerfenswerth ift nun aber, daß an derjenigen Stelle, welche Die gnoftischen Systeme bas Judenthum als eine hiftorisch gegebene positive Religion einnehmen lassen, Plato aber nicht auf biefelbe Beife ausfüllen tonnte, gleichwohl auch im Platonismus ein wenigstens bem Judenthume volltom. men entsprechender religiöfer Begriff fich findet! Auf die auffallende Nehnlichteit, welche ber platonische Beltichos pfer mit bem Gotte ber jubifchen Religion hat, fofern biefer als der Eine wahre Gott auch der Beltichöpfer ift, und alles durch einen freien Uct feines Billens hervorbringt, Theol. Stud. Jahrg, 1887. 87

ift ichon öfters aufmertfam gemacht worden a). In ber That fann diefe Mehnlichfeit nicht verfannt werden. Much im Platonismus fteht bemnach über bem Polytheismus ber Monotheismus, über den Beol Becov, den Göttern ber mpthischen Raturreligion, der Gine Gott als Demiurg und Bater ber Berte, welche, von ihm geschaffen, fo lange er will, nicht aufgelöft werden (Lim. G. 41.) Um diefe Ana= logie weiter ju verfolgen und genauer ju bestimmen, ift Die Frage von Bichtigteit, ob ber platonifche Beltichöpfer an fich ber Eine höchfte abfolute Gott ift, oder ob alles basjenige, was ihm eine fo bemerkenswerthe Achalichkeit mit bem Gotte ber judischen Religion, als bem Ginen Beltfchöpfer, gibt, in letterer Beziehung nur zu der dem Pla= tonismus eigenen mythischen Form gerechnet werben muß? Je entschiedener bas erste ift, besto geringer ift die Anas logie des Platonismus mit der Gnofis, je weniger aber ber Beltschöpfer mit ber 3bee bes Abfoluten in eine Eins heit aufammengeht, besto mehr nähert fich ber Platonis. Sr. Beiße, welcher in einem andern mus der Gnofis. Busammenhange, um die Bedeutung, die ich in meiner Schrift S. 38. dem Timäus gegeben habe, ju tadeln, nicht aber um ben Puntt, auf welchen es eigentlich antommt, hervorzuheben, gleichfalls auf diefe Frage fommt, behauptet (G. 199): "Es ergebe fich aus einer Bufammenstellung bes Timäus mit andern Stellen ber, platonischen Schriften, wie auch mit dem, was wir fonft, 3. B. aus Ariftoteles, von Platon wiffen, auf das unwidersprechlichste, daß der Demiurg, von welchem im Timäus bie Rebe fen, teines. wegs einer und derfelbe fenn tonne mit der eigentlich hoch= ften Gottheit, mit jener ichopferischen Ureinheit ber 3deenwelt, welche im fechsten Buche der Republit die 3dee des Guten genannt werde, daß er vielmehr zu diefer und über-

Bgl. Actermann, bas Chriftliche im Plato und in der platon.
 Philosophie 1885. C. 44. f. 50.

#### Krittische Studien ub. b. Begriff b. Gnosis. 551

haupt zu ber Ideenwelt fich nur etwa fo verhalten tonne, wie ber Demiurg ber beffern gnoftischen Syfteme ju bem Pleroma." Den Unterschied, welchen br. Beiße zwischen beffern und ichlechtern gnoftischen Spftemen zu machen fcheint, laffe ich ganz auf fich beruhen, in ber hauptfache aber halte ich die hier, nur nicht zuerft von Brn. Beiße, fondern fchon von mir felbit (man vgl. meine Schrift G. 39) ansgesprochene Unficht vom platonischen Beltschöpfer auch jest noch für die richtige. Der hauptpunkt aber, welcher hier hervorgehoben werden muß, ift, daß Gott, fofehr er nur ber lebendige Inbegriff ber Ideen und mit ber Idealwelt felbft Eins ju fenn icheint, boch auch wieder als ihr untergeordnet bargestellt wird. Denn was ift es ans bers, als eine Abhängigkeit von ben Ideen, wenn Gott fein Schöpfungswert nur fo vollbringen tann, bag er babei ftets auf die Ideen, als feine Urbilder, hinblidt (o Snulovoγός, πρός τὸ κατὰ ταὐτὰ ἔχον βλέπων ἀεὶ, τοιούτω τινὶ προσχρώμενος παραδείγματι, την ίδεαν αύτου και δύναμιν anteopateral. Tim. S. 28)? Da bie 3been an fich bas les bendige und thatige Princip find, fo ift, wie fie felbft als Deol atoioi personificirt werben (wie 3. 8. S. 31), in dem Beltschöpfer nur die nach außen gehende Birtfamteit ber Ideen personificirt, wegwegen auch Plato ba, wo er von ben allgemeinsten Principien fpricht, fie fo unterscheidet und bestimmt, daß manmicht fieht, wie neben ihnen noch ein Beltschöpfer als höchstes perfönliches Befen feine Stelle finden foll. Im auffallendsten ift bieß, wenn Plato nicht blos zwei Principien (wie G. 28: ro uev dn vonos μετά λόγου περιληπτόν αέι κατά ταύτά όν. τό δ' αύ δόξη · μετ' αίσθήσεως άλόγου δυξαστόν γιγνόμενον και άπολλύμεvov, ovrws de oddenore ov), fondern brei unterscheidet, wie er bieß am bestimmtesten ba thut, mo er auf den Beariff der Materie übergeht, Tim. G. 50 : bu o' ouv ro naούντι χρή γένη διανοηθήναι τριττά, τό μέν γιγνόμενον, τό δ' έν φ γίγνεται, τό δ' δθεν άφομοιούμενον φύεται

87 \*

τό γιγνόμενον καί δή και προςεικάσαι πρέπει το μέν δεχόμενον μητρί, τὸ δ' ὅθεν πατρί, τὴν δὲ μεταξύ τούτων priow export. Das Urbildliche ift von felbft auch bas Ur. wirtfame und fchöpferisch Thätige und es find fomit nur drei Principien, Geift und Materie und das durch den Bufam= mentritt von Geift und Materie Entstehende. Benn neben diefen Principien bei Plato nicht blos von einem petfönlis chen Beltichöpfer, fondern auch von einer Beltfeele, einer ψυχή und einem voüs in der ψυχή (Tim. S. 30) die Rede ift, fo ift leicht zu fehen, daß auch der Gegenfat von Seele und Körper nur ein anderer Ausbruck für das Berhältniß -bes Idealen und Realen ift: bas eigentlich belebende und beseelende Princip ift nur die Idee, und es ift daher immer nur eine Zweiheit, oder, nach einem andern Gesichtepuntte, eine Dreiheit von Principien, auf welche bas platonische Syftem zurückführt.

Alles dieß läßt fich nicht bestreiten, wenn man fich nur an die ftrenge Consequent ber Principien hält. Mie es aber überhaupt eine höchft einfeitige und oberflächliche Aus ficht wäre, wenn man ben platonischen Mythus nur für eine zufällige und willfürliche Form ber Darstellung halten wollte, fo gilt dieß insbesondere von der mythischen Darftellung bes Beltichöpfers. Soll ber Beltichöpfer übers haupt, wie ihn Plato darftellt, nur eine mythische Perfonification fenn, fo mache man ich vor allem flar, wie tief dieß nicht blos in die Darstellung, fondern in den gangen Gedankenzusammenhang des platonischen Timäus eingreift. Fällt der Beltschöpfer, oder, mas daffelbe ift, ber persönliche Gott, als bloße mythische Form hinweg, fo tann auch nicht mehr von einer Schöpfung als einem befondern Acte Gottes bie Rebe fenn, allein jene von Plato unterschiedenen Momente ber Beltentstehung tonnen fich nicht mehr gegen einander halten, fie lofen fich in das Eine auf, bas zulest noch bleibt, bas immanente Berhältniß ber Idee und ber Birklichkeit, welches als das an fich Seyende

## Rrkische Studien ub. d. Begriff d. Gnofis. 553

an die Stelle des Werbenden und Gewordenen tritt. Diefer abstracte Standpunkt ift der in den übrigen platonis fchen Schriften vorherrschende. Wenn nun Plato diefem Standpunkt im Timäus einen andern gegenüberstellt, fo ift ichon deßwegen anzunehmen, daß diefe wefentliche Berfchiedenheit auch ihren inneren Grund hat, und bag Plato auch bem Standpuntte ber concreteren Betrachtungsmeife, auf welchen er fich im Timäus stellt, feine immanente Bahr. heit zuzufchreiben haben wird. In der That tommt im . Timaus nur die mythische Betrachtungsweise, auf welche ja Plato auch in feinen übrigen Dialogen von ber bialets tischen und ftreug miffenschaftlichen immer wieder übergeht, zu ihrem vollen Rechte, und der platonische Beltschöpfer ift das nothwendige Mittelglied, das zwischen den bei= ben einander gegenüberstehenden platonischen Standpuntten, bem abstracten und concreten, in der Mitte fteht. Gehen wir vom Standpunkte des Mythus aus, fo ift der Beltschöpfer, wie ihn Plato darstellt, die nothwendige Form, in welche alle jene Götterwefen des mythischen Bolfsglaubens fich auflöfen, wenn fie auf ihren abfoluten Ausdruck gebracht werden. Die Dahrheit, die auch im Mythus enthalten ift, hat fich zu ihrer Freiheit entwickelt, und ihre mythische Form burchbrochen, wenn ber mythische Polytheismus in den Monotheismus übergeht, und bas amischen fo vielen einzelnen Göttermefen getheilte Gottes= bewußtfenn in ber ber Bernunft nothwendigen Idee bes Einen abfoluten, wenn auch noch mit menschlicher Perfonlichkeit gedachten, Gottes fich firirt. Auf ber andern Seite führt aber auch der Standpunkt der Idee auf die platoni= iche Vorstellung eines Beltschöpfers. Sieht man fich genöthigt, nicht blos bei dem immanenten, an fich sependen Berhältniffe der Idee und ber Birflichfeit ftehen zu bleiben, follen die Ideen in ihrer ichopferischen nach außen gehen= ben Birtfamfeit, bie Belt als eine gewordene, und bie Beltschöpfung als ein bestimmter göttlicher Act bargestellt

werben, fo tann bieg nur baburch geschehen, bag bie 3deen in bem Bemußtfenn eines perfönlichen Gottes, beffen höche fte Beisheit den Plan der werdenden Belt entwirft und beffen höchste Dacht den entworfenen Plan realifirt, zur lebendigen Einheit werben. Die Ideen find bas an fich Senende, mit fich Identische, Emige, Rothwendige; als fchöpferisch wirfende Mächte müffen fie felbst zum felbftbewußten Gubjecte werden. Go fteht der platonische Beltfchöpfer zwischen ber an fich fevenden urbildlichen 3dee und der empirischen Wirklichkeit, in welcher die 3dee als ihrem nachbilde fich reflectirt. Die Birklichkeit ift bas Gewordene und ftets im Berden Begriffene, die 3dee bas an fich Sepende, ben Uebergang aber vom Seyn zum Berden vermittelt der Beltichöpfer, welcher die Ideen als die Urbils ber in fich aufnimmt, und das Urbildliche an ihnen im Berte ber Schöpfung realifirt.

Ergibt fich hieraus, daß der platonische Beltschöpfer teine bloße mythische Form der Darftellung feyn tann, die nicht zugleich ihre innere immanente Babrheit hätte, fo muffen wir die tiefste Bedeutung der im Timäus gegebes nen Darstellung eben barin finden, bag fich bem Geifte Plato's eine Stufe bet religiöfen Entwidlung, welche die Religionsgeschichte in ber judischen Religion und ber ders felben eigenthümlichen 3dee des Beltschöpfers factisch reas liffrte, auf dem Bege der philosophischen Betrachtung als eine an fich nothwendige aufdrang. Bie das Judenthum zwischen bem auf der unterften Stufe ber religiöfen Entmids lung ftehenden heidenthume und dem Christenthume als ber abfoluten Religion, als die mittlere, beiden gleich verwandte, aber auch von beiden wesentlich verschiedene, Religionsform vermittelnd fteht, fo fteht der platonische Beltschöpfer auf der einen Seite über den tief unter ihm ftehenden Göttern des mythischen polytheiftischen Boltes glaubens, auf ber andern Seite aber auch unter ben 3dern, auf welche er als die nothwendigen urbildlichen Formen



# Rritische Studien ub. d. Begriff d. Gnofis. 555

feiner weltschöpferischen Thätigteit hinblickt. Eben dief ift nun auch bie wahre, tief begründete Berwandtschaft bes Platonismus und der Gnosis. Die Gnosis ist Religions-Philosophie, fofern fie fich das Bewußtfenn des Abfoluten an bem Positiven der hiftorisch gegebenen Religionen vermittelt. Auch Die platonische Philosophie ift ihrem innersten Befen nach nicht blos reine Speculation, fondern zugleich Religions=Philosophie : in der Bedeutung, welche Plato dem Mythus gibt, in der von ihm wiederholt ausgesprochenen Unerkennung, daß auch in die mythische Tradition Bahrheiten niedergelegt fepen, die die Philosophie wohl zu beachten habe, daß der Mythus überhaupt die bildlich verhülst lende Form für Ideen fen, die den wesentlichen Inhalt der Philosophie ausmachen, hat die platonische Philosophie von Anfang an auch ein positives Element in sich aufge= Rur auf diefem vom Positiven ausgehenden nommen. Bege tonnte fie auf die 3dee eines Beltschöpfers tommen, welcher zunächst zwar nur der mythischen Form der Dar= stellung anzugehören scheint, feine immanente Bahrheitaber eben darin hat, daß er felbst ein nothwendiges Dos ment ift, um bie Idee des Abfoluten für bas Bewußtfeyn zu vermitteln. Auf der einen Seite ift er ber nothwendige Träger der im Timäus gegebenen philosophischen Darftels lung, ein integrirender Bestandtheil derfelben, fo bag ohne ihn bas Ganze feine haltung verlieren würde, und ein mefentlich anderes werden müßte, auf der andern Seite aber hat er den an fich fevenden Ideen gegenüber gleichwohl nur eine untergeordnete Bedeutung, er ift nur bas Drgan, burch welches fich die schöpferische Macht der Ideen au= Bert, und insofern auch nur ein Moment, durch welches bas Abfolute ber Ideenwelt für bas Bewußtfeyn vermittelt wird. Nichts anders gehört aber fofehr zum eigent= lichen Befen der Gnofis'als diefes Neben = und Ineinan= derfenn zweier verschiedener, aber bei aller Berschieden= beit wefentlich zusammengehörender, Standpuntte. Auf

ber einen Seite macht fich bas Bewußtfeyn bes Abfoluten mit aller Macht geltend, auf der andern Seite liegt bas Pofitive als bas unmittelbar Gegebene, fich burch' fich felbft bem Bewußtfeyn Aufdringende. Dem Abfoluten ges genüber fann bas Positive nur bas Unmahre, Unmefente liche, Nichtige, fich durch fich felbft Bernichtende fenn, aber auch das Absolute könnte fich als das schlechthin Ueberwies gende, alles Beherrschende, nicht geltend machen, wenn ihm nicht das Positive als das Object gegenüberstände, an welchem es feine abfolute Macht offenbaren tann. Quch bas Abfolute ift daher in feiner abfoluten Unabhängigfeit im gemiffen Sinne wieder vom Positiven abhängig. Dies fes doppelte Berhältniß des Ubfoluten und Pofitiven läßt fich nur badurch ausgleichen, daß das Positive in ein immanentes Berhältniß zum Abfoluten gefest, oder felbft als ein Moment des Abfoluten aufgefaßt wird, bas zwar etwas wesentlich anderes als bas Absolute ift, aber ebens fo wefentlich auch mit bem Ubfoluten verbunden ift, wenn bas Abfolute feinen Begriff realifiren, und bas Bewußt= fenn des Abfoluten fich mit fich felbft vermitteln foll. In? feiner Einzelnheit und Endlichkeit für fich betrachtet, fteht es nur in einem negativen Berhältniffe zum Abfoluten, fo= fern es aber ein Moment des Ubfoluten ift, bas Abfolute nur an ihm ein für das Bewußtfeyn vermitteltes wird, ift es felbst die Boraussehung des Abfoluten. Qus biefem boppelten Gesichtspunkte muß baber auch ber-platonische Beltschöpfer betrachtet werden. Sagt man, er tonne feis neswegs einer und derfelbe mit der eigentlich höchsten Gotte heit fenn, mit der schöpferischen Ureinheit der Ideenwelt, tonne fich zu ihr nur wie ber Demiurg ber gnoftischen Sy= fteme zum Pleroma verhalten, fo ift bieß zwar allerdings wahr und richtig, aber nur auf einfeitige Beife: auch der Demiurg ber Gnostifer ist ja, fofern er von dem höchsten ` absoluten Gott unterschieden wird, deßwegen feine bloße leere Form, etwas an fich unwahres, sondern ein Dos

## Kritische Studien ub. d. Begriff d. Gnosis. 557

ment, das ber Geift nothwendig ichon hinter fich haben muß, wenn er aus feinem Unterschiede vom Abfoluten gur Einheit mit bemfelben zurücktehren foll. Sier ift alfo ber Puntt, wo Platonismus und Gnofis aufs innigfte in einander eingreifen: beide ftehen auf dem Standpuntte bes abfoluten Biffens, aber eben darum auch eines folchen Biffens, bas fich ber nothwendigen Momente feiner Bermittlung bewußt fenn will. Ebenfo leicht ift aber auch zu feben, wie fie von dem Puntte aus, in welchem fie fich berühren, fich trennen und bivergiren. Der Demiurg steht im Platonismus dem Absoluten, der Ideenwelt, ungleich näher, als in irgend einem gnostischen Systeme, er ift bas lebendige Bewußtfeyn ber an fich fependen Ideen, ohne daß zwischen Die Ideen und fein Bewußtfeyn von ihnen irgend etwas Regatives dazwischentritt. Sierin liegt die wesentliche. Differenz zwischen bem Platonismus und Gnofticismus, wie ich dieselbe schon in meiner Schrift S. 40. bezeichnet-Die Welt wird im Platonismus als das vollfomhabe. menfte Bert des volltommenften Schöpfers betrachtet, als ein Abbild ber Ideen, in welchen fich die ganze Bollfom= menheit des Urbilds reflectirt. Der Gnofticismus dagegen will in ben tiefften Grund ber Bermittlung eindringen ; mas nicht bas Abfolute felbft ift, foll als Moment Des Abfolu= ten zugleich in ber ganzen Beite feines Unterschieds vom Abfoluten fich herausstellen, es foll zum völligen Bruche zwischen der Idealwelt und ber Realwelt, bem Urbild und bem Abbilde kommen. Daher mußte auch bas Band, bas ben Beltschöpfer in-der Identität mit dem Abfoluten erhalten will, fo viel möglich gelöft werden. Der Demiurg ber gnoftischen Systeme ift ein Befen weit untergeord= neterer Urt, als ber platonische, welcher die Schöpfung ber materiellen Welt den untergeordneten Göttern, welche felbst geschaffene Befen find, deßwegen überläßt, weil fie, von ihm geschaffen, bie zur Bolltommenheit ber Belt ge= hörende Einheit des Sterblichen und Unsterblichen nicht

darstellen würde a). Bie aber gleichwohl auch schon im platonischen Deminrg die Möglichkeit des Uebergangs zum gnostischen sich wahrnehmen läßt, ist schon bemerkt wors den. Dieser Uebergang realisirt sich, sobald auch dem De= miurg die göttlichen Ideen, auf welche er bei seiner schöpfes rischen Thätigkeit hindlickt, sich nur in einem unvolltoms menen Refter darstellen.

3wischen dem Platonismus und der Gnosis liegt die alerandrinisch = jubische Religions = Philosophie. Die Un= bestimmtheit, mit welcher gr. Beiße über biefen Bufam= menhang fich vernehmen läßt, zeigt deutlich, wie fehr ihm hier ber flare Begriff fehlt. Da ihm ber ganze Begriff ber. Gnosis am Demiurg hängt (man vgl. S. 190 f.), fo geht ihm, indem er den platonischen Demiurg nicht in derfelben Gestalt bei Philo wiederfinden tann, der Faben geschicht= licher Continuität gang verloren, und er tann fich in bas Berhältniß Philo's fowohl zum Platonismus als zur Gnofis nicht zurechtfinden. hätte er biefe Berhältniffe tiefer und richtiger durchschaut, fo hätte er den platonischen Demiurg boch wenigstens in dem alerandrinischen Logos, welcher ebensofehr der Träger und lebendige Inbegriff der Ideal= welt als der Schöpfer der Realwelt ift, wiedererfennen müffen. Allein auch nicht einmal baran hat er, ber boch Die Bedeutung diefer Continuität in ihre richtigen Grenzen fo gut jurudjuführen weiß, auch nur mit einer Undeutung erinnert. Dagegen fpricht er von Bermandtichaftszügen, bie leicht burch Ueberlieferung aus einem ältern fpeculativen Syftem in die Gnofis übergegangen, und von einer Uebers lieferung, welche gleichwohl gemiffe allgemeine Grunds ideen im Bewußtfeyn erhalten und fortgepflanzt habe, auf

a) Man vgl. bie Unrede bes Demiurg an bie deol dewr Tim. G. 41: θνητά έτι γένη λοιπά τοί άγέννητα τούτων ούν μη γενομένων ουζανός άτελης έσται τά γάς απαντα έν αύτῷ γενη ζώων ούχ έξει, δεῖ δέ, εἰ μέλλει τέλεος ίκανῶς εἶναι δἰ έμοῦ δὲ ταῦτα γενόμενα καὶ βίου μετασχόντα θεοῖς ἰσάζοις ἅν.

### Kritische Studien ub. d. Begriff d. Gnosis. 559

eine Beife, welche bezweifeln läßt, ob er felbft bebachte, was hiemit eigentlich gefagt feyn foll. Die hauptfache ift jedoch auch hier die Beziehung ber Gnofis auf den Begriff Der Religions-Philosophie, wie Diefer Begriff fomohl durch bie 3dee des Absoluten, als durch das Positive ber hiftos rifch gegebenen Religionen bestimmt wird. Geht man von biefem Begriffe aus, fo fieht man fogleich, auf welchem mabren Grunde die fo unleugbar nahe Bermandtichaft ber Snofis mit ber alerandrinisch = judischen Religions = Philofophie beruht. Auf der einen Geite war diefer Religionss Philofophie bie 3dee bes Abfoluten, des höchften über alles erhabenen abfoluten Gottes, auf eine fehr lebendige Beife jum Bewußtfenn getommen. Degwegen fuchte fie diefe 3Dee unter verschiedenen Gesichtspuntten aufzufaffen, und burch eine Reihe von Begriffen derfelben fich zu bemächtis gen, die zwar nur verschiedene Eigenschaften des Ginen Gottes ausdrücken follten , zugleich aber auch eine gemiffe eigene perfönliche Subfiftenz zu erhalten ichienen, auf biefelbe Beife, wie wir dieß bei den Gnoftifern finden. Auf ber andern Seite aber mußte die fo gewonnene und festge= haltene 3dee des Abfoluten mit dem Positiven der Religion, an welche diefe Alerandriner als Juden gewiefen waren, in Uebereinstimmung gebracht werden. Dieg konnte nur badurch geschehen, daß diefes Positive felbst ein Dos ment ber Bermittlung murbe, um bie 3dee bes Abfoluten zum Bewußtfeyn zu bringen, und für bas Bewußtfeyn zu Jedes vermittelnde Moment aber hat zwei Seifiriren. ten. Auf der einen Seite tritt es, für fich betrachtet, in feinem Unterschiede vom Abfoluten hervor, auf der andern liegt es auf dem Bege zum Abfoluten, als ein Moment, welches das Absolute felbst zu feiner Borausfegung hat. Dieje beiden Geiten liegen auch an bem Positiven, an welches fich die alerandrinisch = judische Religions=Philosophie hielt, flar vor Augen. Indem man den Buchstaben bes A. T. preisgab, gab man eben damit das Unwahre und

Inabäguate ber alttestamentlichen Religion in ihrer Bezies hung auf bie 3dee des Abfoluten zu, indem man aber ben Buchstaben durch die Allegorie zu vergeistigen und für die Idee durchsichtig zu machen suchte, ihn fogar als die nothe wendige hulle betrachtete, in welche fich die 3dee einschlies fen mußte, um einst wieder aus ihrer Berbuntlung hervors zutreten, wurde jenes Positive felbst wieder ein Moment bes Abfoluten, und zwar ein folches, bas ben Gegenfaß des Positiven und Absoluten, nachdem er faum hervorge= treten, sogleich wieder verdect und ausgleicht. Der Ges gensatz foll also auch hier nicht zu feinem vollen Rechte kommen und in feine ganze Beite auseinandergehen. Daher ift das Judenthum, fo unvollkommen fein Buch= ] stabe ift, boch zugleich wieder die absolute Religion, und ber Beltschöpfer ber mit dem höchsten Gott identische Lo= goð. Allein eine folche Form der Religions - Philosophie, in welcher die Idee des Absoluten die Momente ihrer Bers mittlung in der ganzen Beite des Unterschieds fich gegens überstellt, um fie aus biefem Unterschiede mit einem um fo fräftigern Bewußtseyn der Einheit wieder zu fich zu erhe= ben, barf man aus gutem Grunde überhaupt in ber vorchriftlichen Zeit nicht fuchen, ba die 3dee ber Erlöfung und Berföhnung, und das, was fie zu ihrer Boraussegung hat, ber wahre Begriff der Sünde und ber Regativität alles deffen, mas nicht durch die Erlöfung aus dem Richt= feyn in bas Seyn erhoben worden ift, erft mit dem Chris ftenthume zum Bewußtfeyn tommen fonnte. Bon welchem Puntte aber diefer weitere Fortschritt zur eigentlichen Gnofis ausgehen mußte, und wie überhaupt dieje ichon im Platonismus beginnende, von den Alerandrinern weiter fortgeführte, endlich in die chriftliche Snofis übergehende Religions = Philosophie zwar überall denfelben Grundcha= rafter beibehält, ber Unterschied ber Fortentwicklung aber barin besteht, daß immer neue Momente aufgenommen werben, und fowohl der Gegensats als die Ausgleichung

# Kritische Studien ub. d. Begriff d. Gnosis. 561

beffelben immer tiefer geht, follte nach allem Bisherigen feiner weitern Erläuterung mehr bedürfen. Es ift baher allerdings eine vergebliche Mühe, mit grn. Beiße nach den Anfängen und der geschichtlichen Continuität der Gnos fis fich ba umzusehen, wo man nur reine speculative Phis losophie vor sich hat, oder wenigstens vor sich zu haben glaubt. hat man aber vor allem zwischen Philosophie und Religions - Philosophie richtig unterschieden, und als Res ligions=Philosophie diejenige Philosophie erkannt, die vom Begriffe der Religion ausgehend, ihre hauptaufgabe darin hat, das Positive der historisch gegebenen Religionen an Die Idee des Absoluten zu halten, um von ihnen zur abs foluten Religion fortzugehen, fo läßt fich gewiß auf dies fem Bege ber genetische Begriff ber Gnofis fo flar und eins fach darlegen, als fich überhaupt eine Erscheinung Diefer Art genetisch erflären läßt.

Sr. Beiße fagt uns auch, mas bie Gnoffs ift, wenn fie weder Religions-Philosophie noch Philosophie ift. Sie ift Mystif und Theosophie, und er ift daher gang damit zufrieden, daß ich bie Gnoftiter mit einem 3. Bohme gus fammengestellt habe. Das Bichtigste, womit Sr. Beiße feine politive Anficht von ber Gnofis begründet, enthals ten folgende Sate: Die gnoftischen Mythen feyen nicht, wie fie es feyn mußten, wenn ihnen in eigentlichem Sinne fpeculativer Charafter zugeschrieben wergen follte, felbfts bewußte bildliche Ausdrucksformen, Symbole ober Alles gorien für Begriffe und Lehrfäße, die von ihren Urhebern auch unabhängig von jener Einfleidung in der reinen Form bes Gebantens gefaßt wurden oder gefaßt werben fonnten. Es fepen gleich den Gestalten der vorchriftlichen Mythos logie unwillfürliche nothwendige Ausbrucksformen für ein Solches, wofür die wiffenschaftliche Speculation noch teis nen Ausdruck gehabt habe, phantastifch religiofe Unschaus ungen, wie bei dem Myftiter 3. Böhme, beffen paracelffe fche Terminologie ihren Urfprung offenbar nicht in felbft-

Das Motiv jur Erfindung bewußter Mlegorie habe. jener Mythen fey nicht wiffenschaftliches Denten gewes fen, nicht der Entwicklungstrieb der fpeculativen 3dee als folcher, fondern ein wesentlich von ethischen Intereffen burchdrungenes religiöfes Schauen. Die Bahrheiten, welche auf folchem Bege erschaut werden, fepen oft bie tiefs ften und erhabenften, aber bie concrete Gedankengestals tung und bie Form bes Ausbrucks fen bei aller Myftit nothwendig mehr oder weniger eine wilde, ungebildete und unwahre (G. 204 f.). Die Gnofis mare fomit, uns geachtet ihres nicht eigentlich speculativen Charafters, doch auch wieder Speculation, nur nicht gerade in speculativer Form. Auf die Form täme es alfo an. Die Form ift nach hrn. Weiße mythisch. Die Gnofis ift' daher nicht blos mys ftisch, sondern auch mythisch. Mit welchem Rechte werden aber biefe beiden Begriffe, fo gleichlautend fie find, auch als gleichbedeutend genommen? Nicht jeder Mythus ift als folcher auch mystisch, fondern ein Mythus wird erft mys ftifch, wenn er als Form für einen Inhalt dienen foll, welcher urfprünglich entweder gar nicht in ihm lag, ober wenigstens nicht mit einem folchen Uebergewichte ber 3dee bervortrat. Das Muftifche theilt zwar mit dem Muthifchen die finnlich anschauliche Form, je mehr aber zum Befen bes Muftis fchen eine Ueberfülle bes Inhalts gehört, eine übermiegende Ibee, die gleichwohl zugleich an eine gegebene finnliche Form mit aller Macht fich anflammert, befto größer ift bie 3n= congruenz zwischen Idee und Form, die in einem folchen Grade an fich nicht zum Begriffe bes Mythus gehört, wenngleich der Mythus fie auch unter fich begreifen muß. Bas wir daher hier in Beziehung auf die Gnofis zunächft fefts zuhalten haben, mare nur dieß, daß es zu ihrem Charafter gehört, ihren Inhalt in finnlich anschauliche Formen nieberzulegen, in welchen Form und Idee in einem fehr auffallenden Migverhältniffe mit einander fteben. Dieß tommt aber teineswegs in Biderfpruch mit ber Borausfebung,

#### Kritische Studien ub. d. Begriff d. Gnosis. 563

daß die Gnofis speculative Ideen zum Inhalte hat, nur bie Form ift nicht rein'speculativ, an fich aber liegt gar nichts Bidersprechendes barin, bag es einen speculativen Inhalt auch in einer nicht speculativen Form gibt. Schon in Diefer hinsicht ift es unbegründet, wenn br. Beiße meine Begriffsbestimmung der Gnofis, daß fie Philosophie und zwar Religions = Philosophie fey, dadurch widerlegen will, baß er ihr bie Behauptung entgegenstellt, fie fen Myftit Sie gilt zunächst in jedem Kalle nur oder Theosophie. von der Form, nicht vom Inhalte, aber auch die Form felbft, führt nicht auch fie, näher betrachtet, uns wieder auf den Begriff der Religions = Philosophie zurück? Woher hat benn die Gnofis, woher die Mystit die finnlich anschaulis chen, bildlichen Formen, in welche fie fo inhaltsichwere Ideen niederlegt? Sie find offenbar nicht blos etwas ans ber Luft gegriffenes und willfürlich erfundenes, fondern wenigstens größtentheils aus der religiöfen Tradition genommen, aus der Sphäre derfelben politiven Religionen, bie fich uns bisher als ein fo mefentliches Moment in dem Begriffe der Gnofis gezeigt haben. Die fie im Ganzen die Formen find, durch welche der Begriff der Religion gur abfoluten Religion fich hindurchbewegt, fo geben fie auch im Einzelnen die bildlichen Formen, die zur Darftellung ber religiöfen Ideen dienen. Es ließe fich dieß leicht in eis nem weiten Umfange nachweisen, es fällt aber auch ichon an den nächsten Beispielen, die fich darbieten, in die Augen. Gnoftische Befen, wie bie Sophia= Achamoth, ber Demiurg, werde er Archon, Jaldabaoth, oder wie fonft genannt, Christus, ber Soter, ferner Meonen, wie die der Balentiniauer, ber Rus ober der Monogenes, bie Aletheia, ber Logos, Die Zoë, Der Anthropos, Die Ettlefia, folche und andere Befen weisen boch deutlich genug auf die Quelle zurud, aus welcher fie genommen find. Andere, beren namen und Begriff fich nicht ebenso unmittelbar nachweisen läßt, stellen fich von felbst als eine bloße Er-

1,

÷

.tr

1Å

5

n. N

zi

1

J.

ä

Ś

1

à

h

ż

position von andern bar, wie 3. B. ber Neon Rus nur eine andere Form des Logos ift, ber Neon Stauros zwar mit diefem namen auf das Symbol bes Rreuzes hinweift, in ben andern Ramen aber, bie ihm gegeben werden, als Θρος, Λυτρωτής, Καρπιστής, Οροθέτης, Μεταγωγεύς, nur verschiedene Mertmale beffelben Grundbegriffs an fich barlegt. Die Urt und Beife, wie diefe und die mit ihnen in Eine Reihe zufammengehörenden Befen in den gnoftis schen Systemen handelnd erscheinen, tann man mythisch nennen und fpricht baber infofern mit Recht von gnoftischen Mythen. Dabei ift jedoch ichon dieß nicht zu überfehen, daß Dieses Mythische, Bildliche, nicht in allen gnoftischen Sys ftemen auf gleiche Beise fich findet, fondern nur in ben Syftemen der ersten Rlaffe. Das marcionitische Syftem hat teine gnostische Mythen, wie bas valentinianische. Sest man baher bas Befen ber Gnosis in bas Mythische ober Mystische in dem angegebenen Sinne, fo paßt diefe Bestimmung in keinem Falle auf die Gnosis in ihrem gans gen Umfange. Die hauptfrage aber, die in Beziehung auf bas Mythische ber Gnosis hier noch entsteht, ift, ob ben Gnoftifern Bild und Idee völlig zusammenfiel, ober ob fie Beides fo unterschieden, daß fie fich ber ideellen Bebeutung, bie bas Bild als folches haben follte, bemußt waren? fr. Beiße leugnet bas Lettere, ich behaupte es, und zwar fcon aus dem Grunde, weil fo manche gnoftifche Befen biefer Urt mit ben ihnen zugeschriebenen mythischen Sands lungen eine offenbare Personification abstracter Begriffe find, wobei man es fich bemnach nicht anders benten fann, als daß der Begriff, die speculative Idee, voranging, und bie bildliche mythische Form erst hinzukam. Man nehme z. B. die gnoftischen Befen Bythus, Ennoia, Sige, was brücken fie anders aus, als ben Begriff bes abfoluten, uns ergründlichen, in ber tiefften Stille des Gedankens in fich verschloffenen Befens? Sier geht boch beutlich genug der Begriff voran, und bie bildliche Form entstand erst das

# Rritische Studien ub. d. Begriff d. Gnofis. 565

burch, bag Bythus und Ennoia ober Sige als Neonen perfonificirt wurden. Die läßt fich die Genefis eines Befens, wie der anoftische horos ift, mit der ihm zugeschriebenen, feinem Namen fo genau entfprechenden eigenthümlichen Thäs tigkeit anders benten, als von bem Begriffe aus, welchen fein name ausbrückt? Benn bie Gnoftiter fo oft die ende liche felige Bereinigung der Sophia - Achamoth mit Chris fus und ber geiftigen Naturen mit ben Engeln als eine Bermählung von Braut und Bräutigam und bas Dleroma felbst als ein Brautgemach barftellten, follten fie bieg ans bers als bildlich verstanden haben? Ja, wie ließe sich überhaupt ber fo tief speculative Inhalt ber guoftischen Systeme, und besonders ber mit fo großer Consequenz burch bas Ganze fich hindurchziehende Bufammenhang ber fpeculativen 3been, die auf fo manchen Puntten fo flar hervortreten, wie ließe fich bieg begreifen, wenn fie nicht mit Ubficht und Bewußtfeyn in die bildlichen Formen, in welchen fie uns erscheinen, niedergelegt, fondern nur aus fällig in eine folche Berbindung mit ihnen gefommen mäs ren? Dann erft wären diefe Spfteme eine völlig räthfelhafte Erscheinung, ein Spiel des Jufalls, wie sich taum ein ähnliches benten läßt. Bollte alfo fr. Beiße meiner Anficht widersprechen, fo hätte er vor allem nachweifen follen, daß die speculativen Ideen, die ich aus den gnos ftischen Systemen entwickelt habe, nicht wirklich in ihnen enthalten find. Allein barauf ift er eben fo wenig einges gangen, als auf eine Burdigung bes Abschnittes meiner Schrift, in welchem ich die symbolisch = mythische und alles gorische Form der gnoftischen Systeme der erften Rlaffe (benn nur von diefen fann hier eigentlich die Rebe feyn) zum Gegenstand einer eigenen Untersuchung gemacht habe. Ich febe baber durchaus feinen Grund, von ber Ausicht abzugehen, daß, wenn fich auch, der Ratur der Sache nach, nicht bestimmen läßt, mit welchem Grade ber Deutlichteit den Gnoftitern der Unterschied der 3dee und der Theol. Stud. Jahrg. 1887.

Form zum Bewußtfeyn gefommen ift, bewungeachtet bas ächt Speculative in ihren Systemen, und fomit auch bie bildliche Beziehung ber Form zu bemfelben teineswegs fo fehr außerhalb ber Sphare ihres Bewußtfenns gelegen fenn tonne, wie fr. Beiße behanptet. Auch bei Plato hat der Mythus nicht die Absichtslosigfeit, die Sr. Weiße nach ber G. 204. gemachten Bemertung vorauszusepen fcheint. Benn, wie fr. Beiße felbit bemertt (S. 201), nach Plato's ausbrücklicher Erklärung von den Mythenteine encornun, fondern nur Soza oder mloris stattfand, fo erhellt ja gerade hieraus, daß fich Plato fetbit der blos untergeordneten, fomit, der speculativen 3dee gegenüber, · blos bildlichen Bedeutung der Mythen gar mohl bewußt war. Ja, felbst von J. Böhme's Mystif würde man fich eine unrichtige Borftellung machen, wenn man glauben wollte, er fen in phantastisch religiöfe Unschauungen fo bes wußtlos versunten gemefen, bag nicht auch bei ihm bie fpeculative Idee das eigentlich bewegende Princip war. Der Grundgedante, auf welchem fein ganzes Syftem beruht, daß es ohne eine Dualität der Principien, die felbit wieder in einem höheren Eins fenn müffen, (bem Begriffe, deffen Momente die Principien find), teine Bewegung, tein Leben, teine Ertenntniß gebe, ift ein acht fpeculatis ves Princip, und wenn er felbft fo oft erinnert, daß man von göttlichen Dingen nur auf creatürliche bildliche Beife reden tonne, fo war auch ihm die Unterscheidung zwischen Idee und Bild, fo fehr auch beide nach bem Charafter ber bei ihm vorherrichenden poetischen Anfchauungemeife zus fammenzufließen icheinen, nicht durchaus fremd. Bas man fich im Gegensate zu den speculativen Ideen unter ben ethis fchen Intereffen, die fein religiöfes Schauen burchbrungen haben (G. 205), denten folle, vermag ich wenigstens nicht Uns allem biefen möchte fich daher hinlänge einzusehen. lich ergeben, daß die ber Gnofis eigene Form, nenne man fle mythifch ober myftisch, mit bem Charakter, welchen

### Kritische Studien ub. b. Begriff d. Gnosis. 567

fie als speculative Philosophie ober bestimmter als Relis aions - Ohilosophie 'hat, nicht nur in keinem Miderfpruche fteht, fondern vielmehr fogar in bemfelben begründet ift. Bum Beweise, wie wenig bas Gine bas Ans bere ausschließt, erinnere ich nur noch an Eins. hr. Beiße ift fo billig, als ein Berdienst meiner Darstellung anzuertennen, daß fie nach der einen Seite hin die auffals lende Berwandtichaft ber Böhme'ichen Myftif zur neueften Philosophie und nach der andern Seite hin ihre Berwandtfchaft zur alten Gnofis auf bas Dentlichfte und Lebendigfte veranschaulicht habe (G. 216). Belchen innern Bufammenhang hätte aber biefer von der alten Gnoffs bis zur Philosophie ber neuesten Zeit geschichtlich sich hinzies bende Kaben, welchen Grund bie auch von brn. Beiße zugegebene Analogie und Geiftes-Derwandtichaft ber neues ften Philosophie zur Gnosis und Myftit, wenn beide fo heterogene Erscheinungen wären, wie br. Beiße fonft überall in feiner Recension behauptet, wie hatten biefelben 3been, welche ben wesentlichen Inhalt ber alten Gnofis, ober, wie hr. Beiße vorzieht, ber gesammten christlichen Muftif, ausmachen, in der neuesten Philosophie, in den Syftemen Schelling's und Segel's, jum fpeculativen Durchs bruche kommen können, wenn fie nicht von Anfang an fpeculative 3deen gewefen wären? Sind beide wefentlich vers mandt und boch auch wieder verschieden, fo tann ber Uns terschied nur in ber Form liegen. Die Form ift es also, mas Die alte Gnofis specifisch zu demjenigen macht, was fie ift; an fich, ober bem Inhaltenach, ift fie, mas die neuefte Philos fophie ift; nun ift bie neueste Philosophie, soweit fie hier in Betracht fommt, wie nicht geleugnet werben fann, am wes nigsten in Beziehung auf die Segel'sche, die sich felbft fo nennt, Religions = Philosophie, also muß auch die alte Gnofis, wenn wir ihren Begriff richtig auffaffen wollen, unter benfelben Gesichtepuntt gestellt werben.

Durch bas Bisberige ift ber britte noch übrige haupt-

**38** \*

punkt fchon erledigt, ber Vorwurf, bag ich auf ber einen Seite das Gebiet der Gnosis ebenso ungebührlich erweis tert, als auf der andern willfürlich beschränkt habe. Der Bormurf der ungebührlichen Erweiterung bezieht fich dars auf, bag ich auch bas pfeudoclementinische System und das Spftem bes Clemens von Alerandrien und mas bie neueste Zeit betrifft, auch die Schleiermacher'iche Glaus benslehre in ben Rreis meiner Darftellung gezogen habe. In Anfehung ber beiden erften Syfteme äußert gr. Beiße fein Befremden darüber, daß ich mehr, als in der Birflichteit der Fall gewesen, mit der Polemit gegen die Gnofis bie Gnofis felbit auf gleichen Boden gestellt habe, nämlich auf ben Boden bes reflectirenden Dentens, weshalb gefches hen fen, daß zwei ber entschiedensten Gegner der Gnofis, ber falfche römische und ber alerandrinische Clemens, mir unter ben händen ber eine geradehin, ber andere wenigstens nach einer Seite bin zu Gnoftitern werben. Berden fie benn aber nur unter meinen händen ju Gnoftifern? Zeigt benn nicht die ganze Darstellung diefer beiden Systeme, daß fie fich in dem Kreise berfelben Ideen, wie die übrigen guoftie fchen, bewegen? Aus dem Inhalt und Charafter diefer Systeme hatte alfo fr. Beiße ben Beweis führen follen, baß fie mit ber Gnofis nichts gemein haben, und diefer Bes weis hätte ihm gar nicht schwer fallen follen, ba boch ge= wiß ein Syftem, bas tein gnoftifches ift, nicht blos fo uns ter ber hand zu einem gnostischen gestempelt werden tann. Daß die genannten beiden Clemens fehr entschiedene Gegner ber Gnofis find, ift wenigstens ein febr unzureichens ber Beweis für die Behanptung, daß ihre Systeme nicht unter ben Begriff ber Gnofis gehören, ba jedermann weiß, daß bei einer fo großen Berschiedenheit der Formen, wie fich uns in der Gnofis darstellt, eine Form fehr leicht mit einer andern in Conflict fommen tann. Ein solcher Cons flict hebt aber bas Gemeinfame nicht auf. Ift alfo nur biefes richtig aufgefaßt, wie ich es in bem von Brn. Beiße

### Kritische Studien ub. d. Begriff d. Gnofis. 569

beftrittenen, von mir aber aufs neue begründeten Begriffe ber Religions = Philosophie aufgefaßt zu haben glanbe, fo fallt die gange Einrede von felbft weg. Um denfelben Begriff handelt es fich in Betreff der Schleiermacher'schen Glaubenslehre. Da hr. Beiße mit mir gerade barin ein= verstanden ift, daß die Schleiermacher'sche Glaubenslehre ihrem innerften Grunde nach Religions-Philosophie fen (mas einem andern Beurtheiler meiner Schrift in dem Rheinwald'schen Repertorium noch immer, feltfam genug, ber hauptanftoß ift), fo halte ich jedes weltere Bort hierüber um fo mehr für überflüffig. Einer willfürlichen Befchräntung des Gebietes ber Gnofis wird meine Darstellung auf ber andern Seite beschuldigt, weil ich nicht nur bas Sys ftem bes Drigenes übergangen; fondern auch in ber ge= fammten Reihe ber chriftlichen Mystiter von Dionpfius Areopagita und Scotus Erigena an, oder wenigstens der beutschen Mystifer von Runsbroech, Tauler und Sufo an bis herab auf Franz von Baader und Friedrich von Meyer nur mit dem einzigen J. Böhme eine Ausnahme gemacht habe. Bas ben Drigenes betrifft, fo weiß ich in der That auch jest noch nicht, was fein Spftem neben bem bes Clemens für den 3wed meiner Darstellung besonders Eigenthums liches haben foll, und wenn Sr. Beiße fagt, es wäre in biefem Bufammenhange unter andern von besonderm Intereffe gewesen, die origenistische mit der gnostischen fo nahe, ungleich näher als die clementinische von yvoois und nlorig, fich berührende Unterscheidung von nvevparinol, workol und oageneol in Erwägung gezogen und mit jener verglichen zu fehen, fo muß ich mich nur wundern, wie, fobald es ben Biderfpruch gegen mich gilt, alles in ber nächften Berührung mit ber Gnofis fteht, und auch bas Unbedeutende ein besonderes Intereffe erhält. Jene Myftis fer aber habe ich beswegen übergangen, weil nicht jede Muftit Religions=Philosophie ift, fondern nur eine folche, welche speculative, in ihrem innern Busammenhange bas

Bewußtfeyn bes Abfoluten an bem Positiven ber Reliaion` vermittelnde, 3deen ju ihrer Grundlage hat. Bei welchem jener ältern Myftifer läßt fich ein fpeculatives Princip, wie bas Böhme'sche ift, nachweifen? Da nun meine Ubficht ohnebieg nicht war, jeder Einzelnheit nachzugeben, fondern nur ben Entwicklungsgang im Großen und bie vorzuges weife charakteristischen Gestalten in's Huge zu faffen, fo weiß ich in ber That feinen Andern, welchen ich neben 3. Böhme zum Repräfentanten ber ber alten Gnofis vermandten Religions = Philosophie jener Zeit hatte machen follen. Ift man alfo nur fo billig, ben Begriff der Relis gions = Dhilosophie, wie ich ihn mit gutem Grunde bestim= men zu muffen glaube, festzuhalten, fo hat meine Darftels lung ihre bestimmte Abgrenzung, und innerhalb ihrer Grenzen ihre innere, durch den Begriff, welcher ihr ju Grunde liegt, bestimmte, Bewegung a).

a) Nur bieß könnte man gegen bie Bestimmung bes Gebietes, innerhalb beffen fich meine Darftellung bewegt, einwenden: Wenn ich ben Begriff ber Gnofis auf ben Begriff ber Religions = Philofophie zurudfuhre, fo muffe ich bas Befentliche ber Gnofis auch als bas Befentliche ber Religions - Philosophie betrachten, aber eben begwegen burfe in einer Geschichte ber Gnofis auch teine wichtigere Erscheinung ber Geschichte ber Religions = Philosophie fehlen; mit welchem Rechte ich alfo Bolf's Theologia naturalis übergangen habe? hierauf erwidere ich, bag ich allerdings eine Religions = Philosophie, welche, wie diefe naturliche Theolos gie, bas Raturliche bem Uebernaturlichen abfolut entgegensest, fo baß beide fich nur als ein ftarrer Gegensatz zu einander verhalten, nicht aber als Momente eines burch fie fich mit fich felbft vermittelnden und lebendig fortbewegenden Begriffs genommen werben tonnen, nicht unter ben wahren ober engern Begriff ber Religions = Philosophie subsumiren kann, sonbern nur unter ben weitern, welcher basjenige unter fich befast, was nicht fowohl ber Speculation als vielmehr nur ber Berftandes = Reflerion angehort, und eine miffenschaftliche Ausbildung ber Reli= gions = Philosophie nur vorbereitet. - Benn fr. Beiße S. 216 meine Darftellung ber Schelling'fchen Ratur - Philosophie einen blopen Auszug aus ber Schelling'fchen Abbanblung über bie Frei-

# Rritische Studien ub. d. Begriff d. Gnofis. 571

Rach allem Bisherigen wird nun die Frage nicht zu früh tommen, was brn. Deiße's eigene pofitive Anficht von bem Befen ber Gnofis ift. Ber mit Recht einen fehr' ftrengen Maßstab ber Kritit an Undere anlegt, muß auch positiv darlegen, baß fein Wiffen das beffere ift. Borin besteht nun aber dieß bei frn. Prof. Beiße? Dag er die Gnofis als Myftit und Theofophie bezeichnet, haben wir fchon gesehen, zugleich aber auch, wie einseitig diefe Bee zeichnung ift. herr Beiße scheint felbft bieg nicht gerade als den hauptbegriff der Gnofis anzusehen, ba er viele mehr als das Gemeinfame und bas von andern fie Unterfcheidende aller in jenem eigentlichen Sinne gnoftisch genannter Syfteme bei unbefangener, d. h. bei nicht von zu= vor gefaßten Principien ausgehender, fondern bas Drincip der Unterscheidung erst fuchender, Betrachtung zunächst und vor allem andern uns dieß entgegentreten läßt : Die Trennung des Begriffs ber Beltschöpfung und des Beltfchöpfers von der 3dee der Gottheit. Diefes Rriterium fey das einzig wesentliche, welches den Kirchenvätern bei der Busammenfaffung jener haretiter unter ben Begriff bes Gnofticismus habe vorschweben tonnen, mas zur Evidenz badurch erhoben werbe, daß bas marcionitische Suftem bei feiner übrigen großen und burchgängigen Abweichung in allen hauptartifeln der Lehre burchaus nur bieß Gemein=

heit nennt, so hätte er doch babei auch bebenken sollen, daß ich, wie jeder sieht, nicht blos einen Auszug, sondern auch eine Beurtheilung gebe, und das für meinen 3weck Ausgehobene unter bestimmte Geschictspunkte stelle. Ebenso kann ich in demjenigen, was S. 218 zu Gunsten Hegel's gegen meinen Begriff vom heidenthum als Naturreligion gesagt wird, nur eine aus kritischem Eifer gemachte Bemerkung sehen, um mir auch noch in Beziehung auf meine Symbolik und Mythologie "eine einseitig befangene Ansicht," ohne Angabe der Gründe, Schuld zu geben. Dagegen bezeuge ich Hrn. Weiße für die wohlwollende Ausnahme meiner Darstellung und Aritik der Hegel'schen Religions-Philosoweichen aufrichtigen Dank.

fchaftliche habe. Do bie Rirchenväter von biefen garetitern in Baufch und Bogen fprechen, fey immer bieg ber haupts punft, wie Sr. Beiße fogar auch burch eine aus dem Eingange bes zweiten Buchs von Irenäus contra haereses cifirteStelle barguthun versucht. Die fann aber herr Beiße ber Meinung fenn, bas, mas uns bei ben Rirchenvätern als bas Nächfte und am meisten auf der Dberfläche Liegende entgegentrete, gebe uns ebendeßwegen auch den mahren innern Begriff der Gnos fis? Rann es etwas äußerlicheres geben, als ein folches in Baufch und Bogen Sprechen zum wefentlichften Mert= male feiner Begriffsbestimmung ju machen? Und bas thut berfelbe Recensent, welcher fo viele Urfache zu haben alaubt, im Gegenfaße gegen meine Darftellung wiederholt auf eine nicht blos äußerliche Betrachtung zu dringen (man veral. z. B. G. 197), und an eine Rlasifification ber verschiedenen Systeme ber Gnofis felbst die Anforderung macht (S. 209), daß sie nicht blos eine äußerliche-fey, fonbern' "eine immanente Selbstzerlegung bes Begriffs ber Gnofis in feine Unterschiede." Gine folche Rlaffification ift schlechthin unmöglich, wenn man recht absichtlich von dem innerlich Unterscheidenden hinmegsieht und fich blos an bas nach außen hin liegende Gemeinsame halten will. Die wahre Begriffsbestimmung gibt nur ber Unterschied in ber Einheit und die Einheit im Unterschiede ; Srn. Beiße's Eins heit aber ift nur eine äußere Bufammenfaffung, wie er ffe felbst bezeichnet. Do aber fein Unterschied in der Einheit ift, tann auch der Begriff fich nicht felbst fpalten und im= manent in die Momente feines Unterschiedes fich zerlegen. Bie will denn herr Beiße die gnoftischen Systeme flaffificiren, wie tann er aus feiner Definition ein anderes als rein äußerliches Princip ber Rlaffification ableiten ? Er fann höchstens fagen, der Demiurg eines Balentin fey nicht fo bofe und feindselig gegen Gott, wie der eines Marcion, was doch gewiß recht äußerlich ift. Welche bedeutende Rückschritte die Untersuchungen über die Snofis mit herrn

### Rritische Studien ub. d. Begriff d. Gnosis. 573

Beiße machen müßten, zeigt fich hier fehr deutlich. Richt blos alle Refultate meiner Unterfuchungen über bas Des fen ber Gnofis, auch diejenigen, die fie zu ihrer Borausfegung haben, wie namentlich bie von Reander aufgestellte fo wichtige Unterscheidung zwischen judaifirenden und ans tijudischen Gnoftifern, alles dieß fällt nun hinweg. Denn wie will herr Beiße aus feinem Begriffe von ber Gnofis, ber Trennung des Beltschöpfers von der Gottheit, eine folche Unterscheidung ableiten? Es folgt aus demfelben nur, daß der Beltschöpfer bald mehr bald minder bofe ift, alfo nur ein gradueller, tein fpecififcher, nur ein äußerer; fein innerer Unterschied. Dehmen wir nun noch bagu, bag bie Bezeichnung der Gnofis, die herr Beiße wieder einführen möchte, fie fen Mystit oder Theofophie, etwasvages ift, bag diefer Name, wie er bisher von ber Gnofis gebraucht wurde, eigentlich nur bas reinnegative Geftänd= niß ausdrückt: man ahne zwar wohl, daß hinter ber Gnofis etwas von Philosophie ftede, tonne fich aber boch feinen flaren Begriff bavon machen, weil es boch nicht bas fen, mas man fonft unter Philosophie verstehe; fo ift bas Urtheil nicht zu hart, daß das, was herr Beiße zur Be= stimmung des Begriffs der Gnosis als das Befentlichste hervorhebt, ungefähr bas Rächftliegende und Neußerlichste ift, was man hierüber fagen tann. Man fage nicht, Berr Beiße hebe hier nur bas hervor, mas fich uns, wenn wir von den Rirchenvätern ausgehen, zunächst darbiete. ֎֍ ift ja nirgends feine Ubsicht, über Diefen äußerlichen Begriff hinauszugehen, er legt ihn überall als Maßstab feiner Rritit an, und indem er eben diese feine Auffaffung, als die einzig unbefangene, ber befangenen, in welcher ich mich befinden foll, seine das Princip der Unterscheidung erst (nämlich bei den Rirchenvätern) fuchende Betrachtung der von zuvor gefaßten Principien ausgehenden entgegensett, ift leicht zu fehen, daß er von jenem Begriff aus auf teinen andern kommen kann, welchem nicht er felbit, wenn er

confequent feyn wollte, ben gleichen Borwurf einer befangenen aprioristifchen Betrachtung machen mußte. In diefen Fall tommt herr Beiße wirflich, indem er, fo wenig es auch mit Absicht zu geschehen scheint, gleichwohl bei Gelegenbeit feiner eigenen Definition wieber untreu wird. Es fep, fagt er S. 208, wo er fich ber Anerkennung nicht ermehe ren tann, daß die Gnofis nicht felten Refultate gebe, die an Tiefe und Reichthum weit über alle Refultate einer blos bogmatischen Auffaffung bes Inhalts ber Grundideen bes Chriftenthums hinausgehen und ben Refultaten einer fpecus lativen Entwidelung Diefes Inhalts fehr nahe tommen -(weiter nämlich als fehr nahe bürfen fie nicht kommen, weil fonft bie Gnofis Speculation, Philofophie, Religions-Philosophie mare, mas die äußerste Grenzlinie bes Biderfpruchs zwischen frn. Weiße und mir aufheben murde), es fen von der Gnofis unftreitig einzugestehen, daß fie und nur fie unter allen theologischen Systemen, mit alleiniger Ausnahme ber fpätern, insbesondere ber Böhme'ichen Myftit und ber Philosophie unferer Beit, ein Bewußtfeyn, aber freis lich ein mythifch verhülltes, über bie Immanenz bes negatis ven Moments in der Gottheit hatte, und eine diefer Ginficht gemäße Gestalt dem Creationsbegriffe, doch gleichfalls nur mythifch, zu geben mußte. Diefes Bemußtfeyn fey es, wels ches ben Mittelpunft und bas unterscheidende Merfmal ber eigentlichen Gnofis bilde, welches demnach auch von mir an die Spipe meiner Darstellung hatte gesetst werden follen. Die past nun aber, muß ich fragen, diefes neue Unterscheidungs . Merfmal der eigentlichen Gnofis zu je= nem andern, welches boch herr Beiße' ausdrücklich bas einzig wefentliche Rriterium nennt, auf welches eine unbefangent, nicht von zuvor gefaßten Principien ausgehende Betrachtung tommen tonne? 3ft es nicht ein wesentlich ans beres als biefes, und läßt es fich eben fo beutlich aus ber Bergleichung ber Stellen abnehmen, wo die Rirchenväter von den Gnoftifern in Baufch und Bogen fprechen? Die

# Kritische Studien ub. d. Begriff b. Gnosis. 575

verhält sich überhaupt biefe Immanenz bes negativen Doments in der Gottheit, die jest das Hanptfriterinm fenn 'foll, zu jenem einzig wesentlichen Kriterium der Trennung des Begriffs der Weltschöpfung und des Weltschöpfers von der Idee der Gottheit? Sind es nicht zwei wesentlich verschiedene Begriffe, dieser Weltschöpfer außer Gott und jenes Immanente in Gott? Wie äußerlich sind diese beiden einander sogar ansschließenden Begriffe neben einander gestellt? Wo ist auch nur mit Einem Worte nachge= wiesen, daß sie sich unter Einem Begriffe vereinigen laffen?

Mit Recht erwartet man von einer richtigen Defini= tion; daß fie ihre Richtigfeit auch dadurch bewährt, daß mit ihrer Sülfe bei jeder andern, entweder geradezu falfchen, ober wenigstens fchiefen und unbestimmten fowohl bas Mangelhafte, als auch ber Puntt, von welchem aus auf bas Richtige zu tommen ift, muß nachgewiefen werden ton-Dieg tann nun auch bei den beiden fo fehr divergi= nen. renden Rriterien, durch welche Sr. Beiße den Begriff der Gnofis bestimmt, wenn fie an meine Definition der Gno. fis gehalten werden, leicht geschehen. Der Demiurg ift allerdings etwas für die gnostischen Systeme Charafteristi= fches; hatte aber fr. Beiße Recht, wenn er ihn zum hauptfriterium macht, fo hätte ich Unrecht, wenn ich auch bie beiden Syfteme bes falfchen römischen und bes aleran= , brinischen Clemens zur Gnofis rechne, ba diese beiden teis nen auf gleiche Beife von dem höchsten Gotte getrennten Beltschöpfer haben. Es fragt fich baher, um hierüber ins Reine zu tommen, auf welchem Bege tommen bie Gnoftiker ju ihrem Demiurg? Die Trennung des Beltfchöpfers von dem höchsten Gotte widerstreitet dem Begriffe bes Einen wie bes Undern fo fehr, baß fich nicht denten läßt, bie Borftellung eines folchen Beltichöpfers feb für bie Gno= ftiter eine unmittelbar gegebene, durch nichts anderes ver= mittelte, gemefen. Das war alfo biefes Bermittelnbe? Der Deminra wird von den Gnoftifern durchaus als der

Gott bes Indenthums genommen. Steraus erhellt offen. bar, daß fie vom Judenthume aus auf ihren Begriff bes Beltschöpfers tamen. Ihre Anficht vom Judenthum alfo, die geringe Borstellung, die sie sich von dem res ligiöfen Charafter deffelben machten, ber mehr ober mins ber große Unterschied, welcher ihnen bas unvolltommene Judenthum von der vollfommenen abfoluten Religion zu trennen schien, dieß war das Bermittelnde, was fie bare auf führte, den Beltschöpfer als Gott bes Judenthums nicht für ben wahren höchsten Gott felbst zu halten, fons bern von ihm burch eine mehr oder minder weite Rluft zu trennen. Es ift an fich nichts natürlicher, als baß fich bie gnoftische Borstellung vom Demiurg auf Diefem Bege bildete; einen flaren Beweis hiervon haben wir aber auch an Marcion, von welchem Tertullian (Adv. Marc. 1, 19) fagt: Separatio legis et evangelii proprium et principale opus est Marcionis. --- Nam hae sunt Antitheses Marcionis, id est, contrariae oppositiones, quae conantur discordiam cum lege committere, ut ex diversitate sententiarum utriusque instrumenti diversitatem quoque argumententur Deorum. Die Berfchiedenheit des A. und R. L. war alfo bas Begebene, wodurch die Berschiedenheit der beiden Götter erft bemiefen werden follte; von jener aus tam man erft auf Diefe. Erfchien Diefe Berfchiedenheit des A. und R. T. andern Gnoftifern nicht ebenfo groß, wie dem Marcion, fo maren boch auch fie von dem Bewußtfenn der Unvolltommenheit bes Judenthums lebhaft burchdrungen, denn eben biefes machte fle ja zu Gnoftifern, baß fle als etwas unvolltommenes ertannten, was andern etwas volltommes nes zu fenn ichien. Stellen wir uns aber auf diefen Stands puntt, fo erscheint uns ber Demiurg ichon als bas leus fere von einem Innern : das Innere ift bas Berhältniß des Judenthums zum Christenthume, je nachdem es fo oder anders aufgefaßt wird, das Neußere ift die Firirung dies fes Berhältniffes in bem demfelben gemäß gebachten De=



# Kritische Studien ub. d. Begriff d. Gnosis. 577

miurg. Hieraus ift flar, bag eine Ansicht, die nur ben Demiurg ins Auge faßt, eine äußerliche bleiben muß; gebt man aber von diefem Meußern zu dem daffelbe bedingenben Innern zurüch, fo fieht man fogleich, daß es fich hier um bas Berhältniß bes Judenthums, als der unvolltome menern Religion, ju bem Christenthume, als ber vollfommenern ober abfoluten Refigion, handelt, und ba bas Jubenthum felbft noch eine unvolltommenere Religion unter fich hat, fo gehört auch bas Seidenthum in Diefe Reihe, und ift alfo überhaupt bas Verhältniß ber dem Chriftenthume vorangehenden Religionen zu ihm felbft, als der abe. foluten Religion, um bas es fich handelt, und ba in der absoluten Religion nur ber Begriff der Religion fich realis firt, fo find bie einzelnen Religionsformen Die Momente bes durch fie fich hindurchbewegenden Begriffs der Relis Abstract gefaßt ift daber bas Befen ber Gnofis ber aíon. fich felbst in feine Unterschiede zerlegende und durch biefe Momente fich mit fich felbst vermittelnde Begriff der Religion, die Reflerion über bas Berhältniß der positiven oder , hiftorifd gegebenen Religionen zur abfoluten Religion ober ber abfoluten Idee ber Religion, Religions - Philosophie. Bon felbft versteht fich baher, baß, wenn auch der Begriff ber Beltichöpfung und des Beltichöpfers fich bald for bald anders gestaltet, die fubstanzielle Form ber Gnofis bemungeachtet Diefelbe bleiben tann, ein Syftem alfo gnoftifch feyn fann, wenn es auch nicht, wie bas bes Balentin ober des Marcion, ben Beltschöpfer vom höchsten Gotte trennt. Das nun noch jenes andere von Brn. Beiße hervorgeho= bene Rriterium betrifft, Die Immanenz eines negativen Moments in der Gottheit, fo fragt fich vor allem, ba gr. Beiße felbst über diefes negative Moment fich gar nicht erflärt hat, was wir unter bemfelben zu verstehen haben? Es gibt allerdings gnoftische Systeme, welche ein immanens tes negatives Moment in die Gottheit fegen, es find alle Diejenigen, in welchen die Sophia = Achamoth ihre Rolle

fpielt, fie ift felbst diefes negative Moment, fofern die Ur. fache ihres Kalles ichon im Bleroma felbit und in ihrem Berhältniffe zu demfelben vorausgefest werden muß. Inch bas pfeudoclementinische System fest in dem Gegenfat eis ner Monas und Dpas, welchen es im göttlichen Befen felbst annimmt, ein immanentes negatives Moment in die Sottheit. Die ließe fich aber ein folches Moment auch im marcionitischen Begriffe Gottes nachweifen? Ebenbegwes gen tann es auch nicht als ein allgemeines Rriterium ber gnoftischen Systeme angesehen werden. Gleichwohl hat es mit Diefem negativen Momente feine Richtigkeit, nur auf andere Beife. Das Befentliche ift nicht bie Immanen; bes negativen Moments in der Gottheit, fondern im Begriffe ber Religion a). Die immanente Gelbftgerlegung bes Bes griffs in feine Unterschiede fchließt ein negatives Mos ment ober Princip in fich, burch bas fich ber Begriff felbit negirt, um in die Momente anseinanderzugehen, in wels chen er fich zu fich felbft, als bem Abfoluten, negativ ver-Jene Immanenz bes negativen Moments ift daber hält. nichts auberes als die Nothwendigkeit der Bermittlung,

a) Sofern bas Objective bes Begriffs ber Religion Gott ift, tann man jenes negative Moment allerdings auch auf Gott beziehen, aber boch nur fo bestimmen : Die Gnoftiter haben Gott bie Re= gative feiner gegenübergestellt, fen es burch ein Gott immanens tes, aber von ihm unterschiedenes negatives Moment (wie bie Sophia ift), ober burch ein von Gott unabhängiges Princip, wie bie Materie bei Marcion mit bem zu ihr gehörenden Des miurg ift. Betrachtet man bie Sache naber, so ift ber von orn. Beiße aus Frenaus citirten Stelle folgende gegenüberzuftellen, in welcher Frenaus zwar ebenso allgemein von ben Gnoftikern fpricht, aber, ohne den Demiurg zu erwähnen, das negative Moment anbeutet: Omnes fere quotquot sunt haereses, Deum quidem nnum dicunt, sed per sententiam malam immutant (fie negiren bie Einheit Gottes, indem fie Gott durch ein nega= tives Moment fich mit fich felbft vermitteln laffen 1, 22). Auch von biefem Standpunkt aus betrachtet, ift bemnach bie Gnofis bie Ertenntnis des Abfolnten und die Bermittlung des Abfolnten.

#### Kritische Studien ub. d. Begriff d. Gnosis. 579

shne welche kein Bewußtfeyn des Abfoluten möglich ift, ober das, was die Gnosis zu dem macht, was sie ihrem Begriffe nach ift, zu einem Wiffen, das als ein absolutes, auch in seiner Bermittlung sich bewußtes seyn muß. Wenn daher Hr. Weiße tadelnd bemerkt, das, was er selbst für bas unterscheidende Merkmal der eigentlichen Gnosis hält, hätte auch von mir an die Spitze meiner Darstellung geseizt werden sollen, so wird er sich vor allem davon überzeugen müssen, daß das, was ihm selbst hierüber dunkel vorschwebte, nur insofern wahr und richtig ist, sofern es auf eine Begriffsbestimmung zurückgesührt wird; hat er sich aber davon überzeugt, so wird er auch darüber nicht im Zweisel seyn können, daß es nur seine Schuld ist, das, woven ich ausging, nicht als das erkannt zu haben, was es wirklich ist.

3.

# Ueber die

bloß scheinbare genetische Verwandtschaft des Christenthums mit dem Parsismus oder der Zoroastrischen Lichtreligion.

Ein

apologetischer Berfuch

von Superintendent Meyer zu Sarstedt, mit besonderer Beziehung

auf

F. Nort, Mythen der alten Perfer, als Quellen christlicher Glaubenslehren und Ritualien. Leipz, 1835.

Die gelehrten Versuche, durch historische Untersuchung die Continuität einer neuentstandenen Religionsform, wo möglich, aus vorhandenen Elementen nachzuweisen, haben ihren unleugbaren Werth, befonders wenn sie dahin

ftreben, bem verhülleten Entwidlungsgange ber göttlichen Weltordnung immer mehr auf die Spur zu tommen. Eine umsichtige ächt = pragmatische Forschung wird bei einer folchen genetischen Erflärung bie freie und felbstftändige fcos pferische Geistestraft ber Religionsstifter mit in Anschlag bringen. Auch bas Chriftenthum tritt hinfichtlich feiner zeits lichen Form und Erscheinung als Glied in eine große Rette vorbereitender und vorgeordneter Greigniffe ein, und fällt in fo fern allerdings einer Ableitung aus hiftorischem Bus fammenhange anheim. Jedoch feinem wefentlichen Inhalte nach, als Berfündigung eines bas menschliche Denken übersteigenden göttlichen Rathschluffes, als Gnadenbotschaft, fammt es auf unerflärliche Beife aus einer höhes ren Ordnung her, ift Mittheilung von oben, göttliche Offenbarung. Schon als Unfang einer neuen geiftigen Entwidlungsepoche kommt ihm eine eigenthümliche Urfprüng= lichfeit und Unerflärbarfeit zu, ift es neues Princip, bas fich, wie jede neue Schöpfung in ein undurchdringliches Dunkel verliert und einen höheren Einfluß ahnen läßt. So urtheilen die ausgezeichnetsten heutigen Theologen a) und fie haben fo fehr dabei die Analogie ber natur auf ihrer Seite, daß die entgegengesete Auffaffung, die biefes Urtheil den vorgeschrittenen Biffenschaften heutiger Tage für unangemeffen hält, gerade als Befangenheit und einfeitige Richtung Des Geiftes erscheinen muß. Biolos gie und Phyfiologie haben aufs forgfältigfte und genaueste in unferer Zeit die verschiedenen Formen und Bes

a) So Dr. Ullmann Stud. und Krit. 1852. Stes heft S. 591. "Nirgend in der Nafur und in der Welt des Geistes ist ein eigentlicher Lebensanfang, der nicht etwas Geheimnisvolles und Unerklärliches hätte 2c. Brgl. Dr. de Wette bibl. Dogmatik 2te Ausgabe S. 25., besonders Dr. Twesten Vorlesungen über die Dogm. 2te Aufl. S. 348 die Anmerk., womit noch vorzüge lich zu vergleichen ist was berselbe schon S. 104 über das Chriftenthum als neue Schöpfung Lesenswertbes beibringt.

#### b. Verwandtich. d. Chriftenth. m. b. Parfismus. 581

ftaltungen bes Lebens in ber Natur beobachtet, und find burch die scharffinnigsten Berfuche mancher Urt ben babei obwaltenden Lebensthätigfeiten (erregenden und reagiren. ben Potenzen, beren Substraten ober zum Grunde liegens ben Stoffen positiver und negativer Urt) auf die Spur gekommen, und hatten fo bas große Räthfel bes Lebens in feiner Erhaltung und Fortfegung, als ein Spiel polarischer Affinitäten fich zu löfen versucht, wiewohl auch bei diefer Löfung die erhaltende göttliche Birtfamteit als eine Urt gleichmäßig fortichreitender Schöpfung betrachtet werden muß. Unders verhält es fich mit dem Beginne bes Lebens. Schon bei individuellen Lebenserscheinungen ift die erste Entstehung, ober bas primum movens, was die Lebensstoffe in ihr uranfängliches Spiel verfest, problematisch, weil es dem Einfluffe des Ubfoluten anheim fällt. Es ift formlos, teiner chemischen Berwandtschaft unterworfen, daher der Beobachtung und Rachweisung mehr entzogen, als Alles, was in der Sphäre bes bloß fortichreitenden Lebensproceffes liegt. Tritt nun fogar eine neue Art oder Gattung auf, fo fcheint bie Unnahme jenes unmittelbaren Einfluffes noch bringenber, wie allgemein zugestanden werden wird. Marum follte man fich hier nicht, - da ja überall das Unfichtbare und Geistige fich im fichtbaren Reiche ber Natur abspie-gelt, und ba nach analogen Gefeten in beiden Reichen Berwandtes fich gegenseitig anzieht, - eine Unwendung auf Entwicklung bes geiftigen Lebens im Einzelnen wie im Großen erlauben dürfen, die freilich nicht auf demonstras tive, fondern ahnende oder glaubende Beife geschehen fann? Es ift zur glücklichen Entwicklung aller Reime in ber Ratur neben ben äußeren mitmirtenden Ugentien befons bers bie erregende Potenz des Sonnenlichtes erforderlich, warum follte bei einer folchen Entwicklung des der geiftis gen Belt angehörenden Reimes im Innern des Menschen (des angebornen, aber schlummernden Gottestriebes) ber

Theol. Stud. Jahrg. 1887.

89

Einfluß bes Lichtes, ber Gnadensonne entbehrlich fenn? Die vernünftige Anlage ift hier bas Organifche und Receptive, aber bas eigentlich Produktive liegt boch wohl in dem belebenden Strahle des göttlichen Urlichtes, in dem Einfluffe des Beiftes von oben, unter defe fen Leitung auch die Mitwirfung äußerer günftiger Berhältniffe fteht, wozu Mittheilung durch Lehre und Unterricht gehören, bie dann zum Gedeihen nothwendig das Borhan= benfenn ber innern teceptiven Bedingungen (Rachbenten, Aneignen) vorausseten. Hierauf erwidert man freilich, bag ja im menschlichen Geiste felbst als Mitgift eine schöpferische Rraft liege, bie ihn auch neue Entbedun= gen zu machen in den Stand fest. Allerdings! Aber in ei. ner von Gott abgefallenen und verfinsterten Belt tann eine ungeschwächte Rraft boch nur auf weltliche Dinge fich erstreden. Es muß bas Dort hinzu tommen, wenn bie bunflen Ahnungen des Gemüthes fich gehörig entfalten und aufhellen follen. Männer, die als Erleuchtete, als ause gerüftete Lehrer in Gachen ber Religion auftreten follten, Dedurften vorzüglich einer helfenden höheren Poteng, bie fich wirtfam zeigte nach Maaßgabe ihrer Empfänglichteit, b. h. befonders ihrer Demuth und Schnfucht nach bem "Göttlichen. Bolliger Reinheit Des herzens aber konnten auch bie ausgezeichnetften Gottesmänner fich nicht rühmen, baber auch ihre Receptivität nur immer eine begränzte, gleichsam auf Momente beschränkte war. Alles was fie Reues und Bahres in göttlichen Dingen schaueten, tam als Licht ber höheren geistigen Belt zu bem Lichte, bas in ihnen war. Es gibt nun einmal tein Berstandestelestop, womit ber Mensch in diese geiftige Belt hinüberzuschauen und die Rathfchluffe der Gottheit zu erfpähen vermöchte. Bas ber Mensch von Gott und feinen Beranstaltungen, · als höchsten Gegenständen des Dentens, und als wichtigsten Angelegenheiten bes geiftigen Lebens Gemiffes weiß, bas tann ihm nur aus Mittheilung von oben, aus göttlicher

#### bie Verwandtich. b. Chriftenth. m. d. Parfismus. 583

Offenbarung find geworden feyn. Tritt baher ein fol cher Religionsstifter auf, mit bem eine gang neue religiöfe Entwicklungsepoche ber Menschheit, ber Aufang eines neuen geiftigen Lebens für diefelbe beginnt, beffen Rund. machung burch innere und äußere Beugniffe aufs Befries bigenbite bestätiget ift: fo ift gemiß ber Glaube nicht uns begründet, daß ein folcher Stifter als Gotterleuchteter im ftrengsten und vollften Ginne des Wortes (gleichfam mit höchfter Concentration bes von oben fommenden Lichs tes in feinem Innern), fomit als Theilnehmer und Inhaber göttlicher Rathichluffe anzusehen fen. Betannts lich ftellt fich Sefus felbit als folchen bar, ber bas, mas er ber Belt zu ihrem Seile mittheilen follte, aus ber einzigen rechten Quelle, vom himmlischen Bater, hatte (t. B. Joh. 3, 13 f. 7, 16. 12, 49 f.), der alfo aus feiner rabbinischen oder philosophischen Schule zu lernen brauchte. Die ente gegengesette Behauptung nun, welche feine Erscheinung nur als Continuität einer allmählich fortichreitenben Beltentwicklung ober als alleiniges Probukt zusammentreffenber hiftorifcher Umftände erflärlich findet, fteht unfers Ers achtens wie mit bestimmten Aussprüchen ber heil. Schrift, fo ichon mit einer tieferen Auffaffung ber naturmirtungs. weife in geradem Biberspruche. Dennoch wird es feit bem englischen Dhilosophen Dorgan a) und bem frangöfischen Spötter Boltaire auch unter uns immer wieder unter neuer Einfleidung wiederholt, bag Chriftus feine Beis. heit bald bem judifchen Effenismus, bald bem alerans

a) Diefer behauptete in feinem Moral Philosopher, bas neue Teftament sey nichts als ein System of Judaism, baher er die Ehristen geradezu die Christian Jews zu nennen pflegte. — Boltaire erklärte sich nicht nur dahin, daß die Moral des Epiktet absolument la même als die christliche sey, sondern er strich besonders die chinessische Religion als die rechte Fundgrube heraus, so wie der Graf Boulainvillieres die muhammedanische Kergleiche Les Wahrbeiten der christl. Rel. G. 74. 586 f.

89'\*

brinifchen Sellenismus ober bem aus indischen Quellen großentheils abzuleitenden Parfismus zu danken habe, fo daß er jedenfalls nur als ber geniale Aneigner und Bervollftändiger bes Borgefundenen, als Reformas tor, gelten könne. Für etwas durchaus Neues ift es alfo nicht zu halten; bag herr Nort in ber angeführten Schrift eine folche Abstammung behauptet, und man tonnte versucht werden zu glauben, daß er felbst durch bas Motto des Titels (Nil novi sub sole) auf bieje Borgänger habe hindenten wollen, wenn nicht ber ganze Juhalt dagegen fpräche, und ichon ber Bufat auf dem Titel "zum erften Male fuftematisch (?) bargestellt," biefe Deutung abs wehren mußte. Es ift bem Berfaffer wirklich Ernft mit diefer Ableitung, und man muß wohl einräumen, daß Diefelbe mit ber Buversichtlichkeit und in bem Umfange zum ersten Male gewagt ift 1). Schon in der Einleitung heißt es wörtlich, bag ber Lefer ben Schluß werde ziehen fönnen, baß bas Chriftenthum über alle anderen Religionen der Erde feinen fo entschiedenen Gieg errungen haben murbe, hatte es nicht fo viele feiner Bestandtheile aus der Boroaftrifchen Lehre entlehnt. 3mar wird G. 8 demfelben ein gewiffer glänzender Bortritt vor bem Parfismus und Buddhais. mus zugestanden, boch fo, baß feine Abtunft baraus nicht geleugnet werden dürfe. Es fey nur der farbenlofe Schmetterling, ber feine Raupenhülle, in die er früher gefleidet war, ben Parsismus, abgestreift habe. Um biefe Metapher zur Allegorie zu erheben, wird fogar noch hinzus gefest, baß ber Manichäismus babei als ber Berpups pungszustand angegeben werden tonne, ba boch ichon ber Umftand, bag alsbann biefer verhüllte Buftand boch mes

• a) In andern hieher gehörenden Werken (3. B. Seel in feinen Mithrageheimniffen u. f. w.) tritt doch ein anderer Sweck hervor. Ueber die neueste Schrift bieser Art Bergsma de Zoroastris quidasdam placitis etc. kann Ref. noch nicht urtheilen. Vergleiche hafe keben Sesu 2te Auss. S. 66.

#### o. Verwandtich. d. Chriftenth. m. d. Parfismus. 585

nigstens bem furzen Schmetterlingsleben hatte vorange= hen müffen, diefe Bergleichung als ganz unpaffend erweis fen muß. — Es verbient allerdings biefe Schrift bas Lob einer furgen und faglichen Darftellung bes Parfismus, auch ift fie vieler hiftorischen Rotizen und archäologischen Bemerkungen wegen fehr lefenswerth, aber in theologischer Beziehung erscheint sie nur als schwach begründet und die intendirte Rachweisung ift fehlgeschlagen. Es ift unerwiefen geblieben, was nicht erwiefen werden tann, und der Berf. hätte fich unfers Bedüntens bie Bermunderung, daß noch fein Anderer diefe Ableitung in dem Umfange versucht habe, wohl ersparen tonnen. Ließe fich auch ber Berfuch vertheidigen, einzelne Umftände aus der Geschichte der Rindheit Jefu auf persische Mythen zu beziehen ober Die anfängliche Beibehaltung gemiffer Ritualien auf Diefe Beife zu erläutern : fo mußte boch bas Unternehmen, ben Urfprung nicht bloß des Formellen, fondern auch des Materiellen christlicher Dogmen auf Diefem Bege nachzuweis fen, nothwendig mißlingen. Referent barf fich der Rürze wegen und unter Boraussepung eigner Befanntschaft ber Lefer mit bem hauptinhalte zorvaftrifcher Lehren nur, zur Belegung feines Urtheils, auf die Angabe ber vornehmften parallelifirenden Erörterungen des Berfs. beschräns ten, um ihnen einige fritische Erinnerungen entgegenzu= stellen. Es werden bann zum Schluß einige allgemeis ne Bemerkungen folgen, denen freilich auch bieje Rort'fche Schrift zum Stuppuntte bient, welche aber boch zugleich auf einige verwandte Resultate neuerer phis losophischer Unsichten Rüchsicht nehmen, nämlich die, daß bas Chriftenthum auch nur ber Durchgang ju etwas noch Bollendeterem fen, und daß es fich unter Antiquirung alles Positiven zur reinen Bernunftreligion binanläutern muffe, wenn es allgemeine Beltreligion werden folle. hiemit hängt benn freilich die Tendenz unfers Berfs. ges nau zusammen; denn ließe fich eine folche Ableitung oder

Entlehnung aus dem Parsismus erweisen: fo müßte freis lich eine folche Emancipation der Bernunft fehr wünschenst werth scheinen, und das Ziel des Strebens als das höchste gelten, daß Christus mit seiner Anstalt in den Hintergrund treten könne, wie denn 3. B. ein lautes "weg mit der persischen Lehre von der Auferstehung" schon mehrmals erschollen ist. —

### A) Gegenbemertungen zu den aufgestellten Parallelen.

Rach einer Stizze ber mit vielen Mährchen angefülls ten altpersischen Geschichte und nach einer furzen, aber doch genügenden Schilderung der betreffenden fan on ischen Schriften, beren hohes Alter (mit Ausnahme des Bundes hesch) nach Rleuter und Rhode gut vertheibiget ist, läßt der Berf. den Inhalt, obgleich nicht eigentlich spstema= tisch, sondern in einer systemartigen Aneinanders reihung folgen. Wir wollen zwar diese Rapitel nach der Reihe namhaft machen, uns aber nur bei benen, uns ferm Zwecke gemäß, verweilen, in welchen der Ursprung der christlichen Dogmen, namentlich von ber Trinität, Bersöhnung, Auferstehung, Jutunft Shrifti, nachzuweisen versucht wird.

I. Vom Urwefen (Zervane Akerene), desgleis chen von Ormuzd und Uhriman, den Princis pen des Lichts und der Finsterniß. Diese Urs traft, eigentlich die anbeginnlose Zeit, soll ihrem Wesen nach nicht Dede oder Nichts, sondern schaffende Kraft, der Ursprung zunächst jener beiden Principe seyn und wird daher auch das Wort genannt, womit dann der Anfang bes Ev. Johannis verglichen wird. Wie unpaffend solche Bergleichung sey, wird keiner Frörterung bedürfen, wenn man nur bedenkt, daß unter dem Urwesen sich höchstens die Sekte der eigentlichen Zervaniten eine felbstständige und lebendige Wesenheit dachte, während es im Allgemeinen

### b. Verwandtich. b. Chriftenth. m. b. Parfismus. 587

als bewußtlofe unperfouliche Raturfraft galt, gerade wie in andern' alten Naturreligionen biefes berfelbe Kall mar. So galt 3. B. das Laiki ber Chinesen als das allgemeine agens, bas allen Raum einnimmt und alle Beit burchbringt, fich aber burch zwei entgegengesete Principe bas on und pang offenbaret, überall Bu = und Rückfluß bewirkt, alfo Leben und Bewegung schafft in ber natur. Auch hier wird bloß eine Urtraft ftatuirt, die fich in zwei hauptgegenfäße oder Grundfräfte fpaltet, fep es nun, daß man dieje fich rein bynamisch bentt (als Attraction und Erpansion) ober ihnen ein Substrat gegenfählicher Urt (im Parsismus Licht und Kinsterniß) beigesellet. Es läuft boch alles nur auf eine speculirende naturphilosophie hinaus, die mit dem reinen Christenthume nichts gemein hat, ba biefem eine alfo fpeculirende und fich felbft genügende Geiftesrichtung (wie fcon ber angegebene Puppenstand bes Manichäismus ers weisen fann) leicht nachtheilig wirkend und Seterogenes einmischend entgegentritt.

II. und III. Der Parsismus als Religion bes Lichts und als Offenbarung. Es ift Pflicht bes Drmuzdedieners, bas reine Thier und Gewächs, als beffen Geschöpf und Subjectivität (Drmuzd ift ja bas Allgemeine und bie Substanz in allen Befen) zu schütten und zu pfles gen, bagegen alle Geschöpfe Uhrimans zu vertilgen und zu betämpfen, denn Uhriman felbit, das finftere Princip, wird in ihnen befämpft. So heißen auch die Eingeweihes ten in den Mithrampsterien ausdrücklich Rrieger des Mithra, und bamit foll bann übereinstimmen, was Jefus Matth. 10, 34 ju feinen Jüngern fagt: "3hr follt nicht wähnen, daß ich gekommen bin, Frieden zu fenden 2c. 2c." Der Rampf gegen Uhriman und feine Schaaren foll fich genau im Christenthume wiederfinden, ba baffelbe ja auch bie perfische Lehre vom Gegensat eines guten und bofen Princips, eines Reichs des Lichts und ber Finsterniß ents hält, wobei auf 1 30h. 1, 7 verwiefen wird, ,fo wir im

Lichte wandeln 2c. 2c." Daß aber bei folchen bilblichen Rebensarten des R. Is. nicht im pantheistisch = physischen Sinne bei dem materiellen Grundstoffe stehen geblieben werben bürfe, versteht sich wohl von felbst, auch liegt die= fes vom Lichte als bem wirksamsten agens in ber gangen. Natur gebrauchte Bild zu nahe und offen vor aller Augen, als daß man irgend darauf zu verfallen brauchte, die Ans wendung beffelben im R. T. aus einem andern gang frembe artigen Religionssysteme abzuleiten. Ebenso gewöhnlich ift auch im Christenthume bas vom physischen Leben ente lehnte Bild, was ja auch nur im geistigen Sinne als das innere wahre Leben verstanden werden barf, und boch auch babei will unfer Berf. fonderbar genug eine Ableitung aus bem Parfismus finden, in deffen Myfterien die Berleuge. nung bes Sinnlichen mit dem Tode verglichen wird, aus bem ein neues Leben entsteht. "Es muß das Fleisch freus zigen, wer zum Leben im Reiche Gottes gelangen will." Es war boch aber immer nur Migverstand, wenn man ehemals das christliche Kreuzigen des Fleisches statt auf ins nere Selbstverleugnung auf äußerliche förperliche Selbst= peinigung bezog. Das Christenthum fordert ja auch nicht ein äußeres Begwerfen zeitlicher Güter, fondern vielmehr eine innere Bereitwilligkeit, alles Zeitliche dem bleibenden Böheren aufzuopfern, zu deffen Erlangung aber zugleich bie Treue im Rleinen und Geringen gehört, welcher Bint auch hier genügen mag.

IV. und V. Honover (der Logos), Drmuzd (Gottes = Sohn). Es tritt hier nach S. 59 eine Schwierigkeit ein, indem Honover bald als bloßes Abstractum oder als Attribut der Zeit ohne Gränzen, bald wieder als für sich bestehendes und geschaffenes Wesen erscheint, allein die Darstellung desselben als Person gehört nach Ref. Anslicht bloß zur personiscirenden Dichtersprache. Es ist aber gewiß eine zu gewagte Behauptung S. 60, daß derselbe mit dem Logos im Ev. Johannis ganz identisch sep;

# b. Verwandtich. b. Chriftenth. m. d. Parfismus. 589

benn wenn man es auch nicht unwahrscheinlich findet, daß fcon Johannes der Läufer, aus beffen Schule befanntlich ber Evangelist hervorging, Runde hatte von dem zoroas ftrischen System, und daß Letterer barauf in feiner Darstels lung des Logos einige Rücksicht nahm: fo geschah dies doch auf eine ber ftrengen Bahrheit nicht zu nahetretende accoms modirende Beife. Er hatte vielmehr (fo wie etwa Paulus Rol. 1, 15 f.) die Absicht, den Freunden aller folchen orientalischen, perfischen, cabbalistischen und anostischen Beisheit zu zeigen, wie gerade bas, worauf fie ben hochs ften Berth legten, in reinem und vollem Ginne erft bei Chrifto anzutreffen fey. Benn übrigens im zoroaftrischen Systeme honover auch zuweilen als identisch mit Ormuzd erscheint, fo barf bies wieder nicht befremden, ba ja bie Phantafie, welche unleugbar bei der Personificirung abstracter Grundfräfte eine hauptrolle fpielt, in ihren Bils bungen gern zu wechseln pflegt, fo bag eine ftrenge Confequenz gar nicht erwartet werden barf. Dazu tommt, daß, wie ichon Ubbe Foucher bemerkt, einzelne abstracte Lehren fich mehr unter ben Beifen ober Eingeweiheten forts. pflanzten, namentlich bie, welche bas höchfte Urwefen felbst betrafen, mährend bas Bolt fich nicht über die beis ben personificirten Grundfräfte Ormuzd und Ahriman erhob und alfo bem Dualismus huldigte.

ł

VI. Zoroafter. Bir übergehen hier alles, was zur Parallelisfrung ber Lebensumstände beffelben und Jesu beis gebracht wird, und bemerken nur den S. 76 hervorgehobes nen Punkt, daß beide bloß als Reformator en einer schon bestehenden Religion auftraten, während bagegen andere Neuerer, als Buddha, Foe, Muhammed, das alte herrschende System ganz zu stürzen strebten. Ueber das Schiefe dieser Ansicht selbst haben wir schon in den einleistenden Bemerkungen uns ausgelassen. Die Parallelen hinsichtlich der früheren Lebensumstände sind, was den 303 roafter betrifft, großentheils aus sehr trüben Quellen ges

schöpft, haben alfo weber in boctrineller noch auch in hiftos rischer hinficht ein besonderes Intereffe. Manche fabel. hafte Nachrichten der Urt erflären fich fchon aus der grogen Neigung vieler Menschen, ber Rindheit berühmter Männer auch Bunderbares anzudichten, mogn unter ben eben genannten neuerern besonders Foe und aus bem heidnisch - griechischen Alterthume besonders Plato hinreichende Beweise liefern. Uebrigens ift nicht zu leugnen, daß es auch auffallende Aehnlichkeiten der Ereigniffe im Leben verschiedener Menschen geben tonne. Dem Spiele bes lebhaften Dipes wird es bann leicht, bei Uebergehung ber Abweichungen, das Nehnliche burch übertreibende Ausdehnung und Ausschmückung in ein blendendes und überraschendes Licht zu ftellen. Da nun aber bie Lebens. umstände eines Reformators auf feinen Fall zu ben Glaus benslehren gezählt werden tönnen: fo mare es wohl an. gemeffener gewesen, wenn die bahin gehörenden Rotigen der Einleitung einverleibt worden maren. Daß bei Chrifto, ber burchaus nicht als bloßer Reformator angesehen werben darf, und beffen Perfon gerade das Centrum feiner ganzen Anftalt ift, ein ganz anderes Berhältniß eintritt, werden bie nachherigen allgemeinen Bemerfungen näher Auch scheint es einer anschaulichen und burch. ermeifen. greifenden Parallelifirung fehr hinderlich, wenn fo gang verschiedenartige Defen, naturfräfte, Ubstracta, mythi= fche und hiftorische Personen, hintereinandermeg mit dem= felben Gegenbilde verglichen werden.

VII. Mithra (der Mittler). Diefer umfaffende 21bfchnitt hat mehrere Unterabtheilungen, aus denen wir nur bie zur Sache gehörenden ausheben dürfen; denn die erften befonders intereffanten Bemertungen über die gleichzeitige Feier der Geburt Mithras und Christi sind boch nurarch a ologisch en Inhalts. 1) Es ist bekannt genug, daß anfangs in der christlichen Kirche mehrere Feste und Gebräuche noch äußerlich übereinstimmend mit dem Hei-

590

Digitized by Google

ξ,

# b. Berwandtich. b. Chriftenth. m. b. Parfismus. 591

benthume waren, jedoch mit Unterlegung eines ebleren und höheren Sinnes, wie dies der Engländer Blunt ausführ. lich erörtert hat .). Go haben die sogenannten Seis benchriften Chriftum unter bem Bilde des Apollo verehrt oder fich diefen als ein mit Chrifto befreundetes Befen gebacht, woju vielleicht Migverstand folcher Stellen wie Joh. 8, 12. 9, 5. 12, 46. beitragen-mochte. Es gehörte Zeit bazu, ehe ber chriftliche Geift alle Berhältniffe bes Lebens läuternd durchbringen konnte. - 2) Mithra ift aber auch Dorgenstern und bas Reich deffelben war eigentlich bie Dämmerung, baher ihm ichon Boroafter eine buntle Böhle geweihet hatte. Er war infofern Mittler, heißt es S. 86, weil er ben Gieg bes Lichtreichs burch feinen Rampf gegen bas Rachtreich befördern und die Ausföhnung zwischen Drmuzd und Ahriman herbeiführen follte. - Eine Ansföhnung aber in Diefem Sinne als Berfchmelzung bes Bofen mit bem Guten ober als ausgleichender Uebergang bes Einen zum Andern zur Schonung der Schorgane ift rein phylifcher Beschaffenheit und von bem chriftlichen Sinne einer Berföhnung zwischen Menschen und Gott ganz ents fernt. - Das die Deutung bes Stieropfers angeht, fo hält Ref. die als Sinnbild der erneuerten Matur für die

a) Blunt vestiges of ancient manners Lond. 1823. überf. 1826. Der selige Bischof Münter bemerkt in seiner Schrift Symbole ber ersten Christen Lter Theil S. 74 f., daß in der Konstantinischen Familie solche Berehrung des Sonnengottes erblich gewesen und er als Schußgott derselben betrachtet sey. Es gibt noch Münzen dieser Zeit, welche neben der Figur dieses Sottes ein ausgeprägtes Kreuz enthalten. Nach Ref. Ansicht ist es daher auch leicht erklärlich, wie unser Verf. S. 82 selbst angibt und worauf die Aitelvignette hinweiset, daß auf Mithramonumenten Umftände des Lebens Zesu, 3. B. die Erscheinung der Magier, mit dem Mithradienste verschmolzen wurden. hinsichtlich des Sestirns wäre wohl statt des Kometen, nach Münters Deutung, die Constellation der Planeten zu erwähnen gewesen.

592

wahrscheinlichste, hinsichtlich ber Deutung aber bes blutis gen Menschenopfers ift zu bedaueru, daß ber Berf. nur bei ber sogenannten ftrengen Berföhnungstheorie vers weilt, als ob der christlichen Borstellung nach Gottes Born nur habe burch Blut tonnen befänftiget werden. Rach ächte vangelischer Darstellung bedarf ja nicht Gott, sondern Die Menschheit der Berföhnung; benn die Liebe bes himm= lischen Baters ift ber Grund ber Sendung feines Sohnes, beffen Lod als der Gipfel einer fich zum Seile der Menfchen freiwillig aufopfernden Liebe erscheint. Gine Singabe, die uns freilich nur burch bie wirkliche Lebensgemeinschaft mit ihm ju Gute tommen tann, fo bag wir nicht nur burch feine unfere Thätigfeit nicht abstellende, fondern mit helfende Genugthunig für gerecht erflärt, fondern auch durch bie von ihm ausströmende geiftige Lebenstraft wirklich ihm, bem heiligen, homogen gemacht werden. - 3) Die Baffertaufe ift in denfelben Mysterien bas hauptreis nigungsmittel, die chriftliche edzagioria aber foll fich als aus ber Darunsfeier abstammend erflären; benn 30= roafter felbit lege bem Propheten Som in Bezug auf dies fe Reier die Borte bei : "wer mich iffet, indem er mit Inbrunft zu mir ruft, nimmt von mir bie Guter biefer Belt." Der Saft bes hombaums ift aber eins mit bem Blute Des Propheten. Go fchwindet, fest der Berfaffer hinzu, jeder Unterschied ber Abendmahlsfeier und der Da= runsfeier. Dies heißt boch aber ben Sinn beider chriftlis chen Statute ganzlich verfennen, wenn man fie nur als Ritualien auffaßt, die irgend aus einer alten Ratur. religion ihre Deutung finden tonnten. Behielt auch Chris ftus bei beiden heiligen Symbolen etwas Borgefundenes bei, fo legte er ihnen boch eine ganz andere, rein geiftige Be= deutung unter, erhob fie zu Saframenten b. h. Seiles mitteln, um uns himmlischer Segnungen (nicht ber Güter Diefer Belt) theilhaftig ju machen. Ift die Laufe die Beihe, mithin der Anfang des neuen geiftigen Lebens, fo

# b. Verwandtich. b. Chriftenth. m. b. Parfismus. 593

foll burch bas heifige Mahl daffelbe ftartende und erquis dende Rahrung bekommen, und bie engere Gemeinschaft zwischen dem verklärten haupte, im himmel und feinen Gliedern auf Erden begründet werden. - 4) In einer ber handschriften (hafthanghat Rap. 2.) wird bes fräftig wirkenden .Feuers ober Geiftes Druggeschte, gedacht als Grund ber Einigung zwischen Drmuzd und Bervane. In biefem Lehrfate foll hann (nach unferm Berfaffer) bas fich fpät in ber chriftlichen Rirche bildende Geheimniß von der Dreieinigkeit als in einem Ei verborgen gewesen feyn. Im Bervane Aferene fehen wir nemlich ben Bater, in Ormuzd ben Sohn und in dem Feuergeiste ben Grund ber Einigung zwischen beiden. - Es bedarf hier wohl taum der ichon oft von Undern gemachten Erinnerung, daß weder biefe noch fo viele anderweitige naturphilofophische Berfuche, in ber äußeren Natur ober im menschlichen Geifte und Leibe ein Dreifaches in ber Einheit aufzufinden, mitder höchft einfachen Schriftlehre in Berbindung tommen tonnen. Jene beruhen ganz auf ihrem eigenen Berthe, biefe aber wurzelt allein in bem Befen Gottes, welches die Liebe ift. Der Bater offenbart feinen ewigen und liebevollen Seilsbeschluß in ber Sendung feines Sohnes, ber ihn auf Erben gründete und ausführte. Der von ihm und bem Bas ter ausgehende göttliche Geift wirkt immer fort in der chriftlichen Gemeinde und führt biefe ihrer endlichen Bolls endung entgegen. Die fünftlich ausgesponnenen fymbolis fchen Berftandesbegriffe tonnen teinem redlichen Bibelforfcher Feffeln anlegen.

VIII. Von guten und böfen Engeln. Nach genauerer namentlicher Angabe fowohl der sieben Amfcha= fpaeds und der sämmtlichen Izeds (davon Mithra der erste ist) mit ihren Funktionen wird auch das heer der böfen Geister, die sieben Erzdews und die übrigen Dews u. f. w., geschildert. Es folgt dann S. 114 eine Verglei= chung der Lehre des N. Is. vom Tenfel als Widersacher

bes Guten nebft ber übrigen Dämonologie. Geit ben Beiten bes babylonischen Erils finde fich ichon biefe Unnahme im Judenthume; aber zu der Zeit Chrifti (heißt es wörts lich) "war ber Glaube an diefe Befen zu einer furchtbaren höhe gestiegen und burch bas Christenthum felbft wurden die parfifch-jüdischen 3deen weiter modificirt und ausgebildet. Jedes Zeitalter hat ja feine Schellentappe." - Es ift gewiß unleugbar, daß feit der gedachten Periode bie Juben Manches aus der Lehre der Perfer entlehnten, fo wie auch wieder umgekehrt Lettere von Ersteren fich an-Man muß hier wohl Fr. Schlegel beiftims eigneten. men a), welcher vermuthet, daß ichon in weit früheren Beiten ein folcher geiftiger Bertehr zwischen beiden Bols ferschaften ftattgefunden, und fo auch Bahres aus. bem Mofaismus (wenn-auch nicht gerade unmittelbar aus ben geschriebenen Urfunden) bem Parfismus zugefommen fenn möge. Das nun die chriftliche Lehre von einer Geifters welt felbst betrifft, fo muß man freilich gestehen, daß dies felbe im R. T. zwar burch bedeutende Binte angegeben, aber aus autem Grunde nicht weiter burchaeführt fep, fo daß dieselbe nicht als wefentliche Grundlehre betrachtet werben barf. Es mögen verschiedene Auffaffungeweisen hier ftattfinden, aber dennoch find wir nicht befugt, biefelbe für bloß fremdartigen Stoff, Dichtung, bloß formelle Einfleidung oder Accommodation nach herrschenden Zeitideen zu erflären. Die Freiheit, Gott oder fich felbft in vertehrs

a) S. beffen Geschächte ber alten und neuen Literatur, Borlefungen in Wien, Ifter Theil, S. 152. Bergl. Tych fen de rel. Zor. apud veteres gentes vestigiis. Comm. soc. Gott. reg. Tom. XII. — Es ift (nach Münter, Carl Ritter, Grimm u. A.) nicht unglaublich, daß schon lange vor chriftlicher Zeit Prieftercolonien sammt ihren Sotterbildern, Mythen und Ritualien aus Asien in Europa nach verschiedenen Richtungen eingedrungen und sich unter altgermanischen Bolksstümmen niedergelassen. —

#### d. Verwandtich. d. Chriftenth. m. d. Parfismus. 595

ter Ordnung zu wollen, gehört boch unlengbar zu ben wefentlichen Borzügen geistiger Wefen. Ju diefem freien Willen, der aber nur persönlichen Wefen zutommt, gleichfam ein unbestimmt gebliebener Punkt ihrer Geistesrichtung ift, liegt der Grund des Bösen, welches nicht als bloße Regation betrachtet werden darf, was hier jeboch nicht weiter auszuführen ist.

IX. Schöpfung ber Körperwelt, Paradies, Sündenfall. hier ereifert fich ber Berfaffer befonders über D o fes, ben er den unverständigen Compilator nennt. Um Ginn barin zu finden, baß er z. B. bas Licht eher als die Sonne geschaffen werden läßt, muffe man bie Bends bucher ftudiren, und fo erfahren, daß unter dem Lichte Drmuzd, das Urlicht, verstanden werden folle, deffen Bert erft die Sonne ift. Ganz ungeschickt habe er bie Schöpfungsperioden in Tage verwandelt u. f. w. Dier möchte man zuerft fragen, wozu biefes alles in einer Rachweisung ber Quellen chriftlicher Lehren ? Bill ber Berf. etwa darauf hindeuten, daß auch Christus sich in die Bendbücher hineinstudirt haben müffe, um als Reformator auftreten ju tonnen? Uebrigens hat allerdings eine Bergleis chung altasiatischer Gagen und Rosmogonien ihr großes Intereffe; man tommt baburch auf die Unficht, daß in ihe nen wie in der Genesis auf eine ursprüngliche allgemeine Bafferbededung ber Erbe, die ber Schöpfung bes Menschengeschlechts lange Zeitalter hindurch vorherging, hingewiefen werde, fo daß im Grunde über die Entftehung bes Erdförpers felbst nichts weiter ausgesprochen Die ganze Schilderung aber Diefes allmählichen wird. neuen hervortauchens aus bem Baffer, wie fie auch bei Dofes fich findet, ift gewiß äußerft naturges mäß. Bir wollen hier ber Rurge halber nur auf bie trefflichen Bemertungen herders verweisen, 3deen g. Ph. der Gesch. der Menschheit, 2ter Theil S. 330. -Die gange Soge vom Sündenfalle (heißt es fer-

ner) und bem ersten glücklichen Buftande ber Menschen wird im Bundehefch aufgestellt, ift aber eigentlich ben Muthen der Hindus abgeborgt, nur daß in Indien der Fall ber Geifter als vor Entstehung der Rörperwelt ges fchehen bargestellt ift. Man fieht aber flar, fest ber Berf. hingu, woher alle diefe biblifchen Borftellungen von Dofes an bis zur Offenbarung Johannes herab entnommen find, und was man, um fie zu verstehen und zu deuten, ftubiren müffe. Bir dürfen auch hier nur, binfichtlich bies fer mofaischen Tradition, auf herder angeführten Drts 337. 342 f. verweifen. Gewiß würde unfer Berfaffer benfelben mit Duten zu Rathe gezogen haben und fein Urtheil über den unbedachtfamen Mofes würde anders ausgefals len fenn, wenn er nicht ber Meinung gewesen, bag Berder als G.Superintendent feine geiftliche Burde habe berüchfichtigen müffen. Er hält fich daher lieber an Balle ns ftebt u. a. geiftesverwandte Gewährsmänner. - Rur Diefe eine Bemertung fen uns hier noch verstattet, bag allerdings eine Bergleichung jener alten heidnischen Sagen von einem Urzuftande der Menschheit, als Refte einer Uroffenbarung oder als Unflänge bes tiefen Bewußtfeins ber Gündhaftigkeit und bes Bedarfs einer Erlöfung aus bem unfeligen Buftande ber Gottentfremdung, in anderer Beziehung ein fehr großes Intereffe habe, worauf wir weiter unten zurücktommen werben.

X. und XI. Auferstehung ber Leiber und Unsterblich teit ber Seele. "In der alten persischen Lehre war Gorobmann ber Aufenthalt der Seligen, beren Seelen (Feruer) man eine feine förperliche Gestaltung zugab, schimmernd im Glanzlichte, umfleidet mit Sabere (reinem himmlischen Gewande). Die bösen dagegen dachte man sich im Duzahk, einem durch Finsterniß und bösen Geruch schrecklichen Mohnste. "- Man nahm also (dies erhellet hieraus offenbar). eine herstellung im Tode felbst zu Anfang an, so daß die Lehre von einer Aufer-

#### b. Verwandtich. d. Chriftenth. m. b. Parfismus. 597

ftehung der Leiber am Ende der Belt erft fpäter ihre vollftändige Ausbildung erhalten zu haben fcheint, und im Bundehefch vielleicht chriftliche Elemente hinzugefommen find. Dahin dürfte vornehmlich gehören, daß Sofiafch nicht nur (wie z. B. im Bendidad) als Ueberwinder der Dews, fondern auch als Besieger des Todes und als Beltrichter bargestellt wird, der diefe Auferwedung burch bes Ormuzd Macht ausführt. Auffaltend ift babei noch die fpecielle Bestimmung, bag ber Sofiafch plöglich und un. vermuthet erwartet werbe. Bergl. Matth. 24, 37. f. Daß indeffen auch in ben älteren Bendfchriften wenigs ftens Spuren ber Borftellung von einer Neubefleidung zur Zeit des Beltendes fich finden - mobei eine- Neubes lebung schon im Tode gar nicht ausgeschlossen wird hat noch fürzlich der Lic. J. G. Müller zu Bafel (Stud. und Rrit. 1834. Seft 2.) fehr befriedigend bargethan. Benn nun in Billroths Commentar (zu 1 Ror. 15, 37.) die Deinung, als ob die Auferstehung ichon beim natürlichen Tode ihren Anfang nehme, eine moberne Weltanficht heißt, fo ift dies infofern gang richtig, weil fie auch in neuerer Zeit durch Priftley, Bonnet, Ddel u. A. ihre Bertheidiger gefunden hat, aber fie ift boch auch zugleich eine uralte, wie bies alle vorchriftlichen Raturreligios nen beweisen. Sie hat auch an fich etwas Empfehlendes, fobald nur grobsinnliche Borftellungen entfernt. bleiben, nicht Leiber mit Fleisch, haut und Rnochen, fondern phys fifch=ätherische Seelenorgane verstanden werden. Auch der Apostel Paulus bezieht boch feine Ueberfleidung 2 Ror. 5, 1. gewiß nicht blos auf die zur Beit des Beltendes noch Lebenden, fo daß für die Millionen ichon feit Sahrtaus fenden Berftorbenen ein Seelenschlaf angenommen werden müßte, welches mit andern Darftellungen bes R. L., g. B. bem Schidfale bes reichen Mannes u. a., gang im Bider. fpruche feyn würde. Chriftus ift ber Lodesüberwinder, ber 40

Theol. Stud. Jahrg. 1887.

Die Gläubigen immerfort (im moralischen und im physis schen Sinne) aus dem Tode in das Leben versetst. Zwar gelangen die Ungläubigen auch zu einer Auferstehung und Fortdaner, aber ihr Zustand ist dennoch bei mangelnder Lebensgemeinschaft mit Christo in gewissem Sinne dem Tos beszustande ähnlich. Die paul. Darstellung 1. Kor. 15, 39. f. vom Unterschiede der verschiedenen Körper begüns Riget doch auch die Annahme einer fortschreitenden fünftligen Versleichung mit dem Borbilde des Leibes Christi. In der Vergleichung mit dem Saamenkorn ist ebenfalls der Gedanke enthalten, daß, wie sich das Leben der Pflanze durch den Saamen erneuert, so habe auch der .Geist des Menschen von Gott die Macht erhalten, sich stets zu den äußeren Verhältnissen ein vassendes Organ anzubilden.

XII. u. XIII. Parfismus und Ratholicismus, - Schlüffel zur Apotalypfe. Bir verweilen nur einen Augenblic noch bei biefem letten Abschnitte, morin ber Berfäffer die ganze Apotalypfe als im perfifchen Colorit erscheinend fo barftellt, daß wir diefen feinen Schlufe fel - ben er (mas aber mohl bei allen Auslegern ber Rall ift) für ben ächten hält - ber näheren Prüfung ems pfehlen müffen. - Bar (nach des Ref. Anficht) dies Bert von bem Apostel Johannes abgefaßt, fo wird bie'von ber fonstigen Manier beffelben abweichende apotalpptische Darstellung baraus vorzüglich erklärlich, bag nicht nur feine innere natürliche Gemuthsrichtung (wie Reans ber fie fchildert) eine gedoppelte gemefen feyn tann, fonbern daß er auch äußerlich einer doppelten Ausbildung angehörte. 216 Schüler bes Täufers, ber wahrscheinlich mit dem judischen Prophetismus und Rabbalismus, fo auch mit bem ausgearteten alerandrinischen Gnofticismus befannt war, fonnten ihm im efftatischen Buftande ober im wirflichen Traume leicht in lebendiger Rlarheit Bilder bes ersten Jugendunterrichts vorschweben. Diese murden bann



## b. Berwandtich. d. Chriftenth. m. d. Parfismus. 599

beim flaren Bewußtfeyn der Gegenwart von dem aufs Prate tilche gehenden Unterrichte des Seilandes zurückgedrängt, obgleich jene gnoftisch=tabbatiftischen, ober, wie unfer Berf. will, perfischen Symbole allerdings auch ideelle Bahrheis ten enthielten. Nur muffen fie als generelle Typen tiefen Inhalts aufgefaßt werden, als Bisionen, bie nuter verschiedener Gestaltung auf ben felben Sauptgegenstand (Sieg des Reichs Christi) in Bildern hinweisen. Denn nur aus der entgegengesetten Auffaffung und gezwunger nen Beziehung auf gang specielle firchenhistorische Greigniffe haben die zahllofen abweichenden Erflärungen ihren Ursprung gehabt. - In hinficht biefes Sieges oder ber fogenannten nächsten Bufunft bes herrn ertlärt fich herr Rort G. 165 babin, in dem persischen Religionsfysteme tomme zwar nichts von einer folchen irdischen herrschaft bei Ormuzd vor, boch könnte auch diefe 3dee wohl darans abstammen und in einem ber verlorenen Bendbucher enthalten gemefen fenn. Man fieht, ber Berfaffer will ben originell chriftlichen Ideen burchans einen perfifchen, alfo verdächtigen Ursprung beilegen, er bedenkt aber nicht, daß Diefe nächste Biederfunft Christi auch als ein unsichtbares hervortreten ober als auffallender Erfolg " vorbereitender Birtfamfeit gefaßt werden tann. Auch bie herrschaft ber Apostel und Gläubigen braucht nicht als ein fichtbares Bandeln auf Erden und Sigen auf Thronen, sondern tann als moralische herrschaft aufgefast werden, die darin besteht, daß ihre Lehren und Grundfase allgemeine Gültigfeit und Anerkennung finden.

B. Allgemeine Bemerfungen und Refultate.

I. Nationale Anbequemung — Aehnlichfeiteverhältniffe der Religionen.

1) Irgendwo mußte Christus auftreten, und in irgend einer Beitperiode als von Gott gefandter

Lehrer und Seileverfündiger erscheinen, wenn er überhaupt menschlich sichtbar auftreten und Eingang finden follte. Da nun dies im Judenthume geschah, fo mußte auch fein ganger Bortrag in ein orientalisch=judisches Bes wand gefleidet fenn, überhaupt, mußte er in feiner gangen Erscheinung ein nationales Gepräge an fich tragen, wels ches erst durch feinen Lob verschwinden tonnte. Er berief fich baber auf die feine Unfunft vorbereitenden Berheißuns gen feines Bolts, auf Mofen und bie Propheten, indem nicht nur die Bildung feiner nächsten Buhörer dies verstattete, fondern er auch Unfchließungspuntte gewann, bie feiner Botschaft eine eigenthumliche Beweistraft ettheilten. hiemit ift aber feineswegs gefagt, daß nicht der Rern und Stern feiner Lehre unter einem andern Bolfe, anch ohne dieses Rleid und diese hulle, von ihm hätte verfändet werden fönnen. Dem Besentlichen nach hätte er gang Diefelbe Seilsbotschaft unter Bedingung von Buße und Glauben fund machen tonnen, wenn es auch gar feis nen Mofes und feine Propheten gegeben hätte. Infofern ift also auch die Ansicht durchaus nicht verwerflich, daß das Christenthum dem Befen nach zum Judenthum und Seidenthum in gleicher Beziehung ftehe. Es hat mit biefer unvermeidlichen und allgemeinen volfsthümlichen Anschließung an Orts= und Zeitverhältnisse eine ähnliche Bewandtniß, wie mit ber freiwilligen und in ber Lehrweiss heit Christi begründeten Accommodation bei Aufnahme und Unterweisung feiner Jünger. Er nahm 3. B. ben Detrus zu feinem bleibenden Begleiter auf Beranlaffung des bekannten Fischzuges und schloß feine Aufforderung pafs fend an denfelben an. Aber wer tonnte glauben, daß diefe Aufforderung nicht auch auf andere Beife, wenn auch eis nige Tage fpäter, hätte geschehen tonnen. Er benutte ftets vorliegende Gegenstände und fleine Ereigniffe bes Lebens, um feine Lehre eindringlich und anschaulich ju

## b. Verwandtich. b. Chriftenth. m. b. Parsismus. 601

machen, aber er würde unter andern Berhältniffen auch andere Bilder und Gleichniffe gefunden haben, um bas, wovon fein Inneres erfüllt war, und deffen Mittheilung ihm am herzen lag, ben Seinen vorzutragen. Auch ber Apostel Paulus, fo fehr ihm feine judifche Bildung, um auf Juden zu wirken, zu Statten tam, wußte boch Allen Alles ju werben. Er redete unter anderer Einfleidung auf bem Ureopagus zu heidnischen Beifen, desgleichen vor heidnischen Statthaltern, als zu ben Pharifäern, aber bie Grundlehren, die er vortrug, maren boch überall dies felben. Go unvermeidlich und nothwendig nun eine folche Anbequemung war, fo durfte fie fich doch in dem, mas zum Befen des Chriftenthums gehörte, nicht auch Beftätis gung irriger Meinungen erlauben, weil diefe fonft auf immer gleichfam fanktionirt worden wären, was ber Site tenreinheit und Bürde Chrifti, fo auch der Auctorität der von ihm bestätigten Schüler gang zuwider gewesen fenn würde. 216 gang unanftößig aber tann es gelten, wenn ffe in allen andern Dingen, bie nicht zu ihrem eigentlichen Berufe gehörten, oder bie blos dem Berftandesmiffen ans heim fallen, nicht nur wie andere Beitgenoffen redeten und bachten, fondern auch unvollfommnere Borftellungen mit thnen theilten.

2) Daß es Anschließungspunkte für die Mittheilung christlicher heilsbotschaft auch überall in der heidenwelt gab, erklärt sich nicht nur auf historischem Wege, indem ja die verschiedenen ausgezeichneten Naturreligionen als Zweige eines gemeinschaftlichen Stammes betrachtet werden müssen, die also unter sich, bei aller Abweichung, doch auch Verwandtes und Uebereinstimmendes darbieten muß= ten, sondern es sind auch andere innere Annäherungsverhältnisse nicht außer Acht zu lassen. Es zeigte sich in allen alten Naturreligionen ein vorchristlicher Gottestrieb, ber geweckt werden konnte, ein unvertilgbares angebornes

Gottesbewußtfeyn, welches machte, daß bas verständlich vorgetragene Bahre und Gute im Innern Antlang finden mußte. Es haben alle vorchriftliche Religionen mehr oder weniger Gutes und Bahres (nach Lage, Rlima, Berfaf. fung und Bildung ber Bölfer) zu Tage gefördert; ohne bies murbe gar tein Staatsleben, bas boch bei einigen Bölfern in hoher Ausbildung erscheint, haben stattfinden tonnen. Es barf baher nicht befremben, wenn bei einer Bergleichung mit dem Christenthum auch Gemeinschaftlie ches und Analoges fich auffinden läßt. Bunachft tommen bier wohl verwandte fittliche Marimen in Betracht, and fo bietet dann allerdings die vergleichende Moral (wie dies auch namentlich beim Parsismus der Fall ift) Die meiften Mehnlichkeitspunkte bar. In diefem Zugeftänd. niffe liegt fo wenig etwas herabmürdigendes für bas Chris ftenthum, daß vielmehr daraus grade hervorgeht, wie das. felbe von aller Ueberspannung in feinen Anforderungen fich frei gehalten hat, weil es nichts verlangt, als was vernünftig und ber menschlichen natur gemäß ift. Aber and in theoretifchereligiöfer Hinficht find, wie ges fagt, einzelne Unnäherungsverhältniffe nicht zu vertennen. hieher gehört nicht nur ein Gefühl der Ubhängige . feit von einer höheren unfichtbaren Gewalt, welches burch Die ftumme Sprache ber natur gewedt wurde, aber freis lich (ohne hinzutommendes Bort) nur dunkel blieb und leicht auf Irrwege gerieth, fo bag bas geahnete Göttliche felbst wieder mit natur und Belf verwechfelt murde, fonbern auch bas bamit merfwürdiger Beife verwandte Gefühl bes Sünbenelends und ber hülfsbedürfe hierin liegt unleugbar ber höhepuntt aller tiafeit. vorchriftlichen religiöfen Thätigfeit, indem fich darin gleichs fam ein Sinstreben nach Christo, eine Schnsucht nach bem Sündentilger, ausspricht; bagegen auf bloße Ritualien und äußere Achnlichkeiten im Unklange ber namen n. f. m.

## b. Verwandtich. b. Chriftenth. m. b. Parfismus. 603

tein großes Gewicht zu legen ift .). hierher (zu den heibs nischen Sinftrebungen ober Borbildern) rechnen wir z. B. im Parsismus das oben von Mithra als Mittler Ange= gebene, in ber ägyptischen Lehre ben Ofiris als tams pfenden und getödteten und boch endlich übermingenden Dulber, in ber nordischen Ebba bie Geschichte des edlen und leidenden Baldur u. f. m. Dir mürden ohne 3meis fel mehr von diefem Uhnen, Sehnen und Drängen der verfinsterten Menschheit nach bem Lichtbringer und Erlös fer wiffen, wenn die Beltgeschichte fich nicht fast auss fchließlich auf Mittheilung äußerlich fchimmernder und auf. fallender Begebenheiten beschränfte. Das indeffen in den alten Naturreligionen als Infarnationen bes Mithra, Bischnu, Delai Lama, Foe vortommt, gilt (im Bergleiche gegen bas geiftige Schauen ber Patriarchen und Propher ten) nur, als entstellte Ahnung deffen, der kommen. follte, auch wohl nur, als undeutlicher und mißtonender Nachklang der erschollenen Botschaft des bereits Gekoms menen aber nicht Erfannten. Um flarften und edelften tritt bas Gefühl eigener unzureichender Rraft und bie Uhnung göttlicher helfender Gnade ohne Zweifel im Plae tonismus hervor, wiewohl auch bier der wirflichen Bers genseinigung mit Gott ein fpetulatives hafchen nach dem Ueberschwenglichen, oft auch Mangel an wahrer herzense bemuth hemmend entgegentrat, was noch heutiges Lages mit der muhammedanischen Sette der Sfufis dieselbe Bes wandtnif haben bürfte. Auf folchen Soheftufen der menfche lichen Bildung find es mehr geiftige Sinderniffe, die den rechten Beg zur Erlangung des wahren heils verfperren, während bei dem Mangel an Rultur und religiöfer Bils bung die Magregeln der Entfündigung nur auf rohe, oft

a) 23gl. hierüber bas Urtheil Segels in feinen Borlefungen über bie Phil. ber Religion, ifter Band 1822. S. 341 u. 354 f. felbst fcheußliche Beife (lästige Reinigungsmittel ober Bus Bungen, Zaubermittel u. f. w.) sich äußern tonnten.

3) So fam namentlich auch im Parsismus neben ben edelen Bestrebungen viel Berfehrtes und Gräßliches zum Borschein. hegel zwar a. D. S. 326. f. rühmt ihn als Die Religion des Guten und legt ihm den Borrang bei vor ber Religion ber Bauberei (ber Chinefifchen), die bas Boje nicht im Innern fucht, fondern als Meußeres in ber natur betrachtet und es burch eigene unmittelbare Billensfraft an bezähmen sucht. Allein dies war auch noch im Parsis. mus berfelbe Fall, felbft nachdem Boroafter die fchmarge Magie mit ber weißen vertauscht hatte, wodurch gemiffere maßen nur eine gedoppelte zu Stande fam. Fr. Schles gel hat wohl recht, wenn er die Uehnlichfeit des Parfiss mus mit dem Christenthume mit der des Affen zum Mens fchen vergleicht, eine Bergleichung, Die erst dann recht pafs fend erscheint, wenn man nicht an die Nachahmungefucht Diefer Thiere, fondern vielmehr an das hinftreben der Natur zur Darstellung menschlicher Gestaltung bentt, wie benn Analoges auch in anderen vorbereitenden Bildungen und Ansprüngen der natur zu dem, was fie zu leiften im Sinne hat, fich beobachten laffen. Um treffenbiten erscheint Ref. noch immer bas herber'fche Urtheil, welcher ben Parsismus feinem Grundwefen nach für burchaus politifch erflärt; benn er mobelte ben Simmel nach bamaliger welts licher Regimenteverfassung und machte die irdischen Feinde Perfiens zu bofen Geiftern und Dienern Uhrimans. Auch die fittlichen Gebote find politisch, beziehen fich auf äußerliche Reinlichkeit, Beförderung des Acterbaus, Ausrottung des Ungeziefers, Bermehrung bes , Bohlftandes, Rinderzucht, Boltsvermehrung u. f. w. Das Reich Christiaber war nicht von diefer Belt, wiewohl es alle menschlichen Berhältniffe mit feinem Beifte durchdringen und läutern foll. Eine wefents liche Berschiedenheit geht ferner alfo grade baraus hervor,

# b. Berwandtich. d. Chriftenth. m. d. Parfismus. 605

bag ber Parfismus und andere Naturreligionen von tosmologischen Spetulationen und von Genealogien ber Beifterwelt ausgehen, um zulett in specielle politische Status ten und äußere Ritualien zufammenzuschrumpfen, oder als erloschenes Meteor zu verschwinden, mährend bagegen bas Chriftenthum in grade umgetehrter Richtung anfangs zwar in ganz temporeller und localer hulle auftrat, fich an rein menschliche, aber dringende herzensbedürfniffe ans fchloß, aber dabei die innere Erpansivfraft hatte, sich im Laufe ber Zeit ohne unmittelbare Beziehung auf Land, Rlima, Verfaffung 2c. zur allgemeinen Beltreligion zu gefalten und fo jedem Bolte auf Erden, bei ganz allgemeis ner Sündhaftigfeit und Sulfsbedurftigfeit, bas rechte und einzig wirksame Erlösungsmittel zu werden. hier scheint es zwechmäßig, auf bas Eigenthümliche im Chriftenthume noch etwas näher aufmertfam zu machen, was aber nur capitulatim geschehen barf, weil ber Umfang ber Gache feine Ausführung gestattet.

## II. Das Neue und Unterscheidende im Chris stenthume, nach Inhalt und Beglaubigung burch Zeugnisse.

1) Gott als Geist tann nur im Geist und in der Bahrheit durch Glauben und Liebe, nicht durch äußere Geremonien verehrt werden, fein Besen ist die weise, mit Heiligkeit und Gerechtigkeit waltende Liebe, die sich besonders durch Beseltigung aller ihm geistig verwandten Geschöpfe, und durch Herstellung der gefallenen oder von ihm entfremdeten Menschheit offenbart. — Die Sünde ist Mißbrauch der Freiheit, Biderstreben der göttlichen Ordnung, Schuld, wodurch nur Elend und Unseligkeit bewirkt werden kann. — Das Christenthum ist die göttliche Gnadenanstalt, wodurch die Menschheit wieder in das rechte ursprüngliche Berhältnis zu Gott gebracht werden soll.

In Chrifto allein ift bas abfolut volltommene Biffen um Gott durch innigfte Berbindung, Sinness und Befens-Ges meinschaft mit Gott, durch Bewahrung völlig unfünde licher urbildlicher Perfönlichkeit. Geine Berfon und bie von ihm ansgehende geiftige Lebenstraft ift das Ceus trum ber gangen durch ihn vermittelten und ansgeführten Beilsanftalt. - Nicht eine Menae von Sabungen und fittlichen Geboten hatte er aufgestellt, fondern feine Site tenlehre fordert herzensreinigung, wie fie nur durch bas Anfchließen an ihn und die Aufnahme feines Lebensgeiftes (Glaube) ju Stande tommen fann. Durch ihn bewirfte Gottesertenntnif und ächte Bruderliebe foll bas Biel alles menschlichen Strebens fenn, mas eben burch bie enge Berbindung mit ihm gestärkt, belebt und in die rechte Richtung geleitet wird. Gottesliebe und achte Menfchenliebe- find unzertrenulich, gehen aber erst aus der Liebe zu Chrifts hervor, wegen feiner Gemeinschaft mit bem Bater und ber feiner Betenner mit ihm, dem haupte. neu ift dies Ge= bot ber Liebe eben desfalls, weil es fich auf feine Verfon be= gieht, und weil es eine auf opfernde Liebe feyn foll, wie bie seinige war. Demuth (wie folche ben heiden gang uns bekannt war) ift die Wurzel aller christlichen Tugenden. -Als Mittel jur Erlangung bes heils find die heiligen , Statute als Saframente eingeführt und das Gebet in feinem Ramen (in feinem Geifte und um feinen Beift) verordnet a).

a) Die vornehmften ber oft so hoch gepriesenen persischen Gebete enthalten boch nur battologische und ermubende Sobeserhebungen bes Lichts, welches ein physisches und blendendes ist. Anbere sind mit den fcrecklichsten Flüchen gegen die Dews erfüllt. Der Contrast mit christlichen Gebeten wurde auffallend erscheinen, wenn wir hier specielle Beispiele anführen dürften, als etwa die Formel beim Aufstehen, Haarabschneiden 2c. (Avesta 2ter Apeil G. 192).

## d. Verwandtsch. d. Christenth. m. d. Parsismus. 607

2) Unter ben 3 eugniff en über feine gottliche Sendung haben mit Recht den höchsten Rang die, welche er über fich felbft aussprach Joh. 8, 14-17. 46. besgl. 10, 38 a); benn nur er fonnte bas lebendige Bewußtseyn der in ihm wohnenden Gottesfraft und Gottesfülle haben. Rur er tonute eigentlich miffen, wie fein Berhältniß ju Gott war, woher er tam, was feine Erscheinung auf Er= ben bezwechte und wohin er zurücklehren würde. Dies fein Beugniß von fich felbit erfordert Glauben und fand benfelben bei allen benen, bie mit ihm in geißige Lebensgemeinfchaft tamen `und fo Theil an feinem Gottesbewußte fenn nahmen. Es wurde aber bestätiget durch die überwäte tigende Rraft feines Geiftes und burch bie Gewalt ber Liebe feines herzens, wodurch die Geinen gang unwiders Rehlich fich ergriffen fühlten. Es wurde beglaubiget durch feine ganze Lebenserscheinung auf Erden, Die ganz eine zige Soheit in der Riedrigkeit, herrlichkeit in der Schmach; beglaubiget burch bie Berte, bie der himmlifche Bas ter burch ihn wirkte und baburch fein Batten jur Beforberung ber heiligften 3wede ber Menfchen fund gab. -

Als fortdauerndes Zeugniß muß die von Christo ge= stiftete und seit achtzehn Jahrhunderten bestehende christliche Kirche gelten, als eine Gemeinschaft einzig in ihrem Zwecke, richtige Gotteserkenntniss und wahre Menschenliebe unter alle Bötter der Erde zu verbreiten. Auch einzig das burch, daß diese (nicht auf weltliche Herrschaft und irdis sche Güter, noch eitles Verstandeswissen abzweckende) Ge= meinschaft von einem Gekreuzigten ausging, der ohngeachtet seines anscheinenden Unterganges doch den unfehlbaren Sieg seiner Sache als Gottessache mit be=

a) Siehe zu biesen Stellen Dr. Lücke Somm. 8. Joh. 2te Aufl., 2ter Iheil. S. 247 f.

ftimmter Klarheit vorhersah 1). - Mit Christo trat ein neuer Denbepuntt in bie ganze Beltgeschichte ein, benn wie die hinftrebung ber vorchriftlichen Zeit zu ihm in Uhnungen, Vorbildern und Opfern unvertennbar ift: fo tann nun, nach feiner wirflichen Erscheinung, alle reine und zuverläffige Gottesertenntniß, ju feliger Befriedigung bes herzens in Gemeinschaft mit Gott, nur von ihm aus. gehen. Seine Anftalt war ber Zielpuntt aller früheren göttlichen Berheißungen, fie ift bestimmt immer mehr Ges meingut ber gangen Menschheit zu werden und biefe gur brüderlichen Einheit zu bringen; feine Lehre ift das eble -Reis, welches jedem Stamme, worauf es gepfropft wird, zwar feinen natürlichen Buchs und feine äußerliche Ge= ftaltung läßt, aber feine inneren Gafte umwandelt, daß er edlere Bluthen und Früchte tragen tann. Durch ihn ift ber Fürft biefer Belt überwunden, und an diefem Siege nehmen Alle Theil, die treulich feiner Fahne folgen, baber Johannes ichreiben tonnte "ihr habt den Böfemicht überwunden" d. h. ihr fönnt und müßt ihn überwinden, ber Sieg ist euch gewiß. Nach außen zwar ist der Sieg bes Christenthums noch nicht vollendet, fchreitet aber bie= fem Biele der Bollendung rafch entgegen.

III. Subjektive und formale Perfektibilität, unwaudelbare Dauer. So wandelbar auch Form und Einkleidung christlicher Wahrheit ist und wegen der Allgemeinheit ihrer Bestimmung sehn muß: so ist sie doch ihrem Inhalte und Wesen nach ganz unverbessferlich, keiner Nachhülfe und Bervollkommnung fähig und bedürftig.



a) Ueber bie weitere Ausführung bieser und ber anderen vorstehenben fragmentarischen Andeutungen vergl. Dr. Ullmann, apollogetische Stäzze, Stud. u. Krit. 1832, Stes heft, desgl. theologische Aphorismen 1835, Stes und 4tes heft, auch die bekannte Schrift über die Sündlosigkeit 2c.

# b. Verwandtich. b. Chriftenth. m. b. Parfismus. 609

Unfere Aufgabe tann teine andere feyn, als die Bertuns Digung, bie es enthält, uns immer mehr anzueignen, und ims mer vollftändiger aufzufaffen, mas Paulus nennt im Geis fte leben und im Geifte wandeln, fo daß Chriftus in uns Gestalt gewinne und wir fo burch bie Rraft Chrifti immer höhere Stufen geistiger Durchbildung erlangen. Es ift nur ungenauer Sprachgebrauch, wenn man Diefe ftets fortichreitende nothwendige Intusfusception au einer objeftiven Perfettibilität des Chriftenthums rechnen' Jedoch wird eben nach Maggabe der fubjet. wollte. tiven Receptivität biefe Auffaffung pofitiver Lehrfäge, bie wir aber an sich nicht antiquiren dürfen, fehr vers schieden bleiben, was schon wegen des unerschöpflichen Reichthums bes Chriftenthums unvermeidlich ift. Besons bers werden die Grenzen zwischen dem Formellen und Dateriellen in allen den Fällen nicht genau abgestedt werden tonnen, wo in der heil. Schrift felbst teine vollftändige Durchführung ftattfindet .). - Auch ein vollftändiges Moralfystem ift im R. T. nicht aufgestellt, allein bie chriftlichen Maximen reichen boch für alle Borfälle des Les bens zu, und wegen diefer Applicabilität muffen alle Folgerungen und Unwendungen baraus als in ihnen fchon urs fprünglich im Reime gelegen und daraus folgerecht entwit. felt betrachtet werden. Es widerfpricht dagegen gang ber rein biblischen Grundansicht, wenn man behauptet, daß

a) Man benke nur an die Lehre von den Engeln, dem Sundenfalle, ber Auferstehung u. f. w., oder in geschichtlicher Beziehung an das Hinabsteigen der Seele des sterbenden Christus in die Unterwelt. Wenn hier Einige die 1 Petr. B. angedeutete Wirksamteit Christi auf die ohne Slauben an ihn Verstorbenen nur nach der Grundidee einer Allgemeinheit der Erlösung auffassen: so werden Andere weiter gehen und einen wirklichen Aufenthalt im habes annehmen, oder ferner (im vollen Umfange der Angabe) dies Wirksamteit namentlich auf die Beitgenoffen Rod beziehen.

auch bas Christenthum gleich andern Religionen nur als zeifliche Entwicklungsstufe und Durchgang zu einer höhes ren (ohne Christum durch Emancipation ber Bernunft zu erlangenden) Bollfommenheit gelten tonne ; benn nach ber Schrift ift Chriftus ber vollfommene Erlöfer und hat eine ewig - gültige Erlöfung erfunden. , Rur Form und Ginkleibung feines Evangeliums ift Produkt der Zeit, und wird burch menschliche ort = und zeitgemäße Bedürfniffe bestimmt, was man richtiger Mutabilität als Derfektibilität Es ift nur Mißbeutung, wenn man den nennen follte. apostolischen Ausspruch, daß bas Studwert aufhören folle, auf diese frdische Zeit bezieht, ba fie nur von dem Jenfeits verstanden werden tann; ebenfo daß Gott einft folle Alles in Allem fenn und allein herrschend verherrs lichet werden, benn diese Berherrlichung ift grade' burch ben Sohn vermittelt, und ift als Bechfelverherrlis chung zu betrachten. Der Glaube an ihn führt allein zur volltommneren Erkenntnig und ift höher als alles Biffen, bas hienieden immer nur beschränkt bleiben fann und erft jenseits ins Schauen übergeht. Die vollommnere Ertenntniß fest den Glauben voraus, ift die Folge, der Lohn bes Glaubens, und muß immer damit verbunden bleiben. Eine befannte naturphilosophie bagegen macht Chriftus zum Culminationspuntte ber vormaligen Glaubenswelt, Die bem magnetischen Rachtleben vergleichbar fen, und bem reinen bewußten Denten, bem Berftandesmiffen als bem Tagesleben nachstehen müffe. Diefer helle Tag, wo ber Glaube zum abfoluten Biffen gesteigert wird, foll bann bewirken, bag Christus felbst mit feiner Glaubensanstalt in den dunklen nächtlichen Schattengrund gurücke weichen muffe a). Gegen diefe unter mehrmacher Modifis cation dargestellte philosophische Beltansicht muffen fol-

a) Wir beziehen uns hier nicht nur auf die vornehmften Schriften der hegel'schen Schule, sondern namentlich auch auf das in

## b. Berwandtich. b. Chriftenth. m. b. Parfismus. 611

genbe Puntte Bedenten erregen. a) Es würde fchnäder Undant fenn, wenn je bie Bernunftreligion, bie ja, mas fie Borzügliches besitht nur Chrifto zuzuschreiben hat, fich fo über Diefen Urfprung ihres Biffens täufchen tonnte, daß fe feiner Berdienste um die Menschheit vergeffen und ibr eine ftets bleibende dantbare Anertennung verweigern follte. b) Das Biel einer folchen über Chriftum hinaus gehenden Bollendung, wenn man es auch nicht gradezu an fich uns bentbar nennen will, liegt boch in einer fo völlig unenblis chen Form, daß es unerreichbar genannt werden muß. Das Streben banach würde alfo bem hafchen nach einem Bauberringe gleichen, ber um fo weiter fich entfernt, je mehr man ihn ichon zu erfaffen meint. c) Das Sinanfteis genwollen zu einer unersteiglichen Sohe könnte leicht den Fall und Stury jur Folge haben, gerade wie beim erften Gündenfalle Stolz und Selbsterhebung zum Berberben führte. Die reine Beiftigfeit ber Engel gehört noch nicht für Befen von gemischter Natur, vrgl. Rol. 2, 18. d) Das fo oft gerühmte Borfchreiten ber Biffenschaften gleicht boch nur den Bogengängen, welche die Natur in ihren Bildungen uns darftellt als unter wechfelndem Sinten zum Biele führend. Jugestanden aber anch bie wirklich schon erreichs ten höheren Stufen, namentlich in Berftandesfultur, welt. licher Runft und Beisheit, fo gilt ber Grundfas doch ims merfort, daß die Welt im Urgen liege. Die Berdorbenheit des menschlichen herzens ift von Grund aus noch bieselbe wie von altersher, wenn auch zu andern Zeiten und Orten andere Mängel, Gebrechen und Lafter fich bervorthun. Wegphilosophiren läßt sich nun einmal auch jest

vieler Beziehung lehrreiche Kiefer'sche Werk, ber Tellurismus, besgleichen auf die verwandten Schriften seines Schülers Blasche, besonders auch auf die kürzlich erschienene Schrift vom Professor heinr. Schmidt in heidelberg 1835. über Schleiermachers Glaubenslehre 2c. 2c.

bie allgemeine Sündhaftigteit nicht, fo wenig diefelbe von ben größten Philosophen der Borzeit, Sofrates, Plato, Seneta, geleugnet wurde. Go lange Menschen Menschen bleiben, muß die Läuterung und Durchbildung burch chriffe lichen Geist immer wieder von vorne anfangen. e) Die Beltgeschichte gibt die schlagendsten Belege zu ber Erfahrung, daß alle die Länder, die ehemals ichon vom Lichte bes Christenthums erleuchtet waren, nur bei ihrer 2bmenbung von demfelben wieder in Finfterniß und fittliche Berborbenheit versunten find, fo daß die auffallende Unterscheidung von den Ländern der Christenheit nicht geleuge net werden tann, insoweit in diefen ber chriftliche Sauers teig wirklich ichon feine läuternde Rraft ermiefen und bie Lebensverhältniffe durchdrungen hat. f) 3ft nun Letteres freilich in feinem chriftlichen Cande auf innerliche Beife volls endet, fo wird boch immermehr ber Weg bazu gebahnt, und diefes Eindringen findet boch wenigstens äußerlich bermaßen im häuslichen und öffentlichen Leben Statt, daß eine Ausscheidung unmöglich scheint. g) Die Uebertragung ber chriftlichen Urfunden in fast alle Sprachen der Belt, verbunden mit dem fteigenden Miffionseifer, befördert nicht nur die ftets machfende Berbreitung des Chriftens thums, fondern macht deffen einstiges Berschwinden von ber Erbe fo ungedentbar, daß man eher die Umwandlung bes himmels und ber Elemente erwarten tonnte. h) Die heilige Schrift felbft fpricht fich über diefe ftete Fortbauer und Gültigkeit des Chriftenthums fo oft, fo bestimmt und nachdrücklich, wie über feine andere Lehre, aus. ...Nies mand dürfe einen andern Grund legen, tein Engel vom. himmel ein ander Evangelium verfünden 2c. 2c."

IV. Das Miffionswefen und bie firchlichen hauptgegenfähe.

1) Bie herr Nort gegen das Ende feiner Schrift ben Bunsch ausspricht, daß die Missionsfache boch ausschließ-

# d. Berwandtich. d. Chriftenth. m. d. Parfismus. 613

lich, - jur Beglückung ber Bölter burch Rultur und Berbeiführung einer angemeffeneren Beltreligion - ben Bans ben bes Rationalismus anvertrant werben möge: fo ift noch fürzlich von einer andern Seite her bie Meinung laut geworden, daß die Miffionaire, wenn fit unter einem gebildeten Bolte, bas feine Gelehrte hat, mit Rugen anf. treten wollen, burchaus mit beren fpeculativen Forfchuns gen vertraut feyn muffen, um ihnen die Spise bieten und fich badurch Achtung erwerben ju tonnen. Diefe Unfichten, richtig verstanden und in ihren Grenzen gehalten, fchließen allerdings etwas Bahres und Beachtensmerthes in fich, benn ohne einen gemiffen Grad ber Rultur und vorbereis tende Industrie fann ber christliche Unterricht nicht wohl Eingang finden, auch wird durch eine genaue Runde ber vorhandenen gelehrten Renntniffe bem Miffionair ein Mits tel mehr zu feiner Birkfamkeit bereitet. Doch ift anderer Seits auch der Abweg zu vermeiden, daß nicht ftatt des Evangeliums irgend eine Menschenlehre vorgetragen und ben Unstalten industriöfer Gesittung und wiffenschaftlicher Unterweifung zu viel Zeit eingeräumt werde; benn bies hieße bie hungernden und Durftenden in der Bufte bes Lebens, fatt ihnen die Erquiclung ber himmeldspeise bar= zureichen, mit magerer populärphilosophischer hungertoft abfertigen. Der Apostel Paulus tann hier wieder als Dus fter dienen. Er verband mit bem größten Gifer in feinem apostolischen Beruf eine aufferordentliche Geiftesgewandt. heit, fich an Borhandenes anzuschließen, um die bem Evangelio entgegentretenden Sinderniffe aus dem Bege ju räus men. Aber wir lefen nirgends, baß er die ihm eigenen acs lehrten Renntniffe zum Bortrage weltlicher Biffenschaft verwandt hatte, benn die feurige Liebe ju Chrifto ließ ihn nur dahin ftreben, biefen für fich zu gewinnen und Andern zu verfündigen, bamit Er in feiner Berrlichs Theol. Smb. Jahrg, 1887. .41

Reper

feit erfannt und Memand der Gnade, Gottes verluftig werben möge.

2) Der fortbauernde Rampf ber Meinungen evanges lifcher Theologen ift infofern erfreulich, als fich dadurch, ein aufgeregtes Leben fund gibt; benn Action und Reaction in ihrer Wechselmirfung find ja bie Bedingungen aller lebensträftigen Thätigkeit. Nur freilich in Ueberspannung bürfen auch biefe nicht ausarten, wenn die Gefundheit nicht gefährdet werden foll. Eine völlige Gleichheit der Ansichten ift in Sachen der Religion noch weniger mögs lich, als in gemeinen bloß natürlichen Dingen, bei denen ja auch ichon der Bau des Auges, die Sohe oder Riedrige feit des Standpunktes, desgleichen bas Medium, wodurch man ficht, eine bedeutende Berschiedenheit herbeiführt. Dan fieht zwar baffelbe, aber auf verschiedene Beife, wos bei jedoch die Differenz nicht immer fo groß ift, daß nicht auch über das nur dunkel Erkannte eine gemiffe Annähes rung und Ausgleichung ber Auffaffung ftattfinden tonnte. So ist auch in religiofen Sachen, über welche die Schrift fich nicht völlig bestimmt entschieden hat, immerhin leicht eine Berftändigung möglich, fobald man nur bie Ertreme meidet, und bas Gemeinschaftliche festhält. Bir tonnen 1. B. über die Birkfamkeit Gottes, inwiefern fie mittelbar oder unmittelbar ift, fein befriedigendes Urtheil faffen, ebens fowenig über bie uns gang unbefannten Grenzen der Raturs frafte, über die Art und Beife des Genne Gottes in Chris fto 2C. 2C., baher die Meinungen über die Art und Beife gottlis cherOffenbarung, über Bunder, Raturenvereinigung in Chris fto 2c. 2c. immer verschieden bleiben werden. Das Gemeins schaftliche babei ift jedoch, daß man bas Christenthum als aufferordentliche Beranstaltung Gottes aner. tount, um die Meufchheit, die fich felbft zu retten zu fchwach war, vom Gündenelende ju erlofen, welches burch ben geschah, ben Gott auf eine einzige Beife beglaubigte, und

614

# b. Berwandtich. b. Chriftenth. m. d. Parfismus. 615

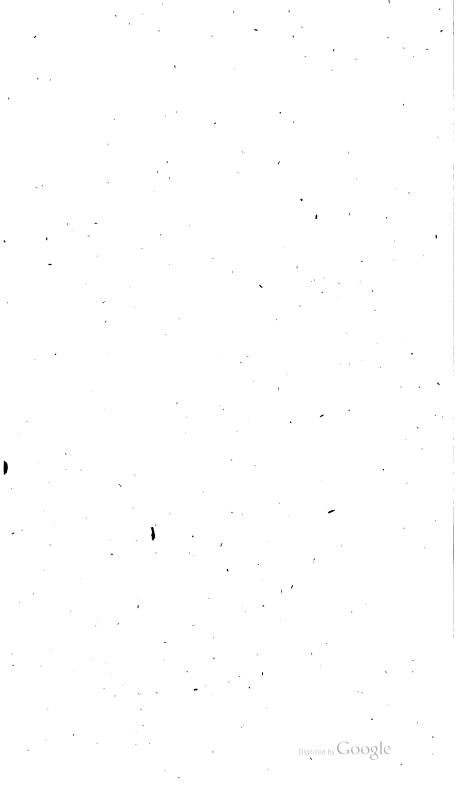
bamit fein heiliges und gnädiges Malten zur Beförderung ber höchsten und heiligsten 3mede fund gab. Die gemeins schaftliche Liebe zu Chrifto ift'es atfo, mas hier bie Ausgleichung zu Stande bringen tann, fo daß die ungleich benannten Pole boch als befreundet e erscheinen und fich anziehen. Dagegen gibt es allerdings auch rein contras bictorifche Gegenfage, bei denen der Ratur ber Sache nach nicht wohl ein tertiam ftattfinden tann, weil fie ber bestimmt ausgesprochenen Schriftlehre burchaus und gradezu widersprechen. Dahin gehören die Gott und Belt vermischende Beltansicht, nach welcher bie lebendige und felbstitandige Perfonlichfeit Gottes nicht anerfannt wird; bie Meinung, baß die Individualität des Menschen mit dem Tode fchminde, der Beift ohne vita propria in dem Ein und 211 fich verliere, und die leibliche Auferstehung nur als Uebergang in andere naturförper zu faffen fen; die Meinung, daß die Menschheit fich feinesweges in einem entarteten ober getrübten Buftande befinde, daß die Günde im Einflange mit der göttlichen Beltordnung ftehe, nur beschränfte Beltansicht fen, ober daß die menschliche Rraft völlig hinreiche zur Gelbsterlöfung; endlich die Lehre, daß ber hiftorifche Chriftus nur als 3deal zu betrach= ten fey, bas im Grunde in jedem menschlichen Befen ver= borgen liege. — Bei folchen Unsichten hat man nicht blos einen andern Standpunkt gewählt, fondern fich vom chrift= lichen Boben felbit entfernt, mobei es uns wenig hilft, bag man ber entgegenstehenden Darftellung einen aft he= tischen und praktischen Berth beilegt, dem aber die bogmatische Birklichkeit abgehe. Denn ba bie Geelenfräfte ein lebendiges Ganze ausmachen: fo fann bei folchem Dis berfpruch im Inneren tein Geelenfriede feyn. Redoch auch die glaubenslofe Beisheit des Berftandes tann fich boch ber Macht bes Bergensglaubens eben fo wenig als dem Einfluffe des unerfannten chriftlichen Lichtes ent=

41 \*

## 616 Meyer d. Berwandtich. d. Chriftenth. m. d. Parfism.

ziehen, so baß Gefinnung, Bandel und Brauchbarteit für die Welt allerdings oft — selbst bei solchen Gegenfähen, die eine unübersteigliche Kluft der Meinungsvereinigung entgegenstellen — unleugbar Anerkennung verdienen. Auch ist die Hoffnung festzuhalten, daß diese zunehmende Gewalt des Herzensglaubens oder äußere Schickfale des Lebens und die einwirkende Kraft ganz vorzüglich von Gott ausgerüsteter Wertzeuge oft unerwartet einen großen Umschwung der Meinung en herbeiführen können.

# Gedanken und Bemerkungen.



Göthe und der König Hiskia uber das Sterben als einen Act menschlich= persönlicher Selbstistandigkeit.

> Bon F. B. C. Umbreit. »)

Uls Göthe in feinen merkwürdigen Gesprächen mit Fall am Begräbnißtage Bielands, da wo et über beffen Fortbaner die schönen Borte sagt: "von Untergang folcher hohen Geelenfräfte kann in der Natur niemals und unter keinen Umfländen die Rede seyn; so verschwenderisch behandelt sie ihre Kapitalien nie," die höchst überraschende Meußerung that: "Naphael war kanm in den Dreißigen, Repler kaum einige Vierzig, als Beide ihrem Leben plötzlich ein Ende machten, indes Bieland" —: fiel ihm Falt mit Erstannen in die Rede, indem er sagte: "sprechen Sie boch vom Sterben, als ob es ein Act von Selbstständig=

a) Diefe Worte wurden ben 11ten Marz b. J. an bem Begrabnißtage eines feiner bewährteften Freunde, des herrn Wilhelm Bene de zu heidelberg, niedergeschrieben. Der Selige war einer der tiefsinnigsten Theologen unserer Zeit, auch ohne Profes sur und Doctortitel, veffen eigenthumliche Ideen über personliche Fortbauer aus feinem reichen christlich-philosophischen Rachlaffe veröffentlicht zu werben gar sebr verbienten. teit wäre" b) und Göthe fuhr fort: "das erlaube ich mir öfters" — worauf er ihm nun feine eigenthümliche Ansicht über perfönliche Fortdauer entwickelt. Göthe hätte diefes Erstaunen seines Freundes mäßigen können, wenn er ihn auf den König histia als feinen ältesten Gewährsmann verwiesen, und es ist zu verwundern, daß ihm bei feiner sonst bekannten Vertrautheit mit den Schriften des Alten Testamentes jene auffallende Stelle in dem Genefungsliede des genannten Königs entgangen, wo es Jes. 38, 12 heißt:

Ich schneide, wie ein Weber, mein geben ab.

Unter ben 21. U. haben fich fchon ber Spr., Chald. und bie Vulg. an der erften Perfon verfon gestoßen, und faffen bas verb. willfürlich in ber 3ten pers. passive: "praecisa est veluti a textore vita mea." Die Bemerfung von Gefenius: "hier märe nur die Schwierigkeit, daß dem Dichter felbst zugeschrieben wird, mas von Gott eigentlich gefagt werden mußte, und gleich barauf auch diesem zuges fchrieben wird" finde ich schon bei allen früheren Interpres ten, die ich verglichen habe. Er ift geneigt, Piel paffive au nehmen, ober ju lefen: praecidor vitam meam, ut a textore und übersett gradezu: "abgeschnitten wird mein Leben, wie vom Weber," während fein Borgänger Roppe alle Schwierigfeit baburch zu heben meint, wenn man 752 - convolvere ober opus finire erfläre und überfete: "endigen muß ich, wie der Beber, mein Leben, ober: ich rolle auf, dem Weber gleich, mein ,Leben." hißig nennt es zwar hart, daß fich ber Rönig felbft das Abtrennen des Lebens zuschreibe, doch bleibt er bei dem ficheren Tertesworte ftehen : "ich fchneide burch, wie ein

b) Bgl. Gothe aus näherem personlichen Umgange bargestellt. Ein nachgelaffenes Wert von Johannes Falt, Leipzig 1832. S. 52 und 53.

## ub. d. Sterben als e. Act d. Selbstftandigkeit. 621

Weber, mein Leben," und erleichtert sich die anscheinende Härte durch die richtige Beobachtung: "die Darstellung feiner als des hier Setbstthätigen konnte durch die vorangehende indirekte Bergleichung mit dem Hirten veranlaßt werden, welcher ja sein Zelt auch selbst abbricht." Ich mei= ner Seits findenun auch nicht einmal eine Härte in der vorliegenden Stelke, daß Hiskia als das selbst ausübend dargestellt wird, was er, wie man zunächst erwarten sollte, sogleich darauf, auf den rem-religiösen Standpunkt zurücktretend, durch Gott wirken läßt:

"Er trennt mich ab vom Faden.

Wir dürfen nicht übersehen, daß die Rühnheit des königlichen Billens, selbst feinem Leben ein Ende zu seiten, schon durch das vorausgehende Wort gemildert wird:

meine Bohnung wird abgebrochen

und mit entrückt, wie eines hirten Belt, wo in ben öfters verfannten wa bie Trennung bes ungere ftörbaren 3ch's von der hinfälligen hulle des Rörpers bedeutend genug hervortritt. Nun aber steigert sich bie Macht bes Bewußtfeyns felbstiftändiger Perfönlichfeit des Beiftes auf bas höchfte, indem histia von fich ausfagt, baß er felbft bas Gewebe feines Lebens abschneide. Ang Diefer furgen, bis jest unverstandenen, die activ-göttliche Rraft des Individuums ftart bezengenden und verherrlis chenden Rebe bes frommen Rönigs leuchtet mit Blipesges, walt ichon im 2. T. ber höchfte und einzige unmittelbare Beweis der Unfterblichkeit ber Seele, und wir beherzigen babei vollkommen ein anderes Bort unfers größten Dichters: "baß, je tüchtiger ber Denich fich in fich felbft ers fühle, er besto, weniger fich ben Glauben an feine perfon= liche Fortdauer ranben laffe."

# Theudas, der Aufrührer,

## Apftlg. 5, 36.

ļ.

Bon

Dr. Friedrich Sonntag, Großherzoglich Babifchem Kirchen-und Ministerialrathe.

1.

Als bie Apostel bes herrn wegen ber helbenmüthigen Standhaftigfeit, mit ber fie ben Auferstandenen unter bem Bolte verfündigten, vor bem hohen Mathe ju Jerufalem ftanden, und manche Mitalieder bes Rathes den Lob bers felben begehrten, fo erhob fich ber hochgeachtete Gamaliel in ber Berfammlung, und ermahnte biefe, nicht mit folcher Strenge ju verfahren, fondern bie Ungeflagten frei Angehörend ber Gefellichaft ber Phurifaer zu entlaffen. und nach ihrer Lehre von dem Glauben an ein überall und ewig waltendes göttliches Berhängniß burchbrungen, bemertte er bem hohen Rathe, bag bas Unternehmen der Apoftel, wenn es Menfchenfache fen, nicht bestehen werbe, wenn es aber in Gottes Rathfchluffe feinen Grund habe, nicht untergeben tonne. Dabei erinnerte er an zwei Aufrührer, Die ichon vor ber Beit, ehe die Apostel als Betfündiger bes Evangeliums auftraten, unter bem Botte aufftanden, aber mit ihren Unternehmungen zu Grunde gingen. "Bor biefen Lagen," fprach ber Redner Apftla. 5, 36 und 37, "ftand Thenbas auf, der fich für etwas "Großes ausgab, und an welchen fich eine Babl "von vierhunders Mann anfchloß. Er murde "aber getöbtet, und Alle, bie ihm gehorchten, "wurden aufgelöft und wurden zu nichts. Rach "Diefem fand Judas ber Galiläer auf in ben "Tagen ber Schatung, und zog viel Bolf zum "Abfalle nach fich; und auch biefer tam um, und "Alle, bie ihm gehorchten, wurden zerftreut."

# Theudas, der Aufrührer.

Aus biefen Worten Gamaliels erkennen wir vorerst, daß der von ihm genannte Theudas, der an der Spite von ungefähr vierhundert Mann aufstand, ein Aufrührer war. Da ausdrücklich nur Männer angegeben sind, die sich an diesen auschlossen, so haben wir Grund zu vermuthen, daß Theudas ein Mensch war, der nicht etwa blos durch falsche Lehren das Bolt irre zu führen suchte, sondern der an der Spite seiner Mannschaft sich mit Gewalt geltend zu machen strebte.

Sodann mäffen wir aus Gamaliels Borten fchlie fen, bag biefer Theubas unter bie Bahl ber bamals befonders berüchtigten Hufrührer gehörte. Dafür zengt ichon ber Umstand, daß ihn Gamaliel mit dem fehr berüche tigten Judas bem Galiläer zufammenstellt, von welchem wir aus Jofephus wiffen (arch. l. 18, c. 1, 6. 1; - de bell. Iud. 1. 2, c. 8, §. 1.), daß er, bald nach ber Absehung bes Archelaus, Die nach Dio Caffins, 1. 55. c. 27. (pag. 801, ed. Reimar.) im Jahre ber Stadt Rom 759 gber im Jahre 6 unferer christlichen Zeitreche nung erfolgte, in der hierauf nach Befehl bes Raifers Augustus gehaltenen Schahung viel Bolt zum Aufruhre gegen die Römer verleitete. Ueberhaupt ift nicht wohl anzunehmen, daß ber Redner, als er auf die Gewißheit bes Mißlingens eigenmächtig und gegen Gottes Rathfchluß unternommener Berte und babei auf Beispiele verungludter Aufrührer aufmertfam machen wollte, biefe Beispiele aus der Babl der minder bedeutenden Bollsaufwiegler wählte. Bielmehr liegt es in der Ratur der Sache, daß er für feinen 3wect an Leute erinnerte, die einft viel Auffehen machten und große Erwartung ober Beforgniß erregten. Anch dürfen wir nicht überfehen, bag Gamas liel zwar ben von ihm erwähnten Judas mit bem Beis fape: S Falilaios, und bie Beit, in welcher er aufftand, mit den Borten: in rais huigaus rus anoyouphs näher bezeichnet, ben ebenfalls augeführten Theubas aber ohne

irgend eine nähere Bezeichnung erwähnt. Offenbar feste Gamaliel die Renntniß des berüchtigten Theudas bei dem gesammten hohen Rathe voraus; und zu der Zeit, als Gamaliel sprach, hatte sich noch kein zweiter Theudas als Aufrührer erhoben, mit dem der erste hätte verwechselt werden können. Auch der erwähnte Judas konnte dem hohen Rathe nicht undekannt seyn; aber ohne Zweisel suchte ihn Gamaliel deswegen näher zu bezeichnen, weil er ihn von einem ungefähr zehn Jahre früher aufgestandenen Aufrührer gleiches Namens, nämlich von dem bei Josephus, arch. 1. 17, c. 10, §. 5, und de b. I. 1. 2, c. 4, §. 1. vorkommenden Judas, dem Sohne des Ezechias, unterscheiden wollte.

Ferner ergibt fich aus Gamaliels Worten, bag ber von ihm angeführte Theudas wahrscheinlich eine große Einbildung von fich hatte, und bei folcher eine ausgezeiche nete Rolle zu spielen suchte. Diefes läßt fich aus den Bors ten : Lépou elval riva éaurdu, vermuthen, in welchen Wore ten, wie längft von Rypfe, Ruinöl und Undern burch hinweisung auf den griechischen Sprachgebrauch gezeigt wurde, ber Ginn enthalten ift, daß derfelbe fich für etwas Großes und Bedeutendes ausgab. Dahrend in Gamas liels Rede in Beziehung auf Judas ben Galiläer burchaus feine Andeutung eines Ehrgeizes ober hochmus thes vortommt, und auch bei Jofephus diefer Judas als ein Mann erscheint, bem es bei ber Aufwieglung ber Juden mehr um die alte Boltsverfaffung und um die Uns abhängigkeit bes Landes als um feine eigene Perfon zu thun war, fo fcheint Theubas mehr ein ehrgeiziger Menfch gewesen zu feyn, ber, als er an der Spipe ber ihm ergebenen Mannschaft aufstand, fich ein großes Unsehen unter bem Bolte zu geben fuchte.

Aufferdem ift nach Gamaliels Worten nicht zu bezweifeln, daß Theudas mit feinem Anhange ein ungluckliches Ende nahm. Er wurde getödtet (angebon) und

# Theudas, der Aufrührer.

fein Anhang wurde gänzlich aufgelöft und zu nichts (die-Lúdnoav nal evévorto els ouder). Was nach dem Lode bes Anführers mit dem Leben bavon tam, ging aus einanber, und verlor fich fpurlos und unbemertt. Auch Jus bas der Galiläer ging unter (anothero) und auch fein Anhang wurde gänzlich zerstreut (diesnoonlodysav). Merfwürdig aber ift es, daß Gamaliel bei dem Un. hange des Ju das die Borte: xal eyévovro els ouder, nicht beifest. Der Grund liegt darin, daß ber zerftreute Reft ber Partei bes Judas, als diefer Mann untergegängen ' war, noch lange, wie wir aus Jofephus wiffen, im Stillen fortwirfte, und den freien Beift und die verwegenen Grundfaße deffelben im Bolte zu erhalten fuchte. Darum konnte von diefer Partei der Redner nicht fagen, baß fie zu nichts geworden fen. Nur der Anhang des Theus bas konnte als vernichtet betrachtet werden, weil sich die Spur biefes Unhangs, als der Reft fich nach dem Lode des Anführers zerstreut hatte, ganzlich verlor.

Bas endlich bie Zeit betrifft, in welcher Theubas aufstand, fo spricht Gamaliel: ποδ τούτων των ήμερων aveory Oeudas. "Bor diefen Tagen, in benen wir jest leben, vor diefer Beit, in welcher die 2pos ftel auftraten, ftand Theudas auf." Bie lange por biefer Zeit fagt ber Rebner nicht, und es war auch nicht nöthig, daß er es fagte, da er mit Leuten fprach, bei denen er die Renntniß der Sache voraussehen durfte. Da aber Gamaliel noch hinzufest, daß Judas nach Theus bas (uera rovrov) aufstand, und ba er ben von ihm ers wähnten Judas, wie ichon oben bemerft wurde, jur Uns terscheidung von einem andern Aufrührer gleiches Ramens als den in den Lagen der Schapung aufgestandenen Galiläer bezeichnet, fo fieht man deutlich, daß Theud as noch einige Beit früher als Judas ber Galiläer und noch vor ber in der Apostelgeschichte ermähnten Schapung feine gefährli= che Rolle fpielte. Geben wir nun von den Tagen, in welchen

#### Sonntag

Judas ber Galiläer fich erhob, in bie frühere Beit gurud, fo finden wir gehn Jahre vorher bas fturmifche und von furchtbaren Aufrührern bewegte Todesjahr des erften Berodes. 218 Gamaliel auffer Judas bem Galis läer noch ein anderes merfwürdiges Beispiel eines vers unglückten Aufrührers und zwar aus noch früheren Tagen aufstellen wollte, fo überging er schwerlich die Beit, die fogleich nach dem Lode des ersten herodes eintrat, ba ihm diefe Zeit fo manche ausgezeichnete Beispiele folcher Art darbot, und ba vorher mährend des langen Zeitraums, in welchem her obes als König regierte, fein Jahr mehr erscheint, in welches wir mit gleichem Grunde ben Aufruhr bes Theubas fegen tonnten. 3ch glaube baber, daß Theudas, wie ichon von mehreren Gelehrten angenommen wird, unter diejenigen Aufrührer gehört, welche unter Raifer Auguftus im Todesjahre des erften her os des oder im Jahre ber Stadt Rom 750 und folglich gehn Jahre früher als Judas der Galiläer aufstanden und fich damals berüchtigt machten. In jedem Falle folgt aus Gamaliels Borten, daß wir den noch vor Judas aufgestandenen Theudas nicht fpater als in die Tage bes Raifers Augustus feben dürfen.

Auffallend übrigens könnte es scheinen, baß Gamaliel in Beziehung auf die Apostel, deren Absichten und Bemühungen durchaus auf keine politischen Reuerungen, sondern blos auf die Beförderung des himmlischen Reichs ihres herrn gerichtet waren, Beispiele verunglückter politischer Aufrührer dem hohen Rathe vor Augen stellte. Daraus aber, daß Gamaliel in seiner Rede die beiden Aufrührer mit den Aposteln zusammenstellte, folgt nicht, daß er selbst die Apostel für ähnliche oder gleiche Leute ansah. Mit Recht aber kann man daraus schließen, daß die Gegen ner im hohen Rathe, die den Tod der Apostel wünschten, diese als wirkliche Anfrührer oder wenigstens als politisch gefährliche Leute, deren Benehmen Aufruhr und Berderben

herbeiführen werde, barzustellen fuchten, und unter biefem Vorwand ihren Lod begehrten. Das war ja bie alte boshafte Lüge, welche die Borfteher ber Juben ichon gegen Chriftus vorgebracht hatten (Luf. 23, 5), und bie fie felbst noch in fpäter Zeit gegen ben Apostel Paulus ges brauchten (Apftig. 24, 5). Auf folche Beife läßt fich leicht erflären, wie Gamaliel fich veranlaßt fand, auf die Beifpiele der ermähnten verunglückten Aufrührer hingus weifen. Er wollte badurch den hohen Rath aufmertfam machen, daß diefer, ber ohnedies zur Beit ber römischen herrschaft fein Recht über Leben und Lod hatte, nicht , nöthig habe, auf eine fo unerlaubte und gewaltsame Beife gegen die Upostel-einzuschreiten, weil fie, wenn fie wirt. liche Aufrührer feyen oder Aufruhr veranlaffen follten, ohnehin ihrem Untergange gewiß nicht entgeben würden. Gamaliel warnt zuerft bie Mitglieder bes hohen Ras thes, fie follten fich wohl vorfehen, mas fie mit diefen Leuten thun wollten. Godann erinnert er fie an bas unglud. liche Loos, das die Aufrührer Theudas und Judas ohne Einmischung des hohen Rathes traf, und hiermit gus gleich an ben Untergang, den auch die Apostel, wenn fie bergleichen Leute fepen, ju erwarten hatten. Sierauf ermahnt er nochmals, von den Upofteln abzulaffen, und bes mertt überhaupt, daß ihr Bert, wenn es blos Menschens fache fep, gewiß untergehen werde. Dann fügt er noch bas nachdräckliche und große Bort bei: "Ift es aber von Gott, fo vermöget ihr nicht, es ju zerftos r.e.n." Uebrigens bedarf es taum ber Bemertung, daß uns Lutas nicht Gamaliels ganze Rede, fondern nur bas Bichtigste derfelben mitgetheilt hat.

Schon lange aber fchien es manchen Gelehrten bes bentlich zu feyn, baß Jofephus in feinen geschichtlichen Berten, weder ba, wo er von den im Sodesjahre des erften hero des erregten fürchebaren Unsuchen fpricht

2:

(arch. l. 17, c. 10; de b. I. L. 2, c. 3. 4. und 5.), noch an irgend einer andern Stelle einen unter Augustus aufgestandenen Theu das erwähnt, und daß bei demfelben Geschichtschreiber erst später unter Raifer Claudius ein Betrüger mit Namen Theu das vorkommt.

Längst ichon war nämlich Raifer Augustus vom Schaus plate ber Belt abgetreten; auch Liberius, unter mels chem in einem der letten Jahre feiner Regierung Gamaliels Rebe geschah, mar gestorben; ja auch Caligula mar ichon getöbtet, und Claudius hatte ben Raiferthron bestiegen, als erft ein Theudas bei Jofephus zum Borfcheine kommt. Beinahe funfzig Jahre waren feit dem, Todesjahre bes erften her obes verfloffen, und faft viers jig feit bem Aufstande des berüchtigten Judas des Gas liläers, und gehn bis zwölf ober noch mehr feit ber von Gamaliel gesprochenen Rede, als jur Zeit des romis fchen Statthalters Cuspius Fabus, welcher befanntlich nach bem Lobe bes Rönigs Agrippa bes Erften eis nige Jahre bas judische Land verwaltete, ber bei Jofes phus erwähnte Theudas aufstand, und alfo gwifchen ben Jahren 44 und 47 unferer Beitrechnung feine Rolle fpielte.

Josephus berichtet uns nämlich in feiner Archäolos gie, 1. 20, c. 5, §. 1, daß zur Zeit des eben genannten Fadus ein Betrüger (7675), mit Namen Theudas, aufgestanden sey, und sich für einen Propheten ausgeges ben habe. Derselbe habe sehr viele Leute (rov Alsistor özlov) überredet, ihm mit ihrem beweglichen Eigenthum an den Jordan zu folgen, und ihnen versprochen, daß auf fein Geheiß der Strom sich theilen und ihnen einen leichten Durchgang gestatten werde. Fadus aber habe Reiterei gesandt, den Theudas und seinen Unhang unerwartet überfallen, viele Leute getödtet, und viele nebst dem Theudas gesangen genommen, und so dem Unfug ein Ende gemacht. Theudas fey hierauf enthauptet und sein Kopf nach Jerusalem gebracht werden.

**628**)

# Theubas, der Aufruhrer.

Bei Diefem Berichte bes Jofephus und bei feinem Stillschweigen hinsichtlich bes ältern Theudas entstand bei manchen Gelehrten die Vermuthung, daß niemals in ben Tagen des Raifers Augustus ein Aufrührer mit Ras men Theudas gelebt habe, und daß derjenige, welcher in der Upostelgeschichte vorfommt, eine und diefelbe Perfon mit bem bei Jofephus erwähnten feb, und in die Beit des Raifers Claudius gehöre. Dieje Ansicht fin= ben wir unter Anderen bei Calvin, Balefius und De Bette, aber bei jedem diefer Gelehrten in befondes rer Urt.

Calvin (comment. in act. apost. 5, 36.) glaubt, daß bas im fünften Rapitel der Apostelgeschichte ermähnte Berhör ber Apostel nebst Gamaliels Rede erft in ber Zeit ber Regierung bes Raifers Claudius und des Statthals ters Fabus vorgefallen fen, nachdem der bei Jofephus erwähnte Theudas bereits aufgestanden mar; und fo meint er, bag auf diefen unter Claudius aufgestandes nen Theudas fich das beziehe, mas Gamaliel Apftlg. 5. 36 fprach. Da aber in Gamaliels Rede gefagt wird, baf Jubas ber Galiläer fpäter als Theudas aufs gestanden fey, fo fucht fich Calvin aus diefer Schwierige feit dadurch zu helfen, daß er in die Borte: uera rourov. einen andern Sinn zu legen fucht. Mit diefen Borten, bes hauptet er, habe Gamaliel nicht fagen wollen, bag Judas der Galiläer nach Theudas aufgestanden fen, fondern blog, daß außer Theudas fich auch Judas erhoben habe, fo bag nach diefer Auslegung ber Aufstand des Judas der frühere fenn tonnte. Particula post, fagt Calvin, tantundem valet atque insuper vel Offenbar aber ift Calvins Anficht über praeterea. Diefe Stelle durchaus unhaltbar. Seine Meinung fteht mit ber chronologischen Ordnung ber Apostelgeschichte in völlis gem Biderspruche; denn nach biefer Ordnung ereignete fich das im fünften Rapitel erzählte Berhör der Apostel 42

Theol, Stud. Jahrg, 1837.

unleugbar um viele Jahre früher, als der erst im zwölften berichtete Tod des Königs Agrippa des Ersten; und erst, nachdem dieser König im Jahre 44 gestorben war, kam, wie wir aus Josephus wissen, Fadus als Statthalter in das jüdische Land, unter welchem sodann der bei Josephus erwähnte Theudas sich berüchtigt machte. Außerdem ist die von Calvin gegebene Erstärung der Worte: uerarovor, mit dem griechischen Sprachgebrauche nicht zu vereinigen.

Dreifter als Calvin hält Balefius in feinen 2nmerfungen zu Eusebius (annot. ad Euseb. hist. eccles. 1. 2, c. 11, pag. 30 - 32) für möglich, daß Lutas xarà Roolnwiv berichtete, und fo die Erwähnung des erft unter Raifer Claubius aufgestandenen Theubas bem unter Raffer Tiberius redenden Gamaliel willfürlich und eigenmächtig in den Mund legte, weil Lutas folche Erwähnung für paffend zu der übrigen Rede Gamaliels gehalten habe. Begen der Schwierigkeit, die auch bei Diefer Meinung hinsichtlich der Worte: werd rovrov vorhanden ift, nimmt Balefius an, daß in Gamaliels. Rede Theudas als der fpäter erschienene und der Zeit, in welcher Gamaliel fprach, nähere Aufrührer voranstehe, und Judas der Galiläer als der früher aufe gestandene und entferntere nachfolge. Demnach würde nach Balesius der Sinn der Borte: usra rovrov, nicht fenn, daß Judas fpäter als Theudas aufgestanden fen, fondern baß er fich in einer weiter rudwärts liegens ben Zeit und folglich früher als Aufrührer gezeigt habe. Daß diefe Erflärung äußerft gezwungen und bem betann. ten Sprachgebrauche zuwider ift, bedarf taum einer Erwähnung. Budem ftreitet die Unficht des Balefins mit ber Redlichkeit des Lufas, des edeln, frommen und ftand= haften Freundes des Apostels Paulus. hatte fich Lutas eine folche willfürliche und leichtfertige Behandlung ber Geschichte erlaubt, daß er dem Gamaliel Borte in

# Theudas, ber Aufruhrer.

ben Mund legte, von denen Eutas felbst gewußt hätte, daß sie Gamaliel nicht sprach, so würde die Glaubwürdigkeit seiner Geschichte gänzlich dahin fallen. Auch müßte man dem Verfasser der Apostelgeschichte die unbegreifliche Unbesonnenheit beimessen, daß er bei seinen Zeitgenossen, von denen sehr viele die Zeit des Ausstandes des unter Elaud und erschienenen Theudas kennen mußten, seine Uchtung und sein Vertrauen auf die leichtsinnigste Weise aufs Spiel seite. Haute er so unredlich sevollen, daß er dem Gamaliel die Erwähnung eines Aufrührers willkürlich und fälschlich in den Mund legte, so waren aus früherer Zeit und namentlich aus der Zeit des Augustus Ausstäuchen, die er sicherer und leichter dazu hätte gebrauchen können.

Uebereinftimmend mit Calvin und Balefius, baß in ben Tagen Des Raifers Anguftus niemals ein Aufrührer Theu bas gelebt habe, fucht De Bette ben mit ben Erflärungen diefer Gelehrten verbundenen Schwierig: feiten dadurch zu entgehen, daß er den Berfaffer der Upoftelgeschichte gradezu eines geschichtlichen Miggriffs befculdigt. Diefe Behauptung, welche wir bei De Bette in feiner Einleitung in das neue Testament §. 114 finden, ift zwar einfacher und ungezwungener, als die von Calvin und Balefius geäußerten Unfichten; aber bei aller Achtung vor De Bette, als einem unferer gelehrteften und berühmtesten Theologen, fonnen wir doch einen folchen Mißgriff bei Lutas unmöglich annehmen. Nach De Bettes Meinung, wenn wir fie richtig verstehen, hatte Lufas auf zweifache Beife geirrt. Einmal hatte er bas große und arge Berfehen begangen, daß er ben unter Rais fer Claudius aufgestandenen Theubas in bie Lage bes Raifers Augustus und noch vor Judas ben Galiläer gesetzt hätte; ein Berfeben, bas um fo auffallenber und fonderbarer fenn murbe, ba biefer jungere Theu= bas feine Rolle au einer Beit fpielte, als Lutas fich bes

Digitized by Google

42 \*

#### Sonntag

reits im Jünglingsalter oder vielleicht ichon im männlichen Alter befand, und ba bas blutige Greignig und bas uns gludliche Schidfal jenes Betrügers zur Beit bes Fabus, nachdem feit ben letten Jahren des Raifers Auguftus ziemliche Ruhe in Palästina geherrscht hatte, als etwas Reues und Außerordentliches großes Auffehen erregen und fehr befannt werden mußte; mobei nicht zu vergeffen ift, daß nach dem Berichte des Jofephus der Ropf des enthaupteten Berbrechers in die hauptstadt Jerufalem gebracht murde, in welcher fich bamals außer vielen-andern Chriften anch Upoftel und Gefährten ber Upoftel aufzus halten pflegten. Godann hätte fich Lutas noch des zweis ten großen und argen Berfehens schuldig gemacht, baß er ben befannten Gamaliel, den Lehrer feines Freundes Paulus, von diefem Borfalle, der erft in den Tagen des Raifers Claudius geschah, ichon zur Zeit des Raifers Liberius hatte reden laffen. Golch ein ungeheurer dop= pelter Irrthum ift bei einem Schriftsteller, wie Lutas, unter ben Berhältniffen, in welchen er lebte, nicht anzunehmen. So unmiffend in ber Geschichte feines eigenen Zeitalters war Lufas nicht; vielmehr befaß er genaue und gründliche Renntniffe nicht nur in der Geographie, fondern auch in der Geschichte feiner Zeit, wie man Golches aus der Apostelgeschichte ersehen tann, und worauf noch jüngst Tholuc in feinem fehr schätbaren nud ge= lehrten Berte über die Glaubwürdigkeit der evangelis fchen Geschichte aufmertfam machte. Der Berfaffer ber Apostelgeschichte, bem die heilige Sache des Christenthums, für die er lebte, arbeitete und buldete, fo fehr am Sergen lag, - er, ben ber Apostel Paulus feines vertrauten und vieljährigen Umgangs mürdigte, und ber im Anfange feines Evangeliums, als des ersten Theils ber Urgeschichte bes Chriftenthums, die er ju fchreiben fich berufen fühlte, uns die Berficherung gibt, er habe alles genau zu erfors fchen gesucht (Luf. 1, 3), tann unmöglich, als er ben

# Theubas, ber Aufruhrer.

zweiten Theil, die Apostelgeschichte, fchrieb, bei Dingen, Die mit ber ihm fo heiligen Sache in naber Berbindung ftanden, fo nachläffig, gleichgültig und leichtfinnig gemefen fenn, baß er den unerhörten zweifachen Irrthum begehen tonnte, deffen er beschuldigt wird. Durch eine folche Rachläffigkeit, wenn er einen Borfall, ber fich in den Tagen bes Raifers Claudius bei Lebzeiten feiner Lefer ereignete, in die Tage bes Raifers Auguftus und die Erwähnung deffelben in die Tage des Raifers Tiberins gefest hätte, murde er alles Bertrauen, bas er bei feinen Lefern befaß, in Gefahr gebracht oder verloren haben. Auf folche Urt behandelte Lutas Die Geschichte nicht. Seine Erzählungen enthalten deutliche Beweise einer gewiffenhaften Genauigfeit und Sorgfalt, wenn man bas, was er in geographischer ober geschichtlicher hinsicht bee mertt, mit den Zeugniffen anderer Schriftsteller vergleicht, Ja ichon baraus, bag er uns von der Gründung und Ausbreitung ber Kirche und von ben Thaten und Schickfalen ber Apostel feine große Maffe von Rachrichten mittheilt, läßt sich ein für ihn günstiger Schluß ziehen. Gewiß mas ren damals, als er die Apostelgeschichte schrieb, viel mehr Erzählungen und nachrichten hinsichtlich ber Rirche und ber Upostel im-Umlaufe; aber baraus, baß er sich auf bie Mittheilung einer ziemlich geringen Bahl von Thatfachen beschränkt, geht deutlich hervor, daß er bei bem, was er uns mittheilt, nicht blindlings, fondern mit Ueberlegung, Prüfung und Auswahl verfuhr, und wenigstens nicht auf eine fo ungeheure Urt irren tonnte. Bir tonnen feiner Redlichkeit und feinem guten Gifer für die Sache Des Chris ftenthums zutrauen, daß er die Bahrheit fagen wollte. Bir können uns nicht einmal einen Grund denfen, warum er bei ber Rede Gamaliels nicht hätte geneigt fenn follens Die Bahrheit zu berichten. Dabei lebte er in Berhältniffen, bei benen er wohl erfahren konnte, mas Gamaliel bei bem Berhöre ber Apostel gesprochen hatte; benn er mar

ber vieljährige vertraute Freund und Gefährte des Apos ftels Paulus, der ein Schüler Gamaliels und ebemals als Berfolger der Christen in die Plane des hohen Rathes zu Jerufalem eingeweiht war. Außerdem maren manche vornehme Juden vorhanden, die theils früher fcon dem Christenthume heimlich geneigt waren, theils nach ber Beit, als Gamaliel bereits die befannten Borte gesprochen hatte, zum chriftlichen Glauben fich wandten (Joh. 12, 42. Apftig. 6, 7). Auf folche Beife fonnte Lutas über Gamaliels. Neußerungen fichere und zuverläffige Austunft erhalten. Ueberhaupt ift faum begreiflich, wie nur unter ben Zeitgenoffen eines unter Raifer Claubins aufgestandenen Theubas ber 3rts thum hatte entftehen tonnen, bag biefer unter Muguftus aufgestanden fen, und daß Gamaliel ichon gur Beit bes Liberius von ihm gesprochen habe.

3.

Auch Cafar Baron ius glanbte einft, daß ber inber Upostelgeschichte angeführte Theudas mit dem bei Jofephus erwähnten eine und Diefelbe Derfon fen; aber nach feiner Anficht irrte nicht Lutas, fondern 3 os fephus (Baron. annal. eccles. a. 1, c. 57; - a. 34, c. 272). Mit ihm ftimmt Ludwig Cappellus, ber übrigens nach Ruinöls Angabe anderswo eine andere Deis nung geäußert haben foll, in feinem Compendium historiae Iudaicae überein, welches er als Anhang mit feiner Historia apostolica im Jahr 1634 bei De Lournes und De Pierres herausgab. In einer Anmerkung, Seite 117, fagt Cappellus ausdrücklich in Beziehung auf bie von Jofephus erzählte Geschichte des Theudas: In alienum tempus huc retulisse videtur losephus historiam istam, quam necesse est prius contigisse, siguidem Gamaliel actor. 5. vers. 36 eius meminit circa finem anni ultimi Tiberii. Selbft auch Balefius ift ungeachtet feiner oben erwähns ten Unficht nicht abgeneigt, einen Irrthum bei Jofephus

für möglich zu halten, wie ebenfalls aus feinen Anmerfungen zu Eufebius erfehen werden tann.

Demnach hätte Jofephus aus Berfehen ben unter Augustus aufgestandenen Theudas in die Tage bes Raifers Claudius und ungefähr um funfzig Jahre ju fpät gefest. Auch diefes Berfehen mare groß, ba Jofes phus, wenn auch etwas jünger als Lutas, boch eben= falls unter Raifer Claudius ichon lebte. 3 ofe phus murs be nämlich im ersten Jahre des Raifers Caligula geboren (los. vita c. 1), und mar alfo gur Beit, als ber von ihm erwähnte Theudas aufstand, ungefähr neun Sahre alt. Das von Jofephus geschehene Berfehen mare aber boch nicht boppelt, und nicht fo groß und fo arg wie das dem Lue tas zur Laft gelegte, und darum mare es auch eher für möglich zu halten. Dabei müffen wir noch befonders eis nen bedeutenden Umstand wohl bedenken. 211s nämlich 3 os fephus nach der Zerstörung Jerufalems feine Geschichte bes judischen Rriegs schrieb, fo ermähnte er in diefer fein Bort von einem zur Beit des Statthalters Fadus unter Claudius aufgestandenen Theudas, obgleich in diefem Berte, worin er nicht nur den Rrieg felbit, fondern auch bie allmähliche Entwickelung deffelben und die ihm vorans gehenden Unruhen und Aufstände erzählt, der ichidliche Drt bazu gemefen mare. Ja er versichert fogar in bem eben genannten Berte, daß die Statthalter Cuspius Fabus und Tiberius Alexander das Bolt im Fries ben erhalten, und daß erft unter dem Statthalter Cumas nus wieder Unruhen begonnen hätten; denn in Unfehung ber beiden Erftern fagt er de b. I. 1.2. c. 11, §. 6: ol, under παραχινοῦντες τῶν πατρίων ἐθῶν, ἐν εἰρήνη τὸ ἔθνος διέφύλαξαν; und in Beziehung auf Cumanus äußert er 1.2, c. 12, §. 1: έφ' ού θόρυβοι τε ήρξαντο καί φθορά naliv Ioudalov eyévero. Erft in der Urchaologie, die er befanntlich fpäter als bie Geschichte bes jubischen Rriegs fchrieb, und bie er erft im breizehnten Jahre bes Raifers

Domitianus und also erst im Jahre 94 unserer Beits rechnung vollendete (los. arch. 1. 20, c. 11, §. 2), gibt er uns in der ichon oben erwähnten Stelle, 1. 20, c. 5, §. 1, von einem unter Claudius und Fadus aufgestandes nen Theudas Rachricht. Diefer Umstand läßt vermuthen, baß Jofephus vielleicht gur Zeit, als er feine Geschichte bes judischen Kriegs schrieb, noch gar nichts von diesem eben ermähnten Theudas mußte, und vielleicht, fo lange er in Jerufalem lebte, nie etwas von ihm gehört hatte, und die Runde von demfelben erst fpäter in Rom oder fonft irgendwo erhielt. In diesem Falle wäre es dann wohl möglich, bag er ben unter Auguftus aufgestandenen Theubas, ba er vielleicht die Zeit des Aufstandes und einige Nebenumstände nicht richtig erfuhr, in die Tage bes Raifers Claudius feste.

Babricheinlicher aber ift es boch immer, daß auch Jofephus in der Angabe ber Zeit nicht irrte, und billis . ger, daß wir auch ihn feines fo großen Srrthums beschuls bigen, fo lange wir feinen hinlänglichen Grund bazu has Es ift auch leicht möglich, daß Jofephus in feis ben. ner Geschichte des judischen Rriegs ben von ihm fpäter ers wähnten Theudas nicht deswegen überging, weil er in früherer Beit nie von ihm gehört hatte, fondern weil er im Augenblick, als er von Cuspius Fadus fchrieb, zufällig nicht an Theudas dachte. Und gefest, daß Jofephus erft nach ber Zerftörung Jerufalems ben unter Claubius geschehenen Auftritt des jüngeren Theubas von Römern oder Juden erfuhr, fo ift doch billig-anzunehmen, daß auch er bei diefer Sache feine Gewährsmänner fannte und zu beurtheilen mußte, und einen wichtigen Grund hatte, mars, um er Diefes Greigniß in der Urchaologie nachholte, und nun grade in die Zeit des Statthalters Radus fette, bie er in feinem frühern Berte als eine ruhige geschildert hatte. Ueberhaupt ift die Nehnlichfeit der beiden Theus bas, wie wir uns noch mehr überzeugen werben, nicht

#### Theudas, der Aufruhrer.

von folcher Art, daß wir besondere Veranlassung hätten, einen derselben aus der Geschichte zu verbannen.

Unter biefen Umftanden, ba ber Bericht bes Lutas fo deutliche und fichere Merfmale ber Glaubmürdigfeit an fich trägt, und ba wahrscheintich auch Josephus nicht irrte, glaube ich, daß die Ansicht, wonach Gamaliels Theudas eine von dem bei Jofephus ermähnten Theu bas gang verschiedene Verfon ift, in jeder hinficht ben Borgug verdient. Diefe Unficht finden wir ichon bei Beza (annot. mai. ad N. T. act. 5, 36) und bei Cafaus bonus (exerc. ad Baron. annal. 2, 18). Dieselbe wird auch von Grotius in feinem berühmten Commentar ans genommen, von Basnage (histoire des luifs l. 7, c. 12, §. 7.) vertheidigt, und von Bengel, Seumann, Ros fenmüller, Ruinöl, Dishaufen und Anderen als Die richtige anerkannt. Selbst ber ifraelitische Schriftsteller Joft in feiner rühmlich betannten Geschichte ber Ifraeliten (Theil 2; Unhang, S. 76 und 77) ftimmt Diefer Un= ficht bei, und erfennt eben fo mohl die Glaubwürdigfeit bes Lutas als die bes Jofephus an. Alle die Schwies rigfeiten, mit melchen bie anderen Meinungen verbunden find, verschwinden bei diefer Unficht, und es ift bei ihr burchaus feine Urfache zu einem bedeutenden 3meifel vor= handen.

Zwei verschiedene Theudas stehen also nach diefer Ansicht vor und. Der eine lebte in den Tagen des Kais fers Augustus, und stand, wie schon oben bemerkt wurde, höchst wahrscheinlich in dem sturmbewegten Todesjahre des ersten her, odes auf; der andere erhob sich unter Kaiser Elaudius zur Zeit des Statthalters Fadus ungefähr funfzig Jahre später, als jener. Der eine erscheint an der Spite von ungefähr vierhundert Mann; der andere führt fehr viel Bolt mit sich fort; und da sogar das bewegliche Eigenthum mitgenommen wird, so scheinen ganze Kamilien

mit ihm dezogen zu seyn. Der eine endlich hat mehr bas Aussiehen eines ehrgeizigen und fühnen Aufrührers, der an der Spiße seiner schlagsertigen Mannschaft mit Gewalt seine Entwürfe auszuführen sucht; der andere kommt uns mehr als ein gemeiner Betrüger vor, der sich fälschlich für einen Propheten und Bunderthäter ausgibt, und durch lügenhafte Bersprechungen eine große Schaar einfältiger Menschen an den Jordan zu locken sucht, wahrscheinlich in der Ubsicht, dort mit seinen Spießgesellen dieselben in einer abgelegenen Gegend auszuplündern.

Diese beiden Parteiführer haben zwar einen gleichen Ramen, und beide werden, wie aus Gamaliels Rede und aus dem Berichte des Josephus hervorgeht, am Eude getödtet. In diesen Umständen aber liegt durchaus kein Grund, zwei Personen, zwischen denen hinsichtlich ihres Lodes ein halbes Jahrhundert liegt, und die auch in anderer Hinsicht unähnlich erscheinen, in eine einzige zu verwandeln.

Bas die Gleichheit bes Namens betrifft, fo zeigt uns bie Geschichte auch fonft ähnliche Beispiele in großer Menge; und namentlich find auch in der füdischen Geschichte solche außer den beiden Theudas vorhanden. ' Go erfcheinen unter ben Juden in bem Zeitraume von bem Lode bes erften her obes bis zur Zerftörung Jerufalems brei Jubas als ausgezeichnete Parteiführer. Der erfte ift Jubas, ber Gohn Des Gzechias, ein Aufrührer im Todesjahre bes eben erwähnten her obes (los. de b. I. l. 2, c. 4, §, 1; arch. l. 17, c. 10, §. 5). Der andere ift Jubas ber Gas liläer, ber nach ber Ubfebung bes Urchelaus aufstand, und ber von Gama Liel neben Theudas erwähnt wird. Der britte endlich ift Jubas, ber Sohn des Jairus, ber Befehlshaber eines hceres von Dreitaufend am Ende bes judischen Rriegs (los. de b. l. l. 7, c. 6, §. 5). - 3n bem nämlichen Zeitraume treten fünf bedeutende Simon als Aufrührer unter bem Bolte ber Suben auf; nämlich

# Theubas, der Aufruhrer.

erstens Simon, ein Sflave bes herobes, im Jahr, als diefer Rönig ftarb (los. de b. l. l. 2, c. 4, §. 2; arch. l. 17, c. 10. §. 6; Tacit. hist. l. 5, c. 9); - ; weitens Simon, ber Sohn Judas bes Galiläers, jur Beit bes Raifers Claudius und des Statthalters Tiberius Alexander (los. arch. l. 20, c. 5, §. 2); - drittens Simon, ber Sohn des Rathla, ein hauptanführer ber Idumäer zur Zeit der Belagerung Jerufalems (los. de b. I. l. 5, c. 6, §. 1); - viertens Simon, ber Sohn des Arinus, ein Befehlshaber der Zeloten (los. de b. I. ibid.); - fünftens Simon, ber Sohn bes Gioras, der allgemein befannte hauptanführer der Juben zur Beit des mit den Mömern geführten furchtbaren Rrieges (los. de b. I. I. 2, c. 19, §. 2; l. 4, c. 9, §. 3 - 8; l. 5, c. 1, §. 3. etc.; Tacit. hist. l. 5, c. 12). - Ebenfalls, und zwar in dem noch fürzeren Zeitraume vom Lode des Rönigs Ugrippa des Ersten bis zum Untergange Jerufalems, treten unter ben aufrührenischen Juden mehrere Eleagar auf, von denen mir nur vier bemerten wollen, bie eine hauptrolle als Aufrührer fpielten. Borerft ers fcheint uns Eleagar, ber Sohn bes Dinäus, ein Aufrührer, der ichon vor dem Ausbruche des judischen Rries ges fein Befen trieb, und dozuhyorig genannt wird (los. de b. I. I. 2, c. 12, §. 4; l. 2, c. 13, §. 2; arch. I. 20, c. 6, §. 1; l. 20, c. 8; §. 5); - fobann Eleagar, ber Gohn bes Ananias, ein hauptaufmiegler des Bolts gegen die Römer (los. de b. l. l. 2, c. 17, §. 2 - 9; l. 2, c. 20, -§. 4); - ferner Eleazar, ber Sohn Simons, ein fehr berüchtigter Unführer ber Beloten zur Zeit des judischen Rriegs (los. de b. l. l. 2, c. 20, §. 3; l. 4, c. 4, §. 1; l. 5, c. 1. §. 2 etc.; Tacit, hist. 1. 5, c. 12); - und endlich Eleas zar, ein Abkömmling Judas bes Galiläers, ber muthige Befehlshaber von Mafada (los. de b. I. I. 7, c. 8, §. 1). -

Bei folchen Beispielen tann es uns nicht befremben,

daß wir auch zwei Bolfsaufwiegler mit Namen Theubas finden, ben einen unter Auguftus, und den anbern unter Claudius. Dhnedies mar ber Name Theus bas, wie längst ichon von mehreren Gelehrten bemertt wurde, nicht fo felten. Man findet befanntlich einen Freis gelaffenen Diefes namens bei Cicero, ep. ad div. 1. 6. ep. 10; und einen Urgt, der eben fo heißt, bei Galenus, de compositione medicamentorum per genera, l. 6, c. 14, (tom. 13, pag. 925 ed. Kühn). Theudas ift eine griechis fche Form bes fprischen namens 1202, (Thoda), wie man aus der fprifchen Ueberfegung, Apftlg. 5, 36, erficht, oder des hebräischen nicht, mit welchem namen im Thalmud, wenigstens in denjenigen Ausgaben, worin feine Stellen gestrichen find, ein Schüler Jeju bezeichnet wird (Gem. Babyl. Sanhedrin c. 6, fol. 43, a.). Auch bie Ramen Beicoδας (Diogen. Laert. l. 9, c. 12, §. 7), Θευδίων (Ios. arch. l. 17, c. 4, §. 2; l. 20, c. 1, §. 2), und (@@dog) (Gem.' Babyl. Pesachim c. 4, fol. 53, a. b.; Bezah, fol. 23, a.) find wohl ebenfalls nur verschiedene Formen bes fprischen Namens Thoda.

Eben fo wenig aber als die Gleichheit des namens berechtigt und bas gleiche ungludliche Ende ber beiden Thoda oder Theudas, einen von ihnen aus der Befchichte zu verbannen. Das Loos, welches fie traf, mar basjenige, welches gewöhnlich folchen tollfühnen Berbrechern zu Theil wird. Ihre Plane fcheiterten; ihr Leben ging als Opfer ihrer Verwegenheit unter; und was von ihrer Partei mit dem Leben davon tam, zerstreute fich. Aebn= liche Beispiele finden wir auch in diefer Sinsicht an ben oben erwähnten Männern mit Namen Judas, Simon, und Eleagar. 3bre hoffnungen murden vereitelt, und ihr Ende war ein unglückliches. Bon denjenigen unter ihnen, deren Tod uns die Geschichte meldet, wiffen wir, baß fie auf eine gewaltfame Beife ftarben. Judas der Galiläer tam um, und Jubas, ber Sohn des Jais

# Theubas, ber Aufruhrer.

rus, blieb in einem Treffen. Simon, ber Sklave bes Herodes, fiel durch ein feindliches Schwert; Simon, ber Sohn Judas des Galiläers, starb am Rreuze; Simon, ber Sohn des Gioras, wurde in Rom hinges richtet. Eleazar, der Abkömmling von Judas dem Galiläer, ließ sich freiwillig von einem seiner Unglücks gefährten tödten. Wahrscheinlich fanden auch Eleazar, Simons Sohn, und Eleazar, der Sohn des Anas nias, bei der Belagerung Jerusalems ihren Untergang. So dürfen wir uns auch nicht wundern, zumal bei dem strengen Verfahren, das die Römer bei Aufrührern zu beobachs ten pflegten, das in einem Zeitraume von funfzig Jahren auch zwei Theu das als Bolksaufwiegler eines gewaltsamen Lodes starben.

5.

Rach allem diefem erscheint uns alfo bie Anficht, daß bie in der Apostelgeschichte und bei Jofephus ermähnten Theudas oder Thoda zwei verschiedene Personen find, als Diejenige, welcher entschieden der Borzug gebührt. Sie fteht auf gutem Grunde und ift mit teinen folchen Schwierigkeiten verknüpft, wie Die Meinungen Derjenigen, welche einen Diefer beiden Boltsaufmiegler aus ber Beschichte verbannen wollen. Auch Michaelis fprach einft in feinen Unmertungen zum R. T. (Upftig. 5, 36) feine Ueberzeugung aus, daß der Aufrührer, von dem Gamas liel fpricht, eine gang andere Perfon fen, als berjenige, beffen Josephus ermähnt. Nur halt er für unmahrs fcheinlich, daß beide den Namen Theudas führten, und vermuthet, daß bei einem von beiden entweder Lutas, ober, mas er für mahrscheinlicher hält, Josephus ben Ramen unrichtig angegeben habe. Uber nach den oben ans geführten Beispielen ber Aufrührer mit Namen Judas, Simon und Eleagar find wir auch zu diefer Unnahme nicht berechtigt. nur ein Einziges könnte vielleicht noch Manchen befremden, nämlich baß Jofephus in feinen

ι

### Sonntag

Geschichtswerten ben älteren Theubas nicht nennt. In biefer hinsicht aber sind zwei Fälle leicht möglich, bei des nen wir uns volltommen beruhigen können. Entweder nämlich ist Gamaliels Theubas unter der Jahl der bei Josephus ohne Angabe des Ramens bemerkten Aufrührer mitbegriffen; oder dieser Geschichtschreiber führt denselben, da er vielleicht zwei Ramen hatte, unter einem andern Namen an.

Rach ber gewöhnlichen Meinung ift ber von Gamaliel ermähnte ältere Theudas einer von benjenigen Auf. rührern, deren Josephus ohne Ungabe ihres Ramens aebenft. 3m Todesjahre des Berodes erhob fich namlich eine große Bahl von Empörern. Jofephus erwähnt nur brei derfelben mit Namen. Daß es aber noch viele andere gab, die zu gleicher Zeit aufstanden, gibt er uns deutlich zu ertennen. Er fagt nämlich (arch. l. 17, c. 10, §. 4): ἐν τούτφ δὲ καὶ ἕτερα μύρια δορύβων ἐχόμενα ryv' Ioudalav xareláµβave; und §. 8: lyoryolav dè ý' Iou-Sala Eunlews nv. Auf ähnliche Beffe brudt er fich in ber Geschichte bes judischen Krieges aus (l. 2, c. 4, §. 1 und Auch erscheint in feinen beiden hauptwerten (arch. 3). 1. 17, c. 10, §. 6; de b. I. l. 2, c. 4, §. 3) ein aufrühres rifcher Brandstifter, welcher im Jordanthale bei Amatha ober Betharamaton Schrecken verbreitete, aber ohne Ras men angeführt wird. Ein folcher oder ein anderer ber bei Jofephus ohne Namen vortommenden Aufrührer tönnte baher Gamaliels Theudas wohl gewesen fenn. 305 fephus hat auch andere und noch michtigere Begeben= heiten in der judischen Geschichte übergangen, wie zum Beifpiele die Berfolgung der Chriften durch 21 grippa ben Ersten, welche in der Apostelgeschichte, Rap. 12, berich= tet ift, und die unter Claudius geschehene Bertreibung ber Juden aus Rom, die fowohl von Lutas, Apftlg. 18, 2, als auch von Suetonins (Claud. c. 25) erwähnt wird. Daher ift es nicht fo fehr auffallend, wenn er auch

#### 642

# Theudas, ber Aufruhrer.

ben von Gamaliel erwähnten Theudas mit Stillschweigen überging, ober wenigstens feinen Ramen nicht nannte. Bielleicht war ihm diefer ältere Theudas, der schon unter Augustus lebte, nach feinen Thaten und Schicksalen nicht so genau wie dem Gamaliel bekannt, welcher um viele Jahre früher geboren war. Da selbst der füngere Theudas von Josepus in seiner Geschichte des jüdischen Kriegs übergangen wurde, so kann es uns nicht so fehr auffallen, wenn er den älteren nicht nur in biesem Geschichtswerke, sondern auch in der Archavlogie überging, oder ihn wenigstens mit den übrigen ohne Ramen angeführten Aufrührern zusammenfaßte.

So gern ich aber auch biefe Möglichteit zugestehe, fo halte ich boch ebenfalls für leicht möglich, daß der von Gamaliel angeführte Theudas einer von ben bei Jofephus (arch. l. 17, c. 10, und de b. I. l. 2, c. 4) mit Ras men ermähnten Aufrührern ift; zumal, ba diefer Theubas, ben Gamaliel neben Judas bem Galiläer als ein ausgezeichnetes Beispiel aufstellte, ohne 3meifel ein fehr berüchtigter Aufrührer mar. Es find unter den im Todesjahre des ersten her odes aufgestandenen Aufrührern nur brei, welche Jofephus an ben oben ermähnten Stellen mit Namen erwähnt, nämlich Judas, ber Sohn bes Ezechias, Gimon, ber Eflave bes her obes, und Athronges, ber Sirte. Einer Diefer drei Aufrührer fonnte alfo Gamaliels Theudas gewesen fenn, ba es möglich ift, daß ihn Jofephus unter einem andern Ras men anführte.

Bekannt ift es nämlich aus der Geschichte des Morgenlandes, daß Leute, welche ihren Beruf änderten und fich auf eine höhere Stufe der Birtsamkeit erhoben, zu ih= rem früheren Ramen sich oft noch einen zweiten beilegten. Der persische Prinz Ursitas bestieg unter dem Ramen Urtarerres den Königsthron (Plutarch. Artax. o. 1). Der Araber Ueneas, als er zur Regierung gelangte,

nannte fich Uretas (los. arch. l. 16, c. 9, §. 4). 3 en o, Polemons Sohn, als er König ber Urmenier murbe, ließ fich von ihnen Urtarias nennen (Tacit.'annal. 1. 2, c. 56). Solche Beispiele ber Unnahme eines zweiten Namens finden wir befonders häufig bei den Juden. Der hasmos näer Jannäus, ber als Rönig auf feinen Bruder Uris ftabulus ben Erften folgte, murde auch Alerander genannt (los. arch. l. 13, c. 12, S. 1). Antipater, in Idumäa geboren, der Freund des zweiten gyrtanus und unter diefem oberfter Staatsbeamter im judischen Lande, hieß vorher 21 ntipas (los. arch. l. 14, c. 1, §. 3). Die beiden Brüder, Jefus und Onias, jur Beit bes fps rifchen Ronigs Untiochus Epiphanes, legten fich, als ffe Sohepriefter wurden, ebenfalls neue Ramen bei; ber eine nannte fich Jafon und der andere Menelaus (los. arch. l. 12, c. 5, S. 1.). Die Apostel des Berrn, als fie die Geschäfte ber Fischer und Bollner verließen und fich bem Berufe ber Berfündigung bes Evangeliums weihten, toms men auch zum Theile mit neuen namen vor. Simon Bar Jona erscheint als Petrus; Levi als Mate thäus; Jubas, ber Sohn des Jakobus, als Thade bäus. Auch ber Pharifäer Gaul, als er die neue Lauf. bahn eines Apostels betrat, tritt mit dem Namen Paulus auf; und fein Freund Silas heißt zugleich auch Silvanus. Für unfere Untersuchung aber ift uns besonders bas Beis fpiel eines jubischen Aufrührers mertmurdig, ber fomohl nach bem Berichte bes Dio Caffius, 1. 68, c. 32 (pag. 1145-1146. ed. Reimar.), als auch nach dem des Eufe bius (hist. eccles. 1. 4, c. 2) unter Raifer Trajanus einen furcht= baren Aufstand in Cyrene erregte. Es war bas achtzehn= te Jahr der Regierung dieses Raifers, oder das 115 unfes rer Beitrechnung, als diefer Aufstand ausbrach. Rach dem einstimmigen Berichte beider Geschichtschreiber wurde dies fer Empörung der Juden, welche von den Römern mehr als einmal geschlagen murden, zulest burch einen großen

644

# Theudas, der Aufrührer.

Siegibes römischen Keldherrn Busius ein Ende gemacht, welcher Feldherr, mie ebenfalls beide melden, nachher Statthalter bes jubifchen Landes murde, Rach Dio Cafe fius, ber unter Anton inus dem Frommen, geboren murde, und fpäter die höchsten Ehrenämter in Rom befleis bete, und ber gemiß feinen Bericht aus ficheren Quellen, fchöpfte, hieß der Jude, ber, an ber Gpipe ber Aufrührer in Cyrene ftand, Undreas. Nach Eufebius aber, melcher, wie man aus feinem mit Dio Caffius übereinftime menden Berichte fieht, ebenfalls zuverläffige Quellen ber nußte, und welcher fich ausdrücklich auf heidnifche Schrifts fteller, beruft, von benen er fagt, bag man bei ihnen alles bas, was er berichte, mörtlich finde, erscheint ber nämliche Jude als Rönig Lucuas. Offenbar ift der Aufrührer Audreas bei Dio Caffius mit dem Ronige, Bucuas bei Eufebius eine und biefelbe Perfon. Der Jude, ber früher Undneas bieß, trat beim Aufruhr in Eprene als Rönig Luquas auf. Der eine Geschichtfchreiber führt ihn unter biefem und ber andere unter jenem Ramen auf. Ein ähnlicher Fall fann bei dem von Gamaliel erwähne ten Theubas flattfinden. 3mei von ben bei Jofephus an ben angeführten Stellen mit namen bezeichneten Auf. rührern, Gim on und Uthronges, traten, ebenfalls als Rönige auf, und auch bei Judas fpricht Jofephus von einer Gifersucht auf tonigliche Ehre. Leicht möglich ift es baher, daß einer diefer drei Männer Gamaliels Theubas ift, indem er fich, als er bas tonigliche Diadem aufe feste, noch einen zweiten namen beilegte, und fo bei 3 os fephus unter einem andern namen als in ber Apostelge= Schichte vorfommt.

Delchen der beiden Fälle wir auch annehmen mögen, ob wir ben von Gamaliel ermähnten Theubas für eis nen ber bei Jofephus ohne namen angedeuteten Aufrührer halten, ober ob wir ihn als einen der drei namente 13

Theol. Stud. Jahrg. 1837.

lich angegebenen betrachten, so bleibt in einem, wie in bem andern Falle immer der Hauptfatz entschieden, daß wir durchans keine Ursache haben, in die Glaubwürdigkeit des von Lukas erstatteten Berichtes einen Zweifel zu fezen. Denken wir uns aber den zweiten Fall als möglich, nämlich daß Gamaliels Theudas bei Josephus unter einem andern Namen vorkomme, so erhebt sich zuletzt noch die Frage, für welchen der drei dei Josephus namentkich angegebenen Aufrührer in diesem Falle derselbe am Wahrscheinlichsten zu halten son möchte.

Der aus dem fiebzehnten Jahrhunderte befannte Chro= nolog Jacob Ufferius äußert in feinen Annalen zum Jahr 4001 bie Bermuthung, bag ber von Gamaliel erwähnte Theudas für eine und diefelbe Perfon mit dem bei Jofephus genannten Judas, dem Sohne des Eges Diefe Unficht ftütt er auf die Borchias, zu halten' fey. ausfehung, daß der name Judas Eins fen mit Thads bäus und Theudas. Die gemachte Borausfegung aber ift nicht erwiefen. Schon die Gleichheit der Namen Thads baus und Theudas ift zweifelhaft, ba der Sprer für Thaddaus das Wort 22 (Thadai) und für Theus bas bas Wort 1:02 (Thoda) fest, und alfo beide Ras men von einander unterscheidet. Doch viel meniger möchte ber Rame Judas, mofür ber Sprer immer hoot (Jihudo) fest, für gleich mit Theudas ober mit Thads däus zu halten fenn. Befanntlich wird zwar ber Apoftel Judas, ber Sohn des Jakobus, zugleich auch Thads bäus genannt, aber nicht, weil man beide namen für gleich hielt, fondern weil er nach oben ermähnter judischer Sitte noch einen zweiten Ramen führte. Auch wenn die beiden Namen rirt und nign von dem nämlichen Stamms worte (Hiph. הוֹדָה) abzuleiten find, fo folgt auch dar= aus nicht die Gleichheit derfelben; denn wie zwei verschie= dene Börter überhaupt, fo können auch zwei verschiedene Namen aus gleicher Burgel entspringen.

# Theudas, ber Aufrührer.

Um Bahrscheinlichsten aber, wenn Gamaliels Theudas einer von deu bei Josephus namentlich erwähnten drei Aufrührern ist, würde Simon, der Sklave des her odes, dafür zu halten seyn, da bei ihm mehr, als bei den beiden andern die Mertmale seiner Person für solche Bermuthung sprechen.

Borerst erscheint uns diefer Gimon unter ben im Lobesiahre bes erften her ob es aufgestandenen Aufrühe rern als derjenige, welcher bas größte Auffehen erregte und fich am Meisten berüchtigt machte. Ein Mann, burch eine fchöne und große Gestalt, fowie burch Leibesftärte und fühnen Muth ausgezeichnet, ließ er fich als Rönig ausrnfen, und fchmudte fein haupt mit bem Diadem. Bon De räa, wo er fich hanptfächlich aufhielt, fam er auch über ben Jordan nach Judäa herüber, und plünderte und verbrannte reiche Schlöffer und vornehme Landhäufer. Sogar in 30 richo, nur feche bis acht Stunden von Jernfalem, ließ er ben föniglichen Palaft ausrauben und in Brand fteden. Bald verbreitete fich fein furchtbarer Ruf mehr als der aller übrigen Aufrührer jener Beit. Gein name wurde unter ben Römern befannt, und er ift ber einzige Aufrührer aus bem mehrmals ermähnten Jahre, ben Lacitus hist. 5, 9. anführen zu müffen glaubte. Post,mortem Herodis, fagt Zas citus, nibil exspectato Caesare, Simo quidam regium no-Diefer Gimon eignete fich baber befonmen invaserat. bers für Gamaliel, als Diefer neben dem fehr berüche tigten Judas dem Galiläer noch ein anderes ausgezeichnetes Beispiel eines mit feinen Plänen verunglucten -Aufrührers aufstellen wollte.

Sodann wird Simon von Josephus als ein befonders ehrgeiziger Mann geschildert, oder als ein folcher, der eine sehr große Einbildung von sich hatte. Zwar erscheinen auch die beiden anderen Aufrührer, Judas und Athronges, als Männer, die nach Hoheit und glänzender Auszeichnung strebten, und Letzterer trug ebenfalls un-

48\*

#### Sonntag

ter feinen Anhängern bas königliche Diadem. Simon aber wird ganz besonders von Josephus als ein hochmüthiger Empörer dargestellt, indem der Geschichtschreiber von ihm ausdrücklich meldet, daß er sich für würdiger als jeden Andern gehalten habe. Josephus gebraucht in Beziehung auf ihn die Worte: elval ätiog idalaag aag orrivoör (los. arch. l. 17, c. 10, S. 6). Diese Worte treffen auf eine auffallende Weise mit dem zusammen, was Gamaliel von Theudas (prach: Lépar elval riva kavrór.

Ferner lefen wir bei Jofephus, daß Sim on eines gewaltfamen Lodes ftarb. Bon Judas, bem Gohne des Ezechias, und von Uthronges berichtet uns derfelbe nicht / bag fie getöbtet worden fepen. Bielleicht zogen fie fich am Ende, als fie Alles verloren fahen, in die Berborgenheit zurüch, fo daß man nachher nicht mehr erfuhr , was aus ihnen geworden ift. Bon Gimon aber berichtet uns Jofephus anzwei Stellen, daß er, nachdem feine Schaar in einem Treffen ganglich überwunden worden war, auf ber Flucht von dem föniglichen Befehlshaber Gratus getöbtet worden fey. Bir lefen in feiner Urchaologie 1. 17, c. 10, §. 6: καὶ αὐτοῦ Σίμωνος φυγỹ διά τινος φάραγγος σώζοντος αύτον, Γράτος έντυχων την πεφαλην αποτέμνει. Diefes wird uns auch in ber Geschichte bes jubifchen Rriegs, 1. 2, c. 4, S. 2. gemelbet. . Auf folche Beife ftimmt der Bericht des Josephus mit Gamaliels Wort: augeon, überein.

Außerdem paßt felbst die von G amaliel bei der Erwähnung des Theudas angegebene Zahl der Mannschaft mit dem, was Josephus in Beziehung duf Simon berichtet, gut zusammen. Gamaliel (pricht von ungefähr vierhundert Mann (åvdowv woel rerowxoolwv), die sich an Theudas angeschlossen hätten. Die Zahl der Mannschaft des Theudas war alfo, selbst wenn wir vermöge des unbestimmten Bortes woel noch etwas über vierhundert oder bis auf fünfhundert hinaufgehen, nicht sehr groß. Auch

# Theudas, der Aufruhrer.

bei Simon dürfen wir nach dem Berichte des Jofephus auf feine viel größere Bahl fchließen. Bahrend bas Beer bes Uthronges, welches aus vier von feinen Brüdern angeführten Schaaren bestand, bei Jofephus, arch. 1. 17, c. 10, S. 17, ausdrücklich als eine große Menge (uer yály alydis) vortommt, und während auch ber Unhang des Judas bei demfelben Geschichtschreiber als eine nicht geringe Menge (alfoos oux dlivov) bezeichnet ift (de b. I. l. 2, c. 4, S. 1), fo wird dagegen Simons Unhang nicht eine große, fondern nur eine gemiffe Menge oder ein gewiffer haufen genannt, wie es fich aus den in der Urchaos logie, l. 17, c. 10, S. 6, gebrauchten Borten: nal rivos πλήθους συστάντος, deutlich ergibt. Bei feinem diefer drei Aufrührer gibt Jofephus die Unhänger mit einer bes ftimmten Bahl an ; aber ba er feinen Anftand nimmt, ben Anhang bes Athronges als groß und auch den des Judas als nicht gering zu bezeichnen, und eine folche Bezeichnung nur bei Gimons Anhang wegläßt, fo fcheint Jofephus Diefen für weniger zahlreich gehalten zu haben. Bollte man zweifeln, ob Sim on mit viers bis fünfhundert Mann bie von ihm erzählten fühnen Streiche habe ausführen tonnen, fo wird diefer 3weifel völlig verschwinden, wenn man bie Lage bedenft, in welcher fich damals das judische Land befand. Damals, als ber erfte her odes eben gestorben mar, brachen in allen Gegenden des Landes die Flammen bes Aufruhrs aus. Bon den föniglichen Truppen, welche Die Ordnung und Ruhe hätten berftellen follen, ging ber größte Theil zu den verschiedenen Aufrührern über und ' machte mit ihnen gemeinschaftliche Sache. Sabinus, unter deffen Befehl damals die einzige in Paläftina befind= liche römische Legion ftand, hatte in Jerufalem eine fefte Stellung genommen; aber berfelbe war felbst in einer fo bedrängten Lage, daß er fich gegen die Aufrührer taum mehr halten konnte, und nicht einmal die Stadt zu vers laffen magte. Quintilius Barus endlich, welcher mit

649

zwei anderen Legionen in Syrien ftand, konnte mit diefen und mit den Hülfstruppen, die er von den verbündeten Rönigen, Tetrarchen und Städten an sich zog, nicht sogleich in Palästina erscheinen. Unter solchen Umständen, die im Anfange der schwer bewegten Beit stattfanden, war es für eimen so fühnen Meuschen, wie Simon, wohl möglich, mit vier- bis fünfhundert gleich muthigen Männern aus Peräa über den Jordan hernberzugehen, die königliche Burg zu Jericho und andere Schlöffer zu zerstören, Furcht und Schrecken zu verbreiten, und sich einen Ruf zu erwerben, ber bis zu den Römern drang, und von dem wir noch bei Ta cit us ein Zeugniß finden.

Endlich aber fpricht gerade der Umftand, daß Simon ein Sklave war, fehr für die Vermuthung, daß er, nachs bem er fich als Rönig hatte ausrufen laffen, zu feinem frühern Ramen noch einen andern fich beilegte. Der Rame, ben er als Sklave führte, paßte nicht mehr für ihn, als er bas königliche Diadem trug. 3hm, dem ftolgen Manne, wie ihn Josephus geschildert hat, mußte viel baran lie= gen, ben namen zu entfernen, ber an feinen frühern, tief verachteten, Stand erinnerte, und einen andern fich beis julegen, um bei feinem Auftritt als Rönig feine Bertunft fo viel als möglich verborgen zu halten. Höchst wahrs scheinlich ift es baber, baß Gimon zwei namen hatte, bei der oben erwähnten judischen Sitte, wonach sich Leute, Die ihren Beruf mit einem andern und höhern vertauschten, gern noch einen andern Namen beilegten. Vielleicht also war Theudas ber Names, ben er früher als Sflave trug. Theubas hieß er vielleicht, wie jener gewesene Stlave, ber bei Cicer o vorfommt, ober wie jener bei Galenus erwähnte Urgt, der vielleicht auch aus dem Sflavenstande war, ba Sflaven befanntlich häufig bei den Römern bie Uraneifunde ausübten. Unter bem namen Theudas biente er vielleicht dem Berodes, und unter bem namen Simon, wie einft berjenige hasmonäer, ber unter biefer

### Theudas, der Aufrührer.

Familie zuerst ben fürstlichen Titel führte, befauntlich gebeißen hat, trat er vielleicht als Rönig auf. Gollte diese Bermuthung richtig feyn, fo ware es auch leicht zu erkläs ren, warum ihn Gamaliel und Jofephus unter verfchiedenen Ramen anführten. Gamaliel legte ihm banu ben Ramen bei, ben er als Stlave fo lange in Jerufalem trug, und unter bem er bem hoben Rathe befannt mar; er nannte ihn Theubas, weil feine Urfache vorhanden mar, ihn unter bem namen Gimon, den er furze Beit als Rönig führte, ju ermähnen. Jofephus aber, ber für Römer und Griechen feine Geschichtswerte fchrieb, führte ihn unter dem namen an, unter welchem er einft als Rönig fich erhob, Paläfte und Schlöffer verbrannte, Furcht und Schrecken verbreitete, und fich, wie wir aus Lacitus fehen, fehr berüchtigt machte. Bie wir aus der Beit des Raifers Trajanus ein mertwürdiges Beifpiel eines Aufrührers haben, ber unter zwei verschiedenen Ras men vorfommt, indem er, wie oben bemerft wurde, bei Dio Caffius als Andreas und bei Eufebius als Rönig Lucuas erscheint, fo haben wir vielleicht aus der Beit des Raifers Auguftus ein ähnliches Beifpiel.

Aus Allem aber geht deutlich hervor, daß in keinem Falle gegen die Wahrheit bes von Lukas erstatteten Berichtes etwas Gegründetes eingewendet werden kann. Wenn wir nicht annehmen wollen, daß Jofephus ein Verschen beging, und etwa einem unter Claudius und Fadus aufgetretenen Betrüger den Namen Theudas unrichtig beilegte, sondern für wahrscheinlicher halten, daß auch Josephus in dieser Sache nicht irrte, so haben, wir zwei Thoda oder Theudas, einen fühnen Empörer zur Zeit des Kaisers Augustus und einen verschmitzten Betrüger in den Tagen des Kaisers Claudius. Wir haben dann die Mahl, ben in der Apostelgeschichte er= wähnten Theudas entweder für einen unter einem andern Namen bei Josephus erwähnten Aufrührer zu hal-

651

#### 652 Sonntag, Theudas, der Aufrührer.

ten, in welchem Falle er am Dahrscheinlichsten mit Gie mon, bem Sklaven des Ber obes, eine und diefelbe Berfon ift, oder denfelben für einen berjenigen Empörer zu halten, die Jofephus, ber auch andere wichtige Er= eigniffe übergling, in feinen Berten nicht namentlich erwähnte. In jedem Falle aber bleibt uns die beruhigende Ueberzeugung, bag wir durchaus feinen Grund haben, bei bem uns von Butas erstatteten Berichte bie Glaube würdigkeit biefes emig ehrmurdigen und hochverdienten Mannes zu verwerfen, ber bie Apostelgeschichte geschrieben und als vertrauter Freund und Reifegefährte des Apoftets Paulus die Thatfachen bazu gefammelt hat.

# 3. 11 Ueber den Brief des Barnabas.

# Ein Fritischer Bersuch von

111.

Digitized by Google

1, 7

Daniel Schenkeln . Canbibat ber Theologie aus Schafhaufen a).

611

• •

Der sogenannte Brief Des Barnabas, wie die alte Ueberschrift ihn bezeichnet rou aylov Baovaßa rou anogrolov enioroly nadoling ift ein fruhes Dentmal ber nachapostolischen Zeit. Allein fo gunftig die Zeugniffe ber alerandrinischen Kirche b) für die Nechtheit Deffelben lauten bas ospouevy bes Eufebius c) und bas quae habetur inter scripturas apocryphas des Hieronymus d) verrathen früh

a) Eingesenbet von Dr. Giefeler.

En 1 Barrie

5. . . . . .

- b) Clem. Al. Strom. II. 410, 11. Orig. de Princ. III, 2.
- c) Hist. eccl. III, 25; VI, 13, 14. . . . ev rois vótois naraτετάχθω .... καί ποός τούτοις ή φεοομένη Βαον. έπιστολή.
- d) Comm. in Ezech. LXIII. 19. Cat. sc. eccl. VI, 13, 14.

#### Schenkel über ben Brief des Barnabas. 653

erwachte Zweifel. Denn was Sente .) jur Umbeutung ber letteren Stellen gesagt hat, ift icharffinnig, aber uns haltbar; und mit Recht von Sugob und Ullmannic) verworfen worden. Schon Menardus d), nach dem veruns glückten Unternehmen bes Ufferius ber erfte Gerausgeber Des Briefes, läßt es unentschieden, ob Barnabas ber Berfaffer fepi oder nicht, und Ifaat Boffius o), ber ein Jahr nachherifich ju Gunften bes Barnabas erflärte . mußte wenig auf die bedeutenden Angriffe zu erwidern , welche Die Rechtheit Des Briefes gleich von mehreren Geiten ber erfuhr. Seit Diefer Zeit ift ber Brief zu verschiedenen Maten herausgegeben nnd zu verschiedenen Malen feine Nechtheit angegriffen, vertheidigt, geleugnet und wieder behauptet worden. Gerade in unferen Tagen haben fehr bedentende Autoritäten für und auch wieder gegen biefetbe gestimmt. Dahrend Dr. Bleet f) und Dr. Gtes feler 8) ju ihr hinzuneigen fcheinen, Sente b) und Rörbam i.); vornehmlich auf bus Zeugnig ber Aleranbriner gestüßt, fie in icharffinnigen Monographien vertheis bigten, haben Sug, Ulimann, Reauder k), Myns fter 1) und 20 iner m), hauptfächlich aus innern Grüns

.

, 2) De epistolae quae Barnabae tribuitur authentia. Ienae 1827. p. 9. sqq. 16. sqq.

b) Freiburger Beitschrift II, G. 138. ff.

·c) Stud. und Krit. I, S. 384 ff.

 $q \ge 1$ 

- 2d) Seine: Ausgabe erschien: 1645 zu Paris 2 Jahre fpäter als bie 21 projectirte des Ufferius. — Ittig Bibl. Patr. apost. p. 174 s. .
  - e) In feiner Ausgabe, welche mit ben ignatianischen Briefen erfolgte. Amsterd. 1646. 4.

1

f) Der Brief an die hebraer erlaut. von Bleet S. 420.

g) Behrbuch der Kirchengesch. S. 122. Not.

- h) Lgl. d. a. Schrift.
- i) Commt. de authentia Ep. Barnabae. Hafniae 1828.
- k) Rirchengesch. III, 1100 ff.
- 1) Stud. u. Kritiken II, 323 ff.
- m) Bibl. Realworterbuch 2. Aufl. f. b. 2. Die verschiebenen Dei=

ben, nach dem Borgange Baumgartens, Semlers, Rößlers, Mosheims diefelbe entschieden verworfen. Und doch scheint es nicht viel weniger gewagt, aus dem bloßen Inhalte auf die Unächtheit zu schließen, als es unsicher scheint, auf das schwerlich unparteilsche Zeugniß der Alerandriner die Nechtheit zu ftühren. Um so natürlicher aber ist es, daß es um diese mißlich steht und daß die ersten Forscher sich darüber nicht vereinigen können, so lange der Inhalt die änßern Beugnisse, die äußern Zeugnisse aber den Inhalt widerlegen. Die gegenwärtige kleine Untersuchung beabsichtigt, die schwankenden Meinungen durch eine Hypothese zu versöhnen, welche, obwohl sie neu ist, doch wenigstens so viel Schein hat, daß ich es wage, dieselbe Einsichtsvobleren zur weitern Prüfung vorzulegen.

Der Brief bes Barnabas zerfällt feinem Inhalte nach bekanntlich in 2 Theile, von benen der größere die 16 ersteren §5. umfaßt und mehr dogmatisch ist, der kleinere den Brief schließt und einen paränetischen Anhang bildet. Jener erstere ist unstreitig der wichtigere, und abgeschen von den Zweiseln, welche sich gegen die Aechtheit des less tern erheben lassen al, für die gegenwärtige Untersuchung allein von eigentlichem Interesse. Der Briefsteller beginnt damit, sich über die Beranlassung zu seinem Briefe zu erklären, und vom Standpunkte des neuen Bundes aus mit Berufung auf alttestamentliche Schriftstellen die Ungültigteit des mosaischen Cultus nachzuweisen. Er entwickelt der farren Ascetik jüdischer Wertheiligkeit gegenüber das frische Leben praktischer Sittlichkeit, welches er mit Be-

nungen zusammengestellt hat Thilo in d. hall. EncyEl. VII. G. 404.

a) Er fehlt in ber älteften lat. Uebersehung und erinnert an die spätern apostol. διδαχαί, fo wie an einzelne Stellen von apostryphischen Schriften (comt. Apost. VII, 1. H. Clem. VII, 7.). Zuch hatte §. 17 (Brief des Barnabas) volltommen geschlossen und der Uebergang §. 18 ist gewaltsam. S. die 3weisel von \$. Dodwell.



# über ben Brief bes Barnabas.

radfichtigung ber Beitverhältniffe und unter Difbilligung. aller hartnächigen Anhänger bes Judenthums angelegents lich empfichlt (§. 1-4). Bon hier aus geht er nach ers . mahrenden Bufägen auf bas bisher vorbereitete Thema über, daß der Tod Chrifti ein verföhnender und heiligens ber, und die Frucht diefes Todes eine neue geiftige x2ngovoula fen, welche der mofaischen Berheißung gemäß fich in Chrifto als in einem höhern Sinne verwirklicht habe (§. 5. 6.). Bie die Theilnahme an Diefer ubnoovoula vers mittelt fey, was man nun erwarten follte, wird in ben fob genden SS. nicht erläutert, vielmehr hört ber Bufammenbang auf, und die Darstellung wird typologisch (§. 7 bis 12). S. 7. erläutert Typen auf Chrifti Tod ; S. 8 erläutert typisch diejenigen Ceremonien, welche beim Schlachten ber rothen Ruh ftattfanden; S. 9 erläutert typifch ben Act ber abrahamitischen Beschneidung; S. 10 allegorifirt die mosaischen Speisegebote; §. 11 und 12 geben typisch symbolische Erläuterungen solcher alttestamentlichen Schriftftellen, welche Undeutungen des Rreuzes und der Taufe zu enthalten scheinen. §. 13 wird der §. 6 losgeriffene Fas ben des Busammenhangs wieder angefnüpft. Die dort ausgesprochene Verheißung ber nangovoula und Bevorzus gung bes nawog lads wird burch alttestamentliche Unalos gien ins Licht gestellt; ber Berluft der Berheißung für das chemalige Bundesvolf aus ben fittlichen Berfchuldungen bes Bolfes abgeleitet und burch die von Gott überhaupt gewollte Allgemeinheit der Erlöfung begründet (13. 14). §. 15 und 16 find wieder typologifch und nirgends der Bufammenhang mit bem Borhergehenden fichtbar; bas Sabbathsgefes und ber Tempeldienst werden hier typisch erläutert. S. 17 ends lich schließt.

Benn Einheit des Inhalts die sicherste Bürgschaft für Einheit des Verfassers ist, so ist die Einheit des Verfassers unferer Schrift schlecht verbürgt, und Niemand kann es denjenigen Gelehrten verargen, die ichon früher an In-

terwolationen gebacht haben »). Wenn auch Sente b) und Rördam b) mit Recht behaupten, daß die Beschaffenheit ber Manuscripte eine folche Sypothese nicht begünftige, fo behaupten fie gewiß mit Unrecht, daß die Beschaffenheit des Inhalts derfelben eben fo ungünftig fen. Denn es liegt vielmehr am. Tage, daß der eben näher bezeichnete Inhalt unferes. Briefes ein fehr verschiedenartiger ift, daß mährend §§. 1 - 6., 13. 14 ein bestimmtes Thema abhandeln, \$§. 7-12. 15. 16 aus unzufammenhängenden Stücken beftehen und daß die besonnene Darftellung jener erstern SS. ziemlich unverträglich ift mit dem unruhigen hafchen nach topischen Beziehungen, welches fich in den letteren als ein franthaftes Bestreben berausstellt. Auf diefe Berfchies benheit des Inhalts und ber Darstellung une feres Briefes ift freilich auch von benjenigen nicht aufmerte fam gemacht worden, benen Interpolationen mahrscheine lich geschienen haben; man hat im Allgemeinen den Brief immer als aus einem Buffe fommend angesehen und bie Schmächen den einen Quelle find nicht felten auch der ane dern aufgebürdet worden o).

- (a) Bie g. B. I. Vossius Epist. gen. S. Ignat. Martyris etc. Amst. 1646, p. 817: Quemadmodum Ignatius suos habuit interpolatores qui illum corruperint, ita neque defuit, qui id ipsum quoque in Barnaba licere sibi crediderit. Clericus h. e. 474, p.: Fieri potuit, ut interpolata fuerit iam a primis temporibus. Brevem crediderim initio fuisse et simplicem, sed ab interpolatore corruptam, ut etc.
- b) pente a. a. D. S. 7 f. Rorbam a. a. D. S. 12.
- c) Dahin gehört z.. B. die Behauptung, daß die Allegorien fast in jedem Capitel des Briefes zu lesen setud. u. Arit. a. a. D. S. 387. Not.



# über den Brief bes Barnabas.

fo beginnt S. 13 mit der Begründung biefer Berbeifung; hat \$16 mit den Worten geschloffen: Svav nad adrol reλειωθάμεν κληφονόμοι της διαθήκης, fo nimmt S. 13 dies felben Dorte augenscheinlich wieder auf: all towper el ούτος ό λαός πληφονόμος η ό πρώτος και ει ή διαθήτη els huas n els insivous. Die Gegenfate des alten und des neuen Bundes find §1 2-6 behandelt worben und biefe finden fich hier durch huelg und exervor ausgedrückt. Bas hingegen unmittelbar vor §. 13 vorausgeht, fteht mit dies fem S. nicht in der fernften Beziehung; weder von der ndnoovoula noch von der diadyn mar dort die Rede, weder von bem alten noch von dem neuen Laog; vielmehr fcheinen die zwischen S. 6 und S. 13 in der Mitte liegenden 6 SS. eine große muffige Parenthefe ju bilden, bie weber im Rückblicke auf das Vorhergehende noch im Hinblicke auf bas Rachfolgende einen Bufammenhang begründet. Eben fo verhält es fich mit den SS. 15 und 16, "die, man weiß nicht wie, zwischen 14 und 17 hereingetommen find. §. 14 hatte ben dogmatischen Theil des Briefes abgeschlof= fen und bas ywooxere our nover Eluroodnuer gegen Ende bes S. brudt bas frohe Selbstbewußtfenn bes 2pos fels aus, nichts vorübergelaffen ju haben, mas jur wes fentlichen Einsicht in die Lehre Christi gehört. Diefen Ges bankenzusammenhang fest S. 17 in ben Borten forta έφ' δσον έν δυνατώ ήν, έλπίζει μου ή ψυχή τη έπιθυμία μου μή παραλελοιπέναι μέ τι του άνηκόντων ύμιν els σωτη-Bas dagegen in den §S. 15 und 16 enthalten ift, ρίαν. geht auf den dogmatischen Inhalt des Borbergegangenen nirgends ein, fondern besteht aus typologifirenden Erflärungen, welche fortzuseten scheinen, mas §. 7-12 bis gum Ueberfluffe fchon vorhanden mar. Der wird fich aber unter folchen Umftänden wohl bes Gedantens erwehren, baß Diefer burch einander gemidelte Rnäuel typologifirenber Runftftude dem urfprünglichen Berfaffer Des Briefes nicht angehöre, fondern jener Rnoten erft durch eine fpas

tere hand geschürzt worden sey, den noch Riemand bis das hin mit dauerndem Erfolge zu Gunsten des Barnabas ges löst hat?

Doch will ich nicht bas Urtheil der Lefer zum voraus bestechen; erst aus dem Inhalte unferer Schrift kann sich ein Weiteres zur Festskellung eines Resultates ergeben. Wenn es sich nämlich ziemlich außer Zweifel setzen läßt, daß der Inhalt des Briefes aus widersprechenden Elementen zusammengesetz und aus einer doppelten Quelle geflossen ist, dann muß es eben so sehr außer allem Zweifel fepn, daß die §§. 1-6. 13 und 14 und ebenso die §§. 7 dis 12. 15 und 16 zusammengehören, die einen ursprüngliche, die andern erst später hinzugetretene Bestandtheile dessel.

Es find-2 Punite, an welchen die Differenz ber anseinander gehenden §§. vorzüglich zu belenchten ift: 1) die Urt, wie sie den alten Bund verschieden beurtheilen; 2) ber Geist, in dem sie den neuen verschieden auffassen.

In den §§. 1-6. 13 und 14 bemerken wir Mehreres, was auf die Annahme einer geschichtlichen, mosaischen diadian schließen läßt. Mose erscheint als wirkliche, geschichte liche Person, als Gesetzgeber und Bundesmittler a), und wenn der kaum abgeschlossene Bund durch den Abfall des götzendienerischen Bolkes wieder aufgelöst wird, so ges schieht dieß nur, um auf Ehristum selbst vorzubereiten b). Wose ist der Ivanauf Ehristum selbst vorzubereiten b). Wose ist der Inachanov im Vergleiche zu dem fünftigen wigeos c). Der alte Bund tritt dieser Vorstellung gemäß von Ausang an in ein Dienstverhältniß zum neuen und ist noch so wenig der ueue selbst, daß es erst der vermittelnden Df-



a) Καὶ ἔλαβε (Μωυσῆς) παgὰ xuglou τὰς ởνο πλάκας γεγοαμμένας τῷ δακτύλφ τῆς χειοζός xuglou. Bgl. S. 14 mit S. 4.

b) Ut dilectio Iesu consignetur in praecordiis vestris in spem fidei illius. §. 4.

c) Μωυσής δεζάπων ών Ελαβεν, αυτός δε ό κύζιος ήμιν έδωχεν. S. 14.

# über den Brief des Barnabas.

fenbarungsthätigkeit ber Propheten bedarf, um die Ohns macht des Eeremonialgesetses ins Licht zu ftellen und den nenen Liebesbund in Christo anzufündigen 2). Wenn aber diese §S. einen geschichtlichen Mose kennen, wenn sie den alten Bund dem nenen unterordnen, wenn sie die Propheten als vermittelnde Organe der göttlichen Heilsentschlies fung betrachten: dann ist ihnen das Judenthum eine vorbereiten de Anstalt auf das Christenthum und ein geschichtliches Glied in der religiösen Entwicklung der Menscheit.

Es ist der Mühe werth, diejenigen Borstellungen bies mit zu vergleichen, welche sich aus den §§. 7—12. 15 und 16 in dieser Beziehung ermitteln lassen.

Die Befchneidung, welche als ursprüngliches Buns beszeichen zwischen Gott und seinem Volke nach der ges schichtlichen Ansicht vom Mosaismus in so hohem Ansehen stand, daß die Theilnahme an den theofratischen Verheis sungen zuvörderst an diesen Ritus geknüpft war b), des gründet nach §. 9 weder eine nationale Eigenthümlichkeit noch ein theofratisches Vorrecht. Es gilt dieselbe dem Briefs keller sogar nicht als nationales Eigenthum der Hebräer, daß er Syrer, Araber, Aegypter auf dieselbe Weise an ihr Theil nehmen läßt o), und sie ist ihm sogar nicht ein theofratisches Institut, daß er die Beschneidung, welche Abraham mit seinen Knechten vornahm, als einen prophes tischen Typus auf Christus bezeichnet d). Justin der Märtys

a) Adaparnit enim nobis per omnes prophetas, quianon utitur...§. 2.: prophetae ab ipso habentes donum... prophetaverunt. §. 5.

b) Bgl. Gen. 17 mit Lev. 12, 8 u. Joj. 5, 2.

- c) Ep. Barn. §. 9.: Άλλὰ έρεῖς, καὶ μὴν περιτέμνεται ὁ λαὸς εἰς σφοαγίδα: ἀλλὰ καὶ πῶς Σύοος καὶ "Αραψ καὶ πάντες οἱ ἱερεῖς τῶν εἰδώλων. —
- d) "Οτι 'Δβοαὰμ ὁ ποῶτος περιτομὴν δούς, ἐν πνεύματι,
   πο ο βλέψας εἰς τὸν νἱόν. —

rer, foifthrierigegen bie Juben geftimmt ift, läßt bie Bee fcneidung wenigstens als ein Zeichen ber judischen Boltse genoffenschaft gelten a); unfer Briefsteller leugnet fogar, daß die Beschneidung am Fleische je in dem Willen Gottes gelegen, und er fchreibt ihre Einführung ben Einflüffen eis nes verfinsternden Damons zu b). Bird aber (§. 9) bie Beschneidung in einen prophetischen Typus verwandelt, fo finden fich (S. 10) die mofaischen Speisegebote in fittlie liche Lebenstregeln vertehrt und (S. 7): die Opfer, welche auch Juftin neben ihrer typischen Beziehung auf Chriftum immer noch als Rationalinstitute zur Berhinderung des ein= brechenden Gögendienftes betrachtet e), blog in typifche Formeln aufgelöft. Denn es effen bie Priefter am großen Berföhnungstage Speife mit Effig vermischt, deffen bewußt, bag Chriftus am Rreuze mit Effig getränkt werden follte; Abraham, führt bie Beschneidung ein einzig im hindlick auf ben fünftigen Jefus; Mofes gibt bie Speifegebote bloß in der Abficht, fittliche Lebensregelnigui ertheilen; Jofua wird mit biefem namen genannt nur aus bem Grunde, meil er bas Borbild bes fpater erfcheinenden Jefus ift.

Je weniger zu leugnen ift, daß der Verfaffer diefer SS. eine entschiedene. Ubneigung gegen jeden geschicht= Lichen Busammenhang, zwischen altem und neuem Bunde tund gibt; um fo mehr muß, man sich verwundern, daß berselbe nichts desto weniger seine Angaben geschichtlich zu rechtfertigen, b. h. durch unaufhörliches Burückgehen auf prophetische Autoritäten und alttestamentliche Beweiss stellen zu empfehlen sucht. d) Alleingerade diese Gitate sind

- b) Άλλα παρέβησαν, ότι άγγελος πονηρός έσόφισεν αυτούς. —
- c) X. a. D. p. 237. a: δνα μή είδωλολατοήτε.
- d) Gewöhnlich unter ber Formel: el our Léyel és zo ngowýry od. Léyel é ngowýryz. Rordam a. a. D. 27 ff.

a) Dial. c. Tryphon. 241. c.: την δε περιτομην είς σημείον, άλλ' ούκ είς δικαιοσύνην έλαβεν ('Αβραάμ); 234. a: είς σημείον ἰδόθη, ίνα ήνε ἀκὸ τῶν ἄλλων ἐθνῶν καὶ ἡρῶν ἀφορισμένοι. —

#### uber ben Brief des Barnabas.

ber Urt, daß fie den Glauben an feine Geschichtlichkeit vollends erschüttern. Nicht nur citirt er meistens aus avos frpphischen Schriften, fondern er gibt dabei die gröbsten Beweife feiner Ungeschicktheit und jener bichtenden Billfür, welche nicht felten in die handgreiflichsten Irrthümer fich verstrickt. 3ch will nicht an den befannten Midrafch (S. 9) erinnern, an dem die Bertheidiger der Archtheit wohl nicht weniger Anftog, als ihre Gegner genommen. .) Aber ein Berftoß gegen das judische Ceremonialgesets ift fo augenscheinlich und die Darstellung an jener Stelle fo verwirrt, bag bieselbe ein bedeutendes Licht auf den gangen Charafter Diefer SS. wirft. Rach Lev. 16 war befanntlich an bem großen Berföhnungstage bem Sohenpriefter gebos ten, für die Günden des Bolfs 2 Ziegenbode und einen Bidder auszusondern, den Bidder zu einem Brandopfer, einen der Böcke zu einem Gündopfer zu verwenden, den zweiten Bod hingegen als Beihegeschent bem Alafel gu überliefern. Allein unfer Brieffteller verwandelt das Gund. opfer bes Bodes in bas Brandopfer bes Bibbers, weiß von dem lettern gar nichts, läßt an dem Bode bes Afafel unter vielen Umftändlichkeiten basjenige vorgehen, mas mit dem leidenden Erlöfer am Rreuze vorging und vermits felt fich am Ende in feiner Darftellung fo fehr, daß er ben Prieftern auferlegt, die Eingeweide deffelben Bockes in Effig getaucht auf göttlichen Befehl hin zu effen, ben er wenige Zeilen vorher auf göttlichen Befehl hin mit haut und haaren verbrennen läßt. b) Berftöße biefer Urt begege

a) Der einzige Ban Gilfe findet folche Stellen mit der apostolischen Bürde des Barnabas ganz verträglich: "Profecto si bene reputamus, ea quae nobis in hac epistola inepta videntur atque insulsa, eo tempore iisque hominibus pulcra fuisse et consueta (!?). Van Gilse de patrum apost. doctrina morali. Lugd. Bat. 1833. p. 84.

b) Epist. Barn. §. 8. Nicht daß der Berfasser dieser SS. apokryphische Schriften benutzt, macht ihn verbächtig, sondern die Art, Theol. Stud. Jahrg. 1837. 44

nen nur folden Schriftstellern, denen es nicht um die ges schichtliche Bahrheit, fondern allein um die Durchführung gewisser Lieblingsideen zu thun ift.

Dhue 3weifel hatte ber Berf. von §. 7 - 12. 15. 16. eine folche Liebling sid ee; feine Absicht war, nachzuweis fen, daß der alte Bund mit dem neuen identisch fey. Benn es auchju viel behauptet ift, daß derfelbe zu biefem 3mede nach feiner Urt willfürliche Erdichtungen typisch ausge= fponnen und bas Erfundene unter dem Giegel bes göttlich Beglaubigten ausgeboten habe, fo ift boch fo viel gemiß: es ift immer ein Beweis von geringerer Achtung gegen die alttestamentliche Autorität, Stellen aus apofryphischen und fabbaliftischen Schriften mit dem Unfehen von fanoni= fchen und prophetischen zu schmücken und fie als folche zu behandeln. Uebrigens ift es leicht zu erklären, warum der Interpolator gerade hier darauf verfiel die Identität des alten Bundes mit dem neuen zu behaupten. Es scheint berfelbe nämlich, durch die Stelle (§. 6) er oagel our auτοῦ μέλλοντος φανεροῦσθαι χαὶ πάσχειν προεφανεροῦτο ro nadog . . . verleitet, fich die Aufgabe gestellt zu haben, jene noopavéowors, welche bort zunächst nur auf das Leis ben Chrifti beschräntt mar, auf alles nur Mögliche auss audebnen und dem Ranon zufolge, den er an die Spike bes interpolirten Stückes stellt : öre navra o xalos xugios npospavépwoer vuir, die behauptete Uebereinstimmung auch ba nachzuweisen, wo in der That an Uebereinstimmung nicht zu denten mar. Auf Diefe Beife ertfärt es fich, marum, weil Jesus am Rreuze Effig getrunken hatte, die Priefter ebenfalls Effig mußten getrunten haben a); warum,

a) §. 7. cp. Barn.



wie er sie benutt. Es ist richtig, daß auch Elemens Romanus an mehreren Stellen seines Korintherbrieses Apokryphen citirt (Rorbam a. a. D. S. 80 Not.); allein gibt er dieselben für prophetische ober kanonische Schriften aus?

#### uber den Brief des Barnabas.

weil Jefus am Rreuze mancherlei Mißhandlungen erlitt, ber Bod bes Ufafel ähnliche mußte erlitten haben; warum, weil bie Mörder Jefu zu den verworfensten Menschen ges hörten, die Schlächter ber rothen Ruh verworfene Menfchen mußten gewesen fenn a); mit einem Borte, warum, weil etwas im neuen Bunde auf eine gemiffe Beife fich zu= getragen, baffelbe auf diefelbe Beife im alten mußte vorgebildet fenn. Läßt aber die deutlich hervorfpringende 206= ficht des Interpolators, überall bie Identität des alten Bunbes mit dem neuen festzuhalten, Die Möglichkeit nicht gu, baf fich derfelbe den alten Bund als eine vorbereitende Unftalt auf den neuen gedacht habe, in diefem Falle verfchwindet auch alle Bahrscheinlichkeit, bag ber Berf. ber letteren §S. mit bem Berfaffer ber ersteren identisch fen. Denn in den ersteren hat sich die geschichtliche Ansicht vom Dofaismus deutlich herausgestellt; in den letteren fehlen die Bedingungen fogar, ohne welche ein geschichtlicher Dofaismus gar nicht denkbar ift, Die Annahme einer theokras tischen Bedeutung der Beschneidung, welche die Theilnahme an bem Bundesverhältniffe von Seiten ber Menichen aus. brückt und bie Unnahme einer vorbereitenden und vermittelns ben Prophetie, welche bie Unerfennung deffelben Berhält= niffes von Seiten Gottes bestätigt. Bir fchließen demgus folge aus ben widersprechenden Elementen, die fich in bemfelben Briefe vorfinden, auf eine doppelte Quelle, aus welcher ber Brief feiner gegenwärtigen Geftalt nach ges floffen ift.

Es ist übrigens auch den Vertheidigern der Nechtheit nicht entgangen, daß ein verschiedener Geist in den verschiedenen §§. wehe; Rördam, an der Stelle, wo er dieß bemerklich macht, hebt als die befferen beinahe nur diejenigen §§. heraus, welche nach unserer Meinung den Stem-

44 \*

Digitized by Google

a) §. 8. 1. c.

pel ber Aechtheit tragen. a) Rur S. 6 hat nicht immer bie günstigsten Beurtheiler gefunden, vielmehr hat einer ber berühmtesten Krititer b) gerade diefen S. als ein Beispiel ber Albernheit und ber Unächtheit des Briefes angeführt. Es ift richtig, daß die erste Allegorie, welche in dem Briefe vortommt, in diefem S. fich findet, und daß, wenn diefelbe nicht beffer als die nachfolgenden mare, wenig Grund porhanden fenn möchte, fie einem andern Berfaffer zuzus ichreiben. Die allegorisch erflärte Stelle lautet : Lépei de και Μωσής αύτοις ' ίδου τάδε λέγει χύριος ό Θεός. είσέλθετε είς την γην την άγαθην, ην ώμοσε χύριος τῷ Άβραὰμ καί 'Ισαάκ καί 'Ιακώβ, και κατακληρονομήσατε αύτην, ryv Stoudav yala nal utli. Es erscheint diefelbe hier nicht in ihrer urfprünglichen Gestalt, fondern fie ift durch Combination aus 2 verschiedenen alttestamentlichen Stels len fo entstanden. Bozu Mofe von Gott (Erod. 37, 1) ermuthigt wird, das Bolk in ein gelobtes Land zu führen, bazu wird er (Lev. 20, 24) durch eine neue Berheißung verpflichtet und jenes Land felbst als ein von Milch und Sonig fließendes bezeichnet. Jene Aufforderung und biefe Berheißung hat ber Briefsteller hier in Gins zusammenges faßt. 3war ift nach dem buchstäblichen Sinne der Stelle unter bem verheißenen Lande bas Land Ranaan gemeint. Der ruhige Genuß diefes gesegneten gandes mußte einem Bolte, welches bes langwierigen herumirrens in einer fandigen Bufte mude war, als bas hochste 3deal bes irbischen Lebensglückes erscheinen ; Die Berheißung bestätigte nur, was den herzen längst schon erfehnt war. Allein es liegt in dem Befen des menschlichen Gemuths, fich den finnlichen Lebensgenuß boch am liebsten zusammengeords net zu benten mit der sittlichen Gute, und was urfprünge

a) Rorbam a. a. D. S. 84. Not. Nur kann ich die allegorische Deutung der Speisegebote nicht mit ihm für gelungen halten. b) herr Dr. hug a; a. D. S. 140 f.

# uber ben Brief des Barnabas.

lich als ein Verlangen nach irdischem Glücke erscheint, trägt ben Reim einer himmlischen Sehnsucht in fich. Die hebräer waren in den Befit des ersehnten Landes gelangt, aber ber Schmerz ber Gunde, die Angft des Schuldbes wußtfenns waren zurückgeblieben und die Schnfucht war nur gestillt, aber nicht erfüllt. Dieselbe Sehnsucht, welche nach ben Blüthenbäumen Ranaans gefeufzt hatte, feufzte fpäter nach dem erlöfenden Meffias; es ift daffelbe dunfle Berlangen nach einem Befferen im Menschen, welches nach Ranaan und nach Christus begehrt »). Que diefem Grunde fcheint es mir benn auch zu hart, bieß eine Albernheit zu nennen, wenn der Briefsteller die yvoois der obigen Stelle bahin erläutert: έλπίσατε έπι τον έν σαρχι μέλλοντα φανεoovodal vulv 'Indovv. Der finnliche Gehalt der Berheis fung hatte fich verflüchtigt, um fo reiner löfte bie Idee fich als Rern von der zerftiebenden Schale ab.

Man muß allerdings zugeben, daß diefe Allegorie in ihren einzelnen Zügen bis ins Kleinliche gehe, aber es fragt sich, ob der Werth einer Allegorie durch ihre einzelnen Züge bestimmt sey. Paulus, der Verfasser des Hebräerbriefes sind, was das Einzelne anbetrifft, nach unserm Geschmacke in ihren Allegorien oft geschmacklos; aber die Ideen, welche sie darin entwickeln, sind erhaben, geistreich, haben eine ganze Welt bewegt. Wo jener typische Liefsinn, welcher die Beziehungen zwischen Vorbild und Nachbild in eine geistige Einheit set, wo jene geheimnisvolle Symbolik der Sprache, welche nur der ahnende Menschengeist versteht, die Allegorie durchleuchten und durchweben, da ist die Allegorie immer wahr. b) Allein wann

- a) Sehr schön sagt in dieser Beziehung der Allegorist von Christus: επεί ουν άνακαινίσας ήμᾶς έν τῆ ἀφέσει τῶν ἁμαςτιῶν ἐποίησεν ήμᾶς ἄλλον τύπον, ὡς παιδίον ἔχειν τὴν ψυχὴν, ὡς ἂν καὶ ἀναπλασσόμενος (nicht vous, wie Undere lesen) αὐτὸς ἡμᾶς. —
- b) Bgl. in dieser Beziehung die schöne Abhandlung von De Wette in der Zeitschrift von Schleiermacher, De Wette und Lucke III. 1 ff., und Einl. in's n. Lest. Ste Aufl. S. 247.

665

#### Schenkel

erheben fich bie Allegorien ber §§. 7 - 12 je zu bem geifte reichen Tieffinne ber 3dee? Erlahmen fie nicht immer ichon an ber bloßen Neußerlichfeit Der verglichenen Gegen= ftände ? .). Dag Priefter am Berföhnungstage Effig trans ten und daß Chriftus am Rreuze Effig traut; daß bei dem Schlachten der rothen Ruh 3 Rnaben das Bolt besprenge ten, und daß Ubraham, Ifaat und Jafob 3 maren; daß Abraham zufällig 318 Rnechte beschnitten haben foll, und baf zufälligerweife bie 3ahl 318 durch die griechischen Buche ftaben I H T ausgedräckt wird, dieß find allerdings Neus Berlichkeiten, und wer auf folche, anstatt auf die 3deen felbft, Gewicht legt, der fest fich mit Recht bem Borwurfe ber Albernheit aus. Wenn aber bas Befen ber Allegorie bars in besteht, den finnlichen Ausdruck auf feine 3dee zurückzus führen, den Gedanken von den Fesseln, die ihn brücken, zu befreien, bann hat nach meiner Meinung S.6 eine ächte Allegorie geliefert, und ich finde in der Berschiedenheit dies fer Allegorie von den Allegorien der §§. 7 - 12. 15. 16. nur einen neuen Grund für Die Berschiedenheit der Brieffteller felbft.

Es unterliegt keinem Zweifel, daß nach dem innern Bufammenhange, welcher zwischen altem und neuem Te= stamente besteht, eine bedeutende Differenz in Bezichung auf den ersteren eine ähnliche in Beziehung auf den letzte= ren zur Folge haben müffe; was sich uns näher ergibt, wenn wir die Art und Beise beleuchten, wie der neue Bund in den verschiedenen SS. aufgefaßt ist.

Daß sich das göttliche Wefen um der menschlichen Schwachheit willen entäußerte und die gehäufte Schuld des jüdischen Bolkes in Christo als dem Gipfel und Ende der alttestamentlichen Propheten sich beschloß (§. 5), war nach

a) S: epist. Barn. die Allegorien §. 7, 11, 12, vorzüglich §. 9.

#### uber den Brief des Barnabas.

menschlichen und gottlichen Gefeten fo geordnet a). Ans ftatt der mofaischen Siadyn, welche mit ihren Berheißuns gen fich ausgelebt hatte, mar eine neue Siadnun in ber Erfüllung jest aufgelebt und wie Christus der Bollender einer vergaugenen Beit mar, fo mar er ber Schöpfer einer fünftigen. Daher ber xawos laos, welcher burch ihn alnpovouos einer himmlischen Herrschaft wird; baber der 2xds ulnoovoulas, der als nauvor ulasua aus dem Schös pfungsproceffe hervorbricht und durch die rekelwoig in den wirklichen Befit der Theilnahme an der neuen Beltherrschaft und in eine fo innige Gemeinschaft mit Christo aclangt, daß er von Christi Geift wie ein geweihter Tempel burchwohnt wird. b) Auf diefe Beife wird von dem Lode Chrifti eine fittliche Rraft und werden von biefer Rraft die Bildung einer neuen Gemeinde und emige Segnungen ber neuen Gemeinschaft abgeleitet; bas Christenthum erscheint nach dem Berfaffer der §§. 1-6. 13. 14. als eine fittlich= religiofe Seilsanstalt jur emigen Befeligung ber Menschen. c)

Nach den Vorstellungen des Verfassers der §§. 7-12. 15. 16. verhält es sich mit dem Christenthume anders. Der Tod Christi ist diesem ein Opfer, welches zurückgeführt wird auf das alttestamentliche Opfer des Isaat. Mit

- a) Der Zweck ber Sendung Christi ift angegeben in folgenden Worsten (ep. Barn. §. 5.) Propter hoc Dominus sustinuit traderecorpus suum in exterminium, ut remissione peccatorum sausticificemur; a. d. D.; εί γὰς μη ήλθεν έν σαςχί, πῶς ἀν ἐσώθη=μεν ἄνθρωποι βλέποντες αὐτόν; οὐχοῦν ὁ νἰὸς τοῦ Θεοῦ ἐς τοῦτο ή1θεν ἐν σαςχί, ἔνα τὸ τέλειον τῶν ἁμαςτιῶν κὲψαλαιώση τοῖς διῶξασιν ἐν θανάτφ τοὺς προφήτας αὐτοῦ. —
- b) Ep. Barn. §. 6. ίδου ούν ήμεις άναπεπλάσμεθα, . . . δτι ξμελλεν έν σαφαί φανεφούσθαι και έν ήμιν κατοικείν ναός γάς άγιος, άδελφοί μου, τῷ κυςίφ, τὸ κατοικητήςιον ήμῶν τῆς καρδίας. —
- c) §. 6. τῆ πίστεἰ τῆς ἐπαγγελίας καὶ τῷ λόγφ ζωοποιούμενοι, ζήσομέν κατακυριεθοντες τῆς γῆς.

667

biefem Tode werden nicht unmittelbar sittliche Wirtungen in Verbindung gesetzt, vielmehr scheint die Sündenverges bung einer magischen Kraft des Taufaktes zugeschrieben zu werden a). Taufe und Kreuz sind ihm besonders wichs tige Symbole und das Gottesreich selbst wird von der Kraft des Kreuzholzes abhängig gemacht b). Seine Begriffe von der Wiederkunst Christi sind so sinnlich, daß er sich Chris stum in einem rothen Scharlachmantel kommend denkt. Christus ist ihm nicht der Bollender einer vergangenen, nicht

a) §. 11. δτι ήμεῖς μὲν καταβαίνομεν εἰς τὸ ὕδως γέμοντες ἀμαςτιῶν καὶ ἑύπου, καὶ ἀναβαίνομεν καςποφοςοῦντες ἐν τῆ καςδία, τὸν φόβον καὶ τὴν ἐλπίδα εἰς τὸν Ἰησοῦν ἔχοντες ἐν τῷ πνεύματι. Xehnlich die Clementinen Hom. 8, 22; 11, 27.

b) Gine einzige Stelle in ben interpolirten §§. (namlich §. 16. nob rov ήμας πιστεύσαι - αφθαρτον ναόν) scheint bie sittliche Ibee der Erlofung mit nachdruck hervorzuheben. Allein es ift bieg ein Schein, ber bei naherer Prufung verschwindet. Schon bas ift bebenklich, bag ber Verfaffer als heibenchrift fpricht (ποο του ήμας πιστεύσαι τῷ Θεφ), ober, wenn er communicas tiv fchreibt, als Lefer heidenchriften voraussest; ber achte Barnabas spricht überall als Judenchrift und fest zunächst nur Jubenchriften voraus. Jeboch am Bebenflichften ift bie Uehnlichfeit biefer Stelle mit anbern Stellen im achten Theile bes Briefes und ber compilatorische Anftrich, ber fich in ben gehäuften, rob ۹<u>۱</u>, burch einander geruttelten Phrafen berausstellt. Man veral. folgenbe Parallelen:

| <b>§.</b> 6.                                     | S. 16.                                                    |
|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| άνακαινίσας ήμας έν τη ἀφέσει<br>τῶν ἁμαςτιῶν. — | λαβόντες την ἄφεσιν τῶν ώμας-<br>τιῶν ἐγενόμεθα καινοί. — |
| τῷ πυζίφ, τὸ κατοικητήζιον ή-                    | έν τῷ κατοικητηςίω ήμῶν ό                                 |
| μῶν                                              | Θεός                                                      |
| อีรง Eµeller Ev ทุ่นโข xatol-<br>neïv. —         | Rατοιχεί <b>έ</b> ν ήμίν. —                               |
| κειν. —<br>ναός ᾶγιος τῆς καςδίας. —             | ναός πυςίου ένδοξος.<br>πῶς (κατοικεῖ ἐν ἡμῖν) ὁ λόγος    |
| τῆ πίστει τῆς ἐπαγγελίας καὶ                     |                                                           |
|                                                  | αύτοῦ ἐπαγγελίας κ. τ. λ. —                               |
| ίδού ήμεῖς ἀναπεπλάσμεθα. —                      | πάλιν έξ άγχης κτιζόμενοι. —                              |

Es ift gar nicht befremdend, daß der Interpolator ächte Theile des Briefes benugt, um feine allegorischen Deutungen damit zu flügen.

# uber den Brief des Barnabas.

ber Schöpfer einer zufünftigen Zeit, sondern die Realität einer gewissen Summe ihm vorausgegangener typischer Beziehungen. Umsonst sucht man hier Spuren aus der evangelischen Geschichte, Anklänge an paulinischen Geist; keine einzige Stelle läßt sich auf eine neutestamentliche zurückführen. Ein ungesunder Pneumatismus, der von der findlichen *alorus* des ersten Jahrhunderts durchgängig abweicht, der, anstatt die Sehnsucht des frommen Glaubens zu befriedigen, der tranthaften Begierde unfrommer Reugier zu hülfe kommt, hat in diesen §5. seine Theorie ausgeschüttet.

Es fpricht wenigstens nicht zu ihren Gunften, daß in benselben beinahe jede Spur einer Bermandtichaft mit ben fchriftlichen Urfunden des neuen Teftamentes fehlt, mabs rend die übrigen fich eben fo fehr burch äußere, als burch innere Berwandtschaft mit den lettern auszeichnen. Das multi vocati, pauci electi (§. 4) erinnert an Matth. 22, 14; bas or our  $\eta \lambda \vartheta$ e nalésal dinalous n. r.  $\lambda$ . (§. 5) an Matth. 9, 13; die Stelle Sachar. 13, 7 (§. 5) ist ebenfalls wörts lich genau wie bei Matth. citirt, wenn nicht alle Diefe Ques fprüche einem traditionellen Enflus des Urchriftenthums angehören. a) Roch viel auffallender ift biefe Bermandtichaft mit ben paulinischen Briefen. Der Ausbruck spiritu servire (S. 1) entspricht wörtlich dem paulinischen aveuuare larosúeiv; die Stelle ut fidem vestram consummatam habeatis et scientiam tann ihre Berwandtschaft mit bem paulinis fchen őri év navri énlourtoonre év aúro, év navri lóyo na πάση γνώσει (1 Ror. 1, 5) nicht verleugnen; das iugum necessitatis ift bas paulinische guyos doulelas; paulinisch ift ber vads äppog und die Borstellung, daß der nauvog Lads fchon im alten Bunde vorherbestimmt gewesen (§. 14);

a) Wie allerdings mit vieler Wahrscheinlichkeit Dr. Gieseler vermuthet: historisch-kritischer Bersuch über die Entstehung u. s. w. ber schriftl. Evangelien. S. 89. 4.

669



felbst die Beispiele aus dem alten Testamente, um die Borherbestimmung zu erhärten, sind ähnlich wie Röm. 9. ges wählt, hier wie bei Paulus Abraham als der erste Träger der Glaubensgerechtigkeit an die Spise gestellt 2).

Diefe Berwandtschaft mit Paulus ift um so wichtiger, je mehr sich zeigen läßt, daß dieselbe nicht nur in ähnlich flingenden Stellen liegt, sondern einen tiefern Grund hat. In den hauptsächlichsten Lehren nämlich, welche als leuchs tende Punkte aus dem paulinischen Lehrbegriffe hervortres ten, stimmen unsere §§. mit jenem überein: 1) in der hier behaupteten Ungültigkeit des mosaischen vouos für den Christen; 2) in der Ueberzeugung von der stittichen, versöhs nenden und heiligenden Kraft des Todes Jesu; 3) in der Lehs re von einem durch göttliche Fügung vorherbestimmten, zur geistigen Weltherrschaft berufenen Lados ros xLygovoulas.

Diefe, die erhabensten Gedanken des Ehristenthums, welche demselben in derjenigen Tiefe, in der sie von Paulus ausgesprochen wurden, seine weltbessiegende Kraft für immer zugesichert haben, liegen ohne Zweifel auch unstern SS. zum Grunde und athmen paulinischen Geist, wenn sie auch nicht mit paulinischer Kraft und Originalität ausges führt sind. Die Ungültigkeit des mosaischen vóµos ist S. 2, 3, 4, die Lehre von der neuen Schöpfung in Christo S. 5 und 6, die Idee des lads vis alugovoµlas S. 13, 14 und bas Ganze somit in logischer Ordnung entwickelt. Wenn auch Barnabas bei der Lehre von der Biedergeburt sich nicht des paulinischen Ausbrucks bedient, fondern was Paulus unter dem Bilde einer Geburt vorstellig macht, sich als Schöpfung (nlads) denkt, so ist der Unterschied nur formell und die Idee dieslede; eben so finden wir hier das,

. . . .

Digitized by Google

a) Εἰ οὖν ἔτι καὶ διὰ τοῦ ᾿Αβομαὰμ ἐμνήσθη, ἀπείχομεν τὸ τέλειον τῆς γνώσεως ἡμῶν. Τί οὖν λίγει τῷ ᾿Αβομαὰμ, ὅτι ἐπίστευσας, ἐτέθη εἰς δικαιοσύνην; ἰδοὺ τέθεικά σε πατέρα ἐθνῶν τῶν πιστευόντων διὰ ἀκο οβυστίας τῷ κυρίφ. — Ber vertennt hier ben pauliní[chen Ginfluß? —

#### 670

#### uber den Brief des Barnabas.

was Paulus durch *avaxalvosis* und *kyiakter* zu bezeichnen pflegt, ähnlich durch *avaxalvoöv* und *avaxalvikter* bezeichnet. Wegen der *xknoovoula di Exapyeklas* darf nur Gal. 3, 15 – 18 nachgeschlagen werden und man wird auch in dieser Beziehung von der Uebereinstimmung unserer SS. mit paulinischer Dentweise ziemlich fest überzeugt seyn. ») Gewiß hält es schwer, gegen die auffallenden Differenzen der besprochenen SS. sich zu verschließen, um so mehr als bie Verschiedenheit sich sogar auf stilistische und anberweitige Ubweich ungen erstreckt.

Zunächst ist an ben mangelhaften Zusammenhang unter ben einzelnen-Stücken der §§. 6-12. 15. 16 zu erinnern, wogegen in den übrigen §§. der Zusammenhang überall träftig durchscheint. Die Berknüpfung ist in den obigen §§. fo lose, daß, obwohl §. 9 (léyet de nallev negel röv arlov) von der Ohren- und Herzensbeschneidung die Rede ist, im Borhergehenden nur vom Schlachten der rothen Kuch die Nede war, daß, obgleich (§. 10) durch ört de Mosoffs elopzev an das Vorhergehende anzuschließen scheint, zwischen ben mosaischen Opeisegeboten (§. 10) und dem abrahamistischen Beschneidungstypus (§. 9) nicht die geringste Beziehung stattsindet, daß, so fehr (§. 11) zurissower de auf §. 10 zurückweist, die dort vortommende Untersuchung über Wasster und Kreuz mit den hier erläuterten mosaischen Speisegeboten gar keine Uchnlichkeit hat.

Ferner ift die Urt des Gebrauchs der LXX. in den verschiebenen §§. ziemlich verschieden. Ullerdings lag es im Gelfte der alten Zeit, bei Citaten fich nicht ftrenge an den Originaltert zu halten, weil jene Zeit sich wohl an den Geift, aber nicht

 a) Bielleicht ist auch bie Stelle §. 6.: τl ov το γάλα και μέλε; öre πρώτον το παιδίαν μέλετε, είτα γάλακτε ζωοποιείται κ. τ. 1. ein Unklang an das paulinische (1 Kor. 3, 2.) γάλα ύμας έπότεσα. Denn überall zieht der leise Uthem jenes großen Gei= stes, mit dem Riemand, ohne von ihm elektrisite zu werden, umgéhen konnts, burch die ächten §5, unstetes Briefes.

an den Buchstaben band; daher tommen auch in ben ach. ten Stücken unferes Briefes mehrfache Ubweichungen von bem Terte der LXX. vor. a) Allein in den interpolirten Stücken find diefe Ubmeichungen fo häufig, ja zuweilen dem urfprünglichen Ginne ber citirten Stelle fo ganz widerfpres chend, daß eine willfürliche Absicht des Interpolators das bei schwerlich zu vertennen ift. b) Do die UeberseBung ber LXX. feinen 3weden entspricht, ba citirt er genau; o) wo fie unangemeffen erscheint, wird fie gepreßt, gedreht, verändert ; d) einzelne Stellen find ganz verwandelt, andere fo untenntlich geworden, daß es zweifelhaft ift, ob fie überhaupt aus der Schrift entlehnt find. e) Bahrend ber Berfaffer von §. 1-6. 13. 14. von 51 citirten Bibelftellen nur mes nige eigentlich ungenau citirt hat, fo laffen fich unter ber Menge der vom Berfaffer der §§. 7 - 12. 15. 16. cis tirten Stellen gewiß nur wenige genau auf den Driginals tert zurüchführen. Eine mertwürdige Gigenthumlichteit ber §§. 7- 12. 15. 16. ift endlich noch ber in diefen §§. beinahe ausschließlich vorhandene Gebrauch Des Ramens Sefus. Es ift Diefe Eigenthümlichfeit nur eine Frucht einer zweiten Eigenthümlichkeit deffelben Berfaffers. Da nämlich derfelbe bem Namen Josua eine vorbildliche Bedeutung auf, ben nachherigen Jefus beilegt, f) fo ift es natürlich, daß er dies

- a) Jef. 28, 16. Jef. 40, 13. Gen. 48, 11 find wortlich abweichend, bem Sinne nach aber treu citirt (in ben §§. 5. 6. 13); am wenigsten treu die Stelle aus Dan. (§. 4), was zum Theil dem unkritischen Terte und bem dunkeln apokalpptischen Stile dieses Propheten und zum Theile der Ungenauigkeit des alten Uebersegers unseres Briefes zuzuschreiben seyn mag. —
- b) Sef. 16, 1. fest er Σινα ftatt Σιών (§. 11); Jef. 45, 1. xuglø ftatt Kugø u. a. m. S. noch §. 12 die Stelle Erod. 17, 14.
- c) z. B. die Citate §. 9.
- d) §. 10. werden die meisten Ramen ber von Mose bezeichneten Thiere mit folchen vertauscht, welche sich für die allegorische Deutung eignen.
- e) Bergl. § 11. bie Stellen Bephan. 3, 19. u. Ezech. 47.
- f) Τί λέγει πάλιν Μωσής τῷ Ἰησου τῷ τοῦ Ναυή νίῷ, ἐπιθείς αὐ-

# über den Brief des Barnabas.

fen Ramen gern mit besonderem Nachdrucke von Chriftus braucht, und daß er es vorzieht, benfelben ftatt des Umter namens zu gebrauchen, welchem der ächte Theil bagegen ben Vorzug gibt. Biewohl es faum der Mühe werth ift, außerdem noch auf fleinere Differenzen in Redensarten und Börtern aufmertfam zu machen, fo find bie SS. T - 12. 15. 16. Doch felbit hierin charafteriftisch. Ungewöhn= lich ohne 3meifel ift das fast lächerliche Selbstlob, welches ber Berfaffer derfelben in den unten citirten Stellen um fich verbreitet ; a) ungewöhnlich und von der Darstellungsweise der ersteren SS. fehr verschieden find bie unten angeführten Rebensarten, bei welchen der Interpolator das anloustegov υμίν γράφω, ίνα συνιήτε des ächten Briefstellers schwerlich ju Rathe gezogen hat. b) Uber auch bas ängftliche Beftreben, feine Lefer beftändig im Uthem zu erhalten, jene Menge verschwendeter voeire, anoudare, noodegere, pa-Dere, Blenere, alodavere zeugen nur allzu fehr für das Mißs trauen, welches der Interpolator in feine Runft, feine Les fer ohne fünstliche Mittel aufmertfam zu erhalten, fest.

Allerdings ist nun die Frage nach dem Verfasser unferes Briefesdadurch schwieriger geworden, daß aus ihr eine Frage nach mehreren Verfassern geworden ist; außerdem muß, was zur Beantwortung derselben gehört, größtentheils aus zerstreuten Nachrichten gesammelt werden.

- α) Πάντα δ καλός Κύζιος πζοεφανέζωσεν ήμιν (§ 7) ούτω γενόμενα ήμιν μέν έστι φανεζά, Ιουδαίοις δε σκοτεινά (§. 8.) — οίδεν ό την ξμφυτον δωζεάν της δισαχής αύτου θέμενος έν ήμιν (§. 9.) — ούδεις γνησιώτεζον απ΄ έμου ξμαθεν λόγον (§. 9.) - ήμεις ούν δικαίως νοήσαντες τὰς ένχολὰς u. a. m.
- b) Τέχνα, εύφορούνης (§. 7.) σχεῦος τοῦ πνεύματος προςφέgειν (§. 7.) — ή βασιλεία τοῦ Ἰησοῦ ἐπὶ τῷ ξύλφ (§ 8.) — διάσταλμα ἑήματος (§. 10.) — μηρυχᾶσθαι τὸν λόγον τοῦ χυgίου (§. 10.) — ἀνοίγειν δύgας τοῦ ναοῦ, ὅ ἐστι στόμα (§. 16.) κ.τ.λ.

τῷ τοῦτο ὄνομα ὄντι ποοφήτη, Γνα μόνον ἀχούση πᾶς lαδς, ὅτι πάντα ὁ πατὴς φανεςοὶ πεςὶ τοῦ νἰοῦ νἰῷ Ναυῆ. §. 12 ep. Barnab.

#### Schenkel

Die Sitte ber Apostel, im Falle längerer Ubwefenheit; mit ihren Gemeinden einen brieflichen Bertehr zu unters balten, hatte fich überhaupt auf die chriftlichen Lehrer Des apostolischen Zeitalters vererbt, und fo verhältnigmäßig flein bie Angahl folcher Briefe ift, welche auf unfere Beis ten übertommen, fo hindert diefer Umftand nicht, daß in ältester Beit viele im Umlaufe gewesen find. Bei den vies len Reifen und bem ausgebreiteten Befehrungsgeschäfte bes Barnabas ift es baber fehr wohl glaublich, bag auch biefer Apostel einen ober mehrere Briefe an christliche Bemeinden verfaßt habe. Tertullian a), der Erfte, welcher nne von der Ubfaffung eines Briefes durch Barnabas Rachricht gibt, meint freilich nicht benjenigen Brtef, wels chen wir hier unter feinem Ramen tennen, fondern den. Brief an die Sebräer, der ihm mit Unrecht zugeschrieben Allein ber Irrthum des Tertullian ift immer ein wird. Beweis, daß das Gerücht von einem Briefe des Barnas bas fehr frühe ins Abendland gedrungen mar, obgleich ber ächte Brief des Apostels erst fpäter, in Alerandrien felbft ans Licht trat. Gerade diefer Umftand aber, daß von Alexandrien die erste Runde des Briefes ausging, ift in vieler Beziehung wichtig. 3mar verläßt uns ungluck= lichermeise die Relation der Apostelgeschichte über den Barnabas in dem fritischen Augenblicke, wo der lettere fich von Paulus trennt und in Gefellschaft des Martus ben Weg nach Cypern einschlägt b). Die Bermuthung, baß er hier in Cypern, feinem Baterlande, bis an feinen Tod geblieben fen, verdanft mabricheinlich der fpätern Sage ihren Urfprung c), und weit mehr Glauben verdient bie Unnahme, daß er feine Reife von bort aus fortgefest

- a) De pudicitia c. 20.
- b) Apftlgsch. 15, 39.
- c) Sie hat fich in den Fragmenten des Theod. Lector erhalten, H. . e. 2. p. 557 ed. Vales.

#### uber den Brief des, Barnabas.

und fich einen neuen Birfungefreis für feine apostolische Thätigfeit aufgesucht habe ... Lag aber bem Barnabas Alles daran, von nun an eine felbstiftändige oder doch mes nigftens von Paulus unabhängige Birffamteit zu erlans gen, bann mar es miglich, Rleinafien ju mählen, mo er leicht fürchten mußte, mit Paulus zufammenzutreffen, ober wo sonft dem Chriftenthume noch nicht genug vorgearbeis tet mar; mußte er, fich aber boch eine Stadt von größerem Umfange wünschen, von wo aus ein träftiger Erfolg des Betehrungswertes ju hoffen mar, fo lud vor allen Ales randrien ein, nicht nur weil diefe Stadt feit den Zeiten der Ptolemäer in dem engften Bertehre mit Cypern ftand, fonbern weil fie als der Aufenthaltsort von vielen und gebils beten Juden und noch mehr als ber Mittelpuntt der morgen= und abendländischen Belt die günftigfte Selegenheit für ben Umtausch neuer Geistesbildungen bot b). Mer!. würdig, die älteste Gage bestätigt unfere Bermuthung. Die Clementinen wenigstens, deren Ursprung vielleicht in Die Mitte des zweiten Jahrhunderts hinaufgeht, find, der fagenhaften Berhüllung ungeachtet, in welche Diefer geifts liche Roman verfappt ift, feine ungewichtige Beugen; bie Elementinen laffen ben Clemens die erfte Betanntichaft mit bem Christenthume in Alexandrien durch Barnabas machen c), und die Urt, wie fie fich ausdrücken, fest einen längeren Aufenthalt Des Barnabas in Alerans

a) Dlshaufen, Bibl. Comment. zu b. St. Apftigfch. 15, 40.; besons bers Reanber, apostolisches Zeitalter I. 6. p 144. fl. A.; "benn baß Barnabas keinesmegs unthätig für das Missionswerk in seinem Baterlande zurückblich, dies läßt sich nicht allein aus seiner bisherigen Thätigkeit schließen, sondern auch die Art, wie ihn Pauslus noch in späterer Zeit als einen bekannten und immersort wirkenden Berkündiger des Evangeliums nennt (1 Kor. 9, 6), beweiset bies durchaus." S. dagegen Winer, Bibl. Reall.
S. 161. Rot. 2.

- b) Bgl. Reanders Kirchengesch. L G. 60 ff.
- c) Hom. J. 9 ff.

675

brien voraus 4). Ift aber ein Grund vorhanden, marum Diese Schrift ein Bermeilen bes Barnabas in Alexandrien voraussegen follte, wenn diefe Rachricht nicht burch bie Tradition verbürgt war? Papebrochius mag fich immer apofryphischer nachrichten bedient haben, dennoch ift es nicht gleichgültig, daß alle bieje Rachrichten ben Bars nabas in Alerandrien auftreten laffen b), die meisten mit ber Nebenbestimmung, daß er dieß in Gesellschaft des Marfus gethan und mit diesem Städte und Dörfer in der näheren Umgebung von Alexandrien durchzogen habe 0). hierdurch verliert freilich die Angabe des Eusebius an Gewicht, welcher den Martus als alleinigen Stifter ber alerandrinischen Rirche nennt d), oder vielmehr fie wird bahin ermäßigt, bag ein Theil ber Ghre, welche bem Marfus allein zuerfannt wurde, an den Barnabas abzuireten Es ift ohnedies von vorne herein unwahrscheinlich, ift. baß ein einziger Apostel ohne Mitwirfung eines andern ein Betehrungsgeschäft von folchem Umfange unternoms men und dabei einen Erfolg gehabt habe, welcher fich nur aus vereinigten und angestrengten Rräften erflären läßt .); um fo mahrscheinlicher hingegen ift es, daß Barnabas, welcher ichon früher in Gefellichaft des Martus war, mähe

a) Sie fagen von ihm: καί ένταῦθά (in Alerandrien) που καθεζόμενος τῆς ἐκείνου ὑποσχέσεως τοὺς λόγους τοῖς βουλομένοις ἑτοίμως λέγει. a. a. D.

b) Acta Sanctorum zum 11. Juni. E. die landatio S. Barnabae bes Alexander Monachus bei Surius III. und actio et passio 'S. Barnabae in Cypro in act. SS. p. 431 mit den Anm. des Papebrochius.

c) Acta SS. p. 443: καταλαβών δὲ Βαφνάβας Άλεξάνδζειαν τὴν πςοὸς Λἴγυπτον καὶ ἰ đἰ ή σ ας ἐκεῖ τὸν ἰόγον τοῦ Θεοῦ, ἐξῆλθε διερχόμενος καθεξῆς τὰς πόλεις πάσας.

d) Eusebius h. e. II, 16.

e) Eus. a. a. D.: τοσοῦτο ở ἄρα τῶν αὐτόθι πεπιστευκότων πλη θος ἀνδρῶν τε καὶ γυναικῶν ἐκ πρώτης ἐπιβουλῆς συνέστη . . . ὡς κ. τ. λ.

#### uber den Brief des Barnabas.

rend feines fortgesetten Apostelberufes in diefer Gefellschaft blieb, aus welchem Grunde auch die apotryphische Litteratur den Johannes Martus zum Biographen des Barnabas macht a), und eben so ist es natürlich, daß die firchliche Celebrität, welche Martus durch fein Evangelium sich verschaffte, und der bedeutende Anstos, welchen Barnabas durch feine Biderspenstigkeit gegen Paulus erregte, ben ersteren in der Folge völlig hervorgestellt und ben lettern völlig zurückgedrängt hat b).

hatte aber Barnabas längere ober fürzere Zeit in Alerandrien verweilt, hatte er an ber Gründung der ales randrinischen Rirche mitgewirkt und fich fpäter von bort nach Cypern, wo die Sage ihn fterben läßt c), wieder zurückgezogen, bann ift nicht ein Schein von Unmahricheins lichkeit vorhanden, warum er nicht von bort aus mit feis ner ehemaligen Gemeinde in brieflichem Bertehre follte gestanden haben. Clemens und Drigenes, wenn fie unfern Brief bem Barnabas zuschreiben, haben hiezu gewiß gu-'ten Grund ; Riemand zweifelte in Alexandrien an der Mechtheit unferes Briefes, den die Sage in ihren Schut nahm; aber auch Niemand unternahm es freilich, bie urfprünglichen Bestandtheile Deffelben von den fpater hinzugetretenen auszuscheiden. In den SS. 1-6, 13. 14. 17. glaube ich ben gesunden Rern des Briefes entbedt zu haben, fo wie ich in den übrigen SS. Die Spuren des fünstelnden Interpolators erfenne. ---

Benigstens geht aus dem Inhalte ber obigen SS. mit

a) Bgl. in ben Act. SS. bie oben angeführte actio et passio S. Barnabae in Cypro etc. hiezu Ittig. biblioth. Ptr. apost. p. 42 s.

- b) Schon das ganzliche Verstummen der Apostelgeschichte über den Barnabas, von dem Augenblicke an, da er sich von Paulus los- fagte, läßt sich als stillschweigende Mißbilligung beuten.
- c) Theod. Lector a. a. D.: Βαρνάβα τοῦ ἀποστόλου τὸ λείψανον εὐρέθη ἐν Κύπρφ.

Theol. Stud. Jahrg. 1887.

Digitized by

Joogle

vieler Bahricheinlichfeit bervor, daß diefelben an al er a n= drinische Judenchriften geschrieben waren. Daß fie an Judenchriften geschrieben find, beweift ichon die Polemit gegen jubischen Cultus und judischen Bertdienft. Allein der Ton, in welchem der Brief geschrieben ift, eig= net fich nicht für Judenchriften aller Urt. Der Briefftels ler lobt an feinen Lefern eine abundantia magnarum et honestarum, er rühmt ihre gratia naturalis, er erfennt ihre scientia an und läßt in Beziehung auf fie fogar die Ausbrücke sapientia und intelloctus fallen. Auf paläftinenfifche Judenchriften fonnte dies nicht wohl paffen, benn diefe zeichneten fich nie burch geiftige Bildung aus =) ; am gebildetften waren Die Alexandriner; auf wen alfo paffen bie obigen Ausbrücke beffer als auf alexandrinische Judenchris ften mit hellenischer Bildung? Auch die Urt, wie ber Zerstörung Jerufalems Ermähnung geschieht, schickt fich nicht für Judenchriften in Palästina, nicht für folche, welche bie Ungft jener Beit perfönlich tofteten, fondern für folche, die, wie die Alexandriner, aus der Ferne nur die Runde bavon vernahmen b). Uebrigens find die Berhälts niffe fogar, welche ber Briefsteller in feiner Gemeinde voraussett, alerandrinischen Christen am günstigsten. Der Apostel scheint im Innern der Gemeinde feine ftreng gefes. liche Opposition zu beforgen, sondern fie mehr von außen au befürchten o); feine Polemif wendet fich barum mehr

c) Bp. Barn. §. 8. atque ante ostendit omnibus nobis, nt non incurramus tanquam proselyti ad illorum legem.

a) Noch zu ben Zeiten bes hieronymus waren sie in bieser hinsicht so weit zurück, das bieser Aischenvater ihren Regernamen "Ebionitae" durch den Beisag erläutert: qui pro humilitate sensus nomen pauperum susceperunt.

b) Ep. Barn. S. 4. adhuc et illud intelligite, cum videritis tauta signa et monstra in populo Indaeorum, et sic illos derelanquit Dominus.

# uber den Brief des Barnabas.

warnend gegen die Zufunft, als strafend wider die Gegenwart a), und es möchte scheinen, als wäre Einiges gegen jene Zeloten berechnet, welche nach den schrecklichen Ereignissen in Palästina auch Alerandrien zum Schauplate ihrer fanatischen Buth zu machen brohten b).

Riemand wird sich darum mit der Abfertigung des Hieronymus vertrösten wollen, daß der Brief zur Erbauung der Kirche überhaupt geschrieden sey c). Es zeigt sich in demfelben vielmehr eine specielle paränetisch = d i= dattisch e Tendenz, zugleich ist er Ausdruck apostolischer Liebe, und hat vielleicht darüber hinaus den Zweck, eine kurze Recapitulation des Lehrinhaltes zu geben, welchen der Apostel vordem in Alerandrien vortrug.

Eine einzige Stelle ist direct polemisch und in ihren Beziehungen so merkwürdig, daß sie hier eine genaue Erörterung verdient. Der Apostel redet-nämlich §. 4 seine Leser folgendermaßen an: Non separatim debetis seducere vos tanquam iustificati, sed in unum convenientes inquirere quod communiter dilectis conveniat et prosit. Dicit enim scriptura: Vae illis qui sidi solis intelligunt et apud se docti videntur. Uffer benkt hierbei an jüdische Irrlehrer, Clerikus an selbstgerechte Pharisäer d); aber weber die eine, noch die andere Meinung ist genügend. Es ist mit diesen

- a) Ep. Barn. eod. l.: adhuc et hoc rogo vos tanquam unus ex vobis, omnes amans super animam meam, ut attendatis vobis!
- b) Ep. Barn. §. 4. non demus animae nostrae spatium, ut possit habere potestatem discurrendi cum nequissimis et poccatoribus . . . consummata enim tentatio, sicut Daniel dicit, adpropinquavit. — §. 2. certius inquirere debemus de nostra salute, ut ne quando habeat introitum in nobis et evertat nos a vita nostra (sc. aliquis); vgl. Ios. b. Iud. Soft, Gefchichte ber Straeliten 2. 323 f.

c) Hieronymus, Cat. Script. Eccles. d) S. bei Cotelerius p. 59 Rot.

Worten eine Richtung charakterifirt, welche erstens ben hang nach Absonderung zeigt, zweitens einen ftarten geift= lichen hochmuth an den Tag legt. Durch geistlichen Gi= gendünkel zeichneten fich zwar fowohl jene judischen 3rr= lehrer in Roloffa 2), als ber Pharifäer im Evangelium aus b); aber weder von den einen noch von bem andern wiffen wir, daß fie bie Stille ber Einfamteit dem gefelligen Leben vorgezogen hatten, vielmehr mischten fich die Srr= lehrer gern in die innern Angelegenheiten ber Gemeinde .) und es liebten die Pharifäer eine fröhliche und wohlbefeste Tafel d). Dagegen meldet uns Philo von einer judischen Secte, welche die beiden obigen Eigenschaften in fich ju vereinigen scheint. Philo ergahlt uns in feiner Schrift de vita contemplativa, daß die Therapeuten, eine dem beschaulichen Leben und der ftrengen religiöfen Affefe erges bene Gefellschaft, von den Städten ausgehend, fich über Dörfer und gandhäufer, weil fie das nahe Beifammen= wohnen nicht geliebt, ansgebreitet, und nun hier in ftillen und einfamen Rammern, fern von dem Geräufche ber Belt in heilige Beschauung versentt, 6 Dochentage in tief= fter Einfamkeit zugebracht und weder die Schwelle ihrer Rammer zu übertreten, noch auch nur einen Blick in bas Freie zu thun gewagt hatten .). Bie fann ber hang nach Einsamkeit sich lebhafter als in folchen Sonderbarkeiten ausdrücken? Philo meldet von diefen Therapeuten weis ter, es fep ihr einziges Bestreben gemefen, nicht zu ruhen,

- a) Roloff. 2, 4. 8. 23.
- b) Lut. 18, 9 14.
- c) Roloff. 2, 16.
- d) Bgl. Luf. 14.
- o) Bergl. hiezu Bellermanns Auszüge aus Philo in seinen "geschichtlichen Nachrichten aus dem Alterthum über Effder und Therapeuten" S. 81 ff. und I. Sauer, de Essenis et Therapeutis. Vratislaviae 1829. p. 43 sqg.

# über den Brief des Barnabas.

bis die höchste Bolltommenheit ber Beschauung erreicht wäre; sie hätten zu diesem Ende jest schon auf irdischen Besitz verzichtet und zum Theil eine folche Kraft der Enthaltsamkeit bewiesen, daß manche 3, manche sogar 6 Tage in beständigem Fasten verharrten. Ist aber eine so weit ins Aeußerste getriebene Astese nicht zugleich immer mit den Regungen geistlichen Dünkels gepaart? Denn wenn Philo die arvopla der Therapeuten lobt, so versteht er darunter nicht die christliche ranzervopoorivy und er lobt diese Secte überhaupt so unmäßig, daß man einen beträchtlichen Therapeuten erzählt nun Philo endlich, daß sie hauptsäch= lich in den vouoss von Aegypten und feiner ausdrücklichen Bersscherung zufolge besonders in der Umgegend von Alle= randrien sich angessedt hätten.

Jedermann weiß, wie viel Verwirrung Eusebins a) durch fein Mißverstehen des Philo in die Geschichte der Therapeuten gebracht hat; jedermann fühlt, wie lächerlich es klingt, wenn er den Markus zum Schöpfer jenes speculativen Geistes macht, welcher von Anfang in der alerandrinischen Christengemeinde hervortrat b); allein die Thatfache, daß unter den alerandrinischen Christen eine vorherrschende Neigung für speculative Ideen immer sichtbar war, steht uns fest, wenn auch Eusebins dieselbe falsch begründet hat. Ist es nämlich gewiß, daß die therapeutischen Judenchristen am empfänglichsten für eine geistige

a) Eusebius h, e. a. a. D. und in den darauf folgenden Capiteln. Epiphanius erzählt ihm in der 29sten häresse den Frrthum treuherzig nach. Chemnis, der (examen conc. Trid. p. 766) demselben Frrthume zum Theil noch anhängt, sieht schon darin heller, daß er glaubt, Philo wolle die judaissrenden Gebräuche dieser christlich gewordenen Secte schildern.

b) Δι' άσχήσεως φιλοσοφωτάτης τε καλ σφοδοοτάτης. Euseb. l. c.

Digitized by GOOGLE

Auffaffung des Judenthums waren, dann ift es auch gewiß, daft das Chriftenthum unter denfelben den meiften Eingang gefunden haben muß, und geht jede Spur der Therapeuten in fpäterer Beit, wie ein Bach im Gande, verloren, dann hat bie Vermuthung um fo ftärferen Grund, baß ber einfam fließende Bach von dem immer reicher und gewaltiger fluthenden Strome allmählich verschlungen worben fep a). Benn aber bie judenchriftliche Gemeinde gu Alerandrien in ihren ersten Urfprüngen größtentheils aus ehemaligen Therapeuten bestand, bann läßt fich auch wohl benten, wie manche von biefen an ihre ehemaligen Reigungen und Gebräuche immerfort anhänglich geblieben fenn mögen, und fo scheinen gerade in der Stelle bes Barnabäifchen Briefes, welche wir oben angezogen haben, folche therapeutisch bentende, bem einfamen Leben und ber hoffärtigen Beschaulichteit ergebene Menschen bezeichnet zu fepn.

Diefe Vermathung nun ist überhaupt von vielem Intereffe für den interpolirten Theil unserer Schrift; denn fo schwierig es scheint, die Entstehung dieser Interpolation zu erklären b), so sehr verschwinden diese Schwierigkeiten, wenn man die Achnlichkeit zwischen den Grundfähen der Therapenten und zwischen der Denkweise des Interpolators in Bergleichung bringt. Dieselbe ist nämlich so überzen= gend, daß der Berdacht wie von selbst entsteht, der In-

a) Diefelbe Bermuthung außert auch Sauer a. a. D. S. 49: Eam (Therapeutarum sectam) Christi aetate exstitisse omnino accipiendum est, sed, ni fallor, suspicandum, permultos huius scholae asseclas, cum puriorem simplicioremque Dei colendi rationom, quam Christiani sequerentur, vidissent, Christo de disse nomen.

b) Wunderlich: modern ift die Bermuthung des Cleritus a. a. D. in seiner Kirchengeschichte, der Brief sey interpoliet wors ben, ut longior facta carjus veniret.

# uber den Brief des Barnabas.

terpolator müffe ein therapeutischer Judenchrift gewefen feyn.

Aus mehreren Stellen bei Philo erhellt fehr deutlich, daß bei den Therapenten nur die bildliche Erklärung des alten Teftamentes im Gebrauche war a). Die Therapeu= ten glaubten, nach Philos Ausfage, unter bem wörtlichen Ausbrude eine geheime Symbolit verstedt; fie verglichen den vouog einem goov, deffen Leib das gesprochene Wort (ai onrai diarateis), deffen Seele aber die unsichtbare 3dee (& aoparos vovg) fen, und aus diefem Grunde behauptes ten fie, muffe bie Interpretation ber Schrift auf bem Bege myftischen Auslegung (di unovoiov ev allnyoder oíais) geschehen. Diese mystisch=allegorische Schriftaus= legung trieben fie fo weit, daß fie alttestamentliche Greig= niffe burch fymbolische handlungen barzuftellen suchten und auf diefe Beife bas durch Mofe geschehene Bunder am rothen Meere in den wohltlingenden Melodien vereis nigter männlicher und weiblicher Stimmen nachzubilden Ein ganz ähnliches Bestreben haben wir oben ftrebten. an unferem Interpolator bemerkt. Er gieht die bilbliche Erflärung immer ber natürlichen vor, und alle hiftorischen Begebniffe des alten Testamentes werden di unovocov ev allnyoglaig, um mit Philo zu reden, in symbolische Bandlungen des neuen Bundes von ihm umgewandelt. Aus einer andern Stelle bei Philo geht ferner hervor, daß die Therapeuten apokryphische Schriften, wahrscheinlich fabbalistischen Inhalts und von den Gründern ihrer Secte herrührend, hochverehrten und fleißig benutten, und bag bie fpätern Unhänger ber therapeutischen Schule ihre gedankenreicheren Borganger mit ziem= lich fklauficher Ergebenheit nachahmten b). Anch unser

a) Ed. Francof. 895. d. 901. c.

b) Philo a. a. D. S. 893: έστι δε αύτοϊς και συγγγάμματα πα-

Interpolator benutt apofryphische Quellen und indem er fte mit den kanonischen Schriften des alten Bundes auf eis nen Suß ftellt, beweist er burch feine fleinliche Typit fo= wohl, als feine unmäßige Berehrung jener Schriften eine Gefinnung, welche nur der fflavische Rachbeter gegen den überschätten Meister hegt. Die Therapeuten find uns noch weiter aus Philo als ftrenge Affeten befannt. Sie halten die eynoareia für die Grundlage ber übrigen Tugenden und empfehlen Faften und Reufchheit auf das Dringendste an. Gelbst in diefer Sinsicht tann sich ber Interpolator nicht verleugnen. Der Ausspruch örav yag onaraλώσιν, έπιλανθάνονται τοῦ χυρίου ἑαυτῶν, ὅταν δὲ ὑστερη-Dasıv, eniyivasovoi rov núgiov enthält im Allgemeinen bas Syftem ber therapeutischen Affetit, wie die enioula της σαρχός nachher noch im Besonderen verpont wird a). Die Therapeuten legten endlich ein besonderes Gewicht auf die Bedeutung der Bahl "fieben," weil diefelbe, wie fie fich ausdrücken, eine reine und jungfräuliche fen b). Sie feierten aus diefer Urfache den fiebenten Lag mit befonderer Auszeichnung, von weißen Gewanden umfloffen, mit murdevollem Anstande (seuvórng). Auch der Interpolator unferes Briefes legt auf die Rein= und Seilighaltung des fiebenten Tages das größte Gewicht und das Erfordernig zu deffen Feier ift ihm Reinheit des herzens in allen Dingen 0).

λαιών ἀνδοών, οἱ τῆς αἰοἑσεως ἀοχηγέται γενόμενοι πολλὰ μνημεῖα τῆς ἐν τοῖς ἀλληγοgουμένοις ἰδέας ἀπέλιπον, οἶς καθάπεο τισίν ἀοχετύποις χοώμενοι μιμοῦνται τῆς ποροαιοέσεως τὸν τοόπον.

- a) Ep. Barn. §. 10 gegen bas Ende.
- b) Philo a. a. D. άγνήν γάς και αειπάςθενον αύτην ίσασιν.
- c) Ep. Barnabae §. 15. εἰ οὖν ην Φεὸς ήμέραν ήγίαχεν, νῦν τίς δύναται ἀγιάσαι, εἰ μη καθαζὸς ῶν τῆ καζδία ἐν πᾶστ, πεπλανήμεθα.

# über den Brief des Barnabas.

Dhne Zweifel ift es die erste Officht des besonnenen Rritifers, mit großer Borficht zu Berte zu geben, wenn er einer Schrift, in welcher Jahrhunderte lang die Einheit bes Berfaffers unangetaftet war, bie lettere abspricht; allein wo alle Umftände fich fo günftig zu diefem Refultate, wie hier, vereinigen, ba scheint die Entscheidung nicht mehr gewagt. Ift es wahrscheinlich, daß Barnabas in Aleranbrien gelehrt, baß er fpäter biefen Birfungefreis verlaffen und baß er vor feinem Lode einen Brief an die alexandris . nische Gemeinde geschrieben hat, und missen wir von ans bern Berhältniffen und einem andern Briefe bes Apoftels nichts, warum follte es nicht wahrscheinlich feyn, daß biefer Brief unfer Brief ift? Ift aller Unfchein vorhan= ben, daß berfelbe Brief interpolirt ift, daß bie Dentweife bes Interpolators mit den Grundfäßen der therapeutischen Schule übereinstimmt und daß die alerandrinische Gemeinde anfänglich großentheils aus Therapeuten bestand, und ift eine leichtere Beife, fich bie Interpolation zu benten, nicht möglich, warum follte die Annahme nicht Alles für fich ha= ben, daß ein betehrter Therapeute den Brief interpolirt hat? Man bedenke nur, daß der Brief vor dem Auftreten bes alexandrinischen Clemens schwerlich irgend mehr in feiner ächten Gestalt befannt war. Der Ruhm des Pau= lus hatte frühe alle Gemeinden erfüllt; fein Rame ging von Mund an Mund, feine Briefe murden bewundert und erhielten tanonisches Anfehen; ber Name des Barnabas war ein verschollener Rame, und es mochte lange währen, bis jemand barauf verfiel, feinen längst vergeffenen Brief wieder ans Licht zu giehn. Uber in ber 3mifchenzeit wie viele Beränderungen konnten mit einem Briefe vorgegans gen feyn, über beffen Integrität tein eiferfüchtiges Auge wachte! Die leicht mochte einem therapeutischen, Juden= chriften die Luft angekommen fenn, in einem Briefe, ben Nie= mand mehr beachtete und ber boch ben Ramen eines apos

# 686 Schenkel, über den Brief des Barnabas.

ftolischen Mannes an ber Spipe trug, feine wunderlichen Einfälle im Geiste feiner Schule auszuframen, zumal ber Inhalt bes Briefes felbst mehrfache Beranlaffung hiezu bot! Benn ber Brief gegen bas Ende bes zweiten Jahrhunderts edirt murde, fo hatte er fich unterdeffen in aller Stille ans einem Briefe bes Barnabas an die alerandrinis iche Gemeinde in einen tatholischen Brief, wie er feines verallgemeinerten Inhalts wegen umgetauft warb, verman= delt und unter diefer Aufschrift ward er befannt. Wollen wir es Clemens, wollen wir es Drigenes verargen, baß fie an feiner Mechtheit fo gar nichts auszuseten mußten? 216 lein abgeschen davon, daß für Solche, welche den Brief in feiner ursprünglichen Gestalt nie getannt, die Läufchung fehr leicht möglich war, fo hatte ber Inhalt bes Briefes felbft zu viel Berlodendes für jene fpeculativen Alerandris ner, als daß ihnen an der Prüfung feiner Mechtheit ernftlich tonnte gelegen fepn. Jenes Zeitalter war überhaupt nicht bas Zeitalter bes fritischen Scharffinns, wiewohl dieß auch heute noch für jede tritische Untersuchung gilt, was Ifaat Boffius aus Unlag unferes Briefes gefagt hat: Non ita facile est, spuria scripta a genuinis distinguere, quam sit nativas gemmas disponere ab adulterinis.

# Recensionen

und

Uebersichten.



# Ver such

einer Revision der chriftlich theologischen Encyflopadit

#### von

Ferb. Fried. 3yro, orbentl. Prof. der Theologie in Bern.

Da uns das Institut ber theolog. Studien und Rrititen möglichste Kürze zur Pflicht macht, so werden wir uns hier mit Andeutungen begnügen müssen, in der Hoffnung, sie später für sich in größerm Umfange darzustellen. Was wir hier geben, ist die Quinteffenz aus einer größern Arbeit, deren Aufnahme uns die verehrte Redaction hat verweigern müssen. Mit der Abfassung solcher Auszuge aber ist es eine eigene schwierige Sache. Wir bitten das her um Nachsicht für die daraus entstehenden Mängel in der, Darstellung.

Daß in unfern Lagen die Versuche theologischer Encyllopädien sich häufen, gibt kein schlimmtes Zeugnis von den Bestrebungen der Theologen ab: denn wir erblicken barin die gute Seite des Geistes unserer Zeit, welcher von allem Bissen die Uebersicht haben und den Zusammenhang erkennen will, indem ohne dieses keine Klarheit des Denkens und keine Freiheit des handelns möglich ist. So gewiß keine Zusammenfassung zuStande kommen kann, ohne das dasEinzelne als der Stoff in die herrichaft der Bissenen

#### Ueberficht

ift, fo gewiß tann diefesEinzelne nicht in feinem wahren Be= fen und wirflichen Seyn begriffen werden, wenn die Gefammt= beziehung und organische Berbindung fehlt. Je früher fich diefe lettere in ihrer Dahrheit finden ließe, besto mehr unnute Urbeit murde erfpart, und defto mehr fonnte Jeber, ber eine einzelne Disciplin in Arbeit nimmt, mit vollem Bewußtfeyn thätig feyn. Denn es verhält fich mit dem Bau der Biffenschaften ungefähr wie mit dem Bau eines hauses: wenn der Eigenthümer an feinen Bau geht, ehe er fich einen flaren Plan gemacht hat, fo wird er in ber Folge Manches wieder abbrechen laffen muffen, bas fich zu den neuen Gedanken nicht fügen will - je flarer bage= gen der Plan, desto sicherer die Arbeit, desto gewisser und schneller bas Biel. Krüher mußten Folianten geschrieben werden, jest begnügt man fich mit Octav. Bie viel un= nüten Ballast hat die Theologie bereits über Bord geworfen ! Und je mehr bas theologische Selbstbewußtfenn in feis ner Entwicklung vorwärts ichreitet, desto mehr wird es ben compendiarischen Weg einschlagen und feine ganze Rraft auf bas richten tonnen, was die hauptfache ift.

Ob eine Encyklopädie materiell oder formell seyn solle, scheint auf unsere Untersuchung keinen Einfluß haben zu können. Alles kömmt auf das Princip als das Organiste rende an, und dieses ist die Rirche, denn ohne Rirche gäbe es teine theologische Wissenschaft, und ohne die Theologie würde nie eine Rirche entstanden seyn. Diese Bemetkung ist vorauszuschicken, weil ohne sie nicht begriffen werden könnte, wie man dazu kömmt, von einer praktischen Theologie zu reden, und selbst die enger sogenannte historische Theologie nur als eine Partikel der allgemeinen Weltgeschichte anzusehen wäre. Zugleich muß auch baran erinnert werden, daß eine wissenschaftliche Construction jeden empirischen Grund und jeden praktischen Zweet verleugnen und ausschließlich der Idee nachgehen und diese sich selbst erpliciren lassen soll.

#### der christlich = theologischen Encyklopådik. 691

Auf diefe Beife muffen wir alle die Spfteme verwerfen, welche darum etwa die eregetische oder hiftorische Theologie voranstellen, weil es scheint, daß ohne Eregese und Geschichte bie eigentliche Theologie nicht begriffen werben könne, und allerdings der angehende Theologe gut thut, wenn er fich querft mit diefen beiden Biffensgebieten gehörig vertraut macht, bevor er an das Studium ber Dogmatif und Moral ober gar der praftischen Theologie Die wahre Biffenschaftlichteit einer Darftellung beaebt. fteht lediglich barin, daß fie das Bild des lebendigen Dr= ganismus ber Sache vorführt, wie er innerlich ift; benn es gibt feine Geschichte ohne die Idee als principium movens, und jede Geschichte wird erst bann begriffen, wenn die 3dee ertannt ift. Anders verhält es fich, wenn man irgend einen prattischen, nämlich einen padagogischen 3med bei der Enchflopädie im Auge hat, wir meinen den, daß die Darstellung zugleich ein methodologischer Leitfaben für das Studium der Theologie fein foll; zufolge welchem Einer wiffen will, wie er jede Disciplin in ihrer Aufeinanderfolge der Zeit nach am richtigsten zur hand nehmen tonne, um am fchnellften und ficherften zum Biele zu gelangen. Die die Einsicht in das Befen christlicher Theologie fich nur allmählich bildet, fo murbe es für den Anfänger eine wirklich abschreckende Arbeit feyn, wenn er querft bie Dogmatif ftubiren mußte!

Berfen wir nun einen Blic auf die neuern Syfteme theologischer Encyflopädie, fo verhalten fie fich folgenders maßen.

A. In Rudficht der Theilung.

In drei Theile theilen Franke, Bertholdt, Schleiermas cher, Rosenkrang und Staudenmaier.

In vier Theile: Thym, Stäudlin, Schmidt, Plant, hagenbach.

In fünf Theile: Rönig; und auf eine ganz abnorme Beife: Danz.

#### Ueberficht .

B. In Rudficht ber Anordnung.

I. 216 Erstes wird gefest:

1) die speculative Theologie, von Rosenkranz und Staudenmaier, zum Theil auch von Schleiermacher und König.

2) die exegetische, von Thym, Stäudlin, Plant, Franke, Bertholdt, Danz, Hagenbach.

3) die historische (im engern Sinne), von Schmidt. II. 2116 3 weites:

1) die speculative Theologie, von Stäudlin, Plank, Danz, Bertholbt (die drei letten in Berbindung mit Historischem) und Schleiermacher (mit Eregetischem und Historischem).

2) die eregetische, von König und Schmidt, und zum Theil auch Schleiermacher.

3) die hiftorische, (im engern Sinne), von Franke, Hagenbach, Thym und (mit Speculativem) von Bertholdt; im weitern Sinne, von Rosenkranz und (mit Speculativem) von Schleiermacher.

4) bie praftische, von Staudenmaier.

III. 216 Drittes:

1) die speculativé, von hagenbach, (nebst historis schem) von Thym und Schmidt, (nebst dem Praktischen) von Kranke.

2) die hift or ische, von Plant, Rönig, Staudenmaier, zum Theil auch von Stäudlin.

IV. Als Biertes:

1) Die speculative, von Rönig.

2) die praktische, von Thym, Plank, Schmidt, Stäudlin, hagenbach.

V. Als Fünftes:

bie praktische Theologie, von König.

Rach ber Angabe von Rofentranz (Berl. J. B. für wiff. Krit. 1835. Octob. Rr. 61) haben Strauß (Bf. des Lebens Jesu) und Matthias in Greifswalde die specu-

der chriftlich = theologischen Entyclopadit. 693

lative Theologie als den Schlußstein des Systems betrachtet.

Bas ift nun das Richtige? ober ift es keines, und wo finden wir es? Die gewöhnlichste Theilung ift die der Bierfaltigkeit - benn bei Bertholbt und Franke ift die Dreitheiligkeit ein leerer Schein. Und wirks lich hat die Biertheiligkeit mancherlei Meußeres für fich; aber es ift eben nur Meußeres, b. h. Bufälliges und Relati= ves. Darum tonnen wir ihr unfere Buftimmung nicht ge= 3war macht allerdings das Eregetische mit bem ben. Ifagogischen eine bedeutende Maffe aus, und es tommt mehr Symmetrie in das Ganze, wenn bas enger hiftoris fche für fich erscheint; aber abgesehen, daß dergleichen Rücklichten bei einer miffenschaftlichen Construction von fehr untergeordnetem Belange find, fo ift unvertennbar, bag bas Eregetische mit bem Ifagogischen feiner natur nach eine wesentlich hiftorische Diffenschaft ift, indem ja eben bas die höchfte Aufgabe fenn muß, ben Ginn ber Borte zu ermitteln, welchen die heiligen Schriftsteller felbit gedacht haben mögen.

Benn unter ben Anhängern bes Spftems ber Bier= theiliakeit Stäudlin, Bertholdt und Plank das Speculative vorausgeschickt, und zwischen bas Eregetische und hiftorische hineingestellt haben, fo vermögen wir uns für diefe unnatürliche Scheidung feinen andern Grund ju benten, als daß es im Gefühle geschehen fey, das rechte Berftandniß des Siftorischen tonne nur mittels des Speculativen möglich fepn.

Alle Systeme scheinen barin zusammenzukommen, daß bie speculative ober sogenannte systematische Theologie ben Rern (bas Syftem war' eforie) ausmache, Dieg Bulestftels len betrachten alle übrigen Disciplinen als Mittel zu diefem 3wede; und die fie in die Mitte ftellen, fehen die eregetische ober bie historische ober beide zusammen als die Einleitung jur Sache an, und bie praftische Theolo-46

Theol. Stud. Jahrg. 1887.

gie als bas, was Frucht und Ergebnis fen. So viel scheint gemiß: wenn die speculative Theologie weiter nichts wäre, als das Refultat der Eregese, fo mußte fie unmittel= bar hinter ber eregetischen Theologie zu stehen kommen. Sie ift aber, wenn man fie ihrem Berden nach betrachtet, eben fo fehr ein Refultat der ganzen hiftorischen Theolos gie, und müßte folglich hinter diefen beiden ftehen. Wenn man aber bedentt, daß bie ganze hiftorische Theologie wiffenschaftlich nicht verstanden werden tann ohne bie 3dee ber Kirche, und diefe eben allein in ber fpeculativen Theologie gegeben ift - wenn man ferner bedentt, daß am allerrichtigkten die hiftorische Theologie es ift, welche, als Die Biffenschaft der in der Zeit (relativ) verwirklichten Idee bes Chriftenthums, die absolute Idee mit den Relas tionen bes Lebens ju verbinden oder den Beift bes Chris ftenthums in bem Leben ber Menschen zur Darstellung zu bringen fucht, indem die praftische Theologie eben darin ihre Aufgabe hat, darzuftellen, wie die chriftliche Idee ju realistren fen; fo erhellet, daß die erste Stelle in der Theo. logie dem speculativen Theile, die lette aber dem praftis fchen, und bie mittfere bem hiftorischen gutommt. Das Christenthum ift feinem Befen nach Gefchichte, und .. barum bilbet bas giftorifche mit Recht bas Centrum, fo wie nur diefes alles Prattifche gut vermittelt. Im fpecus lativen Theile ftellt fich ber chriftliche Geift, wie er ein burch Die Beit und in derselben gewordener ift, über die zeitliche Form, und bezeichnet daber die Bahn der Fortschritte, welche bas Christenthum von feinem Urfprung an bis heute burchlaufen hat und noch weiter einschlagen foll. Bie aber bas Rind der Bifdung nach über dem Bater fteht, fo foll es ber Gesinnung nach nie wider ihn fenn, fofern er nämlich ein sittlicher bleibt. So wird nur eine abftracte, d. h. falfche Speculation, wie fie allerdings zu jeder Zeit, am meiften in ben letten Decennien gum Borfcheine tam,

# der christlich = theologischen Encyklopabik. 695

fich wider das historische Christenthum tehren, und den Bater verleugnen, von dem sie erzeugt ift.

Bas den Ramen der fpeculativen Theologie betrifft, fo ziehen wir ihn deshalb dem des Syftematischen vor, weil diefer lettere feinerlei abfolute Rothwendigteit in fich fchließt, fondern nur auf einer relativen Potiorität beruht, Die teinen Grund abgeben tann, ben Ramen nur biefem Theile ber Theologie zu geben, und nicht auch den übrigen, bie ja boch auch fuftematifch gefaßt feyn follen, fo gewiß als bas Spftematische bem Sporadischen und Chaotischen Bas Manchen gegen den Ausbrud bes entgegensteht. Speculativen einnimmt, das ift ein gewiffes Borurtheil, ein Loos, welches Diefer name zur Zeit noch mit dem Begriffe bes Mythischen theilt. In Betreff Des Speculativen ift bas Borurtheil infofern zu entschuldigen, als es aus bem richtigen Bewußtseyn entspringt, daß die Philosophie (und für diefe, nämlich irgend eine, fieht man bas Speculiren an) mit bem Christenthume nichts zu schaffen habe. Und wenn sie irgend eine, oder auch die Philosophie (follte eine folche möglich feyn!) von ber chriftlichen Theologie fern wiffen mollen, als mas fich nicht mit einander amalgamiren laffe, fo folgen fie dem Rathe der Geschichte und thun recht daran; fie irren aber, wenn fie bas Philosos phiren in der chriftlichen Theologie verdammen und verbaus nen wollen, fo gewiß als jede Bernunftthätigfeit ein Phitofophiren, und bie christliche Miffenschaft eben basjenige Menfchenwert ift, in welchem Glaube und Bernunft in vollfommenster Durchdringung erscheinen follen. Mles und jedes Denten als folches muß entweder eine Gache bes Berftundes ober ber Bernunft feyn. Bei bem Aufbau einer Biffenschaft ift bas eine wie bas andere thätig.

Unter den genannten Enchllopädikern (wir vermißten nur Riemeyer und Rlee) ift Thyms Schrift die ältefte (1797) — fie ficht am Ende einer vergangenen Zeit,

46 ·

beren Gepräge fie an fich trägt. Er theilt die Theologie in eine eregetische, hiftorische, fustematische und prattische. Rach ihm folgt Christian Schmidt (1811) mit dem einzigen Unterschiede, daß er die historische Theologie als Die erste und Die eregetische als Die zweite fest. Sein Derf hat bedeutende Mängel an fich, beren Bezeichnung uns ber Raum verbietet - fogar typographische! Plant ber Heltere (1813) weift bem Eregetischen die erste Stelle an, dem Systematischen die zweite, fo bag das Siftorische unmittelbar vor bas Praftifche zu ftehen tommt. Mit Ausnahme ber Apologetif geht er wesentlich auf Thym zurüch, auch auf Schmidt. Rach einem Zwischenraume von fechs Jahren trat Frante in Riel mit feinem voluminöfen Buche (718 S.) ans Licht (1819) - demfelben fehlt es weniger an Gelehrfamkeit, als an Dekonomie und miffenschaftlicher Schärfe. Er theilt die Theologie in eine eregetische, eine historische und in die Theologie im engern Sinne, welche lettere er bann wieder in die gelehrte (!) oder fystematis fche und in die populäre (!) oder praktische zerspaltet. Im hiftorischen und im fustematischen Theile icheint Plant einen bedeutenden Einfluß ausgeübt zu haben. Awei Jahre nachher (1821) erschien das Lehrbuch von Stäud= lin, welches querft von der Erklärung der heil. Schrift, bann von ber fuftematischen Theologie, bann von ber Rirchengeschichte, und zulett von der Pastorallehre han= belt. Auch bei ihm blickt Planks Anordnung wieder durch. Die theologische Biffenschaftstunde von Bertholbt (1821), die fast eher eine Einleitung in bas Studium ber Theologie genannt zu werden verdient, ba ber erfte Theil de omni scibili et quibusdam aliis handelt (3. B. von ber Pafiphrafie, und von der Diätetit), zerlegt bie ganze theologifche Biffenschaft in Boethetit, Pabeutit und Pragma= tit - Namen, die begreiflich genug bisher noch teine Nachahmung gefunden haben. Uebrigens lehnt fich Bertholdt

# der chriftlich = theologischen Encyklopådik. 697

fichtbar an Stäudlin und Plant an. Rach Berfluß von neun Jahren, während welcher Zeit nur der fatholische Dberthür, ehrmürdigen Andenfens, eine encyflopädie fche Schrift zu Tage förderte, traten auf einmal drei Berte diefer Urt ans Licht, nämlich bas von dem fel. Rangler Miemeyer, das von Rönig und die zweite Ausgabe des Schleiermacherschen Leitfadens (1830). Da uns leider bas niemeyersche Bert gegenwärtig nicht gur hand ift, fo gehen wir fogleich zum zweiten über, deffen Berfaffer unfer Landsmann und Amtsbruder ift, nämlich herr Rudolf Rönig, Pfarrer ju Radelfingen Rantons Bern. Das prattifche Intereffe herricht in diefer Schrift vor. Der Bf. zerlegt die Theologie in einen apos logetischen, eregetischen, hiftorischen, fustematischen und prattifchen Theil. Rebft Berder und Suffell hat er fich bes fonders Plant zum "Führer gewählt. Bas diefer Schrift an wiffenschaftlicher Selbstitändigteit und Schärfe abgeht, das hat fie am lebendig frommen Ginn voraus.

Die bedeutendste Einwirfung auf dem Gebiete der theologischen Encyflopädit muß ohne Biderrede dem Manne zugeschrieben werden, der, wie Reiner unter den Beitgenoffen, mit der Feuertaufe des Geistes geweiht, in die Repe des menschlichen Biffens mit ficherer hand hinein= gegriffen, und fo Bieles in eine wunderfame Ordnung jufammengefügt, mit neuem Licht erleuchtet, mit lebendigem Bir meinen Schleiermacher, Obem angehaucht hat. ben Unvergleichlichen! Die er feinen ichopferifchen Gelft / por Allem in der Encyflopädif bewiefen, hat auch der geift= reiche Rofenfranz vollftändig anerkannt. Schleiermacher zerlegt bas Ganze befanntermaßen in einen philosophischen, einen hiftorischen und einen praktischen Theil. Bollfom≠ men richtig hat er die Apologetif als das Erste erfannt, wel= ches die Grundlage bilden muffe für bas ganze Gebäude; benn fie "begründet die geschichtliche Anschauung des Chris

thums" (§. 65). Aber eben barum, fcheint es, hatten auch Dogmatif und Ethit mit zu ben begründenden Biffenschaften gerechnet werden follen, zumal ba er (§. 29 und 35) felber fagt, bag bie Ethit bie Biffenfchaft ber Geschichts= principien fep. Statt beffen bringt er mit ber Apologetif bie Polemit in engen Zusammenhang. Allein abgesehen bavon, daß die miffenschaftliche Dignität der Polemit, wie auch Darheinefe ichon angedeutet hat, bedeutenden 3meifeln unterliegt, fo ift nicht leicht einzusehen, wie diefe beiden mit einander verbunden werden fönnen, ba bie erstere Disciplin ein ganz Allgemeines (bas Christliche an fich), die lettere ein gang Befonderes (bas Protestantische) zu ihrem Gegenstande hat, Diefes aber nicht begriffen werben kann ohne Vorausschickung der fymbolischen Unter= fchiede, beren Betrachtung aber boch erst fpäter folgt, fo wie fie ein erft fpäter Entstandenes find und zur Beschichte ber Entwicklung des Christenthums gehören. Aus S. 56 und 57 scheint deutlich zu erhellen, bag Schleiermacher zur Polemit gerechnet hat, mas in theoretischer Sinsicht zur Ethif, in praktischer zur Disciplin, folglich zu den Aufgas ben des Rirchenregiments gehört. Benn Schleiermacher endlich biefen ersten Theil als ben philosophischen überschreibt, fo fieht man nicht, wie diefer Begriff gegen benjenigen des Hiftorischen und bes Praftischen einen schar= fen Gegenfat bilden tann, abgesehen bavon, bag Schleier= macher badurch feinem Grundfage etwas untreu wird, jufolge welchem er fonft alles Philosophische, aus ber Theo= logie verbannt wiffen wollte.

Im zweiten haupttheil ist fein Theilungsprincip ein chronisches, folglich ein empirisches, welches sich nicht der Idee unterwirft, um ihrer eigenen nothwendigen Bewegung zu folgen, sondern vielmehr dieselbe zerschneidet. Die Theilung in Urchristenthum, Gesammtverlauf und Gegenwart ist rein willkürlich; benn in den Gesammtverlauf gehört eben so aut das Urchristenthum, als die

# der christlich = theologischen Encyklopadik. 699

eregetische Theologie sich ihrem Gegenstande nach weit rückwärts über das Urchristenthum hinauferstreckt, ihrer Entwicklung nach aber mit einen wesentlichen Theil des Gesammtverlaufs der Rirche ausmacht. Wohl am meisten hat Schleiermachern die praktische Theologie zu verdanken, und zwar wie in formeller, so noch vielmehr in mas terieller Hinsicht. Doch ist die Eintheilung iu Kirchen= dienst und Rirchenregiment nicht erschöpfend, so wenig als die Stellung beider, wie wir später sehen werden, die richtige ist. Jedoch treten mit Schleiermacher neue Principien ins Leben, und wenig Selbstkenntnis ver= riethe, wer sich unter den Wissenschaftlichen unserer Zeit rühmen wollte, von dem unsterblichen Lehrer nichts em= pfangen zu haben.

Die Reihe ber Geweckten eröffnet mit feinem geiftreis chen Berte Rofentrang (1831), welcher nicht felten auf gludliche Beife zwischen dem Ochleiermacherschen und Begelfchen Geifte vermittelt. Er theilt die Theologie gang richtig in eine speculative, historische und praktische ein nur begreifen wir von vorne herein nicht, wie er die 21pos logetif (mit der Polemif) unter der Aufschrift "die Theologie" an bas Ende fegen konnte, zumal ba er felber fagt (S. 365), baß fie bie tieffte Burgel der gangen prattifchen Theologie fey, folglich nicht hinter, fondern vor derfelben ftehen muß. Und mas "ben ächten Gehalt der erscheinen= den Birflichfeit ertenhen lehrt," muß boch wohl das alleroberfte fenn. Im II, Theile führt Rofenkranz gang richtig Die biblifche Theologie mit auf, welche bei Schleiermacher fehlt, aber in einem andern und weitern Sinne, als ge= wöhnlich geschieht. Die Ifagogit, icheint uns, hätte beffer einen eignen Ubschnitt für fich gebildet, wodurch bann nicht Die Gregetif, wohl aber die Sermeneutif in die unmittelbare Berbindung mit der Kritif gefommen wäre. Um wenigsten hat, unfers Bedünfens, dem herrn Bf. die praftische Theo. logie gelingen wollen, vermuthlich weil er felbst nicht prate

tischer Theologe war oder ist; benn wo die eigne Erfahrung fehlt, kann die Einsicht nie allseitig und lebendig sehn. Wir sind überzengt, ein denkender Mann wie Rosenkranz müßte nach einigen Jahren theologisch-kirchlicher oder kle= rikalischer Praxis ein ganz anderes Urtheil sich gebildet ha= ben. Von einem "erpreß eingerichteten" Betragen des Geistlichen als Seelsorgers kann doch wohl im Ernste nicht die Rede seyn! Wem käme in den Sinn, eine besondere Mo= ral statuiren zu wollen für den Geistlichen! Aber wissenschaftlich soll der Geistliche, wie jeder Beamte, und jeder Mensch und Bürger, seine Lebensaufgaben erkennen ler= nen, damit er in Allem sittlich zu handeln im Stande sey.

Ein Jahr später (1832) trat Dr. Danz mit feinem Werke hervor, über welches' wir in Lob und Ladel mit Rosenkranz vollkommen einverstanden sind. Die starke Seite des Verfassers scheint die materielle zu seyn. Seine Eintheilung der Theologie ist eine wahre Anomalie, deren Beurtheilung wir verschieben müssen auf eine gesonderte Darstellung — sie fordert zu viel Raum. Dagegen begrüssen wir in Hagenbach und Staudenmaier zwei tüchtige Bildner theologischer Wissenschaft, jeden nach der ihm eigenthümlichen Kraft.

Dr. R. R. Hagenbach in Basel, unser verehrter Freund, ausgezeichnet durch sein Geschick, die Wissenschaft in das Leben einzuführen, hat im Jahre 1833 die theolos gische Welt mit einem Werke beschenkt, welches wie wesnige geeignet ist, namentlich die praktischen Theologen in Zusammenhang und Befreundung mit der ernsten Wissensschaft zu bringen oder darin zu erhalten. Seine Einstheilung ist die alte Thymsche, welche allerdings methos vologisch richtig ist. Der Inhalt des I. Theils hat am meisten Verwandtschaft mit der Bertholdtschen Anordnung. Vanden fällt auf, daß die Isagogist als eine mit der Kandnik und biblischen Philologie coordinirte und dens selben nachzusegende Dissciplin erscheint, da sie sonst

# ber christlich = theologischen Encyklopabik. 701

vielmehr übergeordnet zu werden pflegt. Unnatürlich werben überdieß Ranonit und Ifagogit durch die biblifche Phi= lologie getrennt. 3m II. Theile hatten wir eine ftrengere Dronung gewünscht - es fehlt an einem Regulativ. Ras mentlich erscheint die Dogmengeschichte in Berhältniß zur Rirchengeschichte boch gar zu untergeordnet, auch begreis fen wir nicht, wie die Symbolif als Biffenschaft der "tirchlichen Betenntnißschriften" vor der Patriftit vorausgeben fann. Der III. Theil verbindet mit der Dogmatif die Apologetit auf der einen, und die Polemit und Irenit auf der andern Seite - als ob die Apologetit nur fo ein Anhang wäre zur Dogmatif, mährend gerade fie diefer lettern ben Grund und Boden vindiciren muß. Der IV. Theil folgt, im Allgemeinen der Anordnung von Rofentranz. Wenn hagenbach noch "prattifche hülfswiffenschaften" aufführt, fo begreifen wir gut, wie diefes Alles einem Prediger wohl ju Statten tommen tann, nicht aber, wie es in ben Rreis theologischer Biffenschaft hineingehört, ba jenes alles fich zum eigentlichen Pfarramte mehr oder weniger nur äußers lich verhält, und fehr geeignet ift, den Prediger von fei= ner eigentlichen Sache abzuführen.

Die jüngste Arbeit auf dem vorliegenden Gebiete ist die von Dr. Staudenmaier, ein opus im eigentlichen Sinne. Er nimmt wie Rosenkranz drei Theile an, und setzt als ersten die speculative Theologie, aber seltsam genug die historische zuletzt, und die praktische in die Mitte. Sollte doch die katholische Kirche, die soviel auf Historis schleptau nehmen, benn als Resultat der beiden andern kann sie doch kaum betrachtet werden! Richt minder charakteristisch ist es, wenn die eregetische Theologie als zweiter Abschnitt des I. Theils in die Abtheilung von der Theorie der Religion und Offenbarung, hineingeschoben wird; benn einmal wird dadurch die Dogmatik unnatürlicher Weise von der Religionstheorie getrennt und von

ihrer wahren Stelle, die fie als Centrum der speculativen Théologie einnehmen sollte, weggedrängt, dann aber auch wird in das Gebiet der Speculation ein Körper aufgenommen, welcher schlechtweg heterogener, nämlich rein historischer Ratur ist. Im II. Theil solgt Staudenmaier wesentlich Schleiermachern und Rosenkranz. Die Unordnung des Kirchendienstes folgt einer empirischen Norm, das Kirchenregiment faßt allein das Kirchenrecht in sich, welches aber von Hagenbach richtig aus der Theologie verwiesen wird. Wie im III. Theile die Dogmengeschichte vor der Kirchengeschichte zu stehen komme, ließe sich noch gut begreisen, kaum aber, wie die Kirchengeschichte sogar der Archäologie nachfolgen solle.

Soviel in möglichster Rürze über die uns zur hand liegenden Schriften theologischer Encyklopädie. Die vollständigere Darlegung unsers Urtheils hoffen wir in einem eignen Werte geben zu können. Man erlaube uns, nun auch unsere Ansicht von dem Ganzen der theologischen Bisseuchaft und von dem Jusammenhange ihrer einzelnen Theile der gelehrten Welt zur wohlwollenden, aber gründlichen Beurtheilung vorzulegen, weil wir der Ueberzeugung leben, daß der Aufbau der Bissenschaften eben so gut eine gemeinsame Angelegenheit sey, wie irgend ein Menschenwerk.

Bir theilen die Theologie als Wiffenschaft von dem in Jesu Christo unter den Menschen erschienenen heil oder dem offendar gewordenen Gott in drei haupttheile ein, nach dem eigenthümlichen Wesen des Christenthums, welches sowohl Lehre als Geschichte, sowohl Idee als That, sowohl Denten eines Einzelnen, als Leben einer Gemein= schaft ist.

Das Erste ift, daß die Idee christlicher Theologie als einer realen und präsenten, oder das Befen des Chris stenthums als eines Inbegriffs wiffenschaftlich zu begreis fender Gäte dargestellt wird — und das ist Sache der

# ber chriftlich = theologischen Encyklopabik. 703

Speculation, oder der sittlich freien Bewegung des Gedankens. Hierauf folgt die Geschichte dieser Idee in ihrer zeitlichen Gestaltung vom ersten Beginne bis auf die Gegenwart. Das Lette ist die Darstellung des Drganismus, in und mit welchem sich die Idee in der Zeitverwirklichet, die praktische Theologie.

Die speculative und die praktische Theologie bilden bie beiden Endpuntte der Bewegung des chriftlichen Geiftes in feiner Gelbstdarstellung: die erstere ift das Denten, wie es aus bem Seyn (bem göttlichen Leben) hervorgegangen ift, als Offenbarung Gottes; die lettere aber das Senn, wie es durch das Denken vermittelt wird. Beides find die festen Puntte, in welchen ber Geift zu fei= ner Ruhe fömmt, b. h. fich nur als Einer und zwar als unmittelbar gegenwärtiger begreifen und barftellen foll. Mitten inne liegt die Bielheit ber Gestaltung des Seyns und Denkens in ihrem Streben nach gegenseitiger Durch= bringung und Bereinigung, worin eben das Befen ber Gefchichte besteht; benn fie zeigt bas Ausgehen bes Geiftes in die Bewegung und feine Rückkehr in die Ruhe im unaufhörlichen Dechfel. Im Berden ift die Explication der Idee, aber zugleich auch ihre eigne Läuterung. Aus ih= rer Bewegung entwickelt fich bas Denten, burch welches je die Gegenwart vermittelt, d. h. je ein neues Sepn realifirt wird. Und wie jedes organische Ganze Unfang, Mitte und Schluß haben muß, in welchem letten es an fein Biel gelangt, fo ift offenbar, daß in der Geschichte nie ein Ende, nur ein Durchgang, weil eine Bewegung, gefest fenn tann. Die prattische Theologie hinwieder haben wir ganz eigentlich anzusehen als das Refultat der beiden Factoren, ber fpeculativen und ber hiftorifchen Theologie was wie in wiffenschaftlicher, fo in prattischer hinsicht feine volle Bedeutung hat.

Bon einer andern Seite angesehen, ist zu fagen, daß in den beiden Endpunkten, der speculativen und ber prak-

### Uebersicht

tischen Theologie, für ben Denkenden die Freiheit ber Bewegung, nämlich eine sittliche, gegeben ift, indem ber Geift eben in der sittlichen Thätigkeit feine wahre Ruhe hat (von der Ruhe des Materiellen kann hier nicht die Rebe fenn), fowie bas Nichtsthun oder ber Stillftand eben feine Unruhe wird. Sofern stellt fich in ber hiftorischen Theologie weniger ein Berden als ein Gewordenseyn, ein Festes und Bestimmtes bar, welches man nicht beliebig zu conftruiren, fondern in feiner dastehenden Form nach feinem eignen Gesete, deffen Factoren einerseits die chrift= liche 3dee, anderseits die mancherlei Elemente des Belt= aeistes find, ju begreifen hat. Der Siftorifer hat überall weiter nichts zu thun, als dem Geift in feinem Berden, b. h. wie er bildend in die natur eintritt, zuzuschauen, und bas Bild biefes Berdens barzuftellen. Go wenig nun bas Berden ohne Geift (ohne das göttliche Senn) war, fo wenig darf die Darstellung ohne den Geist fenn. Darum, muß alle falfche Speculation verworfen und überall der "hiftorische Christus" in feiner Bahrheit ans Licht gebracht werden. Der I. Theil oder bie fpeculative Theologie hat zu ihrem Inhalte Die Apologetif, die Dogmatif und die Ethif.

Das Centrum bildet die Dogmatik, beren Inhalt beschloffen ist in der Lehre vom Bater, vom Sohn und vom Geist. Der Begriff Bater schließt in sich ein Anderes als er selbst, das aus ihm hervorgegangen und in dem er sich wiedererkennt — das ist die Welt "siehe, es war Alles gut." Gott der Bater ist entweder der verborgene Gott, Gott nach seinem Wesen, oder der offenbare, Gott nach feinem Wirken. Dieses Legtere bildet den Uebergang zur Lehre von der Welt, welche selbst eine doppelte ist: die Natur für sich, außer dem Geiste, und die Ratur in Bers bindung mit dem Geiste — jenes ist die Kosmologie, dies fes die Anthropologie. Die begeistete Ratur ist wieder zweierlei: einerseits so, daß Geist und Natur in Eins ober

### der christlich = theologischen Encyklopadik. 705

harmonisch find - ber Mensch in Frieden mit Gott, und Gott bem Menschen gnädig (Stand ber Unschuld) - ans berfeits fo, daß beide aus einander gehen, der Geift ohne . Ratur und bie natur ohne (nicht außer) ben Geift - die beiden Formen der Unsittlichkeit, Schwärmerei und Träg= heit, bas Befen des Gottlosfenns, ber Streit mit Gott, Gottes Born über dem Menfchen (ber Sall, Stand ber Schuld oder das Elend). So knüpft fich von felbit die Lehre von Bott dem Sohne an, als dem Erlöfer und Biederbringer bes Berlorenen, ober bem, welcher ben Menschen zu feiner Bestimmung führt. Sier die Christologie: die Lehre vom Menschensohne und vom Gottes. fohne - Gottheit und Menschheit vereinigt, wie im Begriffe des Baters Gott und Belt Eins find. Und da die Erlöfung nicht ohne den Geift zu Stande fommt, ja der Geift eben das ift, ju welchem fich alle's Borausgegangene nur entweder als Bedingung oder als Borbereitung verhält, fo folgt von felbit die Lehre von Gott dem heil. Geifte, als die, in welcher bas göttliche Seyn vollendet ift. Er heißt ber heilige, weil er ber ift, in welchem ber Mensch fich nicht allein der Belt entgegenfest, fondern über die Belt fest, und damit in fein wahres Berhältniß zur Ratur zurückgetehrt erscheint. Er bringt "Friede auf Erben, und an bem Menschen ein Bohlgefallen," und ba= mit "Ehre Gott in der Höhe." Und ba der Geift als der Birtende zu betrachten ift, fo zerfällt diefe Lehre in zwei Theile, von denen der erste bas umfaßt, was man die Gnadenwirfungen heißt, der zweite aber bas, mas aus denselben hervorgeht und mit dem Namen der Rirche bezeichnet wird, in welcher die Lehre vom ewigen Leben ben Schlußstein bildet.

Rach diefer Erposition scheint sich nun von selbst zu ergeben, warum die Apologetik vorausgehen und die Ethik nachfolgen muß, indem jene an die Idee vom verborgenen Gott und diese an die Idee der Kirche und namentlich an

Die Lehre vom ewigen Leben, als einem nicht nur zufünftis gen, fondern eben fo fehr auch gegenwärtigen und erfcheis nen follenden anfnüpft. Die nämlich die chriftliche Ethit nichts anderes ift, als die einheitliche Darftellung der durch den heil. Geift bewirkten Erneuerung des Menschengeschlechts oder bes von Christo gestifteten Gottesreichs, deffen eine bem himmel zugewandte Seite die Rirche, die andere, irdische Geite aber ber Staat ift, was die Dogmatif unmittelbar vorausfest: fo dagegen hat die 21 pologetit der Dogmatif den Beg zu bahnen, ober ben Boden zu gewinnen, auf dem fie fich ruhig und frei ent= falten tann. Daher die polemischen Elemente in ber 21po= Ihre Aufgabe ift, bas Gigenthumliche bes Chris logetif. ftenthums gegen den Biderfpruch des natürlichen Geiftes zu vertheidigen, und fomit daffelbe in feiner hiftorischen Berechtigung in vindiciren. Die hohe Bichtigkeit Diefer Disciplin fpringt in die Augen ; denn murbe es fich ermeis fen laffen, daß bas, was man fonft als ben Borzug, ja als die Vollendung des Chriftenthums ansah, nichts als eitler Bahn und grundlofe Drätenfion fen, fo mußte jedes weitere Intereffe an der chriftlichen Theologie verschwinben. Es ift offenbar, in welcher nahen Bermandtichaft Die Apologetif mit der Religionsphilosophie fteht, fo verschieden ihrer Ratur nach beide Biffenschaften find.

Der II. Theil oder die hiftorische Theologie zerfällt in die Isagogif, die Eregetif und die Hifforik.

Die Bibel und ihr richtiges Berständniß bildet hier den Mittelpuntt, die Ifagogik enthält alles das, was nothwendige Bedingung zu jenem Verständniß ist, und die Historik führt die Birkung und Folge des durch das Bibelwort vermittelten Griftes vor.

Bas, bevor an irgend eine Benutzung ber heiligen Schrift gedacht werden kann, ins Reize gestellt sein muß, das ist dreierkei: 1) die Natur und Bedentung der Bibel, sowie ihr Schückal, 2) der Umfang und die materielle Zu=

### der christlich = theologischen Encyklopadik. 707

verlässigkeit derselben, 3) die Sprache und Sache. Sos mit zerfällt die Isagogit in Ranonik, Kritik und Hermes neutik.

Die heil. Schrift gibt sich selbst, vermöge ihrer eigenen. Dignität, als Ausdruck und Inhalt der Offenbarung, deren Begriff in der Apologetik erörtert wird. Sie tritt, wie alles Göttliche, mit dem Anspruch in die Welt, daß man ihr glaube, ohne einigen Zweisel an ihrer Berechtigung die Entwickelung dieses Anspruches kömmt der Ran on ik zu, deren Inhalt sich auf zweierlei Weise begreisen läßt: 1) als Ranonik an und für sich, oder in abstracto, als welche sie Natur der heil. Schrift an sich entwickelt, unter den Formen der Authenticität, Ariopistie und Integrität, 2) als Ranonik in concreto, oder was man sonst Einleitung im engern Sinne nennt — rein historisch — und diese kann eine allgemeine und eine besondere seyn, sowie die besondere wieder sich unterscheidet als Einleitung in das A. T. und Einleitung in das N. T.

Rachdem auf diefe Beife im Intereffe bes Glaubens, welcher in der speculativen Theologie fich entwickelt, die Schrift eine gemiffe Stellung gewonnen hat, fo entsteht nun in demfelben Intereffe Die Frage, ob es fich mit Allem, was zum Complexus der heiligen Urfunden gerechnet wird, and richtig verhalte, im Allgemeinen und im Einzelnen eine Frage, bie hervorgerufen wird burch bas, was un= mittelbar vorausging, nämlich burch bie Betrachtung ber Schichfale ber heil. Schrift im Gangen und Einzelnen, wie Dieses eben in der Einleitung verhandelt wurde. So tritt jur Ranonik Die Kritik bingu, die man als eine böhere und als eine niedere unterscheidet. Gie ift bie factische Bestätigung ber Grundfage ber Ranonit in abstracto; benn ihre Aufgabe ift, die heil. Schrift möglichft in ihrer ur= fprünglichen Seftalt herzustellen - fie fellt die Sefete und Regeln auf, nach welchen bei biefem Geschäfte verfahren werben muß, um nicht in Billfür zu gerathen.

## Uebersicht

Die Hermeneutik, als die Wiffenschaft von ber Schriftauslegung, befaßt sich wesentlich mit den Gesehen der Sprache und Schriftabfassung, und ist als solche zunächst die Hermeneutik im eigentlichen und engern Sinne, die aber die materielle Renntniß der betreffenden Sprachen oder die heil. Philologie nothwendig voraussest. Außer der Sprache aber ist zur Auslegung einer Schrift die Renntniß der barin enthaltenen Sachen nöthig, was jedoch das Auußerlichste und Letzte ist. Und so besteht die Hilologie, aus der eigentlichen Hermenutik und aus der biblischen Archäologie. Erst menn dieses Alles gegeben ist, kann das Geschäft der Schriftauslegung beginnen.

Die Eregetit ober die Wiffenschaft von der Schriftauslegung scheint nach drei verschiedenen Thätigkeiten des die Bibel aufnehmenden Geistes in drei besondere Gebiete sich zu scheiden: 1) in das der Schriftauslegung im engern Sinne, 2) das der Schrifterklärung, und 3) das der Schriftbeziehung.

Unter der Schriftauslegung ober Interpretation (Dolmetschung) verstehen wir die einfache Uebertragung einer Gedankenreihe aus einer Sprache in die andere, als das erste Geschäft, welches vorgehen kann und muß, wenn eine Aufnahme oder Aneignung her Bibel stattfinden soll. Diese Uebertragung kann eine Uebersetzung im strengen Sinne des Wortes oder eine Umschreidung seyn. In beiden Fällen, besonders aber im ersten Falle, ist sie wegen der Irrationalität der Sprachen eine Kunst und fordert eine Wissenschaft.

Bo eine Gedankenreihe durch Uebertragung nicht klar genug wird, ba tritt die Nothwendigkeit der Schrifterklärung oder Exegese ein, die sich in der Commentation entfaltet, beren Aufgabe ist, bas, was in Stoff und Form etwa mangelt, zu ergänzen, damit das Verständniß mög-

## der christlich = theologischen Encyklopadik. 709

lichst volltommen fey. Ift biefes geschehen, so beginnt ein neuer Proces, indem der Geist nicht ruht, bis er sich dieses für ihn so intereffanten Gegenstandes, in welchem er ja sein Leben hat, ganz bemächtigt hat. Und das ist die Zusammenhaltung und Ausgleichung alles deffen, was sich zusammenstellen und als Einheit betrachten läßt. Daher unfre Benennung: Schriftbeziehung; weil die Beziehung eine innere Berwandtschaft der Dinge, welche bezogen werden sollen, voraussseht. Sie selbst ist eine doppelte: nämlich eine mehr mechanische, in der neutestamentlichen Synopfis, und eine wesentlich organische, als biblis sche Theologie, welche wir als das unmittelbarste Ergebnis aller. Bibelforschung zu betrachten haben.

Den dritten Abschnitt der historischen Theologie bildet die Historik oder historische Theologie im gewöhnlichen und engern Sinne, Die sich auf ganz natürliche Beife an bie biblische Theologie anreiht, indem aus diefer die ganze Beschichte Des Chriftenthums und ber Rirche, wie ber Baum aus feinem Rerne, hervorgewachfen ift. Der Geift, ber fich in ber Bibel verförpert, hat die Rirche gestiftet - beides haben wir daher als feine Offenbarung anzusehen und zu verwahren. Und ba die Geschichte entweder That oder Bort oder Bert ift, fo können wir die historische Theolos gie (im engern Sinne) theilen 1) in die Geschichte des Les bens, ober die Rirchengeschichte im weitern Sinne, 2) die Beschichte ber Lehre oder die Dogmengeschichte, 3) die Be= fchichte ber Berte - oder ber Alterthumer. So auch Ro= fenfranz. Das Dogma tann nicht das Erste feyn, weil es ein burch bas Leben vermitteltes Bewußtfenn ber Rirche Das Leben felbst wird gebildet durch bas unmittel. íft. bare Bort ber Bibel. Do aber Die Rirche (im Dogma) zum Bewußtfeyn ihrer felbft getommen ift, ba entsteht das Bert, als Ausbruck bes concentrirten Gedantens ober des zum Biffen erhobenen Gemeingefühls.

Alles organische Leben ist entweder ein gesundes oder Theol. Stud. Jahrg. 1887. 47

ein frankes : bas franke verhält fich zum gefunden, wie bas besondere, welches in feiner Besonderung fich bem 211gemeinen entgegenseßt. Diefe Entgegenfegung ift aber nur , fo lange für eine Krankheit anzusehen, als die Thätigkeit eine ftörende ift, ober als bas Gubjeftive fich nicht zur Db-· jectivität durchgearbeitet hat - wo diefes Streben fich findet, nämlich aus der Subjectivität herauszutommen, ba muß ber Krankheitszustand als nothwendiges Uebel gelten, freilich immer als Uebel. So zerfällt die Ges fchichte bes Rirchenlebens ober die Rirchengeschichte im weitern Ginn in 1) bie eigentliche Rirchengeschichte (im engern Sinne) - und Diefe ift entweder eine Unis verfalgeschichte, oder eine Specialgeschichte (die eines einzelnen gandes oder Bolfes), oder eine Gingel= aefchichte (Monographie eines Menschen, welcher in ne= gativem oder in positivem Sinne bedeutenden Ginfluß auf bie Rirche ausgeübt hat). Go laffen fich weiter auch ein= zelne bedeutende Momente oder Erscheinungen aus ber Gesammtgeschichte hervorheben und monographisch betrachten, wie besonders die Gründung der Rirche oder bas Urchriftenthum, die Reformation u. bgl. Go fann bie Berbreitung und Fortpflanzung der Rirche als Miffionsgeschichte zum Gegenstand einer Specialbetrachtung gemacht werden. - 2) Die fogenannte ReBers gefchich te, als Geschichte folcher Rirchenglieder, welche mit Grund ober Ungrund ihre Subjectivität bem Dbjecti= ven entgegenfesten, und barum von der herrichenden Gefammtheit ausgeschieden murden oder fich felbft ausschieben, fo daß fie außerhalb der Rirche ftanden, ohne felbft für fich eine eigentliche Rirche zu feyn, weil fie nicht fähig waren, ihr Bewußtfenn zu einem wiffenschaftlichen auszus Daher hier nichts Coharentes erscheint, wie bei bilden. einer Specialgeschichte, fondern eine unendliche Betheilt= heit und Bielartigkeit, die fich oft bis ins Unbestimmbare verliert. Die Bichtigkeit einer folchen Geschichtsbarftel=

### der christlich = theologischen Encyflopådit. 711

lung, sofern sie mit Genauigkeit und Geist geführt worden ist, leuchtet in die Augen, besonders in unserer Zeit. — 3) Die Sittengeschichte, deren Inhalt gewisse dem Ehristenthume in seiner zeitlichen Gestaltung mehr oder minder eigenthümliche Formen des Lebens sind, die eine bestimmte Festigkeit gewonnen haben, und als Ausdruck und Mittel geistigen Ledens, das in die Natur eingegangen ist, Sitte genannt zu werden pflegen.

Die Sitte bildet den Uebergang zum Begriffe; benn bie Sitte entfteht nicht aus dem Begriffe, fondern aus dem'un= mittelbaren Bewußtfeyn ober Gefühle. Der Begriff ift die wiffenschaftliche Berklärung des unmittelbaren Bewußt= fenns ober ber- Borftellung, Die ein Gefühl wedt und ein Sooderfofenn bes Lebens (eine Sitte) hervorbringt. Reper, Pabft, Drden, Usteten, Concilien u. f. f. wirten alle ir= gend wie zur Ausprägung des Begriffs mit, in welchem das Gemeinbewußtfenn fich zur Potenz erhebt als Dogma. So fchließt fich bie Dogmengeschichte ungezwungen an die Sittengeschichte an, als ein neuer Ring in der Rette ber hiftorischen Biffenschaften, deren eigentlichen Mittel-, punft fie ausmacht. Sie ift entweder eine allgemeine oder eine besondere: die erstere ift bas, was man gemeinhin die Doamengeschichte im ftrengen Sinne heißt, mit ihren Epochen und Perioden; die besondere zerfällt in die Pa= triftif, Scholaftif und Symbolif, die fich beziehen auf die brei besondern Beifen, in denen der chriftlich mif= fenschaftliche Geift in ber Zeit Gestalt gewann. Jebe biefer drei Formen hatte ihre eigene Beit, die fie durchlief als ihr Stadium - fie verhalten fich ungefähr zu einans ber, wie die Zeit der Rindheit, des Jünglingsalters und ber männlichen Reife. Somit bildet bas Symbol, bas wir eine That bes Bortes nennen können, weil in ihm bas Bort als Bert, nämlich als ein ftehendes Bild erscheint, den richtigen Uebergang zum dritten Abschnitte ber Siftorif, jur Geschichte der Alterthumer.

47

#### Uebersicht

Diefe hat dreierlei zu ihrem Inhalte: Schrift, hand. lung und Bert - als Sachen der Bergangenheit, aus benen der christliche Geist zur Gegenwart spricht. Das Erfte ift baher bie Litterargeschichte (vgl. Sagenbach, Encyflop. S. 74), welche schicklich hier der Symbolit die hand zu bieten scheint; benn alles wahrhaft Biffenschaft= liche ift ein Runftwert, in welchem fich ber Geift einer Zeit Auf fie folgt die Cultgeschichte, individualisirt bat. weil ber Cultus je bas Resultat des Zusammenwirkens von Glauben und Biffen in ber chriftlichen Gemeinde, und ber Ausdruck bes unter ber Form der Gemeinschaft fich manis festirenden christlich religiofen Lebenselementes ist. Den Beschluß ber ganzen historischen Theologie macht die chriftlich e Urch aologie im engern Sinne, analog bem ersten Abschnitte, wo Die biblische Archaologie bas Ende bildet. Sie umfaßt die heiligen Sachen, Zeiten und Perfonen, nebst der Rirchenverfassung, in welcher der chrift= liche Geift als folcher feine Selbstdarstellung vollendet; benn die Berfaffung ift die Form, in welcher fich der Geift nach innen und außen festfest, um das vorhandene Leben ju schützen und in geregelter Bahn ber Entwickelung ju Die Geschichte ber Rirchenverfaffungen, fowie erhalten. überhaupt die chriftliche Archäologie scheint fehr paffend überzuleiten ju bem, mas unfer Lettes ift, jur praktis fchen Theologie.

Bir wollen den faden der Entwickelung da ergreis fen, wo ihn unser Freund, hr. Prof. Aler. Schweizer in Zürich (Ueber Begriff und Eintheilung der praktischen Theologie, Leipz. 1836) liegen gelassen hat, und die Kris tik der Sache gerade an dieser Schrift weiter führen, die das Verständniß der noch heute so oft nicht recht erkannten Disciplin unsers Dafürhaltens um Vieles gefördert hat.

Daß sich eine Reigung zeigt, der praktischen Theologie eine theoretische entgegenzusehen, rührt ohne Zweifel aus dem gemeinen Gegensate von Theorie und Praris her,

### der christlich = theologischen Encyklopadik. 713

ber aber ein rein empirischer ift, fo wie auch ichon ber Ausbrud "Theorie" für sich als bie "Lehre" von irgend einer "Runft" ober Ausübung, und ber fo wenig paffen fann, als etwa ber Gegenfat einer "gelehrten" ober einer "miffens schaftlichen" Theologie, gleich wie wenn die prattische Theologie eine ungelehrte oder unmiffenschaftliche mare welches Lettere freilich in jener Desperation zu liegen scheint, die fich auch in den neuesten Zeiten hin und wieder fund gegeben hat. Der Irrthum folcher Entgegenfetung icheint uns barin feinen Grund zu haben, bag man überfah, ber Gegensatz fen nicht ein einfacher, fondern mehrfacher, d. h. es fen fein Gegenfat, fondern nur ein Unterschied ba, inbem die drei verschiedenen Theile die wahren und nothwen= bigen Glieder eines miffenschaftlichen Ganzen find, in web chem die christliche Theologie erscheint, fo daß die Trennung nicht die Form, fondern ben Inhalt felbit betrifft.

Schweizer ordnet die praktische Theologie auf folgende Beise:

I. Theorie bes Kirchenregiments (der constituirenden Thätigkeit).

II. Theorie des Kirchendienstes (der flerikalischen Thästigkeit):

1) Theorie des Cultus, a) Liturgit, b) homiletik.

2) Pastoraltheologie (Seelsorge), a) pfarramtliche, b) freie.

3) halieutif (Theorie der gewinnenden Thätigkeit).

a) Ratechetik, b) Theorie des Miffionswefens.

Gegen diefen Schematismus haben wir in materieller und formeller hinsicht Mancherlei zu erinnern.

In Betreff des Materiellen vermiffen wir einerfeits die Lehre von der Kirchenzucht, welche kaum zur Geelforge gerechnet werden darf, da sie eine Sache des Kirchenregimentes, nicht des Kirchendienstes ist, anderseits die kirchliche Geographie und Statistik, die man schwerlich

#### Uebersicht

ju den hiftorischen Disciplinen gablen tann, wie schon Sagenbach mit Recht bemerkt.

In formeller hinsicht sehen wir nicht ein, wie Gottesdienst, Seelforge und halieutit coordinirte Thatigkeiten feyn können, worin fie einander ausschließen und worin ergänzen - ba nicht nur die Geelforge, fondern auch ber Cultus halieutischer natur ift , indem überall in ben Gemeinden vermöge der ftets inwohnenden Sündhaftigfeit und anhangenden Beltlichfeit eine verborgene Gen= trifugalfraft bie Glieber nach außen zieht, fo baß jeber Gottesbienft, wie er feinem Befen nach barftellender natur fenn muß, boch eo ipso auch wirtfam ift und bas gefchwächte fromme Bewußtfenn ber Einzelnen neu belebt, folglich die Seelen nen einfängt oder fammelt und biudet. In noch viel höherm Grade muß dies von ber Seelforge gelten, welche es bem Geiftlichen gradezu zur Aufgabe macht, die verirrten oder auf der Flucht begriffenen Seelen wieder einzufangen und in den Schoof lebendiger Rirchengemeinfchaft zurückzuführen.

Der Unterscheidung ber Seelforge als einer pfarramt. lichen und als einer freien fehlt die Scharfe bes Gegen= fages, indem diefer Gegenfatz nur scheinbar ift. ' Der -Schein liegt barin, daß bas Umtliche feiner Ratur nach allerdings ein Gebundenes ift, fo bag fein Gegenfat bas Freie ware. Allein diefer Schein verschwindet, fobald man nach dem Grundbegriffe fragt, auf den fich die Gegens fase als deffen Eigenschaften beziehen follen. 2006 Seelforge ift nämlich fowohl eine gebundene als eine freie: das Lettere, fofern fich das Geschäft an teine bestimmte Beiten und Formen bindet, fonbern ber gangen Rraft und Sefinnung des Geiftlichen überlaffen bleibt; bas Erftere, fofern die Seelforge unablosbar an feinem Umte hängt, und in ihrer rechten Erfüllung, die ihm gesetlich zur Pflicht gemacht ift, bie Bolltommenheit feines Umtes befteht. Darin liegt bas Eigenthümliche ber Seelforge, bag alles Freie

### der christlich = theologischen Encyklopadik. 715

hier ein Gebundenes ift, und alles Gebundene ein Frejes. Und wenn wir nun fragen, mas unfer Freund benn eigentlich unter pfarramtlicher Geelforge verstehe , fo tritt die Unhaltbarteit Diefer Annahme erft techt ans Licht. Gr versteht nämlich barunter "biejenigen Thätigkeiten, bie ber Kleriker als Beamter verrichte, z. B. fein amtliches Birten bei Chescheidungsproceffen, Anzeigen bei Behörben u. a.; auch bie Theilnahme an Urmenfachen, Bermals tung von Gemeindegut schlägt in Diefes pfarramtliche Gebiet ein." Aber wie tann man biefes Alles zur Seelforge rechnen ? Bei Chescheidungsproceffen tann die Stellung bes Pfarrers eine boppelte feyn: entweder ift das Gericht, deffen Mitglied er ift, ein bloßes Inftructionsgericht (wie im Ranton Bern), welches ben Proces einzuleiten und bann bem fogenannten Amtsgerichte zu übermachen hat - ba wird von Seelforge teine Rede feyn, fofern man ben Ausbruck in feiner eigentlichen Bedeutung nimmt, benn im weiteften Sinne wirft allerdings jedes Erscheinen und handeln des Geiftlichen, wenn es ein geiftliches ift, feelforgerisch ein - ober bas Gericht ift ein Presbyterium, welches mit Proceffen nichts zu thun, fous bern nur zu ermahnen und zu ftrafen (im Beifte bes Evans geliums) hat; bann heißt bieje Thätigkeit, als Thätigkeit des Rirchenregiments oder einer Behörde, nicht Seelforge, føndern Rirchenzucht.

Daß ber Geistliche, wo er an ber Armenpflege Theil hat, die Seelforge damit in Berbindung bringen könne, ja folle, ist an sich klar, nur daß die Armenpflege deßhalb noch nicht eine Seelforge ist, sonst auch die übrigen Armenpfleger (gewöhnlich Laien) Seelforger heißen müßten.

Bie die beiden übrigen Geschäfte, welche Schweizer anführt, in den Kreis der Pflichten eines Geistlichen gezogen werden können, begreifen wir schlechterdings nicht.

Bur "freien" Seefforge rechnet Schweizer nicht nur das, was man fonst gewöhnlich unter Seelforge zu ver-

stehen pftegt, fondern auch was Ritfch früher "befondere Ethik" nannte, jest aber "Pädeutik" heißt. Allein dieses tann boch taum mit Fug unter den strengen Begriff ber Seelforge eingeordnet werden.

Benn Schweizer ferner Die Ratechetit neben ber Miffionstheorie unter ben Begriff der halieutit stellt, fo fällt ichon äußerlich betrachtet die große Rluft auf, welche Die Ratechetik fo weit von der homiletik trennt, obgleich boch beide ihrer natur nach in naher Berührung ftehen. Diefer Anordnung scheint bie Borftellung ju Grunde ju liegen, daß die gefammte Jugend bis zu ihrer Confirmation als eine "wilde" ju betrachten fei '(heiden und Bilde zwei identische Begriffe-woran allerdings etwas Bahres ift !), meil fie bas Anfehn bat, fich felbit überlaffen zu fenn und zu teiner Gemeinschaft zu gehören, ba fie noch rechtlos ift, und als folche auch viel größere Nachsicht und Schonung genießt, als die Erwachsenen und Confirmirten. Als "Bilde" muffen fie nun ,jeingefangen" und burch einen feiers lichen Uct (Confirmation) ber Gemeinschaft förmlich einverleibt werden ! So nennt Schweizer wirflich G. 57. fremde Ungläubige und nicht minder auch die völlig Erstorbenen einer chriftlichen Gemeinde ,,bloßen Stoff" und beffs halb eben Gegenstand der halieutif. Wir wissen nicht, ob wir dem verehrten Freunde Unrecht thun, und den Borwurf ber Confequenzmacherei auf uns laden, wenn wir aus bem Gesagten ichließen, daß alfo auch die Chriftenjugend als ein bloßer Stoff zu betrachten fen; benn wir meinen, daß, was unter Einen Begriff gehört, auch gleiche Mertmale an fich tragen muffe, in welchen es eben feine Einheit oder Verwandtschaft hat. Der übergeordnete allgemeine Begriff nun ift berjenige ber "gewinnenden Thätigfeit," und ba unter biefen Begriff breierlei fubfumirt wird, näme lich die fremden Ungläubigen, die völlig Erstorbenen und bas heranwachsende Geschlecht, fo wird, was von ben beiden erftern gelten foll, nämlich daß fie bloßer Stoff fegen,

### der christlich = theologischen Encyklopadik. 717

auch von ben letten zu pradiciren feyn. Die Unzuläffigfeit diefer Ansicht aber Scheint fchon baraus hervorzugehen, baß die völlig Erstorbenen einen Begriff in fich fchließen, ber fich weder fubjectiv noch objectiv, weder pfychologifch noch hiftorisch beweisen läßt. Dber wer find biefelben? Dan wird fagen : "In ihren woran erkennt man sie? Früchten follt ihr fie erkennen" (Matth. VII, 16). Aber welches find diefe Früchte, daß wir abfolut urtheilen tonns ten, ob Einer völlig erstorben fep, und nicht noch irgend Leben in fich habe ? Denn fobald fich von Einem erweifen läßt, daß er noch irgend Leben in fich trägt, und zwar fols ches, bas nicht anders als im Zusammenhange mit ber chriftlichen Gemeinschaft und ihrem fie burchdringenden Principe (bem heil, Geifte) begriffen werden tann, - und follte es auch nur ein Minimum feyn, fo gehört er unfers Grachs tens nicht zu benen, welche völlig erftorben find. Bon wem benn läßt fich bieg behaupten? etwa von bem, ber in Bolluften lebt? (1 Tim. 5, 6. vergl. Ephef. 5.). So hat es ber Berfaffer fcmerlich gemeint, fonft mußte bie ganze Paftoral oder Seelforge ein Theil der halieutit feyn, denn , fie hat es eben wesentlich mit Kranken zu thun, nämlich mit Surern, Unreinen, Geizigen (Ephef. 5, 5), Bittern, Grim= migen, Bornmüthigen, Schreiern, fafterern, Boshaften (Ephef. 4, 31.) und allen folchen, in welchen die Finfterniß noch herricht, obichon fie das Evangelium empfangen haben und in mancher Beziehung erleuchtet find. Es find Solche, beren es auch bamals in allen Chriftengemeinden gab, nams lich Ungezogene, Rleinmüthige, Schwache (1 Theff. 5, 14), gegen welche ben Brüdern eine fchwere und heilige Pflicht auferlegt ift. Bir wiffen daber bas Bort nicht anders ju beuten, als nach Ephef. II, 1. 2.: "Ihr waret tobt burch Sünden, in welchen ihr weiland gewandelt habt nach bem Laufe biefer Belt u. f. f." Die "Belt" ift bas alte Reich, aus welchem heraus fie verfest find in das neue Reich, "denn fo viele getauft find, find auf Christi Lod ge-

#### Uebersicht

tauft," fo bag wir bas völlig Erftorbenfeyn höchftens von venen pradiciren, welche extra ecclesiam ftehen - wir mei= nen nicht diefe oder jene äußere Gemeinschaft, fondern die mahrhaft allgemeine - folglich außerhalb dem Christens Sobald Einer auf Christum getauft, demnach von thume. chriftlichen Eltern erzogen und in einer chriftlichen Schule unterrichtet worden ift - möge bas chriftliche Princip in allen biefen Einwirtungen auch noch fo fchmach gewesen fenn - fo hat er ichon einen Theil an Chriftus, benn er hat "Elemente" des chriftlichen Geiftes in fich, felbft wenn er es mit feinem Munde verleugnen wollte. Und baran befist er einen Aufnupfungspunft und die Bedingung ju jeber weitern Entwickelung, benn bas muß unfer Glaube fenn, daß ein Jeder, fo lange er noch am Leben und bei Bewußtfeyn ift, burch Menschen mit Gottes Beistand ge-In diefer Unficht tann uns felbft rettet werden fann. hebr. 10, 26. oder der Ausspruch von der Sünde wider ben heiligen Geift nicht wantend machen, indem fich beibe Stellen wesentlich auf den damaligen Begenfas von Chriftens thum und Beidenthume beziehen, fo daß eben wieder nur bie bereits gegebene Rategorie es ift, zu welcher beides ges hört, denn das exouolog auagraveiv (hebr. 10.), das nur in Berbindung mit dem vorausgehenden eynaralelneiv rhv excouvavayn richtig verstanden wird, scheint nichts andes res anzudeuten, als den Abfall von der chriftlichen Gemeinde und den Rücktritt entweder in das Judenthum oder in bas heidenthum. Die Sünde wider den heiligen Geift fönnen wir für nichts anderes ertennen, als für bie gangliche Bers tennung der gottlichen Bahrheit in Christo, worauf hin ber Abfall fich nothwendig ergibt, denn wie er innerlich bereits geschehen ift, fo muß er auch äußerlich vor fich gehen. Somit tonnen wir diejenigen, welche Schweizer völlig Er. ftorbene nennt, unmöglich für einen Gegenstand halieutischer Thätigkeit anfehen, fondern muffen fie nothwendig gur Seelsorge rechnen, wenn anders diese noch eine Be-

### der christlich = theologischen Encyklopadik. 719

deutung haben foll. Aber nicht minder ist dieß mit dem heranwachsenden Geschlechte der Fall.

Es geschieht nach unfrer Ueberzeugung burch Serrn Schweizers oben entwidelte Anficht ber chriftlichen Gemeinde Unrecht, benn es liegt eine folche Regation ber Realität der Kirche darin verborgen, daß wir unmöglich glauben tonnen, unfer Freund habe biefes im Ernfte gemeint, ba feine Grundansicht, fo viel wir wiffen, eine ganz entgegengesette, nämlich eine wahrhaft historische und organifche ift. Der chriftliche Gemeingeift (um mit De Wette ju reden) umschließt, zwar nicht luftdicht (fonst wäre feine Sünde möglich), aber mehr oder minder eng die Jugend und dringt von allen Seiten auf fie ein, fo daß ein Rind gang allmählich christianifirt wird, von der Biege an, ohne bağ es bavon ein bestimmtes Bewußtfeyn hat, benn es lebt in einer chriftlichen Atmosphäre. Dieß ist bas Eine. Das Undere ift, bag die Confirmation weiter nichts als ein äu-Berlicher Act ift, ber nur äußerliche Berhältniffe begrünbet, Recht und Pflicht, aber innerlich nichts neues gibt, fo gewiß als die Birffamteit bes heiligen Beiftes nicht auss fchließlich an bas Sacrament, fondern vielmehr an bas Evangelium gefnüpftift, sowohl nach dem Worte des herrn: "Gehet hin und machet zu Jüngern, und (bann erft) taufet," als nach bem Borte bes Apostels : "Bie tann ges . glaubt werden, wo nicht gepredigt wird?" Man wird boch wohl nicht etwa fagen wollen, daß mit der Confirmation bem Menschen ber Stempel chriftlicher Bollfommenheit aufgebrückt werde! Denn bie chriftliche Bollfommen. heit ift relativ betrachtet freilich etwas, bas irgend wann, nämlich mit dem Acte der innern Bereinigung des Menschen mit Christo oder mit der Biedergeburt (die der Zeit nach wohl auch lange vor die Confirmation fallen fann) eintritt, abfolut aber das emige Ideal, nach dem wir jagen, ob wir es erreichen mögen, unfere ganze Lebenszeit. Bir feben alfo, daß ber Confirmationsact nur eine relative Bedeus

### Uebersicht.

tung hat, so weit es das innere geistige und geistliche Les ben betrifft.

Benn es nun aber mit diefer unferer bisher entwickels ten Anficht, daß ein Chriftentind von Jugend auf mit chrifts lichem Geifte tingirt, folglich ftets von einem Judens oder Seidenfinde wesentlich verschieden fen, feine Richtigteit hat, wenn es ferner gewiß ift, bag bas driftliche Leben nicht allein aus einem intellectuellen, fondern eben fo fehr aus einem pipchischen und ethischen Glement besteht, und baß Dieses christliche Leben nur in ber harmonischen Entwickes lung beider Elemente richtig gefördert wird; fo ift benn auch offenbar, daß ber Geiftliche in feinem Abendmahlsun= terrichte (Ratechefe) nicht nur didattifch, fondern eben fo fehr paränetisch verfahren muß, ja daß er fein Geschäft nicht auf diefe wenigen Unterrichtoftunden befchränten barf, fons bern vielmehr die Ratechumenen in feine besondere Geels forge nehmen muß, daß er eben baher feinen vollen 3med nur dann erreicht, wenn er das ganze Geschäft bes Confir. mandenunterrichts von dem Gesichtspunkte ber Seelforge aus betrachtet, wie er benn ja allerdings jede einzelne Seele für fich ins Auge zu faffen und zu bearbeiten hat, auf den Grund hin, ben fie alle fchon mehr ober minder in fich tragen.

Damit haben wir nun zugleich ausgesprochen, unter welchen Oberbegriff wir die Ratechetik eingeordnet wiffen möchten — was auch noch dadurch sich rechtfertigt, daß umgekehrt jeder seelsorgerische Act in der evangelischen Kirche wesentlich eine Ratechese, d. h. ein dialogisches Verfahren, ist.

Bas schließlich den Gegensatz von Jugend und Erwachsenen betrifft, so liegt schon im Gesagten, daß derfelbe sehr relativ ist; vollends aber muß er verschwinden, wenn man bedenkt, daß alles missionarische Handeln nicht bloß auf die Erwachsenen, sondern mit denselben zugleich auch auf die Kinder sich bezieht, nach dem Worte: "Lasset die Kindlein zu mir kommen!"

#### 720

#### der chriftlich = theologischen Encyflopadif. 721

Rachdem wir hiermit unfere Kritik beendigt haben, hindert nichts mehr, den letten Schritt zu thun und auf postive Beise darzustellen, welches unsere Anordnung der praktischen Theologie nach ihrer ganzen Ausdehnung fey.

Da der Gegenfat von Rirchenregiment und Rirchen-Dienste nicht jede Thätigkeit in sich begreift, die zur prakti= fchen Theologie gehört, indem das Miffionswefen weder gang in den einen, noch gang in den andern Theil hineinfällt, wie benn überhaupt ber Gegenfat bes herrichens und Die= nens rein empirisch an bie Idee einer monarchischen Form ber Kirche fich aufnüpft und einen geiftlichen Stand vorausset, wie er taum besteht, welches bas Unpaffende an fich hat, daß die Thätigkeiten nicht rein nach jener Rate= gorie eines Gegenfates ober Unterschiedes von Regiment und Dienst gesondert werden tonnen, fondern vielmehr oft gemischt find, indem ein Geiftlicher, der wesentlich den Rirchendienst zn versehen hat, boch auch zugleich am Rirchenregimente Theil nimmt, fo daß alfo die Gewalten nicht ge= trennt erscheinen; fo werden wir uns nach einem anderen Theilungsprincipe umfehen müffen, und zwar nach einem trichotomischen, welches in der organischen Bewegung des Begriffs einer Rirche felbft feinen Grund hat. Bir theilen daher die praktische Theologie ein in: 1) die Lehre von der Rirchengründung - bas conftitutive Element; 2) bie Lehre von ber Rirch enverwaltung - das administra= tive Element; 3) die Lehre von der Rirchenverbrei= tung - bas propagatorische Element.

Mit diefer Eintheilung glauben wir dem Borwurfe zu entgehen, den Professor Schweizer nicht ohne allen Grund dem versuchten Gegensate von Stiften und Erhalten macht, indem es sich mit diesem ungefähr verhält, wie mit dem Unterschiede von Welterschaffung und Welterhaltung. Wir unterschieden genau zwischen Gründen und Stiften, und nennen das Verbreiten oder Fortbreiten der Kirche so gut ein Erhalten als es die Verwaltung ist, o wie aller-

#### Ueberficht

bings bie Seelforge eben fo gut als Rirchen ftiftenbes gandeln betrachtet werden könnte, wie als erhaltendes, indem ber Begriff des Stiftens wefentlich ber des Segens und Stehenmachens ober Befestigens (nicht bes Schaffens) ift, was offenbar ben Begriff des Erhaltens nicht auss, fonbern einschließt. Bang anders verhält es fich mit bem Beariffe des Gründens: ba wird etwas, bas nicht ift, ins Leben gerufen und ihm eine Form gegeben, und zwar eine folche, die für unfern 3wed eine eregetischhiftorische Bebeutung hat, nämlich die eines Gebäudes, das aber nach 1 Petr. 2, 5. nicht als ein todter Mechanismus, fondern als ein lebendiger Organismus gedacht werden muß, wodurch das Bild freilich wesentlich verändert wird, fo daß in dem Begriffe der Fortbreitung eher das Bild einer Pflanze zu benten wäre ober eines Samens, mit welchem allerbings bas Bort des Evangeliums oft verglichen wird. Doch Diefes ift Rebensache. Genug, es werden auf obige Beife brei Thätigkeiten ausgebrückt, welche wefentlich verfchieden find und einander ausschließen, aber fordern ; benn bas Berwalten fest nothwendig ein Gründen voraus, und nur, wo gut gegründet ift und wohl verwaltet wird, tann auch verbreitet werben.

Richtig geht Schweizer von der Ansicht aus, daß die praktische Theologie mit der Aufstellung des geistlichen Standes im evangelischen Sinne des Wortes zu beginnen habe, weil ohne das sich die nachfolgenden Thätigkeiten eines Geistlichen nicht begreifen lassen.

Und fo hat denn unfer erster Theil das Befen der Rirche als äußerer Gemeinschaft oder das Rirchenrecht an fich (nicht irgend ein besonderes) zu bestimmen.

Die Kirchengründung nun ist entweder eine organis firende, welche die Form zu gießen hat, oder eine res formatorische, welche das alt Gewordene erneuert die letztere Thätigkeit ist gerade so nothwendig, als die ers stere nach dem allgemeinen Raturgesete, darum nichts wes

## der chriftlich = theologischen Encoklopadit.

niger als zufällig und beliebig - die Geschichte lehrt es! Bo bas Reformiren aufhört, da geht der Organismus zu Grunde und es brechen Revolutionen aus. Darum muß als gesetliche Dronung gelten, daß diefelbe Gewalt, welcher bas Organifiren gutommt, auch bas Reformiren übe - jede andere Bewegung ift eine anarchische, in der Rirche . wie im Staate. Die organissrende Thätigkeit richtet sich zuerst nach außen und bringt die Stellung und Berfaffung der Rirche ins Gewiffe, bann aber nach innen, und weift ba dem Geistlichen, in feinem Unterschiede von ben Laien, nach allen Seiten bin feinen Drt und feine Aufgabe an. hierher gehört nun eben bie geiftliche Ethit oder Ethif bes Geiftlichen, b. h. die Darftellung des Wer fens eines Geistlichen, fofern er Mitglied ber Familie, ber Gemeinde, des Staats und der Rirche ift. Dieg alfo bas Bild eines Geiftlichen, wie er fenn muß, wenn er ein tuchtiger Rirchendiener fein will.

Rachdem auf diese Beise Theil I. die Bedeutung der Rirche und den Unterschied von Geistlichen und Laien festgestellt hat, bestimmt nun Theil II. die Aufgabe, deren Löfung bem Einen und Undern oder Beiden zugleich gur tommt ; er nennt die hauptthätigfeiten, in welchen fich bas Leben der Kirche als solcher für sich und in sich felber bes weift, nämlich einerfeits ben fogenannten Rirchendienft, anderfeits die Rirchen zucht - im Erftern liegt der Begriff des "Berufs," wie er fich an denjenigen eines "Stanbes" fittlicher Beife anknupft; bas Lettere bagegen brudt ben Begriff des "Umtlichen" aus, wie daffelbe nothwendig mit der Idee einer organischen Gemeinschaft zusammen-Der Rirchendienst bezieht fich entweder auf die Ge= hänat. fammtheit, im Cultus, welcher aus liturgischen und aus homiletischen Elementen besteht - benn private liturgische Acte, wie haustaufen und hauscommunionen, vermögen wir nicht anzuerfennen - ober auf die Einzelnen, in ber Geel forge (im weitern Sinne), einerfeits als Ras techefe, welche fich ber Idee ber Gefammtheit zuwendet,

723

#### Ueberficht

wobei aber doch die Bedeutung des Einzelnen überwiegend hervortritt, so wie umgekehrt im Homiletischen die Bezie= hung auf Einzelnes als untergeordnet mit erscheint, am mei= sten bei Trauungsreden, und anderseits als Pastoral oder Seelsorge im speciellen Sinne des Worts.

Liturgit und Paftoral bilden hiermit, wie es in ihrer Natur liegt, den äußersten Gegenfat unter den Elementen des Rirchendienstes, als das äußerlich Gebundenste und äuferlich Freieste.

Die Kirchenzucht leidet weiter keine Unterscheidung, als nur die nach Wessen und Form. In ersterer Hinsicht ist zu bestimmen einerseits was sie sey, anderseits wer dieselbe zu üben habe — im Was aber liegt das Bie oder die Art und Weise eingeschlossen. In letzterer Hinsicht muß gezeigt werden, welches die auszuübende Zucht sey, vorerst in Bezug auf Geistliche, die ihrer bedürfen, und dann in Bezug auf Geistliche, die ihrer bedürfen, und dann in Bezug auf die Laien; benn im erstern Falle wird sie eine andere und strengere seyn, als im letztern. Dahin nun gehört die Bestimmung über Mahnung, Zurechtweisung, Einstellung, Abberufung, Versetung u. dergl., die ben schuldigen Geistlichen treffen kann.

Für Theil III., von der Kirchenverbreitung, bleibt wefentlich nichts mehr übrig als die Missionswissen= schaft, die aber nothwendig die Kenntniß des eben gegenwärtigen Standes der christlichen Kirche oder die fir chliche Geographie und Statistift vorausset, denn ohne dieseist es unmöglich, zu wissen, wo eine Fortbreitung nöthig und möglich sey. Die Fortbreitung selber kann sich beziehen entweder auf die Confessionsverschied enheit (vergl. Schleiermacherei verpönt son sollte! — oder auf die Glaubensverschied en heit, entweder Judenthum oder Heidenthum, mit deren endlicher Einbringung (als der wahren ånoxarasorasolg) der Auftrag des Erlösers erfüllt son wird. Diese folliest das Ganze der Theologie rund ab, und reicht der Apologetif die Hand, indem sie

### ber chriftlich = theologifchen Encyklopabik. 725

wie diese ihre Beziehung auf die Ungläubigen hat, aber von ihr sich darin unterscheidet, daß sie das nothwendige Ergebniß der Fülle des vorhandenen christlichen Lebens ist, welches sich nun, da es seinen innern Raum erfüllt hat, ganz naturgemäß organisch nach außen gestaltet, während die Apologetit erst noch um die Sicherstellung der eignen Grenzen besorgt seyn muß.

So erscheinen im Theil I. die Gesammtheit, als organisches Ganze, in feiner gesetzlichen Nothwendigkeit — in Theil II. die Einzelnen, als organische Theile, nämlich als Beaustragte und Stellvertreter des Ganzen, und in Theil MI. Alle, innerlich' und äußerlich in ihrer Freiheit, ohne nothwendigen Zusammenhang, nach rein sttlicher Nothwendigkeit, Einzelne ober Biele.

Dieses ber Schluß unserer ganzen Darstellung, welche wir für weiter nichts als für ben wohlgemeinten Bersnch ei= nes Einzelnen anzusehen bitten, der im Reiche der Wiffenschaft wie des Lebens nichts Schöneres kennt, als zu neh= men und zu geben nach dem Maße, wie Jeder empfangen hat. Und da Gegenwärtiges ein Vorläufer seyn soll für eine folgende größere Urbeit, so würden uns die Männer bes Fachs zu Dant verpflichten, wenn sie das Gegebene ei= ner gründlichen Beurtheilung würdigen wollten.

Anzeige

2.

einiger bedeutenden Erscheinungen auf dem Gebiete der neuern homiletischen Literatur.

Bir schicken einige Worte voraus über den 3 med dieser Anzeige und über die Auswahl der Schriften, die darin berücksichtigt werden. Zuvörderst ist zu bemerken, daß unser 3 wed nicht ist, die Leser dieser Zeitschrift mit Theol. Stud. Jahrg. 1887. 48

### Uebersicht

Renigkeiten auf Dem Gebiete Der homiletischen Literatur betannt zu machen; eben fo wenig ift es unfre Ubficht, uns ju Richtern aufzuwerfen und dem theologischen Publikum zu fagen, wie viel oder wie wenig die Schriften, die wir hier vorführen wollen, in unfern Augen werth find. Wir haben vielmehr bier nur folche Berte ausgewählt, beren Berfaffer ichon einer allgemeinen Unertennung genießen. Die Aufgabe, die wir uns gestellt haben, ift wefentlich diefe, bie anzuzeigenden Berte als Zeichen ber Zeit ju betrachten, aus welchen theils die verschiedenen religiöfen Stand. punfte und Richtungen ber hörer und Lefer, theils bie ver= fchiedenen Bege zu ertennen find, auf welchen verschiedene evangelische Redner und Schriftsteller die Erbauung ihrer-Buhörer und ber Beitgenoffen überhaupt ju fördern fuchen. Go foll biefe Ungeige ein Beitrag zur Reuntnif bes religiöfen Lebens in der evangelischen Rirche werden.

homiletische Berke seten aber stets solche Lefer voraus, in denen schou ein nicht ganz geringer Grad von religissserEmpfämglichkeit und Erregbarkeit entwickelt ist; benn Audere haben kein Bedürfniß und Verlangen nach solchen Schriften. Und überdieß ist unstre Bahl nur auf solche Schriften. Und überdieß ist unstre Bahl nur auf solche hervordringungen gelenkt worden, in denen — in größerem oder geringerem Maße.— ein lebendiger Glaube an Christum, den persönlichen Erlöser, sich ausspricht. Wir werben also hier auch vorzüglich und fast ausschließlich nur Gelegenheit finden, die verschiedenen Standpunkte und Richtungen derer kennen zu lernen, die bereits angefangen haben, den Jug des Baters zim Sohne zu erfahren, oder die wenigstens burch eine geheime Schnsucht geneigt gemacht sind, diesem Zuge sich zu überlassen.

Die Auswahl ber anzuzeigenden Schriften ift übrigens zum Theile durch zu fällige Umstände bestimmt worden; unfer erster Plan, die fämmtlichen neuerdings erschienenen homiletischen Werke evangelischer Universitäts = Prediger

#### 726

### der homiletischen Literatur.

in einer Uebersicht zu vereinigen, fand hinderniffe. Dagegen wurde uns manches Gute, bas biefem Plane fremd mar, jugeführt, und wir hoffen, daß ber hauptzwech diefer Anzeige badurch nicht beeinträchtigt worden ift. Denn bie Schriften, deren wir jest gedenten wollen, bieten uns für den 3med der Charafteriftit ein weites, fruchtbares Feld bar; fie führen uns von Ropenhagen bis Bafel und laffen uns neben Ginem der erften Bortämpfer für den in uns ferm Jahrhunderte neu erwachten Glauben, neben harms, Einen der jüngften Bestreiter des tropig fich wieder erhe= benden Unglaubens, Binet, begrüßen. Und was wir hier nuter bem gemeinschaftlichen Ramen von Erscheinungen auf bem Gebiete ber homiletischen Biteratur zufammenfaffen, find nicht blog Predigten, fondern es find auch Betrachtungen und Reden barunter, ber Form nach Die beiden äußerften Ertreme, zwischen benen die Dredig= ten, bald mehr auf die eine, bald mehr auf die andere Seite hinüber neigend, die Mitte balten. Die Rede will am meiften augenblicklich wirken, und ihr größter Triumph . ift, wenn fie fogleich Entschluffe hervorruft; Die Betrach= tung will aber nur durch ftillen Genug der Babrheit die fromme Gesinnung nähren und befestigen; die Predigt will Beides, hier mehr bas Gine, bort mehr bas Undere, je nachdem bie Umftande es verlangen und bie Gaben bes Predigers auf eine von beiden Seiten überwiegend aus. schlagen.

#### Mynfter.

Dr. J. P. Myusters, Beichtvaters der Rönigl. Däuis schen Familie, Mitglied der Königl. Direction der Unis versitäten und gelehrten Schulen in allen Dänischen Staaten, Comthur des Dannebrog=Ordens u. f. w., Christlicher hausaltar oder Religiöse Bor= träge-für Geist und herz auf alle Sonn= und Festtage im Jahre. Qus dem Dänischen.

48\*

727

hamburg, F. h. Restler und Melle. Thl. I. 1834. Thl. II. 1835. gr. 8.

Die zwei ungenannten Ueberfeter Diefer Sammlung hatten bereits im Jahre 1830 eine Auswahl von 15 Pre= bigten "bes verehrten Confessionarius Mynfter" in Riga zum Drucke befördert und 7 von den 66 Predigten Diefes hausaltars ichon bamals mit aufgenommen ; aber jene erfte Mittheilung ift in Deutschland nur wenig bekannt gewors Jest ift Dr. Monfter, nicht nur als Schwiegerden. fohn bes veremigten Münter und als gegenwärtiger Bischof von Seeland, sondern auch als Schriftsteller in Deutschland ein allgemein befannter Name, und er verdient in hohem Grade es zu feyn. Denn er ift in der That burch den ganzen Charafter feiner theologischen Bildung und feines homiletischen Birtens würdig, als Repräfentant ber banischen lutherischen Staatsfirche angesehn zu werden. Er fteht noch auf einer Bafis, die uns in Deutsch= land im Allgemeinen ichon feit längerer Beit unter ben Su-Ben weggezogen ift, auf der noch Seg, der Berf. der Le= bensgeschichte Jefu, und Rein hard ftanden; biefe Bafis fift eine in allen ihren mefentlichen Einrichtungen auf altem orthodoren Grunde erbaute Staatsfirche, deren Schiff jedoch durch die Stürme ber theologischen Literatur und burch die ungestümen Bogen bes Zeitgeistes beunrubigt wird und manches geheime Led bekommen hat. Der Cha= rafter ber bänischen Staatsfirche ift auch Mynsters Charafter : er ift moderat-confervativ. Jede Staatsfirche ift ausschließend und ichroff, fo lange ber Staat, mit dem fie verfnüpft und von dem fie abhängig ift, das Bewußtfeyn oder die Meinung hat, daß die Macht der herrfchenden Ueberzeugung auf ihrer Seite ift; fobald aber ber Staat merkt oder meint, daß die Serrschaft der Rirche über die Gemüther abgenommen hat, fo nöthigt er aus eigenem 3ntereffe die Rirche, nachgiebig, ja schwach zu werden, und läßt die Diener der Rirche, die der Eifer zu schärferer Dos

### der homiletischen Literatur.

lemit treibt, fühlen, daß fie zugleich Staatsbiener find und nicht ungestraft gegen die allgemeine Tendenz des Staates antämpfen tonnen. Der Staat untersucht nicht bie Bahrheit der firchlichen Lehren; darüber läßt er die Theologen entscheiden; nach ihrer Macht und Nütlichkeit fragt er, und beurtheilt Diefelbe bald mit mehr, bald mit weniger Gin, ficht; zugleich aber auch tennt er feine Berpflichtung, Die einmal anerkannten Rechte ber mit bem Staate verknüpften Rirche aufrecht zu erhalten, und es entgeht ihm nicht, wie feine eigene Erhaltung bavon abhängt, baß er biefe Rechte ber Rirche nicht gewaltsam umfturgen läßt. In Diefem Ginne ift auch die dänische Staatsfirche jest moderat-Dr. Mynfter aber ift barum eines ber murconservativ. Digften Organe Diefer Staatsfirche, weil Diefe ftaatsfirch. liche Gefinnung das Product feiner innigen Ueberzeugung und einer achtungswürdigen theologischen Bildung ift.

Mynfters Predigten haben burchaus ben Charafter thriftlicher Bedächtigfeit und Bernünftigfeit. In langen Eingängen bereitet er auf fein Thema vor, daß es den Lefer nicht überrasche; in ausführlichen Perioden werden alle Bearündungen, nähere Bestimmungen und Einschränkungen bes hauptgebantens erörtert; Glaubens- und Gittenlehre werben immer in mildem Ernfte mit einander vers -Junge und feurige Gemuther werden diefe schmolzen. Predigten weniger anziehen, die zerftreuten Geelen werben fie nicht fammeln und ergreifen, fie werden nicht mitten in die Finsterniß die Factel eines neuen Lichtes werfen. Uber fie gemähren gewiß eine nahrhafte Speise, zunächft ben hochachtbaren frommgefinnten Männern, die in Deutsch= land eine gute alte Beit noch gefannt haben, zugleich auch allen Denen, welche an Gottes Bort fest halten, aber eis ner Bermittelung durch Reflexion bedürfen, um jede Gefahr ber Mißdeutung ober Uebertreibung abzuwehren und ihr Chriftenthum in Gleichgewicht mit allen !Berhält. niffen der Gegenwart zu feten.

Noch mehr als in biefen Predigten fehen wir ben würs digen Mann auf feinem Felde in einem andern Werke, bas neuerlich ins Deutsche übersetzt worden ist:

Betrachtungen über die christlichen Glaus benslehren von Dr. J. P. Mynster, Bischof von Geeland, Ordensbischof, Königl. Dänischem Confessios narius, Commandeur des DannebrogsDrdens, Dans nebrogsmann. Uebersetz von Theodor Schoen. hamburg, Friedr. Perthes. 1835. 2 Bde. gr. 8.

Dem Prediger ift fein Standpunkt angerhalb und über feinen hörern und Lefern angewiefen ; er ift Bermitt. ler zwischen ihnen und bem Borte Gottes, bas er verfündigen und auslegen foll; er tann bald mehr bald wenis ger auf die eine oder andere Geite hinüber treten. Der Berfaffer von Betrachtungen aber nimmt feinen Standpuntt burchaus im Innern feiner Lefer und entwidelt Die Wahrheit, die zur Betrachtung vorliegt, fo, daß es bem Lefer fenn muß, als ob er felbft aus fich die Gedanten und Gefühle erzeugte, Die in ihm erweckt werden. 21les fommt hier barauf an, daß ber Schriftfteller fich gang auf die geiftige und sittlich = religiöfe Bildungestufe ftelle, auf welcher diejenigen stehen, für die er schreibt. Weil aber nur ruhige und gemäßigte Menschen überhaupt zum Betrachten aufgelegt find, fo muß in Betrachtungen fein loderndes Feuer, fondern eine ftille Barme-herrichen und ein mildes Licht muß fich über bie Gegenstände verbreiten. Das ift aber gerade der Geift, der dem Bischofe Mynfter eigen ift, und fehr bestimmt hat er ben Rreis von Lefern ins Auge gefaßt, für ben er fchreibt. Es find Männer und Frauen von einer mittlern allgemeinen Bilbung, welche bie chriftlichen Lehren für ihren Berftand faßs lich, für ihr herz fruchtbar, für ihren Geift anschaulich gemacht haben wollen, ohne daß fie in die Geheimniffe der Speculation ober in Die Tiefen der Gottheit einzugehen fich beruf in fühlen. Es find wohlgefinnte Menfchen, bie im Conflu o mit ber Belt manche Zweifel und Bedenken

### der homiletischen Literatur.

gegen einzelne christliche Lehren nicht haben von sich abwehren können, aber an einer verständigen Antwort sich genügen lassen, ohne den Zweifel weiter und weiter bis auf die letten Gründe zurückzuführen. Für folche Lefen find Mynsters Betrachtungen in der That ein vortreffliches Bert. An Talent gibt Mynster dem Berfasser ber Stunden der Andacht nichts nach, aber seine Benutzung und Erklärung ber Schrift ist gediegener, sein Glanbe gründlicher, und in keinem wesentlichen Punkte verleugnet er die christliche Kirchenlehre, wenn er ste auch bisweilen so moderirt und beschränkt, daß, indem der Misbrauch unmöglich wird, freilich auch die tief ergreisende Macht derselben sich unvermerkt abschwächt. So in der Lehre von der Bekerung, so in der Echre vom Gebete.

Es sind 64 Betrachtungen, jede von 14 bis 16 Seiten, die wir vor uns haben, und diese bilden zusammen einen Exklus der christlichen Glaubenslehre, der ein Ganzes ausmacht, obgleich jede einzelne Betrachtung auch einzeln als Ganzes für sich besteht. Psychologische und sittliche Beobachtungen, passende Bibelstellen, Beispiele aus der heiligen Schrift, erläuternde Bilder und Gleichnisse, allgemeine Refferionen, Rutzanwendungen auf das eigene Gemüth und den eigenen Wandel wechseln so wohl geordnet mit einander ab und fließen so leicht in einander über, daß dieser ruhige und doch nicht eintönige Fortgang an sich selbst der Geele wohlthut und das Bild eines befriedigten und in schönem Ebenmaße thätigen Gemüthes darstellt. Die Uebersetzung muß sehr gut sehn; denn sie liest sich ohne Anstog, als oh sie selbst das Original wäre.

#### harms. -

Eine ganz andere Luft umweht uns, indem unfer wachter Bortämpfer Dr. Claus harms uns von Dänemart nach Holftein herüber führt. Bir find in Deutschland, wo mit bem Aufange diefes Jahrhunderts nicht nur der Glaube, fondern auch das Anfehn, die Gelbstftandigfeit und

innere organische Kraft ber Rirche gebrochen war, 100 Agenden und Gefangbücher ben fubjectiven Anfichten ber einzelnen Prediger fich hatten anbequemen müffen, und ber junge gläubige Mann auf ber Ranzel gemiffermaßen als ein neuer Schöpfer des Glaubens für feine Gemeine aufe trat, mährend bie meisten ältern Prediger mit einer veralte. ten Orthodorie verlegen zurücktraten und die jungen Reos logen im besten Falle Moral predigten. Unter folchen Um= ftänden fing Claus harms erft in Dithmarschen, bann in Riel an, mit Bungen ju reden, wie fein volles berg ihn gebot, und viele herzen thaten fich ihm auf. Die Beit jes ner ersten Unfassung und Erschütterung ift vorüber; aber ber tapfre Prediger verfündigt noch in feiner Beife fort, wie Gottes Wort ihm bie Bruft bewegt, und feine Rede findet noch in ganz Deutschland viele offene Gemuther, tie fich von ihm lebhaft angeregt und heilfam ergriffen fühlm. Bir beschränken uns hier auf die Anzeige feiner Predigien über bie drei Artifel des chriftlichen Glaubens.

- 1. Von der Schöpfung. In neun Predigtenvom Urchibiakonus harms in Riel. Riel, Universimts= Buchhandlung. 1834. gr. 8. S. XIV. und 150.
- 2. Von der Erlösung. Nach der Erklärung des weisten Urtikels im Lutherischen kleinen Ratechismus. In 8 Fastenpredigten und einer Ofterpredigt. Von Dr. Claus Harms, Hauptpastor zu Kiel und Kirchens propst in der Propstei Riel. Die zweite, eine hie und da veränderte, Auflage. Kiel, Universitäts=Buchhands lung. 1836. gr. 8. S. XIV. und 160. (Erste Auflage 1830).
- 3. Von der Heiligung. In neun Predigten über Galat. 5, 16—25, gehalten an den ersten Trinitatis= fonntagen 1831 vom Archidiakonus Harms in Riel. Riel, Universitäts=Buchhandlung. 1833. gr. 8. S. X. und 170.

Alle brei Sammlungen gemeinschaftlich unter bem Titel: Die brei Urtifel bes chriftlichen Glaubens

### der homiletischen Literatur.

in je neun Predigten, die ersten: Bon ber Erlös fung, die zweiten: Bon ber Heiligung, die drits ten: Bon der Schöpfung, vom Archidiakonus Harms in Riel. Mit dem Bildniffe und Fac-simile des Verfassers. Riel, Universitäts=Buchhandlung. 1834. gr. 8.

Weil das Punctum saliens, das herz, in harms dos minirt, so weiß er auch ganz vorzüglich in feinen Predigs ten das Punctum saliens, das Lebendige und Belebende, das, worauf es ankömmt, überall aufzufinden und hervors zuheben, und ein beobachtender Lefer, der zugleich selbst Prediger ist, kann darin viel von ihm lernen, wie übers haupt, so auch in dieser Predigtsammlung. Auch seine Dars stellungsweise hat das Springende und hüpfende eines klopfenden herzens, sie ist immer unruhig und bewegt, abs springend oder zuspringend; das kann man ihm auch lafs fen, aber einem Andern würde es nicht anstehen.

Abgesehen von diefer Eigenthümlichkeit tann man an harms Predigten auch im Allgemeinen wieder verstehen lernen, was in Bahrheit homilie ift, ba man ganz will= fürlich Diefes Bort zur Bezeichnung analytischer Predigten zu gebrauchen fich gewöhnt hat. harms pre= bigt fast nie anders als fynthetisch und fast alle feine Predigten find dennoch Somilien, fo wie im Begentheile Die analytischen Predigten von Schleiermacher durchaus nicht homilien find. Denn homilien find in Wahrheit boch nur die Predigten, in welchen ber Prediger die Sörer ober Lefer gleichsam mitreden läßt und nach Form und In= halt feine Rede fo einrichtet, daß nicht die methodische Entwicklung feines Gedankengangs, fondern die bestimmte eis genthumliche Beschaffenheit derjenigen, zu denen er fpricht, ihn veranlaßt, gerade diesen oder jenen Puntt als Frage, Einrede oder Zweifel zur Sprache zu bringen und zu erörtern. Go hat ber Brief Pauli an die Römer, fo hat ber Brief an die Galater den Charafter der homilie. Eín Gleiches findet man häufig ftellenweise bei den Staatsred.

733



nern ber Alten, insbesondere bei Demofthenes. Dft freis lich ift es bei Predigern, wie bei Staatsrednern, nur eine fünstliche, rhetorische Wendung, daß fie ben Schein annehmen, als hätten fie etwas aus Mund und herzen ber Bu= hörer entnommen, fo wie umgefehrt diefe besondere Ructficht nicht felten absichtlich verhüllt wird, um indirect zu harms tennt weber jene Simulatio, noch diefe wirfen. Dissimulatio. Er läßt feine Buhörer fomohl in feinem Bergen, als burch feinen Mund mitreden, oder wenn er fie nicht direct mitreben läßt, fo antwortet er wenigstens birect auf bie Gebanken ihrer herzen und schüttet auch fein herz in geistlicher Bertraulichkeit vor ihnen aus. Dieselbe Offenherzigkeit zeigt er ben Lefern in feinen Borreden, mogu Die drei Borreden der vorliegenden drei Sammlungen eis Er führt ben Lefer feiner Bors nen neuen Beleg geben. reden, wie den hörer feiner Predigten, in die Bertftatt feines Geiftes und fagt ihnen Alles gerade heraus, was er Riemand hat weniger Arrière-pensées, meint und will. mit benen er hinter bem Berge hielt, als harms; auch feine Borreden find eine Art von homilien, mas wir ihm um fo mehr zu banten haben, ba er bei folcher Gelegen. heit manches Bichtige, wie nebenbei, zur Sprache bringt und furz und gut feine Meinung barüber ausfpricht. Go. läßt er fich in der Borrede zur erften Ausgabe der Predigten von ber Erlöfung über Luthers Ratechismus, über Paffionspredigten und über den Glauben an die Erlöfung, in der Borrede zu den Predigten von der Beiligung über Perifopengmang und Perifopenfreiheit aus, und das Borwort ju den Predigten von der Schöpfung beginnt folgender Dagen : "Denn hiermit - (es ift von jemand be-"merft worben, daß auch die Borworte der beiden fru-"bern Sammlungen beide mit Wenn anfangen, ba fange "denn auch diefes dritte Borwort damit an!) - wenn hier-"mit auf bie erfte Sammlung Predigten: Bon ber Erlö-"fung, und auf bie zweite: Bon ber Seiligung, eine britte: "Bon der Schöpfung — folgt, fo ist diefe Aufeinanderfolge

## der homiletischen Literatur.

"allerdings keine, die der Herausgeber gewollt und gemacht "hat, sondern sie ist eine, die sich selbst gemacht hat, so "gemacht aber ihm eine besondere Freude macht." Den Grund dieser besondern Freude enthält er uns nicht vor; er sagt: "Was immer für einen Gang die Wissenschaft "nehme, eine wie große Zahl von Auctoritäten, das apo-"stolische Symbolum an der Spiße, mein Letztes zum Er-"sten macht, ich müßte meinem Bewußtseyn untreu werden, "wenn ich für den ascetischen Bortrag einen andern "als: die Erlösung, die Heiligung, die Schöpfung — ei-"nen sach- und zweckgemäßen Gang nennete."

Für ben as fet if chen Bortrag und insbesondere für ben polemischen 3weck, ben ber ehrmurdige Berf. bei ben Prediaten von der Schöpfung zu verfolgen fich veranlaßt fah, geben wir ihm Recht, aber ichon für ben tate chetischen Vortrag würden wir ihm garnicht ober doch nur bedingter Beife Recht geben. Denn im astetischen Bortrage fann und muß man bei den Buhörern ichon eine vorläu. fige, nicht ganz oberflächliche Befanntichaft mit der gan= gen Offenbarung Gottes voraussehen und tann auf die Renntnig ber Schöpfung und des Sündenfalls, als etwas, bas im hintergrunde ihres Bewußtfeyns liegt, bauen; es tommt nun barauf an, bag bie Schöpfung auch von dem höhern Gefichtepunfte der Erlöfung aus betrachtet werbe, von wo aus ihr 3med erft eingefehn werden Beim fatechetischen Bortrage muß die Ertenntniß fann). von Gott, die nach Rom. 1, 19. auch die Selden haben tonnen, erft zum lebendigen Bewußtfeyn gebracht werden, damit bas Bedürfniß nach der Offenbarung im Borte und nach der Erlösung und heiligung erwache. Das Bort Bater im ersten Urtitel bleibt aber feinem vollen Ginne - nach ein Geheimniß, bas nach bem zweiten Artifel, wo ber Sohn erscheint, hinüber weift. Ein zweiter Curfus bes tatechetischen Unterrichts dürfte bann ben ersten Urtitel felbft tiefer faffen, wozu jedoch auch die Biederfunft Chrifti im zweiten, und die Auferstehung Des Fleisches im britten Urtitel Gelegenheit gibt.

Der polemische Zweck ber Predigten von ber Schos pfung ift gegen den Naturalismus gerichtet und ber Berfaffer hat ihn fo erreicht, das Alle, die im Bewußtfenn ber Erlöfung und im Glauben an bas Bort Gottes un= erschüttert leben, fich beffen freuen tonnen und eine Befes ftigung gegen manche Bedenken und 3weifel in diefen Prebigten finden werden. Uber Die, welche bereits naturas liften find, wird er mit diefen Predigten nicht gewonnen haben, falls fie fich auchentschließen konnten, Dieselben alle neun zu hören. Um fie zu belehren und zu gewinnen, mußte man nicht polemisch, fondern tatechetisch zu Berte gehn und fich mehr, als es in Predigten vor der Gemeine gesche= hen tann, auf ihr Gebiet stellen; man müßte mit überlege= ner Naturwiffenschaft ihnen entgegentreten, man müßte ohne Tert ihnen predigen, um fie zulest für den Bibeltert vorbereitet zu entlaffen und nun in die Rirche zu fchicken. 3n fo fern hat der Berfaffer in diefen Predigten fich eine fchwere, ja eine unmögliche Aufgabe gestellt ; er hat ein Bedürfniß ausgesprochen, aber nicht befriedigt. Dennoch ift feine 2r= beit nicht vergeblich zu nennen; benn er hat ben Einfluß ber fanatischen Naturalisten auf die Gemeine der Gläubis gen gehemmt und biefes befchräntten 3wede icheint ber Berfaffer fich felbft bewußt gewesen zu fenn. Denn in dom Borworte fagt er: "Lefer in der Ferne, o wenn Du bier "märeft und hörteft an, mas ich anhören muß, und fäheft "an, was ich ansehen muß, wie hoch Einige mit der Ratur= "religion fahren und bliden von ihrem Bagen fo gerings "fchäßig auf diejenigen herab, welche fich noch bei der geof= "fenbarten Religion aufhalten, dergestalt, daß man in die "Berfammlungen, wo Sefu, meine Buversicht, und tomm, "heil'ger Geift, Serr Gott gesungen wird, auch hineinries "chen nicht mag, Du würdeft mich nicht allein wohl begreis "fen barin und mich entschuldigen, fondern gut heißen würs "beft Du es, daß ich gerade fo zu Derte gegangen fen,

### der homiletischen Literatur.

"Ladler vielleicht in der Ferne würdest Du in der Nähe "mein Lober fenn, und mein Selfer werden, um gemiffe "Menschen zum Schweigen zu bringen, Thoren "und Bethörende, die in dem lauen Luftbade eines ichönen "Sommerabends vermeinen ihre Günden abzuwaschen und "mit einem Urme voll Mondschein reich in Gott zu fenn, "und ichon halbwegs Berflärte, wenn fie ihren Blick an "bie Benus oder an die Bega heften, oder gesprochen mit "fchlagenderem Schillersworte, einem Ferdinand an eine "Luife in den Mund gelegt : "", Berden wir Gott in feinem "Tempel mehr dienen, fo ziehet die Nacht mit begeistern= "den Schauern auf, ber wechselnde Mond predigt uns "Buße und eine andächtige Rirche von Sternen betet mit "uns !"" Es ift mahr, diefer bald geheime, bald fede und vorlaute Naturalismus der Empfindung verschließt bei Ungähligen gleich im Boraus dem Worte Gottes die Thure und ift um fo mehr zu beflagen, je fchmerer er gerade in unserer Beit zu überwinden ift. Denn hervorgegangen aus ber Schmäche und Uebertäubung des Gemiffens und ber heiligsten Bedürfniffe, meint er die Autorität der Dif. fenschaft auf feiner Seite zu haben, und hat in Babrheit ben gegenwärtigen Buftand ber naturmiffens fchaften für fich. Denn diefe haben nach Bacos Unweis fung gang neu von außen, von der finnlichen Empirie angefangen und mit diesem neuen Beginne den Rern der Ra= tur, wo fie in allernächster Beziehung zum schaffenden Geifte Gottes fteht, nicht nur ignorirt, fondern verleug= net, und fie hatten einen Schein bes Rechts bazu, infofern Diefe Seite der naturfunde durch trügerischen Bahn und Aberglauben entstellt und fast unzugänglich gemacht war. Run dringt zwar die Raturfunde in neuerer Zeit immerméhr dem unfichtbaren Rern entgegen; aber es fehlt noch viel, daß die geheimen Beziehungen wiffenschaftlich ertannt wären, durch welche die Raturfrafte mit den Naturgeiftern und die Raturgeister mit Gottes Schöpfergeist in Berbinbung ftehen. Alle nun, beren Glaube in diefem Puntte auf

737

wissenschaftliche Nachweisung wartet, um sich bem Worte Gottes und dem innern Zeugnisse des heiligen Geistes zu eröffnen, die können noch lange warten, ehe sie befriedigt werden.

Die Predigten von ber Erlöfung find diejenigen, von benen ber ganze Gedante über bie brei Artitel bes chrift= lichen Glaubens zu predigen ausgegangen ift, und zugleich Diejenigen, in welchen Sarms fich fo recht in feiner geiftlichen Seimath gefühlt hat. Mit frommer Chrfurcht bat er im Jahre 1830, wie mancher Prediger vor ihm, mit ihm und nach ihm, vor der heiligen Paffionszeit gestanden und gefragt : Die foll ich Diefe heilige Zeit würdig in Predigten feiern? ba ift ihm Luthers Auslegung bes zweiten Urtis fels vor die Seele getreten und hat ihm auf einmal einen Plan gegeben, der bis zum Ofterfeste reichte. Er hat bie blifche Texte für bie einzelnen Sonntage gewählt und den Ratechismustert, als einen zweiten, mit bem jedesmaligen biblischen Texte unbedentlich und geschicht verbunden; bie Ausführung zeigt, wie diefe Predigten recht ausgetragne Rinder des Geiftes find. So die dritte am Sonntage Remis niscere über Dhil. 2, 8 - 11. von der herichaft Ehrifti. Die Eintheilung fpricht er auf feine Beife etmas frappant, ja sprachmidrig, aber populär und verftandlich fo aus: "die zweimalige herrschaft Christi, einmal bie herrschaft wegen feiner Perfon, und bann die Serrichaft wegen feines Berts." Diefe Eintheilung ift zweckmäßig und fruchtbar und hilft ihm über mauche Schwierigkeiten hinweg, die bei der Behandlung diefes Thema fich einfinden. Die herrschaft Chrifti megen feiner Derfon, fagt er, ift bie frubere, die meis tere, die mächtigere, die länger dauernde, die wegen feines Berts aber ift eine uns näher gelegte, eine geminnendere, eine völligere, eine beglus dendere. Seine tühne Beife, fich Fehler in der Form zu erlauben, die burch die Richtigkeit im Sinn und in der

738



Sache aufgewogen werden, fo bag biefes Securius loqui als Zeichen von Treuherzigkeit und gutem Gemiffen fogar wohlthuend wirft, tritt recht offen in ber Ofterpredigt ber= vor, die bei zwei Terten, einem Bibel- und einem Ratechismusterte, fein Thema hat. 3m Bibelterte Rom. 6, 3 bis 5. accentuitt er bie Borte: gleichwie Chriftus ift aufermedet von den Todten durch die Berrlich feit, bes Baters; ber Ratechismustertift: gleichwie Er ift auferstanden von den Todten, les bet und regieret in Ewigkeit; das ift gewiß= lich mahr. Die fommt nun ber Berfaffer ohne Thema' boch zu Theilen? Dhne alle Berlegenheit, indem er fagt : "Bir stellen den Bewegungspunkt ber ganzen Predigt in "bas Bort Gleichwie, und fagen: 1) ebenfo, wie "Ehriftus leiblich auferstanden ift, follen wir geiftlich aufer-"fteben; 2) barum, weil Chriftus lebet und regieret, fol-"len wir in feinem Reiche unter ihm leben und ihm bie-.,nen; 3) fo mahr als Chriftus lebet und regieret in Emig= "feit, follen wir unter ihm leben und ihm bienen in emiger "Gerechtigkeit, Unschuld und Seligkeit." Das Thema ift aber, wenn wir es in schulmäßiger Form faffen wollen, die Bedentung ber Auferstehung Christi, und zwar 1) als Bild unferer geiftlichen Erneuerung, 2) als Beweggrund uns Christo zu ergeben, 3) als Unter= pfand unferer Seligfeit. Geben mir ber Bahrheit bie Ehre, fo muffen wir bekennen, daß jenes Gleichwie mit dem folgenden Cbenfo, Darum und Sowahr wirtfamer und behältlicher ift, als uhfer ichulgerechtes Thema mit feiner fchulgerechten Eintheilung. niemand foll als Rachahmer predigen à la Harms; aber bas wollen wir ge= ftehen, daß wir Prediger großentheils, nachdem wir durch die Schule gegangen, noch viel zu fehr ängstliche Ruchte ber Schule bleiben, fatt freie Deifter zu werden.

Riemand ift wohl auf dem homiletischen Gebiete ein entfchiedenerer Feind alles Regelzmanges, als harms, und

er fann es nicht unterlaffen in ber Borrebe zu ben Predigs ten von der heiligung fein Praeterea censeo gegen den Perifopenzwang wieder anzubringen : "Der gebunden ift an Perifopen, der suche doch bald thuns lichft frei zu werden." Dir tonnen diefem catonifchen Quefpruche nur unter ber Bedingung beipflichten, daß diefe Freiheit geordnet und beschränkt merde. Bunächft ift es für die theologische und homiletische Onrchbildung der meis ften jungen Prediger gewiß heilfam, wenn fie einige Jahre lang fürs Erste an die firchlichen Peritopen gebunden find und nur, mo eine bestimmte Causa sufficiens vor= handen ift, bavon abweichen. Sie werden baburch abges halten, nur ihre Lieblings=Themata auf die Kanzel zu brin= gen ; fie werben genöthigt, ihr Nachdenten auch auf die Bahrheiten zu richten, die ihrer Subjectivität fern liegen, ben Bibeltert gründlich zu durchforschen, feine Bielfeitige teit zu entbeden und fich in der Erfindfamfeit, in der Bes weglichfeit bes Geiffes, Die Bielen noch abgeht, zu üben. Ber aber mehrere Jahre vor derfelben Gemeine über Diefelben wiederkehrenden Perikopen gepredigt hat, der kann allerdings in Versuchung kommen, in Rünftlichkeit zu verfallen, um immer neu ju feyn. Dann finden wir es pafs. fend, daß ber Prediger fich nach andern Texten umfieht, aber in der Regel boch nach folchen, die mit der evanges lischen oder epistolischen Perifope in naher Beziehung ftehen, damit der fonntägliche Gottesdienft im Ganzen feinen burch die Perikopen ihm gegebenen Charakter behalte. La= garus und ber reiche Mann, ber Böllner und ber Pharis fäer, ber barmherzige Samariter, die Lilien auf dem Felde muffen immer an ihren Sonntagen regieren, wonn nicht ein ganz besonderer Grund zu einer Ausnahme nöthigt. Diefe Regel dürfte für die Mehrzahl der Pfarrgemeinen auf dem Lande und auch in den Städten gelten, und wenn ber Prediger etwas Besonderes auf dem herzen hat, fotann er in ben meisten Fällen es auf einen Sonntag ver-

schieben, wo die Perifope darauf führt; er hat dabei den Bortheil, daß es bann mehr am Tage liegt, wie er auch Diefes Besondere nur im Dienfte der allgemeinen göttlichen Bahrheit und firchlichen Lehre predigt, und für fich felbst gewinnt er Beit, feinen Gifer für eine gute Sache von als ler leidenschaftlichen Beimischung, Die immer schadet, ju Eine Reihe von Predigten über längere bibli= reinigen. fche Ubschnitte oder über einzelne Materien ift für den fonns täglichen Gottesdienst immer etwas unbequem, weil ba= burch vielmehr als durch den Perifopenzwang der Predi= ger gehemmt wird, basjenige einfließen zu laffen, mas auszusprechen jederzeit das Gemeineleben ihn auffordert. So heilfam und fruchtbringend folche Reihenfolgen von Prebigten feyn tonnen, fo ware boch zu wünschen, daß fie immer nur im Bochen=Gottesdienste stattfinden möchten. Eine un= beschränfte, freie Terteswahl aber dürfte nur für gang bewährte Prediger, die durch und burch vom Geifte Chrifti erfüllt find, und für folche Gemeinen fich eignen, wie fie in großen Städten und bei Universitäten sich um einen ausgezeichneten Diener Des Bortes frei versammeln. Uebris gens ift unbeschränkte Freiheit fo fchmer zu ettragen, daß auch Prediger, wie harms, froh find, wenn fie für eis nige Sonntage fich von der Qual der Bahl wieder entbin= ben tonnen, und daß fie fich öfters gar felbit durch bloße Aeußerlichkeiten bestimmen laffen. Neun Predigten hält. harms über die Erlöfung, um damit gerade von Eftomihi bis Dftern auszureichen. Nicht genug: es folgen gerade neun Predigten über die Seiligung und richtig auch neun Predigten über die Schöpfung. In Uebereinstimmung mit feinen an andern Orten ausgesprochenen Unsichten fügt ber ehrmürdige Mann feiner Bill gegen ben Perifopen= zwang noch folgende mertwürdige Borte bei: - "wofern "es noch nicht an der Zeit ift, daß wir durchaus ohne Tert "predigen, nicht mehr aus der Bibel und ihr nach, post, "fondern bloß nach ihr, secundum, und mit ihr predigen. Theol. Stud. Jahrg. 1837. 49

741

"In ber feitherigen Beife, die meinige, versteht fich, einbe-"griffen, wird nach einigen Jahren Die Predigt verstummt "feyn aus Mangel an Zuhörern; wir behaupten ihr bie "Stätte im Gottesdienste nicht, oder wir brechen ihr eine "ganz neue Bahn. Gegeben ift ichon der Borichlag eines "rein liturgifchen Gottes dienstes und er hat einen mich wenige "ftens gar nicht befremdenden Unflang gefunden hin und wie-"ber, ob ich ihn gleich für burchaus unausführbar halte im "protestantischen Deutschland und für ebenso burchaus un-"protestantisch d. h. unevangelisch d. h. unchriftlich." hier erblicken wir eine übertriebene Furcht, ein mahres Befennts nig und zwei einander entgegengesette Seilmittel, die beide unzuläffig find, und wenn fie zuläffig waren, doch gegen ein gar tief liegendes Uebel nicht hinreichen murden. Uebertrieben ift die Furcht, daß in der feitherigen Beife fortges fest die Predigt nach einigen Jahren verstummt febn werde aus Mangel an Zuhörern ; wahr ift bas Befenntniß, baß ber Geift der Zeit im Großen und Gangen immermehr fich ber Rirche und ber Predigt entfremdet. Unzuläffig ift bas eine Ertrem, bas helfen foll, Die Einrichtung eines rein liturs aifchen Gottesdienstes, bas bem fubjectiven Ausbrud und ber freien Bewegung bes firchlichen Bortes allen Raum in ber Gemeine entzöge; wir wiffen auch nicht, wo es in biefer höchften Uebertreibung im Ernft ausgesprochen mare; als Gegengift gegen ben subjectiven Unglauben ber Gemeinglieder wäre es ganz unstatthaft und fände seine Stelle nur in einer Beit, mo ber Glaube ber Rirche im fichern Befite der herrschaft über die Gemüther ware, murde aber bann auch unabweislich die Predigt wieder hervorrufen oder - zum geiftlichen Lode führen. Das andere Ertrem aber, ber Subjectivität des Predigers eine burch nichts gebundene Serrichaft zu gestatten, ware ebenfalls nur in " einer Zeit zulässig, mo bie Macht bes allgemeinen Rirchen= glaubens über bie Gemüther vollfommen befestigt mare, fo baß badurch eine Garautie für die Schriftgemäßheit der

Predigten gegeben würde; in unferer Beit würden bamit bem Unglauben, bem bie Rirchenthüren fchon offen ftehn, Die großen Rirchenthore weit aufgethan. Es würde heißen : "Macht die Thore weit und bie Thuren ber Rirche boch, "baß ber Fürft biefer Belt einziehe." Und um des Beis spiels willen hätten wir gewünscht, auch harms hätte feine flebente Predigt über die Schöpfung nicht ohne Bis beltert gehalten. Es würde feiner Predigt über bas Thema : Bas lehrt die Offenbarung uns über die Schöpfung ? gewiß teinen Eintrag gethan haben, wenn er bazu ben Zert Pf. 104, 24 gewählt hätte: "herr, wie find beine Berte "fo groß und viel? Du haft fie alle weislich geordnet." Die Predigt hat ihre bestimmten Grenzen, innerhalb deren fie fich halten muß; fie barf fich von ihrem Principe, Auslegung des Schriftworts zu fenn, nicht losreißen, fouft verliert fie ihren Charafter. Uber fie tann nicht Alles allein thun. Unterricht, Liturgie, freie Rebe, Schrift und befonders heilige That muß ihr vorangehn, fie begleiten, ihr folgen. Benn aber ber ganze Beib ber Rirche frank ift und in einer fchweren Rrifis liegt, wie tann es anders feyn, als bag auch bas einzelne Organ an biefem Leibe, bie Prediat, die Krankheit mitfühlt, und um fo mehr mitfühlt, weil fle ein vorzüglich lebendiges Organ ift!

#### Tholud.

- Eine Sammlung Predigten in dem akademischen Gottesdienste der Universität halle in der St. Ulrichstirche gehalten von Dr. A. Tholuck. hamburg bei Friedr. Perthes. 1834. fl. 8. S. XII und 184.
- Predigten in dem akademischen Gottesdienste ber Unis versität halle in der St. Ulrichsfirche gehalten von Dr. A. Tholud. Zweite Sammlung. hamburg bei Friedr. Perthes 1836. fl. 8. S. XXVIII und 238.

Die Texte find frei gewählt und fehr mannichfaltig, einige auch aus dem alten Testamente entnommen, zum

49 \*

#### Uebersicht

Theil furge Rernfprüche, zum Theil längere Abschnitte, die homilienartig behandelt werden, wie 1 Korinth. 13. 308. 11, 1-45. Gben fo find bie Themata ohne ftetigen Bufammenhang unter einander nach ben jedesmaligen befonbern Unregungen erfunden, wie der Berfaffer in der Borrebe ber zweiten Sammlung felbft bezeugt : "Faft jedesmal find die Erfahrungen der vorangegangenen Bochen unter ben Gliedern der Gemeinde die Geburtsftätte gewesen, wels che die der Predigt zum Grunde liegende Idee erzeugte." Die Gegenstände der Predigten gehören aber fast ausschließlich in das Gebiet der inneren Entwickelung des fubjectiven geistlichen Lebens, wie dieß zum Theile wohl die Beschaffenheit ber Gemeine, zum Theil aber auch die Individualität des Predigers felbst mit sich bringt. Uebri≠ gens gehört Tholud zu den wenigen Deutschen, benen ein großes Rednertalent angeboren ift, und die diefes Talent dem Dienste deffen, der es gab, gewidmet haben. Richt bloß in den Predigten, fondern überall, wo er ju fprechen hat, fteht es ihm zu Gebote. Er weiß tiefe Griffe in bas, menschliche Berg zu thun und durch lebendige Darstellung, burch treffende, unvergeßliche Aussprüche, eigene und frems be, ftarte und bleibende Eindrücke hervorzubringen. Darin besteht vorzüglich die Anziehungsfraft, die er auch als Prediger auf akademische Jünglinge aus allen Facultäten ausübt, baß fie tein Auge von ihm verwenden, wenn er auf ber Ranzel fteht, und daß fie immer wiedertommen müßfen, ihn zu hören. Die geiftliche Birfung aber beruht vorzüglich barauf, baß er bas Gefühl ber Unfeligkeit, bas in Folge bes Lebens ohne Gott tief in unfrer Beit liegt, zum vollen Bewußtfeyn bringt und bas Seilmittel, bas in Chris. fto, im Glauben, im Gebete uns verliehen ift, fo ben Seren zen nahe zu legen weiß, daß in dem Unfeligen die Soffe nung erwacht : hier ift hülfe für mich! Gebildete Bubörer find geneigt, fich über den Prediger zu ftellen, und fie haben ein Recht bazu, wo fie feben, ber Prediger möchte und

follte mit dem Schwerte des Wortes ihr herz treffen und fann es nicht; aber hier ift ein Prediger, der ihre innere Noth ihnen fühlbar macht, ihr geheimes Elend ihnen aufs bectt, und fo werden fie inne, daß er ihnen überlegen ift. nur der weiter geförderte Chrift wird an diefen Predigten vielleicht Etwas vermiffen; fie nehmen zu viel von der Un= ruhe des Gefühls und der Phantafie in fich auf, wodurch bie ruhige Entwickelung ber Lehre gehemmt wird und noch ein gemiffes weltliches Element fich einzubrängen scheint. Man möchte fagen: ber Redner ift noch nicht gang Predi-Bir fprechen Dieg aus, weil wir über= aer geworden. zeugt find, er fonnte dies völlig werden, ohne irgend ei= nem wefentlichen Borzuge feiner Predigt zu entfagen, ohne an feiner Unziehungsfraft etwas zu verlieren; er mürde eben fo fehr anregen, und noch mehr nähren und befrieharms hat von folchem Rerne der Lehre mehr; digen. Schleiermacher, Marheinete, Ribich erwarten bie Birtung ihrer Predigt fast ausschließlich von ihrem reichen Lehrgehalte. Unter den griechischen Staatsrednern ift Demosthenes dadurch fo ausgezeichnet, fo mannhaft und ehrmürdig, daß er unbeschadet des in politischen Re= den nothwendigen Strebens nach augenblicklichem Effect einen fo gründlichen Lehrgehalt ausschüttet und infofern, ben Uebergang vom Redner zum Prediger bildet. Die angeführten Beispiele schüten mich wohl bagegen, daß ich nicht fo verstanden werbe, als ob ich den matten, schlaffen Lehrvorträgen bas Wort redete, in welchen oft am wenigften Rern der Lehre ift, und nur fchmache Beweise, die feine Rraft zu beweifen und zu überzeugen haben, als eine todte Maffe zufammengetragen find. Uber auch ein ande= res mögliches Migverständniß muß ich abwehren, als ob ich hier bem Manne, ber schon an Bielen als ein, außers, wähltes Rüftzeug Gottes fich bewährt hat, ben Lehrges halt irgend absprechen wollte; bas tonnte nur der Reid thun. Tholud felbft verlangt ausdrücklich in der Bor-

rebe zu ber zweiten Sammlung, bag ein Rern ber Lehre in ben Predigten febn foll, und in einigen feiner Predigten tritt berfelbe ftart genug hervor. 216 Beifpiel gelte die lette ber zweiten Gammlung über gebr. 13, 9. von ber Reftigteit bes herzens, die eine energische Entwide= lung ber Lehre auszeichnet. Aber folche Energie ber Lehre follte burch die ganze Predigt und burch jede Predigt hin= burch gehn. Tholud fagt: "Allerdings aber fep folche Lehre fern, die nicht eingetaucht ift in Phantasse und Ges Ich füge hinzu: Rur werde nicht die Lehre mit fühl." Phantaffe und Gefühl als einer ihr fremden Buthat überzogen! Phantasse und Gefühl decte nie einen Mangel der Lehre zu und mache sich nie an und für sich geltend! 3n ben Borten bes herrn, in den Borten der Propheten und Apostel mangelt es gewiß nicht an Phantaffe und Gefühl, aber es wirft durch diese Mittel Die Gegenwart ber heilis gen Bahrheit fo concentrirt, baß fchon eine profanirende Reflerion und Berlegung bazu gehört, wenn man bie Mitwirdung von Phantaffe und Gefühl in ihrer Darstellung vereinzelt zum Bewußtfepn zu bringen gedenkt. Das ift bie Birfung ber heiligen Einfalt, in welcher ber Gegenftand der Rede fo mächtig ift, daß Gedante, Darftellung und Vortrag nur ein zugfeich erwachfenes lebenbiges Ganges zu febn fcheint; bie Sache fpricht fich felbft aus als Derfon, die Dahrheit als der Geift. Dder wer fühlte nicht, baß es ein fehr unzulängliches, ja entweihendes Lob wäre, wenn man fagte, bag Jefus in ber Bergpredigt, oder auch nur Jacobus in feinem Briefe bie heilige Lehre mit Phans taffe und Gefühl belebt hätte.

höchst beachtungswerth und überaus geistreich geschries ben ist die Abhandlung, welche die Borrede der zweiten Sammlung enthält: Gie behandelt die Frage: Belches find die Mittel, die gebildeten Claffen wieder zur Theilnahme am Gottesdienste zurüchzus führen? und wen möchte man barüber lieber hören, als

ben, bem bieß in feiner Umgebung in fo reichem Daße gelungen ift ! Seine Rathichläge laffen fich in ber Rurze ets ma fo zusammenfaffen: Der Prediger muß als Berwalter göttlicher Geheimniffe auftreten, aber ben "Berächtern ber Religion unter ben Gebildeten" die Sande entgegenftretten; er muß das Berftändniß ber heiligen Schrift auf eine zugängliche und aufprechende Beife aufschließen und für folches Geschäft eine möglichst große Bildung und Umficht. besigen, um Alles zu benuten, mas ihm für den heiligen 3wed bienen tann, um auch entschiedenes Butrauen zu feis. ner Perfon zu erwecken. In vielen Fällen ift ftatt ber Bes handlung einzelner Terte Die Homilie und noch mehr die zufammenhängende Erflärung biblischer Bücher anzura= then. Eine reichere Benugung ber Rirchengeschichte und. Einführung in bas Berftändniß ber mancherlei alten Rirchenformen darf nicht fehlen. Dringendes Bedürfniß ift. es, barüber zu predigen, daß die Predigt allein noch feis nen Gottesdienft mache, und zu zeigen, wie liturgische Formen nothwendig aus der Idee eines chriftlichen Gemeinde= lebens hervorgehen und daffelbe fördern. Jede Predigt muß eine That fenn und aus dem Geifte erzeugt und geboren werden, erzeugt in der Studierstube, geboren auf der Rangel. Gie enthalte einen Rern ber Lehre, aber einges taucht in Phantaffe und Gefühl; fie trage zugleich den Stempel heiliger Einfalt an fich, die nicht mit trocher Berftanblichteit und feichter Dopularität ju verwechfeln ift; fie fey ans dem lebendigen Dechfelvertehre bes Predigers und ber Gemeinde entstanden.

Diefen guten Lehren folgt ein Bekenntniß, das der oben besprochenen Harmslichen Klage: "in der seitherigen "Beise, die meinige, versteht sich, einbegriffen, wird nach "einigen Jahren die Predigt verstummt seyn aus Mangel "an Zuhörern" verwandt ist, wiewohl viel moderater: "Ich bekenne, daß eine gewisse Schüchternheit mich abge= "halten hat, und noch abhält, namentlich in Betreff des

"ganzen Organismus, fo zu verfahren, wie ich es möchte, "und wie ich es auch, wenigstens in manchen Berhältniffen "für fruchtbarer halte. Die freiere homilie, wie "Chryfostomus fie behandelt hat, ift die Form, welche meis "n em Bedürfniß als Prediger am meisten zufagt, und bei "welcher ich auch, wie ich meine, am besten Frucht ju "Schaffen vermögen würde - womit ich indeß teineswegs "andere Beifen verworfen haben will. 3ch habe jedoch "in biefem Stücke bem herkommen mich gefügt, welches "diefe Gattung der homilie in unfern Tagen profcribirt, "und bewege mich nunmehr in der gangbaren Form auch "nur mit 3wang. Borzüglich ift mir bie Gewalt, welche "bei der gangbaren Tertbehandlung fo oft dem Bufammen-"hange ber Schriftstellen angethau wird, zuwider. Und "boch - follen die Theile, welche logisch aus einem allge= "meinen Sate abgeleitet werden, nett und zierlich, mohl "felbft rhythmifch, an die einzelnen Tertesworte fich an-"fchließen, wird es fich öfters faum anders ju Stande brin-"gen laffen."

Das Tholud, harms und andere Männer Gottes plagt, bas ift bas Gespenft ber burchgeführten fünftlichen formellen Tertbenutzung und bie Gewohnheit, bas Gerippe der Predigt mit Eins, 3mei, Drei ben Buhörern vorzulegen, um fich vor denen, die den geiftigen Organismus eines Ganzen nicht faffen tonnen, zu rechtfertigen und ihnen zu zeigen, daß ein folcher vorhanden fep. Es ift dieß aus der Schule, wo man predigen lernt, auf die Ranzel, wo man es thatfräftig übt, ungerechter Beife übertragen worden. Ber ein gutes Gewiffen hat, baß ein richtiger Fortschritt des Gedankens in der Predigt ift und daß der Beift des Textes ihn leitet, warum dürfte fich der nicht, wo es Noth thut, von den Fesseln der her= tömmlichen Form frei machen, auf welche fich die, welche nicht aus dem Geiste der Schrift predigen und deren Ge= bankengewebe keinen innern Busammenhang hat, oft am

besten verstehn, weil die Rünstlichkeit und ber Schein der Bahrheit ihr Element ist! Bagt nur getroft, was ihr allerdings bisweilen ichon gewagt habt! wagt es auf die Gefahr hin, daß man euch vertenne! man wird euch nicht verkennen; man wird den freien Meister des Borts nicht mit dem unbeholfnen Schüler verwechseln. 3ft im innern Organismus der Predigt Schriftmäßigkeit und Logik, fo bewährt fie fich in der Birfung. 3ch berufe mich auf Je= faias Rap. 2 - 4 als eine treffliche Predigt über Micha 4, 1-3. Der Tert ift vorangestellt, bann wird gezeigt, wie bie Erfüllung ber barin enthaltenen Berheißung für bie lette Zeit durch die Schuld des Bolfs aufgehalten, durch Berichte Gottes, die zur Umfehr führen, vorbereitet und endlich herrlich vollendet wird. Uber mit welcher Freiheit ift Text und Thema behandelt! wie ift\_Alles individuali= firt! wie fehren die hauptgedanken, wie Blite beim Ge= witter, immer in neuem Zufammenhange wieder, find im= mer gegenwärtig und boch jedesmal neu! wie wendet fich bas Bort leicht gegen einzelne herrschende Sünden, gegen Gögendienft, hochmuth und Rleiderprunt! Und diefe Prebigt wirket noch heute auf uns, wiewohl ihre Form uns fo fremd ift, wie die Form teines in unfrer Beit aufgewachs fenen Predigers uns je feyn könnte. Das ächt ift, aus . bem Geifte geboren, bas erwirbt fich, auch Geltung und zwar Geltung auf die Dauer.

#### Julius Müller.

Das christliche Leben, seine Entwickelung, feine Rämpfe und feine Vollendung, bargestellt in einer Reihe Predigten, gehalten in der Universitätsfirche zu Göttingen vom Lic. Julius Müller, zweitem Universitätsprediger u. außerordentl. Professor der Theologie. Breslau, Jos. Mar u. Comp. 1834. gr. 8. S. X. u. 250. Der würdige Verfasser, jest Professor der Theologie in Marburg, erklärt sich in der Vorrede folgendermaßen:

749

"Der Begriff bes christlichen Lebens ift hier im weiteften "Ginne genommen, in welchem er ben Glauben und Deffen "vorbereitende Stufen mit umfaßt; überall in diefer "Sammlung ift vom Glauben nur in fo fern die Rebe, als "er felbit ein Leben ift, und eben barum gugleich die Quelle "eines neuen Lebens, welches reinigend und umbildend "ben gangen innern Menschen burchbringt. - Aus der alle "mählichen Entwickelung Dieses Lebens, wie es nur im im= "merwährenden Rampfe mit Welt und Sünde zur Bollen-"bung fortichreiten tann, wollte biefe Sammlung bie bes" "deutenbften Momente herausheben und zufammenftellen, "natürlich ohne auf irgend eine Bollftändigkeit Anfpruch zu In die besondersten Richtungen des chriftlich "machen. "sittlichen handelns einzugehn, lag nicht im Plane ber "Sammlung; die Darstellung des chriftlichen Lebens follte "fich eine allgemeinere, fo zu fagen übersichtliche haltung "bewahren, und mehr bie Burgel, den Stamm und bie "fruchttragende Rrone im Ganzen barlegen, als die einzels "nen Früchte."

Bierzehn Predigten, worunter fechs homilien. Sie bewegen fich, wie die von Tholuck, auf dem Gebiete der fubs jectiven Entwickelung und beruhen auf einer gang ähnlis chen Auffaffung ber chriftlichen Bahrheit. Sie halten fich aber mehr in den Grenzen einer finnigen, geiftreichen Bes trachtung, ohne fo mächtige Griffe in die herzen der Bo= Benn harms und Tholuct, jeder auf eigne rer zu thun. Beife, Die hertommliche Predigtform gerfprengen und fich neue Bahnen brechen möchten, fo ift von folchem Drange in diesen Predigten nichts zu bemerten. Aber innerhalb Diefer Form bewegen fie fich in einer meisterhaften Gewandt= heit und tonnen in ihrer Art wohl als Mufterpredige ten gelten. Jene paradore fechote Regel von harms in ber Ubhandlung vom Reden mit Jungen : "der Prediger fpreche nachläffig und incorrect" wird 3. Muller nie fich erlauben ju befolgen, und er thut Recht bar=

an. Denn ber Feigenbaum würde feine Süßigkeit, ber Delbaum feine Milbe dahingeben, ohne dadurch zum feu= rigen Busche zu werden. Nur lutherische, nicht melauch= thonische Geister dürfen jenes Privilegium in Anspruch nehmen, und zwar eben auch nur in jenen Momenten, wo fie mit Jungen reden. Aber sie müssen auch dann noch über die Bewegung herrschen; sie müssen in sich gewiß feyn, von welchem Geiste sie fortgerissen werden, und müsfen ein Maß in sich haben, das sie erinnert, wie weit sie sich dürfen fortreißen lassen. Denn die Geister der Propheten sind den Propheten unterthan.

Etwas mehr anfaffende Derbheit möchten wir aber allerdings bem feingebildeten Prediger wünschen, wenn er auch feinem Berufe nach zunächft für Gebildete ju predigen hat. Denn auch die Gebildeten find Bolt, infofern fie ein Berg haben, bas vom Gewiffen und von ber Liebe, aber auch von Gunde, Bosheit; wilder Leidenschaft unmittelbar und mächtig ergriffen und hin und her gezos gen wird, und wenn diefes herz in ihnen erstorben ift, fo find fie befto fchlimmer. Durch die Bildung haben fie ge= lernt, ihr unmittelbares Leben, wodurch ihr ganzes Dichten und Trachten regiert wird, zu beherrichen, zu verfchleiern, ju übertünchen. Ihre Reden und offenbaren Berte haben ben Schein, als ob fie nur vom Mether eines fyftematifchen, harmonifchen Gedantenlebens regiert würben; aber insgeheim find fie Rnechte ber Günde und Ratur und, wo fle fich nicht geniren, da tritt der Menfch, ja ber rohe Menfch in feiner Nacktheit oft genug hervor. Der Prediger foll fie am Bergen faffen ; er foll fie nöthigen, die, glatte Larve abzulegen und fich zu feben und zu fühlen, wie fie in Wahrheit find, wie fie als Elende und Sünder vor Bott ftehen : er foll fle zur Ginfalt führen. Erft wenn er fie dahin hat, daß die Kraft bes Bortes fie entfleidet hat, bann tann er auch Del und Bein in ihre Bunden gießen, die oft um fo fchmerglicher eitern und bluten und

einen um fo häßlicheren Gestant verbreiten, je verbedter fie find. Gie müffen wiffen, daß ihre Bildung dem Prebiger nicht imponirt, ihn nicht über ihr mahres Wefen täuscht. Es muß in der Predigt dahin fommen, daß er gerade heraus und einfältig mit ihnen redet, wie ein Bater mit feinem aufgestutten Sohne, ber in den Ferien von der Afademie nach haufe fommt und verfucht, fich vornehm ju ftellen, um einer eingehenden, ernften Prüfung feines Bans bels fich zu entziehen. "Laß bas, mein Sohn," fpricht er, "wir fennen uns; brehe und winde bich, wie du. willft, "ich weiß es, wie es um bich fteht." Benn der felbft ge= bildete Prediger es bahin bringt, fo einfältig zu den Gebildeten zu fprechen, dann erst fühlen fie recht feine geifts liche Ueberlegenheit und bann find feine Predigten auch für Ungebildete genießbar: fie find voltemäßig, find populär. 3a, nicht felten findet man, daß ein Dre= biger, ber nicht auf feinere Bildung Unfpruch macht, fon= bern für das ungebildete Bolt einfach das Bort Gottes, predigt, durch die Bahrheit, die unmittelbar das Berg aufdedt, auch über Gebildete mehr Gewalt ausübt, als ber fein gebildete Prediger, ber die Bildung feiner Buhös rer allzu fehr respectirt.

Unfer Verfasser fürchtet, daß der öftere Gebrauch der Form der Homilie ihm zum Vorwurfe gemacht werden möchte, als ob er die bequemere Predigtweise sich erwählt hätte. Bei der Art aber, wie er die Homilie behandelt, hat er dieß nicht zu fürchten, und jeder Sachverständige wird anerkennen, daß er seine Methode zugleich geschildert und gerechtfertigt hat, indem er in der Vorrede sagt: "hat "aber die Homilie ein bestimmtes Thema, hebt sie bei der "Entfaltung des Tertes nur diejenigen Momente heraus, "welche sich jenem unterordnen lassen, und so den beson= "bern Zweet der Betrachtung irgendwie sördern, versucht "sie dies bei der ungezwungensten Anschließung an den "Gang des Tertes, boch zugleich in rednerisch zweetmäßiger

"Folge zu thun, fo darf sie wohl mit einem ziemlich zu= "versichtlichen Nein antworten auf die Gewissensfrage, "mit der neulich ein ehrwürdiger Gegner ihr den entschei= "denden, tödtlichen Streich zu versetzen meinte: ob nicht "ein Prediger, dem die Zeit zur Vorbereitung sparsam zu= "gemeffen wäre, jedesmal lieber zur Homilie greifen würde, "als zur synthetischen Methode."

#### Binet.

Alerander Binet, gebürtig aus dem Canton Baadt, Professor ber Beredsamteit und ber französischen Literatur in Bafel, ift den Lefern diefer Zeitschrift ichon durch Sa= genbachs Unzeige feiner gefrönten Preisfchrift über bie Glaubensfreiheit vortheilhaft befannt (f. Bd. II. Seft 2. S. 418 ff.). Dort lefen wir von ihm folgendes Beugniß: "Er zeigt fich in feiner Darftellung als einen Mann, "ber nicht nur mit ben Werfen bes classifchen und firche "lichen Alterthums und ben vorzüglichsten Schriften der "Franzofen, Engländer und Italiener, fondern auch mit "der deutschen Literatur auf dem philosophischen und theos "logifchen Gebiete befannt und felbft vertraut ift. 2116 ente "schiedener Anhänger des evangelischen Glaubens, durch-"drungen von lebendiger Ueberzeugung und begeistert für "bie Sache Chrifti, fpricht er überall mit Barme und oft "mit rednerischem Feuer von der Bahrheit und Göttlichs "feit der Religion, ju welcher er fich bekennt, und die er "für feine Derson, wie man aus bem Gangen leicht ersieht, "in der Form des Supranaturalismus aufgefaßt wiffen "will." Bon diefem Manne ift fchon 1832 die zweite Ques gabe einer Sammlung von 20 Predigten oder vielmehr driftlichen Reden erschienen, die größtentheils, wo nicht fämmtlich, in der französischen Rirche zu Bafel gehals ten worden fenn mögen. Diefe Sammlung, mit drei an= bern einzeln gedruckten geiftlichen Reden deffelben Berfaffers vermehrt, ift von dem evangelisch slutherischen Predis

#### Uebersicht

ger Bogel in Borames bei Frankfurt a. M. ins Deutsche überseht worden und liegt in diefer Uebersehung vor uns.

Reden über religiöfe Gegenstände von A. Binet, Prof. der Beredsamkeit u. franz. Literatur in Basel. Rach der zweiten Ausgabe übersetzt von A. C. Bogel, evang. lutherischem Pfarrer. Frankfurt a. M. Berlag von Siegmund Schreiber. 1835. gr. 8. S. XVI. und 360.

herr Binet ift mit bewundernswürdiger Rlarbeit feiner Aufgabe, bes ihm verliehenen Pfundes und bes Des ges, ben er mit Ruhnheit einschlägt, fich bewußt. Er weiß, daß er nicht als Prediger in einer gläubigen Gemeine zu wirfen hat, fondern als Miffionar unter Gebildes ten, bie innerhalb ber christlichen Rirche Christo fremd geworden find, die er zum Evangelium zurückführen foll. "3ch habe mich," fagt er, "unwillfürlich, ohne Borbes bacht"fer brauchte fich nicht lange zu bedenten, indem er fab und wußte, mas für Buborer er vor fich hatte] "gegen eine zahlreiche Claffe von gebildeten Denfchen gemendet, bie im Schoofe des Chriftenthums erzogen und, wenn ich mich fo ausbrücken barf, in chriftlichen Borurtheilen befangen, mühfam tämpfen entweder gegen ihr eignes Berg, bas burch ben Ernft bes Chriftenthums erschreckt wird, ober gegen bas nur ju febr verbreitete Borurtheil, daß bas Chriftenthum, fo nothwendig, fo fchon, fo tröftlich es auch fei, fich in den Augen ber Bernunft nicht zu recht= fertigen vermöchte." Man erkennt burch bieje Schilderung und aus ben Baffen, die ber Prediger anwendet, biejes nige Claffe von Gebildeten, die man bie Rouffeaufche Schule nennen möchte. Das Berg, bas bier geschildert wird, 'ift ein Rouffeausches Berg, bie Bernunft ein von eis nem folchen herzen befruchtetes bialeftifches Bermögen, eine Bernunft à la Rousseau. In Deutschland ift biefe Geftalt ber bem Glauben entfremdeten Bildung nicht die gewöhnliche, aber Anflänge bavon find vorhanden, befonders in der zahle

#### 754

reichen Jüngerschaft Jacobi's, die gleichfalls einen Bug zum Evangelium hat, ohne in demfelben heimifch werden zu "tonnen. Golchen Gebildeten ftredt nun Bin et Die Sand entgegen und er ift baju ausgezeichnet begabt, indem er als ein zweiter Pascal bie Dialeftif im Dienfte eines von bem Evangelinm lebendig erfüllten herzens übt und babei mit fpftematischer Sicherheit zu Berte geht. Um feine Metho= be zu charakterifiren, hat er einen treffenden Spruch eben jenes Dascal erwählt, an den fein Talent erinnert: "diejenigen, welchen Gott die Religion burch herzens-Empfinbung gegeben, find fehr glücklich und mohl überzeugt. 21 ber benen, welche fienicht auf diefe Beife befigen, können wir sie nur durch Bernunftschlüsse ver-. schaffen, in Erwartung, daß Gott fie ihnen felbft ins herz einpräge, ohne welches der Glaube unnut ift zur Seligfeit." Go braucht nun Binet bas, mas er bie Philosophie de l'Evangile nennt, als eine Praeparatio evangelica, um die Borurtheile hinwegzuräumen, die dem lebendigen Glauben den Einzug in die herzen versperren, indem er fich volltommen bewußt ift, bag er eigentlich nicht auf ber Rangel predigt, fondern auf einer Rednerbühne vor ben Rirchenthüren die Borübergehenden einladet. Er läßt 211= bere auf andern Begen gehen, ja er verlangt Mannichfaltigkeit und Freiheit ber Predigtweise, daß man auf allen Begen hinausgehe und die Irrenden hereinrufe. Er fagt: "3ch verfenne nicht ben großen Beg; ich glaube, baß Die gerade, freimüthig angreifende Predigtweife, bie in einer Berfammlung, fo zu fagen, jede einzelne Geele bei Geite nimmt und ihr eine heilige Gewalt anthut, an fich (bas heißt den Migbrauch ausgenommen) die beste Predigt= weife ift." Aber er tennt feine befondere Diffion und richtet fie mit großer Treue und Tüchtigteit aus. Dir tonnen uns nicht enthalten, eine furze Ueberficht ber ab. gehandelten Gegenstände ju geben.

755

#### Uebersicht

- 1. Die Religionen ber Menschen und bie Religion Gottes. Tert 1 Korinth. 2, 9. "Das sind Dinge, die in keines Menschen Herz gekommen sind." Die Religion, die sich der Mensch selbst schafft, kann eine Religion der Phantasse, des Herzens, der Bernunft, des Gewissens sons das Evangelium aber, die Religion, die Gott durch Offenbarung gegeben, ist alles dieß zusammen und zugleich eine Religion der Bergebung und Erneuerung durch Gnade und Liebe; sie allein befriedigt.
- 2. Die Geheimniffe des Christenthums. Ues ber denfelben Tert. Die Forderung einer Religion, die ohne Geheimniffe wäre, ist eine ungerechte, thös richte und nuthlofe Forderung.
- 3. Das Evangelium durch das herz verstanben. Tert 1 Korinth. 2, 9: 10. "Das sind Dinge, die in keines Menschen herz gekommen sind, die Gottbereitet hat denen, die ihn lieben." Erst wird gezeigt, wie das Verständniß durch das herz beschaffen ist, dann, daß und wie das Evangelium durch das herz, welches die Gnade Gottes öffnet, verstanden werden muß.
- 4. Ein Merkmal bes Christenthums. Tert Apokal. 14, 6. "Und ich fah einen andern Engel fliegen mitten durch den Himmel, der hatte ein ewiges Evangelium zu verkündigen denen, die auf Erden sigen und wohnen, und allen Heiden und Geschlechtern und Sprachen und Völkern." Das Christenthum ist eine Religion, die keine menschliche Vermag, und die doch allein aller Menschen und Bölker Vermag, und die doch allein aller Menschen und Bölker Vermanft erleuchtet und befriedigt.
- 5. Der Glaube. Tert Joh. 20, 29. "Selig sind, die nicht sehen und doch glauben." Ueberaus beredt. Die Kraft des Glaubens im Allgemeinen wird an Leo-

756



- nidas, Columbus und an den alten Römern, die an die ewige Roma glaubten, anschaulich gemacht.
- 6. Der Unglaube der Ephefer vor ihrer Bekehrung. Tert Ephef. 2, 12. "Ihr waret ohne Gott in der Belt." Der Ungläubige ist ohne Gott nach feiner Gesinnung, seinem Bandel, seinen Bünschen. Ueberaus beredt und des Effectes gewiß.
- 7. Die Gnade und das Gefet. Tert Ephef. 2, 8. "Aus Gnaden feyd ihr felig worden." Das Gefetz führt zur Gnade: bie Gnade verklärt das Gefetz. Sehr lichtvoll.
- 8 u. 9. Der Mensch mangelt alles Ruhmes vor Gott. Röm. 3, 23. "Es ist hier kein Unterschied: sie sind allzumal Günder und mangeln des Ruhmes vor Gott." Beide Reden vortrefflich.
- 10. Die Grundlage der christlichen Sittlichfeit. Röm. 12, 1. Diefe Grundlage ist Liebe auf Hoffnung gegründet, durch die das herz lebt. Gleich= falls vortrefflich.
- 11. Die Nothwendigkeit Kinder zu werden. Matth. 18, 3. Der Vernunft nach erwachsen, dem Herzen nach ein Kind, seht, das also soll der Christ seyn; seht, mit diesen Eigenschaften geht man zum Himmelreich ein. Das Erstere nehme ich bei euch an; besitzet ihr das Andere?
- 12. Der Chrift im thätigen Leben. Koloss, 3, 2. "Trachtet nach dem, was droben ist, und nicht nach dem, das auf Erden ist." Die Dinge, die droben sind, sind nicht gerade die Dinge einer andern Welt, sondern die Dinge eines andern Kreises als der gewöhnliche Kreis unserer Gedanken. Es sind nicht die Dinge über unsern Röpfen, sondern die Dinge über unsern natürlichen Empfindungen. Die Dinge droben sind auch hier unten, wenn wir es nur wollen; die Dinge broben, das sind die Gesinnungen eines durch den Geist aus der Höhe erneuerten Herzens; das sind alle bie Theol. Stud. Jahrg. 1887. 50

Gefühle, Beweggründe, Antriebe, die einer wieders gebornen Seele eigen sind. (Darnach kann man auf die Ausführung schließen.)

- 13. Das Streben nach menschlicher Ehre ift un verträglich mit dem Glauben. Joh. 5, 44. Gerade darum höchst schlagend und überzeugend, weil die Macht und der Werth des Ehrtriebes in vollem Maße anerkannt wird, ehe der Redner zur Züchtigung seiner Berirrung übergeht.
- 14. Die schwachen Glieder ber Kirche. 1 Kor. 12, 20 – 22. Die schwachen Glieder der Kirche sind diejenigen, welche die unscheinbarsten, aber gerade oft wesentlichsten und wichtigsten Gaben des heiligen Geis stes bestigen.
- 15. Die Unduldfamteit des Evangeliums. Matth. 12, 30. "Ber nicht mit mir ift, ber ift wider mich."
- 16. Die Duld famkeit des Evangeliums. Luc. 9, 50. "Wer nicht wider uns ist, der ist für uns." Beide Reden vortrefflich: man erkennt darin den Verfasser ber Preisschrift des Memoire en faveur de la liberté des cultes.
- 17. Jefu Chrifti Einzug in Jerufalem. Luc. 19, 37. 38. Weniger energifch, als bie andern Reben.
- 18. Die Lieblingsgöten. Matth. 19, 16-23. vom reichen Jüngling.
- 19. Der Ramen Chrift verflagt burch feine Gebanten. Röm. 2, 15. Mächtig überführend.
- 20. Der Troft Chrifti und der Troft der Chriften. Jes. 49, 1-7. Hoffnungen für das Reich Gottes beim hinblict auf so Bieles, was untergeht.
- 21. Der Mensch leidet für seine Sünden. Rlaglieder Jerem. 3, 39 — 42. Um allgemeinen Bußtage. Eine rechte Bußtagspredigt, die zugleich die Sünden des Einzelnen und die gemeinschaftliche Sünde des Landes straft und zur Geduld im verdienten Leiden, so wie zur Bekehrung zu Gott hinführt.

22. Der religiöfe Indifferentismus. Joh. 18, 37. 38. Pilati Wort: Wasist Wahrheit! Der Grunds gedanke der Rede ist gut gewählt: "Der Indifferentismus ist die Leugnung der Grundlage jeder Sittenlehre." Der Begriff der Wahrheit aber ist nicht tief genug gefaßt, nämlich bloß beziehungsweise (S. S. 321 oben).

23. Der menschliche Verstand burch den heis ligen Paulus gerichtet. Röm. 3, 11. "Da ist nicht, der verständig sei, da ist nicht, der nach Gott frage." Verstand bedeutet hier nicht eine leichte les bendige Fassungstraft, sondern die Richtigkeit der Ansichten, die rechte Erkenntniß, die Beischeit in der Anwendung. Verständig sind, die Gott suchen, auf die rechte Weise suchen, und — finden. Sehr gut.

Das wesentlichste Element ber Predigt ift für Binet nach feiner besondern Aufgabe die Beweisführung. Darum fagt er G. 149 im Eingange ber 11. Predigt : "Pres bigen wird immer barin bestehen, von einem Puntte, ber von Allen zugegeben ift, auszugehen, um gemeinschaftlich an einem Punkte anzukommen, ber es nicht ift; mit Menschen, bie von ber Dahrheit des Christenthums überzeugt find, geht, man von den Ansfprüchen bes Evangeliums felbft aus; mit jenen, die es nicht find, muß man nothwendig von eis nem entfernteren Puntte ausgehen, und biefer Punttkönnte wohl nichts anderes feyn, als eine jener Ueberzeugungen, bie allen unfern Bubörern gemein find, bie ihnen entweder bie Ratur verliehen hat, oder die fie burch Forschen erworben haben." Nur nach und nach verläßt er diefen eros terischen Standpuntt, je nachdem er glaubt, burch vorher. gegangene Reben feine Buhörer auf ben chriftlichen Stands puntt herüber geleitet zu haben. Diefe Gründlichteit ift fehr anzuerkennen. Uber freilich fieht er fich genöthigt, immer von neuem von vorn anzufangen, weil ber 3meifel bei jeber einzelnen Bahrheit fich wieder erneut, fo lange, bas herz nicht durch die Erleuchtung des heiligen Geiftes

50 \*

759

in den Mittelpunkt. aller Wahrheit, in den Sitz des leben= bigen Glaubens eingedrungen ift.

Hierin liegt ber nothwendige Mangel folcher Reden über religiöfe Gegenstände. Je glänzender der Effect in jeder einzelnen Rede ist, je mehr der Redner seine Zuhörer auf seinem Wege mit fortgerissen und von ihrer natürlichen Dentweise entfernt hat: desto schwerzlicher muß ihm die Wahrnehmung seyn, daß sich das undekehrte Herz bald darauf wieder geltend macht und auf einem andern Punkte die Arbeit ganz von Neuem anzusangen nöthigt. Sein Sieg ist ihm nur da bleibend und gewiß, wo er das herz gewinnt. Dieß wird aber diesen Reden gewiß bei Manchen gelungen seyn und bei Vielen noch gelingen durch die Kraft der Ueberzeugung und durch den liebevollen Eifer, der sich in denselben ausspricht.

Abgesehen hiervon wird die in ihrer Art fo vortrefflis de Beweisführung unfers Berfaffers in Deutschland bei vielen Gebildeten, die dem Glauben entfremdet find, nicht burchgreifen, weil er ihre hift or ifchen 3weifel nicht berührt und ihre philosophischen Forderungen nicht befriedigt. Das die hift orifchen Beweise anlangt, fo findet fich in biefen Reden eine einzige Stelle darüber, bie (S. 16 u. 17) alfo lautet : "Einige werden burch ge= fchichtliche ober äußere Beweisgründe zum Chriftenthume geleitet; diefe werden fich von der Bahrheit der Bibel gerade fo überzeugen, fo wie man fich von der Bahrheit einer jeden Begebenheit überzeugt ; fie werden fich über= führen, daß die einzelnen Schriften der Bibel aus den Beiten und von den Berfaffern herrühren, denen man fie gue fchreibt. Dieß angenommen, werden fie bie in ben alten Urfunden enthaltenen Deiffagungen mit den Begebenheiten zusammenhalten, die in den fpätern Jahrhunderten fich ereignet haben; fie werden fich von der Birklichkeit der wunderbaren Thatfachen überzeugen, die in diefen Büchern erzählt werden, und baraus auf bas Eingreifen ber götts lichen Macht schließen, die, weil fie allein über die Rräfte

760



ber Ratur gebietet, auch allein bie Birtung berfelben uns terbrechen ober beschränten fönnte." Sier ift aber eben ber unauflösliche Knoten für diejenigen, die in Deutschland bie gebildeten Stände burch bas Predigen für ben Glauben gewinnen möchten. Sie finden ben Glauben an bie Echtheit der Bibel in jeder Beziehung zerftört und völlig untergraben, und die Ranzel ift nicht Díe Stelle, von wo aus diefer Glaube neu aufgebaut werden tonnte. Gie feben fich alfo in die troftlofe Nothwendigteit verfest, für viele Buhörer ex non concessis Bemeife abzus leiten. Ueber diefen ichwierigen Puntt icheint Binet noch ganz unbeforgt zu feyn; vielleicht, baß er bei ber Dehrgahl feiner Buhörer barüber wirklich noch unbeforgt feyn Sonft hätte er fich nicht fo zuversichtlich über die fonnte. Birtfamteit ber alten Methode, bic äußeren Beweisgründe zusammenzuftellen, aussprechen bürfen.

Bas feine Philosophie betrifft, fo besteht diefe in einer Psychologie und Logit, die für viele Gebildete in Deutschland ebenfalls eine veraltete ift. Geine Logit ift eine Technit der Beweisführung, die fern ift vonaller Speculation, bie auf bie Ertenntniß irgend eines Gegenftandes nach feinem innern Befen Bergicht leiftet und Bergicht leis sten muß. Bir verweifen in diefer Beziehung besonders auf die zweite Rebe, Die über die Geheimniffe bes Chriftenthums fich ausspricht. Alles Eingehen in Die speculative Dogmatif wird darin als fruchtlos, eitel und unnüt ver. worfen. Dieß hängt aber eben mit der ganzen Pfycho= logie des Berfaffers zufammen. Er gehört noch gang jener Schule an, die ben Geift bes Menschen in verschiedene Bermögen zerspaltet, Phantafie und Gefühl, Bernunft und Berftand, Berg und Gemiffen, ohne in bas innere Leben ber Seele einzugehen, wo biefe verschiedenen Bermögen ih= ren Grund und ihre Einheit haben. Do biefe Berfpaltung bes innern Menschen noch regiert, da tann freilich auch nicht von Ertenntnif die Rede feyn, fondern blog von mannichfaltigen Affectionen bes Innern, die fich gegenseitig

## . 762 Uebersicht ber homiletischen Literatur.

widersprechen und bekämpfen. Solche Gebildete also, die über diese Zerfplitterung des Geistes hinaus find oder doch hinaus zu seyn meinen, werden in Binets Argumentatios nen oft schwache Stellen finden, die ihnen ungenießbar sind, und werden sich über ihn erheben, wenn nicht die Wahrsheit seines christlichen Sentiment ihm den Sieg über ihr her z verschafft.

1

Indem wir diese Bemerkungen nicht verschweigen, fühlen wir uns doch von hoher Achtung gegen den ausgezeichneten Diener des Evangeliums durchdrungen und wiffen es dem Uebersetzer von Herzen Dank, daß er diese Reden auf deutschen Boden verpflanzt hat. Ueber das Berdienst des Uebersetzers ein Urtheil zu fällen, ohne das Original zur Seite zu haben, wäre voreilig. Nur dieß dürfen wir rühmen, daß die Uebersetzung sich gut liest und nur da einigen Unstoß gewährt, wo den französtischen Ausdrücken ein adäquater deutscher überhaupt nicht entspricht. Nur S. 334. 3. 4. von oben ist uns ein Uebersetzungsfehler aufgefallen: "Falscher Glaube" ist wahrscheinlich im Original fausse foi, Treulosigkeit.

Die verschiedenen homiletischen Berke, die jest an uns vorübergegangen, zeigen uns einerseits die ernsten und trefflichen Bemühungen tüchtiger Männer, die Gebildeten aus ihrer Unseligkeit zu retten und zu Christo zurückzuführen, andrerseits die große Schwierigkeit dieser Bemühung, ja die Bodenlosigkeit unseres kirchlichen Justandes, dem Gott helfen möge, daß nicht wahr werde, was schon manche beachtungswerthe Stimme verkündigt: "Das Wort Gottes wird nicht vergehen, aber auswandern!"

# Anzeige = Blatt.

In meinem Verlage ist erschienen, und durch alle Buchhandlungen zu erhalten:

S. Aurelii Augustini Confessiones. Ad fidem codicum Lipsiensium et editionum antiquiorum recognitas edidit Car. Herm. Bruder, PHIL. D. AA. LL. M. Editio stereotypa. 16. Wohlfeile Ausgabe 10 gr. Auf fein Papier 16 gr.

Indem das vorliegende Buch sich in typographischer Hinsicht ganz an die in demselben Verlage erschienene Sammlung der alten Classiker anschliesst, ist der Zweck erreicht worden: dieses werthvolle Werk der kirchlichen Literatur in einer sorgfältig revidirten und wohlfeilen Handausgabe darzubieten, an der es bisher noch gefehlt hat.

Redslob, M. Gustav Moritz, Prof. der Philosophie an der Universität Leipzig, die Levirats-Ehe bei den Hebräern, vom archäologischen und praktischen Standpunkte untersucht. 8. 8 gr.

Der Verfasser geht in dieser Monographie von dem Grundsatze aus, dafs nur diejenige Fassung eines Gesetzes die richtige seyn könne, in welcher es, unter Voraussetzung der geschichtlich vorliegenden Begriffe und Zustände des Volkes, seiner ganzen Gestalt nach als nothwendig gefordert, und als vernünftigen, praktischen Zwecken angemessen erscheint.

- Die älteren Presbyterial= Kirchenordnungen der fänder Jülich, Berg, Eleve und Mark in Berbindung mit der neuen Kirchenordnung für die evangelischen Gemeinen der Provinz Westphalen und der Rheinprovinz, herausgegeben von R. Snethlage, evangelischem Pfarrer in Unterbarmen und Superintendenten der Kreisignode Elberfeld. Miteinem Borwort des herrn Dr. theol. Gräber, Präfes der Rheinischen Provinzialspnode. 8. 1 Thlr. 4 gr.
- Die Sacrament= Worte, ober die wesentlichen Stücke ber Taufe und des Abendmahls, historisch= tritisch dars gestellt. Nebst zwei theologischen Gutachten, über die Sächsische Agende von 1812, und über das Peritopen= System von Dr. A. G. Rudelbach. 8. 20 gr.
- Die Unwissenschaftlichkeit im Gebiete der Alttestamentlichen Kritik, belegt aus den Schriften neuerer Kritiker, besonders der Herren von Bohlen und Vatke, von Dr. Moritz Drechsler, ausserord. Prof. 8. 1 Thlr.
- Ueber bie Ehescheidung unter ben Evangelis schen. Ein Beitrag zur Reformation des protestant. Eherechts von Rarl Bilhelm Biedenfeld, Dr. ber Theol. u. Philos., evangel. Pastor zu Gräfrath und mehrerer gelehrten Gesellschaften Mitgliede. 8. Pr. 8 gr.

#### Von der in meinem Verlage erscheinenden

#### Hebräischen und Chaldäischen

#### CONCORDANZ

#### za den heiligen Schriften Alten Testaments von Dr. Julius Fürst

hat die Erste Abtheilung, Preis 1 Thl. 12 gr., die Presse verlassen, und ist durch alle Buchhandlungen zu beziehen.

Die zweite Abtheilung soll Anfang Juli erscheinen, und der regelmässige Fortgang dieser Unternehmung wird um so sicherer zu bewirken seyn, indem die Stereotypirung bereits bis in den Buchstaben Nun vorgerückt ist.

Probe-Bogen und ausführliche Ankündigungen sind fortwährend durch alle Buchhandlungen unentgeltlich zu erhalten.

Leipzig, im Mai-1837.

#### Karl Tauchnitz.

## Für Lehrer im evangelischen Christenthum.

So eben ift in Commission bei Anton in halle erschienen und in allen Buchhandlungen zu haben:

Entwürfe und Stoffe zu Unterredungen über Luthers fleinen Kathechismus, herausgegeben von dem Seminar-Director D. W. Harnisch; Theil I. enthaltend die zehn Gebote, 2te Aufl. 35 Bogen in 8.; Pr. 1f Mthlr.; Theil II. enthaltend die 3 Artifel des christlichen Glaubens; 28 Bogen; Pr. 1f Mthlr.

Der Ste Theil, welcher die lesten Haupflude enthält und bas Bert beschließt, wird möglichst bald nachfolgen. Bei unmittelbarer postfreier Ginsendung des Betrages an den Bersassen, Bei unmittelbarer difter das Gremplar bei Abnahme von 2 — 24 Grempl, von Theil I. nur 1 Rthlr., von Theil II. nur 264 Sgl.; bei Abnahme von 25 — 99 Grempl. von Theil I. nur 264 Sgl. und von Theil II. nur 234 Sgl.; bei Abnahme von 140 Grempl. von Theil I. nur 20 Sgl., von Theil II. nur 174 Sgl.

In ber Schönian'fchen Buchhandlung in Elberfeld ift erfchienen und burch alle Buchhandlungen zu beziehen:

Die Bölkertafel der Genesis in ihrer universalhistorischen Bedeutung ertäutert

von 2. Feldhoff, Paftor.

8. Preis 12 gr. - 54 fr.

So eben ift erschienen :

Auch ein Wort über die Abschaffung des Beicht= geldes,

von einem nicht jugendlichen Landgeistlichen im Königreich Sachsen, gr. 8. 3 Bogen brosch. Preiß 4 gl. Leipzig im May 1837.

C. H. Reclam.

# Theologische

# Studien und Kritiken.

# Eine Zeitschrift

#### fűr

# das gesammte Gebiet der Theologie,

in Verbindung mit

D. Siefeler, D. Lucke und D. Nitfch,

herausgegeben

#### von

D. C. Ullmann und D. F. B. C. Umbreit, Professoren an der Universität zu heidelberg.

Jahrgang 1837 viertes Heft.

hei Friebrich Perthes.



# Xbhandlungen.

51



# Zwingli's Lehren

1.

von der Vorfehung, von dem Wefen und der Bestimmung des Menschen, sowie von der Gnadenwahl.

> bargestellt von Dr. August Sahn.

So entschieden auch das Verhältniß Zwingli's zu der fymbolischen Lehre des größten Theils der reformirten Rirche über die Gnadenwahl und die damit zusammenhängenden Lehrpuntte, ben freien Dillen des Menschen und ben Ursprung ber Sünde betreffend, ift, fo wenig ift boch daffelbe im Allgemeinen anerkannt. 3war wird es von einigen auch evangelisch = lutherischen, besonders ältern Theologen ausgesprochen, daß schon Zwingli hinsichtlich jener Puntte im Befentlichen daffelbe gelehrt, mas fpäter Calvin besonders geltend zu machen gesucht habe. So fagt J. G. Balch (Sift. und theol. Einl. in die theol. Streis tigtt. außer der Evang. Luth. R. 1 Bd. (3 2. Jen. 1733) S: 427: "3 winglius hatte bereits zu feiner Beit barinnen gröblich angestoßen, nur fand diefer Irrthum feinen folchen Ingreß, wie der vom heiligen Abendmahle bei den Schweißern, welcher baber vornehmlich burch Calvis num fich ausbreitete." Uehnlich Deyling (Observ. Miscell. P. IV. Lips. 1736. 4. p. 724 sq.) von dem Prädestina= tianismus: Tandem lues illa ad Scholasticos propagata in

Dominicani cumprimis ordinis scholas irrepsit tandemque Zwinglium et Io. Calvinum ita infecit, ut per illos ad Bezam et universam sectariorum turbam serperet ab iis-Bestimmter noch erflärt que longe lateque diffunderetur. fich J. E. Schubert (Institutt. Theol. polem. P. III. (1758. 8. p. 83): "Satis quidem crasse de ea (praedestinatione) iam docuerat Zwinglius. Sed quoniam omnium animi haerebant in disputatione de sacra coena, neque hoe argumentum Zwinglius singulari scripto ex instituto tractaverat, hoe eius dogma a neutra parte attendebatur." Benn aber bie lette Behauptung irrig ift, daß 3wingli biefen Gegenftand nicht ex instituto in einer besondern Schrift behandelt habe, wie aus den folgenden Darstellungen fich ergeben wird; fo mag doch feine Vermuthung in einer Anmertung (p. 85, sq.) nicht gang ungegründet fehn: "Forte etiam duriores istae locutiones ideo neminem (?) turbabant, quia Zwinglius alibi non tantum gratiae divinae universalitatem asseruerat, sed etiam in aliad extremum prolapsus ipsos gentiles naturalem legem secutos salvari posse contenderat."

Im Gegenfate ju biefen und einzelnen ähnlichen Reufferungen Underer leitet dagegen Gigism. Jac. Baume garten in feiner Untersuchung theologischer Streitigteis ten 1. Bb. (herausgeg. v. Semler, halle 1762. 4.) S. 674. ben Particularismus in der reformirten Rirche ausbrücks lich von . Calvin und Beza ab, und fügt die Anmerfung beis "indem Zwinglius und Decolampadius diese Meinung nicht gehabt haben, ba jener fogar eine Seligkeit tugendhafter heiden behauptet hat." So auch Mosheim, Bollftändige Rirchengeschichte des R. T., 3. 80. (heilbronn u. Rothenburg 1776. 8.) S. 397 f. 2c., obgleich ihn ber von ihm felbst angeführte Dan. Gerbes in ben Miscellan. Groeningens. Tom. H. p. 416 sq. vgl. 398 sq. gur Bahrheit leiten fonnte. Diefen Autoritäten folgten bis meiften Dogmatifer und Siftoriter unferer Rirche, naments lich Schr ödh, Chrift. Rirch. = G. feit ber Reform. 2 Thle.

766

#### 3wingli's Lehren von der Vorsehung 2c. 767

(1804), ber gwar S. 162 ber Zwinglischen Meinung vom Urfprunge ber Gunbe durch Gott, welche in der Schrift von ber Borfehung bargestellt fen, gedentt, aber bemerkt, daß Zwingli dieß "mit einer Diftinction gelehrt habe, welche diesen Gas ziemlich gemildert habe," und G. 192 ausdrücklich behauptet, daß die Lehre von ber Prädestination dem Calvin vor andern protes ftantischen Lehrern ber Reformationszeit eigen gewefen fep; eben fo Münfcher in feinem Lehrb. der Dogmengefch. §. 136 ; Augufti, Dogmengefch. (4. 2. 1835) §. 315 und Ammon, Summa theol, chr. (ed. 4. 1830) S. 136, hands buch der christl. Sittenlehre Bd. 1 S. 86 f. und die Fortbildung des Chriftenthums zur Beltres ligion 2c. 2. Sälfte 2. 21bth. (Lpg. 1835) S. 79. So auch Leng, Gefch. der chriftl. Dogmen 2Th. (helmft. 1835) S. 130. 166. 172 f. In Diefen Stellen wird 3mingli's Lehre bem calvinischen Prädestinatianismus entgegenges fest, diefer als ein Artifel der fpätern reformirten Dogmas tif bezeichnet und ausdrücklich behauptet, 3mingli habe 'mit Bullinger bem Universalismus der göttlichen Gnabe gehuldigt. Es ist dieß um fo auffallender, da in neues ver Beit, namentlich feit ber Feier bes Reformations=Jus belfestes, welche bie Aufmertfamteit der Theologen auf die eigenen Berte der Reformatoren lentte, einige Stimmen laut geworden find, um das Irrige Diefer allmählich verbreites ten Meinung zu zeigen, wenn auch anzuerkennen ift, baß bieß nicht gründlich und ausführlich genug geschehen und namentlich nicht ber Zusammenhang hinreichend nachges wiesen worden ift, in welchem jene Lehrpuntte im Syfteme Zwingli's stehen. Es gilt dieß, wenn auch am wenigsten, boch noch immer in bedeutendem Grade von der trefflichen Ubhandlung v. J. F. Möller: Rurze Geschichte der Bils dung der reformirten Rirche und ihres Lehrbegriffs, im Res formations = 21 manach auf bas Jahr 1819. (herausgeg. v. Fr. Repfer) S. 3-113., wo er S. 96-98 in einer

Anmertung "Zwingli's Meinung von bem ewigen Rathschluß oder Vorerwählung Gottes" mit beibringt 1). Er macht jedoch "bie Bemertung, daß weder in der Abhands lung vom mahren und falfchen Glauben, noch in ber Confession, welche Zwingli nach Augsburg faubte, biefer Gegenstand eigentlich entwickelt fen. Erft zwei ges gen bas Ende feines Lebens ausgegangene Schriften, eine zu Marburg gehaltene und auf Bitten des Landgrafen fpas terhin gedrudte [richtiger: ,nach bem Gebächtniffe wieber aufgesette und weiter ausgeführte] Predigt von ber Borfehung (Ad illustrissimum Cattorum principem Philippum sermonis de providentia Anamnema. Tiguri 1530) und bie (S. 81) fcon ermähnte [erft 1536, alfo nach 3wingli's Tode herausgekommene] Fidei expositio ad Christianum regem Cap. VI. (? XI) fepen die Quellen, aus deneu fich etwas Bufammenhängendes ichöpfen laffe. Etwas enthalte auch ber in der Bafeler Brieffammlung abgedruckte Etenohus in Catabaptistarum Strophas, in dem Abschnitte de electione. Epist. l. II. p. 108 - 110 und fonft in den Briefen gerstreute Stellen." Unter ben neuern Theologen fenne ich nur Begicheider, der (Institutt. §. 146 not. h.) die Erinnerung Möllers beachtet hat. Jeboch bedarf fie auch in literarischer Beziehung einiger Berichtigung. Richtig ift's, daß bie fragliche Lehre in bem Commentarius de vera et falsa religione und in ber Fidei ratio ad Carolum V. Imp. "nicht eigentlich entwickelt fep," aber unleugbar ift's auch,

a) S. 98 fügt er hinzu: "Mirklich liegt in biefen Acuferungen ftart genug, was bekanntlich von Calvins Beit an, in ftrengeren Busammenhang gebracht, so heftige Bewegungen verursachte, auch in Burich balb milder, balb schäfter gefaßt bie gelehrte Thätigkeit eines Bullinger, Pet. Martyr und Sam. huber fortwährend in Anspruch nahm, bis im 17. Jahrh. Jacob Breitinger, aus berselben Stabt nach Dordrecht abgeordnet, auf ber bassgen Synobe bie ganze Augustinisch-Calvinische Aberie gegen bie Remonstranten mit geltend machte."

## 3wingli's Lehren von ber Vorsehung 2c. 769

daß fie barin nicht nur implicite (namentlich in ben Artis feln de Deo et homine bes Commentarius) enthalten, fons bern felbst ausdrücklich hervorgehoben werde, namentlich art. II - VI. ber Fidei ratio. Unrichtig ift aber bie Bemerfung Möller's, daß 3wingli's Lehre von ber Borerwählung Gottes erft in den oben angegebenen "zwei gegen bas Ende feines Lebens ausgegangenen Schriften" 2c. 2c. einigermaßen zusammenhängend fey dargestellt worden. Gie findet fich bereits nach ihren hauptfägen und Grünben in der ichon im 3. 1523 erschienenen Auslegung ber (61) Schlußreden ober Artifel, insbef. Urt. 20 in der Schuler = und Schulthefischen Husg. (1828) S. 266-301 und nach der lat. Ueberf. Leo Judä's in ben Opp. Huldr. Zwinglii Tig. 1581. fol. Tom. I. fol. 43-57. Unter, ben Briefen, auf welche Doller hinweist, ohne fie näher anzugeben, find aus dem Jahre 1526 zu bemerfen die Declaratio de peccato originali ad Urbanum Rhegium v. 15. Aug. (ed. Schuler et Schulthess ---Serr. Lat. III. P. I. p. 627 sqq.), der Brief bes Urbanus Rhegius an Zwingli v. 28. Sept. (l. l. VII. P. I. p. 544 sq.) und 3mingli's Antwort v. 16. Oct. (ib. p. 549 sqq.). Roch merkwürdiger ift ber (in der neuen Ausgabe noch nicht erschienene, aber in ber älteren Bafeler Brieffammlung befindliche) Brief an einen ungenannten Freund v. 25. Jan. 1527. hier wird bem Menschen ber freie Wille auf bas Entschiedenste abgesprochen, wie auch ichon in dem Commentarius de vera et falsa rel, n. a. Schrr. bie Lehre vom liberum arbitrium hominis für eine Erfindung heidnis fcher Afterweisheit erflärt wird; in ber Rurze finden fich hier alle Gebanten ausgesprochen ober angedeutet, bie in bem Anamnoma de Providentia entwickelt und ausführlich bargelegt find: Alles ohne Ausnahme wird auf die Bestimmung und Anordnung der göttlichen Borfehung gurudgeführt. Darauf folgt die Stelle: Hic ergo proruunt quidam : "Libidini ergo indulgebo etc.; quicquid egero, Deo

auctore fit!" -- Qui se voce produnt, cuius oves sint! Esto enim, Dei ordinatione fiat, ut hie parricida sit etc., eiusdam tamen booitate fit, ut qui vasa irae ipsius futuri sint, his signis prodantur, quum scilicet latrocinantur -- citra Quid enim aliud, quam gehennae filium his poenitentiam. signis deprehendimus? Dicant ergo, Dei providentia se esse proditores ac homicidas! Licet. Nos enim idem dicimus, sed simul hoc iniungimus, quod, qui ista sine correctione ac poenitentia faciunt, Dei providentia seternis oraciatibus propter iustitiae Illius exemplum mancipantur. Habes nunc canonem nostrum, quo contra omnia tela munimur, quae ex scriptis pro libero arbitrio promuntur. Sed heus Tu! caste ista ad populum et rarius etiam! - In diefer Ermahnung an einen Freund, bieft Lehre felten und vorsichtig dem Bolte vorzutragen, liegt der Erflärungsgrund für die Erscheinung, daß die fo leicht mißbräuchliche Lehre in mehreren Schriften Awingli's gar nicht hervortritt. Rundige miffen aber, wie felbft ftrenge Prädestinationer nicht blog unanftößig, fondern fogar von der Allgemeinheit der göttlichen Gnade überhanpt und der Dirtfamfett des Berdienstes Christi insbesondere ju reden verstanden, ohne in wirflichen Biderfpruch mit ihrem Grundfaße zu treten. Jene Ermahnung, die fragliche Lehre bem Bolfe caste et rarius vormitragen, motivirt 3wingli durch den Zufat: Ut enim pauci sunt veré pii, sio pauci ed altitudinem huius intelligentise proveniunt. Den Einwurff, daß boch dem Menschen in der h. Schrift Freiheit des Billens zugeschrieben werde, befeitigt er burch Berufung auf eine Accommodation Gottes, vermöge wels \_ cher er wie ein gartlicher Bater feinen Rindern zufchreibe, was boch in Birflichfeit nur fein fep: Quod si quis dicat: "Cur ergo Deus nunquam sic loquitur, quasí aliquid libero arbitrio tribuendum sit e. g. si vis ad vitam ingredi, serva mandata etc.? Similia omnia videntur homini tribuere, quasi suopte Marte nonnihil possit."- Quid tum? Ubi enim

Digitized by Google

770

k

#### 3wingli's Lehren von der Vorsehung 2c. 771

non balbutit Deus teneri patris in morem nobiscum? Ubi non tribuit homini, quod solus Ipse facit? — "Nemo," inquit, "venit ad me, nisi pater meus traxerit illum." Et contra: "Quorum remiseritis peccata, remittuntur eis." Quomodo ista non sunt discordia? Si enim Evangelio nemo credit, quam qui tractus est, quomodo absolvent Evangelii praedicatione conscientius Apostoli? Sed tam familiaris est Deus, ut suis, quod suum ipsius est, tribuat.

Auf Diefen Brief, fo mie auf Die oben ichon angeführte im Commer 1527 (prid. Cal. August.) erfchienene Streits fchrift 3winali's wider die Biebertäufer (In Catabaptistarum Strophas Elenchus a)) hat auch Chr. Riemener, Bre-Diger ju Dodeleben, in Schud er offs Reuen Jahrbb. für Religiones, Rirchen + und Schulwefen VII. Bb. 2. Seft. (Leipz, 1825) S. 184 - 218 in einem Auffage: "Ueber Brädeftination, Liturgie und Rirchenzucht, in hiftorischer Sinficht," aufmartfam gemacht. Dhue, wie es scheins, Dollers Abhandlung gefannt zu haben, äußert er fein Befremden barüber, "daß bei der Lehre von ber Prädestination unter den Reuern nur immer Calvin, und bei ber Einführung einer ftrengeren Rirch en gumt in der Reformationszeit gleichfalls nur jener Genfer Gottesgelehrte, wenigstens von ben Meisten genannt werde," ba boch bie Geschichte vielmehr 3mingli und Decolams padius nenne. Er behauptet jedoch gleichfalls unhiftos rifch, baß, wie Luther der römifchen Lehre von den guten Berten Die Lehre von Der ganzlichen Untüchtigkeit und Berdienstlosigkeit des Menschen in hinsicht auf die Erwerbung ber ewigen Seligfeit entgegengesett habe, fo habe

a) Ju finden außer ber Baseler Sammlung ber Briefe des J. Decolampadius und Hulbr. Zwingli (1539 fol.) p. 108 sqq. auch in den Opp. Zwinglii (Tig. 1581, fol. P. II. zu Anfange (d. Abschn. de electione fol. 84 ff.) und in der Ausg. von Schuller und Schulthes Vol. III. Lat. Scrr. P. I. p. 424 sqq.

"auf eine ähnliche Beife 3wingli's Lehre von der un= bedingten göttlichen Borermählung ber Menschen jur Seligfeit ober zur Berdammniß ihren Urfprung gleichfalls aus ber Polemit genommen." Anfangs, wie jener Brief vom 25. Jan. 1527 beweife, fey 3 mingli mit feinen Anfichten von der Borerwählung und Borherbestimmung eben fo leife aufgetreten, wie früherhin mit denen vom Sacramente bes Abendmahls. Erft in der hipe bes Rampfes habe er auch hier feine Stimme lauter erhoben, wie denn feurige, fräftige Röpfe den Schleier nie lange dulben könnten, fondern ihn bald zerriffen. 3m Januar (1527) nämlich, wo er bem ungenannten Freunde vorläufig feine Ansichten über Die göttliche Borfehung mitgetheilt, habe er fie für ben öffentlichen Bortrag nicht eben empfeh-211s aber bald nachher der Rampf mit den len wollen. Biedertäufern erglüht fen, habe er fich jener feiner Lehre von der Prädestination als einer hauptwaffe bedient, um die Gegner zu bestreiten (a. St. S. 192 f.). Nach diefen Bemertungen icheint Diemeyer vorausgesett zu haben, baß fich bie prädestinatianische Unficht erst in den fpätern Sieren, namentlich feit 1527, bei 3mingligebildet habe, eine Annahme, die in Dbigem bereits ihre Biderlegung findet. Baumgarten. Crufius, ber in feinem Lehrbuche ber chriftl. Dogmengeschichte 2. Abth. G. 1124 auf bie Abhandlung Riemeyers verweift, scheint die Absicht gehabt zu haben, feinen Irrthum zu berichtigen, indem er außer dem Anamnema sermonis de providentia vom Jahre 1530 auch den 20. (ber 67) Artifel (aus d. 3. 1523) ans führt, nur meint er, Zwingli habe bie Lehre.von noth= wendiger Bestimmung gang in ber praktischen Bedeutung aufgefaßt, wie Dicliffe, Sug und Luther, und fie "in feine praktische Bolkslehre aufgenommen," während Suerike in feinem handbuche der allgem. Rirchenges fchichte 2. Bb. (1833) G. 666 Unm. 172 erflärt, "Zwingli fey mehr aus speculativem, als aus prattischem Intereffe

## 3wingli's Lehren von der Vorfehung 2c. 773

ein ftrenger Vertheidiger ber Lehre von der absoluten Prädestination gewesen," ohne jedoch diese unstreitig richtige Ansicht irgendwie zu begründen.

Die übrigen Rirchenhistorifer der neuesten Zeit thei= len bie weit verbreitete Meinung, welche Ummon, Au= gufti, Münfcher, Cent u. ausgesprochen haben, baß erft Calvin und Beza die unbedingte Gnadenwahl gelehrt haben; Engelhardt (handbuch ber Rirchenge= fchichte 3. Bb. 1833. 8.) redet wenigstens immer nur von "bem Particularismus Calvin's und Beza's," "von ber calvinischen Lehre von ber Gnadenwahl" (vgl. G. 292. 298 f.) und hafe (Lehrbuch der R. G.) fagt in feiner Charafteriftit ber Glaubenslehre 3mingli's S. 399: "Er hat fich in ber h. Schrift vorzugsweise an dasjenige gehal= ten, mas einer verständigen Einsicht zufagt und zur sittlis chen Befferung bient. Daber ift ihm die Erbfünde nur eine Krankheit, ein Ueberwiegen ber finnlichen Luft ohne Schuld, der Wille innerhalb feiner natürlichen Schranten frei, nur Zufälliges durch die Borsehung ausgefchloffen."

Bei diefem Schwanten des Urtheils über den dogmatischen Charakter Zwingli's, ja bei diefen zum Theile directen Widersprüchen gegen die eigene Lehrweise deffelben in so wesentlichen Punkten, wird es nicht überflüssig und unzeitig erscheinen, durch quellenmäßige Darstellung der Zwinglischen Lehre von der göttlichen Vorsehung, dem Wesen und der Bestimmung des Menschen, und insbesondere von der absoluten Prädestination ins kirchliche Bewußtseyn zurückzurufen, was vor Calvins Auctorität früh schon zurückgetreten zu seyn scheint. Solche Darstellung ist auch besonders geeignet, erklärbar zu machen, warum die sächsischen Reformatoren und ihre Genoffen mit dem theologisch = religiösen Charakter Zwingli's sich nicht ganz befreunden konnten, so fehr sie in dem Grundsage übereinstimmten, das Gottes Wort allein Quell und Richt-

774

maß chriftlicher Lehre fey. Der Einfluß des Studiums Plato's und der Platoniker, mit welchen Zwingli zunächst durch die Bestrebungen der nenen Aademie in Florenz und namentlich durch Pico v. Mirandola befreundet wurde, so wie die Borliebe für Seneca, für einzelne Kirchenlehrer, wie Lactantius und Augustinus, kann Niemandem entgehen, ber Zwingli's Schriften liest, auch wenn er felbst nicht, was er öfters thut, ausdrücklich seine Anctoritäten namhaft machte und so felbst erklärte, wie er zur Ausbildung einer Theorie veranlaßt wurde, in welcher ein pantheistischer Dualismus in eigenthümlicher Weise staten mit ber schriftgemäßen Lehre vermischte.

hauptquelle ber folgenden Darstellung, die sich mögs lichst genan an Zwingli's eigene Worte auschließt, ist die öfter schon erwähnte, zu einer bedeutenden Abhandlung erweiterte, in Marburg gehaltene Rede: Sermonis de providentia Dei Anamnema, dem Landgrafen Phis lipp von heffen unter bem 20. Aug. 1530 aus Zürich zugeschrieben und in der Züricher Ausg. (1581) fol. 352-379 enthalten. hier sinden sich die fraglichen Lehren ex instituto in ihrem innern Zusammenhange dargestellt, entwickelt und begründet, und mit dieser Darstellung läßt sich leicht durch Rachweise in den Anmerkungen in Berbindung setsen, was sonst sich zerstreut über dieselben Lehrpunkte in Zwingli's Schriften findet.

#### I.

### Begriff, Befen und Umfang ber göttlichen Borfehung.

In ber Idee Gottes als des höchsten Gutes ist ber Begriff der Vorsehung Gottes gegeben und ber Glaube baran begründet; denn die Idee des höchsten Gutes schließt in sich, als wesentliche Momente, die abfolute Macht, Güte und Wahrheit, daher auch das einige Wesen Gottes als breifaltig sich offenbart, wie benn

#### 3wingli's Lehren von der Vorsehung 2c. 775

bem Bater die Almacht, dem Sohn die Gnade oder Güte und dem h. Geiste die Wahrheit in den h. Schriften zugeeignet wird. Richts ist demnach denkbar, was außer dem Gedankens und Wirkungskreife Gottes läge, und so. ist eben fo nothmendig die Annahme der göttlichen Vorsehung an sich, als daß sie für Alles sorge und Alles ordne a) (cap. 1.).

Im Begriffe ber Borfehung liegen 2 Mertmale, Deis. heit und Borficht (prudentia b); Beisheit, als gött= liche Eigenschaft, ift bas abfolute Erfenntnigvermögen bes höchsten Berstandes, als immanent gedacht, die Borficht bagegen ein ber abfoluten Erfenntniß entsprechendes Birten. Begen ihrer Bermandtichaft werden beide nicht felten verwechselt, nie aber wird, besonders wenn von Gott bie Rede ift, Borfehung (providentia) für Beis. heit (scientia aut sapientia) gefagt, fondern dadurch eine folche Beisheit bezeichnet, welche alles zuvorsieht und bas Ertannte ordnet c). Borfehung ift alfo bie immers währende und unveränderliche Regierung und Anordnung aller Dinge. d). Nichts liegt daher aufs fer bem Bereiche ihres Seyns und Birkens; benn jede Rraft ift entweder geschaffen oder ungeschaffen. 3ft fie ungeschaffen, fo ift fie Bott, ift fie geschaffen, fo ift fie es burch Gott und auch als folche ift fie Gottes Rraft, ba nichts ift, was nicht aus ihm, in ihm und burch ihn, ja

- a) l. l. c. 1 fol. 353: cum providentiam necessario esse, tum eandem omnia curare et disponere.
- b) In Leo Juba's Verbeutschung ber Schr. 3wingli's Vom waren und valschen Glauben — (1526) im Artikel von Gott, wird prudentia, jedoch promiscus mit providentia, burch Fürsichtigkeit überset.
- c) l. l. c. 2. fol. 354: Providentiam cum audimus, sapientiam intelligimus, quae universa prospicit et prospecta disponit.
- d) l. l. Prov., est perpetuam et immutabile reram universarum regnum et administratio.

Er felber ist: geschaffen wird eine Kraft genannt darum, weil jene universale oder allgemeine Kraft in einem neuen Subject oder in einer neuen Form hervortritt. So lehren Moses, Paulus, Plato, Seneca). (cap. 2.).

Daraus folgt, daß wie nur Ein ursprüngliches Seyn und Wefen ift, der Urgund (principium) aller Dinge, fo auch nur Gine Urfache aller Erscheinungen und Beränberungen b). Das Seyn der Derte und Geschöpfe ift aus Gottes Senn und Dieses neue Senn tann baber weber ihm entgegen (contrarium, fpäter diversum ab illo numinis Esse), noch überhaupt ein anderes fenn, als bas Senn Gottes (aliud quam Esse numinis); ja da das Ur. fenn schrantenlos ift, fo ift gewiß, daß außer biefem schrantenlofen Seyn überhaupt feins feyn fonne (iam constat, extra infinitum hoc Esse nullum esse posse.). Denn wo wir auch jenes äußerliche Seyn fegen möchten, ba wäre bas schrankenlose nicht, und eben barum wäre tein schrans tenloses. Da nun nur Ein Schrantenloses ift, fo folgt, daß außer ihm nichts fen, daß Alles, was ift, nur in und aus ihm fey, ja daß nichts fey, was nicht Gott ift, denn Diefer ift bas Seyn aller Dinge .). Alles Seyn und Befen ift daher nur Erscheinungs - und Offenbarungsform Gottes und bie Alleinslehre der Philosophen hat, recht

- a) l. l.: Quae tamen creata dicitur, cum omnis virtus numinis virtus sit; nec enim quicquam est, quod non ex illo, in illo et per illud, imo illud ipsum sit: creata, inquam, virtus dicitur, eo quod in novo subjecto et nova specie universalis aut generalis ista virtus exhibetur. Testes sunt Moses, Paulus, Plato, Seneca.
- b) Folglich, wie bie Ueberschrift bes S. Kap. lautet, causas secundas iniuria causas vocari. — Mit ber folgenden Darstellung ftimmt ganz überein ber Artikel de Deo in Zwingli's Commentarius de vera et falsa religione.
- c) Cap. 5 fol. 355 sq. certum est, quod, quantum ad Esse et Existere attinet, nihil sit, quod non numen sit; id enim est rerum universarum Esse.

### Zwingli's Lehren von der Vorsehung 2c. 777

verstanden einen guten Sinn 2). So ist, um ein Beis spiel zur Erläuterung anzuführen, die Erde, die Pflanze, das vierfüßige Thier und was sonst sein mag, bis zum Menschen hinauf, wenn wir von dem bestimmten Daseyn und der Form absehen (definitiva substantia und species), dem Seyn und Wesen nach unvergänglich (secundum essentiam et consistentiam s. existentiam — videdis, quodque illorum semper esse); das vierfüßige Thier gibt zwar die Seele, wenn es sie aushaucht, der Luft zurück, und wenn es den Körper ablegt, so hört es zwar auf, ein Thier zu feyn, aber es hört doch nicht auf, zu seyn, sondern geht in neue und immer neue Formen (species) über b).

Auch Zeugniffe der h. Schriften bestätigen diese Lehre. 1) Gott nennt sich 2 Mos. 3, 14 selbst: Ich bin, der ich bin d. h. der ich wahrhaft din, oder der ich das Seyn aller Dinge selbst din c). 2) Dasselbe fagt Paulus den Römern (11, 36): denn aus ihm und durch ihn und in ihm sind alle Dinge. Aus Gott also, als aus der Quelle und (si fus est sic loqui) Materie geht Alles ins Seyn hervor, durch Bottes Kraft besteht, lebt und wirkt Alles, ja in ihm, dem Allgegenwärtigen, und bei ihm (? iuxta ipsum), der aller Dinge Seyn, Bestehen und Leben ist, sind alle Dinge.

- a) Egl. c. 7. fol. 377: Numen ut se ipso est, ita non est quicquam, quod se ipso et non illo sit. Esse igitur rerum universarum Esse numinis est, ut non sit frivola es philosophorum sententia, qui dixernnt: Omnia unum esse, si recto modo illos capiamus, videlicet, quod omnium Esse numinis est Esse, quod ab illo cunctis tribuitur et sustinetur.
- b) l. l. c. 3.
- c) l. l. fol. 356: Posterius Sum xar' *Eupasur* intendatur = qui vere sum, aut qui sum ipsum Esse omnium rerum. 3 ming it bilbet felbst ein neues 23ort, um Gott als Urprinzip aller Dinge zu bezeichnen: Existonem igitur sese vocat hac ratione, quod et se ipso existit et aliis, ut sint atque existant, sese fundamentum ac solam suppeditat, ut iam nihil aut sit aut existat, quod non ex illo et in illo et sit et existat rel.

Theol. Stud. Jahrg. 1837.

52

3) Auch zeugt er bafür Apostelgesch. 17, 24-29. besonders im B. 28.: denn in ihm find, leben und weben wir. (Diese Stelle hält Zwingli für so deutlich an sich, daß er eine weitere Erörterung unnöthig findet und nur wegen der Umstellung der Worte im griechischen Urterte, die er sich erlaubt habe, da die Sache sie fordere, Einiges hinzufügt 2).

Richt aber ber Mensch allein ift und lebt und webt in Gott, sondern Paulus hat dieß per synecdochen von allen Creaturen verstanden; nur redet ber Menich, dem unter ben fichtbaren Befchöpfen allein Berftand und Sprache verliehen ift, von allen allein, gleichfam als ihr Schutze Alle Geschöpfe' find gleich dem Men= herr und Anwalt. schen göttlichen Geschlechts (divini generis), ba sie alle aus und in Gott find, obwohl eines edler oder verwandter als das andere ift und in demfelben Grade auch Gottes Ruhm und Macht mehr verfundigt. Selbft Igel, Bergmaus, Eichhörnchen - und felbft bie empfindungslofen Gegenstände, Erde, Thau, Regen, Rluffe und Berge, predigen laut von Gottes Weisheit und Borfehung; in ihnen nehmen wir nicht weniger, als in dem Menschen die Gegenwart göttlicher Rraft mahr, durch die fie ba find, leben und sich bewegen. b)

Richts geschicht daher außer bem Bewußtfeyn Gottes (extra conscientiam numinis), nichts ist zufällig, fon= bern Alles ift Gottes That; fein haar fällt vom

b) l. l. In his non minus, quam in homine divinae virtutis praesentiam, qua existunt, vivunt et moventur, deprehendimus.

a) l. l. fol. 357: Est enim, fagt er, Hysteron proteron Hebraicum et existendi verbum, quod natura primum est, postremo istic (im griech. Driginal) ponitur. Quum et Hieronymus et alii (ut in Isaiam ostendimus) huiusmodi incommodis naturali ordine (burch naturgemåße Umftellung) saepenumero medeantur, licere nobis permisimus, quod res postulat.

## 3wingli's Lehren von der Vorfehung 2c. 779

haupte und kein Sperling vom Dache ohne feinen Willen: in Allem, was geschieht, wirkt Gott. »)

Bu diefen Zeugniffen der Schrift kommen auch noch frem de Zeugniffe (peregrina testimonia), nämlich von Plato und Seneca, die ihre tiefe Erkenntniß der Bahrheit nur von Gott haben können, da Gott allein wahrhaftig ift b).

In dem Briefe an Lucilius über Die Ideen (ep. 66 [65]) fagt Seneca: "Haec exemplaria rerum omnium Deus intra se habet numerosque universorum, quae agenda sunt, et modos mente complexus est: plenus his figuris est, quas Plato i d e a s appellat, immortales, immutabiles, infatigabiles. Itaque homines quidem percunt, ipsa autem humanitas, ad quam homo effingitur, permanet et hominibus laborantibus ac intereuntibus illa nil patitur. Quinque ergo causae sunt, ut Plato dicit: Id ex quo, id a quo, id in quo, id ad quod, id propter quod: novissime id, quod ex his est. - --- Hacc omnia mundus quoque, ut ait Plato, habet. Faciens, hic est Deus; Ex quo fit, haec materia est; Forma, haec est habitus et ordo mundi, quem videmus; Exemplar, scilicet ad quod Deus hanc magnitudinem operis pulcherrimi fecit; Propositum, propter quod fecit. Quaeris, quid sit propositum Deo? Bonitas. Ita certe Plato ait: Quae Deo faciendi mundum causa fuit? bonus est, bona fecit. bona

- a) l. l. auch das, was der Mensch bose nennt, ist durch Gott; vosl. besonders c. 6. sol. 365b. und 371b. — wovon weiter unten die Rede seyn wird.
- b) c. 8. fol. 857b. : Quem fontem Plato quoque degustavit et Seneca ex eo hausit. Sgl. fol. 358b. : Divinum enim est quicquid verum, sanctum et infallibile est; est enim solus Dens verax: qui ergo verum dicit, ex Deo loquitur. — Audeo igitur et divinum appellare, quod a gentilibus mutuatum est, si modo sanctum, religiosum ac irrefragabile sit. Id enim a solo Deo (fol. 356 heißt es auch a Spiritu S.) esse oportet, undecunque, a quocunque tandem proxime adveniat.

52 \*

[bono] nulla cuiusquam boni invidia est." Und balb barauf, wo er (Seneca) Alles auf Eine Urfache zurüdführt a), fagt er in berfelben Stelle: "Sed nos nunc primam et generalem causam quaerimus. Haec simplex esse debet; nam et materia simplex est. Quaerimus, quid sit causa? Ratio faciens, id est, Deus. Ita enim, quae nunc retuli, non sunt multae et singulae causae, sed ex una pendent, ex ea, quae facit." Bulett werden aus dem merfwürdigen, be= tannten Briefe Seneca's, worin er feinen dualiftischen Pantheismus entwickelt, noch die Borte gegen bas Ende von Zwingli ausgehoben, worin Gott als bas active, die Materie als das paffive Princip der Belt dargestellt wird: "Universa ex materia et ex Deo constant. Deus ista temperat, quae circumfusa rectorem sequuntur et ducem. Potentius autem est, quod facit, quod est Deus, quam Materia patiens Dei. Quem in hoc mundo locum Deus obtinet, hunc in homine animus: quod est illic materia, id nobis' corpus est b). Serviant ergo deteriora melioribus etc." Haec Seneca, fest 3wingli zustimmend hinzu, ille animorum unicus ex gentibus agricola, non modo diserte, verum etiam religiose de rerum conditione et administratione perhibet. hierbei ift aber zweierlei zu bemerten, fährt er fort, einmal, daß jener göttliche Geist, Seneca, (divinus ille animus) nicht etwa sich die Materie felbstftändig und ewig gebacht habe, fo baß fie von Gott, wie von einem Rünft-

a) l. l. fol. 358. cum in unam causam omnia reiicit.

b) Auch später erklärt sich 3wingli entschieden für die bualistische Form des Pantheismus im Sinne Plato's und Seneca's: Gott ist die Seele der Welt, die Schöpfung sein Leib, und die einzelnen Theile der Schöpfung, wie die Gestirne, seine Organe; vol. c. 7. fol. 373b.: numen, astrorum animus, pro nutu suo illa regit, per illa, quae vult, operatur. — Theologi autem clarius possunt providentiam agnoscere (quam astronomi), cum astra non quasi quoddsm peculiare ac divisum a numine, sed virtutis eius organa esse considerant.

## 3wingli's Lehren von der Vorsehung 2c. 781

ler, nur wäre ausgebildet worden; er leugnet nicht, daß bie Materie, welche der Mund Gottes Thohu und Bohu nennt und die Dichter der Heiden Chaos, aus dem Nichts sen hervorgerufen worden, ehe den mannichsaltigen aus ihr hervorgebildeten Gestalten ihre Formen aufgeprägt wurden a). Dann aber ist auch dieß zu bemerken, daß auch der Mensch aus der Materie hervorgebracht und daß er ein Bilb der ganzen Welt sey b), so daß, gleichwie diese von Gott, auch jener durch den Gesist regiert und bestimmt wird, nicht einen solchen, welcher von Gott abwendig oder selbstständig wäre c), sondern einen folchen, der Gott ge= horsam und in seinen Schutz gegeben ist, der von Gott eingehaucht, erhalten, regiert und genährt wird, da er aus Gottes Geist besteht (ut qui ex Dei spiritu constat).

Auf Grund diefer göttlichen, von allen Seiten vernommenen, Aussprüchekönnen wir also nur Eine wahr e Ursache aller Dinge anerkennen; alles Uebrige, was sonst Ursache genannt wird, ist es eben so wenig, als ein Sesandter seines Herrn wirklich Herr ist, und als ein Instrument des Künstlers die Ursache des Bechers, oder ein Zugthier die des Uckerbaues ist, wenn auch in gewöhnlis cher, ungenauer Rede mitunter die That des Urhebers dem Wertzeuge zugeeignet wird, wie wenn der Landmann den Stier als den Bearbeiter vieler Morgen rühmt und spricht: diese große Flur hat jener Stier gepflügt. — Es ist also gewiß, daß die sogenannten Mittelursachen nicht richtig Ursachen genannt werden, obwohl über Nasmen nicht gestritten werden soll, wenn nur die Wahrheit der Sache anerkannt wird d). Nennen wir doch sogar eis

- b) l. l.: hominem quoque ex materia productum eumque totius mundi exemplum esse. —
- c) qui a Deo alienus sit aut se ipso constat. -
- d) l. l. Constat igitur, causas secundas non rite causas vocari,

a) l. l. c. 3. fol. 858: priusquam formae speciebus, ex illa factis, imponerentur.

nen Menschen, welcher Sulfe geleistet hat, einen Gott, ohne damit anzeigen zu wollen, daß er wirklich ein Gott fey. Benn alfo irgend welche Mittel ober Bertzeuge Ur= fachen genannt werden, fo geschieht es nur metonymisch ober durch Uebertragung von jener einzigen und ersten Urfache aller Erscheinungen a). Go wird bem Engel zus geschrieben, was Gottes ift, ber ihn gesandt hat; fo auch ber Sonne und den übrigen Gestirnen; denn Gott ift in ihnen, ja bie Gestirne, wie sie aus Gott und in ihm find, haben nicht eine eigenthümliche Befenheit, Rraft und Birtfamfeit, fondern göttliche, fie find Inftrumente, burch welche die gegenwärtige Kraft der Gottheit wirkt. Denn baju fcuf Gott alle Dinge, damit eins bem andern gegenfeitig diente und bamit ber Menfch, bas bewundernswürbige Nachbild göttlicher Beisheit, überall und in allen Dingen und Greigniffen und viel näher noch in fich felbft , die gegenwärtige Gottheit, ihre Kraft, ihr Birten und ihren Geift ertennen follte. Go wird auch bem Menfchen zugeschrieben, mas allein bes Einigen Gottes ift. ---Um es furz ju fagen, nicht ber Boden erzeugt, nicht bas Baffer nährt, nicht die Luft befruchtet, nicht bas Kener erwärmt und die Sonne felbst nicht, fondern jene Macht, welche der Urfprung, bas Leben und die Rraft aller Dinge ift, bedient fich der Erde als des Mittels zur Erzeugung und hervorbringung. Denn wie alle Dinge nur Einen Urfprung haben, fo fann es überhaupt

quamvis de nominibus nunquam constituerimus pertinaciter digladiari, dummodo de rei veritate consentiatur.

a) fol. 359<sup>a</sup>: Quaecunque igitur media ant instrumenta sunt, cum causae appellantur, uon iure sic vocantur, sed μετωνυμικώς h.e. denominative, ab illa scilicet unica primaque universerum, quae fiunt, causa. Bgl. pag. sq. (fol. 359<sup>b</sup>): Viciniora ista, quibus causarum nomen damus, non iure causae sunt, sed manus et organa, quibus aeterna mens operatur et sese in eis fruendam exhibet.

#### Zwingli's Lehren von der Vorsehung 2c. 783

anch nur Eine Urfache geben. Ein Ding aber dies net dem andern, alle jedoch dienen dem Menschen, ben Gott zum Herrn über Alles bestellt hat, was auf der Erde, im Meere und in der Luft lebt. Wenn nun aber Gottes Kraft sowohl den Menschen als dessen ganzes Reich durch ihr allgegenwärtiges Leben erhalten und nähren konnte, auch ohne die Vermittelung der vorgenannten Dinge — wie sie den Moses 40 Tage hindurch ohne Speise erhalten hat —: so ist gewiß, daß dieß Alles, wodurch wir ernährt und erhalten werden, Mittel göttlicher Wirksamkeit sind, nicht Ursachen (cap. 3.).

II.

### Bon dem Menschen insbesondere, seinem Be= fen, seiner Bestimmung und dem Berhältnisse des Gesets zu derselben, wie zur g.ött= lichen Borsehung.

Unter allen Geschöpfen, die insgesammt Gottes Weiss heit, Macht und Güte verherrlichen, steht der Mensch da in Gottes Welt einzig in seiner Art und bewündernswürs dig, wie kein anderes, indem er selbst größere Bewunderung verdient, als die Herrlichkeit des Engels, der zwar ein eds les Wesen, aber doch nur reiner Geist, oder nur zuweilen, für furze Zeit, mit einem Körper bekleidet ist. 2)

Unter allen Geschöpfen ist der Mensch allein himmlisch und irdisch zugleich. Daraus erhellt, daß der Schöpfer des Weltalls den Menschen nicht bloß dazu geschaffen habe, daß er sein Bild und Gleichniß wäre (imago et exemplum eius), sondern damit er unter allen irdischen Geschöpfen allein in selige Gemeinschaft mit Gott träte, hier in Verkehr und Freundschaft, dort in unmittel-

 a) c. 4. fol. 360: angelus, nobilis quidem substantia, purus, puta spiritus est, — — nisi fors ad horam sumto ac posito (visibili corpore) — amictus.

bare Bereinigung a). Gott bildete ben Menschen ans Materie und Geift, um in ihm ein Borbild berjenigen Ges meinschaft zu geben, in welche er bereinst burch feinen Sohn mit der Welt treten wollte b). Denken wir uns ben Menschen aus der fichtbaren Belt hinweg, fo ift fie verwaift und entwürdigt; denn welche von allen fichtbaren Creaturen fann Gott erfennen und in Gemeinschaft mit ihm treten? Der Mensch ift für bie Belt, mas Gott bem Menschen ift. Gott ift herr und Führer ber menschlichen Seele, der Mensch ift der Gemahl der Belt; denn Alles, was wir fehen, ift feinetwegen und ihm zu Gut geschaffen. Nähmen wir alfo ihn aus der Belt hinmeg, fo wäre Alles verwaist und verwittwet c); Sonne und Binde und bie Thiere fammt ber ganzen Erde wären zwed = und bestim= mungslos. Sollte aber ber Mensch feiner Bestimmung, als herr und Gemahl ber fichtbaren Schöpfung, 'entfprechen, fo mußte er einerseits felbst Theil haben an der Natur ber Dinge, welche er beherrichen follte, andererfeits mußte er durch eine eigenthümliche Rraft als Mitgift aus. gezeichnet feyn, um den Widerstand Aller überminden und brechen ju tonnen. So empfing benn Der einen Rörper, ber zum Fürften alles Körperlichen bestimmt mar, und eis nen Beift, ba er unter allen irdischen Geschöpfen allein mit

- a) l. l. sed in hoc quoque, ut ex his creaturis, quae de terra factae sunt, esset, quae deo frueretur, hic commercio et amicitia, isthic vero possidendo et amplexando.
- b) ib.: ut in eo umbram quandam praefiguraret eius commercii, quod aliquando per filium suum cum mundo initurus erat.
- c) ib.: Qui hominem e mundo tollat, omnia visibilia viduet, turpet et conspurcet. Hominem enim aufer, ecquae ex universis creaturis sensibilibus Deo fruetur? quae agnoscet? quae commércium habebit? Est igitur homo id mundo; quod homini Deus. Herus est Deus humanae mentis et dux, maritus mundi est homo; nam quaecunque videmus, illius causa et bono facta sunt. Hunc ergo his aufer, annon orba èt vidua reddidisti universa?



## Zwingli's Lehren von der Vorsehung 2c. 785

Gott und ben übrigen geistigen Befen in Berwandtschaft und Gemeinschaft treten follte. Go wurde in ihm das Berfchiedenste verbunden; denn mas ift wohl der Klarheit und bem Lichte ber Seele und bes Berftandes weniger verwandt, als die Unempfindlichkeit und Trägheit der Erde und bes Rörpers a)? Uber der Rörper, den der Schöpfer aus Erbe zur Wohnung für den Geift bildete, mar des edlen Gaftes würdig, ohne feindfelige, fchreckende Baffen und Rüftung, wie es dem ziemte, der in Frieden und Freundschaft mit Gott alle Creaturen gebrauchen und genießen follte, und aufgerichtet gen himmel, um bas Erbe zu schauen, nach dem er verlangt. - Doch aber bewahrt jeber Theil des menschlichen Befens feine Ratur und den ihm eigenthümlichen Charafter; bie himmlische Seele, mahr= heitsliebend und bie Gottheit, deren Befen fie verwandt ift, fürchtend, befleißigt fich ber Gerechtigkeit und Uns schuld, ber Rörper neigt fich zu feinem Urfprunge bin, zum Roth und Fleisch und folgt feinem Triebe. Go ift in ber Bereinigung widerstrebender Principien, fo lange biefe bauert, ein fortwährender Rampf im Befen bes. Menschen begründet, und es ift für die Seele, welche rein und flar `aus Gott felbst fließt, eben fo unmöglich, die ursprüngliche Reinheit zu erhalten, als ein flarer Bach ungetrübt bleiben tann, in welchen eine Maffe Roth gelegt wird. b) - -

- a) l. l. Rebus plane diversissimis. Quid enim alienius est a mentis et intellectus perspicuitate ac luce, quam terrae corporisque stupor et inertia?
- b) 1. 1. fol. 360 b.: Servat tamen ingenium et naturam snam utraque pars. Mens, veri amaus et subinde numinis reverens, e cuius substantia cognationem trahit, aequitati et innocentiae studet. Corpus ad suam originem propendet, ad lutum, ad carnem, atque horum ingenium sequitur, ita ut, si hominem comparare cuiquam velis, nulli rei videatur esse similior, quam si luti massam rivulo clarissimo et purissimo imponas. Mox enim, quae limpida fluxerat, turbulenta volvitur, adeo ut superiorem puritatem ne sperare quidem liceat, quamdiu luti

Run aber erheben fich zwei fehr wichtige Fragen :

- marum hat Gott den Menschen so unglück= lich geschaffen, daß er nie Frieden mit sich selbst hat?
- 2) warum wird ber Geist ewigen Strafen be= stimmt, wenn er vom Fleischeüberwunden und unterdrücktwird, da das Fleisch eben so ein Theil des Menschen ist, wie der Geist, und da der Mensch beide von Gott, dem Schöpfer, selbst empfangen hat?

Auf die erste Frage wird Paulus also antworten: Steht es nicht dem Töpfer frei, aus derselben Maffe Gefäße verschiedener Art zu bilden? Stand es nicht Gott frei, Geist und Erde zu verbinden? — — Gott wollte den Menschen so schaffen, und es genügt, daß er es wolls te (talem facere numen voluit, satisque est voluisse).

Auf die andere Frage aber, warum, ba die Günde

huius massa imposita manet. Sic et homo; limpidum clarumque fluentam mens est, numine ipso profluens, unde et veri et iusti amans ac studiosa est, adeo ut, si illam citra corporis stupidam molem consideres, quomodo scilicet angeli sunt, nihil foedum, turbulentum aut spurcum in ea deprehendas. Lutum corpus est, terra sumtum, quod, ubi animo imponis, liquidis mersisti fontibus astrum, ut iam, quaè naturae clare perspiceret animus quaeque citra cunctationem propensus sequeretur, et luti crassitie, velut immissa caligine, obscure videat, et eiusdem pondere, veluti compedibus, retractus teneatur, ut rectissima sequi non magis possit, quam Tantalus sua poma comprehendere. "Hinc bellum illud intestinum, quo se mutuo oppugnant menset corpus" etc. - Es wird keiner burch ben Sundenfall erst bewirkten Depravation, als ber Ursache biefer innern 3wietracht, Erwähnung gethan, fonbern biefer Rampf bargestellt als ursprunglich in gottlicher Schöpfung begründet, folglich als naturlich und nothwendig. Besonders ftart ift bies weiter unten ausgesprochen, fol. 363 ., vgl. auch fol. 365 b. Der Sundenfall hat die "Reigung zur Gunbe nur erhöht.

## Zwingli's Lehren von der Vorfehung 2c. 787

entweder in den Lockungen oder in der Uebermacht des Körpers ihren Grund hat (quum corporis sive lenociniis sive violentia peccedur), der Geist verdammt werde, aut= worten wir kurz: dar um, weil gegen das Gesetz gehandelt wird. Denn das Gesetz wird gegeben, da= mit keine Uebertretung geschehe, und wo kein Gesetz ist, da ist keine Uebertretung; gegen das Gesetz können die nicht verstoßen, denen das Gesetz nicht gegeben ist. Dieß kehrt die Erfahrung. Es zerreißen sich gegenseitig die Hunde, aber keiner wird wegen Verlezung belangt a) — und dieß aus keinem andern Grunde, als weil für sie fein Gesetz gegeben ist. Da aber dem Menschen ein Gesetz gegeben ist, so wird er, wenn er dagegen fehlt, mit Recht zu der Strafe verurtheilt, die das Gesetz bestimmt. —

Nun aber entsteht eine schwierigere Frage: Warum, gab denn Gott dem Menschen ein Gesetz, gegen welches er verstoßen kann, warum hat er ihm nicht lieber gestattet, gesetzlos (exlex) zu leben, wie den übrigen Geschöpfen, zumal da durch die göttliche Vorsehung Alles geordnet wird und durch ihre Macht Alles geschieht? — Die Antwort auf diese Frage kann nur gegeben werden nach einer richtigen Bestimmung des Begriffs Gesetz. Unter Geset, von dem hier die Rede ist, verstehen wir einen Befehl Gottes, welcher seisnen Geist und Millen ausdrückt b). Das Gesetz, als Offenbarung des göttlichen Geistes und Willens, ist aber nur gegeben für die Geschöpfe; was für uns Gesetz

- a) l. l. fol. 361: nullus iniuriarum accersitur; praedantur lupi, sed de repetundis nemo apud illos agit; abiiciunt inertes foetus ciconiae et aquilae, sed nemo accusat malae tractationis; init admissarius palam etiam equas totius viciniae, at nemo adulterium impingit. —
- b) l. l. (b): Lex est numinis inssus, illius ingenium ac voluntatem exprimens, atque, si lubet concisius loqui, dicito: Lex est perpetua voluntas Dei.

ift, ift es nicht für Gott; benn wer könnte 3hm ein Gesetz geben, der der Höchste ift, oder wer könnte 3hn, der das Licht felbst ift, belehren? 3hm ist das Natur, was für uns Gesetz ist. Wenn Er daher 3. B. kraft seines Willens tödz tet, so wird Er nicht ein Mörder (homicida), da er unter keinem Gesetz steht; wenn er aber unter keinem Gesetz steht, so fündigt er nicht. Wollte man entgegnen, das dann Gott seine Natur verleugne, deren Ausdruck nach obiger Bestimmung das Gesetz sey (daß folglich bei dieser Anslicht der Charakter der Handlung wesentlich nicht verz ändert werde), so ist zu erwidern: 1) daß Gott, der ben Menschen tödtet, eben so wenig Mörder sey, als der Richz ter, der auf Grund des Gesetz verdammt, und 2) daß nur der ein Mörder sey, der aus persönlicher Leidenschaft tödtet, was bei Gott undenkbar ist a).

Auf Grund des Gesetzes zu tödten, ist dem Menschen nicht untersagt, also ist es auch mit dem Wessen Gottes nicht unvereindar, zu tödten. Der Richter als Beschützer des Rechts ist frei von Schuld, wenn er ohne Leidenschaft zum Tode verurtheilt, und Gott, der die Güte felbst ist, dessen Eigenthum das Weltall ist, sollte den Vorwurf des Mordes sich zuziehen, wenn er einen Menschen tödtet? — Es steht also seit, das uns Geset, was das Wesen dessels ben betrifft, Gottes Geist, Wille und Ratur sey b).

Daher fommt es, daß, wo nur immer bas Gefet Gottes verfündigt wird, Alles, was nur Gottes fundig ift, dadurch

a) l. l. fol. 362b: Deus autem, quum eiusmodi affectibus non possit esse obnoxius, non potest homicidium committere. 23gl.
c. 6. fol. 365b: Et cum occidit eum, etiam quem per latronem aut corruptum iudicem trucidat, non magis peccat, quam cum lupum lupo, aut elephantum dracone interficit; sua enim sunt universa et ipse nullo pravo affectu erga quicquam afficitur.

b) l. l. c. 4. fol. 362. Constat igitur, legem — numinis ingeniam, voluntatem et naturam esse, quod ad essentiam legis attinet.



#### Zwingli's Lehren von der Vorsehung 2c. 789

auf eine bewundernswürdige Beife erfreuet wird (reficiatur), baß dagegen Alles, mas feine Renntniß von Gott hat, aus der Runde des Gefetes weder Freude noch Rus Ben fchöpft. Benn alfo Gott dem Menschen durch bas Gefet feinen Billen offenbart, fo verfichert er uns burch. biefe Mittheilung zweierlei: 1) bag mir zur Ertenntniß Gottes geboren, und 2) daß mir zur feligen Gemeinschaft mit ihm bestimmt find a). Bare ber Mensch ju diefer nicht bestimmt, fo ware es für ihn überfluffig, Renntniß pon Gott zu haben ; fie würde ihm nichts nüten, wenn er nach biefem Leben nicht fortdauerte und zum Genuffe Gottes ge= langte: fein Ende würde das des Thieres fenn - geleht zu haben b). Da uns aber Gott fich felbft barbietet und zur näheren Erfenntniß darstellt, fo geschieht dieß nicht zwedlos, fondern barum, daß wir ihn in Befit nehmen und ihn felbst, mit dem wir hier in Bertehr getreten find, ergreifen (indipiscamur). Benn ein gut Theil ewigen Rer= fern bestimmt ift, fo find biefe, obwohl fie ihres Starr. finns wegen diefe Strafe mit Recht trifft, boch bagu burch bie göttliche Borfehung ins Leben gerus fen, damit fie ihre Gerechtigteit, als Beispiel berfelben, offenbaren .). Denn ba auch der boje Geift des hochmuths wegen verdammt worden ift, wird nicht -(burch ihn), fobald wir ihn betrachten, Gottes Gerechtigs feit für uns ins Licht gestellt? Und baffelbe gilt auch von ben Uebrigen, bie burch baffelbe Urtheil verbammt worden find. Daß alfo ber Menich zur Ertenntniß Gottes und zur

a) l. l. duorum nos certos facit, unius, quod ad Deum cognoscendum nati, alterius, quod ad illo fruendum destinati sumus.

b) l. l. "vixisse, id quod belluis quoque usu venit."

c) fol. 362. inf. "Quod si bona pars acternis ergastulis et latomiis mancipatur, quamvis id iure propter contumaciam irrogetur, huc tamen nati sunt divina providentia, nt iustitiam illius, exempla facti, praedicent. Bgl. unten III. einige verwanbte Stellen.

Theilnahme an feinem feligen Leben a) geboren fey, folgt baraus nothwendig, daß Gott durch das Gefetz dem Men= schen feinen Willen und Geist mittheilt, was er keinem andern sichtbaren Geschöpfe thut, obwohl in ihm Alles besteht, lebt und wirkt.

Da nun, wie vorhin ichon bemerkt wurde, Alles, was feine Erfenntniß Gottes hat, feinem Gefet und Billen widerstrebt, dahin aber das Fleisch gehört, fo geschieht es, bag ber Geift bes Menschen auf die gottlichen Dinge achtet, bas Fleisch aber fich abwendet. Denn einem je= ben von beiden wesentlichen Theilen hat der Schöpfer feis nen eigenthümlichen Charafter erhalten, damit ber Menfch als eine besondere Urt (peculiaris species) feine eigenthum= liche, bewundernswürdige Stellung in der Reihe der Befen einnähme und behauptete. Denn wenn das Fleisch bei ber Unfunft des Geiftes feine Trägheit und feine Biderfeslichfeit ablegte, oder wenn der Geift bei der Berbindung mit dem Fleische in daffelbe ausartete, fo mare ja ber Mensch entweder ein Engel oder Thier. Es mußte baber jeder integrirende Theil des Menschen feine Eigenthümlich= feit behalten. So geschieht es, daß, indem wir nach dem Berlaugen der Seele das Gefet halten wollen, ein anderes Befetz, das in unferen Gliedern d. h. in unferm Fleifche geschrieben ift, widerstrebt, fo bag wir bas, was wir nach ber Gute des Geiftes wollen, wegen ber Schlechtigkeit des Fleisches nicht vollbringen. Da nun aber die Lebenstraft beider nicht ihre eigene, fondern des gegenwärtigen Gottes ift, ber bas Senn, Entstehen und die Rraft aller Dinge ift, fo folgt, daß allerdings mit feinem Billen und Bewußtfeyn bas Fleifch bem Geifte wider= ftrebt, eben fo wie ber Geift feinem Billen ge= horfam fenn will b),



a) fol. 863. "ad cognoscendum et fruendum Deo."

b) l. l. fol. 863. Integrum enim servavit opifex utrique parti ingenium suum, quo admirabilis esset homo; nam si vel iner-

#### Zwingli's Lehren von der Vorsehung 2c. 791

So scheint nun aber auch bas Geset vergebens gegeben zu werden, da ihm das Fleisch fortwährend starrsin= nig widerstrebt und es nie so gebändigt werden kann, daß es nicht sich zu empören vermöchte, und der Geist scheint mit Unrecht wegen des Muthwillens des Fleisches verdammt zu werden, da es, was es auch wirken und thun mag, aus Gott und durch Gott thut! 2)

Um nun auf diesen Einwurf, welcher in dieser Unterfuchung ber bedeutendste ist, endlich nach vielseitiger Erörterung eine Antwort zu geben, oder vielmehr die bereits ausführlich gegebene Antwort fürzlich zu wiederholen, so erkläre ich, daß man zu einer so schweren Frage mit Ehrfurcht und heiliger Scheu schweiten müsse. Rief doch Paulus, ein erwähltes Berfzeug Gottes, als er in feiner Be-

tiam et contumaciam suam poneret caro sub animi adventum, vel animus ad carnis conjunctionem in illam degeneraret, iam homo esset aut angelus aut bellua. Necesse est igitur, ut homo peculiaris species permaneat, utramque illius partem proprietatem suam servare. Quo fit, ut volentibus nobis legem amplecti iuxta mentis desiderium alia lex, quae in membris h. e. carne nostra scripta est, repugnet, ut, quae velimus quidem pro animi probitate, per carnis tamen improbitatem non operemur. Quum autem utriusque vigor non suus sit, sed praesentis Dei, qui omnium Esse, Existere et virtus est, resultat, ut omnino illius voluntate et conscientia caro spiritui ogganniat, perinde ac spiritus illius dicto audiens esse cupit." Bgl. c. 6. fol. 365. : Talem enim esse oportebat hominem, ut, quum ex animo et corpore constaret, animo divina et coelestia contemplaretur, corpore cum belluis victitaret. Et ne spiritus, si contumax caro sine legis metu et ferretur et rebellaret, ad belluas deficeret ac degeneraret, lex est custos adhibita, cui spiritus perpetuo consentit eiusque partes sequitur, caro perpetuo resistit et insidiatur. Haec omnia bono kominis sic facta sunt; eum enim inter caeteras creaturas huiusmodi esse oportebat, ut coeleste animal esset, quale alias nullum est.

a) c. 4. fol. 363.

trachtung etwas tiefer eindrang, wegen der Größe der Sache aus (Röm. 11, 33): D! welch' eine Tiefe der Weis heit und Erkenntniß Gottes! Wie vielmehr müffen wir sie mit Scheu berühren, die wir noch nicht einmal zu den Mittelmäßigen gehören. Da wir aber wissen, daß dem Glaubenden nichts unmöglich ist, und daß die Wahrheit die Glaubenden frei macht, so wird auch uns die Wahrheit zwar nicht von frommer Scheu, aber von der Furcht frei machen, so daß wir mit Ehrerbietung den Versuch, die Frage zu beantworten, wagen. —

Unmöglich tann barum bas Gefet und bie Darftellung bes göttlichen Billens überflüffig fenn, weil bas Rleifch fie nicht annimmt, sondern je mehr es widerstrebt, desto nöthiger muß die Sulfe des Geiftes erscheinen, welche dem Fleische unbewußt geleistet wird (subsidium Spiritus, quod clam carne intromittitur.) Denn wenn ber Geift, burch jes nen Beiftand unterftüßt, nicht den Ungriffen des Fleisches entweder Diderstand leiften ober ausweichen tonnte, fo wäre ber Mensch nicht mehr Mensch, fondern Thier, auch wenn er bie Gestalt des Menschen nicht verlöre. Nimm bem Menschen die Renntniß und Sorge für göttliche Dinge, bie Renntniß und Sorge für menschliche Dinge entnimmt ihn nicht ber Reihe ber Thiere, benn auch diefe forgen für fich und die Ihrigen, daß fie fich, wie Lullius fagt, Leib und Leben beschirmen. - Damit alfo ber Mensch Mensch fey, muß er für edlere und beffere Dinge Sorge tragen und bas her Renntniß von ihnen haben, und hat er diefe von oben her empfangen, dann erst ist er ein Mensch. Denn bass jenige Geschöpf (animal) muß einen Geift und Rörper has ben, bas nicht reiner Engel und nicht bloß Thier feyn Daß aber Gott bas hartnäckige Fleisch erhält und foll. nährt, obwohl es gegen ben Geift fich emport, bas ges fchieht aus derfelben Urfache, aus welcher ein höherer Einfluß auf ben Geift ftattfindet (eadem causa fit, qua et animus superne imbuitur). Denn diefes Gefchopf muß eben

## Zwingli's Lehren von der Vorsehung 2c. 793

baburch Bewunderung erregen, daß es fowohl nach dem Böttlichen trachtet, als bas Rörperliche genießt. Daber fommt es, um dieß beiläufig zu bemerten, daß außer bem Einen Sohne Gottes Riemand fo volltommen gelehrt, weife und gerecht ift, daß er in teiner Beife verrathen follte, baß er ein Menfch fen. Bir wundern uns, wenn Einige irren, ba es-vielmehr ein Bunder ift, nicht zu irren; wir wundern uns, wenn Einige, beren Biffen wir in unferer Thorheit für allumfaffend halten, etwas nicht wiffen, ba boch auch ein Engel, ja alle Engel und Menschen insgefammt nicht Alles wiffen, was Gott allein vermag; wir wundern uns, wenn Einige ihrer Unschuld verluftig geben, ba es boch unmöglich ift, biefes Fleisch ohne Befledung zu tragen: ja Unschuld barfft bu mit bemfelben Erfolge von einem Menfchen forbern, als eine glänzende und faubere Urbeit aus feiner Bolle von dem, bem du in eis nen kothigen Sumpf fich ju fegen geboten. haft. Der Roth ift bas Fleifch; mas alfo von bem Menfchen ausgeht, ift beflect; an irgend einer Stelle stedt immer ber cumanische Lowe die Dhren bervor \*). - - (c. 4.).

Stärker konnte der anthropologische Dualismus kaum ausgesprochen werden, als es Zwingli in diesem unb dem folgenden Rapitel gethan hat; der Kampf des Gei= stes mit der Sünde wird nicht, wie es in der Schrift geschieht, als Berderbniß, als Krankheit dar= gestellt und aus freiem und darum strafbaren Diß=

a) l. l. fol. 363b.: miramur, quosdam innocentia labi, quum impossibile sit, hanc carnem sine contagione circumferri; imo innocentiam eadem opera ab homine exigas, atque ab eo, quem in lutosa palude sedere iusseris, opus e bysso nitidum ac mundum. Lutum caro est; ex homine ergo quicquid exit, contaminatum est. Semper aliqua parte aures prodit Cumanus leo. —

Theol. Stud. Jahrg. 1837.

53

brauche ber ursprünglich guten Kräfte abgeleitet, sondern ber Rampf ift nach ber vorstehenden Darstellung ursprünglich und in der eigenthümlichen Bestimmung und Stellung des Menschen auf der Stufenleiter der Geschöpfe begründet; der Fall ist unvermeidlich in Folge göttlicher Schöpfung, also die Sünde natürlich und nothwendig. Der Zweck des Gesess ist, die ihrer eigenthümlichen Bestimmung gemäße Entwickelung derjenigen Menschen zu leiten und zu fördern, welche zur feligen Gemeinschaft mit Gott bestimmt sind, während die andern, als Straferempel, Gottes Gerechtigkeit offenbaren 2). — Bon selbst des die Schuld der Sünde auf ben Schöpfer zurückfalle. Er bildet den Gegenstand der solgenden Abhandlung.

#### III.

#### Berfuch einer Theobicee. b).

Es tönnte nun wohl Jemand die Rothwendigkeit des Befetses bei der factischen Beschaffenheit des menschlichen Befens anerkennen, aber die Gute und Beisheit Gottes bezweifeln, der den Menschen so schuf, daß er fallen mußte, oder feinen Fall voraussah, ohne ihn zu ver-

a) Im Schluffe bieses Rap. findet sich eine kurze Recapitulation und hier in Bezug auf die Bestimmung des Gesestes folgende Erklärung: Per legem statuit, homini voluntatem suam significare et per eam veluti per paedagogum regere et erudire, ita ut lex sit ipsa Dei cognitio, qua scitur esse dominus et moderator rerum omnium. Neque duae sunt operae, providentia regere et lege erudire. Providentia enim legem dat, ut recte hanc inter creaturas rarissimam hominum classem moderetur. Bon ber Bestimmung der Berbammten war bereits fol. 362. die Rebe und wird im Folgenden ausführlicher gehandelt werden.

b) Die Auffchrift im Originale lautet: Non esse hallucinatam sapientiam sive creando sive per legem docendo hominem, quem lapsurum esse sciebat.



### 3wingli's Lehren von der Vorsehung 2c. 795

hüten, oder ihn wohl gar aus Unkenntniß verwahrlofte a). Dowohl nun diefe Frage mehr die göttlichen Eigenschaften der Weisheit und Güte, als die Vorschung berührt, so ift doch, wie in den ersten Kapp. gezeigt worden, die Vorsehung ohne Wahrheit, Weisheit, Güte und Allmacht undenkbar, und so wird hier die Erörterung einer Frage nicht ungehörig seyn, welche die Güte und Weisheit und somit auch die Vorschung Gottes in Zweisel stellt.

I. Bas also zuvörderst die Güte Gottes betrifft, so hat sie sich nicht unbezeugt gelaffen, als sie den Fall des Menschen nicht verhütete, sondern hat sich in dop= pelter Beise offenbart, nämlich durch die Schöpfung und durch Biederherstellung des Geschaffe= nen (creando atque creato medendo).

1. Durch die Schöpfung; denn die Güte Gottes war die Ursache der Schöpfung der Welt überhaupt und der Menschen insbesondere, um sie an seinem seligen Leben Theil nehmen zu lassen die und ünvernünftige; die vernünftigen sind wiederum theils solche, welchen ohne Körper, theils solche, welchen mit einem Körper zu leben beschieden ist: jene sind die Eugel, diese die Seelen. Beide Klassen sind die Eugel, diese die Seelen. Beide Klassen som som Schöpfer mit Vernunst begabt worden, damit sie zuerst das höchste Gut und dann seine Geschöpfe erkennen follten. Die Güte Gottes offenbart sich aber eben so als Gerechtigsteit, mie als Gütigsteit (beneficentia et misericordia — benignitas). Als daher jene vernünstigen Geister (intellectus isti), sowohl

- a) c. 5. fol. 363 fine: Si Vero nescivit, iam hallucinatione eius miserum esse oportet hominem, non aliter quam cum quis chirurgi oscitantia aut inscitia deluxato crure non probe curatus claudicat.
- b) l. l. fol. 864. ut sese frueretur. vgl. p. sq. Creando apparnit bonitas, cum in hoc creatus est homo, ut Deo fruatur.

**53 \*** 

Engel als Seelen, geschaffen werden follten, mußten fie fo geschaffen werden, daß sie die Gerechtigkeit nicht minber, als die Gütigkeit Gottes kennen lernen konnten.

Die aber wird man die Gerechtigfeit tennen lernen ohne ben Gegenfat ber Ungerechtigkeit, und eben fo ift die Gütigfeit und Sanftmuth (benignitas et mansuetudo) nicht ertennbar ohne den Gegenfat der Graufamteit und Bildheit. Auch bas Defen bes Guten wird nicht er= fannt, wenn tein Böfes ift, burch beffen Beraleichung und Schätzung der Berth des Guten gehoben wird. niemals würde Jemand fo begieria das Suße verlangt haben, wenn er nicht durch den-Geschmad bes Bittern erschüttert es Diefem vorzuziehen gelernt hätte. Das war den Philosophen nicht unbefannt, wenn fie lehrten, daß die Tugend nichts gewesen feyn würde, wenn nicht Günde oder Lafter ihre Freundlichkeit oder Rüglichkeit gezeigt hatte, und nach Seneca's Anführung hat ber Philosoph Demetrius ein ruhiges und von ben Stürmen bes Glückes freies Leben treffend ein tobtes Meer genannt a).

a) 1. 1. Nam et bonum non cògnoscitur quid sit, ni malum sit, cuius comparatione et aestimatione boni ratio surgat. Dulce nemo unquam tam avide quaesisset, ni amari gustu attonitus istud amplectendum prae hoc didicisset. Id quod philosophi non ignorarunt, quum tradiderunt, virtutem nihil futuram fuisse, ni vitium aut scelus hanc, quam laeta et utilis esset, ostendisset, et Demetrius philosophus, autore Seneca, vitam securam et a fortunae incursionibus liberam - sapienter mare mortuum appellavit. - Es finden fich in ber bier und im Folgenden gegebenen Darftellung, was bas Befentliche betrifft, gang bie Grundfage bes relativen Aualismus bes Lactantius (Institutt. II. 9, 13. VI. 15, 22. und VII. 3.); bas Bofe ift nothmendia als interpretatio boni (contraria contrariis innotescunt) und als Entwickelungsmoment ber vernunftbegabten Geschöpfe; bie Sunbe wird nicht erkannt als willfurlicher, burch freien Abfall ber von Gott nur gut geschaffenen Befen entstan= bener und in ihren Wirkungen als abnormer Buftanb

## 3wingli's Lehren von der Vorfehung 2c. 797

Da nun Gott an fich felbst uns bie Ungerechtigkeit in teiner Beife zeigen tonnte, indem er feinem Befen nach durchaus wahr, heilig und gut ift, fo führte er in der Creatur ein Beifpiel ber Ungerechtigfeit hervor, nicht als hätte fie bie Creatur, die ohne Gott weder ift, noch lebt, noch wirft, felbstmächtig hervorgebracht, fon= bern weil Gott felbft Urheber deffen ift, mas für uns Ungerechtigkeit ift, für ihn aber teis neswegs a). Da alfo Engel und Menfchen die Gerech= tigfeit tennen lernen follten, biefe aber ohne ben Gegena faß der Ungerechtigkeit dunkel und unaufehnlich mar, fo fchrieb er beiden vor, mas recht und heilig ift, und vers bot bas Gegentheil. Noch aber gab es feine Ungerechtig= feit, als noch Niemand das Gefet übertreten hatte. Das her übertraten es beide, weil beide miffen follten, mas Gerechtigkeit und Unschuld mare. Und fobald fie übertres ten hatten, faben fie bas Angesicht ber Gerechtigfeit. Denn der Eine murde aus den feligen Wohnungen vertrieben und emigem Feuer überantwortet, der Andere wurde zwar von der feligen Wohnung getrennt, aber

(= Sunbhaftigkeit) fortbauernber absoluter Gegensatz gegen ben Billen bes Schöpfers, fondern sie gehort bem Sactantius und feinen Nachsolgern zum normalen ursprünglichen Justanbe ber Menschen = und ganzen Geisterwelt, als einer vollendeten Offen= barung bes göttlichen Wesens und Lebens. Die Entwicke= lung und Offenbarung des Guten soll bedingt und allein möglich seyn durch den Gegensatz bes Bosen; daher mußte Gott felbst diesen Gegensatz hervorrufen ober veranlassen.

a) l. l. Porro iniustitiam in sese nobis ostendere numen quum nulla ratione posset, ut quod undique verum, sanctum, bonum natura sit, per creaturam iniustitiae exemplum produxit, non quasi creatura illam suo marte produxerit, quae nec est, nec vivit, nec operatur sine numine, sed quod numen ipsum author est eius, quod nobis est iniustitia, illi vero nullatenus est.

boch aus Barmherzigkeit erhalten, eben fo wie Semand, ber nach bem Rriegsrechte hätte getöbtet werben tonnen, erhalten worden ift, aber um Sclave zu fenn. Beides hat Gott gewirft, aber burch ben Antrieb eis nes Undern, wie burch ein Berfzeug: im En= gel burch einen hoffartigen Ginn, im Menfchen burch ben verführenden Dämon und das Fleifch a). Doch aber ift weder er felbst ungerecht, noch bas, mas er gethan hat, Ungerechtigkeit in Bezug auf ihn. Denn er felbft fteht unter feinem Gefete ; wenn er dem Engel geboten bat, ihm gehorfam ju fepn und ihn ju bewundern, und dem Denschen, fich bes Apfels zu enthalten und ihn zu verehs ren, fo ift boch gewiß, daß Gott durch diefe Gefete nicht gebunden ift. Benn er alfo ben Engel und ben Menschen zum Uebertreter macht, fo wird boch er felbft nicht zum Uebertreter, ba er fein Gefes übertritt b). Es ift alfo feine Gunde, die Gott begangen hat, aber für ben Menschen und Engel ift fie es; denn biefe brückt und verflagt das Gefet. Gott barf mit feinen Geschöpfen frei handeln, nicht weniger, als ein hausvater mit feinem Eigenthum und als ein Töpfer mit dem Thon. Wie er also auch immer bas Geschöpf hiers

- a) l. l. Nondum erat iniustitia, quum nemo tum transgressus esset légem. Transgreditur ergo uterque, quia uterque s cire debuít, quid esset iustitia et innocentia. Et ut primum transgressi sunt, iustitiae faciem viderunt. Alter enim beatis sedibus pulsus et acterno igni mancipatus, alter beato quidem lare exutus, sed per misericordiam tamen servatus est, non aliter, quam is, qui, dum belli iure occidi potuisset, servatus tamen est, ut servus sit. Horum utrumque operatus est Deus, sed per impulsorem, velut instrumentum: in angelo per ambitiosum animum, in homine per impulsorem daemonem et carnem.
- b) l. l. Quum igitur angelum transgressorem facit et hominem, ipse tamen transgressor non constituitur, ut qui contra legem non veniat.



### Zwingli's Lehren von ber Vorsehung 2c. 799

oder dorthin treiben mag, so ist er doch so fern bavon, zu fündigen, daß er es vielmehr ohne ein ausgezeichnetes Gut nicht thut, während der Mensch, dem das Gesetz vorgeschrieben ist, auch wenn er dazu getrieben wird, fündigt; denn er handelt gegen das Gesetz a). Durch zwei Beispiele wird dieß beutlicher werden. Es gibt ein Hausvater einige Hausgesetze, um die Kinder von Räschereien und Nachlässigisteit abzuhalten: Wer den

a) l. l. Utcunque igitur creaturam huc impellat aut illuc agat, tam abest, ut peccet, ut haec citra insigne aliquod bonum non faciat, quum interim homo, cui lex est praesixa, etiam cum impellitur, peccet; adversus enim legem operatur. Bal. fol. 865. (c. 6.): Nam cum lex homini est data, semper peccat, cum contra legem facit, quantumvis nec sit, nec vivat, nec operetur, nisi in Deo, ex Deo et per Deum. Sed quod Deus operatur per hominem, homini vitio vertitur, non etiam Deo. Hic enim sub lege est, ille liber legis spiritus et mens, cumque divinam providentiam dicimus hoc aut istud crimen fecisse, quod hic aut alius patravit, iam improprie loquimur; quantum enim Deus facit, non est peccatum, quia non est contra legem, illi enim non est lex posita, utpote iusto, nam iustis non ponitur lex iuxta Pauli sententiam. Unum igitur atque idem facinus, puta adulterium aut homicidium, quantum Dei est autoris, motoris ac impulsoris, opus est, Crimen non est, quantum autem hominis est, crimen ac scelus est. Ille enim lege non tenetur, hic autem lege etiam damnatur. Quod enim Deus facit, libere facit, alienus ab omni affectu noxio, igitur et absque peccato, ut adulterium David, quod ad autorem Deum pertinet, non magis Deo sit peccatum, quam cum taurus totum armentum inscendit et implet. Et cum occidit eum, etiam quem per latronem aut corruptum iudicem trucidat, non magis peccat, quam cum lupum lupo. aut elephantum dracone interficit; sua enim sunt universa et ipse nullo pravo affectu erga quicquam afficitur. Unde sub lege non est, quia lege opus non habet, qui affectu nullo moveri potest. Homo autem peccat; illi enim, quod affectibus cedit, lege opus est, quam cum praetergreditur, muletae fit obnoxius.

honigtrug anrührt, betommt Schläge; wer ben Schut nicht recht angezogen hat oder ihn beim Geben ausgezogen und verloren hat, foll baarfuß gehen u. bgl. - Benn nun die hausmutter ober die erwachsenen Rinder den Bos nig nicht bloß augerührt, fondern auch verzehrt hätten, fo betommen diefe deghalb nicht Schläge, benn fie find nicht ans Gefet gebunden. Uber die Rnaben werden gezüchtigt, wenn fie ihn angerührt haben, denn für fie ift das Gefes gegeben. - Benn ein Bulle die ganze heerde befpringt und belegt, fo ift dieß lobenswerth, wenn aber ber herr bes Bullen außer feiner Gattin auch nur Gine erfeunt, fo ift er des Chebruchs schuldig. Die Urfache ist diese, weil für diefen das Gefet gegeben ift: Du follft nicht ehebre= chen! jenen beschränft tein Gefes, fo bag Paulus, wie immer, fo auch in biefem Falle fehr mahr ben haupt= grundfat ausgesprochen hat: Do fein Sefes ift, ba ift feine Uebertretung. Für Gott ift, wie für ben Sausvater, fein Gefet gegeben, barum fündigt er nicht, wenn er baffelbe in bem Menschen wirtt, mas für ben Menschen Günde ift, für ihn es aber nicht ift a).

a) l. l. fol. 364: Deo velut patrifamiliae non est posita lex, idcirco nec peccat, dum hoc ipsum agit in homine, quod homini peccatum est, sibi vero non est. Bgl. c. 6. fol. 366: Idem ergo factum, quod Deo autore et impulsore fit, illi honorificum est, at homini crimen ac nefas. Jure igitur plectuntur sontes, sive hic a iudice, sive istic a rege regam et domino dominantium; in legem enim peccarunt, non quasi autores, se'd quasi instrumenta, quibus Deus liberius pro sua voluntate uti potest, quam paterfamiliae aquam aut bibere aut humi effundere. Cumque movet ad opus aliquod, quod perficienti instrumento fraudi est, sibi tamen non est; ipse enim libere movet neque instrumento facit iniuriam, quum omnia sint magis sua, quam cuiusque opificis sua instrumenta, quibus non facit iniuriam, si nuc li-

### 3wingli's Lehren von der Vorsehung 2c. 801

Da alfo, um zum Thema zurückzutehren, Engel und Menschen fo von Gott geschaffen werden mußten, daß fie von feiner Bahrheit und Gerechtigkeit eine (vollfommene) Anschauung bekommen konnten, fo mar es für fie nos thig, bag Lüge und Ungerechtigkeit ba mar. Alfo zum Beften ber Engel und Menfchen murde beiden eine Disposition zur Günde angeschaffen. Denn durch ben Kall des Engels trat Untreue und Lüge hervor, durch ben Fall des Menschen Günde und Ungerechtigfeit. Diefe aber gaben beiden Dronungen ber Creaturen eine Anschanung ber Bahrheit und Treue, der Unschuld und Gerechtigfeit. Bott hat alfo badurch, daß er bem Menschen die Dispofition zur Gunde anerschuf, feine Bute offenbart; denn burch ben Fall leuchtete ber Glanz ber göttlichen Gerechs tigkeit hervor. Daraus geht wiederum hervor;, daß die Unfeligen Gottes herrlichkeit verfündigen, denn ba fie Beispiele feiner Gerechtigkeit find, wie tonnen fie ihm ete was Größeres erweifen a)? - . Aber nicht Engel und Menschen allein zeugen für diese Bahrheit, fondern auch bie Gegenfäße in der Thierwelt offenbaren und verherrlis

mam in malleum et contra malleum in limam convertat. Movet ergo latronem ad occidendum innocentem etiam ac imparatum ad mortem rel.

a) 1. 1. c. 5. fol. 364 : Quum igitur, ut ad propositum regrediar,
angelus et homo Deo creandi essent, ut veritatem ac institiam eius contemplarentur, necesse habuerunt, ut esset mendacium et iniustitia. Bono igitur angelorum et hominum factus est uterque ad istum modum, ut labi posset. Lapsu enim angeli perfidia et mendacium emerserunt, hominis lapsu peccatum et iniustitia. At ista, velut indices, veritatis ac fidei, innocentiae et institiae vultum utrique ordini demonstrant. Creando itaque hominem Deus, ut labi posset, bonitatem suam manifestavit; lapsu enim divinae iustitiae splendor illuxit. Quo iterrum obiter apparet, miseros (= damnatos, vgl. oben aus cap. 4. fol. 362. sq.) gloriam Dei praedicare; quum enim exempla sint iustitiae illius; quomodo illi maius aliquid possunt tribuere ? 20gl. auch fol. 365<sup>b.</sup> (c. 6.)

chen einestheils Gottes Güte, anderntheils feine Ges rechtigkeit; denn auch die Ungerechtesten werden durch die Grausamkeit und Gewaltthaten der wilden Thiere zum Zengs nisse für die Gerechtigkeit und zur Besserung veranlaßt, indem sie das, was sie sich gestatten, Mord, Raub, Bers wüstung u. dgl., an dem wilden Thiere verabscheuen und verdammen, während sie in der Sanstmuth anderer Thiere eine Darstellung und Empfehlung der Güte des Schöpfers finden müssen.

Es ist also offenbar, daß sich Gottes Güte nicht verleugnet, sondern verherrlicht habe, indem sie dem Menschen eine Disposition zur Günde anschuf; denn auf diefem Wege ist er zur Erkenntuiß der göttlichen Gerechtigkeit gekommen 2).

2. Die Güte Gottes hat sich aber auch durch Bieders her stellung (medendo) offenbart. Denn da er den Fall in jeder ihm beliedigen Beise wieder aufheben konnte, so wählte er doch nur eine solche, durch welche er, einst der Schöpfer, zugleich der Erlöser des Menschen wurde, das mit in der Erlösung nicht weniger Güte und Gerechtigkeit sich offenbaren möchte, als in der Schöpfung. Durch die Schöpfung offenbarte sich die Güte, indem der Mensch zu bem Zwecke geschaffen wurde, daß er in selige Gemeins schaft mit Gott träte, und zu dem 3 wecke in Unges rechtigkeit fiel, damit er die Gerechtigkeit kennen

a) l. l. Derfelbe Gebante wird im Gpilogus diefer Schr. fol. 377. wiederholt und recht bestimmt ausgesprochen: Lapsus autem quum calamitatem attulerit, iam constat, lapsum non fuisse felicitatem, neque etiam calamitatem, quae ex eo secuta est, esse felicitatem posse. Sed dum id expendimus, quod ex lapsu homini'affulsit, nempe iustitiae cognitio, quae citra iniustitiae vultum cognosci non potuit, quam tamen in se Deus non potuit ostendere; iam lapsum videmus bono nostro nostro generi insitum esse, ut casu erroreque liceret discere, quod contendendo ac penetrando fieri nequivisset.

## 3mingli's Lehren von der Vorfehung 2c. 803

lernte a). Go tritt bie Gute auch in ber Erlöfung hers vor, indem derfelbe, welcher mit freigebiger hand geschaffen hatte, umfonft (gratis) wieder frei macht und zu dem 3mede frei macht, bamit der frei gewordene Mensch in felige Gemeinschaft mit Gott trete, indem der Gerechte die Unges rechten erlöft, bamit ber Erlöfte erfennen möge, baß Gott allein gerecht fen, und damit er fehe, welch' ein großer Begenstand bie Günde und Ungerechtigkeit fen, fo groß nämlich, als ber Preis, um ben fie hat gefühnt werden müffen. Da aber unfere Ungerechtigteit burch Gottes Sohn bat geführt werden müffen, fo ift gewiß, daß nichts Gott fo' fumider fen, als Gündigen, und nichts fo angenehm, als Streben nach Gerechtigfeit und Unfchuld. - Go viel bavon, daß bie Gute Gottes nicht gefährdet fey, indem er den Menschen von folcher Beschaffenheit fchuf, bei wels cher er wußte, bag er fallen murde.

I. Nun ift zu zeigen, daß auch die Deisheit Gottes nicht gefehlt habe, als wäre der Mensch anders gewors den, als sie beschloffen. Ich bemerte demnach, daß das vorhin Gesagte auch hier feine Anwendung finde. Denn

1) ist es die Sache der Weisheit, einen Weg zu finden, um etwas ans Licht zu bringen; daher ist auch dieß ein Werf der Beischeit, dem Menschen einen Weg zur Er= kenntniß der Gerechtigkeit zu bereiten.

2) Daß die Weisheit nicht gefehlt habe, geht anch baraus hervor, daß die Erlösung nicht später beschloffen worden ift, als die Schöpfung. Denn alles Göttliche muß ewig seyn, folglich auch die Weisheit Gottes und so muß auch der Beschluß der Erlösung gleich ewig seyn, wie der der Schöpfung. Aber die Erlösung konnte nicht beschloffen werden, wenn nicht die Weisheit den Fall des Menschen voraussah; denn wer bestimmt ein heilmittet für eine Krank-

a) l. l. c. 5. fol. 364. fin. cum in hoc incidit in iniustitiam, ut iustitiam, agnosceret.



heit, bie er nicht kennt? Und ba ein neues Moment feis neswegs in die Gottheit eintreten tann a), fo fteht feft, baß auch die Erlöfung von Emigkeit beschloffen gemefen fen, und daß die Beisheit die Rraufheit vorausgesehen habe, die bes heilmittels ber Erlöfung bedurfte. So ift benn ber Mensch nicht ein Bert ber Unvorsichtigteit (inscitiae), fondern der Weisheit, welche, wie Alles, fo auch ben Lauf und bas Ende aller Dinge fennt vom Unfange der Laufbahn bis zum Ziele. Daher follen wir nicht in fie bringen, warum fie den Menschen ober irgend einen Gegenstand fo geschaffen habe, fondern follen fo benten : weil ber Mensch fo geschaffen worden ift, muß er fehr weife geschaffen worden feyn; wie wir denn auch nicht einmal in Bezug auf die Gestirne forschen, warum fie fo geschafe fen worden find und ihren eigenthümlichen Lauf verfols gen. - Go ift es anmaßend, frech und aufrührerisch, Gott wegen ber Bildung bes Menschen zur Rechenschaft zu giehen, aber von ber Betrachtung des Menschen Beranlaffung gur Bewunderung ber göttlichen Beisheit zu nehmen, bas ift fromm und heilig. Denn wer hat die Urfachen der Schöpfung und Erlöfung des Menschen auch nur gedacht, geschweige benn ertannt, ehe fie erfolgte? Benn wir ferner den Geschaffenen auch erlöft fehen, fo tonnen mir, ehrfurchtevoll die That betrachtend, die in Allem fich offenbarende Beisheit, Gute, Rraft und Borficht nicht genug rühmen. Berehren muffen wir bie Gottheit, aber nicht gur Berantwortung ziehen ober Rechenschaft über ihre Thaten fordern. - Denn von dem absolut Guten tann nichts tommen, was nicht bem 3wede, ju bem es entstanben, volltommen angemeffen wäre. Alles fieht er, fchon bevor es geschieht, Alles ordnet er, wie es geschehen und wirfen foll, und nichts beschließt und bestimmt er, mas

a) l. l. fol. 365: recens ac novum quum numen nullatenus admittat. —

#### Zwingli's Lehren von ber Vorsehung 2c. 805

nicht burchaus bestätigt würde. Dieß wird nun deutlicher werden, wenn wir von der Erwählung nach der Darstellung des Apostels handeln werden, wodurch alles schon Gesagte begründet werden wird 2).

#### 2.

# Noch ein Wort über Gal. 3, 20.

von

J. F. R. Gurlitt.

Räthfel zu löfen, hat für bie meisten Menschen einen großen Reiz, und die Stelle der Schrift, die hier abers mals foll befprochen werden, ift ein Räthfel. Man wundre fich daher nicht, daß troß fo vieler vergeblicher Berfuche, eine genügende Löfung ju finden, bennoch von Beit ju Beit immer von Neuem wieder ein ähnlicher Berfuch gewagt Eben fo. wenig aber wird fich nun auch etwas bas wird. gegen einwenden laffen, wenn wir uns erlauben, jene Stelle gang nach Urt eines Räthfels zu behandeln d. h. bei Erklärung berfelben ein Conjectural - Berfahren zu befols gen. - 3mar wird auf diefem Bege eine unbedingte, 3ebermann zur Beistimmung zwingende Gewißheit nicht erreicht werden fönnen, aber boch vielleicht ein hoher Grad von Bahrscheinlichkeit, und dieß wird um fo eher genügen, ba man längft erflärt hat, daß in unferm Falle überhaupt nicht mehr zu erreichen fey. Ja, wir an unserm Theile

a) l. l. Quod iam clarius fiet, cum electionem ex Apostoli verbis tractabimus, quae omnibus iam dictis testimonium ac robur adferent. Bon ber Electio ober Praedestinatio ift nun cap. 6. und 7. ausführlich bie Rebe.

würden bereits zufrieden feyn, wenn es uns nur gelänge, die Standpunkte, von denen die Erklärung ausgehen muß, zu firiren und dadurch die Untersuchung auf ein bestimmt umgrenztes Gebiet einzuschränken, während sie bisher in völlig unbegrenzter Weise, bald nach dieser, bald nach jes ner Voraussesung geführt ward, und daher zu so mannichs faltigen und bunten Resultaten geführt hat, daß nicht mit Unrecht ein neuerer Ausleger klagend gestehen mochte, se totam sententiarum de hoc loco diversitatem mente atque memoria complecti non potuisse.

Demnach sehen wir vorläufig ben Sinn ber streitigen Borte, so wie ber nächst vorhergehenden Säte, mit denen sie auf das genaueste verbunden sind, als eine völig unbekannte Größe an. Bir stellen uns, als ob zwischen den Borten zl ov o voµos; im 19ten Berse und dem Unfange des 21ten Berses sich eine kücke im Terte befände; suchen dieselbe darauf wieder zu ergänzen, indem wir nach den Andeutungen forschen, welche die weitere Umgebung uns hiezu an die hand gibt; betrachten endlich die vorläufig ignorirten Borte selbst, um zu erfahren, wiefern sie sich dem vermutheten Inhalte anbequemen; und — bitten bei dem Ullen um christliche Geduld, uns anzuhören.

2. 19. alfo wirft der Apostel sich felbst die Frage auf: *tl ovo & vóµos*; Bie kommt er zu diefer Frage? Dieß ist zuerst zu untersuchen, damit wir erkennen, in welcher bes fondern Rücksicht und Beziehung die Antwort darauf muffe gegeben seyn.

Der Apostel ist im Vorhergehenden bemüht, zu erweis fen, daß das mosaische Gesetz, wie überhaupt, so ganz vorzüglich für die heiden überflüssig und selbst hinderlich sey, um Theil zu nehmen an den dem Abraham verheißenen und durch Christum dargebotenen Segnungen, welche theils alls gemeinhin mit den Namen eidoyla (3, 9. 14.), nangovoula (3, 18.), Enappela (3, 22.), theils bestimmter als Enappela rov nverbuarog (3, 14.), rd nverbua (3, 2.), und h di-

xaloounn (3, 21. cf. 2, 21.) bezeichnet werben. Mit biefer polemischen Richtung feiner Urgumentation verbindet fich bie apologetische, daß der Glaube an Jesum Chris ftum das einzige Erforderniß fen, um jene Segnungen zu Die Gründe, auf welche er fich babei ftust, erlanaen. find verschiedener Art. Rap. 3, B. 1-5. erinnert er bie Galater an ihre eigene Erfahrung. Gie felbst hatten den Beift empfangen, nicht in Folge einer Beobachtung bes Gefeges, fondern in Folge ber Predigt von dem Glauben. Dieß war ein factischer Erweis, daß man den Geift auch ohne das Gefet erlangen tonne. Bum Andern beruft er fich auf die Natur ber dem Abraham gegebenen Berheif= fung, B. 6-18, und hier macht er brei Momente geltend. a) Die Berheißung gilt den Söhnen Ubrahams. Söhne Abrahams aber find bie, welche den Glauben Ubrahams haben. Folglich kommt die Berheißung nur den Gläubi= gen zu gut, B. 6-9. b) Die Berheißung verfändet Segen benen, für welche fie gegeben ift; bas Gefes bagegen Fluch benen, bie unter bem Gesete fteben. Alfo nicht ba= burch, daß bas Gefet beibehalten, fondern vielmehr dadurch, daß es aufgehoben wird, ift der Segen der Berheißung zu erlangen, B. 9-14. c) Die Berheißung ift fruher gegeben, als das Gefet, und tann als eine unbezweifelt gottliche Billenserflärung durch nichts Späteres antiquirt werben. Gie murde aber alfobald antiquirt.fenn, menn Die verheißenen Güter nicht den Gläubigen als freies Gefchent der Gnade Gottes, fondern den Dienern bes Befeses als Lohn für ihren Gehorfant gegeben würden. Alfo faun wiederum nicht bas Gefes, fondern nur der Glaus be das Mittel fenn, durch welches man ber Berheißung theilhaftig wird, B. 15-18.

Bei diefer Beweisführung mußten für die, welche die hergebrachten Meinungen vom Gefete festhielten, ernftliche Bedenklichkeiten entstehen. Es war gerade die Meinung, baß das Gefet das charakteristische Unterscheidungszeichen

807

ber Göhne Abrahams fey, daß es Ifrael vor allen Bols fern als ein heiliges, Gott geweihtes Bolf tenntlich mache. Eben fo fehr war die Meinung, daß die treue Beobachtung Diefes Gefetes Die unerläßliche Bedingung fey, um Gott wohl zu gefallen und jede Art des Seils von Gott zu ers halten. Indem der Apostel Beides in Abrede ftellte, mußte es scheinen, als ob er bem Gefet überhaupt gar teinen Ginn und 3med zugestehen wolle. Ueberdieß mußte es icheinen, als ob er felbst nicht einmal ben göttlichen Urfprung bes Gefeges anerfenne. Denn ba er behauptete, daß bie Ber= heißung als nooxenvowuern und rou deou nicht antiquirt fenn tonne burch bas fpätere Befet; fo entftand bie Frage, mit welchem Rechte er bann boch umgetehrt bas Gefes burch die Berheißung laffe aufgehoben werden, wenn er nicht etwa jenes für weniger göttlich, als diefe halte. Solche Gebanten aber waren fehr geeignet, Jebermann wider ben Apostel und feine Lehren einzunehmen, fo wie bie ganze Urt feiner Urgumentation zu verdächtigen, als ob durch diefelbe weit mehr, als fich irgend bemeifen laffe, und folglich nichts bemiefen fen. Es mußte ihm baber fehr barum zu thun feyn, fich gegen bergleichen gehäffige Folgerungen zu verwahren, und bieg fonnte nur geschehen burch eine beutliche Erklärung, bag er, wenn er auch in bie gewöhnlichen Borftellungen vom Gefete nicht einftim= men tonne, bennoch demfelben 3med und Bedeutung allerbings zugestehe und teinesweges gesonnen fey, ben gotte lichen Urfprung beffelben ju bestreiten. Das anders, als eine folche Erflärung tonnen wir erwarten, wenn unter biesen Umständen der Apostel B. 19. fich felbst die Frage aufmirft: rl'ouv o vouos; Bir müffen alfo vorausfegen, daß in der Untwort auf diefe Frage theils dem Gefete eine bestimmte Bedeutung neben der Berheißung zugewiefen, theils der gleiche Urfprung beider Institutionen aus Gott eingeräumt werde. Damit ift Ein Standpunkt zur Auffinbung des Inhaltes, den wir fuchen, gewonnen.

Einen andern Standpunkt wird die Betrachtung bes mit B. 21. anhebenden fpäteren Abschnitts uns gewähren. Sier heißt es querst: o our vouos nara rov enapyelion του θεου; un yevouro. Beil aber noch gefragt werden tann, wohin die Partitel our jurud zu beziehen fey, und Diefelbe wirklich von verschiedenen Interpreten in verschiebener Beziehung gefaßt ift: fo laffen wir auch biefe Partie vorläufig zur Seite, und wenden uns gleich zu dem weitern Berfolge der Rebe, wo ber Apostel in den Borten el yag eboon etc. auf fein hauptthema zurücktehrt, um biefes mit neuen Gründen zu verfechten, und zwar jest mit Gründen, die aus der Natur und Beschaffenheit des Gefeses hergenommen find. Zuerft behauptet er von dem Gefese, es habe feine Rraft, lebendig ju machen, fondern fen nur gegeben, um Alles unter die Gunde zu beschließen  $(\gamma \rho \alpha \varphi \eta \equiv \nu \delta \mu \rho \varsigma, \nu \varsigma l. \Re \delta m. 3, 9 - 19.)$ , und baburch auf bie Erscheinung Christi ober auf bie Dekonomie bes Glaubens vorzubereiten; woraus dann gefolgert wird, daß bas verheißene Erbe, hier die Sixaloovn genannt, durch das Gefes nicht erlangt werden tonne, D. 21. 22. 3weitens wird zugegeben, daß das Gefet in diefer feiner vorbereis tenden Beziehung auf die Sünde unleugbar Gültigkeit gehabthabe, bis Chriftus getommen fey, wenigstens für bie Juben, welche Einschränfung burch die prima persona verbi gegeben ift 1). Daraus fen jedoch nicht zu schließen, daß es, auch für die Juden nur, noch fpäterhin etwa neben

a) In der ersten Person nämlich redet er nur so lange, als dasjenige, was er sagt, allein von den Christen gilt, die früher Juden waren, B. 23 – 25. Was B. 26 – 29 folgt, gilt von allen Christen überhaupt, und hier bedient er sich der zweiten Person. Nach derselben Regel tritt Kap. 4. B. 3 wieder die erste, dagegen B. 6 die zweite Person ein, die auch von B. 8 an beibehalten wird, wo allein von den heidenchristen die Rede ist. Ueber den Gebrauch der ersten Person ist noch zu vergleichen Kap. 2, B. 15 ff.

Theol. Stud. Jahrg, 1837.

. 54

bem Glauben, fortgelten folle ober muffe; fondern nun fep es vielmehr ganglich abgethan, ba ber Glaube für Jedermann ohne Unterschied in Rudficht auf feinen früheren Stand und Berhältniß durchaus hinreiche, um bes vers heißenen Erbes theilhaft zu machen. Bur befferen Berftans bigung wird nachträglich bazu bas besondere Berhältniß ber Gläubigen aus ben Juden mährend ihres Standes uns ter bem Gefet und hernach feit ihrem Eintritt in die Bemeinschaft Christi noch burch ein Gleichniß deutlich gemacht, B. 23. Rap. 4, B. 7. Drittens und julest wird aus bie= fem Allen die Application gemacht auf die Gläubigen aus ben Seiden, mit denen und mit deren Berhältniffe zum Ges fese der Apostel es vorzugsweise zu thun hat. ' Dieje waren bisher, mährend bie Juden unter ber herrschaft des Gefeses ftanden (rore), in ganglicher Entfernung von Gott und allen Beranstaltungen Gottes zur Befeligung ber Menfchen, baher auch in ganglicher Entfernung wie von ber Berheißung, fo von bem Gefete, bas auf diefelbe vorbereiten follte, gewesen (oun eldores deor edouleudare rois μή φύσει ούσι δεοίς, vgl. Eph. 2, 12. ήτε έν τω καιοφ έκεινω χωρίς Χριστοῦ, ἀπηλλοτριωμένοι τῆς πολιτείας τοῦ 'Ισραήλ, και ξένοι των διαθηκών της επαγγελίας, ελπίδα un erovreg, nal adeoi, ev ro noouw). Gott hatte fie, fo zu fagen, gar nicht gefannt ober fich gegen fie gestellt, als ob er fie nicht tenne, nichts von ihnen miffe und wiffen wolle. Jest aber hatte er auch ihnen feine Aufmertfamfeit zugewendet, jest waren fie von Gott erfannt (yvwodévres und Deov), indem er fie zur Ertenntnig feiner felbft und bes Reichthums feiner Gnade burch Christum berufen hatte. Das hält ihnen der Apostel vor und zieht daraus ben Schlug, bag es thöricht fenn murbe, wenn fie jest noch wieder umtehren wollten zu dem Gefete, jener dürfti= gen, vorbereitenden Anftalt, welche mit der Erscheinung Ehtifti felbft für bie, um deren willen fie urfprünglich aufgerichtet war, ihre Bedeutung verloren habe, B. 8-10.

Der Nerv biefes letten Argumentes liegt offenbar barin, bag bie Gläubigen aus den heiden von Anfang her außer bem Gefete gewefen waren. Jus diefem Grunde mußte von ihnen noch um fo mehr Alles gelten, was vorher mit befonderer Berücksichtigung der Juden gefagt war. Da fle überhaupt nie ausdrücklich dem Gefet unterworfen mas ren, fo konnten fie fo viel meniger demfelben untermorfen fenn zu einer Zeit, wo felbft bie von der Macht bes Ges feses emancipirt waren, bei welchen vormals eine folche ansbrückliche Unterwerfung ftattgefunden hatte. - Uebers bliden wir nun den gangen Abfchnitt Rap. 3, 21. - Rap. 4, 10., fo findet fich, daß darin ber Apostel 1) gemiffe Buges ftandniffe in Absicht auf die Bedeutung und Gultigfeit bes Gefetes macht, 2) aber zeigt, wie fich aus diefen Buge ftändniffen feinesweges ber Schluß ziehen laffe, als fey das Gefetz vermögend, die Berheißung nebft dem mit ihr correspondirenden Glauben ju erfeten und mithin aufzus beben, fondern vielmehr folge, bag bas Gefes felbit neben Glauben und Berheißung anfgehoben fey. hiernach läßt fich zunächst bestimmen, wie ber Aufang von B. 21. au faffen : o our vouos - un vevoiro. Denn in diefen Borten behauptet der Apostel, daß fich ans gemiffen Boraussehungen eher alles Undere als dieß folgern laffe, bag bas Gefes wider die Berheißungen Gottes fey, fie verbräns gen und aufheben könne. Indem er aber an diefelben Borte jenen von uns beleuchteten Abschnitt als eine näs here Begründung vermittelft ber Partitel yao anfnüpft (sl yao 2000n'ete.), fo ift nicht anders zu benten, als bag er bort wie hier die nämlichen Prämiffen im Ginne habe; baß er alfo mit jenem our, bas wir oben als fraglich in feiner Beziehung bezeichneten, auf gemiffe Bugeftandniffe über Bedeutung und Gültigfeit des Gefetes, bie er im Borhergehenden gemacht, zurüchweife, und bag biefe Bugeständniffe eben bie müffen gewesen feyn, die er ber ber , nachfolgenden weiteren Erötterung wieder aufnimmt. Das

54

15

burch wird eines Theils bestätigt, was wir bereits gefunben haben, bag B. 19 und 20 bem Gefete in einem gemifs fen Umfange Gültigfeit und Bedeutung müffe eingeräumt fenn; andern Theils wird uns badurch zugleich bie Mög= lichkeit gegeben, zu erkennen, auf welche bestimmte Deffe bieß geschehen. Denn wir dürfen jest nur untersuchen, was in dem Abschnitte 3, 21-4, 10. über das Gefet auss gefagt ift, und tonnen gewiß feyn, daß bas Rämliche auch B. 19 und 20 enthalten fey. Dort aber unterscheiden wir leicht brei Ausfagen biefer Art: 1) bas Gefes ift gegeben, um Alles unter die Günde zu beschließen, 2) es hat in diefem Sinne feine unbezweifelte Gültigkeit gehabt, bis Chris ftus tam, 3) es hat gegolten wenigstens für einen Theil berer, die nachmals Christo angehörten, für bie Juden, wiewohl es für den andern Theil, die Seiden, nicht gegolten hat. Nehmen wir hinzu, mas oben festgestellt ward, baß ber Apostel 2. 19 und 20 neben einer gemiffen Bedeus tung bes Gefetes auch ben göttlichen Urfprung deffelben muffe zugegeben haben; fo werden wir ben Inhalt jener Berfe etwa folgender Gestalt ergänzen und in ben Bufams menhang einreihen dürfen : Das foll nun aber (nach 21lem, mas vorher zum nachtheile deffelben gefagt mar) bas Gefet? Es ift allerdings von Gott gegeben, und zwar bazu, bag es Alles unter bie Sünde beschließe und in diefem Sinne als eine vorbereitende Ordnung bis auf die Beit Chrifti gelte, wenigstens für die Juden, wiewohl nicht für bie heiden. Folgt aber baraus etwa, daß es wider bie Berheißungen Gottes fen ? Reinesweges, fondern eher bas Gegentheil "). Denn ba bas Gefet nur gegeben ift, um Alles unter bie Sunde zu beschließen, nicht aber lebendig machen tann, fo ift es eben unfähig, die verheißenen Güter

a) Dieß liegt in dem μή γένοιτο, welches bekanntlich eine flark abweisende Formel ist, die ausfagt, daß eher alles Andere, als das in Frage Seftellte anzunehmen sey.

zu verschaffen. Wenn ferner allerdings muß zugegeben werden, daß es bis Christum habe gelten follen, so folgt daraus wieder nicht, daß es noch fernerhin gelten müsse, da nun der Glaube für Alle genügt, auch für die, denen ursprünglich das Gesetz gegeben war. Hat aber selbst für biese, für die Juden, das Gesetz seine Gültigkeit verloren; welchen Grund könnet ihr dann, ihr Heiden, denen das Gesetz nie auferlegt ward, haben, euch demselben zu unterwersen? — Dergestalt fügt sich Alles aufs Beste in einanber, und es fragt sich nur noch, wie zu dieser muthmaßlichen Ergänzung von B. 19 und 20 das wirklich geschriebene Wort stimmt, das hier vorliegt, und jest zu vergleichen ist.

Der größte Theil von B. 19. macht keine Schwierigs keit. Wir finden darin zwei Erklärungen über die Abs zweckung des Gesetzes, welche unsern Vermuthungen volls kommen entsprechen. Es heißt daselbst von dem Gesetz, es segeben 1) rav nagasásewv zágev, und dieß ist nur ein allgemeiner Ausdruck statt des bestimmteren, der in der nachs folgenden Argumentation vorkommt: sovéxleisev ra návra vad áµagrlav B. 22. Es heißt 2): das Gesetz segeben äzges ov Eldy rd sakqua, sknýryslrai, was ganz zusams menstimmt mit B. 23. 24, wo dem Gesetze Kraft und Güls tigkeit zugeschrieden wird ngd rov kldesv rigu alstru, und wo es der naidagwyds els Xgistord genannt wird. Mit dem Schlusse von B. 19. dagegen treten wir auf das eigentlich streitige Gebiet, das wir nun Schritt für Schritt müssen zu erobern suchen.

hier wird zuvörderst von dem Gesethe gelehrt, es sey diarayels di äpykkav. Was ist das? Mehrere sehr ach= tungswerthe Interpreten, namentlich Schultheß, Schmies der, Schneckenburger, und unter den älteren die von Keil (Opuso. ed. Goldhorn. P. I. p. 289.) allegirten Winterberg und Schmidt, sind der Meinung, der Apostel wolle die Engel im strengsten Sinne als Urbeber des Gesets dars

813

ftellen und bamit zugleich ben göttlichen Urfprung beffelben leugnen, oder wenigstens bem Gefets einen minder göttlichen Urfprung zuschreiben, als ber Berheißung. Bats ten fie Recht, fo fähen wir uns in unfrer Borausfepung, baß ber Apostel vielmehr B. 19 und 20. irgend wo und wie ben Urfprung bes Gefetes aus Gott werbe zugeftanben haben, schmählich getäuscht. Aber gerade bieg, bag man nach dem gangen Bufammenhange ber apostolischen Rebe eher alles Andere, als die Lehre von einem außergöttlichen Urfprunge bes Gefetes erwarten muß, fpricht gegen jene Ausleger ; und nur dann tonnten wir uns gedrungen fühlen, ihnen beiguftimmen, wenn die Borte bes Tertes fich gang entschieden gegen jede andere Erflärung fträubten. Allein diefes ift durchaus nicht ber Kall. 3m Gegentheil erhellt aus Apftg. 7, 53. in Bergleich mit ber ganzen geschichts lichen Darstellung, die bort vorausgeschickt wird, daß ber Ausbruck Starayels di dyykkan recht gut den göttlichen Ur. fprung bes Gefetes involviren tonne. In jener Stelle nämlich heißt es ähnlich wie an ber unfern: ElaBere roy vouor els diarayàs ayyédar d. h. als Engelsbefehle oder beffer auf Anordnung von Engeln (vgl. Biner Gr. S. 186. 389). Desgleichen wird eben daselbst B. 44. von der Stiftshütte gesagt, fie fey gemacht zadwig dierakaro & lalow ro Movoy, wo man fich wieder nicht enthalten tann, an ben äpyelog Kuplov ju benten, von bem es B. 30. heißt, daß er fchon vor ber Gefetgebung bem Mofes im flammenben Bufch erfchienen fey und mit ihm geredet habe. Aber von eben biefem Engel bes Serrn ift deutlich, bag er nicht als eine für fich handelnde Perfon, fondern als Drgan, als Mund Goftes (Erod. 4, 16.) betrachtet wird. Denn indem B. 31. und 33. die Borte, bie er ju Mofes fprach, angeführt werben, beißt es das erste Mal: evivero worn Kuplou; bas andere Malgeredezu: eine de auro o Kuplos; und B. 85 lefen wir im Hinblid auf den ganzen Borgang: τούτου του Μασϋαήν δ θεός απέστειλευ έν χειοί αντέλου

rov opdévrog auro ev ry baro. Menn bemnach bie an= fängliche Berufung Moffs, fowie auch die Anordnung des Banes der Stiftshütte ohne Zweifel als göttlich dargestellt wird, obaleich beide Thatsachen gunächft einem Engel que geschrieben werden; fo ift fein Grund zu ertennen, weße halb bei der finaitischen Gesetzgebung ein anderes Berhälts niß follte anzunehmen fenn. Auch die judischen Lehrer, wie uns Schöttgen (hor. hebr. ad h. l.) berichtet, leiten bas Gefet zunächst von den Engeln ab, und zwar aus dem ächt rabbinischen Grunde, weil in den Ubschnitten des Pentas teuchs, wo von der Gesetgebung ergählt wird, nicht ber Name יהוח, fondern ber name אלוחים, ber anderweitig bie Engel bezeichnet, gelefen werde. Daß aber diese Leute mit einer folchen Unnahme den göttlichen Urfprung bes Ge= feges nicht im Geringften haben zurüchweisen wollen, bedarf wohl feines Beweises. Bir nehmen baber feinen Unftand, zu behaupten, daß auch in unferer Stelle die Borte Suarayels di' dyyklau den Urfprung des Gefetes aus Gott teis nesweges leugnen, fondern vielmehr, unferer anfänglichen Ruthmaßung gemäß, in unbeschränktem Sinne zugeben follen. — Dabei entsteht jedoch die Frage, aus welchem Grunde ber Apostel fich zum Ausbruck eines einfachen Gebantens einer fo befondern Bendung möge bedient haben. Döglich ift, daß diefelbe fich ihm unwillfürlich aufbrängte, weil fie feinen Biderfachern vorzüglich geläufig war. Allein felbst in dem Falle wäre noch ju fragen, weßhalb jene fich mit Borliebe fo auszudrücken pflegten. Licht hierüber gibt uns die hiftorifche Relation von der Gefebaebung. In derfelben wird uns gefagt, daß zuerft Gott felbst aus dem Donner und Blit zu dem versammelten Bolte Die zehn Morte, ben Detalog geredet habe (Erod. 18, 19. 22. Deut. 4, 12. 13. 5, 4, 22 - 24. cf. Ioseph. Antiq. 3, 4. med.); barnach, als bas Bolf die Stimme und Manifestation Sottes nicht ertrug, ward Mofes von Sott berufen und von der Gemeine bevollmächtigt, an ihrer

Statt zu vernehmen, mas weiter murbe geordnet werden (Deut. 5, 25-31.). Nun wiffen wir, daß überall, wo in der Schrift von einer fichtbaren ober fonft finnlich mahr. zunehmenden Offenbarung ber unsichtbaren übersinnlichen Gottheit die Rebe ift, fich frühe ichon die Reigung zeigt, die Engel als Organe Gottes in die Geschichte einzuführen, und Jofephus bezeichnet es geradezu als die Bestimmung ber Engel, Gott ben Menschen zur Erscheinung zu bringen: τούτο γάο το όνομα (άγγελος) άνθρώποις θεόν els έμφάνειαν άγειν δύναται (Ant. 15, 8. init. cl. 15, 5, 3.). Es ift baber erklärlich, wie einestheils ichon bie Unterres bung Gottes mit Mofes als burch Bermittlung ber Engel geführt (cf. Schoettgen hor. hebr. ad h. l.) bargestellt, gang besonders aber jene Mittheilung bes Defalogus an bas gefammte Bolf durch eine Stimme ohne Gestalt, begleitet von auffallenden Naturerscheinungen, den Engeln als Dr. ganen Gottes zugeschrieben werden tonnte. Sehr unterrichtend ift in diefer Beziehung ber befannte, auch von ans bern Auslegern in Erinnerung gebrachte Ausspruch bes Josephus (Ant. 15, 8. f. 15, 5, 3.): ήμων τα κάλλιστα των δογμάτων καί τα όσιώτατα των έν τοις νόμοις δι άγγέλων παρά του θεου μαθόντων. Denn dag diefe xalliora των Soyu. z. z. A. eben ben Defalogus bezeichnen follen, ift taum zu bezweifeln, wenn man lieft, mit welcher heiligen Scheu berfelbe Schriftsteller Die gehn Borte felbft mittheilt (Ant. 3, 4. med.), indem er fich entschuldigt, bag ihm nicht ges ftattet fey, diefelben buchftäblich wiederzugeben (od Deuctov έστιν ήμιτ λέγειν φανερώς πρός λέξιν). Da er nun eines. theils ganz bie nämliche Relation, die der Pentateuch entbält, wiederholt, daß Gott felbft jene heiligften Borte por ben Ohren Aller geredet habe, anderntheils ihrer ges benft als einer burch Engel geschehenen Mittheilung: fo muß ihm Beides gleichbedeutend gewesen feyn, und feiner eignen Angabe zufolge tounen die Engel nur in Betracht tommen infofern, als es ihr Geschäft war, door els eucoá-

veur äysiv, Gottes Stimme und Offenbarung zu feyn. In diefem Sinne gefaßt, war der Umstand, daß das Gefetz durch Engel d. h. also auf eine sinnlich wahrnehmbare Weise von Gott gegeben war, von nicht geringer Wichtigkeit, weil er über den wirklich göttlichen Ursprung des Gesetzes keinen Zweisel zuließ, wie denn auch Moses die Israeliten ausdrücklich darauf hinweist, daß sie mit ihren eignen Ohren Zeugen der göttlichen Offenbarung gewesen seinen wir den Ausdruck des Apostels verstehn zu müssen. Auch er will den göttlichen Ursprung des Gesetze über allen Zweisel hinausstellen dadurch, daß er zugibt, es sey dasselse gegeben diarayels di ärykkaw, auf eine von Jedermann wahrzunehmende Weise.

Rum Andern wird von dem Gefete gelehrt, es fen gegeben iv reigt westrov. - Ueber die Perfon diefes westrys find wiederum die Meinungen getheilt. Die älteren Ausleger verstanden gern den Mittler im eminenteften Sinne, Chriftus; und noch neuerdings ift diefe Deutung verfoche ten von J. G. Tiarts in ber allg. Rirch. Beit. 1835. R. 17. 18. Schmieder denft an einen besondern Mittler = Engel. Die gewöhnlichste Meinung ift, daß Mofes zu verftehen fey, und wir wüßten nicht, warum wir nicht derfels ben beistimmen follten, da Moses in der talmudischen und rabbinischen Schrift oft ausdrücklich Mittler genannt (cf. Schoettgen hor, hebr., wie auch Winer ad h. l.), und felbft Deut. 5, 5. wenn auch nicht fo genannt, boch beutlich ges nug in diefer Eigenschaft charafterifirt wird. Run ift gu bemerten, daß Mofes als Mittler einestheils zwar bie Stelle des Bolkes vertrat, das fich nicht getraute, in uns mittelbarem Berfehre mit Gott zu unterhandeln, und eben beßfalls jenen zu feinem Repräfentanten ertoren hatte. 2n. derntheils aber vertrat er nicht minder die Stelle Gottes, der ihm feinen Billen fund gab, bamit er denfelben weis ter offenbare. Auf jede Beife brachte es bas Mittlergeschäft des Møses mit sich, daß er mit Gott in die nächste Berührung tam, und daß Alles, was er verfündete, ganz dieselbe Gültigkeit haben mußte, als ob es ohne Vermittlung von Gott ausgegangen wäre. vgl. Rum. 12, 6-8. Joh. 9, 28.29. Daraus folgt, daß auch in den Worten in zeigt uso. teine Verkleinerung des Gesetses tann beabsichtigt seyn; sondern wir haben vielmehr hierin, zusammen mit den nächst vorhergehenden Worten, das vollständigste Zugeständniß des Apostels, das das Gesets burchaus als göttlich anzusehen seit selbst, theils vor den Ohren des ganzen Bolkes von Gott selbst, theils durch einen Mann gegeben sey, der ebenfalls auf eine undezweiselte Weise den Sinn und Willen Gottes gewußt und verfündet habe.

Damit wäre abermals eine von unfern Boraussehuns gen erledigt, und unerledigt bliebe jest nur noch diejenige, der zufolge wir unter den Erklärungen über 3weck und Gültigkeit des Gesets auch die erwarten, daß das Gesets für die Juden, wiewohl nicht für die heiden gegeben sey. Wir untersuchen, ob dieselbe vielleicht gerade im 20sten Berse, dem hauptgegenstande unferer ganzen Berhandlung, werde anzutreffen seyn.

Bei dem ersten hemistich dieses Berses (5 dd peseleng evos oon sone y gehen die zahlreichen Erklärungen in zwei hauptzweige auseinander, je nachdem man darin einen allgemeinen Gedanken über die Stellung und das Geschäft eines Mittlers überhaupt, oder eine besondere Bemerkung über Stellung und Geschäft des bestimmten, kurz vorher erwähnten Mittlers, durch welchen das Gesetz gegeben worden, ausgedrücht findet. — Unter den Erklärungen ber ersten Klasse verdient anerkannter Maßen biejenige den Borzug, welche nach vielen Andern zulest von Biner ins Licht gestellt und empfohlen ist: Ein Mittler ist niemals nur von Einem Mittler; es müssen immer wenigftens zwei seyn, zwischen denen er Mittler ist. Diese Erkärung hat grammatisch burchaus keine Schwierigkeit, und

bietet ben Gebanten bar, auf ben man ohne Zweifel am eheften und leichteften verfällt. Läßt man fiegu, fo ergibt fich auch bald, wie bas zweite hemistich (o de deog elg Borto) ju faffen ift. Diner erflärt ed: Deus est una tantammodo pars. Roch einfacher wäre: Deus tantummodo unus est; man muß alfo noch an einen Zweiten denten, zu welchem der Mittler des Gefetes in Berhältnif fteht. Auch bier wird man gestehen müffen, daß feine grammatische Schwierigteit im Bege fteht. Das Ganze würde fich bemnach in Uebereinstimmung mit unfern Borausfepungen etwa fo benten laffen : "Das Gefes ift freilich von Gott gegeben burch Engel und burch einen Mittler; allein ein Mittler ift niemals nur von Einem Mittler, Gott aber, von dem das Gefet ausgegangen, ift nur Einer - es bleibt alfo ju bedenten, mer der 3meite ift, für ben bas Befes gegeben warb, da findet fich, daß es nur für die Juden, nicht für bie heiden gegeben ift." Indeffen fo wes nig fich von Seiten ber Grammatif gegen biefe Erflärung fagen läßt, fo viel ift von Seiten ber Logit gegen fie einsumenden, ba ber Apostel auf diefe Beije gerade ben hanptgebanten auch nicht mit einer Silbe ausbrücken, fonbern gang dem Errathen der Lefer überlaffen würde, und zwar so, daß seine Deinung nicht einmal leicht zu treffen wäre. Denn bas Rächste, was man noch etwa obne große Mühe fuppliren tonnte, mare dieg : Gott ift nur Einer, ber Undere ift bas judische Bolt. Allein zu fagen, bag bas Befet fürs jubifche Bolt gegeben fey, hatte für ben Apoftel gar bein Intereffe, fondern nur die Behauptung, daß es tebiglich und allein für basjüdische Bolt, für bie ührigen Bölfer und Geschlechter, für bie Seiden, nicht gegeben fep. Dieß erhellet gleich, wenn man ben boppelten 3wed beachs tet, ben ber Apostel B. 19 und 20. im Auge hat. Einmal will er hier im Rüchblick auf Rap. 3, B. 1 - 18. ben Schein zerftören, als ob er zu geringfügig von bem Befete bente, und ba mußte er freilich evflären, daß er den göttlichen

Urfprung und einen bestimmten 3wech bes Gefetes anertenne, weil es eben icheinen tonnte, als ob er bies Beibes nicht anertennen wolle. Ganz überflüffig aber wäre baneben die Erflärung gemefen, daß bas Gefet für bie Juden gegeben fen, ba bieg auch nicht zum Scheine von ihm in Abrede gestellt war und gang unmöglicher Beife von irgend Jemanden in Abrede gestellt werden fonnte. Bum Undern will er B. 19 und 20. vorausblidend fich ben Beg bahnen zu ber 3, 21-4, 10 enthaltenen Bemeisführung, daß bas Gefet überhaupt und insbesondere für bie Seiden feine Bedeutung verloren habe. Auch in biefer Beziehung tonnte bie einfache Erwähnung, daß das Gefetz ben Juden gegeben fen, ju feinem Refultate führen, fondern erft ber bestimmtere Ausbruck, daß es nur für die Juden und nicht für bie heiden gegeben fey. Bollte er alfo außer bem, mas 2. 19. enthalten ift, noch eine Bemerfung machen, bie in feinem Intereffe lag, fo burfte es feine andere als die lette Die fehr aber dieselbe bei ber obigen Er= erwähnte senn. flärung im hintergrunde liegt, und wie zweifelhaft biefe badurch wird, möchte nicht schwer zu erkennen fepn. -Benden wir uns nun zu der zweiten Rlaffe der Erflärungen, welche bas Subject o de ueo. im ersten Semiftich fpeciell von Mofes verstehen, fo entfpricht aus ihrer Babl Diejenige unferer Borausfepung am Besten, welche inters pretirt : Der Mittler (bes Gefetes) ift von Einem (näm= lich von ben Seiben) nicht Mittler. Auch fie ift verschie= dentlich empfohlen, ohne fich jedoch ein bedeutendes Anfeben erwerben ju fonnen; und es ift nicht ju leugnen, daß fie ihre Schwierigkeiten hat. Dir wollen versuchen, Diefelben hinwegzuräumen.

Buerft hat man Anstoß baran genommen, daß ber Artitel (o de uco.) auf das bestimmte, kurz vorher genannte Individuum, auf den Mittler des Gesetzes, zurückweisen falle. Man hat gesagt, es muße in diesem Falle entweder ovros de o uco. oder ovros de allein stehen, und es sey unzutässig, den Ausweg zu treffen, daß man den Artikel

für bas Demonstrativum gefest feyn laffe. Lesteres muffen auch wir für unzuläffig halten, und tonnen namentlich benen nicht beipflichten, bie - was fich übrigens noch am Eheften hören ließe - ben Sat fo conftruiren, bag o de ovrog de als Subject genommen, bas Substant. pesirng aber zum Pradicat gezogen wird: "biefer ift nicht Mittler von Einem." Allein zugestanden, daß der Artitel nicht für bas Demonstrativ fteben könne: warum foll boch überhaupt an unferer Stelle ein Demonstr. nöthig fenn? Rothwendig muß ein folches immer nur bann fteben, wenn ein bestimmtes Individuum einer Gattung von einem anbern ober von mehreren, ja von allen übrigen Indivis buen berfelben Gattung foll unterschieden werden; foll es aber von irgend einem Individuum einer andern Gattung unterschieden oder gang ohne Beziehung nur als bestimmt . bezeichnet werden, fo wird dieg zur Genuge durch den Urtitel ausgedrückt. Danach beurtheilt fich unfer Kall. **ይ** ift nicht die Rede von diefem Mittler im Gegenfaße gegen einen andern Mittler, fondern von dem Mittler im Ges genfaße von Gott und ben Engeln. Der Apostel will fagen: bas Gefet ift gegeben burch Engel und burch einen Mittler, und fofern es durch Engel gegeben ift, oder fei= nen Urfprung unabweislich in Gott hat, mag man bavon fo hoch benten, wie man will; fofern es aber burch einen Mittler gegeben ift, tritt boch auch wieder eine Befchrän= fung hervor; benn ber Mittler bes Gefetes vertritt nur eine einzelne Rörperschaft. Dir wollen nicht leugnen, es könnte in diefem Sinne auch bas einfache Demonstrat. ovros dè als Subject stehen; es könnte vielleicht sogar ovrog de o ueo. heißen, mas dann fo aufzufaffen mare, als follte gefagt werden : biefer, ber Mittler; boch bie Roth= wendigfeit einer folchen Ausbrucksweife will uns nicht einleuchten. - Dir find nicht belefen genug, um gleich eine reiche Auswahl erläuternder Parallelftellen zur hand zu haben; boch fällt uns, von unferer Rnabenlecture ber,

821

#### Gurlitt

ber Anfang ber 3ten Nefop. Fabel bei: Laywog, un derow duwxouevog, noos nolrny naudagov narkguye. & de naudagos fflov rov derov etc. Hier foll boch auch ber Art. in & de naud ben allgemeinen Gattungsbegriff, fonbern bas bestimmte vorher genannte Individuum, den Räfer, zu beffen Lagerstätte der hafe floh, im Gegenfaße gegen ein Individuum von anderer Art, gegen ben Schutz suchenden hafen, bezeichnen; und man wird leicht ertennen, wiefern auch hier das Demonstrat. allenfalls stehen könnte, aber burchaus nicht ftehen muß, sondern wie vielmehr der Artikel ganz an feinem rechten Orte ift.

Eine zweite Schwierigkeit findet man in bem Prafens (Eori). Man behauptet nämlich, daß ftatt deffen bas Imperfect. mußte gebraucht feyn, wenn in befonderer Begiehung auf ein hiftorisches Factum der Bergangenheit geredet wäre, und höchstens nur ganz außergewöhnlich tonne man bem Präfens die Bedeutung des Imperfects vindicis Das mag fepn; aber wir leugnen wiederum bie ren. Rothwendigfeit, daß an unfrer Stelle ein Imperfect ftebe; benn nicht bloß in dem Momente, da Mofes vor Gott ftand auf bem Sinai, fondern für alle Zeiten und in allen Zeiten waren bie heiden von feiner Bertretung ausgefcbloffen ; zu jeder Beit ließ fich daher von ihm fagen : Er ift ihr Mittler nicht. Daß im hauptfase ein Präteritum (drifty) gelefen wird, thut nichts zur Sache, ba allerdings die Ertheilung des Gefetes eine vereinzelte handlung ber Bergangenheit war, aber nicht eben fo auch das Berhält= nif theils der Juden, theils der Seiden zum Gefet und dem Berfundiger beffelben. Go gut wir etwa, ohne gegen die Grammatif zu verstoßen, fagen tönnen: ber Befehl, das Evangelinm zu predigen, ward gegeben von Jefu Chrifto, welcher unfer Mittler ift, eben fo gut burfte ber Apoftel fagen : bas Gefet ward gegeben burch Mofes, welcher ber heiden Mittler nicht ift.

Ungleich bedeutender ift Die britte Schwierigteit, Die

darin liegt, daß jener zum Berbo gehörige Genitiv Evos von ben heiden, oder vielmehr von den Gläubigen aus ben heiden foll gefagt fenn. Doch durfte auch diefe fich befeitigen laffen, wenn man nur fich recht in die dem 200ftel eigene, höchft lebendige Beife ber Anfchauung verfegen will. - Sonft hat man fich wohl daburch zu helfen gefucht, bag man fagte, bei evog fey ein Genitiv bes Substantivs zu suppliren, z. B. ukoovs, Laov, kovovs; und aller. bings, wenn fich dieß ohne Weiteres thun ließe, würde der Gedanke gleich um Bieles deutlicher hervortreten. Allein bie Sache wohl überlegt, tann man mit Ergänzungen ber Urt in unferm Falle doch nur fagen wollen, daß das eins fache Rumerale evos in einem folchen Sinne gebraucht fey, als ob ftatt deffen der vollftänbige Ausbrud, ben man. burch ein Supplement herstellt, angewandt mare. Daß aber dieß geschehen, mare immer noch erst zu erweifen. Bir wollen aber versuchen, ob es fich erweisen, oder wes nigftens probabel machen läßt. - Es ift befannt, daß bem Apostel fehr oft die ganze Menge ber Gläubigen als Eine Verson, als Ein Leib, daran Christus das haupt ift, ja, baß fie ihm als ber noch immer auf Erben wandelnde Chriftus felbst erscheint. In Diefe Gine Perfon find nach berfelben Unfchauung zwei andere, fo ju fagen, jufamsmengewachsen, nämlich bie Schaar ber Gläubigen, bie früher Juden, und die Schaar derer, die fonft heiden mas ren; vgl. Eph. 2, 14-16. Rol. 3, 9-11. Huch in bem Abschnitte, mit welchem wir uns gegenwärtig beschäftigen, lag biefe Borftellung bem Geifte bes Apostels nahe. Ør redet darin vielfältig von dem onegua rov 'Aboaan, auf welches die Berheißung fich bezieht, und freilich foll, wie man behauptet, darunter nur die Perfon Chrifti allein, nicht zugleich bie Menge ber Gläubigen zu verftehen feyn. Indeffen folgt dieß wenigstens nicht aus B. 16.; benn wenn auch dort gerade auf den Singular ein befonderes Gewicht gelegt wird, fo ift doch offenbar, daß damit nur die übris

823

gen Nachkommen Abrahams, die mit Chrifto in teiner Berbindung stehen, also ber' lopand xara saoxa, (1 Ror. 10, 19,) oder die rezva naidloung (Gal. 4, 31.), nicht aber auch ber 'Ioo. tou deou (Sal. 6, 16.) ober die texua tigs Elevdépas (Gal. 4, 31.) follen ausgeschloffen werben. Das ju tommt, bag der Apostel B. 16. gar tein Intereffe haben tann, anzuführen, durch wen die Berheißung in Erfüllung gegangen, fondern nur, wem fie gelte; und dieß trifft boch nicht fowohl Christum felbst, als die, welche ihm ans Derfelbe Fall ift es B. 19., wo der Ausbrudt gehören. ro oniqua, o ennyvedral dem einfachen Bortverstande nach zu übersegen ift: die Rachtommenschaft, für welche Die Berheißung gegeben ift. Dhne baher zu fagen, baß Xoloros in diefem Zufammenhange geradezu foviel als of έν Χοιστώ fen, möchten wir boch behaupten, daß bei ber Erwähnung Chrifti bem Apostel ber Gedante an die, welche Chrifto angehören, auf bas Lebendigste gegenwärtig gewefen, und er fich biefe mit Christo als ihrem Dberhaupte zu Einer Verson vereinigt gedacht habe, in der Art, wie B. 29 ausdrücklich ju lefen ift. Daß ihm aber babei zugleich nicht minder gegenwärtig war der Gedanke an die Zweitheiligkeit der gangen mit Christo vereinigten Schaar, ift ichon aus dem Inhalte des ganzen Briefes an bie Galater, ber burchaus fich auf ben Gegenfat ber Ju= benchriften und Seidenchriften bezieht, insbesondere auch aus dem Abschnitte, den wir hier beständig zunächft vor Augen haben (Rap. 3, B.1-4, 11.), gang fpeciell aus dem Anfange von B. 28. (oux Evi loudaios, oude "Ellnu) ju Dir dürfen demnach wohl ftatuiren, daß entnehmen. B. 19. bei den Borten azois ou Elon to on. a Ennyy. dem Apostel die Borstellung von Christo als demjenigen, in welchem bie moralischen Personen, wie man zu fagen pflegt, ber Judenschaft und heidenschaft zu Einer Person vereis Diefer Borftellung tritt nun bie andere gegens nigt sind. über von Mofes, dem Mittler des Gefetes, der die eine

von jenen beiden in Christo vereinten Personen repräsentirt, bie andere aber nicht. So fonnte ber Apostel nun fchreiben: o de ueo. evos our eoriv, er hat nichts zu schafe fen mit Einem von den beiden, die in Chrifto als bas ontoua, o ennyyelral, Eins geworden find, oder, wie wir nun auch fagen tonnen, mit einem Theile (Evos uboous) diefes ontoµa. — Dir fühlen uns allerdings außer Stand, einen ftringenten Beweis zu führen, daß dieß der Sergang im Beifte bes Apostels gewesen feyn muffe; aber wenn man auch nur eingesteht, daß bieß ber Sergang gewesen feyn tonne, fo wird man wenigstens bie Auffaffung bes Evos. bie hier vertheidigt wird, nicht geradezu als ungereimt abweisen, sondern fie für gleich beachtenswerth mit jeder andern halten.

Rachdem folchergestalt die Schwierigkeiten befeitigt find, bie fich wider die Beziehung bes erften hemistichs B. 20. auf ben bestimmten Mittler bes Gefetes, in Uebereinftimmung mit unfern Borausfehungen, erheben laffen; entsteht noch bie Frage, wie bann bas zweite Semiftich zu faffen. Diefes benten wir uns folgendermaßen. Der 21pos stel hatte in den Worten diaray. dl dyy. ev y. ueo. den aöttlichen Urfprung bes Gefetes und bamit zugleich bie unbedingte Gültigfeit deffelben in einer gemiffen Beziehung zugestanden. Gleich barauf jedoch fchrantt er bieg Buge= ftandniß mieder ein, indem er bemerflich macht, bag bas . Gefet, fofern es durch einen Mittler gegeben ward, trot feines göttlichen Urfprunges nur Gültigkeit habe für bie Gemeinschaft, bie burch ben Mittler vertreten war. Berftodte Gegner bes Apostels tonnten baraus Grund nehs men, benfelben zu beschuldigen, bag er mit ber einen Sand zurücknehme, was er mit ber andern gebe, und wenige ftens die göttliche Sendung des Mofes, fowie die göttliche Auctorität deffen, was durch Vermittlung des Mofes verfündet worden, nicht anerkenne. Denn befannt ift, wie gerne Juden und Judengenoffen es ben Jüngern Chrifti zum Bormurfe machten, daß fie läfterlich redeten von Dofe 55

Theol. Stud. Jahrg. 1887.

825

und bem Gefete ; val. Apfig. 6, 13. 14. Um nun gegen folche Beschuldigungen fich ausdrücklich zu verwahren, fügt er nachholend hinzu: o de deos els eoriv, Gott aber ift nichts besto weniger immer nur Einer, er mag durch Engel oder burch einen Mittler fich offenbaren, und bie Seiligteit und Göttlichkeit deffen, mas von ihm geordnet ift, foll nicht im Geringsten verfürzt werden durch die Behauptung, daß es nicht für Alle gepronet fep. Deutlicher noch wird viels leicht der Gedankengang, wenn wir dem Sinne nach bas zweite Semiftich vor bas erfte fegen: "bas Befet ift gegeben durch Engel und durch einen Mittler, und Gott zwar ift durchaus nur Einer; was von ihm ausgeht, fordert baher in jedem Falle gleiche Anerkennung. Indeffen bleibt boch zu bebenten, daß ber Mittler fein Mittler berer ift, bie früher Seiden waren, und daß baher bas Gefet von Gott felbst für diefe nicht bestimmt war." Bei jeder Ben= bung feben wir uns freilich genöthigt, gemiffe Folgerungen aus dem Inhalte von B. 20. zu ergänzen, bamit der Gebante in feiner Bollftändigfeit erscheine. Allein wir meis nen, daß diese Ergänzungen fich leicht ergeben, wenn man einmal ben gehörigen Standpunft eingenommen hat.

Im Allgemeinen wird zugegeben werden müffen, baß diese ganze Erflärung im Bergleiche mit jener erften, vorhin besprochenen größere Schwierigkeiten barbietet und bie Worte in einem Sinne nimmt, auf den man prima vista nicht Indeffen hat fie vor jener den bedeutenden Borverfällt. zug, daß ihr zufolge ber hauptgedanke, um den es dem Apostel allein zu thun war, wirklich ausgedrückt, bei jener aber gänzlich verschwiegen wird. Sobann ift es boch eis gentlich auch nur bas Börtchen Evos, welches ernftliche Schwierigkeiten macht, und biefe Schwierigkeiten find von ber Urt, daß fie bei den erften Lefern des Briefes weit weniger als bei uns ftattfinden mußten, ba die Beitgenoffen bes Apostels eben fo lebhaft wie er felbst von dem Ge= genfaße zwischen Juden und Beiden, Ebräern und Bellenen berührt wurden, und alfo schneller, was irgend

auf biefen Gegenfat hindeutete, in feiner richtigen Beziehung ertennen mußten, ichneller als wir, benen jener Ge= genfat fo ferne liegt, und die wir uns baber eben erft ganz in ben Busammenhang ber apostolischen Erörterungen, in Zeit und Berhältniffe hineindenten müffen, ehe uns bas Einzelne im rechten und vollen Lichte erscheinen fann. Endlich ift nicht zu überfeben, daß unfre Stelle irgend eine erhebliche Schwierigkeit auf jeden Fall enthalten muß; daß man von vorne herein nicht verlangen tann, es folle fich in ihr Alles ganz gemächlich auflöfen und auf einen gewöhnlichen grammatischen und logischen Prozeft zurückführen laffen. Bare nicht dem Apostel in der Bertnüpfung feiner Gebanten ober auf bem Bege vom Gedanten gum Ansdrucke deffelben in Worte etwas Ungewöhnliches begege net : fo hätte man nie über feine Meinung zweifelhaft fenn, noch eine folche Legion von Deutungen feiner Rebe auf. ftellen können. Daber mag immerhin obige Erflärung bes boog und ber gangen bamit zusammenhängenden Partie etwas ftatuiren, was nicht Jedermann erwartet hatte : fo ift bieg wenigstens tein Grund, fie für verwerflich zu halten, fobald nur die Grenzen ber Denkbarteit babei nicht überfchritten werden. Alles dieß zusammen genommen, ftehen wir nicht an, unter den beiden Auslegungen von B. 20., bie wir hier einander gegenüber gestellt haben, ber zulest beleuchteten den Borzug einzuräumen als derjenigen, welche am Beften bem von uns vermutheten Inhalte jenes Berfes entfpricht.

Möglich wäre es nun, daß noch eine britte ober vierte Beise könnte erfunden werden, denselben Ginn, daß näm= lich das Gesetz nur für die Juden, nicht für die heiden gegeben sey, herzustellen. Bleibt man aber nur wirklich bei biesem Sinne, ohne etwas Fremdartiges einzumischen, so kann auf keinen Fall die Jahl der möglichen Erklärungen sehr groß, also auch nicht die Wahl unter ihnen sehr schwierig seyn. Die hauptfrage wäre also die: 1) Ist dasjenige richtig, was wir über den ganzen Jusammenhang von

55 \*

827

Rap. 3, 1 — 4, 11. aufgestellt haben? 2) Ift es wahr, daß mit diesen Aufstellungen sich teine andere Auffassung von B. 20. verträgt, als die vielfach von uns erwähnte? Lassen diese Fragen sich unbedingt bejahen, so ist zum Mindesten ein guter Fortschritt gewonnen. Kann man dagegen zeigen, daß sie verneint werden müssen, so haben wir umsonst geredet. Weil aber doch Niemand gerne umfonst rebet, wolken wir schließlich noch Einiges beibringen, was für eine günstige Beantwortung, wenn auch nur der zweiten unter den beiden eben erwähnten Fragen, stimmen tann.

Angenommen alfo einmal, wir hätten mit unferer Ans ficht von B. 20. vollfommen Unrecht, es ware bort auf teine Beife die Rede davon, bag bas Gefet nur für die Juden, nicht für die Beiden gegeben fey: fo maren verschies bene andere Anfichten möglich, und es würde nur barauf ankommen, wiefern sich mit diefen der nachfolgende Bebankengang des Apostels vereinen ließe. Bunächst könnte man B. 20. ganz und gar für unecht erklären. Dann möchte man allenfalls fagen, der Apostel habe B. 21 ff. erft nur aus den beiden B. 19. enthaltenen Bestimmungen, baß das Gefet um der Günde willen und für eine gemiffe Beit gegeben fep, argumentiren wollen; hernach, im Forts gange feiner Rede fep ihm jedoch beigefallen, daß dieß eigents lich nur die Juden treffe, benen bas Gefet allein zugewiefen fey, und nun habe er bavon Gelegenheit genommen, fchließ= lich zu zeigen, was um fo mehr in Betreff der Seiden folge, ba biefe von Anfang her ferne gemefen von bem Gefete. Allein man bedenke 1) daß es dem Apostel ganz vornehmlich barum zu thun mar, bie Ungültigkeit bes Gefetes für bie Seiden zu ermeifen ; daß alfo ber Gedante, miefern Alles, was er über bas Gefet vorzubringen hatte, auf fie infonberheit anzuwenden fen, ihm nicht erft nebenbei entstehen tonnte, fondern ihm vom Anfang her und ichon B. 19. mußte gegenwärtig feyn. Man bedente 2) wie die Erinnes rung, daß die Seiden außerhalb des Gefetes fteben, fich

and fonft, wo von ber Bedeutung des Gefetes bie Rebe ift, bem Apostel auf eine geläufige Urt barbietet (g. B. Rom. 2, 12 ff. Eph. 2, 12. 14.). So wird man es nicht wahrscheinlich finden, bag er bieses Punttes mit feiner Silbe gedacht haben follte an einer Stelle, wo er absichts' lich barauf ausgeht, bie Bedeutung bes Gefetes in gemiffe Grenzen einzuschließen, wo eben jener Puntt von Bich= tigteit war für die endliche Application, zu der feine ganze Rebe fich hindrängt, und bie ihm von Anfang an deutlich vorschweben mußte; und weit entfernt, bie Unnahme, baß 2. 20. unecht fen, durch den Zusammenhang gerechfertigt ju finden, wird man fie vielmehr für mißlich und bedent. lich halten müffen. . 3weitens tonnte man die Echtheit von B. 20. unangefochten laffen, aber meinen, es fey barin nur eine gelegentliche Ubschweifung enthalten, die ganz außerhalb der übrigen Rede liege. In diefem Falle kommt 21. les, mas fo eben gefagt worden, wiederum in Betracht. Auch fo nimmt man an, bag ber Apostel einen Gedanten verschwiegen habe, ben er nicht wohl verschweigen konnte. Außerdem aber ftatuirt man, mas noch weniger zuläffig ift, baf ber Apostel etwas gang Müßiges beigebracht habe, wozu schwerlich Beranlaffung war bei einer Gelegenheit, wo er fichtbar eilt, um zu ber nachfolgenden Beweisführung zu gelangen. Endlich fonnte man zugeben, daß B. 20. wirklich noch eine Angabe über die Bedeutung des Gefetes enthalten fen, aber eine andere als bie von uns vermuthete. Dann müßte biefe boch, gleich bem Inhalte von B. 19., im Rachfolgenden irgendwie hervortauchen. Sier aber finden wir nur jene brei mehrfach erwähnten Bestimmungen über bas Gefet. Es zeigt fich bemnach, bag mit bem Bufams menhange der apostolischen Rede feine Unsicht von B. 20. fich fo, wie die unfre, verträgt : ein Grund mehr, diefe für die richtige zu halten, vorausgesett nur, daß wir jenen Busammenhang wohl getroffen haben.

829

Hupfeld

Beleuchtung dunkler Stellen der alttestaments lichen Tertgeschichte.

Bon

Dr. hermann hupfeld.

(Fortsetzung der im 4ten hefte der Studien und Kritiken von 1830 abgebrochenen Abhandlung.)

III. Bezeichnung ber Sinnabtheilung und gottesdienstlichen Modulation\*).

Aeltere und neuere Beichen.

Unter den im heutigen Terte auf die Sinnabtheilung fich beziehenden Beichen scheiden sich deutlich zwei Arten von einander, die einen ähnlichen Gegensatz mit einander bilben, wie die zwiefache Bocalbezeichnung: 1) eine mit der

\*) Die hier endlich folgende Fortfegung einer fcon vor 7 Sahren abgebrochenen Abhandlung ift bereits 1880 ausgearbeitet und zum Behufe bes Drucks abgeschrieben worben. Das fie erft jest zum Vorscheine kömmt, hat in einer Verwickelung von Umftan= ben feinen Grund, wie fie nur zu oft uber meine wiffenschaftlichen Arbeiten verhängt ift, und bie näher barzulegen nicht nothig ift. Nur fo viel bemerte ich, weil es zur Erklarung ber Form diefer Abtheilung bient: das sie ursprünglich nicht fur biefe Beitschrift, fondern fur meine bebraifche Grammatit geschrieben ift. Daber ihre lehrbuchartige, gebrangte Form, mit ben großen Roten unter bem Terte, in welche bas gesammelte Material und bie Ausführung nach Möglichkeit vertheilt ift gang verschieden von dem untersuchenden Gang und Ton ber fruhern Abtheilungen, ber mir mehr zusagt und meiner natur allein angemeffen ift. Der Mißgriff war aber einmal gethan; und ba ich zur Umarbeitung keine Zeit habe, auch ohnehin ein

## Beleuchtung dunfler Stellen d. altteft. Tertgeschichte. 831

allgemeinen orthographischen Analogie übereinstimmende, theils in Schriftabfägen ober offnen Räumen, theils in Punkten zwischen den Tertworten besftehend, wodurch größere Sinnabtheilungen (Abschnitte und Perioden) graphisch auseinander gehalten werden; 2) eine ganz eigenthümliche, nach Urt der Bocalpunctation, in fleinen, über und unter Die einzelnen Bör= ter gesetten Punkten und Strichen von mannigfaltiger Gestalt und Abstufung bestehend (bie fogenannten Accente), wodurch eine in das Rlein fte gehende Sinn= abtheilung und zugleich die gottesdienstliche Declama= tion und Modulation innerhalb der Periode (des Berfes) bezeichnet wird. Jenes find offenbar Refte einer ältern (vormasorethischen), in der gemeinen (neuhebräischen) Literatur beibehaltenen Beife ber Sinnabthei= lung; Letteres ift, gleich ber übrigen Punctation, eine fpätere a), blog zum Behufe des firchlichen Bor= trags ber heiligen Schriften gemachte Erfindung bes maforethischen Zeitalters.

größeres Werk über biese Gegenstände längst beabsichtige welches aber burchaus eigne Ansicht ber wichtigsten Denkmäler erfordert — so habe ich nur die Wahl gehabt, entweder die Arbeit in meinen Papieren — wie so vieles Andere — ver= schimmeln zu lassen, oder sie in der vorliegenden Gestalt und Abschrift und mit so viel Aenderungen und Ergänzungen, als ich darauf andringen konnte, zu geben. Vielleicht lasse ich später noch einige kleine Ausführungen einzelner Gegenstände folgen. Ueber ben zuleht behandelten Gegenstand, die Natur des Rhythmus, Accents u. s. w. habe ich schon seit 1828 eine größere Abhandlung in meinen Papieren, die ich bei erster Gelegenheit ans Licht zu fördern hoffe.

ñ

a) Was jest als erwiesen betrachtet werden kann. Die Streitschriften barüber s. Wolf bibl. Hebr. II. 492 ss. nebst ben 3uscher von Röcher und Edscher de causis ling. Hebr. II 5, 3-11. S. 834-342.

#### A. Aeltere (vormasorethische) Ginnabtheilung durch Schriftabfähe und Interpunction.

Unter ben vormasorethischen Sinnabtheilungszeichen laffen sich wieder mehrere geschichtliche Stufen oder Niebersehungen mit Bahrscheinlichkeit unterscheiden. Um Sichersten erscheinen die offenen Räume oder Schriftabfähe als die ältere, Interpunction als bie jungere Bezeichnung.

#### I. Schriftabfage.

Die in unferm gebruckten Tert erhaltenen Schriftabfase find aber von zweierlei Urt. Buvörderft finden fich in profaischen Terten offene Räume von verschiedener Urt und Größe, wodurch meift größere Abschnitte oder Einschnitte, gleichsam Ruhepunkte, Die der Inhalt barbietet, unterschieden werden. Sobann zeigen einige unter ben hiftorischen Büchern zerftreute poetifche Stude. eine Abtheilung ber einzelnen rhythmischen Glieder durch abgesette Beilen oder halbzeilen in verschiedener Gestalt und Busammenstellung. Indem bei beiden bie Unalogie mit der Sitte der meisten anderen fowohl abend = als morgenländischen Schriftarten und bas Gepräge der älteften Sinnabtheilungsweise unvertennbar ift : erhebt fich Die Frage nach ihrer eigentlichen Bedeutung, ihrem Alter und ihrem Zusammenhange mit ähnlichen anderweitigen Erscheinungen.

1. Offene Räume in prosaischen Terten.

Diefe Räume find theils wirkliche Zeilenabfäße (a linea), theils innerhalb ber Zeile vorkommende Zwis ich en räume, die in der Maforah mit dem vielfach mißs verstandenen Ramen Disga (NBOD == interstitium, hiatus a))

a) Sewöhnlich beschränkt man das Wort auf jene anomalischen Zwis schenräume mitten im Verse, die die Handssff. u. Ausgg, an etwa 30 Stellen haben (worüber s. S. 835 Note b.); allein schon Elias Levita Mas. Hammas. S. 228 (Seml. Ausg.) hat

832



## Beleuchtung buntler Stellen b. altteft. Tertgeschichte. 833

bezeichnet, und in den genauern Hoff. und Ausgaben ») aus uralter Tradition forgfältig beobachtet und fortgepflanzt worden sind. Dieß gilt vor allen von dem — als kirchliches Borlesebuch von jeher mit besondrer Sorgfalt und nach bestimmten talundischen Borschriften geschriebenen — Pentateuch, wo die badurch gebildeten Tertabtheilungen unter dem Namen Parasch en (mugp Plur. durch bie kannt sind, die — je nachdem sie mit Zeilenabsätzen ober innern Zwischenräumen anfangen — durch die Beinamen offene (ausch bud geschloffene (ausch bie Beinamen offene (ausch bud gesch loffene (ausch bie Beinamen

richtig bemerkt, daß es Paraschen zwischenräume bedeutet; und in diesem Sinne findet es sich auch in der masorethischen Randnote ber neuern Bibelausgaben zu Gen. 47, 28 m no der gewöhnliche Paraschenraum fehlt. Gleichbedeutend damit ist in manchen handssf. das spätere name, welces nach El. Levita Mas. hammas. S. 254 die gemeinen ital. Juden von jeder Parasche brauchen; unstreitig ein datbarisches Bort von dunkler Etymologie (vgl. Wagenseil tela ign. append. S. 33). Die Form S. 42 trägt, und woraus Gesenius Lehrgeb. der hebr. Spr. S. 80, 2 jene ableiten wollte, beruht auf einem Irrthume (s. Köhler in Eichhorns Rep. XVI. 24), und ist auch grammatisch unstatungt.

- a) Sn legtern besonders seit ben v. J. Atias veranstalteten Ausgaben. Doch klagen schon die ältern Rabbinen über die Berwirrung dieser Abtheilungen (שיבולש פרשירות) in den Handsfi., s. Hottinger thes. phil. S. 218. Jahn Sinl. S. 100 (der sie aber fälschlich auf die Sabbathsperikopen bezieht). Beisp. f. Io. Morin. exx. bibl. II., ex. 17, 7, 6 – 11. Lilienthal descr. codd. Begiom. l. S. 18. II. S. 16. — Uebrigens nicht zu verwechseln mit der talmudischen Kerrerz nut. Ebr. sect. II. S. 328 ss. (ein bloß hermeneutischer Grundfag), wie hottinger a. a. D. thut.

bundene, fich anlehnende (1999) unterfchieden werden a). (In gemeinen handschriften und Ausgaben find fie außerdem noch durch die in die offenen Räume gesetten Anfangsbuchstaben jener Beinamen vund 0, da aber, wo fie mit einer Sabbathsperitope oder sogenannten großen Parasche (wovon weiter unten) zusammentreffen, durch ein breisaches vund o in größerer Form — und die erstere zugleich durch einen dreifach erweiterten Raum — bezeichnet b). In den Propheten und hagiographen fin-

a) Ueber bie Geftalt (Erein) b. i. Ort und Das biefer beiberlei Raume find bie Bestimmungen der Rabbinen verschieden und zum Theil widersprechend; f. Buxtorf de abbreviaturis unter D, und besonders Io. Morinus exercc. bibl. II. ex. 17, c. 7. Die Trabition scheint durch bas Bemuhen, bas an sich Bandel-. bare und von Zufälligkeiten Abhängige zu fixiren, allmählich in Berwirrung gekommen zu seyn und das eigentliche Berhältniß aus bem Auge verloren zu haben. Rach ber ältern im Tractate Sopherim c. 1, 14 ift bie 77776 ein leerer Raum von 3 Buchftaben Beite am Anfange ber Beile, bie onten eben fo großer in ber Mitte (alfo jenes ein Abfag (a linea), bieses ein innerer Zwischenraum). Darauf scheinen auch bie Ramen מרורה unb הרומה ober המופות allein zu paffen; , jenes ein Abschnitt, ber vor fich einen offnen Raum hat, aljo vorn offen ift; biefes ein folcher, ber einen eingeschloffenen Raum vor fich hat (המכות) ober fich an eine vorhergehende anfchließt (Ouren). Bielleicht geben diefe Beinamen urfprünglich auf bie Raume felbft. — Die fpatere erweiterte biesen Raum auf 9 Buchftaben (Maimon.). Da fich aber ein folcher Raum in ber Mitte fur bie gefchloffenen Parafchen begreiflich nicht immer findet, fo fah fie fich genothigt, biefer oft auch ben Anfang ber folgenden Zeile einzuräumen: hieburch aber, um ben Gegensag mit ber offenen festzuhalten, bie lestere ftets mit ber Beile beginnen ju laffen, und ihren Raum auf die vorhergehende Beile zu verlegen, ober - wofern fich biefer nicht findet - eine ganze Beile zuzugeben; fo bas nun bas ganze urfprüngliche Berhaltnis um= getehrt ift. Go in unfern heutigen Synagogenrollen und Ausgg. b) In ben Synagogenrollen bagegen finden fich biefe Buchs staben nicht, sondern bloß Räume (und zwar ohne Rücksicht auf

## Beleuchtung duntler Stellen d. altteft. Tertgeschichte. 835

ben sich diefelben Mäume wieder, die zwar hier einer eige nen Benennung \*) und anderweitigen Bezeichnung ermangeln, aber in den correcteren Handsf. und Ausgg. nicht mins ber fest stehen und sich ebenfalls auf alte Tradition zu gründen scheinen b).

Diefe Räume bienen nun offenbar dazu, theils die verschiedenen Materien des Textes, theils in derfelben Materie die natürlichen und am Meisten hervortretenden logischen ober rhythmischen Einschnitte desselen - 3. B.

bie Sabbathsperikopen), woraus erhellt, daß fie eine spätere willkürliche Juthat sind. Wenn umgekehrt viele Sandsff. und Bibelausgg. bloß die Buchstaden geben, ohne den Unterschied der Räume zu beobachten, so ist dieß demnach verkehrt, und sollte in neuern Ausgaden nicht nachgeabmt werden.

a) Bergl. jeboch unten G. 838 Rote b).

b) Bergl. Die mafor. Randnote ju Jer. 14, 4 in ber Musg. von Atias und ben biefer folgenden, mo ausbrudlich fur ben bier gemachten Abfas bie Muctoritat correcter Banbff. angeführt wird. Gben fo conftant ift bie ftichische Ubtheilung ber Lieber Richt. 5. und 2. Gam. 22. nach Urt von Grob. 15, mabrend alle andere poetifchen Stude ihrer ermangeln, wie 1. Sam. 2, 1-10. 2. Sam. 1, 17 ff. 23, 1-7 u. a. Much bie Pisqa's, bie fich vorzugsmeife in biefen Buchern finden (befonbers in ben 99. Sam. f. b. Berzeichniß bei Bogel zu Cappell. cr. s. I, 458), fprechen fur bie traditionelle Auctoritat biefer Raume, Denn biefe find nichts anders als alte, burch bie fpatere Bersabtheilung und Accentuation wegen ihrer Ungereimtheit factifch corrigirte, aber in ihrem außern Beftanbe unangetaftet gelaffene Abfage; gerade fo wie bas Qeri bas Kethibh zwar wirklich zu corrigiren gemeint ift und bem öffentlichen Borlefer gur Rachachtung bient, aber bie überlieferte Lesart außerlich unangetaftet laßt; wie benn biefes überhaupt bas Berhaltnig ber maforethis ichen Punctation und Rritit zur Tertuberlieferung ift. Die neuere Unficht, welche barin umgefehrt eine Correctur ber Bergabtheilung fieht (Bogel zu Cappell, a. a. D., Gefenius Lehrgeb. ber hebr. Opr. §. 30, 2), murbe ichon wegen biefer Umtehrung bes hiftorifchen Berhaltniffes verwerflich fenn, wenn auch eine folche wiberfinnige Correctur, wie fie baburch ben Punctatoren aufgeburbet wirb, nicht unbentbar mare.

ben Bechfel ber Rebenden, die Glieder einer Genealogie graphisch aus einander zu halten D. Jene ersteren grös ßer en Abtheilungen bezeichnet in der Regel der Zeilens abfatz (die offene Parasche), die fleinern ber innere 3 wisch enraum (die geschloffene Parasche), wie sich aus einer Bergleichung der beiderseitigen Abschnitte leicht ers gibt b). Gie charasterissien sich bemnach als den ersten

- a) Dieß bemerkte schon richtig Carpzov crit. s. G. 145. (Bergl. Leusden philol. hebr. diss. 4. §. 7. C. Vitringa de synag. vet. III, 2, 8. S. 965); während Io. Morinus ex. 17, c. 6, 8. biese Abtheilung, wie die schieftichische, als einen superstitiosus et inanissimus scribendi modus verlacht, und die Reuern eben so wenig zu wissen schiefte baraus machen sollen.
- b) In ben profaischen Buchern find z. B. bie einzelnen Theile ber Genealogien Gen. 5. 11, ber Sundfluthsgeschichte Gen. 6-9, ber Gesehfammlungen Exod. 20. 21 - 23. Lev. 18. Num. 29. Deut. 5. 22 - 25; ber Berzeichniffe Exod. 40. Num. 26. Joj. 15. 192. 11. Richt. 1. 2. Sam. 23. 1. Ron, 4 u. v. a., ber Segens = und Fluchformeln Num. 6. Dent. 27 - burch innere 3wischenraume abgetheilt, wahrend bie gangen Stude, benen sie angehören, burch Beilenabsätze pon anbern getrennt find. Rur ausnahmsweise und vielleicht ber Wichtigkeit ober Beiligkeit bes Gegenstandes zu Gefallen werben bei Eintheis lungen ftatt jener bie lestern gebraucht, wie Gen. 1. bie Tagewerte ber Schöpfung; Num. 1, bie 3ablungen ber Stämme (Erscheinungen wie Exod. 20, 8, wo eine einzelne offne Parasche mitten unter lauter geschloffenen fteht - wahrend bie Parallelftelle Deut. 5. das Richtige hat - konnen ber großen Regel gegenüber nicht in Betracht tommen). In ben poetischen Buchern, wo bie fruhere flichtifche Schreibung (wovon bernach) wieber aufgehoben worben und in eine fortlaufende übergegangen ift, kommen ebenfalls häufige Abfage zur Unterscheidung ber einzelnen Stude vor, aber meistens nur bie innern. In bem Pfalter scheiben-sie bie einzelnen Psalmen (bie baher auch im Talm. Parafchen beißen und teine weitere Abtheilung zulaffen), und . im 119 Pf. bie alphabetischen Strophen. 3m Biob ift nur An= fang und Enbe bes Gebichts, fo wie ber Anfang ber Reben Elihu's burch Beilenabfage bezeichnet, der Wechfel ber Rebenden innerhalb bes Gebichts ftets burch innere 3wischenraume. Das bie



## Beleuchtung dunkler Stellen d. altteft. Tertgeschichte. 837

rohen. Bersuch einer Sinnabtheilung und Drientirung in fortlaufend geschriebenen Terten, und finden ihre Analogie in den ältesten griechischen und lateinischen Handsson, wo befanntlich eben solche Zwischemäume der Interpunction vorangehen a), so wie in arabischen, wo noch jest größtentheils keine andere Sinnabtheilung gebräuchlich ist.

hift or isch läßt sich bas Vorhandenseyn der hierdurch gebildeten Tertabtheilungen bis über den Talmud hinaus zurückführen. Vom Pentateuch werden in der Mischnah viele einzelne Paraschen angeführt, aus denen sich mit Sicherheit ergibt, daß schon damals die Paraschen= abtheilung in ihren heutigen Grenzen feststand b); und in

- Regel in der vorliegenden graphischen Gestaltung des Tertes nicht immer zutrifft, darf um so weniger befremden, da, wie oben bemerkt, sogar im Pentateuch, wo sie geheiligt war, schon von den ältesten Rabbinen über Verderdniß der Handss. ge= Klagt wird.
- a) Lehrgeb. ber Diplom. V, S. 6. Beifp. geben außer ben bort angef. handff. ber bekannte Cod. Vat. 1209 (B), wo fie aber noch klein und felten find, befonders aber Cod. Alex. (in den Evv. 3. Th. fich auf die Ammon. Euseb. Kapitelabtheilung begiehend), cod. Marc. et Luc. Vindobon. (Probe bei Blanchin. evang. quadrupl. II, 588 tab. 1), cod. Matth. Dublin. rescr. (hug Einl. I, S. 50 Ende), wo theils Beilenabsäte theils innere Zwischenräume für größere und kleinere Leseabfchnitte vorkommen (in Dubl. und Alex. daneben auch Punkte). Bergl. die wahrscheinlich damit zusammenhängenden Kapitel unten Anm. S. 840.
- b) 3. 第. bie 7 Paraschen ber Schöpfungsgeschichte als Lesestude ber Landstationen in ben Wochentagen Taan. 4, 3; bie 4 Pas raschen des Gebets アロビタ und ber Typillin Deut. 6, 4—9. 11, 13—21. Num. 15, 37—41. Berach. 2, 2. Tam. 5, 1. Menach. 3, 7; bie Paraschen ber Sabbathe bes Monats Abar Ex. 30, 11—16 (ロウロビ genannt); Deut. 25, 17—19. Num. 19, 1—22. Ex. 12, 1—20; und ber Festtage; erster Paschaschet Lev. 22, 26—33. Feste ber Wochen Deut. 16, 9—12. Reujahr Lev. 23, 23—25. Berschnungstag Lev. 16,

der Gemara wird der Unterschied der offenen und geschlose fenen Paraschen schon unter den unverbrücklichen Erfors dernissen der heiligen Orthographie erwähnt a). Selbst in Auschung der Prophetan und hagiographen fehlt es nicht ganz an Beurkundungen aus der vormasores thischen Zeit b).

Da nun diefes Feststehen der Abtheilungen ichon bamals eine lange Observanz vorausset und in ber Ge-

1-34. 25, 26-32. Einweihungsfeft Num. 6, 22-7, 18 (offene Parafche mit mehreren geschloffenen). Purim Ex. 17, 8-18. Reumond Num. 28, 11-15. Fasttage "Gegen und Fluche" Lev. 26, 3 ff. (offene Parasche mit Segen, dann 2 geschloffene mit Fluchen wie Deut. 28) Megill. 3, 4-6; vergl. Iom. 7, 1. Sot. 7, 7; ברכה כהנים Num. 6, 22-27 bef., 28. 24-26. 8 Segnungen (Parafchen und Berfe) Tam. 5, 1. Sot. 7, 2. 6; Par. von 85 Buchftaben Num. 10, 35. 36. Iad. 3, 4; bie Ronigsparasche (Deut. 17, 14 — 20), Par. Sotah (Num. 5, 11-81), rothe Ruh (Num. 19, 1-22. Deut. 21, 1-9). Erftlinge Deut. 26, 1-11. 3ehnten (Deut. 14, 22-27. 26, 12-15. הליצה Deut. 25, 5-10 u. viele a. Sot. 7, 1 ff. --Der 3wifchenraum zweier Parafchen (ber Beit, und vielleicht auch bem Raume nach) heißt PD, (eig. Gelent), Chol. 10, 4. Tam. 7, 3. 4. Berach. 2, 2; was fpater blog von Lefeabschnitten gebraucht wird. (Bergl. "nodi continuationis" bei Cicero Orat. c. 66 = articuli von ben membra periodi).

- a) Schabb. Bab. fol. 103, 2; Menach. f. 30, 31. Megill. Hieros. fol. 71, 2. Angeführt wird in der Gemara 3. B. die P. "Bileam" ader "Balat" Num. 22, 2 c. 24. Berach. f. 12, 2. Babab. f. 14, 2. P. Ilev. 25, 35 38. P. Ilev. 19, 33-37. P. Ilev. 15, 37 41 Berach. f. 12, 2; die acht bei der Aufrichtung des Zelts gelefenen Paraschen Gitt. fol. 60, 1.
- b) Die 3 burch Zwischenräume getrennten Verse Jesaj. 52, 3-5 werden in der Mischnah Megill. 4, 4 3 Paraschen genannt, wovon jede besonders gelesen werden soll; vergl. Gemar. Hieros. fol. 75, 2. Bab. fol. 21, 22. Tract. Sopher. c. 11. Auch die einzelnen (durch Zwischenräume getrennten) Psalmen werden Paraschen genannt Berach. Bab. fol. 9, 2, 10, 1. Vergl. auch das Pissga folg. Rote. —



#### Beleuchtung dunkler Stellen d. altteft. Tertgeschichte. 839

mara ausdrücklich von Mofeh, b. i. von undenflicher Tradition abgeleitet wird .), fo läßt fich der Ursprung berfelben wenigstens in die früheften Beiten bes öffentlichen Borlesens ber heil. Schriften fegen. Und wenn auch aus dem Bestehen folcher Abtheilungen fein ficherer Schluß auf ihre graphische Bezeichnung burch obige 3wischenräume gemacht werden fann, ba - wie bie Erfahrung lehrt (vgl. die Geschichte ber Bocalbezeichnung in der zweiten Abtheilung Diefer Abhandlung und unten von der heutigen Bers = oder Periodenabtheilung) - der= gleichen fehr lange mündlich überliefert werden tann: fo wird man doch in Betracht, daß fie, wie vorhin bemerkt, zur Zeit der Gemara bereits eine unvordenfliche Obfervanz und feste Norm des Schreibens geworden waren b) und ba fie eine fo natürliche und einfache Bezeichnung und bas her fo allgemeine und uralte Sitte aller Schriftarten find, daß man fie ben altteft. Schriftstellern felbst zutrauen tonns te o) - nicht umhin tonnen, fie ben Ubtheilungen felbst

- a) Berach. fol. 12, 2.: "jebe Parasche, die Moscheh abgetheilt hat (ΠΟΒ), theilen auch wir ab; jebe P., die M. nicht abgetheilt hat, theilen auch wir nicht ab," b. h. wir sind an die bestehende Abtheilung als eine Anordnung Mosch's gebunden. Dieß dient bort als Bescheid auf die Frage: warum man nicht aus der langen Parasche Balak (Num. 22 – 24.) den Bers und die vormer (Num. 24, 9.) herausgenommen und für das Gebet wp benucht habe, spricht also den Grundsag aus, daß man keine andere Lesse festüche nehmen dürfe, als vollständige Paraschen.
- b) Dieß gilt in ben S. 838 Note a) angeführten Stellen allerdings nur von ben Paraschen des Pentateuchs. Allein ein Zeugniß für die heilighaltung der Zwischenräume auch in den Propheten fin= det sich in den sogenannten Pisqa's, wovon oben S. 835 R. b).
- c) Bgl. Er ojus obss. cap. II., ber, nach Analogie ber fogleich zu erwähnenden Kapitel 2c. bei gr. und lat. Schriftftellern, vermuthet, baß auch die heil. Schriftsteller wenigstens die Hauptabtheilungen des Buchs (z. B. da, wo Uederschriften wie אַלָּר אַלָּרוֹם ftehen, Gen. 2, 4, 5, 1. 6, 9 2c.) durch einen Zwifchen

nicht allzu lange nach und in die frühern Zeiten des Abschreibens der heil. Schriften zu sehen.

Anm. Bon ähnlicher Art oder Entstehung find un= streitig die unter dem Namen pup (d. i. Abschnitte) bekannten Absätze des Samaritanischen Pentas teuchs a), so wie die ältesten Kapitel (xegalaua, capitula, tituli breves) der Bibelübersetungen, besons ders der griechischen, lateinischen und sprischen, die, eben so wie die Werte der Classifier und sonstige weltliche Schriften, schon in den ältesten Hauschriften häufig durch Zwis schenräume und große Anfangsbuchstaden bezeichnet b), oder am Anfang oder Ende der Bücher sammt ihren Inhaltsans gaben (wovon der Name) in eine Uebersicht zusammengestellt c) und dann auch wohl am Rande des Tertes mit

raum getrennt, vielleicht aber auch die kleinern, zur beutlichern Unterscheidung der Materien dienenden Abtheilungen (dergleichen die kleinen Paraschen sind) schon selbst gemacht hätten.

- a) Walton, proll. XI, 10. Eichhorn, Einl. S. 379. können fich nicht hineinfinden, weil sie nur an die großen Sabbathsparaschen und die masorethischen Sidren denken, nicht an die kleinen Paraschen, zu benen sie sich verhalten wie 966 zu 669.
- b) 3m L. T. z. B. Cod. Alex. theilmeife, f. Grabe (Breitinger) proll. Vol. I. c. 1. S. 7., Codd. Coislin. I. VIII., bei Montfaucon bibl. Coislin. E. 1 ff. 43 ff. Die lat. Handff. bei Martianay in ber Ausg. bes Hieron. T. I. 3m R. T. am Haufigsten und Bekanntesten, z. B. im Cod. Alex., im Abbruck von Boibe. Bgl. Morinus, exerc. 17. c. 3. Bon sprischen Handsff. z. B. Nitr. I. II. (Vat. XIII.) Vat. XVI. (Nestor.) Med. I, 40 2c. bei Abler, verss. N. T. Syr. Bgl. auch Hotzt tinger, thes. philol. S. 222 f.
- c) Solche Verzeichniffe (éxdéseic xegalalov, capitulationes, breviaria, indices capitum) aus bem A. X. z. B. bei Martianay vor Hieron. opp. T. I. und proll. Dazu IV, 1. 2. Aus bem R. X. bei Blanchin. ev. quadrupl., im cod. Alex. ed. Woide vor ben einzelnen Evangelien und in bem Millschen R. X. (gehören aber eigentlich nicht hieher, da sie sich nicht auf eine Sinnabtheilung, sondern auf die Abschnitte einer Barmonie

#### Beleuchtung dunkler Stellen d. altteft. Tertgeschichte. 841

entsprechenden Bahlen versehen, ja als Ueberschriften über die Columnen (eigentlich tituli) gesett werden. Auf folche Abfäße, ober gar auf ihre capitula (lemmata) oder tituli, mag fich auch meistens jene ältere Citirmeise nach bem Inhalte des Zusammenhangs, worin die betreffende Stelle fteht, - nach Art der Paraschencitate in der Mischnah (f. Beifp. oben G. 837 R. b) - beziehen, und bemnach nicht fo unbestimmt feyn, wie es ben Unschein hat a). Dagegen die capitula des hieronymus, die man am Ersten für bestimmte, auch äußerlich hervortretende Abschnitte halten follte, und in denen ich die hebräifchen Paraschen um fo eher wiederzufinden hoffte, ba mehrere der bei Martianay und in den Einleitungsschriften angeführten Beis fpiele von ihm ausdrücklich als hebräische Abtheilungen und von ben griech. und latein. abweichend bezeichnet werden (wie zu Jef. 13, 2. Sof. 4, 4. 2m. 6, 1. Mich. 6, 9. Soph. 3, 14.) und wirklich auch häufig mit den hebräischen Pas

zu beziehen scheinen, wie die kleinern Ammon. Euseb. Capp., f. Mill, proll. S. 854 ff.). Im anoorodexdr sind am Verbreitetsten und Bekanntesten die Eusbalischen Verzeichnisse (bei Decumenius, in den Ausgaden des R. T. von R. Stephanus, Millu. a., authentisch zuerst in Zaragn i monumenta vett. eccl. Gr. Rom. 1698. S. 403 ff.). — Wie alt und allgemein diese Scitte ist, ergibt sich daraus, daß schon unter den classischen Schriftstellern mehrere ihren Werken solche indices capitum zur Erleichterung der Uebersicht des Inhalts vorangeset haben, z. B. Plinius vor seiner hist. natur. das ganze erste Buch (vgl. das Ende der Dedication, wo er sich auf Vorgänger hierin beruft), Sellius, Solinus. Siehe darüber Salmassus, exerc. Plin. ad Solinum proll., und besonders Crojus, obss. N. T. cap. V., ben gründlichten Schriftsteller über alle diese Segenstänge.

a) Bgl. Jablonsty Borr. zu feiner Ausg. bes A. A. §. 37. not. t. Jahn, Einl. §. 102. S. 370 (ber aber fålfchlich an bie masor. Sibren babei benkt). Fruhe Beispiele solcher Citate, bie sich wirklich in einer vorhandenen έχθεσις χεφαλαίων wiebersinben, weist Crojus obss. c. 4. S. 33. in Citaten bes Bassilius und Athanassus nach.

Theol. Stud, Jahrg. 1837.

56

rafchen zusammenfallen (wie z. B. Gen. 25, 13-18. 49, 22-26, Jer. 9; 16. 18. Soph. 3, Ende), haben fich bei genauerer Untersuchung als ganz willfürlich aus dem Bufammenhang ausgehobene - fegen es citirte, ober zur Erklärung, Betrachtung, Untersuchung vorgelegte -Tertftude, von fehr verschiedenem Umfange, bald aus einem größeren Rapitel in unferm Sinne, bald nur aus eis nem Bers oder halbverse (vgl. Quaestt. in Gen. 4, 15. 15, 16. 36, 24. 43, 11. 48, 5.) bestehend, furz als gleichbedeus tend mit locus (Stelle und Gegenstand einer Unterfus chung ic.), ausgewiesen; und felbst in denjenigen Stellen, wo er von einer Berschiedenheit der hebr. und griech. Rapitelabtheilung fpricht, scheint er nicht auf eine derartige Bezeichnung im Terte gesehen zu haben, fondern lediglich ber Anweisung feiner hebr. Lehrer und der Tradition gefolgt zu feyn, fo bag bemnach biefe Meußerungen gang von berfelben Urt maren, wie die über die hebr. Bocalifation und fonstige Aussprache, nach den Ergebniffen einer fruhern Untersuchung (im zweiten Theile diefer Abhandlung, Studien und Krit. 1830. 3. Seft) zu betrachten find. Ganz eben so verhält es sich mit den negenonal und avayvoouara des Drigenes, die eben fo willfürlich ausgehos bene Texte zur homiletischen Betrachtung find, wie die capitula des hieronymus zur eregetischen. Die nähere Rachweisung aus den einzelnen Stellen behalte ich mir für eine andere Gelegenheit vor a).

Bon anderer Urt und zum Theile viel spätern Ursprungs find dagegen die übrigen theils fir chlichen, theils zu ge-

a) Ueber πεgexonή, ἀνάγνωσμα, capitulum am Besten Crojus
 c. 3. 4. Huetius, nott. ad Origenis commentaria, S. 18., und baraus Suicer, Thes. u. d. WW., die sich aber nicht gleich bleiben und von der unrichtigen Voraussezung einer frühen Eintheilung der Bibel in Lesestücken ausgehen (vgl. bagegen B. 843 R. b).

Beleuchtung dunfler Stellen d. altteft. Tertgeschichte. 843

lehrten 3weden gemachten Abtheilungen des altteft. Tertes. Dahin gehören

- 1. Die sogenannten großen Paraschen, d. i. die heustigen Sabbathsperikopen des Pentateuchs, welche den Tert lediglich zu dem Zwecke, das heil. Buch innerhalb eines Jahres ganz durchzulesen, in eine gewiffe Anzahl von willfürlichen Abschnitten zerlegen. Man hält diese gewöhnlich für älter, als die kleinen Paraschen a), allein ganz mit Unrecht: denn im Talmud kommen sie noch nicht vor, sondern erst in der Massorah (die danach citirt), und werden daher auch in den Synagogenrollen ignorirt b). — Dahin gehören
- a) So 3. B. Io. Morinus, ex. 17. c. 7. p. 493 ff., Hustius, nott. ad Origenis commentaria, S. 18., und alle Einleitungsschriftsteller, bie zum Theile bie kleinern Paraschen für spätere Unterabtheilungen ber großen gehalten haben. Jahn Einl. §. 100. bezieht sogar biese vermeintlichen Unterabtheilungen geras bezu auf die Wochentage und die einzelnen Vorleser, was bann Bertholbt Einl. §. 59. in seiner Weise sofort genetisch nachweist und in Geschichte verwandelt, aber nicht nur ohne allen traditionellen Grund und reine Vermuthung, sondern auch in handgreislichem Widerspruche mit ben Thatsachen ist. Nur so viel ist richtig und aus ber Natur der Sache von selbst begreislich, bas man bei Vertheilung ber Sabbathsperikopen auf die steben Vorleser möglichste Nucksicht auf die durch die kleinen Paraschen bezeichnete Abtheilung der Materien nahm, s. Vitringa synag, vet. S. 966. 969 f.
- b) Die im Talmub häufig erwähnten Pataschen find keineswegs die großen, wie de Wette a. a. O. Note c) nach Joh. Morinus annimmt, sondern sämmtlich die kleinen, s. oben S. 837 f. N.d. a. d. In diesen bestanden die damaligen Lesestucke nicht nur an Festtagen, sondern auch an Sabbathen \*). Daraus erklärt sich auch
- \*) Der wesentliche Unterschied zwischen jenen frühern und ben heutigen Sabbathslectionen besteht barin, baß jene bloß ausgehobene größere ober kleinere Lesestude von paffendem Inhalte, wie noch jest die haphtaren, waren, diese aber den gesammten Tert des Poentateuchs von vorn bis hinten innerhalb eines Jahres zur Vorlefung zu bringen dienen. Bon jener Urt waren auch die Sesseltung zu bringen dienen. Bon jener Urt waren

56

auch die haphtaren in den Propheten, die von Anfang an bloß ausgehobene firchliche Lesestücke gewesen sind, übrigens viel älter sind, als die heutigen Sabbathsparaschen a), und sich auch mehr in ihren ursprünglichen Grenzen gehalten zu haben scheinen. Ferner

- 2. die vom Herausgeber der ersten rabbinischen Bibel, R. Jatob ben Chajim, zuerst aufgefundenen und hinter jes dem Buche nebst den Paraschen und Versen gezählten orreit und
- 3. die heutige Rapitel abtheilung, die, zunächst durch das Bedürfniß des Citirens in den Concordanzen herbeigeführt — zuerst in der lat., dann in der hebr. des R. Nathan — nach dem Vorgange des R. Jakob ben Chajim in die hebr. Bibelausgaben übergegangen ist, aber in den correcteren mit Recht keine Uenderung in den traditionellen Räumen gemacht hat.

allein die sonderbare Erscheinung, daß ein großer Theil der heutigen Sabbathsperikopen sogenannte geschlossen Paraschen sind, und eine sogar, Gen. 47, 28., (nach El. Levita Mas. S. 228 auch Gen. 28, 10; vgl. darüber so. Morinus ex. 17, 7, 6. 19, 2, 14.) gar keinen Zwischenraum vor sich hat. Im erstern Falle siel nämlich die neue Perikope auf eine Stelle, wo früher eine geschlossen Parasche (d. i. eine kleinere Sinnabtheilung burch innern Zwischenraum), im legtern, wo gar keine gewesen war. Bekanntlich hat dieß nachmals, als der Ursprung vergessen und Christen veranlaßt, s. Buxtorf de abbrevieturis, S. 297 f. Jarchi zu d. St.

a) Schon in der Mischah der משובירים erwähnt und Lefestücke bes zeichnet, z. B. Megill. c. 4 (ganz); vgl., Maim. und Bart. zu 1 c. 3, 4. 5. 6.

blieben. Dagegen wurden die Euthalischen anarmäser, die ben gesammten Tert der Ap. Gesch. und der apost. Briefe umfassen und in 54 Portionen (offenbar nach der Jahl der Sonnund Festtage) zerlegen, hinschaftlich dieses Theils des R. T. ein dem heutigen ahnliches Vorleselystem eingeführt haben, wenn es Eingang in der Airche gesunden, hätte.

### Beleuchtung duntler Stellen d. altteft. Tertgeschichte. 845

2. Abgefeste Beilen und halbzeilen in poetischen Terten.

Bie ichon in der Profa unter den eben abgehandelten Abfägen neben ben größern fich auch fleinere finden, fo oft in einer Materie natürliche Einschnitte beutlicher hervortreten: fo waren in den poetifchen Büchern und Stücken - die vermögeihrer rhythmischen Ratur (wovon weiter unten) eine regelmäßige Biedertehr entfprechender Blieder zeigen - die einzelnen Gäte oder rhythmifchen Glieber von jeher, oder boch von ben früheften Beiten ber heiligen Ralligraphie an, zeilenmeis abgefest, wie es Die graphische Sitte aller befannten Bölfer mit fich bringt a). Die früheste und deutlichste Beurfundung derfelben findet sich in den lateinischen und griechischen Ueber= fegungen, theils in den noch vorhandenen handschriften, bie zum Theile bis ins vierte ober fünfte Jahrhundert hin= aufreichen b), theils in den Nachrichten der ältern Rirchenväter / besonders des hieronymus. Diese Zeilenabfaße heißen orlzoi, versus, auch, wo Abstufung von größern

- a) Dieser Gegensath ber Poesse und Prosa zeigt sich namentlich bei ben Arabern, die noch dis auf den heutigen Tag in der Regel die Prosa ohne alle Interpunction schreiben, ader die Berse steten Inschriften (z. B. die melische, potibalische) und handss. (z. B. Virg. Vat. und Flor.) Versabtheilung. Worauf gründet sich bie Behauptung Schneiders (Bersuch über den Pindar, bei Eichhorn Einl. S. 75, 1), das die Griechen die Verse fortlaufend geschrieben hätten?
- b) 3. 28. cod. Alex. ed. Grabe (Breitinger), (vgl. beffen proll. 3u T. I. c. 1. §. 6. und 3u T. IV.), cod. Vat. (wonach Tommae ff's Psalterium Lat. Rom. 1697. Einsied. 1727. abgetheilt ift), Psalt. Turic. (beschrieben in Breitinger ep. ad Card. Quirinum. Tur. 1748. C. 9 f. 67.), Psalt. Sangerman. und andere in (Fabr. Stapulensis) Psalterium quincuplex. Par. 1508, auch 1513 (Probe bes Sangerm. 172 in Blanchini ev. quadr. II, 600. tab. 1), Psalt. gr. lat. Veron. bei Blanch. a. a. D. I, 532. tab. 2, Psalt. gr. lat. Coisl. 186 ebenbaf., bie codd. lat. bei Martianay in ber Zusg. ber Opp. Hieron. T. I.

und kleinern Sähen (Versen und halbversen oder kleinern Bersgliedern) sich findet — xola xal xoupara = membra et caesa; die so geschriedenen 5 Bücher orizigosis, die Schreibweise orizygows oder orizygody yodysir, die Zählung derselben orizoperola a); und gelten für eine ursprüngliche oder doch unverdenkliche Ubtheilung b). Daß sie aber auch im hebr. Driginale früher stattgesunden haben muß, beweisen folgende Gründe.

1. Die conftante Beobachtung berfelben — nur in eis ner wahrscheinlich durch die größere Breite der hebr. Cos lumnen modificirten Form, nämlich gespaltene Stichen oder Beilen, d. i. hemistichen, im eigentlichen Sinne, theils burchgängig: אַרִיהַ עֵל אָרָיה, theils abwechselnd mit ganzen: ) — in den eingeschalteten Liedern

- a) S. barüber vor allen Dingen Croins obss. N. T. c. 8-12. (baraus Suicer, thes. eccl. Art. orizog); ferner Io. Morinus, ex. XV. c. 2. R. Simon, hist. cr. du V. T. I. c. 28. Martianay proll. IV, 3 zu Hieron. opp. T. I. (Die hauptfächliche ften Stellen hieraus bei de Rette Ginl. S. 77, not. f). Bgl. auch Montfaucon, palaeogr. S. 30. Lebrgeb. der Dipl. III, S. 85. Jahn, Einl. S. 99. Ueber cola und commata vgl. unten S. 856 R. b).
- b) Hesychins Hieros. (bei Balefius zu Euseb. hist. eccl. VI, 16, bei Grabe (Breitinger) prolegg. zu T. I. c. 1. §. 61. und bei Martianay a. a. O.) bezeichnet füe, im Gegenfasse mit ben in den Propheten gemachten, die er eine "alte Erfindung der Båter" nennt, als von den Berfaffern felbst herrührend. Bgl. Hieronymus praef. Iesai.: "nemo cum prophetas versibus viderit esse descriptos, metro eos aestimet apud Hebraeos ligari et aliquid simile habere de Psalmis et operibus Salomonis, sed" etc., wonach sie in den genannten poet. Büchern herkömmlich, in den prophetischen aber von hieronymus neu eingeführt war.
- c) Abarbanel ad Exod. 15, in Mantissa diss. an Cozri, ed. Buxtorf, S. 409. Ich vermuthe, daß die legtere Form urs sprünglich breigliebrigen Bersen angehörte, später — wie es solchen Formen, beren Grund man nicht mehr kennt, zu geben



### Beleuchtung dunkler Stellen d. altteft. Tertgeschichte. 847

des Pentatenchs und der historischen Bücher (Exod. 15. Deut. 32. Richt. 5. 2. Sam. 22.), wo sie theils durch eine ' strenge talmubische Vorschrift a), theils durch den Gegenfat der Prosa fester gehalten wurde.

2. Aber auch die poet. Bücher, in dem bei den Juden gangbar gewordenen engern Sinne (Pfalmen, Sprüche, Hiob), finden sich in vielen gerade der ältesten handschriften noch so abgetheilt b).

Die talmubischen Drop (von pob, secare, abscindere, , xónreiv) entsprechen der Etymologie nach ganz den gr. und lat. xóµµara, caesa, d. i. halbversen, Veröglies dern (deren zwei nach hebr. Schreibweise auf einer Zeile, wir, neben einander stehen und so zugleich als zwei Stücke, Abschnitte der Zeile erscheinen); und dieß scheint demnach die ursprüngliche Bedeutung des Worts zu seyn, das dann auf die ganze rhythmische Periode eben so übergetragen wurde,

pflegt — beliebig und promiscue für Berfe aller Art nehen jener in Gebrauch kam. Zu der erstern vgl. die arabischen und altbeutschen (z. B. im Niebelungenliede) auf derselben Zeile neben einander liegenden Halbverse.

- a) Schabb. fol. 103, 2. Sopher. c. 12, an welcher lettern Stelle auch die Zeilenanfänge in Ex. 15. Deut. 32. Richt. 5. angeges ben find; hie und ba abweichend von ber heutigen Observanz, aber keineswegs größtentheils, wie Io. Morinus exerc. 15, 2, 6 behauptet.
- b) Dahin gehören z. B. bie codd. Paris. reg. 5 und 6 bei Martianay proll. IV. 3, cod. Bodlei. 5 (Kennicott diss. I. super rat. text. hebr. S. 308); cod. Cassel. (Schiede, S. 23); codd. Regiomontt. (Lilienthal, S. 17. 46 f.). Anbere f. Bolf bibl. hebr. II, S. 298. 309. Eichhorn, Einl. S. 348 f. Bgl. auch R. Simon a. a. D. S. 156. Die unleugbare Entartung und Verschiedenheit biefer Abtheilungen in ben hebr. Handff. ift auch ben griech, und lat. nicht fremd, und berechtigt so wenig, die ganze Sitte mit Xychfen, tentam. de varr. codd. S. 294 ff., als neu zu verwerfen, als die Berschiedenheit ber handsff. in ben Paraschen und ihren Räumen das hohe Alterthum' berselben verdächtig machen fann.

wie dieß mit dem gr. und lat. orlgos und versus geschehen ift. Daß sie in diesem Sinne in ben poetischen Büchern früher wirklich stattgefunden haben müssen, beweist eine Angabe über die Berszahl der Pfalmen, die sich den griech. und latein. Stichometrien nähert 2).

4. Die bei den Kirchenvätern gangbare Tradition, daß die Stichenabtheilung der poetischen Bücher von den Verfassern selbst herrühre (f. S. 846 Note b), und die das mals allgemein übliche — schon bei Josephus und Philo vorkommende — Vergleichung mit den classifischen Versmas gen, die sich wenigstens bei dem sprachgelehrten Hieronys mus auf das Original zu beziehen scheint b), so wie die Sitte der Stichenabtheilung in den gr. und latein. Holf. selbst (wobei der Umstand nicht zu überschen, daß sie sich in Anfehung der in den historischen Büchern ein geschaltes ten Lieder fast auf dieselben beschern, mit Uebergehung vieler andern) würde nicht wohl haben entstehen können, wenn in dem Originalterte keine äußere Veranlassugewefen wäre.

5. Daß die Abtheilung in unfern bekanntlich fämmtlich nachmasorethischen hebr. Handschr. wieder in Abgang ge=

<sup>a) Kiddusch. fol. 30, 1 zählt im Pentateuch 5888 Berfe (hier ganze Verfe, Perioden, wie die heutigen, deren jest 5845 gezählt werden), in den Pfalmen 8 mehr, in der Chronik 8 weniger (hier Versglieder, Stichen). Bgl. Burtorf, Tider. I, c. 8, S. 43 f. (Ausg. v. 1665. 4.). Dagegen Io. Morinus exerc. 15, c. 1 lieft 8888, wofür das Spiel mit der Jahl 8 fpricht, was aber freilich auch die ganze Angade hinsichtlich der Pfalmen und der Chronik, die in den griech. Stichometrien nur zu 5000 – 5500 Verfen berechnet werden) ebenfo gut, wie hinsichtlich des Pentateuchs (der, feldst wenn man ihn stichtich gefchrieben annehmen wollte, doch weit mehr Stichen haben muß) historisch undrauch wurde.</sup> 

b) Die Stellen f. bei Martianay a. a. D. IV, 4, 5 (ber bieje verkebrte Anstächt auf eine lächerliche Beise zu unterflüchen sucht.

### Beleuchtung buntler Stellen b. altteft. Tertgeschichte. 849

tommen ift, erklärt sich theils aus dem Streben nach Raumersparnis und Bequemlichkeit, das sich in manchen Handschr. beutlicher an den Tag legt a), theils aus dem Einflusse der spätern Interpunction, die in den meisten Schriftarten an die Stelle früherer Absätze zu treten und diese zu verdrängen pflegt (s. unten).

Anm. Die Empfänglichkeit ber alten Kalligraphie für die leifesten Regungen bes Rhythmus. (b. i. des Parallelismus der Bewegung) zeigt sich auch in den felbst in die gedruckten Bibelausgaben übergegangenen tab ellarisch en Absätzen, so oft kleine Terttheile in kurzen Entfernungen regelmäßig wiederkehren (Refrains), z. B. Jos. 12 (das Wort 7, Rohel. 3, 1-8 (27), Ester 9, 6-11 (Ramensverzeichnisse mit Du), und in manchen Ausgg. die al-,phabetischen Pfalmen 111. 112. 119 und Pf. 136 mit dem Refrain Refrain Setter 2. 3. 23 ff.

# 3. Uebergang zum Folgenden. Period enabtheilung in profaischen Terten von zweifelhafter

Bezeichnung.

Der rhythmischen Sagabtheilung der poet. Bücher stellte sich in ben profaischen Büchern — wenigstens ben Borlesebüchern — eine logische Periodenabtheis lung zur Seite, die — ebenfalls unter dem Namen word - schon in der Mischnah als eine beim Borlesen des Ges seges und der Propheten beobachtete Abtheilung erwähnt wird b), auch wahrscheinlich auf eben diesem Wege ents

b) Mogilla c. 4, 4: "wer im Gefege vorlieft, foll nicht weniger als 3 Verse lefen; bem Ueberseger (aber) foll er (nur) 1 Bers (d. i. Vers für Vers) vorlesen, in den Propheten 8; wenn

a) Bgl. Martianay a. a. D. IV, 3 und die dort angeführten Beifpiele, namentlich aus cod. Colbert., der die ersten 10 Pfalmen ftichisch schreibt, bann aber wieder in die fortlaufende Schreibung fällt.

ftanden ift a), in der Gemara aber bereits fo fest steht, daß sie von Moseh d. i. von unvordenklicher Tradition abgeleitet wird b), und von mehreren Büchern Zählungen berselben (wie die griech, und lat. Stichometrien), und zwar aus alter Ueberlieferung angefährt werden c). Daß es aber unsre heutigen Verse sind, ergibt sich unzweiselhaft ans ben Stellen des Talmuds, worin die Verszahl gewisser Ubschnitte ausdrücklich angegeben oder mittelbar angedeutet wird d); und selbst die erwähnte Verszählung ganzer

biefe aber 3 Paraschen (Absäte) sind (z. B. Jes. 52, 3-5), jeden besonders."

- a) Namentlich burch bie Nothwendigkeit, die Uebersezung nach möglichst kleinen Sinnabschnitten, welchen die Semeinde folgen konnte, (also periodenweise) einfallen zu lassen. Auf diese Entstehung bezieht sich auch vielleicht die talmudische Benennung der Verse NDR (eig. Borgelesenes = NDR, daher beides fowohl von ber ganzen h. Schrift, als von jeder einzelnen vorgelesenen Stelle, Bers; vergl. Mischn. Sota 5, 2, 7, 2).
- b) Megill. fol. 22, 1: ", wir theilen keinen Bers ab (ססקיכן), ben Moseh nicht abgetheilt hat. " Bergl. von ben Paraschen die Stelle oben S. 839. N. a.
- c) Kiddusch. fol. 30, 1: "bie Alten (ראשולים) find begwegen סוֹפְרָים genannt worden, weil fie alle Buchstaben des Geseges zahlten und fagten: das ift der mittelste Buchstabe, das mittelste Wort, ber mittelste Bers im Geseg — in den Psalmen." Denn "unfre größern Meister haben überliefert (קבי (קבי (קבי (קבי)): 5888 Berse hat das Geseg 2c." f. oben S. 848 R. a.
- d) 3. B. in ber Mischna Megill. 4, 4 wird Sef. 52, 3-5 als 3 Berfe, bie zugleich 3 Paraschen sind, bezeichnet (vergl. bie Ausll. und Tr. Sopher. c. 11, 1). Sot. 7, 6 eben fo Num. 6, 24-26. — Taan. 4, 3 wird eine Vorschrift über das Vorlesen der Schöhpfungsgeschlichte Gen. 1 gegeben nach Paraschen und ber gesehlichen Verszahl (vergl. Megill. 4, 1-4. Barter nora und Lund zu d. St.). — In der Gemara Bab. Baba bathr. f. 14, 2. Menach. f. 30, 1. wird die Stelle Deut. 34, 5-12 als "die lesten 8 Verfe im Gesehl über Num. 28, 1-15 nach Paraschen und Verszahl. Chag. f. 6, 2 wird Exod. 24, 5

#### Beleuchtung buntler Stellen b. altteft. Tertgeschichte. 851

Bücher, ob sie gleich in mancher hinsicht auffallend und verdächtig ist, läßt sich wenigstens im Pentateuche leicht mit ber hentigen vereinbaren a). — Neben den sollter aber in der Gemara b) für die Sinnabtheilung (pide c)) die wegen ihrer eregetischen Wichtigsteit fehr hervorgehoben und in den Schulen als Runst gelehrt wird — auch noch andre Ramen vor, namentlich vorgen Elbtheilungen, Pausen), gewöhnlicher sollter sollter Sins- ober Sahab-

ein N, genannt. Kiddusch. f. 30, 1 eben fo Ex. 19, 9 mit ber Angabe, daß die Abendländer 3 Corod (etwa zu lefen Dob (etwa zu lefen) – Dob (etwa zu lefen) – Torod – Torod – Sähe? es ift S'golta barin) baraus machen.

- a) Wofern man nämlich ber Lesart unfrer Talmubausgaben 5888 folgen barf, und nicht mit Morinus 8888 lefen muß. Die masor. Verszahl ift 5845, ber Unterschied also 43, ber sich aus ber verschiedenen Berechnung ber eingeschalteten Lieber Ex. 15 und Deut. 32 (nach Stichen) und bes Dekalogs (nach 10 (1997)) auf die von Abicht bei Wolf bibl. hobr. II, 478 f. angegebene Weise ausgleichen läßt.
- b) Dahin gehören zunächst bie talmub. Erklärungen über Neh. 8, 8: Gemar. Hieros. Megill. c. 4 fol. 74, 4. Bab. Megill. fol. 8, 1. Nedar. fol. 37, 2; sobann Nedar. fol. 37, 1. Chag. f. 6, 2. Berach. fol. 62, 1. Ueberset und erklärt bei Burtorf Tib. c. 8. 9: Burt. (b. Jüngere) punct. ant. S. 80 ff. und am Zussführlichsten E. Cappellus arcan. punct. II, c. 4 ss. Io. Morinus exerce. 15, c. 8. 4.
- c) Bon POD fchneiben, scheiben b. i. a) abschneiben, endistigen; h) einschneiben, trennen (in ber Mitte); intr. aufe hören, innehalten insbesondere mit der Stimme oder Feder; baher nomina von Stimms und Schriftabsagen: ΠΡΟΟ Bwischenraum, Pause (f. S. 832. N. a.); PIOID (PIDD)
  pODI, ΠΡΟΕΠ, eig. nom. actionis das Abtheilen, Innehalten, dann auch object. von den gemachten Abtheilungen oder Pausen; verschieden von PIOD pass. Abgeschnittenes, segmentum, caesum (nontae), insbesondere Halbvers, Bers; vol. z. B. Schulch. Str. II, 274 EPDID, Biolog, Bersabtheilung, Talm. DIOD, Sinne oder Sagabtheilung.

theilungen), auch שמשים allein a) und einmal לקרינים b); bie bald Lefeabtheilungen überhaupt, bald aber im engern Sinne Satabth eilungen innerhalb der mengern, naments lich Salbverfe, zu bezeichnen scheinen.

Db nun aber diese Abtheilungen auch damals schon äußerlich bezeich net waren, oder nur mündlich und aus Tradition beim Lesen gemacht wurden, ist eine alte Streitfrage, die noch immer nicht mit Sicherheit entschieden werden kann. Für das Letztere sprechen gewichtige Gründe:

1. Daß der Talmud nie einer äußern Bezeichnung durch Zwischenräume oder Punkte — erwähnt, so oft er auch von Versen u. dgl. spricht; namentlich da, wo er die genauesten Vorschriften für das Abschreiben der Torah und die zu beobachtenden Räume gibt (oben Seite 847 Notea.), davon schweigt; daher auch

a) <u>DD</u> eig. Geschmack, trop. (wie in andern Sprachen) f. v. a. Ber stand, gesunde Vernunst, vergl. lat. sapere; insipidus, beutsch abgeschmackt, sabe (Gesenius W. B.); bann im chald. rabb. objectiv ratio, sententia, Grund, Sinn, Urtheil. Wenn es nun im Talmud von Leseabtheilungen gebraucht wird, und zwar im plur., so kann dieß entweder von ber Bedeutung Sinn ausgehen (meton. Zeichen, die dem Sinn zu hülfe kommen), oder — wegen des plur. noch besser – Sas, ber einen Sinn gibt, wie bas lat. sententia. Dder sollte bas Wort vielleicht schon, wie später, ben Son (hebung und Senkung ber Stimme) beim Lesen bezeichnen, ben ein Rabbine (Muscati ad Cozri 2, 80 bei Burtors punct, ant. p. 218) treffend mit der Würze der Speisen vergleicht, und wodurch sich Abtheilungen ergeben, namentlich etwa der Tiefton (vergl.

b) Megill. Hieros. c. 4. fol. 74, 4. Bielleicht Sentungen b. i. Xiefton ober Druck b. i. rovos, von D deprimere sc. vocem. Burtorf Tib. c. 8 und Burt. ber Sohn punct. ant. S. 82 übersegen es pausae distinguentes; aber im lex. talmad. fehlt bie Bebeutung.

# Beleuchtung dunkler Stellen d. altteft. Tertgeschichte. 853

2. die Synagogenrollen sie nach alter Observauz forts während ignoriren 2);

3. das Beobachten der Abtheilungen wird als eine Kunst, die in den Schulen gelehrt wurde, dargestellt b), und als solche erscheint sie auch in den Stellen über das Borlesen Neh. 8, 8, da hiebei — nach Morinus (S. 449) treffender Bemerkung — doch wohl eine Synagogenrolle vorausgesett wurde, eben so

4. in der merkwürdigen Stelle Kid dusch. fol. 30, wo, nachdem die überlieferten Berszählungen mehrerer Bücher angeführt worden, bemerkt wird, daß man jest nicht mehr im Stande seh, diese Jahlen zu controliren, weil man nicht mehr ge übt seh im Berszählen 0).

Allerdings hält es auf der andern Seite schwer, zu glauben, daß Abtheilungen, die seit Jahrhunderten beim Borlesen bestanden, eigne Namen führten (wie die Paras schen), gezählt waren, und worüber die Talmudisten streiten, ob sie zum Gesetz gehören oder nicht d), noch zu keiner äußern Eristenz gekommen seven; auch läßt sich den obigen Gründen noch Manches entgegensetzen— z. B. daß die Obfervanz in den Synagogenrollen einen Gebrauch von Zeichen in den damaligen gemeinen handsf. nicht ausschließe, besonders da im Tr. Soph. c. 3, 5 solche handsf.,

- a) Die Angabe Sablonsty's praef. bibl. §. 37, daß sie durch hen Zwischenraum eines viereckten Buchstaben getrennt wurden, ist gegen die allgemeine Aradition, obgleich sich auch in hiesigen Rollen häufig eine mehr ober minder deutliche Versabtheilung blicken läßt.
- b) Nedar. fol. 37, 1. Berach. 62, vergl. Cappell. ad Morin. a. a. D.
- c) Morinus exerc. 15, c. 1.
- d) Nedar. 1. c. vergl. Cappellus II, c. 4, 17 ss. c. 5. Zehnlich wird von ben Korangelehrten ber Sat aufgestellt, daß die Punkte nicht zum Koran gehören (non esse de Corano), wie hier (non esse de lege), f. Silv. de Sacy mem. de l'acad. des inscr. Tom. 50. p. 345 not.

welche Die Berdabtheilung burch Puntte bezeichnen, wirflich? ermähnt find; bag bie Kiddusch. f. 30 erwähnte Schwierigkeit, bie Berfe ju gablen - wie eine barauf folgende Bemerfung (bag bie Abendländer ben Bers Er. 19, 9 in 3 Berfe ober Paufen theilen) zu verftehen gibt - in dem Schmanken ober ben landschaftlichen Ubweichungen ber Tradition ihren Grund zu haben scheint u. a. m. Allein die obigen Gegengründe icheinen boch überwiegend. Benn indeffen eine Bezeichnung anzunehmen feyn follte, fo tann es feine andre als burch fle ine, nur wenig hervortretende 3wischenräume gewesen seyn, worauf die Analogie der geschloffenen Paraschen einer s-und ber Bortabtheilung andrerfeite, das Beispiel alter gr. und lat. Sandfi., die wes ber Stichen noch Interpunction haben (oben S. 837 R. a.); und ichon der natürliche Parallelismus zwischen Stimmund Schriftabfägen (interstitia) zunächst führt. Auf teinen Fall tonnen es Stich en gewesen feyn, wie nach ber Unalogie ber neutestamentlichen Stichenschreibung angenommen worden ift a), was sich ichon badurch widerlegt, bag es Die unverbrüchliche Paraschenabtheilung aufheben würde, aber auch ber gesammten morgenländischen b) und gemife fermaßen felbst der abendländischen Schriftobservanz in

a) So zuerft Joh. Pribeaur connexion I, 5 (auch bei Carps zov crit. s. S. 156 f.); banach Bertholbt Einl. I, S. 62. be Wette Einl. S. 77. (Io. Morinus und R. Simon aber gehören nicht hieher). Pribeaur benkt babei an eigentliche Sticchen (Zeilen) und boch zugleich an masorethische Versechen), was nicht mit einander bestehen kann, ba keine Seite so breit war (die hebr. sind burch eine talmubische Vorschrift Menach. fol. 30, 1 auf 30 Buchstaben Breite bestimmt), um eine Periobe von ber gewöhnlichsten Größe in eine Zeile zu falssen. Ueberhaupt ruht die hypothese in ihren Einzelnheiten, bie eine vom R. T. entlehnte Geschichtswidrigen Boraussegungen.
b) Die Angabe Löscher's de causis 1. hebr. S. 356 von prossailchen Steihen Steihen Stausben und beruht ohne Zweifel auf Misverständnis.

#### Beleuchtung dunfler Stellen d. altteft. Tertgeschichte. 855

ben uns vorliegenden Denkmälern, die nur poetische Stücke fo schreiben und dadurch einen festen Gegensatz zwischen Prosa und Poesse darstellen a), widerspricht, und das Zeugniß des Hieronymus gegen sich hat (s. oben und gleich nachher). Nur der Detalog war nach einer alten Nachricht ursprüglich ausnahmsweise in 10 Reihen (Crow = orlzoc) d. i. theils Zeilen, theils größern Ubsätzen (Strophen) geschrieben b), die sich der spätern Schreibweise ge-

- a) Weber bie angebliche Stichenschreibart ber alten Griechen vor Ariftophanes von Byzanz (Montfaucon pal. S. 80. 'Salmasius ep. ad Sarrav. in Chron. Gotwic. G. 28 f. Lebrgeb. b. Dipl. II, §. 140. III, §. 85.), noch bie Nachrichten von ber Stichenzahl gewiffer Berte bes Alterthums (f. lo. Croius obss. N. T. cap. X. Io. Morinus exerc. 15, c. 2, 1 S. 444. Martianan proll. IV, 3) und bie Stichenzählungen in lat. und gr. hanbff. bes 2. I. (Morinus, 17, 2, 15. Montfaucon bibl. Coisl. S. 43. 49. 104 2c. 262. Martianay a. a. D. Cotelerius P. P. apost. G. 8) tonnen bas Gegentheil erweifen, ba biefe Stichen nirgenbs mehr zu feben und von zweifelhafter Beschaffenheit, wahrscheinlich bloße Columnenzeilen (vergl. bie Stellen bei Crojus cap. XI., besonders Quinctil. X, 2 von bem jungen Redner, der zu lange Reben hielt, weil fein von ber "Berszahl" entlehnter Maßstab burch ein fehr breites Format ber Schreibtafel vergrößert wurde), auf jeden Fall in der urfunds lich beglaubigten Zeit nicht gangbar find. Die zuverlaffigfte, Rachricht barüber Hieronymus praef. lesai. spricht nur von Eicero und Demofthenes und vielleicht gebort babin, was im cod. reg. Cic. quaest. Tusc. nach Salmas. a. a. D. und proll. ad Solinum ("saltuatim per periodos inaequales descripti") zu seben ift. Bas es mit ben neuteft. Stichen für eine Bes wandtniß habe, fiehe G. 856 R. b).
- b) Targ. Cant. 5, 13 (f. El. Levita bei Hottinger thes, phil. p. 225 ss. Burtorf clav. masor. h. v. p. 273): "duae tabulae lapideae scriptae erant 10 lineis (שׁישׁין), quae similes ordinibus vel arcolis horti aromatici." Die gros gern Gebote, wie bas erfte und britte, werben hier in bemfelben Sinne Beilen genannt, wie in ber griech. und lat. Stichenschreibung auch biejenigen Sage, welche sich burch 2-5 und mehrere Beilen hin erstrecken als ein szlzog ober versus gezählt werben.

mäß in geschloffene Daraschen verwandelt haben, und bas Andenken an die ursprüngliche Einheit der größern 206. fase, die jest durch die Bersabtheilung zerriffen find, auch in einer boppelten Accentuation, wovon die eine ben Bersen folgt, die andre den Paraschen, an sich tragen. Dagegen hat hieronymus in feiner lat. Ueberfepung ber Propheten nach dem Beispiele griech, und lat. handff. des Demosthenes und Cicero eine zeilenweis abgefeste Sinnabtheilung (versibus descripti, praef. lesai.), bie eine Abstufung von größern und fleinern Gägen (cola et commata) barftellt, fo wie in den Büchern Josua, Egra und ber Chronik (ber vielen Namen wegen) häufige Abfäte (versuum cola, distinctiones in membra divisas) - Beides gur Erleichterung einfältiger Lefer - neu eingeführt a); eine Abtheilung, die sich nicht nur in Handsf. seiner Uebers. erhalten hat (in der Benedictinerausgabe derfelben befolgt), fondern auch im N. T. nachgeahmt worden ift b).

a) S. bie Borreden zu lesai., Ezech., Ios., Ezr., Paralipp. Daß er diefe Einrichtung weder in hebr. noch in gr. und lat. Bibelhandff. vorgefunden, fonbern felbft erfunden hat, fagt er praef. Ies. ausbrudlich (interpretationem novam novo scribendi genere distinximus). Daß es keine Interpunction gewefen, wie Chron. Gotwic. p. 22 meint, fondern Beilenabsage, ergibt fich sowohl aus ber Benennung versus und ber in ber Borrebe zum Jefaj, bemerkten Achnlichkeit mit ben poet. Bu-, chern, als aus bem 3wecke, wie ihn Cassiodorus inst. dis. Script. c. 12 beschreibt: "propter simplicitatem fratrum, ut qui distinctionem saecularium literarum (ohne 3weifel bie Interpunction in ben gewöhnlichen Goriften ober ben Classfern) minime comprehendere potuerant, hoc remedio suffulti inculpabiliter pronuntiarent sacratissimas lectiones." Daffelbe fagt er in ber Borrebe bes Buchs. Bergl, Martianay, Montfaucon Lehrg. b. Dipl. a. b. aa. DD.

b) Daß bie bekannte Euthalische Stichenabtheilung theils einfache., theils zusammengesete, aus mehreren eingerückten Zeilen bestehende Stichen, wie in dem berühmten cod. Coisl. 20, 2

#### Beleuchtung dunkler Stellen d. altteft. Dertgeschichte. 857

II. Interpunction.

Erst nach der talmudischen Periode — jedoch noch jenseits der heutigen Punctation — scheint endlich die tradicionelle Periodenabtheilung ihre äußere

(H. ber paul, Briefe) in Montfaucon bibl. Coisl. p. 251 ss. zu feben; vergl. auch bie lat. codd. evang. Foroiul. und Perus. in Blanchin. ev. quadr. II, append. p. 473 ss., ungeachtet Euthalius nicht Borte genug finden tann in feinen Borreben zur Ap.=Geschichte und ben kath. Briefen und bem Borworte ber Exdeois xewalaiwr der Ap. = Geschichte die Neuheit und Kühn= heit feines Unternehmens rhetorisch zu erheben, eine Nachahmung ber von hieronymus in ben Propheten des U. T. vorgenommenen ift, vermuthe ich zuvörderft aus ben ganz gleichlautenden Ers klärungen über ben 3mect diefer Sinnabtheilung; vergl. im Prolog bes Euthalius zur Ap. = Geschichte und ben kath. Bries fen: "στοιχητόν συνθείς τούτων τό υφος κατά την έμαυτου συμμετρίαν πρός εύσημον άνάγνωσιν," und befonders bie Unterschrift bes Euthalischen cod. H. bei Montf. bibl. Coisl. S. 262: ...Εγραψα και έξεθέμην κατά δύναμιν στιχηρόν τόδε τό τεῦχος πρός ἔγγραμμον (εῦγραμμον?) και εὐκατάληπτον ἀνάγνωσιν τῶν καθ' ήμᾶς ἀδελφῶν," (welche, wie leicht nachgemiefen werben fann, bie Unterfchrift bes Euthalius felbft ift) mit ber Erklarung bes Cassiodorus uber bie bes hieronymus (G. 856 N. a.); ferner aus bem Umftand, daß Guthalius fich auf bie apostolischen Briefe nebft ber Ap.= Gefchichte beschrantte, als welche nämlich ben altteft. Propheten eben fo gegenüber gestellt murben, wie bas "Evangelium" bem altteft. "Gefes;" wie benn auch noch im 6. Jahrh. Hesychius Hieros. in ber S. 846 Note b) angeführten Stelle einer Stichenabtheilung nach Urt ber in ben Propheten bestehenden nur in ber anoroling biblos gedenkt, ein Ausbruck, ber bei Euthalius (wie anoor. revyos) ftets bie paul. Briefe bezeichnet (3. B. in ber Unterschrift zu bem Berzeichniß ber Leseftucke; Capp. 2c. und in bem Prolog zur Up.s. Geschichte), ber aber hier unftreitig, wie auch Zacagni praef. S. L X IX meint, von dem ganzen fogenannten anoorolixdy ber Geschichte und ben Briefen ber Apostel zu verstehen ift, wenn wir nicht bem Hesych. eine zu beschränkte Erfahrung ober Beziehung beimeffen wollen. - Uebrigens tann ich bei biefer Gelegenheit nicht unbemerkt laffen, baß bie Codd. Graeco-Theol. Stud. Jahrg. 1837. 57

Bezeichnung erhalten zu haben, und zwar burch zwei Duntte (:), ein in den meisten morgenländischen Schrifts arten gangbares, aber auch in griech. und lat. handff. und Diplomen häufiges Interpunctionszeichen a), bas feitdem unter bem namen Bersende (Die Goin ) in fämmtlichen handff. und Ausgaben (mit Ausnahme ber Synagogenrollen) das ausschließliche Ubtheilungszeichen ber masorethischen Berse oder Perioden geworden ift. Selbst in die poetischen Bücher ift es gedrungen, und hat hier die alte Stichenabsebung (mit Ausnahme einiger eingeschalteten Lieder, wo fie burch ben Gegenfat ber Profa festgehalten murde) in den meisten Sandif. ver= brängt, gerade fo wie bekanntlich in den griech. und lat. Bibelhandff. die durch hieronymus und Euthalins in profaischen Büchern eingeführte ftichifche Schreibweise, fpäter burch Interpunction, große Unfangebuchstaben und andre Mittel erfest, ber fortlaufenden Schreibung wieder gewichen ift b). Daß diefe Interpunction offenbar jünger ift,

latini des R. T. (D. E. F. G. u. a.) nicht als Denkmale der Euthalischen Stichenschweibung gelten können, da die Stichenabtheilung hier lediglich in der Gegenüberstellung der lat. Ueber sehung, wie dei Origenes herapla (vergl. Easeb. VI, 16), ihren Grund hat, da sie auch in den Evangg. vorkommt, womit Euthalius nichts zu thun gehabt, und da ber Xert dieser Graecolatt. bekanntlich ein ganz andrer als der Euthalische ist. Nechte Denkmäler berseten sind vor allen jener Cod. Coisl. 202 und die Codd. dei Zacagni.

a) Den Doppelpunkt hat 3. B. bie fyrische, famar., armen., talmub. = rabbinische Schrift, und zwar (bie fyrische ausgenommen) als größte Interpunction neben dem einfachen Punkt. Unter ben griech. und lat. Bibelhandff. haben ihn als Perios benzeichen oder größte Interpunction 3. B. cod. Vindob. bei Montf. pal. S. 194, Psalt. Vat. 881 bei Blanchin. I, S. 532 tab. 8, cod. s. Bas. 96, ebenbas. S. 505 tab. 1, cod. Vallicell. B. 25 ebendas. II, 600 tab. 2. Sa schon in ber uralten Inforist von Elis sindet er sich in bieser Gigenschaft.

b) So schon bie alten Dentmäler: cod. Alex. in bem Lieb ber Deborah Richt. 5 bei Grabe – Breitinger T. I, proll.

### Beleuchtung dunkler Stellen d. altteft. Tertgeschiche. 859

als die oben beschriebenen Schriftabsätze (Paraschen und Stichen), erhellt nicht nur aus der Analogie der allgemeisnen Schriftgeschichte und den angesührten historischen

c. 2. §. 12 (wo ftatt ber Stichen Punkte nebst Absächen mit großen Anfangsbuchstaben am Ranbe, aber beide sehr verkehrt, geset sind und Psalt. Turic. im angehängten üurog kostudg (Breitinger ep. S. 66), ausnahmsweise neben ber sonst herre schenden Stichenschreibung. Aus späterer Zeit z. B. cod. reg. proph. 1892 in Montf. pal. S. 29 f. (wo die Stichen am Ranbe burch Zahlbuchstaben gezeichnet und gezählt sind), im N. X. cod. Cypr. bei Montf. S. 232\*), cod. lat. Mosq 2 in Matth aei N. T. vor ep. ad Hebr., ber cod. Boerner, ed. Matth. 1791 (hier die Stichen durch große Anfangsbuchstaben bezeichnet, neben ganz verberbter und toller Interpunction), und die meisten lat. Handsschusst. die Sussi dorns inst., div. c. 12, ber schon von dieser Operation zu sprechen scheint.

9) Gerade aber bei dieser Handl., welche bei Hug Eint. 1, §. 45 und seithem in allen Einleitungen als Beispiel instar omnium steht, ist mir ber stickliche Ursprung und Charafter der Interpunction aus der vorliegenden Probe bei Montfaucon, wegen einiger bedenklichen, an die Interpunction im cod. Boerner. rerinnernden Erscheinungen, noch keineswegs klar. Ueberhaupt wird dies der Interpunction allein, wegen ihrer häusigen auch von Montf. S. 30. bemerkten — Berderbtheit, sich nicht mit Sicherheit erkennen lassen, und grammatischer" Interschue zwischen staffen, um so wenzger, da ein specifischuernden Buschen staffen, um so wenzger, da ein specifischuertheit erkennen lassen ist. Devenzusses, im sein specifischuertheit ein hug a. a. D. vorausses, im sein specifischuertheit ein du g a. a. D. vorausses, im alten Denkmälern nicht zu ersehen ist. Wohrt sie sin alten Denkmälern nicht zu ersehen ist. Wohrt sie sin auch von da ja die Stickenschuer ist dies thun, wenn sie "ganz und gar ungrammatisch" waref die dies thun, wenn sie "ganz und gar ungrammatisch" waref die dies thun, wenn sie "ganz und gar ungrammatisch" waref die beiß thun, wenn sie "ganz und gar ungrammatisch" waref die beiß thun, wenn sie "ganz und gar ungrammatischen und nach der Theorie der alten Grammatiker selbst, eben weil sie des Etherne folgen, einen rhythmi= schen, von unserer heutigen, besonerts deutschen, Interpunctionsweise ziemlich verschiedenen, Charatter haben (woruber ein Mehreres unten). — Um wenässen gestehe ich die, dort von hug ausgestellte, Behauptung, "das baraus die fortlau= fende und ordentliche Interpunction hervorge= gangen sey" — welche bereits ein Gemeinplag unserer Einleitungen geworden ist — begreifen zu können. Ubgestehen davon, daß ichon a priori nicht zu begreifen stehe warum die regelmäßigere Interpunction erst ist begreifen stehe beich biebe beide von habs ichon a priori nicht zu begreifen stehe warum die schwähligtere Staterpunction erst ist begreifen stehe stehen stehe biebe stehe von habs ichon a p

57

Gründen, sondern auch aus dem correctorischen Charakter ihrer fämmtlichen Abweichungen von den alten Absätzen a). Wahrscheinlich ist sie erst nach völliger Feststellung der heutigen Versabtheilung entstanden. Daß sie aber auch auf der andern Seite nicht — wie man gewöhnlich an= nimmt — gleichzeitig mit den heutigen Accenten und übris gen Lesezeichen, sondern weit frühern Ursprungs ist, ergibt sich 1) schon daraus, daß sie nicht zu den Accenten gehört, sondern von jeher durch einen eignen Namen von dem ihm entsprechenden Sillug unterschieden worden ist b), wie sie sich denn auch in ihrer ganzen Form und Bedeu-

 a) In ben von ber Masorah bemerkten sogenannten Pisga's mitten im Vers, wovon S. 835 N. b) die wahre Bewandtniß angegeben worden. Eben so die Verbindung zweier Paraschen Ex. 20, 17. Deut. 5, 18 (ber beiden letzten Gebote bes Deklalogs) zu einem einzigen Vers (logisch richtiger, aber die 3ahl der Gebote ftörend).

b) Bergl. El. Levita bei Buxtorf thes. gramm. p. 55. Tiber. p. 38.

bere Gattung von Denkmålern bie Beranlassung und Ivee zu ihrem Unternehmen erhalten haben soll, da boch der Begriff der grammatischen Interpunction schon soll, da boch der Begriff der grammatischen Interpunction schon sollt in der Statt genug war, und baß es an allen historischen Spuren für diese Combination sehlt, so liegt ja der thatsächliche Beweis von dem weit frühern Daseyn einer mehr oder minder regelmäßigen und betaillirten Sinnabtheilung durch Zwischenkaume, Interpunction, Ablähe, große Ansangsbuchskaben u. s. w. in den alten, bekannten diktischen Denkmälern — wie der Cod. Alex. (nicht mit "etwas" Interpunction, wie de Wette Einl, R. Z. S. 50 sagt, sondern mit sehr ausführlicher, und zwar ursprünglicher, da sie mit kleinen Zwischendumen zusammentrifft) Ephraemi rescr. oder Reg. 1905 (mit abgestufter Interpunction durch mittlere und untere Punkte und Kreuze, wie cod. L.), Matth. Dublin. rescr., Vindob. Marc. et Luc. Lat. (mit abgestuften Zwischen zus.), — sowie in ältern nichtötbilischen Denkmälern, die im Lehrg, d. Dipl. V, S. 8 ff. angeführt sind, offen genug vor. Goviel erhellt wenigstens aus den vorliegenden Abatjachen augenscheinlich, Jass man, um die "Idee" einer regeimäßigen und grammatischen Interpunction zu erhalten, nicht erft auf die Weiserauflölung der Stichenschung und den cod. Cypr. zu warten brauchte.

## Beleuchtung dunkler Stellen d. altteft. Tertgeschichte. 861

tuna (eigentliche Interpunction) als verschieden von ber (rhuthmischen) Accentuation darstellt; 2) aus ihrer Erwähnung in einem voraccentischen Denkmal 6); 3) aus ihrem Gebrauch in unpunktirten handff. und Ausgg. b); 4) aus der Analogie der griech., latein. und fprifchen Sandff. ber heil. Bücher, worin die Zeichen der firchlichen Mobulation erft lange nach der Interpunction auftommen, und - wenigstens mas bie fprischen c) betrifft - aus biefer sich eben so entwickeln wie die hebräischen. Endlich 5) läßt fich dieß wohl aus derjenigen der beiden im Detalog vorhandenen Accentuationen fchließen, welche die vier zu furgen Berfe bes 5ten bis .8ten Gebots (Er, 20, 13-16. Deut. 5, 17) ju einer rhythmischen Periode verbindet (die baher im Deut. auch nur als ein einziger Bers gezählt wird), ohne die Bersinterpunction (die hier die alte Pa= raschenabtheilung geachtet hat, die sie in den beiden lets= ten Geboten, wie anderwärts fo häufig, überfpringt), anzutaften, was nicht geschehen könnte, wenn bie Accentuation mit der Bersabtheilung von gleichem Urfprung wäre.

- a) Tr. Sopherim. c. 3, 7, wo ber Gebrauch einer Hanbl., worin die Berle abgetheilt und durch Punkte bezeichnet find, zum Borlesen verboten wird.
- b) 3. B. cod. Vat. 2. bei Blanchin. U, 604, tab. 1., ed. Psalm. 1477 (Xych fen im Repert. V, 136), und wahrscheinlich fämmtliche codd. rabb.
- c) Bergl. besonders bas nestorianische lectionarium aus Mosul v. Jahr 1577 an Abler verss. Syr. N. T. tab. IV, wo dieß am beutlichsten ist, obgleich es auch in den andern Tafeln bei Abler nicht an Punkten schlt, die nicht der Sinnabtheilung, sondern der Modulation dienen müssen, namentlich ein unterer Punkt kurz vor dem Schluß (ein Mehreres weiter unten).

## Supfeld

## B. Hentige (masorethische) Beichen für die tirch=liche Rhythmit (Modulation) oder die sogenannten Accente.

Bahre Bedeutung nebst der Geschichte ihrer Auffassung und Behandlung 2).

Jene ältere Abtheilungsweise burch 3wischenräume und Puntte murbe endlich in ber Periode, woraus fich bie gegenwärtige orthographische Gestalt des Tertes ichreibt, burch eine ganz neue burchgreifende (fich über jedes Bort erstreckende) und in fleinen über und unter bie Börter gesetten Punften und Strichen bestehende Bezeichnung erfest und ergänzt, neben welcher aber bie alten traditionellen 3mischenräume und Puntte - obgleich nun außer Rraft gefest - eben fo uns angetaftet fortbeftehen, wie bie alten Bocalbuchstaben nes ben den neuern Bocalpunkten. Ueberhaupt bilden bie Bos califation und Accentuation eine vollfommene Parallele und tragen einerlei Gepräge: 1) beide find bloß in heil. Schriften angewandt und zum Behuf des tirchlichen Bors lefens erfunden; 2) beide bestehen in Strichen und Puntten über und unter den Börtern und erfegen und ergan. gen eine ältere, rohere Bezeichnung zwisch en ben Börtern und Buchstaben, welche 3) neben ber neuen fortbesteht, aber unwirkfam gemacht ift (quiescirt); 4) beide höchft fpitfindig, ausführlich und abgestuft - jene jeden Buch= ftaben, wie biefe jedes Bort umfaffend. Mit der äußern Ausdehnung ift aber auch die Bedeutung umfaffender ge= worden, und begreift nun nicht mehr bloß Sinnabtheis lung, fondern die gesammte firchliche Bortrags= funft, wie fie fich beim Borlefen der heil. Schrift in 'ben

a) Bergl. Buxtorf fil. de punct. ant. I, 14 G. 209 ff. Löscher de caus. 1. hebr. II, 5 G. 331 ff. Wolf bibl. hebr. II, G. 492 ff. IV, 218 ff. nebft Rochers Zusägen II, 123 f. Gesenius Gesch. 5. hebr. Spr. §. 57. Deffen Lehrgeb. §. 28. 25.

862

#### Beleuchtung bunkler Stellen b. altteft. Tertgeschichte. 863

Spnagogen allmählich ausgebildet hatte. Db nun aber diefer Bortrag ein rhetorischer ober gesangartiger ge= mefen, ober vielmehr - ba jeder Bortrag ein doppeltes Element enthält, ein logifches (Berbindung und Ubthei= lung der Begriffe) und ein phone tifches oder mufita= lisches (Fortgang und Innehalten, Steigen und Fallen ber Stimme) - ob die Accentuation von dem logischen ober dem musstalischen Princip des bezeichneten Bortrags oder von beiden zugleich ausgeht, ift eine alte Streitfrage, bie bis jest noch nicht genügend gelöft ift. Diefer Doppelfinn der Accentuation hat sich auch in einem doppelten Ras men ausgedrückt: שעבים (sensus, Sinnzeichen, vergl. S. 852 R. a.), der fich auch auf die logifche, und etreit (modi, Beichen ber er mobulation a)), ber fich auf bie mufifalische Bedeutung berfelben bezieht. Belcher von beiden ift der authentische?

1. In der Syn agogen praxis der Juden, die sich auf alte Ueberlieferung gründet, haben die Accente eine eigentlich musikalische Bedeutung, sofern jedem Accent ein eigner Ton beigelegt, und banach der Text cantillirt d. i. gesangartig abgeleiert wird b). Diese Bebeutung war bis zum 17. Jahrhundert die allein bekannte und allgemein angenommene c), und sie findet eine entscheidende Bestätigung in alten grie chischen und latei=

- a) Eigentlich f. v. a. 2000µós, cantus fidium; bann Gefang und gefangartiger Bortrag; gerade wie יוֹבְרָה, welches, von gleicher Urbedeutung ausgehend, im Zalmub Megill. Bab. fol. 52 von der Modulation des Vortrags gebraucht wird.
- b) Ein Schema dieser Vortragsweise, worin die mussikalische Bedeustung jedes Accents in Noten dargestellt ist (bergl. Tafeln von dem die Reihe beginnenden Accent Zarqa heißen) nach spanisischem Ritus gibt lablonsky praef. diel. hebr. S. 24, andre nach span, ital., deutschem Ritus Bartolocc. diblioth. rabb. T. IV, S. 429 ff. u. a.
- c) 3. B. Walton proll. III, 45. Daher die ed. Complut. sie als einen jubischen Unrath wegließ.

nischen Lectionarien, die ganz auf ähnliche Beife mit allerlei Strichen und Punkten als Zeichen für die kirchliche Cantillation der Perikopen verschen sind a). Da aber diese jüdische Cantillation, worin alle logischen Berhältnisse verwischt und in einem unmelodischen Singsang begraben sind, das Gepräge der Ausartung an sich trägt und die Bedeutung der Accente offenbar nicht erschöpft, so haben schon die Rabbinen des Mittelalters sie auf die berühmte Tempelmussicht und säs wir in den Accenten ursprünglich Roten vor uns hätten, deren Bedeutung allmählich untergegangen und in die heutige Cantillation zusammenge= schumpt sey b).

Nachdem gegen diese Ansicht eingewandt worden, daß die Accente sich ja auch in den profaischen Büchern finden 0), haben sie Reuere durch die Hypothese auszustututen gesucht, daß jene Musikzeichen späterhin — nachdem die Kenntnis derselden sich verloren — aus Misverstand auch auf die prosaischen Bücher zur Bezeichnung einer des clamatorischen Modulation und zugleich zur Erklärung und Bestimmung des Sinnes übergetragen worden feyen d).

- a) Proben f. Montfaucon pal. S. 229. 234 ff. 260 append. S. 514.
  biblioth, Coisl. S. 85. Blanchin. ev. quadr. I, S. 492 tab.
  S ff. Matthaei N. T. epp. ad Thess. et Tim. (codd. Mosqq. B unb H). Chron. Gotw. S. 50 ff. Bergl. Abicht ars dist.
  leg. praef. 1, §. 13.
- b) Die Stellen ber Rabbinen (bie sich zum Theil sehr ibeale Vorstellungen von ihrer ursprünglichen Bedeutung machen und sich in berebte Alagen über ben Untergang bieser "himmlischen Musik" ergiesen, beren Wiederherstellung sie ebenfalls von ber Ankunst bes Messias erwarten) f. Buxtorf ant. punct. S. 243 ff. vergl. S. 360 f.
- c) Cappellus arcan. punctat. S. 134. Walton proll. III, 45. 56.
- d) So Eichhorn Einl. ins X. Z. I. S. 71, welchem Bauer crit. sacr. S. 17. S. 159 f. Bertholbt Ginl. J. S. 53 u. X. folgen.



### Beleuchtung dunfler Stellen b. altteft. Tertgeschichte. 865

Aber - abgesehen von den hier zu Grunde liegenden unhiftorischen Vorstellungen fowohl von der alten Tempelmufit als von bem Alter unfrer Accentzeichen, die jest teiner Biderlegung mehr bedürfen a), - fo widerfpricht Diefe Sypothefe ichon infofern aller Gefchichte und Anglos gie, als aus diefer erhellt, daß vielmehr umgekehrt die firchliche Cantillation überall aus ursprünglicher Declama. tion hervorgeht, und eine namentlich ben Morgenländern natürliche Manier ber Declamation ift, die fowohl in ber christlichen Rirche als in ben Moscheen ber Muhammes baner beim Borlesen heiliger Perifopen und Liturgien von jeher gebräuchlich gemefen ift, und in der erstern fich zum eigentlichen Rirchengesang ausgebildet hat b). Benn man aber auch den durch die Accentuation bezeichneten musifalis schen Bortrag richtiger auf eine cantillirende Declamation, wie die heutige urfprünglich gewesen feyn mag, beschränkt, fo tann doch - wie fehr auch die Analogie ber griech. und lat. Lectionarien dafür zu fprechen scheint -auch in diefem Ginne die Bedeutung der Accente nicht eis gentlich oder unmittelbar musikalisch d. i. eine Bezeichnung von Tönen feyn (fo baß jeder Accent einen eignen Ton bezeichnen würde), schon deßhalb nicht, weil ber name orge weit älter ift als erein, und ichon im Lals mud neben andern Ramen für Sinnabtheilung als Erforberniß des Borlesens erwähnt wird c), und weil die ältern

a) S. bagegen Jahn Einl. 5. 97. Anm. Gefenius Gesch, b. hebr. Spr. 5. 57. Lebrg. 5. 23, 2.

b) Buxtorf ant. punct. G. 245. Wolf bibl. hebr. II, 497 f. C. B. Michaelis de rituall. S. S. ex Alcorano illustr. in Pott syllog. commente. I, G. 111. 112. Gefenius Gefd. S. 57. Note 87. Lehrg. a. a. Q. Daher wird im Xalmud Megill. Bab. fol. 52, 1 fogar vom Vorlefen ber Mifchnah ber Ausbruck האריקין gebraucht, parallel mit היי vom Vorlefen ber Zorah.

c) Die Stellen f. oben G. 851 N. b) von Feine Spur; es wird aber von ben fpatern rabbinischen Com-

Digitized by Google

Rabbinen hauptsächlich die hermeneutische Bedeutung und Bichtigkeit der Accente, als Abtheilungszeichen, hervors heben a).

2. Wenn schon die eben angeführten Zeugniffe der ältern südischen Tradition andeuten, daß die Accentezunächst eine logische oder hermeneutische Bedeutung haben, b. h. Abtheilungszeichen — entsprechend unserer Interpunction — seyn müffen, so ist dieß zur Gewißheit geworden, nachdem durch die seit der Mitte des 17. Jahrhunderts angestellten Untersuchungen das logische Princip ihrer Rangordnung und Aufeinanderfolge auch im Einzelnen nachgewiesen, - und so der lang gesuchte Schlüffel der Accentuation der Hauptsache nach wiederaufgefunden worben ist b).

mentatoren zur Erklärung ber talmubischen Ausbrücke gebraucht, auf dieselbe unkritische Beise, wie einige sogar die Bocalpunkte hineintragen.

- a) Buxtorf ant. punct. S. 256 ff., 'namentlich Abenezras Ranon "daß jebe Erklärung, die nicht ben Accenten gemäß, verwersslich sey."
- b) Rach ben burftigen Berfuchen ber fruhern jubischen und chriftlichen Grammatiter (befonbers Calonymus im Unhang ber hebr. Gramm. von Abraham de Balmis, Venet. 1523. 4. El. פי מוב מעם Ven. 1538, 8, c. vers. Seb. Münsteri. Bas. 1539. 8. Buxtorf, thes. gr. II. c. 23. S. 582 ff.) war es Sam. Boble imscrutin. S. S. ex accentibus. Rostoch. 1636. 4., ber, wie fich tofcher ausbrudt, ,,ein andrer Prometheus, biefes Licht vom himmel berabholte," indem er die Rangordnung und Uufeinanderfolge ber Accente entbeckte. Die erfte umfaffende und fhftematische Darlegung bes Thatbestandes (besonders in den un= tern Regionen biefer hierarchie) und ben Anfang einer grammatifc=logifcen Berundung (dictamen grammaticum, logicum, hauptfächlich nur bas erstere) gab aber Matth. Wasmuth, instit. accentuat. hebr. Rostoch. 1664. 4., beffen Gy= ftem Dr. Weimar, doctr. accentuat. hebr. 1687. 4. u. d. (nebft usus acc. bibl. ed. 2. Ien. 1708) nur in eine turgere, aber unmiffenschafttichere Ueberficht brachte, und A. Reinbeck, doctr. de acc. hebr. Bruns . 1692 (506 G. in 4., nebft einer

#### Beleuchtung dunkler Stellen d. altteft. Tertgeschichte. 867

Auf ber andern Seite finden fich jedoch auch wieder viele Erscheinungen, die fich aus dem logischen Princip nicht erklären laffen, fondern eher auf ein mufikatifches hinweisen. Außer den zahlreichen Anomalien der Accent= fegung, besonders in Bertauschung der größern und flei= nern Diftinctiven miteinander, Die man ehemals durch eine Menge ganz unstatthafter. Emphafen zu befeitigen fuchte, gehört hierher namentlich : Die bas logifche Bedürfniß weit übersteigende Babl und Abstufung ber distinctivi, fo wie baneben die Mannichfaltigfteit der coniunctivi, von denen für den Sinn ein einziger hingereicht hätte (eigentlich wäre gar keiner nöthig gemesen); die quantitas relativa, die fich nach der Worfmaffe, nicht nach den logischen Berhältniffen richtet, fo wie der Einfluß der bem Bortton vorhergehens ben Silbenzahl und =quantität ("voces laborantes und non laborantes," b. i. ber numerus) auf die Bestimmung niederer Accente; Die regelmäßige Zerlegung auch fleinerer profais fcher Berfe, bie nur einen einzigen logischen Gat bilden, in halbverfe, wie bei poetischem Parallelismus u. v. a.

append: von 164 S.!) auf eine muhfame, aber geschmacklose und verkehrte Beise an einigen Stellen zu erganzen und ge= nauer zu begründen bemüht war. Eine neue Epoche aber beginnt mit To. Frank. diacritica sacra. Lips. 1710. 4., ber bem einseitigen dict. grammaticum und bem furzsichtigen Regeln= ftolz ber Basmuthischen Schule, ber alle die mannichfaltigen Formen der Acc. mit Nothwendigkeit a priori bestimmen zu tonnen wähnte, geiftreich und träftig entgegentrat, und in bem richtig erkannten logischen Gefet ber Dichotomie (fortgefester Unterabtheilung bes Berses in Gegenfage, contradistinctiones) ein freieres und umfaffenderes System hebraischer Interpunction aufstellte, welches spater burch I. F. Hirt, systema accent. hebr. Ien. 1752. 4. und besonders A. B. Spitzner, institt. ad analyticam s. text. hebr. V. T. ex accentibus. Hal. 1786. 8. (bas hauptwerk über bie Accentuation) fowohl im Ganzen als im Einzelnen (philosophisch und empirisch) bereichert, berichtigt und weiter ausgebildet wurde. Biele andere Schriften f. Bolf und Röcher an ben aa. DD.

Berbindet man damit die schon oben berührten historis schen Zeugniffe, die hiedurch neue Stärke gewinnen: den Namen Seugniffe, die Synagogalpraris der Juden — die auf uralter Tradition beruhen muß, da nach einer bekannten tals mudischen Stelle (Meg. bab. f. 32, 1, oben S. 835, R. b.) schon damals sogar in der Mischnah gesangartige Modulation üblich war — und die Analogie der griech. und lat, Lectionarien, so scheint wenigstens soviel sicher, daß neben dem logischen auch ein phonetisches (musikalisches oder rhetorisches) Antheil haben müssten.

3. Das Räthfel löft sich, sobald man den charakteristischen Unterschied des Verfahrens der hebr. Accentuation von unstrer Interpunctionsweise schäfter ins Auge faßt, und sich über das eigentliche Wesen verständigen sucht. Das Charakteristische der hebr. Accentuation besteht aber darin, daß sie — statt bloß die einzelnen Sätze roh neben einander zu stellen — bie logische Periode (Vers) nicht nur durch eine fortgesette Unterabtheilung (Dichotomie), durch einen Einschnitt in der Mitte jedes Gebiets, in immer kleinere Gegenstäte oder Satzglieder zerlegt, sondern auch in jedem Gebiet dem mittleren oder Haupteinschnitt noch so viel Neben einschnitte vor dem Schluß der zweiten Hällte nachfolgen läßt, als stich hier felbstständige Begriffe oder Satzglieder finden.

a) Rach Iablonsky, praef. bibl. hebr. §. 19-24 hat vorzüge lich S. G. Abicht biese und andere Gründe geltend gemacht, zuerst ganz kurz in der diss. de genuino accentuum officio vor I. Frank. diacritica sacra, und ausführlich in der ars distincte legendi. Lips. 1710. 8. (auch unter dem Ait.: accentus hebr. ex antiquiss: usu lectorum yel musico explicati et ad hermeneut. applicati. Lips. 1715) nebst Vindiciae usus mus. et orator. das. 1713. gegen I. Frank. artisc. artis Adichtianae. Rost. 1713. Doch haben spåter auch Sirt a. a. D., und besonders Spiener a. a. D. cap. 4.: de pronunciatione das Ritwirken diese Princips neben dem logischen anerkannt.

# Beleuchtung bunkler Stellen d. altteft. Dertgeschichte. 869

hier fällt es nun zuvörderft in die Augen, bag bie nachfchlagenden Nebeneinschnitte tein logisches Moment haben, fondern bloß dazu dienen tönnen, den Fall der Stimme am Schluß der Gate ju jügeln. Die mittleren haupteine schnitte ferner entsprechen zwar in ihren Abstufungen gang ber logischen Rangordnung der Begriffe und find felbit in ben unterften, innerhalb ber Sagabtheilung fich erftredenben, Regionen ftets burch ben mit großer Sorgfalt und Feinheit beobachteten logischen Gegensatz des Subjects mit bem Prädicat, oder bes Objects 2c., Umftands 2c. mit ben, übrigen Theilen bes Sates motivirt. Allein ba biefer Gegenfat in der gewöhnlichen Rede und Schrift fonft nirgends beobachtet, fondern in die Einheit des Sages verflößt wird, und nur bann hervortritt, wenn entweder die Bortmaffe eines Sates für einen Stimmansatzu groß, ober bie Rraft ber Stimme gesteigert ift: fo ergibt fich, bag er nicht zunächst in dem logischen, fondern in dem phyfifchen (phonetischen) Princip ber Rebe, d. i. in einem Gefes ber Stimme bei ihrer Bewegung feinen Grund hat. Die Stimme folgt aber in ihrem Gange betanntlich bem Gefet, wonach die Quellen unfers phyfifchen Lebens - Blut und Athem - fließen, nämlich bem Gefet des Auf = und Ries berwogens (ber Fluctuation, Decillation) ober - wie man es hier gewöhnlich nennt - ber hebung und Sen= fung, eine Bewegung, die ben Strom der Rede nach Maßgabe der Sinnabtheilung in lauter größere und fleis nere, fich entsprechende und bie Dage haltende Gegenfäße (gleichfam Bogen) bricht, die - außer dem Bech= fel der Tonhöhe (Modulation), auch intensiv in dem ber Lonftärke (Accent) hervortretend und burch verhältnigmäßige Paufen (Einschnitte) abgegrenzt - vom Dhre aufgefaßt, bas hervorbringen, mas wir in ber Rede Rhothmus, in der Mufif Tact nennen a). 216 Grunde

a) Die gewöhnliche Definition bes Rhythmus, daß er ,,eine Regel (b. i. eine gleichformige Biebertehr berfelben Theile ber

gesch der Stimme kann der Rhythmus in keiner menschlischen Rede ganz ausbleiden; aber er tritt desto dentlicher hervor, je mehr mit der zunehmenden Gemüthsadfregung die Wogen der Stimme schwellen, und die Masse und Kraft der Bewegung steigern, je entschiedener folglich ihr Streben nach Gleichgewicht ist, und je weiter ihre Hebungen und Sentungen auseinandertreten. Um volltommensten in der Poesie: wo die Seele selbst, auf dem fanft wogenden Lebensgrunde in gleichmäßige Schwingung gesett a), ihre Betrachtung in spmmetrischen Reihen ergießt, diese bald bloß innerlich an den Gedanken ausbildend (so der hebräis sche Parallelismus und die einfachere Volkspoesse überhaupt), bald zugleich äußerlich an den einzelnen Lauformen (so die ssildenmessen volkspoesse

Bewegung) in der Rede" sey, erhält hiedurch die nottfige physiologische Begründung und Schärfe. Um nächsten kommen dieser de Wette's schöne Bemerkungen in der Einleit. zu dem Commentar über die Psalmen, 2. Aufl. S. 62. 63, die schön auf den "wellenförmigen Sang" der Stimme oder den Wechsel der Arsis und Thesis, des Steigens und Fallens, als das Wesentliche im Rhythmus, hinweisen. Denn wie mannichsaltig auch das Maß und die Figuren der rhythmischen Bewegung oder des musskalischen Tactes (ihre metrischen Schemata) seyn mögen, immer ist es das Auf- und Abwogen der hebung und Senkung ("des guten und schlechten Tacttheiles"), was das Srundgeset dieser Bewegung ausmacht, und worauf ihr Bedürfniß und Reiz für's Ohr beruht.

a) Dieß ift nicht bildlich, sonbern eigentlich zu verstehen. Die Ratur ber poetischen Stimmung (über bie ich mich freilich vergebens nach einer genauern psychologischen Untersluchung ober auch nur Definition umgesehen habe) läßt sich wirklich, sowohl phys siologisch als geistig, nicht anders bestimmen, als durch Schwingung, oder rhythmische, b. i. gleichmäßig auf- und niederwogende, Bewegung der Seele, berühend auf einem Gleichgewicht ber beiden Factoren bes innern Lebens, bes Berstandes und Gefühls. Die leidenschaftliche Stimmung dagegen ist wilder Aufruhr, die prosaische umgekehrt Ruhe des sinnlichen Lebensprincips, also einseitiges Uebergewicht des einen Princips über das andere, bort des Gefühls, hier des Berstandes.

#### Beleuchtung dunkler Stellen d. altteft. Tertgeschichte. 871

mer und die silbenzählende der modernen Bölfer) a). Dems nächst in der rhetorisch=gesteigerten Prosa, wo die erhöhte Begeisterung und Kraft der Stimme (Pathos, Schwung) die injeder Redeschlummernden logischen Gegenzsäte weckt und in rhythmisch bewältigten (d. i. möglichst ins Gleichgewicht gesetten) Lautreihen prächtig entfaltet. Am unentwickeltsten ist der Rhythmus der gemeinen Prosa, wo die Gegensäte in dem fansten, flüchtig dahin= gleitenden Fluß der Rede fast ganz verschwimmen — oder vielmehr in so feinen, unmerklichen Abstussungen hervortrez ten, daß sie dem Ohre undemerkteleiben; daher diese Art der Rede im Gegensate mit der Poesse gewöhnlich als unrhythmische, bloß logischer Abtheilung fähige betrachtet wird, obgleich ihre rhythmische Ratur sich sogleich enthüllt, sobald die Stimme ftärter intonirt.

Es ift schon oben bemerkt worden, daß die Glieder ber rhythmischen Bewegung sich durch Stimmabsätze oder Pausen (Einschnitte, bedingt durch die Uthemzüge) abgrenzen, die — nach einem statischen Gesetz — ber Größe bes betreffenden Gliedes gemäß abgestuft, mit einem Wort Erponenten der rhythmischen Berhältniffe der Zeit nach (wie die Modulation dem Raume, und der Accent dem Grade nach) sind. Danundiese in der Schrift bem sichtbaren Abbild der Rede — ihren Ausbruck in den abgestuften Schriftabsätzen oder Interpunctio-

a) Bgl. be Bette Commentar über die Pfalmen, Einl. S. 63 ff., wo schon auf das rhythmische Princip der metrischen sowohl als ber reimenden Poesse in dem Parallelismus der ganzen metris schen Reihen (der Distlichen) und Eruppen (Strophen) hingewiessen ist. Aber es zeigt sich auch in dem Gegensat und Gleichgewicht ihrer durch die Casuren abgetheilten hallten (hemiftichen) – worin ein bekanntes, aber wenig begriffenes hauptersorderniß eines guten Verses besteht., bie Bilten des einbis auf die Kleinsten rhythmischen Elemente, die Hälften des einzelnen Versousse berab.

nen finden - beren 3wed es unstreitig ift, die von bem Borlefer wiederzugebenden Stimmabfage zu bezeichnen a): fo ergibt fich, daß alle Interpunction eigentlich eine rhythmische Bedeutung hat, daß fie aber fehr verschieden auss fallen muß, je nachdem ber rhythmische Charafter bes Bortrags, den fie ausdrücken will, mehr oder minder entwis delt ift, und bag alfo fo viel Interpunctionsfpfteme bentbar find, als es rhythmische Systeme gibt. Unfre abend= landische Interpunction-fich an die gemeine Profa haltend, deren Rhythmus gang unentwidelt und unmertlich ift - begnügt fich, Die größern Gase von einander zu trennen und fie ziemlich roh (d. i. ohne ihre Beziehung, Unterordnung und Abstufung burch entsprechende Zeichen bemerklich zu machen und mit Vernachlässigung selbst der vorhandenen - von ben griech. Grammatitern erfundenen -Abstufungen ber Beichen) neben einander ju ftellen, fo bag ffe am Ende nicht nur ihres rhythmischen, fondern fogar ih. res phonetischen Charakters vergeffen und sich für rein los

a) Reineswegs bloß und zunächft bem Berftanbe bie logifchen Sase anzuzeigen. Die Interpunction ift hiftorisch aus bem Bedurfniß bes Borlefens und ber lebenbigen Reproduction niedergeschriebener Reben hervorgegangen. Das lehrt bie Gefcichte ber bibl. Stichenabtheilung, wie bie Definitionen ber ariech, und lat. Grammatifer bei Bekker anecdd. gr. II, 758 ff. Seyfert, lat. Sprachl. I, 186ff. (besonders Cicero de orator. 8, 44: "interspirationis enim, non defatigationis nostrae, neque librariorum notis, sed verborum et sententiarum modo (b. i. modulatione) interpunctas (distinctas) clausulas in orationibus esse voluerunt." Orator c. 63. 66.) Bal, cod. Vallombros. bei Mabillon de re diplom. G. 638: "interpunctio . . . . tota quidem est ad pronunciationis commodum ordinata." Gelbft beim ftillern Befen begleiten wir ben Gebantenlauf mehr ober weniger mertlich mit einer rhythmis fchen Bewegung bes Athems ober bes ftillen Murmelns; befonbers der gemeine Mann. So natürlich ift es uns, bas Innere durch ein Aeußeres zu parallelisiren.

# Beleuchtung duntler Stellen d. altteft. Tertgeschichte. 873

gisch halten konnte a). Die he bräifch e Accentuation aber — welche ebenso wie die Bocalisation nicht die Sprache des gemeinen Lebens, sondern die gesteigertste Declama= tion des feierlichen kirchlichen Bortrags von sehr entwickeltem Rhythmus ansdrückt — stellt auch in der Prosa.ein im höchst möglichen Grade aus gebildetes, bis in die kleinsten Theile der Rede herab gegliedertes rhythmis sche schlem dar (das in den poetischen Büchern ohnehinburch den innern Parallelismus oder Gedankenrhythmus ge= geben ist), indem sie jede logische Periodenicht nur bis in ihre einstach sten logisch-rhythmischen Glieder zerlegt b), sondern auch ihr rhythmisches Verhältniß genaueste ausburcht, überdieß aber selbst noch innerhalb bes kleinsten

a) Nirgends hat biefes Misverständniß fo tiefe Burzeln geschlagen, und — verbunden mit einigen noch sonderbarern grammatischen — Die Interpunction fo vollig verunstaltet, wie in Deutschland, eis nem Lande, wo fo viel über bie Sprache philosophirt und ges fcrieben wirb. hier zeigt fich recht bie Dacht bes Schlendrians : benn bie Berirrung ift von ber Art, baß fie taum einen Blid - ber Prüfung vertragen tann, ohne in ihr Nichts zufammenzufals Ien. Und boch beherrscht fie nicht nur bas großere Publicum, fonbern felbft unfre Philologen, verunstaltet nicht nur bie beuts fche Literatur, sondern sogar bie Ausgaben ber Classifter bis auf ben heutigen Tag, und bie verftanbigen Bemertungen Butte mann's, ausf. gr. Sprachl. §. 15, und Matthia's, ausf. gr. Gr. 2. 2. I, S. 56, fceinen ziemlich unbeachtet geblieben zu fenn. Die Interpunction ber Franzofen und Englander icheidet boch wenigstens bie Gage nach richtigen logischen Grundfagen; aber bie unfrige zerreißt, indem fie mechanisch nur gemiffen von bornirten Sprachmeistern gezeichneten Stichwortern nachgeht, ben wahren logischen Busammenhang ber Gage auf bas jammerlichfte, fo bas fie bie Auffaffung bes Bufammenhangs erschwert flatt erleichtert, und ben Borlefer verwirrt flatt ihn gus rechtzuweisen. (Borftehendes, im Jahre 1830 geschrieben, finde ich auch jest noch nicht Grund zuruckzunehmen.)

b) Ganz ähnliche Glieder zeigen sich in den Stichen der griech. und lat. Bidelhandschriften, die ebenfalls keinen rein logischen, Theol. Stud. Jahrg. 1837. 58

.

rhythmischen Gliedes diejenigen Börter, die mit dem Schluß= wort grammatisch zusammenhängen und eine logische Einheit dilden, mit dem Zeichen ihrer Verbindung (verbindende Accente) ausstattet, so daß nun jedes Wort mit einem rhythmischen Zeichen verschen ist (wie in der Punktation jeder Buchstabe mit einem Vocalzeichen).

Indem nun hiedurch bie alte Streitfrage über die Bebeutung ber hebräischen Accentuation fich babin entscheis bet, baß fie weder rein logifcher, noch rein mufitalischer, fondern rhythm if cher Ratur ift, oder genauer, daßihre viels fachen Beichen bie Ervonenten rhothmifcher Berhältniffe in ihren mannichfaltigen Abstufungen find a): löft fich bamit zugleich ber Biderstreit ihrer logifchen und mufitalifch en Erscheinung auf. Denn babie rhyths mische Bewegung (bas Auf= und Niederwogen) ber Stimme innerlich burch den Sinn bedingt und geleitet wird, äus Berlich in dem Wechfel der Tonhöhe (Melodie), nebft bem intensiven ber Tonstärfe (Accent) hervortritt, fo ergibt fich, bag bie Paufen ober Einfchnitte biefer Beme= aung zugleich Einschnitte des Ginnes und bes Lones (logifche und musitalische) fenn muffen; ferner, ba die Größe jener rhythmischen Paufen nach der Größe und Bedeutung ber Abschnitte, die sie begrenzen, abgestuft ift: daß bie Accente als Exponenten jener Paufen und ber bas burch begrenzten rhythmischen Abschnitte eben badurch que aleich Exponenten der Sinns und Lonabs fcnitte felbit, oder ber logifchen und mufikalis.

a) So fcon be Wette Einl. zum Comm. über die Pfalmen. 2. Ausg. S. 83. Einl. ins A. T. J. 77.

fondern rhythmischen Charakter haben, besonders wenn sie zugleich durch Einrücken der kleinern Slieber (xóuµæræ, caesa), ober größere und kleinere Anfangsbuchstaben ober 3wischenräume die Unterordnung dieser Sähe anzeigen (dasselbe Mittel, dessen auch wir uns zum Ausbruck des hebr. poetischen Rhythmus ober Parallelismus bedienen).

#### Beleuchtung dunkler Stellen d. altteft. Tertgeschichte. 875

fchen Verhältniffe find, und fo mit einem Mort den mathematifchen Grundriß der lebendigen Rede bilben, woburch fie in ihrer gefammten Erscheinung bestimmt ift »);

Anm. Als mufikalische Bezeichnung bezieht fie fich zunächft nur auf die rhetorifche ober declamatorifche Modulation - oder boch nur auf eine folche gefangartige Modulation oder Cantillation, welche die rhythmischen Berhältniffe achtet b)wie die firchliche Cantillation des Koran zeigt, die in den dabei gebrauchten handff. durch bloße Paufalzeichen (eine Art detaillirterer Interpunction) bezeichnet ift .) -; indeffen mag das, was in dem reichen Apparat der hebr. Accentuation, fich nicht vollftandig rhothmifch begreifen last und uns als Ueber= fluß erscheint, fich auf folche speciellere Bedurfniffe der Cantillation beziehen, und wie die Cantillationszeichen der griech. und lat. Rirchenhandschriften eine bestimmtere (nicht bloß mittelbare) musifalische Bedeutung haben. Erft wenn die Rede fich zum eigentlichen Ge fange fchwellt und in großeren (mu. fitalischen) Intervallen auf. und absteigt, fo daß alle Vers hältniffe fich verziehen und aus den logisch=rhpthmischen gugen weichen, hort die Bedeutung der Accente größtentheils auf, und das Bedurfniß qualitativ mufitalifcher Beichen tritt ein a).

- a) Die Sprachmelobie ergibt sich nämlich von selbst aus der Größe und bem rhythmischen Berhältniß eines jeden Gebiets, ift folglich mathematisch bestimmt, ohne einer eignen Bezeichnung zu beburfen.
- b) Die Delodie bewegt sich hier zwar wegen der größern Intervallen freier und ist durch die Pausalzeichen nicht mehr mathematisch bestimmt, aber doch bei einem gewissen Einfluß der rhythmischen Berbältnisse ungefähr angebeutet.
- c) Not. et Extr. des manuscr. de la bibl. imp. T. VIII. S. 385. IX, 90. 111 ff. Silv. de Sacy gramm. ar. I, S. 147. Bgl. Gefer nius Lehrg. S. 23. 2. d). Daher auch ber Name ber Cantilla-

tion ترتيد von رتن , distinguere, b is forgfaltig abtheilen.

d) Die gewöhnliche Rebe verhält sich zum Gesang, wie die Beichnung zum Gemälbe. Die Zonstufen ber erstern sind feine Abschattungen bes Accents; die sich nicht qualitativ, sonbern nur quanti-

58`\*

4. Bu ben bisher angeführten Bedeutungen fommt noch eine grammatische, die Bezeichnung des Worttons, welche badurch entsteht, bag bas einem jeden Bort gue tommende rhythmische Zeichen jedesmal der Lonfilbe beis Diefe Berbindung ift eigenthümlich, ba ans geset wird. berwärts überall die Borttonzeichen von ben Abtheilungss zeichen (Interpunction) ganz verschieden find, ift aber in. ber engen Bermandtschaft beider Bedeutungen völlig be-Denn in bem Bortton, b. i. bem Grabe ber gründet. Stärte (rovog), womit die Stimme eine Silbe, ein Bort vor dem andern hervorhebt a) - und der durch ihn in je= bes Bort gebrachten hebung und Senfung (Melodie) von ber bemfelben an biefer Stelle bes Sates autommenden Art und Gestalt, tritt nach dem Obigen bas Berhältniß eines jeden Borts zum Begriff, wie zur Melodie bes ganzen Sapes ober Perioden hervor, fo dagalfo alle Abstufungen bes Borttons mit entfprechenden rhythmischen Pausen aus fammenfallen müffen. Siedurch vollendet fich bie hebr. Accens

tativ (burch bie Erponenten ihres mathematisch = rhythmischen Berhältnisse) barstellen lassen. Erst bann, wenn sie sich zu Ge= fangtonen farben und zu musstalischen Intervallen ausbehnen, werden sie einer unmittelbaren qualitativen (musstalischen) Bezeichnung fähig und bedürftig. Diesen Unterschieb hat schon Spisner §. 84 ff., bes. §. 86. ins Auge gefast, ber überhaupt in cap. 4. de pronunciatione in das Wessen eines beclamatorischen Bortrags richtige Blicke gethan hat.

a) Dem rein logischen Princip des Accents gemäß müßte es stets biejenige seyn, worin der Begriff des Wortes ruht, gleichsam ber logische Mittelpunkt und Kern des Worts. Allein dies sindet sich meines Wissens nur in der beutschen Sprache verwirklicht, wo der Accent mit bewundernswürdiger Kraft die prachtvollen Endungen der ältern Sprache dergestalt bewältigt und verwüstet hat, daß er sich ohne Verlegung des rhythmischen Gesetses in den logischen Mittelpunkt des Worts zurückziehen konnte. In den übrigen Sprachen aber bat es, so weit ich sehe, der Accent dahin nicht gebracht, sondern muß dem Gewicht der Endsichen, solglich einem rhythmischen Gesete solgten.

## Beleuchtung bunkler Stellen d. altteft. Tertgeschichte. 877

tuation zu einem wahren Muster von Bezeichnung ber rhythmischen Momente der Rede, wozu teine andere Sprache nur von ferne etwas Uehnliches aufzuweisen hat =).

# Anhang.

# Spuren des historischen Verhältnisses, so wie besonderer rhythmischer Beziehungen der Accente, die sich in den Zeichen selbst bemerken lassen b).

Auf welchem Wege diefes vorliegende hebr. Accentsestem — welches, wie die Bocalisation und in noch viel hö= herm Grade als diese, in seinem Anblick felbst die Bürgschaft trägt, daß es nicht auf einmal, sondern nur allmäh=

- a) Da ber hebr. Wortton in ber Regel auf ber End filbe liegt (Drytonie), zu welcher ber vordere Theil des Wortes einen Vorschlag ober Auftact bildet, so gibt dieses in Verbindung mit dem entschiedenen Streben der Formen nach 3wetsslibigkeit und Gleichgewicht der Silben dem rhythmischen Vorrag eine abgemessen, vorherrschend spondeische (nächstem anapäftische) Bewegung, die durch die rhythmischen Einschnitte theils in einzelne Füße, theils (wo ein Verbindungsaccent vorausgeht) in Doppelfüße (Dipodien) zerlegt wird, also eine Art Metrum, aber natürlich ein sehr freies, das weder die Füße noch bie rhythmischen Reihen so freigen die Kung wie das abendländische.
- b) In meinem Manuscript bilbet biefer Schlußabschnitt den Anhang einer Darlegung des Accentspstems selder die eigentliche Bedeutung der Accentuation nur als Einleitung diert, die aber, als dem veränderten, lediglich geschichtlichen, 3wect der gegenwärttigen Mittheilung nicht entsprechend, hier wegfällt. Freilich wird es mir nun auch bemerklich, daß jene vorhergehende Abhandlung über die rhythmische Bedeutung ber Accente diesem In-

lich aus geringen (wahrscheinlich ebenfalls von außen, burch Sprer und Uraber, überlieferten) Anfängen entstanden feyn könne - fich zu feiner heutigen Gestalt ausgebildet habe: barüber ift eben so wenig wie über die Bocalisation und die Punctation überhaupt irgend eine Sage oder Dentmal - dergleichen fich bei den verwandten Rachbarvölfern finden - auf uns getommen. Daher muß - auch wenn man die logischerhythmische Bedeutung des Systems in feinen Grundzügen und Abstufungen richtig ertannt und fich felbft bes ben mannichfaltigen Modificationen des Sches mas in den untern Gebieten zu Grunde liegenden Gefetes noch fo gut bemächtigt hat - bie ganze äußere Geftalt ber Bezeichnung in ihrer verwirrenden Mannichfaltigteit wills fürlich und bedeutungslos erscheinen, und fomit auch eine Menge besonderer, namentlich phonetischer oder musikalis fcher, Beziehungen in ihrer Bedeutung buntel bleiben. Inbeffen laffen fich boch bei genauerer Betrachtung und Bergleis chung ber Beichen - fowohl unter einander als mit andern verwandten Erscheinungen in den heiligen (b. i. zum firchlis chen Bortrag dienenden) handschriften anderer Sprachen mehrere Beziehungen wahrnehmen, die fowohl auf das hiftos rifche Berhältniß ber einzelnen Zeichen zu einander und bie allmähliche Entstehung des Systems, als auf dunflere rhythmische Berhältniffe einiges Licht werfen oder doch Binte geben, die bemnächst - bei genauerer Untersuchung, als ich jest, von bem zurückgelegten bornigen und rauhen Dege

gegeben ift. Ich muß baher um Entschuldigung dieses Mangels an Einheit und Planmäßigkeit bitten und wünsche, daß das Intereffe der Sache dasür entschädigen möge, daß sie nicht am rechten Orte steht. Jur Erläuterung des Umstandes bemerke ich, daß der auf die Accentuation sich beziehende Theil gegenwärtiger Abhandlung der älteste ist (in seiner ersten Gestalt bereits 1828 geschrieben) und den ersten auf die vormasorethischen Spuren von Ginnadtheilung gerichteten Theil, so wie die übrigen tertgeschichtlichen Untersuchungen (die zum Theil bereits früher mitgetheilt worden) erst allmählich herbeigesücht hat.

## Beleuchtung duntler Stellen d. altteft. Tertgeschichte. 879

ermüdet, der Sache widmen kann, und bei beffern hülfsmitteln, als sie mir zu Gebote stehen — zu bedeutenderen Aufschlüffen führen dürften. Es kommt dabei nicht nur die Gestalt der Zeichen an sich, sondern auch ihr Sitz in Betracht.

Bor allen Dingen treten hier die burch Puntte bezeichneten Einschnitte R'bhia, Zageph, S'gholta (\_, \_, ....) als ber Anfang und die Grundlage des ganzen Syftems hervor, auf welche fpäter die übrigen, in Strichen und Figuren bestehenden, aufgetragen wurden. Denn Puntte charatterifiren fich durch eine umfaffende Unalogie bes Entwickelungsgangs fowohl ber gangen morgenländis. fchen Bocalifation und Punstation, als der abendländischen Interpunction, als das Frühere, Striche und Figuren als bas Spätere. Auch find jene wirflich die brei vornehms ften Einschnitte im hebungsgebiete der halbverfe. Daß die Schlußzeichen der halbverfe felbit, Uthnach und Gillug, nicht dazu gehören, ift fein triftiger Gegengrund ; benn diefe find unstreitig ursprünglich Interpunktionen gemefen, und erft fpäter in die Reihe der Accente (d. i. der über und unter die Börter gesetten Abtheilungs = und Des clamationszeichen) gerückt, und haben daher Figuren ber fpätern Urt erhalten. Bom Gillug ift Diefes ichon burch ben Augenschein gewiß, ba bie Interpunction noch baneben fteht, aber auch der Schluß des ersten halbverfes, wo jest Uthnach fteht, ift vermuthlich früher, wenn auch nicht eben fo früh als das Bersende, durch eine Interpunction bezeichnet gewesen : die Analogie führt auf einen einfachen Puntt (neben dem Doppelpuntt für das Bersende). Me≠ gen des Tiphcha f. nachher. - Es ift ferner bei jenen, burch Punfte bezeichneten, Ginschnitten nicht zu übersehen, baß ffe auch in ihrer Bedeutung fich fo wie die Bahl ihrer Puntte abstufen und in dem gebungsgebiet des ersten halbs verfes fo aufeinander folgen: T... | - || - || - III. Dahr= scheinlich ift ber ein fache Puntt (R'bhia) der ältefte uns

ter ihnen und hat anfänglich allein zur Bezeichnung ber hauptfächlichsten Einschnitte innerhalb ber beiden halbverse gedient. Später aber, als man bei fteigender Ausbildung ber Declamation und ihrer Bezeichnung, eine Abstufung unter ben Einschnitten bemerkte - besonders in größern halbverfen, bie deutlicher in mehrere Säte auseinanderges hen -: wurden bie entferntern burch einen Doppelpuntt (Bageph), bann auch in ausgezeichneten Fällen ber ent= fernteste durch einen dreifachen Puntt (S'gholta) zu bes zeichnen angefangen, bis endlich ber einfache Dunkt ganz als Untereinschnitt jener größten Einschnitte angesehen und in ihren Gebieten angewendet murde. - Diefen Bermus thungen tritt eine entscheidende Bestätigung zur Seite in ben, wenngleich bürftigen und unsteten, Spuren ber fpe rifchen firchlichen Declamationszeichen, Die ich in einigen Racsimiles fprischer Evangelienhandschriften bei Adler und Blanchinus a) finde, eine Analogie, die um fo wichtiger ift, bawir in benfelben Dentmälern früher ben Urfprung ber bebräifchen Punctation gefunden haben und baburch bie Präsumtion eines gleichen Ursprungs der Accentuation begründet ift. Sier zeigt fich nämlich zuvörderft im Allgemeinen ' ein Unterschied zwischen eigentlicher Interpunttion am Ende ber Gate (überall einfacher Punkt am Ende ber Perioden, baneben meiftens auch ichon ber Doppelpuntt am Schluß von Borderfägen, entfprechend unferm Rolon) und Puncten über und unter einzelnen Börs tern innerhalb des Sates (gleich den diafritischen Punts Diefe lettern treten am deutlichsten und unvertenne ten).

a) Dahin gehort vor allen bas schöne Lectionarium ber Neftorianer , zu Mosul bei Adler, verss. Syr. N. T. tab. IV.; unter ben übrigen besonbers cod. Medic. I, 56 bei Adler tab. II. Blan= chin. II, 588 tab. III.; bie beiden nestor. handsfi. bei Adler tab. III.; Vat. Nitr. I. (Vat. XII.), bei Blanchin. I, 591 tab. I. Adler tab. I.

## Beleuchtung bunkler Stellen b. altteft. Tertgeschichte. 881

barften und zugleich in ber ausgebildetsten Gestalt in den brei ersten Zeilen des nestor. Lectionars auf der Adlerschen 4ten Tafel hervor, indem sie sich nicht nur durch ihre Größe vor allen übrigen — namentlich den ihnen sonst am ähnlichsten diakritischen Punkten (von benen sie in andern Handss. oft kaum zu unterscheiden sind) — auszeichnen, sondss. oft kaum zu unterscheiden sind) — auszeichnen, sondern auch durch ihre häufige Anwendung bei jedem selbstständigen Begriffe (also ganz in demfelben Umfange wie die hebr. Distinctiven) und durch ihre Abstufuung ihre Bestimmung zur Declamation verrathen. Ich sete die Stelle mit ihren Punkten nebst den Interpunctionen her :

רכד מלו חמניא יומין דסזגזר טלאר.) אחקרי שקח ישועו Die andern hiehergehörigen Facsmiles bagegen zeigen ne. ben dem untern Punkte vor dem Schluffe nur den einfachen obern Punkt für die nächstfolgenden Einschnitte, wie folgender Periodenschluß im cod. Med. I, 56 bei Abler Taf. 2:

محرمة مح انعكم مهرمكا ممد.

ober ben ersten allein. Dieser untere Punkt ist am regelmäßigsten geset, und scheint ber älteste zu seyn, weil man (wie im hebr. und wie es die Natur der Sache mit sich

bringt) vom Schlusse ausgehend zuerst ben nächsten Sens fungseinschnitt punktirt und dann zu den entferntern Einschnitten fortschreitet, was aber in den ältern Handss. nur selten geschieht, und wohl auch in den spätern niemals ganz vollständig geschehen ist a). Im hebräischen sindet sich von diesem untern Punkte keine Spur mehr — und dieß ist die einzige bedeutendere kücke in der Uebereinstimmung der Grundzüge beider; aber daraus folgt nicht, daß er nicht früher auch hier stattgefunden habe, was vielmehr sehr schucht, das statt des heutigen Tiphcha, der ein späteres Zeichen ist, ursprünglich nicht wohl etwas anders als ein Punkt gestanden haben kann, wenn überhaupt hier von Anfang ein Zeichen gebraucht worden ist.

Aber auch unter ben fpäter en Figuren zeigt sich, zusammengehalten mit ihrem Gebrauche, mannichfache wechselseitige Beziehung und Verwandtschaft, so daß man die meisten aus einer gemeinschaftlichen Quelle ableiten kann. Zunächst findet sich Wechselbeziehung zwischen einigen Einschnitten und ihren Auftacten (sogenannten Dienern oder Conjunctiven), wie zwischen Tiphcha und Merka = -, Geresch und Qadhma - 1, welche sich zu einander verhalten wie unstre Anfangs = und Schlußzeichen einer Parenthese () oder [] u. dgl., und wovon der letztere durch Umkehrung des erstern gebildet erscheint. Sodann ist Tohir - offenbar nur ein verstärkter Merka -, eben so wie der feine Stelle vertretende Doppel=Merka - und

a) Obige Beobachtungen haben bekanntlich feitbem, gleich ben früher mitgetheilten über ben bidkritischen Punkt, eine alle meine Erwartungen übertreffende Bestätigung und Erweiterung erhalten burch die umfassen Aufschlüssen, welche Ewald in feinen Abhandlungen zur orientalischen und biblischen Literatur (Gött. 1832) S. 53 ff. aus vollständig punktirten pariser hanbs, mitgetheilt hat. Ungeachtet nun neben dieser vollständigen Auskunft Obiges sehr burftig und überstüllig erscheint, so habe ich es boch, als ein Zeugniß für meine Forschung und für die Sache felbst, nicht unterbrücken mogen.

## Beleuchtung bunkler Stellen b. altteft. Tertgeschichte. 883

wie Doppel-Geresch M von 1, Rarne + pharah (eigentlich Doppel=T'lifcha) " von \_, " von .: (ersteres bei fchmachem Numerus auf den lettern durch ein beigesettes P'sig, wie es scheint, verstärft). Uber auch Die nicht zusammen= gefest erscheinenden Zeichen müffen wohl fämmtlich auf einfachere Elemente zurückgeführt werden. Als die eins fachfte Figur nächft den Puntten und die Quelle aller übris gen erscheint ber euphonische Gehülfe bes Borttons, bas Methegh -, ein fenfrechter Strich, welcher im D'sig, Auftacten zugesellt, als Gehülfe und Ergänzung ber Einschnitte bient, und im Sillug - als Stellvertreter (oder Ergänzung?) des alten Berstheilers (wie die Bocalpunkte neben ben alten Bocalbuchstaben). Aus diesem geraden Strich wurde zunächft durch Brechung deffelben Munach -, durch Biegung Merta -, die beiden einfachsten und gebräuchlichften Auftacte (Conjunctiven). Aus Diefen find die übri= gen meift hervorgegangen, nämlich aus dem Munach ber Mahpach - (eigentlich -) burch Umtehrung ber Richtung (wovon der Name, vergl. besonders mier m Gegenfaße bes Munach als ושר שט ober (ש' הולך), aus bem Merfa außer ben vorhin erwähnten ZusammenseBungen T'bhir, und Doppelmerka, auch vermuthlich Darga 3, aus zwiefachem Merta, einem geraden und einem umgefehrten, gu-Mit bem Merfa hängt aber auch wohl fammengesett. Dadhma Zzufammen, welcher nichts als ein zum hochton (f. nachher) erhobener Merta zu feyn fcheint. Mit bem Dadhma aber ift der Paschta - im Grunde einerlei, die mit einander gemein haben, daß fie beide nicht auf dem ersten Buchstaben ftehen können (in welchem Falle fie fich mit andern vertauschen) und auf ähnliche Beise mit ihren Einschnitten in einem Borte verbunden werden (vergt. ויקטלחים, ויקטלחים, und fich nur burch ben Gis bes lettern auf bem Endbuchstaben bes Bortes (wovon nachher) unterscheiden. Dag Tiphcha und Geresch nur Umtehrungen ihrer Auftacte, welche dadurch ju Schlußzeichen ber be-

treffenden Glieder geworden sind, zu seyn scheinen, ift schon oben bemerkt worden. So blieden denn — außer dem Athnach, der vielleicht gleichen Ursprung mit Sillug hat — nut einige wenige — und zwar grade die seltenern, nur in den vordersten Gliedern längerer Gebiete vorkommenden — Accente übrig, die nicht aus dem einfachen Strich und deffen Umbiegung oder Brechung abzuleiten wären.

Andererfeits tann ber verschiedene Gis ober Unterfchied oberer und unterer Accente nicht zufällig und bebeutungslos fenn. Bunachft ber Einfchnitte felbft. Die erftes ren bezeichnen nämlich offenbar bas hebungsgebiet oder ben hochton, die lettern das Sentungsgebiet ober ben Liefton jedes halbverfes. Letteres beginnt demuach mit dem T'hbir und. Tiphcha und schließt mit Athnach oder Sillug. Auch dieß bestätigt, wie aus den angeführten Beispielen erhellt, die Unalogie ber fyris schen Accentuation durch ihren dem Liphcha entsprechens ben unteren Punit zunächst vor dem Schluß. Rur fcheint bas fprische Sentungsgebiet fürzer und auf den Schlußfat ber Periode beschräntt gemefen zu fenn, wenigstens wo eine Abstufung von Bordersat und Nachsatz oder zweihalbverfen, wie durch den hebräifchen Uthnach geschieht, gebildet wurde. Auf diefe Beife gibt die verschiedene Lage ber Accente über und unter ben Mörtern einen willfommenen nähern Fingerzeig über bie Melo bie bes Bortrags, in= fofern baburch bie Grenze des hebungs= und Sentungs= gebiets in jedem halbvers genauer angegeben wird, als fie aus der logischerhythmischen Bedeutung der Accente als lein zu ersehen ware. Sie lehrt z. B., bag Geresch und Die ihm gleichen Untereinschnitte (fo wie fein ihn vertretender Auftact Dadhma), felbft in dem Fall, wo fie nicht einem Bebungseinschnitte - wie dem R'hbia oder durch Bermittelung bes Pafchta und Barga bem Bageph und S'gholta - fondern ben Senfungseinschnitten T'bhir und Liphcha untergeordnet

## Beleuchtung dunkler Stellen d. altteft, Tertgeschichte. 885

find (wie + | - . . ( P ) . || . ... ober bei Stellver= noch zum hebungsgebiet gehören, nicht etwa, wie man vermuthen könnte, in die Senkung hineingezogen werden. Selbst die Firirung mancher Uccente auf den Un. fanges oder Endbuchftaben des Dorts (accentus praepositivi u. postpositivi) ist wohl nicht ganz bedeutunge. Letteres scheint eine Unlehnung (Ernlidig) eines vor= 108. läufigen Nebeneinschnitts an den folgenden Schluß feines Gebietes anzudeuten, wie bei Paschta und Barga in Bezies hung auf Bageph und S'gholta, und bei bem fleinen T'lifcha in Beziehung auf Dadhma = Geresch augenscheinlich ift. Auffallender ift die Erscheinung bei S'gholta, als einem haupteinschnitt bes ersten halbverfes, vielleicht aber auch hier baraus ju erflären, baß diefer ein Borberglied bes Berfes - welches den durch Athnach geschiedenen und ge= wiffermaßen erft mit Bageph beginnenden beiden Bershälf= ten vorausgeht -, alfo eine Urt Borfchlag bes Uthnach bil= bet a). - Die praepositivi J'thib und Groß = T'lifcha find nichts anders als eine Zurückziehung der beiden Auftacte Mahpach und Rlein=T'lischa, wodurch fie von ber Berbins bung mit bem folgenden Einfchnitt abgelöft und felbftftan= big b. i. Einschnitte werden, alfo bas Umgetehrte jener Exultors, gleichsam eine dovorovla, ähnlich ber burch die Umfehrung eines Auftacts im Geresch und Liphcha bes Dief läßt vermuthen, bag ber große T'lifcha erft wirkten. burch diefe Operation aus dem fleinen T'lifchagebildet, und fo biefes precare Mittelglied zwischen Pager und Geresch' (dergleichen ben oberen Gebieten fremd ift) entstanden fey.

Um dunkelsten ift bisher bas Berhältniß der Conjunc= tiven oder Auftacte untereinander und der Grund ihrer Mannichfaltigkeit geblieben. Indeffen stellt sich, wenn man

a) Beschalb ihn auch Reinbeck doctr. de acc. c. II. §. 85. ff. als eis nen aemulus des Uthnach (b. i. ein Versdrittel) geltend macht.

## 886 Supfeld, Bel. duntler Stellen b. altt. Tertgefchichte.

bie verschiedenen Bedingungen ihres numerus und die baburch begründeten Bertauschungen berfelben mit einander vergleicht, ziemlich beutlich folgende aufsteigende Rangordnung heraus: Munach, Merta, Mahpach, Darga, Dadh= ma, T'lifcha: ber erste ber fchmächste, ber lette ber ftärtfte. Diefe Rangordnung bestätigt fich burch eine umgetehrte ber Einschnitte, benen fie bienen. Die beiden ersten dies nen nämlich ben fämmtlichen größern Einfchnitten (und zwar Munach den vornehmsten hebungseinschnitten S'gholta, Bageph, R'hbia, Barga, Pager, T'lifcha, fo wie dem 21thnach, ber Merta den Senfungseinschnitten Tiphcha und Sillug ausg. Uthnach): die übrigen find jeder an einen gewiffen ftufenmäßig fchmächern Nebeneinschnitt gebunden. Es zeigt fich bemnach bie wichtige Regel: baß je ftärfer ber Ginfchnitt, befto fchmächer fein Auftact ift, und umgekehrt; was feinen rhythmischen Grund barin au haben scheint, daß je ftarter ber Ginschnitt ift, eine befto größere Ungiehungstraft er auf den Auftact aus= übt und ihn folglich desto mehr verflüchtigt, umgetehrt aber, je ichwächer jene ift, besto mehr biefer Rraft gewinnt und sich ins Gleichgewicht mit jenem sest: so baß am Ende ber ichmächste Einschnitt Gereich mit feinem · Diener Dadhma fast im Gleichgewichte steht (woraus sichs eben erflärt, daß biefer fo oft bie Stelle beffelben vertritt). - hieraus erhellt ferner, bag auch hier ber Unterschied ber obern und untern Lage des Accents fich auf den Unterschied des Lons bezieht. Dag nämlich uns ter allen Conjunctiven nur Dadhma und T'lischa obere Accente find, erklärt fich eben aus ihrer hervorragenden Stärke und ihrem Gleichgewicht mit ihrem ber Bebung angehörenden Einschnitt.

Gedanken und Bemerkungen.



Lied und Predigt der Geißler von 1349 aus einer ungedruckten Chronik des XIV. Jahrhunderts, mit Bemerkungen 2).

Die Züge ber Geißler durch Europa im 14ten Jahrh. gehören zu den merkwürdigsten Erscheinungen jener Zeit; auch hat sich in den letzten Jahren die Aufmerksamkeit von Reuem auf dieselben gerichtet, und die Geschichte dieser selts samen Schwärmer ist der Gegenstand mehrfacher Untersuchungen geworden. Rach dem, was hr. D. Förste mann darüber gesammelt, schien es, daß nur wenig zu fagen übrig geblieben; allein in einem Pergament-Coder, den hr. Prof. Strobel in Straßburg vor einigen Jahren aus der Pariser Königlichen Bibliothet erhielt, fand er bedentende, bis jeht noch undekannte Nachrichten über die Flagellanten. Er hatte die Güte, und seine Abschrift dieses Masnuscriptes mitzutheilen, und uns zugleich zu erlanden, ben

a) Diefe Mittheilung aus bem merkwürdigen Closnerischen Chronikonischen Gute ber herren Prof. Strobel und Dr. Schmidt aus Strasburg zu verdanken. Einleitung und Anmerkungen gehören bem Letztern an. Der Brief ber Geißler ist kürzlich auch in lateinischer Uebersetung in Förstem ann's neuen Mittheilungen aus dem Gebiete historisch-antiquarischer Forschungen 28b. 2. heft 1. (1835) S. 9. ff. erschienen: indeß durch bas Intereffe für bas hier mitgetheilte Original nicht geschmälert seyn.

Theol. Stud. Jahrg. 1887.

Siefeler. 59

bie Geißler betreffenden Abschnitt zu veröffentlichen. Bir find daher fo glücklich, einen höchst wichtigen Beitrag zu ih= rer Geschichte hier liefern zu können, ihr vollständiges Lied nämlich und eine ihrer Bußpredigten an das Bolk.

Die Quelle, aus der wir dieß entlehnen, ift die im Jahre 1362 vollendete, deutsche Chronif des Friedrich Elosner, Priefter am Straßburger Münfter; Diefe mertwürdige 'Schrift, welche fast ganzlich unbefannt geblieben war, bis fie durch fr. Prof. Strobel's Bemühen un. ter den Schäten der Parifer Bibliothet wieder aufgefunden wurde, fteht in einem eigenthümlichen Berhältniffe zu ber befannten Chronif von Rönigshoven; fie ftimmt häus fig ganzwörtlich mit derfelben überein, undes ift offenbar, daß Rönigshoven Closnern größtentheils abges fchrieben ; an einigen Stellen hat er ihn zwar weiter ande geführt, allein an andern hat er ihn burch beträchtliche Auslaffungen verfürzt, wie namentlich bei der Beschichte ber Geißler. Auf Elosner's Chronit ut baber bie Stelle Rönigshoven's (Ausg. von Schilter S. 299) ju bes giehen, wo er fagt, bag bie Geißler mancherlei Lieder fans gen, "bie ftont in der Croniken uf unfer Frowen hus gefcrieben; darumbe laffe ich fü hie underwegen durch Rürte willen a)."

Bir laffen nun bas Fragment felber folgen, indem wir es mit ben Parallelen aus dem Schilterschen Rös nigshoven, S. 297 u. f., und aus. der deutschen Urs schrift dieser Chronik (abgedruckt bei Förstemann, S. 255 u. f.) vergleichen und mit einigen kurgen Erläuteruns gen begleiten.

a) Siehe: Strobel, de Fr. Closneri chronico germanico. Argent. 1829. 8. — Möchte fr. Strobel boch feinen Borsas ausführen, Closnern, ben schilterschien Königshoven und die auf der Strasburger Bibliothet besindlichen handschriften biefes letteren zu vergleichen und eine tritische Ausgabe bieser wichtigen Documente zu veranstalten !

### der Geißler von 1349.

#### Die große Geifchelfart.

Do men zalte MCCCXLIX iore a) vierzehn naht noch fangihten oder uf die moße, do koment gen Strosburg wol CC geischeler die hettent leben unn wisse an in, als ich hie ein teil beschribe. Jum ersten fü hettent die kostbersten fanen von semetdüchern, ruch unn glat, unn von baldecken, die besten die man haben möhte. Der hettent fü vil lihte X ober VIII oder VI unn villihte alze wanig gewunden kergen, die trug man vor, wo fü inn die state oder inn dorfer gingentunn sturmede alleglocken gegen in, unm gingent den fanen nach ie zwen unn zwen mitenander, unn hettent alle mentel an, unn hüteline uffe, mit roten Erügen, unn sugent zwene oder viere eine leiß vor, unn fungent in die audern noch. Der feis waz alfus:

nu ift die bettenart fo her, Erift reit felder gen iherufas kem, Er fürt ein krüte an finer hant, nu helfuns der hollant.

> Ru ist die bettevart so gut, hilf uns herre durch din heiliges blut, daz du an dem Erütze vergoßen hast, unn uns in dem ellende geloßen hast. Ru ist die stroße also breit, die uns zu unsere lieben Frowen treit, in unsere lieben Frowen lant, Ru helfe uns der heilant. Wir sullent die buße an uns nemen, daz wir gote deste bas gezemen, Alldort in sines Batters rich, bes ditten wir dich sünder alle gelich. So bitten wir den vil heiligen Erist der alle der welte gewaltig ist.

So fü alfus in die firchen koment, fo knüwent fü ni-

÷.

2., 17 .:: 111

a) Ronigshoven's Urfchrift fügt hingu : "alfo men vafte ftarp, und bie Suben brante."

1. 200

# Lied und Predigt.

Ihefus wart gelabet mit gallen,

des fullen wir an ein Erüte vallen.

Bu dem worte fielent fü alle trützewis uf die erde, daz es Maperte. fo fü ein wile alfo gelegent, fo hub ir vorfens ger an unn fang:

#### Ru hebent uf die üwern hende

dag Got bis große fterben wende a).

So stundent fü uf. Daz botent sü bri stunt. So sü zu deme dirten mole ufgestundent, fo ludent die lüte die brübere, Eins lut XX, eins XII oder X, iegliches noch si= ner staten unn furtent sü heim, unn büttent in wol.

#### Ru waz bis ire regel.

Wer in die-bruderschaft wolte unn an die buße trets ten, ber mufte XXXIV dage binne fin unn bliben, unn bas rumbe so must er han alfe vil pfenninge dag im alle dage IV pfenninge an geburtent, bie wil er in ber buße maz. Das worent XI fol IV be. darumbe getorftent fünieman heischen noch fordern, noch in tein hus tummen, fo fü zum erften mole in ein ftat, oder in ein dorf koment, man lude fü banne, unn fürt fü one ir beischen brin. Donoch mohtent fü wol in die hufer gon, die wile fü in der ftat worent. Su getorftent och ju feiner fromen gereden. Belfe aber dag brach, dag er zu einre fromen rette, der fnümet für iren meifter unn bibtets ime, fo fatte ime ber meifter buße, und fchlug er mit ber geischeln uf ben ruden, unn fprach: "Stant uf durch der reinen martel ere, unn hut bich vor ber fünden mere." Gu hettent och eine gefetebe, bag fü pfaffen möhtent under in han, aber. ir feinre folte meifter under in fin, noch an iren heimlichen rot gon. Benne

a) Konigshoven hat hier noch die 2 Berfe:

- "Ru hebent uf uwer arme,
- "baz fich Got über uns erbarme,"

welche jeboch weiter unten auch bei Closner vortommen.

Digitized by Google

892

### der Geißler von 1349.

fü nu woltent bußen, alfe nentent fü bag geischeln, bag waz zum tage zum minften zwei mole, früge unn fpote, fo jogetent fü ju velbe us, unn lute man bie glocken, unn fametent fü fich, unn gingent ie zwen unn zwen, iren leich fingende, alfe bo vor geseit ist, unn fo fü koment an die geischelftat, fo zügent fü fich us barfus unge in die brüch, unn botent fietele, oder andere wiße buch umbe fich, die reichetent von dem gürtel uns uf die fuße, unn fo fü wols, tent anvohen ju bugende, fo leitent fü fich nieder an einen witen ring, unn wernoch ieglicher gesundet hette, ber= noch leit er fich. Dag er ein meineidiger boswiht, fo leit er fich uf eine fite, unn rectet fine brie finger über bag bos bet herfür. Dag er ein ehbrecher, fo leit er fich uf ben buch a). Gus leitent fü fich in maniger hande wis, noch maniger hande fünde, die fü geton hettent. Dobi ertante man wol welre leije fünde ir iegelicher begangen hette. So' fü fich alfus hettent geleit, fo vinge ir meister an, wo er wolte, unn fchreit über einen, unn rührt ben mit finre geischel uf den lip, unn fprach : "Stant uf durch der reis nen martel ere, unn hüt dich vor der fünden mere." Süs fchreit er über fü alle, unn über welen er geschreit, ber ftunt uf un schreit dem meister noch, über die vor im logent b). Go fü zwene über ben birten geschritent, ber

- a) Bernhard Herzog, in feinem Chronicon Alsatiae, Strasb. 1592. fol. Lib. VIII, cap. XX. p. 120, fügt hinzu: "Was er ein vollfauffer, saste er die handt an den Mund als trenck er. Was er ein falscher Spieler, machte er mit der hand als hette er Würfel barinnen." Daniel Specklin, Architect zu Strasburg, † 1589, hat Folgendes in seinen handschriftlichen Collectaneen: "Welcher ein mörder was schlug mit der Fauft auff den boden; welcher ein Dieb was, that die handt auff und zu; welcher ein Ehbrecher was, lag auff ben bauch; welcher meineidig was, hub drey finger auff; etlich sperten bas maul auff, die gern frasen und soffen."
- b) Soweit ift Konigshoven mit Closner übereinftimmend, bis auf einige unbebeutenbe Abweichungen in einzelnen Bortern. Ronigshoven berichtet nun bloß im Allgemeinen, bas fie als

stunt benne uf, unn schreit mit in über den vierden, unn der vierde über den fünften vor ime. Sus dotent sü dem meister noch mit der geischele, unn mit den worten unz daz alle ufgestundent unn überenander geschrittent. So sü alsus worent ufgestanden zu ringe, so stundent ir etwie mas niger, die die besten senger worent, unn vingent einen leys an zu singende. Den sungent die brüder noch, alse man zu tanze nochsinget. Die wile gingent die brüdere umbe den ring, ie zwen unn zwene, unn geischeltent sich mit geischeln von riemen, die hettent knöpfe vornen, darin worent nolden gestecket unn schlagent sich über ire rücke, daz meniger sere blutete. Ru ist der leiß oder leich ben sü fungent:

> Ru tretent herzu die bußen wellen, fliehen wir die heißen hellen, Eucifer ist ein vose geselle, sin mut ist, wie er uns vervelle, 5 wande er hette das bech zerlon. Des süllen wir von den fünden gon. Der unsere buße welle pflegen, der soll bihten un widerwegen, der bihte rehte lo fünde varn,

10 fo wil sich Got über in erbarn. Der bihte rehte lo sünde rüwen, so wil sich Got selber im ernüwen. Ihefus Erist der wart gevangen, an ein krüte wart er erhangen,

15 bas frühe wart von blute rot.
Bir flagen Got martel un finen Tot.
Durch Got vergießen wir unser blute, bag si uns für die fünde gute.
Daz hilf uns liber herre Got,
20 bes biten wir dich durch dinen Tot.

lerley Leyfe fangen, und daß dann Einer von ihnen einen Brief vorlas, den ein Engel sollte vom Himmel gebracht haben.

### der Getfler von 1349.

Sünder womit wilt du mir lonen, drie Ragel unn ein dürnenkronen, daz Erütze. fron, eins fperes stich, Sünder, daz lüt ich alles durch dich. 25 Maz wilt du liden me durch mich.

So rufen wir us lutem done, unfere dienst gen wir dir zu lone, durch dich vergießen wir unfer blut, daz si uns für die sünde gut,

30 daş hilf uns lieber Herregot, des bitten wir dich durch dinen Tot. Ir lügener ir meinswerere, dem hoheste Got sint ir unmere, ir bihtent keine sünde gar,

35 des mußent in die helle dar, dovor behüt uns herre Got,

des bitten wir dich durch dinen Tot. Nu knüwetent fü alle nider, un fpiendent ir arme krüße= wife unde fungent:

Ihefus der wart gelabet mit gallen,

bes fullen wir an ein früte vallen.

Ru vielent fü alle früßewis nider uf die erde unn logent ein wil do, unt daz die fengere aber anhubent zu fingende, so knümetent fü uf die knü, unn hubent ir hende uf, unn sungent den sengeren noch alle knümende:

> 40 Nu hebent uf die üwern hende, baz Got dis große sterben wende, Nu hebent uf die üwern arme, daz Got sich über uns erbarme. Shefus durch biner Ramen drie,

45 bu mach uns herre von fünden frie, Shefus durch dine wunden rot, behüt uns vor dem gehen Tot.

Ru ftundent fü alle uf, unn gingent umbe den ring, fich ' geischelnde, alfe fü vormols hettent geton, unn fungent alfus:

## Lied und Predigt

Maria funt in großen noten, bo fü ir libes kint sach toten, 50 ein swerte ir durch die sele sneit, daz lo dir fünder wesen leit. Des hilf uns liber Herre Got, des biten wir dich durch dinen Tot. Jhesus riefe in hiemelriche 55 sinen engeln alle geliche, er sprach zu in vil sendelichen : die cristenheit wil mir entwichen, des wil ich lan die Welt zergon, des wißent sicher one wan. 60 Dovor behüt uns herre Got, des bitten wir dich durch dinen Tot. Maria bat den sun den füßen:

Liebes kint, lo fü dir büßen, fo wil ich schicken daz fü müßen 65 bekeren sich, des bit ich dich. Bil liebes kint, des gewer du mich.

Des bitten wir fünder och alle gelich.

Welich frome oder man ire e nu brechen, dag wil Got felwer an sie rechen.

70 Swebel, bech unn och die Gallen, güßet der tüfel in sie alle, furwar sie sint des duvels bot. Dovor behüt uns herre Got, des bitten wir dich durch dinen Tot.

75 Jr mordere, ir stroßröbere, üch ist die rede en teil zu swere, ir wellent üch über nieman erbarn, des mußent ir in die helle varn. Dovor behüt uns herre Got,

80 des bitten wir dich durch dinen Tot. Ru knüwetent fü, unn vielent denne unn fungent, unn stundent denne wider uf, unn hettent alle geberde alfe

### der Geißler von 1349.

fü vormols hettent gehabet von deme' fange: "Jhesus der wart gelabet mit gallen," unt an den fang: "Ma= ria funt in großen noten." So stundent fü denne aber uf unn sungent diesen leich sich geischelnde:

> D we ir armen wucherere, dem lieben Got sind ir unmere, du lihest ein marg all umbe ein pfunt, daz zühet dich in der helle grunt, 85 dez bistu iemer me verlorn, derzu so bringet dich Gottes zorn. Dovor behüt uns herre Got, des bitten wir dich durch dinen Tot.

> Die erd bidemet, es kliubent die steine, 90 ir herten hergen ir fullent weinen, weinent togen mit den dgen, schlahent uch sere durch Eristus ere, durch Got vergießen wir unser blut,

95 baz fi uns für die fünde gut. Daz hilf uns lieber herre Got, des bitten wir dich durch dinen Tot.

Der ben Fritag nüt envastet, unn ben Sunbag nüt enrastet,

- 100 zwar der muße in der helle pin eweklich verloren sin. Dovor behüt uns herre Got, des bitten wir dich durch dinen Tot. Die e die ist ein reines leben,
- 105 die hat Got felber uns gegeben, ich rat frowen unn ir mannen, daz ir die hochfart laßet dannen, durch Got fo lant die hochfart varn, fo wil sich Got über uns erbarn.

110 Dag hilf uns lieber Sperre Got,

des bitten wir dich durch dinen Tot =).

Ru knitwetent fü aber unn vielent unn fungent, unn ftundent denne wider uf, unn hettent alle geberde alfe fü vormols hettent gehebet von deme fange: "Ihefus der wart gelabet mit gallen," unt an den fang: "Maria ftunt in großen noten," fus waz daz geischeln us. So leitent fü sich denne nider, alse fü hettent geton do fü anvingent, unn schrittent über enander, unn hießent enander uf stan, alse bovor, unn gingent denne in den ring, unn dotent sich wider an. Die wile sü sich us unn an dotent, so gin= gent biderbe lüte unn hieschent an dem ringe den lüten, daz sü die brüder stürtent zu kerten unn zu vanen, domit wart in vil geltes. So sü dis alles hettent geton unn sich wider gesteidet hettent, so sturt ir einre der ein leye waz, unn lesen kunde, uf ein barfrit, unn las diesen nochgeschriben brief:

#### Der Geischeler Brebic.

"Dis ist die botschaft unsers herren ihesu christi, die von hiemel her abe komen ist, uf den altar der guten herren sant peters zu iherusalem, geschriben an eine marmel-

a) Bir glauben nicht mit Unrecht behaupten zu burfen, daß hier ber vollftändige Text des Geißlerliedes gegeben ift. Vergleicht man es mit dem niederländischen, welches hr. Dr. Maßmann bekannt gemacht hat, so sieht man, daß in legterem, wie schon hr. Dr. Förstemann aus der Stellung der einzelnen Ubsichnitte geschlossen hat, die Verse burchaus nicht in der gehörigen Ordnung stehn. Jeder der beiden Texte hat Verse, die ihm eigenthümlich sind; bieß wird leicht begreislich, welchen versehen Versehen Beränderungen ausgesetzt waren; daher auch die wechselnde Stellung der Versehen Sterke in die Versehen Sterke größtentheils richtig aufeinander solgen (nur V. 32-37 scheinen versehet, so sich versehen Sterke), wie es sich besonders aus der Strophen-Eintheilung ergibt, so ist wohl nicht zu zweiseln, daß Closner das merkwürdige Lied uns am treußten aufbewahrt bat.

steinin tafel, von ber ein lieht erschien als ein blicke. Die tavel hat gottes engel ufgeredet. Do bag erfach dag volle gemeine, bo fielent die lute nider uf ir antlite, unn fchrue went fyrielepfon, Dag ift alfe vil gesprochen, alfe berre erbarme bich über uns. Die botschaft unfers herren fprach alfo: ""Sr menschenkinder, ir hant gesehet unn gehoret, wag ich verbotten habe, unn habent dag nut behutet. Das rumbe bag ir ungereht unn ungelobig fint, unn och nut behütet habent minen heiligen funnendag, unn habent bag nüt gebußet unn gebeßert, unde och von ümern fün= ben nüt an wollent lon die ir begangen hant, unn hant wol gehoret in deme emangelio, hiemel unu erde mus vergan e mine wort iemer vergant. 3ch han üch gefant von forne, von wine, unn oleis genug, wol noch rehter moße, nnn bag habe ich üch alles genomen, von ümern ogen, umbe ümere bosheit, und um ümere fünde, unn umbe üwere hochfart, mand ir nut behutet habent minen heiligen funnendag, unn minen heiligen fritaa mit vaften unn mit fieren. Darumbe gebut ich ben farracenen unn andern heideschen luten, dag fü vergießent ümer blut, unn vil gevangen mit in fürent. Es ift in furgen iaren vil iomers geschehen, Erdbidemunge, hunger, feuer, matfcbreden, rappen, mufe, fchur, rifen, frofte, bligen, großen ftrites vile, bag hab ich uch alles vorgefant, bars umbe bag ir nut habent behutet minen heiligen funnenbag. Sit ir banne alfo blint fint, an ben ogen üwerer fele, unn ümer oren fo tob, dag ir nut wollent horen bie wort miner ftimme, barumbe han ich uch angesant vil smerken unn plagen, unn bar vil tiere wilde follent freßen üwer fins ber. 3ch han uch gefant burre iar, unn regen mit gufen, unn großen waßer, unn habe bas ertrich gefrenfet, bag es unfruchtber worden ift. Dch han ich über üch gefant bag heidensche volle, bag ümer finder hant gevangen. Ich schuf baz ir durres holt vor hunger mustent egen one brot in manigen landen, unn die banzapfen unn hafelgas

pfen, unde das trut in den garten, unde nebent den ftrogen, bag muftent fü vor hungerenot egen. Gelig mag ber bem es werden mohte barumbe bag ir nut behutet hant minen heiligen sunnendag unn och minen fritag. Dír ungetrümen, unn ir ungelobhaftigen, bedentent ir üch nut, dag min gotteszorn über üch tomen ift, umbe üwer boss heit, ber ir üch gewent hant. 3ch hette mir gedaht, bag ich zerstoren unn zerteilen wolte die wite welte umbe üwern ungeloben, dag ir üch nüt verston wellent, uf mine heiligen wort des heiligen ewangelii, das ich gesprochen han, bag hiemel unde erbe muße vergon, mine wort Der worte hant ir vergeßen, vergont niemer. unn hant nüt behütet minen heiligen funnendag unn mis nen heiligen fribag, mit vaften unn mit andere guten werken. D ir vil armen bedenkent ir nut dag Eruge gottes und sprechent also: Dir fint brüdere unn fint boch nüt ware brüdere. 3r fint einander fient, unn mas chent enander gevatterschaft, unn haltent fü nüt alfe ir zerehten füllent. Darumbe gedaht ich bag ich üch zerteis len wolte in die welte wite von enander. Das hat mich gerüwen, burch üwern willen nut, funder me burch die menic miner heiligen engele, Die mir zu fuße fint gevallen unn mich erbetten hant, bag ich minen gorn von üch gewendet han, unn ich min barmeherzefeit mit uch geteilet han. Dir vil armes geschlechte, bazich ben helleschen lu, ten den Juden han geben die alten e uf deme berge Spnai. unn die behaltent iren 'famestag. Uber ich habe uch geben die e des heiligen toffes mit miner fele felber, unn ift och dag ir nut behaltent den heiligen funnendag, unn och ben heiligen fritag, unn ander hochgezitlich dage miner lie= ben heiligen, fo wil ich über uch laßen gan minen zorn, bas die wolfe unn andere wilde tiere fregent üwere finder, unn wil bun bag ir jungen fterbent. Unn bag ber Garracenen roße füße üch ertreten müßent, unn an üch rechent die dage miner heiligen ufferstanunge. Berlich die wors -

heit fag ich uch behaltent ben heiligen funnendag, von bem famestage zu mitteme dage, bis an den mendag zu liebe ten morgen. 3ch gebut uch prieftern unn brüdern, dag fü feBent Crüßeverte vasten unn betten, dag fol fin an eime fritage. Globent mir, unn behaltent ir nut min gebot, fo wil ich loßen vallen blutigen regen, bider alfe der fchurhagel. 3ch hatte gedaht an dem zehenden dage bes fübenden monen, dag ift an dem funnendage noch unfer fromen dage, alfe fü geboren wart, daz ich getotet wolt haben alles das lebendig mas uf erben. Das hat mich wendig gemachet mine libe muter marie unn bie heiligen engel cherubin unn feraphin, die nut abestont für uch zu bittende. Durch die habe ich nich vergeben ümer fünde, unn mich erbarmet über üch fünder. 3ch fwere üch bi minen heiligen engeln, bag ich üch fenden wil etliche tier unn geflügel, bag ir nie vor gesehen hant, unde die funne wurt alfe vinster dag ein mensche dag ander totet. 3ch fere min antlige von üch, unn würt unmenschliche flage mit manis ger ftimmen. Umer felen fullent borren von deme füre bag nüt endes hat. 3ch wil über üch wifen ein gruwelich volt, bie üch schlahent, unn verwüstent ümer lant, umbe ümer 3ch fwer üch bi minre rehten hant, dag ift, bi fünde. mine gotlichen gewalte unn bi miner wirdefeit, ift, bag ir nüt behaltent minen heiligen funnendag unn minen heilis aen fridaa, ich verderbe üch fo gar, dag üwer niemer me geboht wirt uf erden. Bermare fprich ich, ift dag ir uch beterent von üwern fünden, fo wil ich über uch bun mis nen heiligen fegen, fo bringet bagertrich fruht mit gnos ben, unn wurt alle die welt erfüllet mit miner wirdefeit. Ich wil in geben mine große frede, alfo bag ir üwers nus wen mit dem virnen hindringent, unn wil mines zornes gen üch vergeßen, unn wil erfüllen alle üwere hufer mit miner gotlichen gute, un wenne ir fumment für min gerihte, fo wil ich üch mine barmhergefeit mitteteilen, mit ben ußerwelten in deme ewige riche, Amen. 3ch fchaffe

welich menfche nut gelobet an die botschaft, ber würt in Die ahte verbannen mins vaters von himel. Aber wer es gelobet, deme tummet min fegen in fin hus. Sehent werber mensche ift, ber finen ebengenoßen erzurnet hat, ber fol fich verfunen mit ime, e banne er empfahe minen heilis gen lichamen. Ber ben andern nötet ober reifet zu fmeren an dem funnendage, ber ift verfluchet mit deme, ber ben eit fweret. Die gerihte an mime funnenbage hant, fint verbannen iemer eweckiche. Difent bag ich gewalt habe, über alle creature in himel unn in erben, unn im abgrunde, unn in allen fteten, unn ir fint fo gar ungetrüme unn verstont bag ir nut verstont. Die rume noch ablaß ümere fünde nüt empfahent. Darumbe haltent ir nut minen heiligen funnendag, unn och ben fritag unn andere mine gebot, unn fint fo gar vol bumbes finnes, unn fint one wise, unn verstont nüt die ewige ruwe, unn Die emige frede. Die tage bie fint min, ich hab fü geschafs fen, unn alle git. 3ch han uch gegeben alles bag ir hant, nnn ir erkennent nut die tageszite, oder mich felber, unn etliche creature ertenner fren fchepfer. Dir armen, ir tumben, ir ertennent nut ümeren fchöpffer, bo von wer uch . befer, bag ir nut geschaffen werent, bag ir nut befigen füllent das ewige leben. Sehent mine tage fint bi ewigen rümen alle git, unn die creature die mir dienet, die fol würdig fin zu enpfohende biefelben eweklichen rümen, unn ir armen ir erbent nut mine sume. Sr haltent nut min heiligen funnendag unn ander hochgezittage miner lieben beiligen; unn wer ber priefter ift, ber ben brief miner botichaft hat, unn ben nut enlifet vor deme volle, unn ben birget in finer haltunge, ber ift gottes fient unn behaltet mit fin gebot. Ja fint es etteliche priefter, bie barumbe priefter werdent, bag fü wol egen unn trinten mellent, unn gottes wort nut bredien wellent, das fnmmet in als les uf ir hobet vor gottes gerifte. Ift bag ir horent mine ftimme unn haltent min gebot, und uch ferent von ume-

### ber Geiffler von 1349.

ren fünden, fo verfluch ich uch nit iemer unn iemer. Berlich ich fwere hoch bi miner geswen hant, unn bi minen hohen armen, unn bi den tugenden miner engele, ift, dag ir behaltent minen heiligen funuendag unn minen fritag, das ich tich gelobet habe das leift ich uch volletliche. Der ber menfche ift ber gerne ju firchen got, unn fin almofen, unn ander tob mir erjeget, ber arbeit wil ich/ime banten, mit maniger liebe, in deme tage mines gevihtes unn an beme ende. Alle die wucherere unn alle die do gesuch nement unn bie barnoch ftellent, über bie fummet gottes zorn ob fü nüt begerent. Berlich alle ebrecher unn ebres cherin die fint mit enander verloren unn vertamet emetlichen, obe fü nüt begernt unn bugent, unn alle die be gotte fwerent frevelliche, unn bag nut begernt fint och verforn, wan die fint unn heißent gottes marteler. D ir vil armen, ift dag ir nut gebent umern gehenden reht, gottes Ber bie fint, bie zu der firchen gont, zorn geht über üch. an mime heiligen funnendage um an andern heiligen das gen, um ir almufen teilent mit ben armen, bie erwerbent erbarmunge mins vatters." "

"Ban der brief der heiligen botschaft, von dem engel gelesen wart unn er in der hant hielt, do kam eine ftimme vom himel unde sprache: ""Glöbetir mit rüwenden herhen an üwern schöpfer, unn an die guten botschaft, die ich üch embotten habe, wan hin ir üch trostent zu fliehende, do mag sich nieman verbergen vor minen ögen."" Do stunt uf der patriauche mit sinen priestern unn daz volk gemeine. Do sprach der Engel: ""horent gemein unn vernement, wand ich üch swerebi den tugenden unsers herren ihesu christi, unn bi siner muter der reinen meyde unn bi den tugenden aller engele, unn bi den fronen aller marteler, daz die botschaft keines menschen hant geschriben hat, wan der kung vom himel mit siner hat, unn wer daz nüt gelde bet, verster unn verbannen, unn gottes zorn tummet über in. Wer es aber geldet, der solg ottes er-

903

barmunge haben, unn fin hus in dem ewigen lebende, unde wer die botschaft gottes abeschribet, unn von stat zu stat, unn von huse zu huse, unn von dorke zu dorf den brief fendet, min segen kummet in sin hus. Welich priester diese botschaft höret, unde schribet oder dem volke kündet, über den sol gen min segen, unn sol sich frowen mit mingen ußerwelten iemer in mime riche ewekliche. Amen.""

"Ru swigent unn horent, so wil ich uch fagen von ber bruderschaft, unn von der mallefart, wie fu har tos men ift, von dem engel des almahtigen gottes, wie bag got ber welte funt bete, bag fü in ergurnet hette, unn fchrieb an ein tavel die was marmelsteinin, unn fü faute bi eim fim engel gen iherufalem. Die botschaft funte ber engel, mit ufgeredeter hant hub er uf die tavel unn fprach alfo: ""Dir armes geschlehte, warumbe erfennet ir nut üweren fchöpfer. Digent, unn wilt du nut forhten gots gorn, fo wil er über üch laßen ergan finen zorn, unn finen gewalt."" Do dag voll ersach bie tavel, bo die botichaft auftunt, bo erschien die tavel unn erluhte bag munfter, glicher wis als ein blicke. Do erschrag bag volt fo fere dag fü niderfielent uf die antlige, unn do fü wider to. ment zu in felber, mag totent fü? Gügingent zu enander unn berietent fich, was fu bargu betent, bag got lobelich were, unn dag er vergeße fines zornes. Do berietent fü fich unn gingent zu dem funige von Cecilien unn bottent in dag er in riete, wag fü bargu betent, bag got find gors nes gegen in vergeße. Do riet in bag fü vielent, uf ire fnie unn betent den almahtigen got, dag in kunt dete, was fü dargu betent, unn wie fü fich mit im verfunedent, bas er vergeße fins zornes gegen ber armen criftens heit. Dag volf bet als er in riete unn vielent uf ir fnie, unn botent got mit gaupem ernfte. Do fprach ber engel: ""Mensche, alfe bu wol dag weißt, bag got XXXIV ior uf ertrich ging, unn nie lieben dag gewan, ich geswige finer großen marter, die er burch dich erliten hat an dem früße,

### ber Geißler von 1349.

baz heftu im nüt gedanket, unn wilt im och nüt danken. Wiltu dich nu mit got verfunen, fo folt du wallen XXXIV tag unn folt niemer guten dag noch naht gewin= nen, unn folt vergießen din blut, fo wil er fin blut nie= mer an dir lou verloren werden, unn wil vergeßen fines zornes gegen der armen cristenheit.""

"Dis hub an der kunig von Sicilien, unn vollebrahte bie wallefart mit sime volke gemeinliche, bitte zu dem kunige von Krakdwe, der vollebraht sü bitt zu dem kunige von ungern. Der kunig von ungern bitt zu dem von mißen, der von mißen bitte zu dem von brandenburg, ber von brandenburg ditt zu dem von ysenach, die von ysenach bitt zu den von württeburg, die von württeburg bitt zu den von halle. Die von halle zu den von eßelingen, die von eßelingen zu den von kulach die vollebrohtent bie wallefart zu den von herrenberg, unn gen tuwingen, unn gen rotenburg, unn ist also kummen uf den rin in alle stett große unn kleine unn in Elfas 4). Ru furent

a) Gage und Geschichte find bier offenbar mit einander vermischt. Bu ersterer gebort bie Angabe, bas bas Bolt von Jerufalem ben Ronig von Sicilien um Rath gefragt, und bas bann biefer die Ballfahrt begonnen und sie bis nach Krakau gebracht habe. Warum gerade ein Konig von Sicilien hier genannt wirb, fonnten wir burchaus nicht ausfindig machen; es mag ührigens kein großes Gewicht hierauf zu legen fenn, ba bei ben berumziehenden Schwärmern weder hiftorische noch geographische Renntniffe zu suchen find. So viel fieht man jebach, bag auch bei ihnen bie Sage ging, fie fepen aus Morgen gekommen, fo baß die Erzählung mehrerer Chronikanten, welche fie aus ben öftlichen Landern Europa's herleiten, als bie richtigere erscheinen muß. Die ersten Stationen, bie in unfrer Predigt angeführt werben, find Krakau, Ungarn, Meißen, Brandenburg; je tiefer bie Geißler in Gubdeutschland eindringen und je naber fie gegen Strasburg kommen, befto genauer kann man auch ihren Beg verfolgen : Eifenach, Burzburg, Schwabifc-hall, Eflingen Salw und verschiedene andere nur wenig von einander entfernte Theol. Stud. Jahrg. 1887. 60.

905

wir, die von liehtenowe, dife wallefart, nu bittent got baz er uns fraft unn maht gebe unn sinne unde witze, daz wir sü also vollbringent, daz es gote unn siner lieben mu= ter marien unn allen engeln unn allem himelschen her ein lob si unn allen ben ein trost si, zu libe unn zu sele, die uns oder unsern brudern, die die wallefart geton hant, unn iehentan dunt, unn noch dun wellent, gutelichen ge= ton hant, unn noch wol tunt, daz den got den ewigen lon welle geben, unn allen iren erebeiten. Daz helf uns der vat= ter, unn der sun noch beilige geist. Amen."

"Allen den fol wefen funt, die diefen Brief gefehent ober gehorent lefen, dag von puller, bigegu Gicilien, unn in cippern, unn von cippern big zu Tufchan, unn in tadan, zu ienue, diß gegen Avion unn nider von Avion big zu lopn, von lopn big zu rome, unn nidewendig in allen iren gebieten,

Orte, bis sie endlich von Lichtenau, im Babischen, ins Elfas kommen. Es wird also ungefähr dieselbe Richtung angegeben, bie man auch bei Trithe mius angebeutet findet, welcher näm= lich fagt, fie feyen aus Ungarn burch Bohmen und Sachfen ins fubliche Deutschland gekommen. Auch bie Gpochen ihrer Grscheinung in diesen verschiedenen Gegenden ftimmen hiermit überein; zu Anfang bes Jahres 1349 follen fie fich ichon in Deftreich gezeigt haben; im Mai kommen fie aus Polen, Meißen und Thuringen nach Burzburg; bereits in ber Offerwoche hatte man beren in Magbeburg gesehen; im Juni erscheinen fie in Schwaben, von ba in Speper, und endlich, 14 Sage nach Johannis, in Strasburg. Uebrigens ift ber Bug, von bem bier bie Rebe ift, gewiß nicht ber einzige gewesen; bieß erhellt ichon aus ber Ausfage Closner's, bag mabrend eines Bferteljahres fast jeben Lag neue Schaaren nach Strasburg tamen; es ift baber anzunehmen, baß bei der allgemeinen Aufregung jener Beit bie Geißlerschwärme fich oft durchtreuzten, und in mannichfachen Richtungen umherzogen, fo bag auch die Rachrichten berjenigen Erzähler, welche sie aus Oberdeutschland nach den nördlichen und oftlichen Theilen Europa's/ besonders nach Bohmen und Ungarn, kommen laffen, einen gewiffen Grab von Richtigs feit haben.

unn in baboweunn in iren gebieten, ber birte menfche nut lebet. Ru ift der dot fumen big gen Born, unn in Rernden, unn in Ofterrich, unn bar big in Elfas a). Ber bo ftirbet ober tot ift, die liegent alle nut lenger bis an den birten bag unn hant andern teinen flehdagen, banne brie. Der erft ift, welhen menschen würt in dem hobet we, mit großer hipe, ber ftirbet zuhant, ber ander heißet bag talte, ber birte fint flein drufen, unn werdent den laten under beis . ben armen unn obewendig den fnie in ber große als ein haselnus, unn von den siehtagen ist gar vil lutes dot in den landen, unn vor den fiehdagen fol mieman erschrecken. Ber bo erschricket der ift bot zuhant. Für bie fiebtagen ift gut oleis von wißen lylien unn oleis von tillesomen, alzehant heiß gemachet unn ein wüllin wis buch genomen, unn darin geleit, unn darus gedrucket, fo mans allerheis Best geliden mag, IV oder V, unn uf den fiechen geleit. Eßich unn fure fpije ift für den fiehtagen gut b)."

- a) Pullen ift Apulien; Tuschan Toscana; Raban bie Stadt Catanea in Sicilien; Jenue Genua. Die hier, obgleich in teis ner Dronung, genannten gander und Stabte find wirklich bie, in welchen ber fchwarze Tob am erften ausbrach. Aus bem Oriente war er gekommen; vor ihm ber, wie auch in dem Briefe bes Engels gesagt wird, waren fcredliche Naturerscheinungen gegangen; Ueberschwemmungen, Erbbeben, hungerenoth, Rriege hatten die Gemuther allenthalben mit Grausen erfüllt. 3m Sabre 1847 icon wurde Enpern furchtbar beimgesucht burch Erbbeben und Peft; von ba wanderte bieje nach Sicilien und wurde burch Schiffe in bie meisten italienischen hafenstäbte gebracht. Aus Stalien verbreitete fie fich zugleich nach Frankreich, nach ber Schweiz, nach Deftreich und bie beutichen ganber, wo fie, wie bekannt, viele Tausenbe babinraffte. - Siebe Beder, ber fchwarze Lob im XIVten Jahrh. Berl. 1882. 8. Ø. 15 f.
- b) Es wird hier von 3 verschiedenen Symptomen der entsehlichen Krantheit gesprochen: 1) große Sie, ein hichges, tädtliches Fieber, von dem auch anderswo Erwähnung geschieht (S. Heder S. 4.); 2) Rälte, Erstarrung; 3) Beulen, welche überhaupt das allgemeinste Rennzeichen der Krantheit waren. Was bie

60 \*

907

hie hette ber brief ein ende, so ber gelesen wart so zogetent sü wider in die stat, zwen unn zwen iren fanen nun iren kerhen noch, unn sungent den ersten leich: "nu ist die bettefart so here," unn lute man die großen glos den gegen in, unn sü in daz münster koment, so vilent fü kruhewis nider III, also dovor geschriben ist. So sü utgestundent so gingent sü an ir herbergen oder war sü wollent. Man fol wißen daz die erste bruderschaft die zu frosdurg kam, die koment eines morgens uf mehigerowe, unn geischeltent sich do. Dornoch gingent sü erst in die stat, aber die bruderschaft die bovor geschriben ste. Doch hettent etliche maniger hande andere leiße diewil sü erent, aber zu der buße hieltent sü alle einen leiß a).

Man fol wißen wanne die geischelere sich geischeltent, so waz daz grofte zulofen unn daz grofte weinen vor andaht, daz ie kein man solt gesehen. So sü denne den brief losent, so hub sich große iomer von dem volke, wande sü globetent alle es were ware unn so die pfaffeit sprochent, mobi man erkennen solte, daz die geischelfart gereht were, unn wer den brief besigelt hette, so antwurtetent sü unn sprochent: wer die ewangelie hette besigelt. Sus brohtent

a) Es ift zu bemerken, bag bier gesagt wirb, bie folgenden Geißlerfcmarme hatten wahrend ihrer Buge auch noch andere Lieder gesungen; von folchen Leißen ift aber bis jest noch teiner bekannt. Bielleicht ift biefe Angabe bloß eine Supposition unferes Spronitanten; benn alle Refte von Geißlerliedern, die wir besigen, ftimmen fast gang mit bem überein, welches er felber uns mittheilt.

Mittel anbetrifft, bie bagegen empfohlen werben, Genuß von Efsig und fauren Speisen (auch der Arzt Gentilis von Foligno ließ seine Kranken sich mit Essig waschen), Lilienol und Del von Killsamen (anethum?) auf die Beulen applicirt, so muffen wir es Aerzten überlassen zu bestimmen, in wiefern sie heilsam seyn konnten. Merkwürdig ist es, daß, wie auch heute bei ahnlichem Sterben, besonders vor Furcht gewarnt wird.

# der Geißler von 1349.

fü bie lute bargu, bag fü ber geischeler worte me globetent benne ber pfaffen. Unn bie lute fprochent och zu ben pfafe fen: waz funnent ir gesagen, bis fint lute die bie worheit furent unn fagent, unn wo fü in die stette toment, bo viel vil lutes ju in, die och geischeler wurdent, beide lepen unn pfaffen. Doch underwant fich fin tein pfaffe, der üt getes ret way. Do trat och manig bidermann in die geischelfart in finre einvaltigen wije der nut den valfche ertante, der binne verborgen lag. Do vil och vil maniger bewerter bofewihte ju benne biderben lute, die donoch alfo bofe murdent, ober bofer denne vor. Etliche blibent och biderbe bernoch, ber maz aber nut vil. Ettelichen liebent die bruberschaft also wol, so fü fi zweimol vollebrahtent, so vingent fü fi wider an. Dag geschach barumbe, wanne fü gingent die wile mußig unn arbeitent nut, wande wo fü bin toment, wie vil ir denne wag, fo lut man fü alle uf, unn got es in ußermoßen wol, unn wag vil lutes bie fit gerne hettent geladen, mohtent fü ire betomen fin. 21fo wert worent fü. Die burgere in ben stetten, die gobent in von ber gemeinde gelt, bomit fü vanen unn fergen tof. Die bruder noment fich och an großer heilikeit unn 'tent. sprochent, es geschehent große zeichen durch iren willen. Bum ersten sprochent fü, ein biderman hette in geben trinten, us eim vaße mit wine, unn wie vil fü brus gebrunkent, fo may es alles vol. Su fprochent och ein martelbilde zu offenburg geswipet hette, unn unfer fromen bilde zu ftrosburg hette och geswißet. Gulich me feittent fü vil die alle gelogen worent. Gu fprochent och die rinber hettent zu ersthein gerette. Dag tam alfus. Einer ber maz zu ersthein der hies rinder, der maz also smach von flechtagen, bag er one sprechen lag. nu tam es, die wile die geischeler bo worent, bas fich ber fieche begert unn redent wart. Do feit eins bem andern : rinder ift redende worden. Do fprochent die geischeler, die rinder in den ftellen werent redend worden. Das erschal als wit bas

lant waz, baz einveltig lüte wondent es wer alfo. Git noment sich deh an die besegenen lüte zu beswerende. Do sprach ir einre, do er eins beswur: On versniver dufel, du mus herus, unn soltestu ich dine muter gesnien. Mit den heiligen worten hettent sü e C dufel in eins broht, denne sü einen mohtent han ußer im broht. Git trugent den ein ertrunken tot kint, uf der owen unde ben ring do sü sich geischeltent unn wolltent es tebendig han gemaht. Es geschach aber nüt.

Dieje geischelfart weret langer banne ein vierteil iores, baz alle woche, etwie manig schar tam mit geischelten. Darnoch mahtent fich fromen uf, unn furent och after lande, unn geischeltent fich. Donoch furent iunge tnaben unn fint och die geischelfart. Donoch woltent die von ftrosburg nut me gegen in fturmen, unn wolltent in och feine fture geben zu fergen unn ju fanen. Man wart ir och alfe mude, bag man fu nut me alfe gedihte gu hufe lut, als man hette geton. Sus gerietent fü alfo unwert, bas man lutel ahte uf fu hette. Do gerietent die pfaffen gegen den falsche, unn die trugene, bomit fü umbe gin= gent. Unn bag ber brief ein luge mag ben fü bredietent. Band an der erfte hettent fü bag volg an fich broht, bag man nieman verloren wolt ber wider fü rette. Belre pfaffe och wider fü rette, ber mohte tume genefen vor bem volle. Doch wart ire vart nie fo gut, pfaffen rettent als lewegen berwider. Be jungest verbot man bag tein frombe geischeler zu ftrosburg fummen getorfte. Aber vormols Diewile Die geischelfart werete, bo hettent etliche antwertlute ein bruderschaft uf gehatte, die nut after lande furent, unn geischeltent fich nument in der ftat, in her eberlins garte von mulnheim, unn fo dieselben ein liche hettent der ein bruder maz, fo gingent fü fich geischelnde zu bem opfer, unn andere gewonheit hettent fü under in felben ufgeseget. Daz wart in alles also verboten, daz fü feine bruderschaft getorftent han, unn fich och nut offenliche getorftent geis

scheln. Ban wer sich geischeln wolte, ber solt in sime hus geischeln heimelich.

Bischof Bertholt von Buchede zu stroßburg der verbot es och in sinem bistum mit geistlichen geboten, wand ber Bobst allen bischofen gebot, daz sü si folten abetun, umbe mancher ungeloben, den sü hieltent, in dem geistlichen schine, unn sunderlichen daz ein leye dem andern bihtete. Dis han ich beschriben, als es zu stroßburg ergangen ist, unn als es do waz, alfe waz es och uf dem rine in allen stetten, daz selbe waz in swoben, in franken, in westerrich, unn in vil gegen dutsches landes. Sus nam die geischels fart in eime halben ior ein ende, die do solte noch ire sage han gewert XXXIV ior a).

a) Von den Worten an: "man fol wißen wanne die geischeler 2c." ftimmt Königshoven, und namentlich die Schilter'sche Ausgabe, mehr oder weniger mit Closner überein; nur ift lehterer genauer und ausgedehnter, und berichtet mehrere nicht unintereffante Local-Fakten, welche Königshoven nicht hat. Dieser fügt bloß hinzu, daß zu Strasburg mehr benn tausend Leute sich zu ihnen gesellten, und daß sich ihre Schaar in zwei Haufen theilte, wovon der eine das Land hinauf, der andere das Land hinab zog. —

# Ueber den Ausbruck ער בוש Iud. 3, 25. 2 Reg. 2, 17. 8, 11.

Bon

M. Guft. Mor. Redslob, prof. ber Phil. zu Leipzig.

Der Ausdruck wir zw, ben man nach Borgange ber alten Uebersetzer durch ad multum sc. tempus i. e. lange, fehr lange erklärt, und, weil die Lexikanun schon seit sehr langer Zeit dem Berbo wie die Grundbedeutung erubescere, pudesteri geben, sich so denkt, daß wie zw eigentlich "bis zur Beschämung, bis man sich getäuscht fahe oder bis Berlegenheit entstand" bedeute, muß als noch unerklärtangeschen werden, theils weil der angebliche Sinn nicht in den Zusammenhang past, theils weil er sich nicht einmal auf eine richtige Ausschlich Grundbedeutung des Stammworts und eine natürliche Deduction aus derselben stütt.

Wir mustern also zuerst die Stellen felbst. Iud. 3 hat Ehud den Eglon getödtet und in die men eingeschlossen. Darauf kommen die Umgebungen des Eglon, und da sie die Thür der mon verschlossen finden, vermuthen sie, daß er eines natürlichen Bedürfnisses wegen sich eingeschlossen habe. In dieser Meinung nun warteten sie, wie es heißt, wir zu, da sie aber, nachdem sie so gewartet hatten, bemerkten, daß er die Thür nicht öffnete, so nahmen sie den Schlüssel und öffneten, und siehe, da lag ihr herr todt auf den Boden gestreckt. — 2 Reg. 2. kommt Elisa ohne den Elia nach Jericho zurück, und die Prophetenschüler erbieten sich, die ihnen zu Gebote stehenden Leute auszusenden, um den Elia (von welchem Elisa überzeugt ist.

#### über den Ausdruck ער בוש.

daß sie ihn nicht finden werden B. 18.) anfzusuchen, er aber räth ihnen davon ab. Als sie aber und und ihn dringen, spricht er: Run so schildt denn! — In der dritten Stelle 2 Reg. 8. kommt Hasael zum Elisa, um sich ein Orakel über den Ausgang der Krankheit des Königs Benhadad zu holen. Elisa kündigt ihm an, daß er sterben werde, faßt aber zugleich den Hasael ins Gesicht, sirrt ihn und weint, weil, wie er sich auf Hasaels deßhalb an ihn gerichtete Frage ausdrückt, er bereits sche, daß derselbe als künftiger König Syriens seinen Landsleuten schweres Leid zufügen werde.

Es zeigt fich hier ziemlich deutlich, daß die Erklärung bes fraglichen Bortes burch fehr lange nicht paßt. Denn in der ersten Stelle tonnen die hoffeute bes Eglon . gar nicht lange gewartet haben, ba sie ja voraussesten, daß berfelbe ein natürliches Geschäft habe. Denn indem fle gerade dieg voraussesten, tonnten fle füglich nicht länger Anstand nehmen, ben Schlüffel zu holen, bis die dar. auf zu rechnende Zeit vorüber war. Und wenn auch Eg. Ion ein ichwerfälliger und bemnach wohl unbeholfener Dann war, fo tann boch teinesfalls von einer langen ober fehr langen Zeit die Rebe feyn. - Die lange foll fich benn aber Elifa in dem zweiten Falle haben bitten laffen ? Es. handelt sich ja nicht um die Erlaubniß einer schwer zu bewilligenden Sache, fondern um ein bloßes Einwilligen in einen zuvortommender Beife geschehenden und einem Unbern geltenden Antrag, ju deffen Ausführung gar feine eigentliche Erlaubniß des Elifa nöthig war. Man sieht anch aus der Antwort, die Elifa B. 18 gibt, als die Prophetenschüler unverrichteter Sache zurückkommen, daß er hier berechnend zu Berke gegangen war. Gr hätte ja können den Borfall mit Elia erzählen, fo würde Niemand noch ihn haben suchen wollen. Aber bas will er nicht, fondern er fpielt vielmehr ben Geheimnißvollen, dem barauf anfommt, einem einmal ausgesprochenen Borte

große Bedeutung zu geben und fich Auctorität zu verschaf= fen. — Nicht anders in der britten Stelle; benn wie lange läßt fich denn Jemand ins Gesicht feben, ohne nach dem Grunde bavon zu fragen. hafael fragt aber gar nicht bar= nach, fo daß er alfo gar nicht auffallend lange angefehen worben feyn mag, fondern als Elifa weint, fragt er ihn nach bem Grunde bes Beinens. Bas vollends für ein Sinn herauskommen foll, wenn man mit Miner den Ausbruck burch iusto diutius überfest, läßt fich gar nicht fagen. In wiefern fonnen benn die hofleute des Galon zu lange oder länger als fich gehörte gewartet haben, ba fie ja überhaupt ichon zu fpät tamen, um noch Etwas zu helfen. Die tann benn Elifa ferner, felbft wenn in ber zweis ten Stelle sich annehmen ließe, daß die Prophetenschüler über bie Gebühr in denselben gedrungen hätten, in der britten Stelle ben hafael über bie Gebühr ins Auge ge= faßt und geweint haben? Das flingt boch, als wenn ihm vom allzulangen Anfehen die Augen übergegangen wären.

Wenn nun ein Wort irgend eine bestimmte Bedeutung ober einen bestimmten Gebrauch hat, fo ift allemal, fo= fern es nicht Onomatopoieton ift, anzunehmen, daß es zu= folge einer frühern Bedeutung diefe neue Bedeutung erhalten hat. Diefe frühere Bedeutung muß aber ichon zum Ausbrucke des spätern Sinnes paffend gewesen feyn, weil es eben nur in Folge diefer frühern Bedeutung und ihrer 3wedmäßigkeit zur Bezeichnung deffen, was feine fpätere Bedeutung ausmacht, diefen Sprachgebrauch und abgeleis Legen wir nun aber ben teten Sinn erhalten konnte. Maßstab an die angebliche Grundbedeutung des Ausdrudes, fo zeigt fich feine Unfähigteit für ben baraus abgeleiteten Sinn ebenfalls fehr balb. Der einfachste Weg wäre gemefen, wurz zu faffen als lange machen, barauf bem kal ma die Bedeutung lange fenn beizumeffen, und baraus zu erflären auf lange Beit, freilich auch bieß nur in dem Falle, daß man ganz bestimmt gewußt

### uber den Ausdruck עד בוש

hätte, und vo bedeute wirklich fehr lange, und es nur bei lerifalischen Fragen über gegebene Sprachen barauf anfäme, zwei Erscheinungen in eine überhaupt bentbare Berbindung zu bringen, ohne bag man fich zu bemühen brauchte, nachzusehen, ob ein angeblicher Ideenzusammens hang ber fraglichen Sprache auch wirklich eigen fep und ob bie Grundbedeutung eines Bortes fie wirflich bestätige. Bas aber bie Versuche anbelangt, fo mußte man annehmen, daß der Ausbruck fich fo weit von feiner Grundbes bentung entfernt habe, bag an diefelbe gar nicht mehr gu benten fep. Benn bieg aber fo mare, fo mare über= haupt jede lerifalische Frage am unrechten Orte und vers boten, indem wir ja gar teinen Grund mehr hätten, nach bem wir einen Busammenhang beider Borftellungen ftatuirs . Den Ausbruck aber in den brei Stellen, in welchen ten. er vortommt, zu ertlären aus "bis Berlegenheit ftatt= fand," geht alfo barum nicht an, weil in feiner ber brei Stellen von Berlegenheit die Rebe ift, noch weniger barf man an das Schämen benten, indem fich auf biefe Beife nicht einmal die Möglichkeit des Sprachgebrauchs der fraglichen Phrafe denten läßt. Man mußte boch auch nös thigenfalls können: es befand fich Jemand lans ae in Berlegenheit, oder: er schämte fich lange. Dieg würde bann eigentlich auszudrücken feyn burch : er befand fich fo lange in Berlegenheit, bis Bers legenheit stattfand, ober: er fchamte fich fo lange, bis er fich zu fchämen anfing. Das, mas Biner fagt: usque dum frustrarentur paßt weber zu einer ber brei Stellen, noch ju ber von ihm angegebenen Bedeutung nur im Entfernteften. Rur in ber Stelle lud. 3. tonnten etwa die hoffeute in Verlegenheit gekommen feyn. Aber ba bürfte es nicht heißen : fie marteten bis gur Ber= legenheit und, da er nicht öffnete, holten fie ben Schlüffel, fondern: fie marteten und, ba er nicht öffnete, wurden fie verlegen und holten

ben Schluffel. Auch wüßte man endlich nicht, von weffen Berlegenheit die Rede mare. Denn in ber Stelle ber Richter ware die Verlegenheit der handelnden Personen felbit gemeint, 2 Reg. 2. mußte man boch aber an die Bers legenheit bes Elifa, ber endlich ben Bitten ber bis gur Berlegenheit in ihn bringenden Schülernicht mehr ausweis chen tonnte, denten, und in 2 Reg. 8. fonnte fowohl Elifa als hafael burch das lange Anfehen in Berlegenheit gefommen fenn. Studer zu Iud. 1. 1. hat bas Unftatthafte biefer Bus fammenstellung ber Berlegenheit ober bes Schämens ober bes frustrari eingesehen, aber einen höchst ungludlichen Answeg versucht, indem er eine doppelte radix mannehmen will, beren eine erröthen, die andere fpät fenn bes beuten foll. Belche Billfür! Das kommt boch gar nicht auf uns Deutsche des 19. Jahrhunderts an, ob die hebräis fche Sprache eine ober zwei radices wis gehabt haben foll. Darum, bag es uns nicht flar ift, auf welchem Bege bie alten Sebräer ihre Ideen an einem bestimmten Kalle verfnüpft haben, ift ber Busammenhang nicht geradezu wege zuleugnen. Ueberhaupt ift bas nicht fogleich mit einem Federstriche abgemacht, wie man die Grundbedeutung eines Bortes feben will, fondern bieß toftet erft lange Untersuchungen über ben Sprachgebrauch des Bortes, über fein Berhältniß ju verwandten Börtern, welche bisweilen nur fehr schwierig zu entbeden find, und endlich bie Bergleichung des Ganges, welchen die durch ein Bort bezeichnete Borftellung in der Sprache felbft und ihren Schwestersprachen genommen hat u. f. w. Denn nicht 21. les, was möglich ift, ift auch wirklich. Die Studersche Annahme hat aber außer der willfürlichen, auf nichts Poftives gestüßten, Spaltung ber Rabir min noch bas gegen fich, baß weber die eine noch die andere bie Bedeutung err öthen hat, wie gang richtig Gefenius bemerkt. Man fuche in einem Dialefte bie Bedeutung bes äußern Erros theus des Gesichtes, man wird fis nicht finden, wenn man

#### über den Ausdruck Ur.

nicht etwa nus was und bergleichen für Belege nehmen will, bie fich ben Augenblic als nichtig barftellen. Und wenn ma von der Schamröthe follte verftanden werden, mußte es boch jedenfalls zuerft roth überhaupt fenn bedeus ten, wie bas Stammwort ruber bes lateinischen erubait oder bas Stammwort roth unferes deutschen erröthen. An alles bieg ift aber nicht der entfernteste Gedante und biefe Bedeutung ift nur fo in die Lerifa gerathen, daß man bas lateinische erubuit in feiner übertragenen Bedeutung = puduit migverstanden hat. Eben fo grundlos ift die Bedeutung fpät fenn als Grundbedeutung ber zweiten Radir wa. Denn auf welchem Bege follte fie benn bineingekommen feyn? Spät feyn brudt ein Berhältniß, nämlich ein Zeitverhältniß, aus, alle Berhältniffe find aber idealer Art, etwas Gedachtes, und find daher niemals primitive Bedeutungen, bie anderweitige Bedeutungen voraussegen, durch die fie zu begründen find.

Benn wir alfo für bie Ermittelung ber Bedeutung biefes Bortes Alles, was bis jest barüber gefagt worden ift, verwerfen muffen, weil es weder paßt noch begrünbet ift, fo find wir genöthigt, einen neuen Deg einzuschlas gen und uns zunächft an die Rabir ma felbft zu wenden. Dief tann hier wegen ber Beitläufigteit einer folchen Unterfuchung über ein Stammwort nur in den allgemeinften Angaben bestehen, beren Entwidelung und Begründung ich einer andern Beit und einem andern Drte überlaffen muß. Das Berbum wis heißt alfo gar nicht erröthen, wie bereits bemerkt ift, es heißt aber auch ferner gar nicht einmal fich fchämen, obwohl es hier und ba diefe Uebersetung zuläßt. Die Bedeutung ich ämen ift viel zu fpeciell, wie fich auf den erften Blict in ein Leriton ergibt. Denn wenn z. B. Biner in feinem Lerito fagt: Longe frequentius erubescere, pudefieri, pudore affici dicuntur, qui spe, fiducia, exspectatione frustrantur, consiliis ausisque excidunt; wenn man aber bazu erwägt, daß.

man bei vereitelten Soffnungen und Planen fich nur bann fchämen tann, wenn in benfelben ein Grund ber Scham und etwas Beschämendes liegt, was aber häufig gar nicht ber Rall ift: fo legt es fich auf die hand, daß biefe zweite Bedentung die erste ift, und daß das Berbum nur dann und infofern burch fch ämen überfest werben tann, wann und wiefern der Fall von der Urt ift, daß in der Bereitelung ber hoffnungen und ber Plane zugleich etwas Befchämendes liegt. In den meisten Fällen aber wird bas Berbum und feine Derivate ganz unabhängig bavon gebraucht. 3ch fuhre ftatt hundert Stellen nur bie eine an . Joel 1, 11., wo dem Berbe בוש parallel fteht הוילול, und wo von Uderleuten die Rede ift, welche in den durch wa bezeichneten Buftand durch Migwachs verfest werden follen, und erinnere nur beiläufig, daß es häufig ben Reinben Jahue's und bes israelitischen Bolts vermünschend gebroht wird und nur unter fehr ftarte Ausbrücke gefest vorfommt. Die Radir wis aber geht aus von der Stammfilbe yo; ya, bie in mannichfachen Berzweigungen burch ben Sprachschat hinläuft und eine onomatopoetische Bebeutung, wie unfer deutsches figen, feten hat. In benjenigen Formen derfelben, bei welchen, wie bei win, eine Erweichung ber Radir ftattgefunden hat, nähert es fich und ferm deutschen erweichten wegen, b. h. fchnell bins und herfahren, woher mit gewohnter Uebertragung ber fchnellen Bewegung auf Flimmern und Schimmern 72 weiß feynbedentet (vgl. y=> Uit dem fich im Arabifchen ber Begriff ber Behendigteit und Schnelligkeit verbindet,

vgl. (, con, ) II. webeln). In with felbst aber und was sich näher an dasselbe anschließt, bestimmt sich die Grundbedeutung genauer auf das hin= und herlaufen, und zwar zuerst auf dasjenige, welches vor Angst ges schieht, vgl. (trepidare), und vor Berlegenheit (biss weilen auch vor beschämender Berlegenheit). Go bezeichs net es vornehmlich die ganz rath = und hoffnungslose Lage,

#### über den Ausbruck wir.

in welcher man nicht aus noch ein weiß, wo man fich nicht au rathen und au helfen weiß, diejenige veraweifelte Lage, aus ber tein Ausweg ju finden ift, rettungslofes Elend und aussichtslofes Bergagen, baneben aber in milberm Sinne beschämt und verlegen bastehen, nicht miffen, mos hin man foll, und in unangenehmer Verlegenheit hin= und hertrippeln (haerere). Darauf geht der Gebrauch weiter auf diejenige Berlegenheit, in welcher man zu feinem Entfchluffe und ju feiner That fommt, unentschluffig hins und hertrippelt (trepidare, haesitare, dubitare) anftehen, zos gern, zaudern (trödeln, trudeln), fäumen, auch Unstand nehmen ( non posse a se impetrare ), also : nicht von ber Stelle tommen, fteden bleiben, ftoden, ins Stoden gerathen. So wird es nun übergetragen auf basjenige Berlegensenn, wie wir von verlegener Baare sprechen, die feinen Abgang hat, mit der es ftoct muy, die barum verftodt, dumpfig wird, ober von ftodendem, ftagnirendem Baffer, bas feinen Abzug findet, wir (vgl. Abulwalid bei (Sefen. zu way) und demnach faul und ftinfend, erftickend wird, wna, woraus endlich die Uebertragung auf den verftoctten böfen (val. נידורה, לידורה) Charafter geschieht. 3ch fann hier nicht weiter gehen, theils weil es zu weit führen murbe, theils weil ich ben Gefammtumfang Diefer Urfilbe in allen ihren verschiedenen Formen des Lautes und des Gebrauchs noch nicht mit der Bestimmtheit anzugeben mich getraue, bei welcher alle Grenzen burchgängig bezeichnet maren, aenug alfo baf bas Berbum urs bestimmt ift, auf deffen Derivat wis wir übergehen.

win alfo nun, mit welchem unfre Phrafe gebilbet ift, ift ein Nomen, beffen Bebeutung ausgehet von ber bes unfchluffigen Bögerns, Unftehens, Bauberns (Bitterns), Berziehens (morari), Berweilens, und bezeichnet einen Berzug (mora), eine Beile, eine Beile Beit, ein Beilchen, und ber Ausbrud ver- eine mit welchem ger- Siob. 25, 5. 5.

#### 920 Redslob, über ben Ausbruck wir ...

Gehen wir nun zurück an die drei Stellen, in welchen vorfommt, so leuchtet es von selbst ein, daß der hier angegebene Sinn, ob ihn gleich keine alte Version ansdrückt, ausschließlich der richtige sey. Iud. 3. warten die Hoffeute des Eglon erst eine Beile, und als derselbe nicht herauskommt, öffnen sie. 2 Reg. 2. dringen die Pros phetenschüler eine Zeitlang oder Weile in den Elisa, und darauf läßt er sie schlacen. 2 Reg. 8. blickt Elisa dem has fael eine Weile ins Gescht und weint.

\*) Dies Wort התמהמה hat nichts mit Verneinungsfilben, bie uberhaupt Phantome sind, gemein, sondern ist, wie auch die späte hitpaelform zeigt, ein schlichtes Derivatum des Pronomen הש, wie das griechische riseer, bedeutend: sich unter einander fragen mu, näml. היקראה b. b. nicht wissen, was man thun soll, uns fchlussig dastehen, vol. הקראה aus bemselben Grunde sich gegen-

feitig anfehen Sen. 42, 1. Ueber bas in vgt. das arab. Xo, 460, X460, und das Verbum ins ift jedenfalls nur eine Abkurzung bavon, vgl. inwinn mil Hick. 9, 12. Roh. 2, 2.

Digitized by GOOGLE

Recensionen.

Theol. Stud. Jahrg. 1887.



- Das Buch Daniel, verdeutscht und ausgelegt von Dr. Cäfar von Lengerke, Professor der Theologie zu Königsberg in Preußen. Königsberg, 1835. Im Berlage der Gebrüder Bornträger.
- Die Genefis, historisch fritisch erläutert von P. von Bohlen, o. Professor zu Königsberg. Königsberg, im Berlage b. Gebrüder Bornträger. 1835. Solemnia natalitia regis augustissimi et potentissimi Friderici Wilhelmi III. die AII. Augusti h. XI. ab universitate Fridericia Wilhelmia rhenana rite pieque celebranda magnifici rectoris et illustris senatus auctoritate indicit D. Fridericus Bleek, ordinis theologorum evangelicorum h. t. decanus. Insunt de libri Geneseos origine atque indole historica observationes quaedam contra Bohlenium. Bonnae, typis Caroli Georgii MDCCCXXXVI.

Dem Unterzeichneten, welcher nach dem Bunfche der Redaction das eben genannte Buch des Sn. von Bohlen anzeigen follte =), war es mehrfach nahe gelegt, die

a) So wenig mich auch ber eregetische Zon in der Schrift bes herrn von Bohten und die herabsehung der heiligen Originalität der Genefis anzusprechen geeignet ift, so hat sich doch mein krittscher Oinn theils gegen die in einem engen Gesichtskreise gehaltenen und bogmatisch befangenen, theils vornehm in Bausch und Bogen bloß anzeigenden und verwersenden Beurtheilungen derselben immer gereigt gefühlt. Ich kann dis auf diesen Zag weber glauben,

61 \*

Beurtheilung ber Schrift bes Brn. v. Lengerte bamit # verbinden. Die beiden Gelehrten, Profefforen an einer und berselben Universität, haben gleichzeitig im nämlichen Bers lage ihre in Frage stehenden Berte erscheinen laffen, wels che, auch im Aeußern sich ähnlich, sich gegenseitig einige Male auf einander beziehen und burchgängig in Demfelben Geiste gearbeitet find. Gie beide burchdringt nämlich ber echt protestantische Geist freier Forschung, von ber bie Berfaffer vollen Gebrauch machen, mahrend zugleich ber Erfolg ihres Thuns ihre Rechtfertigung im fpeciellen Fall ift. Referent tann baber, zumal ba in unfern Tagen bie Unfritit fich wieder fo muthig regt, daß fie felbft die Authentie ber Pfalmenüberschriften behauptet, nicht um. bin, fich zu freuen und feine Freude zu gestehn, daß auch im äußersten Norden Deutschlands noos fopov negoevra ber Geift chriftlicher Freiheit feine Bluthen treibt, und bie Männer, welche an ihrem Orte der einbrechenden Barbarei vereint Dbstand halten, wie dort die Söhne ber Lapithen, Leonteus und Polypötes, vom entgegengefesten Ende deutscher Bunge froh zu begrüßen.

Der Stoff, welchen die Verfasser zur Bearbeitung wählten, ist fehr verschieden; die Genefis und das Buch Daniel sind fast Gegensätze. Während die erstere die Reihe der alttestamentlichen Schriften anführt, ehrwürdig und hochgeachtet nicht nur wegen ihres Alterthums und der Alterthümlichkeit ihres Inhaltes, steht dagegen Daniel da vielleicht als jüngstes Buch unter den fanonischen und bestrittener Autorität, wie kein anderes. hinwiederum sind

bas bie Schlange im Paradiefe wirklich geredet, noch daß ber herr von Bohlen ein total unwiffenschaftliches Buch geschrieben. Der mit dem Stande der Literatur und den gegenseitigen Verhältniffen der Schriftfteller vertraute Lefer wird baher leicht errathen, warum ich gerade herrn D. hisig mir als Recensenten des vielbesprochenen Buches ausersehen.

F. B. C. Umbreit.

#### das Buch Daniel.

ttel Die Forfcher, wo es fich um Abfaffungszeit, hiftorifchen a à und prophetischen Charafter Daniels handelt, ihrer Sache die 1 gewiffer, als bei der Genefis, deren Composition, Beitlaja, alter, geschichtlicher Berth ein noch nicht gelöftes Räthfel сц: fnüpfen; Biele, welche bas Buch Daniel, fofern es ein ük historisch = prophetisches feyn will, aufgegeben haben, wer-#I ben an der Genesis noch keineswegs verzweifeln; und fo fommt es benn, daß v. Lengerfe, bie Authentie Das 18 17 niels bestreitend, fich auf Dr. Bleet beziehen tonnte, ÍR. während gegen v. Bohlen, ber die geschichtliche Geltung ber Genefis anficht, Bleet ein scharfes Programm auss πi 攎 gehn läßt. Den mißlichern und bedenklicheren Stoff hat fich v. Bohlen auserfehn; die Stellung, welche v. Len. Ż gerte einnahm, war, namentlich feit Sengftenbergs Ń letter Berluch, die Authentie Daniels zu erhärten, ģ. gescheitert, zum Voraus haltbarer und aus ber Berť fchiedenheit des Standes, in welchem die beiden Gelehrten ł bie betreffenden Streitfragen vorfanden, läßt fich jum Theile wenigstens auch die Berschiedenheit ber Behand= lungsweise erflären.

Dem Commentator bes Buches Daniel war in neuerer Beit nicht wenig vorgearbeitet worden; abgefehn von Donographien, einzelnen Abhandlungen und Recensionen mas ren die Commentare von Rofenmüller und Savernic erschienen, und ber Ausleger bergestalt angewiefen, Ueberficht bes vorhandenen Materials zu gewinnen und zu geben, die einander vielfach widersprechenden Ansichten ber Borgänger zu prüfen, und ben Baigen von ber Spreu auszuscheiden. Diefen Aufforderungen hat Dr. v. Lens gerte im Ganzen vollkommenes Genüge geleistet. Das Buch ift ein Mufter von Sorgfalt, Genauigfeit und uns verdroffenem, treuem Fleiße; bas Material ift mit gros per Umficht zufammengebracht, Nichts, auch nicht bas Geringste, verwahrloft ober verschleudert; die verschies benen Meinungen find unpartheiisch erwogen ; Gründe und

Begengründe mit meift fehr gludlichem Scharffinn erörtert. Der Berf. ftrebt neben erschöpfender hiftotischer Eregefe besonders auch nach einer sprachlich richtigen Erflärung bes Einzelnen, und bemüht fich vorzugsmeife in Einleis tung zum ganzen Buche fowohl "als zu den einzelnen 216fchnitten und in ben Anmerkungen bas Refultat ber Rris tit, bie Richtauthentie bes Buches und feine Abfagung im maccabäischen Zeitalter, nochmals ausführlich zu beweis fen und ein für allemal ficher zu ftellen. Der Lon, web cher hierbei mitunter, namentlich gegen Sengftenberg, angeschlagen wird, tann auffallen, ohne daß ihn Referent gerade mißbilligen möchte ; er ift nur bas Echo bes von Syn. S. unnöthiger Beife zuerft angestimmten Lones, und nach ber Borrede hat gerade eine polemische Rücksicht auf die reactionären Bemühungen ber Traditionstheologen ben Commentar zunächst veranlaßt. Gegründeten Unlag zum Tabel gibt eher die allzuweit getriebene Ausführlichfeit, befonders mancher fprachlicher Erörterungen; auch bebauert ber Unterzeichnete, baß es Sn. v. Cengerte nicht gefiel, Die im Einzelnen angemerkten Büge, welche auf bas perfiche Beitalter gurudgehn, gu vereinigen und fo ein anfchauliches Bild vom hiftorifchen hintergrunde des Buches aufzustellen; endlich hat Referent auch gegen die Auffaffung einzelner Borte und bie Deutung mehrerer Dratel noch Einwendungen zu machen.

Bir heben nun Einiges aus.

Bie bekannt, hat sich Herr v. Lengerte namentlich mit der fprischen Literatur beschäftigt, und feine Schriften über Ephräm legen von seiner Thätigkeit auf diesem Ges biete ein rühmliches Zeugniß ab. Bor Bielen war deßhalb auch gerade er zur Auslegung des Buches Daniel berufen, in dessen größerer Hälfte uns kostbare Ueberreste des ältern Spriasmus aufbewahrt sind. Um so mehr wunderte sich Ref., einige Male auf Verstöße gegen das sprische Idiom zu treffen. So z. B. überseht er C. 5, 12.: "— alldieweil

ein ausnehmender Geift und Berftand und Einficht bes Traumdeuters und der Räthfelenthüllung und bes Anotenlöfens in ihm erfunden mard u. f. m.," indem er mit feinen nächften Borgängern שכלחנו מששר וגו im Berhältnig bes Status conftr. verbunden fenn läßt. Bir wollen, baß die Accentuation die Sache anders ansieht, weiter nicht urgiren; aber ber Status conftr. müßte ja nach aller Regel ממשר הלמין lauten. Benn bie Bulgata שכלהמיה vom Borangehenden unabhängig durch interpretatio somniorum als Rominativ auffaßte, fo hat fie barum wohl nicht nipp und nachher Nym gelefen, fondern, mabrend die Dafores ten B. 16. richtig alfo den Jufinitio punctiven, haben fie B. 12. bas hier erforderliche Substantiv gesehn, ein substantivum verbale nach Analogie von noge, agre, and. Freilich fagt ber Berf. S. 454.: Diefe Formen trücken nur ben Gegenstand des Berbalbegriffes aus, 3. B. 2000 @ es genstand bes 21 bicheus Sef. 49, 7.; aber nom bedeu. tet ja auch geradezu Bededung, Dede, und Ref. fieht nicht ein, warum in diefen Börtern, Berbalfubstantiven, bas präformirte a auf ben Begriff bes Gegenstandes eingeschränkt werben foll, ba es boch, an die einfache Berbal. form fich auschließend, auch Ort und Zeit der handlung, die handlung felber bezeichnet, und fogar als Infinitiv Rach scheint der spätere Infinitiv Pael, gesett wird. auch das Sprische die Sub- . stantivform 2029, von der er, wahrscheinlich um dem Participium aus bem Bege ju gebn, erft abgeleitet ift, einft getannt habe; und ber Begriff bes Abftractums : Deu. tung, Löfung, welchen wir für bie beiden betreffenden Börter in Anfpruch nehmen, fteht gerade dem des Infinitivs am Nächsten.

herr v. Lengerte, der nicht felten mit denjenigen Unsichten übereinstimmt, welche Ref. besonders in den Heidelberger Jahrbüchern über Daniel ausgesprochen hat, fah sich hinwiederum öfter veranlaßt, von denselben abzus

weichen; ben Unterzeichneten feinerfeits haben die vorges brachten Gründe bisweilen überzeugt, bisweilen auch nicht. Dir geben jest zu, daß die filberne Bruft des Bildes E. 2., das zweite Thier C. 7., die medische Monarchie bezeichne, feben aber fortwährend im golbenen haupte nicht fowohl eine chaldäische Monarchie, als die Nebukads nezars und Rebukadnezar felbit, um welchen fie fich con= centrirt. Daniel, ber weder von einem Borfahren Rebutade negars, noch von einer Reihe von Rachfolgern beffelben Etwas weiß, scheint bas Berhältniß fo gebacht zu haben, bag unter Belfagar nicht deffen, fondern Rebutadnegars, feines Baters, Reich in Trümmer fant. Die Erflärung, welche Lengerte von ben Borten C. 7, 4 .: "es ftand auf Füßen, wie ein Mensch, und eines Menschen Sers ward ihm gegeben," dahin abgibt, daß das chaldaische Reich zum gewöhnlichen Menschenreiche werden, daß auch feine innere Rraft werde umgewandelt werden, hat ihn vermuthlich felber nicht, wieviel weniger feinen Gegner befrie= bigt. Um Deiteften weichen unfere Meinungen von einanber ab in der Erflärung des Schluffes von C. 9. und bes Anfanges von C. 11., und Ref. halt es für erfprießlicher, fich auf eine ausführliche Discutirung Diefer zwei Stellen ju beschränken, als bag eine Menge zerftreuter Einzelheis ten flüchtig angemerkt werden. Faffen wir zuerft die berühmte Stelle von ben 70 Jahrwochen etwas näher ins Auge.

Der Abschnitt C. 9, 24-27. bietet dem Erklärer zus nächst einige erwünschte haltpunkte, von welchen aus man weiter schreiten möge. Die unbefangenen Forscher, welche der Sache fremde Rückschen von sich fern zu halten wissen, sind wohl sämmtlich in Folgendem einverstanden. Erstens ift unter dem gesalbten Fürsten, bis auf welchen 7 Wochen b. i. 49 Jahre gezählt werden, kein anderer, als Cyrus zu verstehen, welcher im Jahre 539 gegen die chaldäische Macht zu Felde zog. Das genaue Zutreffen ist überzeus

gend. Ebenfo gewiß ift zweitens, bag B. 26. bie Berheerung Jerufalems durch Antiochus Epiphanes andeutet; und barnm läßt fich auch brittens nicht bezweifeln, baß mit bem Gefalbten, welcher nach ben 62 Bochen ausgetilgt wird, entweder der hohepriester Onias ober Seleucus IV., bes Untiochus Epiphanes Bruder, gemeint fey. Unfer Berfasser meint nun aber weiter, bie 7 Bochen bis Eprus fepen ein 3wischentermin innerhalb der 62 Bochen, fo daß die 7 und die 62 parallel laufen. Die heilige 3ahl fen durch 7 + 62 + 1 nur äußerlich getheilt, und nur die Epoche von 62 Dochen fen genannt, bie andere von 8 Bochen aber fey verschwiegen und befgleichen auch ber Endtermin der 62 Bochen. Da inzwischen B. 26. die 70 Bochen mit Antiochus Epiphanes voll find, fo habe man von beffen Tode 8 Bochen zurückzurechnen und gelange, indem man also von des Antiochus Todesjahr, 164 vor Chr., um 56 Jahre zurückgehe, in das Jahr 220, alfo beis nahe zum Regierungsantritt Antiochus des Großen, wels cher im 3. 224 vor Chr. ben Thron bestiegen hat. Freilich betrage ber Zeitraum von ba bis zum Jahre 588 teine 62 Bochen, fondern es bleibe ein Deficit von 66 Jahren, b. i. 9 Bochen und 3 Jahren. Bgl. S. 443. ff. 451. 469 ff.

Das bildet eben in diefer Stelle die crux interpretum, daß der abgestedte Zeitraum von 70 Mochen oder 490 Jahren, wie er bei Weitem nicht auf Christus und auf Je= rufalems Zerstörung durch Titus hinunterreicht, so auch um ein Bedeutendes über die Epoche des Antiochus Epi= phanes hinausgeht. Es kaun sich, wie die Sachen nun einmal stehn, nur darum handeln, daß man, wie Daniel zu seiner materiell unrichtigen Berechnung gekommen, mit Wahrscheinlichkeit nachweise und erkläre. Thut das die Hypothese unseres Verfassers? Mahrlich nein! Wenn Daniel sagt, nach 70 Wochen werde das messsichen Reich andrechen, wenn er sofort einen Zeitraum von 7, einen andern von 62 und nach diesem einen von einer

Boche abgrenzt, fo fpricht ber Augenfchein faut bafür, daß in biefe 7 + 62 + 1 jene 70 zerlegt feben. Sollen wir aber, weil ber Schein ja trügen tann, unfere Augen gegen ihn verschließen, fo muß uns für folche Selbftverleugnung ein anderer Lohn am Biele gezeigt werden, als wieder ein Deficit und sogar ein doppeltes, eines von 66 und ein zweites von 4 Jahren. Auch Sypothefen ertennt man an ihren Früchten. Denn die Erflärung bes Berf. ferner fo complicirt ift, daß man fie nur mit einiger Mühe versteht, fo mangelt ihr fchließlich auch himreichender Grund und Beranlaffung. 'Er glaubt G. 446. ju feis ner Ansicht volltommen durch den Umstand berechtigt zu fenn, bag es B. 26. nicht heißt: nach 69, fondern nach 62 Bochen werde ein Gefalbter, Seleucus, ausgetilgt wer-Dort fteht aber fraft des Artifels, wie ber Berf. den. auch überfest: nach ben 62 Bochen, nämlich ben B. 25. genannten, welchen ebendafelbit fieben vorangehn, mabrend ihnen B. 26. noch eine folgt, wodurch fie hinreichend bestimmt find. Er meint, den Accusativ ruer wurd war B. 25. durch mährend 62 Bochen ju überfegen, fep unrichtig, da der Biederaufbau Jerufalems nicht mährend biefer ganzen Zeit dauerte. Das ift auch nicht des Ref. Meinung; und wenn Jer. 28, 16. Jeremia zu hananja fagt: biefes Jahr (השכה) wirft bu fterben, fo will er mit bem Accusativ nur Die Zeitsphäre angeben, mährend beren, innerhalb welcher jenes momentane Greigniß eintreten werbe. So auch hier. Das Drakel besprach nach B. 25. ben Neubau Jerufalems; ebendeßhalb aber, weil von einem folchen erft feit Cyrus die Rede fenn tann, weil mit Cyrus, b. h. mit der achten Boche, eine neue zur Erfüllung bes Drakels fich anlaffende Zeit beginnt, wird die Zeit vor und bis auf Cprus als eine erste, eigene Deriode ausge-Mit ber erften ber 62 Bochen begann ber Reuschieden. bau, ber ebenso wenig fofort auch sich vollendete, als er biese ganze Zeit über gebauert hat. Er zog fich in die

## "bas Buch Daniel.

känge; und was Daniel aus feinen Quellen, Esra, Rehomia und den nacherilischen Propheten über die Periode feit Cyrus in Erfahrung bringen konnte, war gerade das, was er hier fagt, daß Jerusalem innerhalb dieser Periode unter dem Drucke der äußern Berhältnisse wieder aufgebaut wurde. Der Verf. übersetzt und 62 Bochen so wird (nämlich in ihnen) wiederhergestellt u. s.w. Er sieht einen absoluten, oder vielmehr einen abgerissen vorangestellten Rominativ; allein dann würde die Berbins dung mit dem Folgenden nach aller Regel durch die Cos pula hergestellt sehn, und statt wirde es nur heißen.

Daß für den Zeitraum zwischen Chrus und ' Seleucus IV. Tod 62 Jahrwochen zuviel fepen, ift ausgemacht und allgemein befannt. Die 3mischenzeit vom 3. 588 vor Christus bis auf den Tod des Antiochus, 149 ber Seleuc., 163 vor Chr., beträgt 425 Jahre, wird aber hier au 490 berechnet, und im Jahr 136 der Seleuc., 176 vor Chr., find 7 + 62 Bochen abgelaufen, b. i. 483 Jahre, während in Mirklichkeit nur 412. Die Differenz beträgt 71 Jahre. Ref. urtheilt nun alfo. Da bie fiebenzigste Doche fich mit bem Jahre 149 ber Seleuc. vollendet, fo hat fie mit dem Jahre 142 begonnen, und die lette jener 62 ift unmittelbar vor ihr mit dem Jahre 141-142 abgelaus Benn nun ferner jener Gefalbte B. 26. nach Ablauf fen. erft ber 62 Bochen ausgetilgt wird, fo tann an Seleucus Philopator, welcher im Anfange ber einundsechzigften Dos che, im 3. 136 ber Gel., umfam, unmöglich gedacht werden, fondern unter bem Gefalbten ift Onias III. zu verfteben, welcher um bie Zeit bes Aufruhrs ber Tarfer und Mallos ten (2 Macc. 4, 30 - 34.), nach bem ersten Buge bes Untiochus gegen Megypten, wie es icheint, furz vor Beginn bes zweiten (val. 2 Macc. 5, 1.), alfo ohne 3weifel im Jahre 142 ber Gel. ermorbet worden ift. Jene Differeng nun, welche fich nicht an die fieben ersten ober an die lette, fondern an die mitteninne liegenden 62 Wochen fnüpft,

möchte auf folgendem Wege entstanden seyn. Bis zum 3. 142 der Seleuc. berechnete Daniel von der Zerstörung des Tempels an richtig 412 Jahre. Nun tam ihm aber eben diese Aera der Seleuciden in die Quere; sie bot eine von der seinigen sehr verschiedene Zahl; und an welches seiner Jahre er die Zahl Eins jener Aera antnüpfen, wie er die Jahre derselben reduciren sollte, das hat er wohl schwerlich gewußt. Er konnte die 142 Jahre zu seinen 412 hinzurechnen, ebenso gut aber auch sie ignoriren. Allso schlug er einen Mittelweg ein, halbirte die Zahl und addirte die hällte mit 71, so daß gerade 69 Wochen heraustamen; die andere Hällte ließ er weg.

Eben diefer Onias wird auch, wie Rofenmüller richtig fah, C. 11, 22. angedeutet. Mährend C. 9, 26. mmo, wird er hier ur genannt, welche beiden Börter C. 9, 25. combinirt fteben, und biefer urd, um alle 3meis fel zu befeitigen, burch ben Bufat zerin naber bestimmt. Bon Lengerte bentt an den Philometor und glaubt ben Ausbrnd burch "verbündeter Fürft" erflären au bur= fen. Allein met zwei Gen. 14, 13. liefert bafür ben Beweis nicht, und =- ohne nähere Bestimmung ift im Buche Daniel ftets ber Bund vorzugemeise, ber bes jubischen Boltes mit Jehova, auch wohl collectiv das verbündete Bolt, vgl. Jef. 42, 6. - Dan. 11, 30. 32. 9, 27. Lettere Stelle überfest ber Berf.: es wird befestigen einen Bund ben Bielen eine Boche u. f. m., und erflärt ben Bund von einer Berbindung der abtrünnigen Juden mit den heiden. Allein follte Daniel nicht vielmehr fagen wollen, eine Boche - es ift bie Zeit ber Religionsverfolaung - werbe ber Menge den Bund zu etwas Beschwerlichem machen, werde ihnen feine haltung erschweren? Ref. erflärt diefen höchft fchwierigen Bers auch fonft noch mehrfach anders, als von Lengerke; boch würde bie Darlegung und Begründung feiner abweichenden Anficht allzuviel Raum in Unfpruch nehmen. Dagegen hat bie Anda

führung des hrn. Verf. V. 24. den Um richneten von der Richtigkeit des K'tib vollkommen überzeugt; es ist höchst wahrscheinlich zu lesen 22, und die Stelle Sach. 5, 6. 7. aus folcher Ansicht der Sache zu erklären.

Bir gehen zu bem zweiten, weniger wichtigen Puntte über, ju ben im Anfange bes eilften Cap. erwähnten vier perfischen Königen. Die biefe zu benennen fepen, barüber hat Ref. feine Meinung geändert und unfer Berf. ift feis nerfeits anderer Anficht. Der vierte, von welchem gefagt wird, er werde großen Reichthum aufhäufen und bann feine ganze Macht gegen bas Reich Griechenland in Bewes gung fegen, mare nach bem Berf. Zerres, welchem Darius Syftaspis, Cambyfes, Cyrus vorangehn würden. Ref. fieht aber durchaus nicht ein, daß die Schilderung des vierten Rönigs nur auf Zerres paffe. Gie eignet fich offenbar weit mehr für ben Darius, welcher nicht nur feinen Reichthum, fondern auch ben feines Sohnes begründete und ben Rrieg mit Griechenland, den Zerres nur fortfeste, zuerft angehos ben hat. Der vierte Rönig Perfiens ift nach Daniels Ausfage anch ber lette; er gibt fo viele Rönige, als bie Bebräer Ras men von Rönigen fennen. Unter biefen aber tritt ber Name Darjavesch zulet auf Ebr. 4, 24; ihm vorangegangen ift Esr. 4, 7. Artahfafta, dafelbit Pfeudofmerdes, B. 6. Ahasves rus, b. i. Cambufes, und Cprus. Diefer ift Esr. 4, 5. der erfte, Darius der lette König. Es ift flar, daß Darius Spftasvis leichter als Zerres mit Darius Cobomannus vers wechselt werden tonnte. Dies ift bier geschehn. Die Ras men tehrten wieder und wurden bann zufammengewors fen. Go verwechfelt ja betanntlich Jofephus ben Artas rerres Longimanus mit Artarerres III. Dchus, und auch ben Darius Nothus mit dem Darius Codomannus. S# iprachlicher Beziehung hat fich der Berf. im Anfange von Cap. 11. einige Miggriffe ju Schulden tommen laffen, wie fie fonft in feinem Buche felten vortommen. Er überfest B. 2: - jur Beit, ba er fich ftust auf feinen

Reichthum, nob er aufreigen Alle - bas Ros nigreich Griechenland. Aber mpmo ift nach Daffe gabe felber ber von dem Berf. angeführten Stells 2 Chron. 12, 1. abfolut zu faffen : "um die Beit feines Startfeyns;" und und critter ift eine ähnliche Formel, wie 1 Ron. 16, 11. בכלכר כשבתר הגר. Kerner hat Bertholbt richtiger überfest: er wird Alles aufbieten gegen bas Rönigreich Griechenland. nicht gegen, aber es leitet den Accusativ der Richtung ein auf die Frage wohin? vgt. 3. B. 2 Sam. 3, 20. Endlich beanftandet Ref. die Ertlärung von etaufgestanden 58. 4: "wenn er aufgestanden ift." Die Bedeutung von var ift durch reger B. 3. gegeben, und eine Analogie bietet allerdings vor C. 8, 8. : allein ber bem Infinitiv zu gebende Tempusbegriff hängt von bem Berbum des GaBes ab; diefes ift hier ein Futurum und alfo zu überfegen: um bie Beit feines Auftres tens, wenn er auftreten wird (fo wird fein Reich gertrümmert werden). Es ift von Alexander dem Großen bie Rebe. Run hat aber biefer nach feinem Auftreten fein Reich erft gegründet, und es zerfiel vielmehr mit feinem Tode, mit feinem Abtreten von der Bubne. Ref. vermu. thet defhalb ein Gebrechen des Tertes. Mahrfcheinlich hatte Daniet car voran. Daniet ficht, zumal voran. gegangen, in vorb begenerirte. jift im Sprifchen bas gewöhnliche Bort für aus bem Leben scheiden, ableben: mas herrn v. Lengerte Ref. nicht erft gu fagen braucht.

Bu diesem Commentare über das Buch Daniel bildet, wie oben vorläufig bemerkt worden, das Seitenstück die vorliegende Erklärung der Genesis von Hrn. v. Bohlen. Das Werk ist den berühmten Kritikern Gesen ins und de Wette gewidmet und in ihrem Geiste gearbeitet, freilich zu gleicher Zeit nicht wenig auch im eigenen. Die negative Kritik, namentlich de Wette's, erscheint hier in ihrer Bollendung und zu der Spise getrieben, auf wel-

934

## von Bohlen, die Genefis.

der fie bereits in die positive umzuschlagen aufängt. Des Berf. Anficht vom Pentateuch fußt auf be Bette's Rris tit ber ifraelitifchen Geschichte, einer allerdings bis heute unwiderlegt gebliebenen Schrift, und zieht dem mythischen Princip, es weiter begründend und anwendend, feine Confequenzen, ohne ihm zugleich Grenzen mi ziehn, ba, wo Ein mythischer Bug in einem Buche fich findet, Alles my. thifch feyn tann, und ohne vor irgend einem Resultate ju erschrecken. Bon dem nämlichen fritischen Standpuntte aus, nach deufelben fritischen Grandfägen, wie v. Lengerfe den Daniel, beurtheilt von Bohlen die Genefis und den ganzen Pentateuch, weniger zum Boraus gerechtfertigt und lebhafterem Biderfpruche zu begegnen ficher. Das Bert ift nicht fo forgfältig, gründlich und genau abs gefast, wie Lengerte's Daniel, und will nicht, wie Diefer, 'erschöpfen, dagegen birgt es gleichfalls Schape mannichfaltiger Gelehrsamteit, ift reich an intereffanten Hypothefen und genialen Combinationen und von jedem Borurtheile für die Bibel völlig frei. Die man auch von den Refultaten felbst denten mag, das Bert, ein hinreichend ausgestattetes, wiffenschaftliches Product, welches, was gewiß boch einmal gesagt worden wäre, mit Rache brud und Freimuthigfeit ausspricht, ift eine wichtige Erscheinung, die-man nicht so obenhin behandeln und furz abthun tann; und wer für hier Geleistetes fich bem Berf. nicht zum Dante verpflichtet fühlen mag, follte es zum Voraus für bas Alles, was er geistreich anregt. Das Buch enthält ungeachtet ber Protestation des Berf. G. X. bes Neuen viel, und, wie benn was glänzt barum nicht nothwendig bloße Gleiße, fondern manchmal Gold ift, auch nicht wenig haltbares, was bleiben wird. Ref. reche net hieher z. B. die fast topographisch zu nennende Rachweifung bes Paradiefes, die vortrefflichen Ercurfe über die Erzählung von der Sündfluth und über die Befchneis bung, die Bestimmung bes Candes Gofen, die Sypothefe

über ben Urfprung bes Deuteronomiums, in welcher Ref. mit bem Berf. zufammengetroffen ift. Ratürlich mußte bie Behauptung, Jeremia habe ber hauptfache nach bas Deuteronomium abgefaßt, schwachen und unvorbereiteten Gemüthern großen Anftog geben, und von dem Zeitdämon ließ fich erwarten, bag er über bie vermeinte Anflage bes Betrugs, ber Kälfchung Geschrei erheben und fich zum Ehrenretter bes Propheten aufwerfen würde, ber eines folchen gar nicht bedarf; aber die Entscheidung in der Sache gehört einem andern Tribunale. Ref. möchte fras gen : Ift es nicht ber. gröbste Fehler, Perfonen der alten Belt und ihre handlungen ftatt nach dem Maßstabe, den ber Geist des Alterhums liefert, nach dem unfern meffen zu wollen? Die wird dann David z. B. daftehn, von dem ber Chebruch mit Batfeba und die Ermordung ihres Gemahles, schwerere Bergehen, als ein unter fremdem Ras men herausgegebenes Buch, hiftorifch constatirt find? 3ft es denn nicht bekannt, daß ber Geift des Sebraismus wie überhaupt, fo auch in feiner Moral weniger energisch, weniger innerlich erstartt war, als ber moderne Menschengeist? Sollen wir gerade in dem, was bem Menfchen bas Bichtigfte ift, in ber Ertenntnig von Recht und Unrecht, im Bewußtfeyn ber Günde, durch das Chriftens thum feinen Fortschritt gemacht haben? Und ift denn bas Buch Daniel wirklich von dem Propheten dieses Ramens, ift der Rohelet vom Rönige Salomo verfaßt, deßgleichen bas Buch ber Beisheit? Bofern wirflich Giner eine Quelle ber Religion zu trüben ober abzugraben Miene macht, ba ift eine fchwächliche Toleranz und nachsichtige Schonung mahrlich übel angebracht; allein auf der Gegenfeite follen wir, wenn es fich um die Ehre Gottes und ber heiligen Schrift handelt, auf unferer hut feyn, nicht in jenen Servilismus zu verfallen türkischer Urt, ber auch gegen giob (vgl. hiob. 13, 7 f.) für Gott Trug redete und mit heimlicher Partheilichteit für ihn die Dahrheit fälfchte, fo daß, ob

folcher Unwürdigkeit entbrennend, Jehova's Born C. 42. ein Sühnopfer fordert und nur durch bie Fürbitte des Märtprers felber fich beschwichtigen läßt.

Bir fehren ju dem Buche des 5n. v. Bohlen jurud.

Unfer Berfaffer hat von Unfang an mit Borliebe in andern Gebieten des orientalischen Alterthums fich verweilt; er hat fich mit ber perfischen, arabischen, zulet auch mit ber Sansfritliteratur beschäftigt, und tritt jest unferes Biffens bas erfte Dal als Erflärer bes 2. Teft. Benn es für einen Bibelausleger unerläßliche Pflicht auf. ift, baß er auch vom übrigen Drient Renntniß nehme, fo fann es bagegen auch münschenswerth erscheinen, daß ein Drientalift ex professo fich bes 2. Testamentes annehme. Defs ' fen gelehrte Thätigkeit im heidnischen und muhammedanis ichen Driente wurzelt, fo daß er bort feinen Stanbort bat. von welchem aus er auf den Sebraismus herüberblicke, der wird leichter jene Einheitschauen, die auch den Sebraismus noch mit bem übrigen Drient verbindet, und manche trefs fende Combinationen ähnlicher Sagen, Sitten und Bebräuche, fprachlicher Erscheinungen werden fich ihm ungefucht barbieten. Dagegen geräth Die hebräische Literatur in Gefahr, wegen ihrer relativen Schmudlofigteit und Urmuth durch ihr Eintreten als Glied einer Rette bedeutend au verlieren; der Orientalift wird leicht die unterscheiden= ben Mertmale des hebraismus vertennen und feine Gi= genthümlichkeit und Selbständigkeit zu gering anschlagen, fowie benn auch bie z. B. auf das Studium bes Sanstrit permendete Beit eben nicht auf das 21. T. gewandt worden ift, und es eine drollige Borftellung mare, man muffe, um bas 21. Teft. zu verstehn, feinen Sprachgebrauch und feine Geschichte nur fo nebenher ftudiren, dagegen hauptfäch= lich Sansfrit treiben und Persisch. Das A. Teft. wird dergestalt in neuerer Zeit häufig behelligt mit theils überflüffigen, theils unrichtigen Bergleichungen bes Gansfrit, felbst für feine fprachliche Seite, und von diesem Fehler Theol. Stud. Jahrg. 1837.

ift unfer Berf., obgleich gerade bei ber Genefis, nament= lich ihrem ersten Theile, ben übrigen Drient zur Erflärung beizuziehn nöthig bleibt, durchaus nicht freizusprechen. Er taftet die Unabhängigkeit bes Sebraismus bisweilen auch ba an, wo er fich felbständig entwickelt hat und ver= ' hält ; allzuschnell recurrirt er vom Semitischen auf bas Sanss frit und gibt mitunter dafür im hebräischen Blößen. In einem früheren Berte hat herr v. Bohlen aus dem Sansfrit viele dankenswerthe Aufflärungen über das alte Negupten Beigebracht. Eine Berbindung zwischen bem als ten Indien und Megypten, ein etwelcher Bufammenhang felbst ber Sprache scheint unzweifelhaft , und Ref. will nicht entgegen fenn, wenn Jemand im mythischen Sefostris ben Sahasradriz, den taufendäugigen Gott bes Firmamentes Indras, erfennen will, ber wiederum eigentlich mit dem hundertäugigen Urgus identisch mare. Auch der Bufams menhang des Sansfrit mit dem Griechischen und Lateinis fchen ift eine längst entschiedene Sache, Zebs ift eigentlich Djaus = ber himmel, und Venus leitet fich vielleicht von varna, bie Schönheit, ab. 3wischen den femitischen Spras chen bagegen und dem Sansfrit besteht eine ursprüngliche Berschiedenheit, und die Etymologen tonnen nicht genug gur Borficht und Behutfamfeit ermahnt werden. Aus vielen Gründen ift die vom Berf. G. 197. vorgeschlagene Identificirung des von jenfeits des Euphrat gefommenen Abram mit Brahms rathfam; wer foll ihm aber glauben, bag wind bas indifche Bort isa fen und mit nun feine Gemeinschaft habe (G. 36)? Barum will ber Berf. acer. 49, 5. für bas griechische uazacoa angefehen wiffen, mahrend die Ableitung von Z irruere fo nahe liegt? Rach Analogie von mygebildet, bedeutet es Bertzeug jum Ungriffe, Angriffe waffe. Auch beim Borte Dorte Gen. 19, 11. hat er Luft, an das Indische zu benten, viel-

mehr aber mie laan von zan, fo fommt von jaj;

**938** 

bas Wort ist ein vom Hiphil ober Saphel abgeleitetes Substantiv Blendung. Die grausame Strafe, ben Bebräern unbefannt, war im Gebrauche bei den Aramäern --Nebutaduezar läßt fie an Zedetia vollziehn - und wie Die Sache, fo ift auch das Bort aramäisch. Selbit ihren Gott will der Berf. den hebräern abfprechen. "Der Rame mer, heißt es S. CII., "ift unstreitig nicht femitisch." Die wird herr v. Bohlen Diefe Berficherung beweifen? Er unterzieht fich ber Mühe nicht, die gleichwohl angeführte Erörterung bes Ref. ju Jef. 1, 2. ju widerlegen. Die ursprüngliche Form sey 🚌, und wenn der Rame Erod. 3, 14. aus den היה abgeleitet werde, fo fen die Form aus den Dialeften genommen. Allein wie aus erft und fos bann m werden konnte, fehen wir vollkommen ein, nicht fo, wie min aus m; und die Burgel min ihrerfeits tommt auch fonft im hebräifchen, wenn auch als Archaismus felten, vor, bevor an eine Einwirfung des Sprifchen zu den. Bichtiger aber muß uns fenn, bag ber Berfaffer ten ift. auch von dem Berhältniffe Gottes gur Belt nach hebrais icher Unficht abweichend bentt. Er fieht Gen. 1. ein ur. fprüngliches Chaos gelehrt, bas Gott in fechs Tagewerten weiter ausgebildet; und der vorhandene Grundstoff, welchen die Urfunde im Ginne gehabt, feyen wahrfcheinlich die mit Duntel umhüllten Gewäffer gewefen ; teine alte Rosmogonie habe sich bis zur abstracten Idee einer Schös pfung aus Nichts erheben tonnen ic. Da haben wir es wieder ! Beil die Idee nicht bei Indern, Derfern, Griechen zc. portommt, foll fie auch ben hebräern fremd geblieben fepn. Aber bei welchem biefer Bölfer finden -wir einen Gott, wie den der hebraer? bei welchem wieder die gleiche fupranaturaliftifche Beltanfchauung? Benn bie Götter ber Seiden Rinder der Natur find, wenn Machte außer ihnen über fie 3mang ausüben, und über ihren Billen hinaus es noch eine naturnothwendigfeit oder ein fatum gibt, fo trägt bagegen Jehovah, wie ichon fein name befagt, 62 \*

939

#### von Bohlen

bas abfolute Genn in fich ; er fteht über, nicht in der Belt, und biefe ift ganz und gar zu einer von feinem unumschränte ten Billen abhängigen Maffe berabgefest. Der Geift bes hebraismus ift wefentlich verständig und abstrahirend, wie ber feines andern Bolfes, und wenn feine andere Rosmogonie fich zum Gebanten einer Schöpfung aus Richts erhob, fo wird damit gegen die hebräifche noch nichts bewie-B. Bohlen gibt zu, daß 273 gar nicht nothwendig fen. an ein bloßes Gestalten benten laffe. Das Bort ftebt auch von Dingen, die überhaupt teine Form tragen, 3. B. vom Winde 2m. 4, 13. ; aber auch der Begriff eines Schaf= fens aus Nichts liegt nicht mit Nothwendigkeit im Borte, fondern muß sich anderswoher ergeben. Sollte an ein Chaos gedacht fenn, fo mare es durch ant bezeichnet. Es ließe fich dafür anführen, daß im Terte nicht rim fondern ההארץ החזה gefchrieben ftehe, die Dede und Leere mithin nicht als eine Folge des Schöpfungsactes, fondern von wa unabhängig, und barum ihm ber Zeit nach vorangehend erscheine. Dawider behaupten wir: Da im ersten Verse himmel und Erde genannt werden, im zweis ten wohl von der Erde, nicht aber vom himmel die Rede ift, fo tritt die Erde zum himmel in einen Gegenfat, erhält fo einen Rachdruck und muß im Sate voranstehn. Das Berbum aber, von feinem Bay relat. getrennt, geht wieder in den ersten Modus über, vergl. 2. 5. Bohlen bagegen meint : Die Erbe war nicht nach dem Acte des x-1, fondern vorher eine Dede und Leere, b. i. ein Chaos. Als lein diefes "Borher" follte wohl burch ein vier ma ausgebrückt feyn, und zum Boraus ift ihm ber Beg verrannt burch "im Anfang" B. 1., über welchen im Sime bes Autors Nichts hinausliegen fann. Jenes it auoopov ölns Beish. 11, 18. ift unbeweifend, weil die hebräifche Theologie im Buche ber Beisheit überhaupt nicht nationellsfelbständig erscheint und griechische Ideen in einem ursprünglich schon griechisch geschriebenen Buche nicht bes

### die Genefis.

fremden dürfen. Bielmehr wofern die Genesis ein Chaos lehrte, beffen Demturg allein Gott gewesen wäre, so sollte vom Chaos im ersten Verse, vom Acte des Bildens und Gestaltens im zweiten die Rede seyn, und es könnte nicht wohl heißen: im Anfang gestaltete Gott Himmel und Erde, sondern, wie z. B. bei Ovidins, sollte an die Spiße der Satz treten: Im Anfange war das Chaos. Statt dessen sagt bie Schrift noch Joh. 1, 1.: Im Anfange war der Logos, und in diesen beiden Formeln spricht sich wiederum der Gegensatz aus zwischen der hebräisch = christlichen Religion des Geistes und den Raturreligionen der Heiben.

So negativ im Ganzen die Richtung des Bfs. ift, fo positiv und feiner Sache gewiß ist er im Regiren; auch macht fich häufig bas Streben bemerflich nach einer ben Sagen zu Grunde liegenden Bahrheit, nach etwas Pofitivem und Gemiffem. Mit ungemein feiner Divinations: gabe fpürt er S. 69 ber Thatfache nach, welche ber Mys thus von henoch involvire, fucht den Berfaffer des Segens Jatobs zu bestimmen, und erflärt G. 126. ben Nimrob für ben Merodach-Baladan. Lestere Sypothefe findet Sr. v. Bohlen felber fühn, und bem Ref. fommt fie nur allgu fühn vor. Merodach = Baladan fann nun freilich nicht der Erbauer Rinive's fenn; alfo überfest der Berf. Gen. 10, 11.: von Diefem gande ging Afchur aus und baus ete Rinive. Der Auffaffung: von ba jog er aus nach Affprien u. f. w., ftehe ber Mangel bes n locale an aute und die Geschichte entgegen, da nicht Chaldaer, fondern Affprer Rinive erbaut hätten. Allein das 77 loc, ift hier fo wenig nothwendig, als in merer. 13, 9., als 2 Sam. 3, 20; und nach unferer Erflärung haben weber Affprer, noch Chaldäer, fondern hat Nimrod Ninive erbaut. Durch bie v. Bohlen fche Auslegung aber verlies ren wir im eilften Berfe ben nothwendigen Gegenfat zu rwwn im zehnten. Ref. hätte auch fonft öfter ein tieferes Eindringen in das hebräifche gewünscht. Der br. Berf.

verwirft bie Ableitung bes Wortes Tarschifch von vr; bie von vr (= die Bessegte) sey natürlicher. Gie fällt einem eher ein, gibt aber keinen so concreten Sinu, wie ihn der Uebergang des Appellativs ins Nomen proprium erheischen möchte. Auch bedeutet vr nicht bessiegen; und Formen taktil werden von den Berbis waar nicht gebildet. Nichtig dagegen leitet v. Bohlen G. 357 das Wort res ab und hält es vermuthlich auch, wie billig, für einen Plural. der Jes. 39, 2. ist ein ganz anderes Wort, ist, wie das Suffir und Sing. lehrt, ein Singular, und Ref. muß auf feiner Ableitung desseharren.

Benn Brn. v. Bohlen, wie oben bemerkt, fein Borurtheil für die Bibel befangen hält, fo fcheint er uns ftatt beffen ein folches wider fie, namentlich auch wider die Das an fich löbliche Streben nach Genefis, zu hegen. Unpartheilichkeit verleitet, je ernfter man 'es bamit meint, besto leichter zur Ungerechtigfeit gegen den Freund; wir haben es erlebt, bag protestantische Geschichtschreiber ber Reformation aus purer Unpartheilichkeit und Serechtige feitsliebe bie Reformation und ben Protestantismus einfeitig und ungerecht in ihrem Berthe herabsetten ; donfelben geb. ler, der vermuthlich aus der nämlichen Quelle fließt, tadeln wir fchlieflich an frn. v. Bohlen. Er betennt eine allau uns günstige Unsicht von dem historischen Charakter der hebräs ifchen Sagen überhaupt, und confequenter Beife tann er auch vom Alter der Bücher, welche fie enthalten, feine fonderlich hohe Meinung faffen, damit die 3wischenzeit zwischen Ereigniß und Aufzeichnung fich erweitere und der Sage Spielraum werde, um fo weit, als wirklich der Fall fey, von ber Thatfache fich zu entfernen. Er verwirft für die Genefis bie Unnahme zweier Urtunden, aus welchen fie concinnirt fen G. CXC; ein Diaffenast habe Die alten Stude der Elohimurtunde aufgenommen, und in Die eigene Darstellung verflochten. Die Unnahme bes Ref., ber mehrere fleine Stude für Bufate bes Ueberarbeiters

zweier Urkunden hält, wird abgelehnt und ber von uns versuchte Nachweis eines fehr späten Sprachgebrauchs zu dem Zwecke in Beschlag genommen, daß er für das späte Zeitalter des Verfassers zeuge, welchen Hr. v. Bohlen in das siebente der sechste Jahrhundert herabrückt. Nicht nur in der Urgeschichte, sondern noch in der Jakobs und feiner Söhne sieht er des wirklich Historischen so viel, wie Nichts. Er bezweiselt die Zwölfzahl der Söhne Jakobs, will Nichts wissen von der Blutschande Juda's mit Lamar, und glaubt, die Geschichte E. 34. sey erfunden, um den Ausspruch eines ältern Gedichtes Gen. 49, 5. 6. über die Brüder Simeon und Levi zu deuten. Die Begründung seiner Hypothesen bewerkstelligt- er mit dem Auswande ungemeinen Scharfsinnes, größer Gelehrsamkeit und nicht minderer Recheit.

Daß auch die hebräische Geschichtschreibung viel Gagenhaftes, manche unhistorische Traditionen aufgenommen habe, daß an der Spipe der gleichzeitigen und beglaus bigten Geschichte eine mehr oder weniger unhiftorische Sas gengeschichte ftehe, meint auch der Unterzeichnete; nur finben wir des echt hiftorischen mehr, als v. Bohlen, und bas Biel, welches unferer Kritit vorschwebt, ift nicht, ben Mothus aufzusuchen, fondern den geschichtlichen Gehalt. Die Frage: Bas ift in der Genefis wahre Geschichte, was Mythe? ift noch nicht fpruchreif; ber Sr. Berf. ware ber Mann, fie um ein Gutes der Entscheidung näher ju ruden, wofern feine Rritif nicht fo fehr nach Einer Seite fich hinneigte. Sie hat den Ref. allerdings ungewiß gemacht, ob, was Gen. 34. von jenen beiden Brüdern erzählt wird, wirflich als Thatfache betrachtet werden dürfe. 2uch Rus ben foll fich bas Mißfallen bes Baters zugezogen haben, und nun find es gerade bie brei Stämme Simeon, Levi und Ruben, Die mir fpäter in einer ungünstigen Lage erbliden, die beiden erstern gleiches Schichfal theilend, Man= gel eines Stammgebietes, ben lettern auf ein fleines

Land beschränft, schwach an Boltszahl und unbedeutenb. Dann scheint aber desto gemiffer, daß er wirklich ber Erftgeborene gewefen und daß für folche Benachtheiligung bes Erstgeborenen die fpätere Sage einen Grund auffuchte, den fie nach Beife des Orientes nicht in der Natur gege= bener Berhältniffe, fondern in einem geschichtlichen Bor= gange fand. Der Verf. meint G. CXLV fogar , bis lange nach David ftänden wir noch nicht auf hiftorischem Boden; bie Namen ber Rönige: ber Geforderte, ber Ges liebte, der Friedliche seyen ex eventa geformt. AP lein auf benjenigen hiftorifchen Boden, welchen v. Bohlen ju meinen scheint, wo wir der hiftorischen Bahrheit fo ficher wären, wie etwa der mathematischen, tommen wir überhaupt nie und nirgends zu stehn. Gelbst in die gleichzeis tige Geschichtschreibung mischt fich ber grrthum ein, von dem ja tein Sterblicher frei bleibt. Daß übrigens die Namen Saul, David, Salomo ex eventu geformt feven, tann ber hr. Berf. taum im Ernfte meinen. Daß Saul Diesen namen wirklich führte, zeigt ichon bas Gedicht Davids 2 Sam. 1., 19 ff., deffen Echtheit tein Rritifer bezweifelt. Beim namen David ferner mangelt ber hypothese des Bfs. auch der Schein, und David nenut fich felber alfo 2 Sam. 7, 20. Pf. 18 am Schluß. Bas . endlich Salomo betrifft, fo war feine Regierung friedlich, weil friegerisch bie des Baters, der durch Rrieg feinem Bolte den Frieden erzielt hat, vergl. 2 Sam. 7, 10. 1: und wird denn tein Rönig, der im Frieden regiert, Fries derich heißen dürfen?

An herrn Dr. Bleet hat unfer Verf. einen achtungswerthen Gegner gefunden. Diefer stimmt mit v. Bohen überein in der Verwerfung einer zweiten fortlaufenben Urtunde, deren Inhalt er vielmehr dem eigentlichen Verfasser zuschreibt, welcher inzwischen neben der Elohimurtunde auch noch andere Schriften hin und wieder benutt und verarbeitet habe p. 6. 7. Auch scheint Bleet nicht

### Bleek, de libri Geneseos origine.

leugnen zu wollen, hic illic aliquid mythici adspersum esse p. 4., und läßt errathen, daß er z. B. in vestibuld libri feine baare Geschichte zu ertennen vermöge p. 2. 3m Gangen aber hält er bie Genefis gleichermaßen für hiftorifch und alt (f. besonders p. 15.), wie v. Bohlen fie für unhiftorisch und jung ausgibt. Auch versteht Sr. Bleet unstreitig die Sache am rechten Fleck anzugreifen, indem er an Beispielen ben Beweis ju führen unternimmt, daß, um Erbichtungen bes fechsten ober fiebenten Jahrhunderts ju fenn, die Berichte der Genefis einen ganz andern Charafter tragen, eine ganz andere Richtung verfolgen müßten. Bare 3. B. Die Genealogie, nach welcher Benjamin als Josephs Bruder erscheint, reine Fiction, fo tonnte diefe wenigstens nicht nach Salomo erhacht fenn, da feit Salomo's Tobe der Stamm Benjamin immer mit Juda gegen Joseph verbunden auftritt. Es würde, da die Fiction die Farbe ihrer Zeit tragen mußte, Benjamin vielmehr als Juda's, nicht Josephs Bruder vorgeführt werden. , Go ungefähr gr. Bleet p. 8, gewiß fehr richtig. Allein find Diefe Erzählungen hiftorisch, fo tonnen fie offenbar erft lange nach Salomo niedergeschrieben fenn, nachdem fie im Munde des Bolles fich bis zur Berfaffung in Schrift fort= gepflanzt hatten. Dieß gilt gegen Bleet, welcher die Elohimurfunde für vordavidisch p. 15., den schließlichen Berfaffer ber Genefis wenigstens noch für einen Zeitgenoffen Salomo's hält. Treffend widerlegt Sr. D. Bleet bie v. Bohlensche Erflärung der Stelle Gen. 49, 10. und beweift, daß der Gegen Jatobenoch im Zeitalter ber Richter gedichtet ift ; bag aber diefes Gedicht einen urfprünglichen Bestandtheil der Elohimurtunde ausmachte, diefe mithin . ebenfalls vor David falle, wird nicht bewiefen. Der hr. Berf. meint, die Geschichte Jofephs und zumal Ephraims C. 48, 14 f., nach Salomo fingirt, mußte einen Burger bes Behnstämmereiches zum Verfaffer haben ; bann fey fchwer zu erflären, wie die Judäer derfelben Glauben beis

945

#### 946 Bleek, de libri Geneseos origine.

meffen und einen Plat im Gesethuche anweisen konnten. Allein die gegenseitige Stimmung in den beiden ifraelitis fchen Reichen, die beide Einen Gott verehrten, mar im Allgemeinen teine feindfelige und gehäffige. Dagegenüberfieht ber p. 7. 8. aufgestellte Ranon, das, mas auch nach hebräifchen Begriffen Unehrenhaftes von ben Patriarchen, 3. B. Juda, berichtet werde, hiftorisch feyn muffe, die Eifersucht und gegenseitige Ubneigung unter einzelnen Stämmen, fraft beren leicht in einem derselben eine dem andern ungünstige Mythe entstehen tonnte; und es läßt fich mit diefer fritischen Regel großer Migbrauch freiben. Ueberhaupt hält Ref. bie Bleeff che Anficht von der Genefis für das andere Ertrem zu der v. Bohlens. 3mis fchen beiden in der Mitte bleibt ein Raum bon Jahrhunderten, hinreichend für die Bildung zweier Sagenreihen und die Ubfaffung zweier Urfunden; bas Aufgeben nämlich ber zweiten und bes endlichen Diaffeuaften halt Ref. für ben hauptfehler auch ber Bleetschen Unficht. 3m Uebrigen ift dieses Programm fehr lefenswerth, reich an guten Bemerkungen und mit der besonnenen Gründlichkeit gearbeitet, die man von grn. Bl eet gewohnt ift. Schließlich hätten wir nur gewünscht, daß es weniger offensiv fchließen möchte. Bon protervia und arrogantia haben wir, Die Borte, wie billig, wohl erwogen, im v. Bohlen. fchen Buche nichts wahrgenommen; auch läßt ja Sr. Bleet felber ben Pentateuch nicht von Mofe verfaßt, nicht alles barin als hiftorifch Stehende minflich hiftorifch fenn, und die irrende Kritik ift noch feine "Pfeudokritik."

Hitzig.

### Batke, bie Religion des A. T.

2.

1) Die Religion des Alten Testamentes nach den fanonischen Büchern entwickelt von Lic. Wilh. Batte, Privat-Docenten (jest Prof.) an ber Friedrich-Wilhelms-Universität in Berlin. Erster Theil. Berlin 1835.

Auch unter dem Titel:

- Die biblische Theologie, wissenschaftlich dargestellt von Lic. Wilh. Batte. Erster Band.
- 2) Die älteren Jüdischen Feste mit einer Kritik der Gesetgebung des Pentateuchs, bargestellt von J. F. E. George, Dr. der Phüssophie und Privatdoc. an der Friedrich-Wilhelms-Universität zu Berlin. Berlin 1835.
- 3) Die Genesis, historisch = fritisch erläntext vog P. von Bohlen. Königsberg 1835. a)

# Erster Artifel.

Die Beurtheilung eines historisch-schlematischen Werfes, wie die anzuzeigende biblische Theologie ift, hat natürlicher Weise zwei Gesichtspunkte: ben historischen und den systematischen. Erstens fragt sich, wie der historische

a) Den Lesern unserer Zeitschrift wird es interessant seva, bas, Buch des herrn von Bohlen unmittelbar nach einander gerade von zwei Recensenten beurtheilt zu finden, die in ihren kritischen Systemen sich gegenseitig bestreiten, obschon sie im vorurtheilsfreien Antidogmatismus einig, sind. Und beide, wonon der eine vorzugsweise als Verschriet der negativen, der andere als der ber positiven Kritik betrachtet zu werden pslegt, haben über das Bohlensche Werk ihr Urtheil dahin abgegeben, daß es viele gewagte und nicht gehörig begründete Meinungen aufstelle.

F. B. C. Umbreit.

Stoff aufgefaßt fep, welche hiftorische Forschung zum Grunde liege; und zweitens, wie dieser historische Stoff wissenschaftlich behandelt, auf Principien zutückgeführt fep. Wir wollen uns gegenwärtig allein auf den ersten Gegens stand einlassen und zwar mit Rücksichtnahme auf No. 2. 3., soweit sie in die allgemeine historisch-kritische Untersuchung über die Gesetzebung und Religion des A. T. einschlagen, hingegen die Beurtheilung der wissenschaftlichen Behandlung auf die Zeit versparen, wo das Wert vollendet feyn wird.

hiftorische Forschung, fritische Sichtung und Auffla= rung im Gebiete ber biblischen Theologie find in unferer Zeit unerläßlich, und es genügt dem machen Geifte bes Reitalters die überlieferungsmäßige hinnahme des Ge= fchichtlichen, wie es scheinbar vorliegt und der Gedanten= lofigfeit fich darftellt, nicht mehr. 2m Deiften reizt bas Alte Teftament die Forschbegierde; es eröffnet fich darin ein weites Feld für die Berrichtungen der Rritif, und es. ftellen fich ihr bie weiteften Schranten entgegen. Sn ber Geschichte des R. T. find ihr engere Schranken gezogen: bie heilige Perfönlichkeit Jefu muß, foweit fie Gegenstand bes echt-hiftorischen Glaubens und begründender Mittel= vuntt der chriftlichen Gemeinschaft ift, vor ihrer auflöfenben und gerfegenden Birfung geschütt bleiben, wenn fie nicht unfirchlich und untheologisch werden foll, und eben fo wenig darf fie Bermuthungen und Combinationen magen, welche ben heiligen Gegenstand in ein unwürdiges und gemeintes licht ftellen. Ein fehr natürliches und achtbares Borurtheil leiht auch den Schriften des R. T. felbst eine gemiffe Unantaftbarteit und findet fich verlett, wenn beren Echtheit und unbedingte Glaubwürdigfeit in 3meifel gezogen wird; aber es ift darum boch nichts mehr als ein Vorurtheil, indem der Glaube, richtig verstanden, bie Bibel nicht zum unmittelbaren Gegenstande, fondern nur zum geschichtlichen Stüppuntte und Die Glaubenslehre dar-

in eine Richtschnur hat. Biel ferner fteht bem chriftlichen Glauben bas 2. T. Es hat für ihn nur die Bedeutung, bag es bas religiöfe Lebenselement, aus welchem burch eine neue Schöpfung das christliche hervoraegangen ift, Die anbahnenden, vorbereitenden Offenbarungen bes einis gen wahren Gottes, der fich in Chrifto aufs Bolltommenfte geoffenbart hat, bas hinftreben und die Sebnfucht nach einem Leben in Gott, welches durch Chriftum verwirklicht ift, und alle nothwendigen Borausfesungen und Ergänzun= gen bes chriftlichen Glaubens und Lebens enthält. **Nichts** im 21. T. gilt ben Chriften, als was im R. T. ausbrücklich oder durch innere Uebereinstimmung bestätigt ift. Das Gefet ift ben Chriften nur infofern gültig, als es mit bem fittlichen Geifte Des Chriftenthums übereinftimmt, und Bieles davon ift durch ben bloßen Gebrauch, ohne ausdrückliche Anordnung Jeju und ber Apostel, beseitigt, weil es nicht mehr zum chriftlichen Leben paßt. Die heiligen Autoritäten ber Juden, Mofe und die Propheten, gelten uns nur als Träger des im 21. T. waltenden göttlichen Beiftes, aber ihre Perfönlichkeit hat ichon nicht für bie Juden, geschweige für uns eine folche Bedeutung, wie bie Perfönlichkeit Christi; und wenn die Rritit fie auflöft ober ihre Bichtigkeit beschränkt, fo verliert der chriftliche Glaube Richts. Um Meisten hat der Bunder = und Beisfagungs= alaube und die hergebrachte Anlicht von der Offenbarunges geschichte als einer in göttlichen Eingriffen und Rachhülfen fich bewegenden Maschinerie von der Rritit zu fürchten. Aber ein theologisches Suftem, welches in folchen Dingen die Stüten ber christlichen Rirche findet, ift in einer befla= genswerthen Unflarheit befangen. Allerdinas führt die Rrifft einen Zwiespalt mit fich, ber uns nicht ganz gleich. gültig feyn fann und den Biele burchaus nicht dulden wole len: ich meine die Abweichung von der eregetischen und geschichtlichen Unficht, welche Jefus und die Apostel vom A. T. hatten. Aber diefe Abweichung läßt fich durchaus

nicht vermeiden, und es ift jest wohl fein Theolog, ber nicht, wenigstens in manchen Puntten, in Betreff von altteftamentlichen Citaten und bergl., baran Theil nähme; auch tann es uns ichlechterdings nicht zur Pflicht gemacht werden, in demienigen, mas Sache gelehrter Forfchung ift, genau fo ju benten, wie die Apostel. Gelbst die Meinungen, welche Jefus (übrigens bloß mittelbar burch bie Evans geliften) über bas 21. T. vorausfest und ausspricht, bag Mofe bas Gefet, bag David einen Pfalm geschrieben habe und dergl., können für uns nicht bindend feyn, weil bergleichen Meinungen feine Glaubenswahrheiten auss machen und von Jesu nicht als folche gegeben find. Ør≠ lauben wir uns aber einmal von der im R. T. und in der alten Rirche geltenden Anficht vom U. T. abzugehen, fo tann bie Größe ber Abweichung nur für bie Gewohnheit und, das Borurtheil, nicht aber an fich eine Bedeutung haben. Die einzige Schranke, welche ber Rritit des A.T. entgegenzustellen ift, ift ber gläubige Sinn, welcher, mahrend das Menschliche, der geschichtliche Berlauf, die ges fchichtliche Bermittelung fich anders ftellt, als nach der hergebrachten Ansicht, bas Göttliche, die unmittelbare Birfung bes göttlichen Geistes, bas Geheimniß ber gläubigen Uhnung liebend und demuthig anerkennt. Findet Diefe Unerkennung ftatt, wird Die altteftamentliche Relis gionsgeschichte nicht als ein Gewebe von Priefterbetrug und Aberglauben, fondern als ein lebendiges Getriebe bes unter höherem Ginfluffe ftehenden Geiftes ber Frömmigteit und Liebe aufgefaßt, fo ift es gleichgültig, wie viel Moje ober die fpätern Propheten dafür gewirkt haben, wie früh ober wie fpät bas Gefet und ber Gottesdienft ju Stande getommen find. Alles tann nur barauf antoms men, was wahr ift. Die geschichtliche Bahrheit tann allein die Trägerin der gläubigen fenn. Die die fromme Raturbetrachtung mit der Erfahrung und Naturfunde in Einflang ftehen muß und die Biderlegung eines phyfita:

lischen Borurtheils teinen Berluft für sie bringen tann, fo tönnen auch veränderte geschichtliche Ansichten dem Glauben nicht an sich und für immer, sondern nur in Beziehung auf gewisse Personen und Justände schädlich werden.

Die Unruhe, welche die Kritif in die Theologie bringt, die Unficherheit und Berschiedenheit der Anfichten und Bermuthungen, welche fie erzeugt, der Anftog, welchen fie Schwachen gibt, ber 3wiespalt, in den fie mit den in der Rirche herrschenden Meinungen tritt, führt mancherlei Rachtheile mit sich, und daher haben nicht nur viele unges lehrte Fromme, sondern auch gelehrte Theologen eine große Ubneigung gegen fie. Die Störungen, welche fie im firchlichen Leben verurfacht, murben fehr gemindert werden, wenn die Geiftlichen mehr im Busammenhange mit der gelehrten Forschung und beren Beifte blieben und, ohne gerade, jede neu auffommende Meinung zu theilen, boch die Rothwendigkeit der Bewegung in diesem Gebiete einfähen und nicht gefliffentlich Borurtheil und Gegenfat bagegen unterhielten und hervorriefen, fo wie auch Diejenigen, bei welchen neue Meinungen Eingang finden, bavon feinen unangemeffenen Gebrauch in der Rirche machen follten. Uber zugegeben, daß bie Kritik nicht nur bei vielen Einzelnen, fondern auch im Ganzen ber Rirche Schaden ftiftet, fo ftelle ich allen verständigen Freunden des Christenthums die Mahl, ob sie die fritiklose Theolos gie des flebzehnten Jahrhunderts mit ihren dogmatischen Rlopffechtereien, Controverspredigten und Pedantereien, mit ihrer unpraftischen, ungemuthlichen Richtung inmitten eines eifernen, barbarifchen Beitalters mit Des fpotismus, fchlechter Gerechtigfeitspflege, Bertennung bes Rechtes und ber Burbe bes Menfchen, fchlechten Ergies hungs = und Unterrichtsanstalten, Geschmacklofigkeit und Leerheit ber Literatur, Mangel an Gemeingeift und Bas terlandsliebe u. f. w. u. f. w. unferer fritifchen Theologie mit einer burchaus auf das Innere und Lebendige gehens

den fuftematischen und prattischen Theologie, in Berbins bung mit einem in allen Gebieten bes Lebens machen und thätigen, bas Gute, 3medmäßige, Burdige und Schöne erstrebenden Zeitbildung vorgiehen wollen. Man bedente boch, wohin eine der Rritif abholde Richtung und Gefinnung, wie die der evangelischen Rirchenzeitung, führen würde, ob man nicht, wenn man fich ihr überlaffen wollte, bie Geschichte und Bildung wieder in die alte Barbarei zurückschrauben müßte, und ob nicht ein folches Unterfangen nicht nur thöricht und ungereimt, sondern auch uns fromm und frevelhaft wäre. Es ift boch gewiß wo nicht eine Gunde gegen die Borfehung, doch lieblofe Barte ge= gen die Menschheit, in einer tief und breit gegründeten Richtung und Bewegung Nichts als Abfall und Berfchlechs terung zu fehen und fich gegen- bas, eine große Umwands lung der europäischen Menschheit in Rirche und Staat vorbereitende, Balten des göttlichen Geiftes zu verblens Die Rritif ift nur bie eine hervorstechende Seite ber ben. großen Sichtung und Läuterung, in welcher wir begriffen find, und ichon als eine Durchgangsstufe follte fie mit mehr Ruhe und Nachlicht betrachtet werden. Uber auch ihre unmittelbaren Birtungen und bie fie begleitenden Erfcheis nungen find wohlthätig. Wird man leugnen können, daß berfelbe Geift, ber die Rritit hervorgerufen, auch die uns leugbaren Fortschritte, die wir in der Grammatif ber heis ligen Sprachen, in der Auslegung, in der Rirchen = und Dogmengeschichte, in der Glaubens- und Sittenlehre, in ber praftischen Theologie gemacht haben, herbeigeführt hat? Ift die Kritif nicht wenigstens ein Zeichen von Leben, und ift diefes nicht beffer, als der Lod? Und läßt fich ber erwachte Geist Schranken fegen, fo daß er in dem einen Gebiete thätig und ftrebfam und in dem andern es nicht fepn fonnte?

Die Kritik des herrn Batke geht weiter als Die, welche bisher am Beitesten ging, namentlich auch die Des

## die Religion des A. T.

Referenten. Nicht nur nimmt er makkabäische Pfalmen an, was Hitzig und selbst Movers auch thun, und sett die Ausbildung der hebräischen Spruchweischeit und die Entstehung der salomonischen Sprüche in die Zeit nach dem Erile, sondern, was Ref. die Hauptsache zu seyn scheint, er hält das Deuteronomium seinem Hauptinhalte nach für älter, als die übrigen Bücher des Pentateuchs, und darin stimmen dem Wesentlichen nach George und v. Bohlen mit ihm überein. Die Ansicht vom Deuteronomium ist in ber Kritik des Pentateuchs entscheidend und daher wollen wir hier davon ausgehen.

Es ift als ausgemacht anzusehen, daß bas Deuteronomium in feiner gegenwärtigen Gestalt die vorhergehenden Bücher des Pentateuchs vorausfest (f. Jahrg. 1830. diefer Beitschrift G. 353 ff. Einleitung ins 2. T. S. 156.), und bieg ertennt Batte G. 505. Not. an und glaubt, bag ju Joffa's Beit nicht unfer Deuteronomium, fondern die Subftanz der ältern Gefetgebung 2 Mof. 13. 19-24. 32-34. zum Borscheine gekommen fen, während George zu Refe. Berwunderung bas Deuteronomium in feiner gegenwärtigen Geftalt für bas frühefte zu halten icheint. Diefes Buch fest nicht nur ben hiftorischen Inhalt ber vorhergehenden Bücher voraus, fondern bezieht fich auch auf den gesetlichen (24, 8. bezieht fich deutlich auf das Gefet vom Ausfate 3 Mof. 13. 14.). Run behauptet in Refs. Augen die Findung bes Befetbuchs ju Josia's Zeit die ganze Wichtigkeit für bie Geschichte bes Pentateuchs, die er ihr immer beigelegt, auch nach den Gegenbemerfungen von Dovers in ber Bonner Beitschrift, heft 13. 14. Die hauptftuße von Mos pers Anficht, die Behauptung, daß Josia's Reformation nach ber Chron. in fein zwölftes Regierungs-Jahr vor Die Findung des Gesetbuchs ju fegen fen, ruht auf der ganz falschen Beobachtung, daß Jeremia in den vor der Findung des Gefetbuchs gesprochenen Beiffagungen (gefchrieben find fie befanntlich weit fpater, und tonnen fchon Theol. Stud. Jahrg. 1837. 68

ł

Ì

k

ţ,

(Å

\$\$

ţŀ,

â

H

鎆

ø

30

(j) k

жł

953

barum teinen fichern Beweis abgeben) nicht eine folsbe herrichaft bes Gögenbienftes vorausfese, wie vor ber Reformation Statt gefunden, vgl. 3er. 2, 8. 11. 13. 17. 19 ff. 28. 3, 1 ff. 6 ff. 4, 1 ff. 5, 7. 19. 7, 17. 30. 8, 2 u. a. St. Offenbar führt diefe Findung des Gefetbuches eine wiche tige Rataftrophe im gottesbienftlichen Befen, nämlich ben Sieg ber Einheit bes Gottesbienstes herbei, und ba einer ber 3mede bes Deut., ja fein hauptzwed babin geht, biefe geltend zu machen, fo hat ber Schluß, bag biefes Buch bas mals zuerft zum Borfcheine getommen, fehr viel Babrs fcheinlichteit. Allein diefe Unnahme hat eine große Schwierigteit im Gefolge, wenn es barauf antommt, fich ein gus fammenftimmendes Bild von ber Geschichte ber mofais fchen Gefetgebung zu entwerfen. Rämlich ba bas Dent. Die früheren BB. vorausfest, fo muß man annehmen, bag auch diefe damals mit zum Borfcheine getommen ober fcon vorhanden gemefen. Ihren Bestandtheilen nach maren fie früher zu fegen, aber mit Abfaffung bes Deut. tonnten ffe ihre Redaction erhalten haben. Run aber ftimmt ber Charafter ber in ihnen enthaltenen Gefetgebung in Bergleich mit ber verschiedenen Gefetgebung bes Dout. nicht ju dem Bilde, welches die Geschichte vom Gottesdienfte und gesetlichen Buftande barftellt. In ben brei mittlern BB. ift ber Gottesdienft, bas Opfer- und Festwefen und bas Priefterthum volltommen ausgebildet, und boch zeigt fich alles diefes nicht fo in der Geschichte. Die Gefetges bung des Deut. wird nach der gewöhnlichen Unficht als abrogirend angesehen; aber wozu eine folche, ba bie angebe lich frühere nicht in Ausübung war? Dazu tommt, baf manche Befete bes Deut. in Bergleich mit ben früheren einen einfacheren und milderen Charafter zu haben fcheis nen, ber fich als ber einer alteren, noch weniger ausges bildeten Gefetgebung anfehen läßt. Es fcheint daher der Berfuch unferer brei jungen Rritifer, bas Berhältniß umgus tehren, als fehr natürlich; und wenn die Rritif bes Dens

tateuchs alle Phafen burchlaufen follte, fo mußte auch biefe Sppothefe in ihr zum Borfcheine tommen.

Ehe wir fie aber darftellen und beurtheilen, muffen wir an die in unferer Beitschrift- 1830. G. 461 ff. mitges theilte Beobachtung meines werthen Collegen Stehelin erinnern, wonach fich burch die BB. Erod., Levit., Rnm. amei Gesetgebungen hindurchziehen, von welchen die eine mit ber bes Dent. jufammenfällt (anch George finbet in ben erften Capp. Des Erod. bis Cap. 23. Die gefehliche Entwidelung der des Deut. analog); daß diefe Beobachtung in allen Theilen richtig fen, laft fich zweifeln. Buvörderft find bie analogen Stellen bes Erob. von einer andern hand als der des Deuteronomiften gefchrieben. 2 Dof. 20, 1-17. 'gehört gur Urfunde Elohim; B. 15 ff. wird bie Theophanie anders als 5 Mof. 4, 10 ff. 5, 23 ff. bes trachtet. 21, 12 ff. das Gefet von den Freistätten verrath einen andern Berf., als 5 DRof. 19, 1 ff ; daß 2 Mof. 21-23. als eine alte, für fich bestehende Urfunde aufgenoms men worden, ficht man daraus, daß ein Theil berfelben Cap. 34. wiedertehrt. Cobann läßt fich gegen die Anas logie bes Inhalts der betreffenden Stude einwenden; baf 2 Dof. 29, 21. nach ber gewöhnlichen, richtigen Erflärung (welche St. mit Unrecht in Anfpruch nimmt, ba alle gram. matifche Schwierigfeit ber Borte Diparts fich burdt ben auch fonft vortommenden collectiven Gebrauch des Romens hebt) die Borftellung der Freiheit des Gottesbienstes enthält, mithin bem Dent. guwiderläuft. Ferner find St's. Gründe, für feine Annahme einer Doppelten Befete gebung zum Theil negativ, wie wenn einmal nur bret, bas andere Dal fünf Fefte genannt werden; und biefe Berichiedenheiten laffen fich, wie wir feben werden, als bloß ber Redaction anheimfallende anfehen. Bollten wir fte als mefentliche Berschiedenheiten anfehen, fo ließen fich gegen ihn ähnliche anführen, nämlich bag 2 Dof. 21, 7 ff. eine Bestimmung über bie Oflavinnen gegeben wird, die

fich 5 Mof. 15, 12 ff. nicht findet, daß 2 Mof. 23, 10 f. das Sabbathsjahr, 5 Mof. 15, 1 ff. aber das Erlaßjahr vortommt (wegwegen G. jene Stelle einer verschiedenen Befetgebung zuschreibt). Rur positive Berichiedenbeiten, wie daß 2 Mof. 21, 2 ff. 5 Mof. 15, 12 ff. die Freilaffung ber Sklaven ins fiebente Dienstjahr, 3 Dof. 25. aber ins Jubeljahr gefest wird, daß nach 2 Mof. 13, 6. 5 Dof. 16, 8. nur ber fiebente Lag bes Paffahs ein Feiertag ift, mährend es fonft ber erfte und fiebente ift, dürfen als Spuren einer wirklich verschiedenen Gefetgebung ans gesehen werden. Und hiernach möchte wirklich eine Anas logie zwischen 2 Mof. 21 - 23 und dem Deut. bestehen ; badurch wird aber bie Stellung bes Deut. etwas veräns bert und noch räthfelhafter gemacht. St. bleibt indeß der gewöhnlichen Unficht treu und hält bie Gefetgebung biefes Buchs und bie ihr analoge im Erod. für die fpätere.

Mit großem Scharffinne und reicher Combinationsgabe hat George auf dem Grunde ber Annahme, daß das Deut. früher als die mittlern BB. des Pent. fep, eine Eutwickelung der Gesetgebung der Feste geliefert und ist darin mit Batte, wie es scheint, unabhängig, sehr nahe zusammengetroffen. Wir wollen uns mit dieser wenigstens in formeller hinsicht wohlgerathenen Deduction, welcher auch beziehungsweise das Lob der Mäßigung gebührt, etwas näher bekannt machen.

G. charafterisirt das Deut. in Vergleich zu den vorhergehenden BB. folgendermaßen. In ihm ist durchaus das Gefühl überwiegend, während in jenen der Verstand vorherrscht. Der Lon ist sittlich ermahnend, und die Gesetzgebung erscheint noch auf der Stufe ihrer Verwandtschaft mit dem Prophetenthum, aus welcher sie erwachsen ist. In den andern BB. dagegen werden die Gesetze turz und streng gebietend hingestellt; an jedem Sate erkennt man, daß er Gesetz seyn foll; es wird nicht die Gessinnung in Anspruch genommen. Die Gesetze bes Deut. sind das

Product ber Berhältniffe und ihrer allmählichen Entwickes lung, bie ber übrigen BB. hingegen bes falten, überlegen= ben Berftandes, ber bie Gesethe schafft, ohne an die Berhältniffe zu benten, ber Confequenz zu Liebe. So bes ftimmt bas Deut. nur, baß bie Erftgeburt von Rindern nnd Schafen als etwas Gott heiliges angesehen und bemfelben geopfert werden foll; Die übrigen BB. aber begnus gen fich damit nicht: fie behnen das Recht Gottes an die Erstgeburt confequenter Beife nicht nur auf alle übrigen - Thiere, fondern auch felbst auf den Menschen aus. Go ift das Sabbathjahr eine weitere, durchaus abstracte Ent= wickelung des Sabbaths. Auf der andern Seite offene bart fich die Berftandesrichtung burch die in die speciells ften Einzelnheiten eingehende Genauigfeit, die ichon an den fpätern phatifäischen Rleinigfeitsgeift erinnert, namentlich in Ansehung ber Opfer = und Reinigkeitsgesete, die im Deut. taum vortommen oder erft in ihren Unfängen begriffen find. Ein Fortfchritt der Gefetgebung und bas Berhältniß ber verschiedenen BB. Des Pent. zu einander zeigt fich nach G. in folgenden Gefegen. 3m Deut. C. 15. ein Ertagiahr (mumi), wo bie Schulden nicht ein= gefordert und die Rnechte, die fechs Jahre gedient has ben, freigelaffen werden follen. Letteres findet fich 2 Mof. 21, 2 ff. zugleich mit ber Cerimonie des Durch= bohrens des Ohrläppchens. 2 Mof. 23, 11. aber findet fich eine Bestimmung für das flebente Sahr, welche das Deut. nicht tennt, nämlich daß in demfelben das gand un= bebaut liegen und ruhen foll; diefe ift 3 Dof. 25. auss führlicher entwidelt, wo ber Begriff und Rame des Gabbathjahres erscheint, und bie neue, dem Lev. eis genthümliche und nur noch 4 Mof. 36, 4. erwähnte Anordnung des Jubeljahres hinzugefügt wird, auf welches bie Freilaffung der Sklaven zurückgeschoben ift. Da nun bie Propheten Jerem. (34, 8-22.) und Ezech. (46, 17.) blog von einem Freijahre miffen und ersterer dabei die

Freilassung der Stlaven erwähnt, welche zu Jedetia's Beit vergedens durchzuseten versucht wurde, und letzterer daran den Rückfall der vom Fürsten an einen Andern verschenkten Gäter knüpft, so scheint sich in der That diese Entwickelung darzustellen: erst ein Erlassahr mit der Freilassung der Sklaven im stebenten Jahrez da diese aber Schwierigkeit fand, so wurde sie stabtachte wurde, weiterhin verschoben; nach der Idee des Sabbaths wurde, weiterhin das Erlassahr zu einem Sabbathjahre, und dieses noch später zu einem Jubeljahre potenzirt, wobei denn die Ruhe auf alle Verhältnisse, selbst auf den Bestig ber Güter ausgedehnt-wurde, wovon die erste Idee bei Egech. a. a. D., aber nur in Beziehung auf den Grundhesst des Fürsten, vortommt.

Eben fo findet G. im Deut. die erften Anfänge der Befchgebung über die Einheit des Gottesdienstes, welche in den übrigen BB., mit Ausnahme von 2 Mof. 20, 21., nicht etwa erst eingeführt, fondern als in der Stiftshutte verwirklicht erscheint. 5 Dof. 12, 8. wird vorausgefest, daß man ju Mofe's Beit an jedem Orte ju opfern pflegte; ber Berf. weiß alfo nichts von dem Gesetse 3 Mof. 17, 8ff., wonach nur bei ber Stiftshütte geopfert werden fonnte, und fteht fonach auf einem früheren Standpunkte. (St. hingegen weist in dem außer dem Deut. blog 2 Mof. 23, n. 34, 11 ff. u. 4 Mof. 33, 50-56. vortommenden Berbote eines freundschaftlichen Bertehrs mit den Canganitern und bem Gebote ihrer Ausrottung und ber Berftörung ihrer bohen und Aftarten eins ber Mertmale einer mit ber deuteros nomifchen verwandten Gesetgebung nach, und in biefem Puntte wenigstens befindet fich bas Deut. auf derfelben Linie mit den angef. St. ber vorhergeh. BB.).

Ju Anfehung der Priefter und Leviten ift das Berhältniß diefes. Im Deut. find alle Priefter Leviten (gew. Formel: mig impin), aber nicht alle Leviten Priefter. Die Leviten, ohne folchen Grundbefit, desaleichen die übrigen



Fraeliten haben, find im gangen Lande gerftreut, leben als Fremdlinge in den Städten der Ifraeliten und werden webst den Fremdlingen und Urmen gur Theilnahme an ben Opfermahlzeiten empfohlen, haben aber zum Erfate bas Recht (nicht die Pflicht), Priestergefchäfte zu verrichten und an den priefterlichen Opfergebühren Theil zu nehmen (5 Mof. 18, 6 ff.). hiernach scheinen die Priefter ans den Leviten hervorzugehen, ohne alle Beschränfung, ohne allen Unterschied unter den lettern. In diefem Berhältniffe nun findet G, eine frühere Stufe ber Entwides lung. 3war läßt er einen Priefterstamm von jeher bestehen, betrachtet auch Die Aussonderung der Leviten = Städte als eine mofaische Einrichtung, die nur nicht ins Leben getre= ten fen, und hält bloß die Unterschiede zwischen Prieftern und Leviten und die Entrichtung des Zehnten an fie für eine Frucht der fpateren Ausbildung der Sierarchie. **B**. und v. B. dagegen gehen viel weiter mit ihren 3meifeln und Combinationen. Letterer halt fich mehr im Regativen, S. 16., und behauptet blog, daß das Priefterthum erft feit Samuel fich ju bilden angefangen habe; ersterer aber geichnet ichon bestimmt den allmählichen Gang ber Entwickelung. Mofe ftiftete teinen Priefterftamm, fondern bloß eine Priefterschaft, und zwar in feiner eigenen Famis He, die vielleicht ichon feit längerer Beit eine Priefterfamis tie war; aber fie war nicht im ausschließlichen Befite aller Prieftergeschäfte; das Priefterthum war auch noch in an= bern Kamilien erblich, und bie des Badot ftammte gar nicht von Naron ab. Indem nun biefe verschiedenen Priefterfamis lien fich fpaterhin an die aaronitische anschloffen und Levi als der gemeinschaftliche Stammpater angefehen wurde, erwuchs ber Levitenstamm, wie denn überhaupt die Stammtinrichtung der Hebräer nicht auf wirklicher Abstammung, fondern auf den 12 Monaten des Sonnenjahrs beruht. Der brodlose Zustand der Leviten, ber im Deut. vorauszefest wird, trat nach ber Reformation bes Jofia ein,

wo die Höhen = Sulte abgeschafft wurden und somit viele Priesterfamilien ihre Beschäftigung und ihren Berdienst verloren. Beide, G. und B., machen darauf aufmerksam, daß Jeremia, wie das Deut., keinen Unterschied zwischen Priestern und Leviten kenne, und erst Ezechiel einen solchen, aber für die Jukunst, mache (44, 9 ff.). Beide ses gen die vollkommene Ausbildung der Hierarchie, wie sie sten die vollkommene Ausbildung der Hierarchie, wie sie sie vollkommene Ausbildung der Hierarchie, wie sie sie sollkommene Nusbildung der Gierarchie, wie sie sie sollkommene Nusbildung der Sierarchie, wie sie sie vollkommene Nusbildung der Sierarchie, wie sie stelfassen die Beit nach dem Erile. Hiers mit vergleiche man v. Bohlen S. CXXIV ff., nach welchem das Emporkommen und heranwachsen des Stammes Levi zu einer Kaste sich an den Tempel Salomo's ans knüpft.

Die allmähliche Entstehung bes Pent. denkt fich G. Um Früheften entwickelten fich bie geschichtlichen Myío. then der Gen. und bes Grod. Gie murden nicht von Eins zelnen gemacht, fondern bildeten fich im Bolte und pflanzten fich von Mund zu Munde fort, murden fpater aufgezeichnet und erhielten dadurch ihre feste Geffalt. Bann dieß geschah, will ber Berf. nicht bestimmen. Die Erzählungen des Erod. haben fich fpäter gebildet, find jes boch älter als Alles, mas mir von ber hebr. Literaturübrig haben. Diefes Buch hatte den Auszug aus Megup. ten und bie Gefetzgebung (welche?) zum Gegenstande und enthielt urfprünglich auch ben Detalogus, beffen Einfachs heit von feinem Alterthume zeugt. , Run trat eine Entwis delung bes Gefeges, hauptfächlich unter dem Einfluffe bes Prophetenthums, ein, und biefe tam querft im Deut., dem ersten ausführlichen Gefetbuche, zum Borscheine. Rach bem Erile bildeten fich gang andere Einrichtungen, wofür Ezechiel ichon Unmeifung gegeben hatte, und fo entftand ber Leviticus. So wie aber ichon bas Deut. den Anfang bamit gemacht hatte, die neuen Gefete Mofe'n in ben Mund ju legen, fo wurden nach Bollendung ber Gefetgebung burch ben Leviticus in ber Geschichte Anfnupfungs

puntte für die Gesethe gesucht und diese an die Erzähluns gen des Erod. und Num. angereihet, wobei denn mans cher Nachtrag von Geschichte sowohl als von Geseh aufges nommen wurde.

Aehnlich ift die Ansicht von B. ...,. Mm allerfrüheften wurde die Sage von den Rämpfen und Bundern Jehos va's bei der Einwanderung des Bolfes nach Palästina und während ber Richterperiode ausgebildet. Das Lied ber Debora und die Fragmente des B. von den Kriegen Jehova's 4 Mof. 21, 14. 17. ftellen diefen Standpunkt bar. Deber bas legislatorische noch bas priesterliche Element bes Pent. tonnte den Mittelpunkt ber Sage bilden, weil es in der Bolfsentwickelung felbft noch feine hervorstechende Bedeutung erlangt hatte. 216 fpäter bas traditionelle Gefes fchriftlich aufgezeichnet, erweitert und vervollftändigt wurde, als auch der Cultus und bas Priefterthum eine andere Gestalt gewann und mit ber Zeit ber Cuflus ältes rer und fpäterer Gefete auf Mofe zurückgeführt murde, mußte auch die ältere Sage einen ganz' andern Geift erhalten; die Umbildung geschah aber gewiß nicht plöglich, und näherte fich erft feit dem 7. Jahrh. der gegenwärtigen Form des Pent., fo daß das 8. Jahrh. als Uebergangspunkt ber einen Form zur andern anzusehen ift. Später als jene, aber früher als die lettere erhielt die Tradition von den Patriarchen die Form, in der wir fie tennen. Die hauptmaffe scheint vom 10. bis zum 8. Jahrh. ausgebildet ju feyn." - "Dagegen tonnte der Berfuch einer weltgeschichtlichen Drientirung erft fpät gemacht werden und bie Urgeschichte und Rosmogonie muß zu ben jüngsten Elementen der Gage gehören." Der Berf. fest bie 21b= faffung von 1 Mof. 1-11 in bie Beit nach dem Erile. Auch v. Bohlen findet in ben ersten Capp. ber Gen. oberaffas tifche, chaldaische Elemente und im Rimrod glaubt er den Merodach-Baladan zu ertennen (?).

. G. fchictt feiner Deduction ber geste ber Bebräer eis nige leitenbe 3been vorans. Er unterfcheibet zwei Riaffen von Feften : chronologifche und ländliche ober Raturfefte. Die erste Rlaffe, wohin ber Sabbath und bie Reumonden gehören, geht urfprünglich vom Menschen felbit aus, bei ihnen herricht die Thätigteit beffelben vor, und fie nehmen von Anfang an einen geiftigen, religiöfen Charafter Die willfürlich ausgesonderten Tage werden als an. Ruhetage unterschieden und geweiht, und es verbindet fich bamit eine religiöfe Feier. Die andern Feste bingegen find durch die natur bedingt, und ihre Reier besteht in ber ländlichen Beschäftigung felbit; bie religiöfe Ruhe ift babei nicht bas Ursprüngliche, vielmehr verbindet fich das Fest mit ber Arbeit felbit. Bei der erften Rlaffe gehen die Elemente ber Feier rein aus dem Geifte des Menschen bervor, und fo zeigt fich bei allen eine Einheit berfelben, tein Fest unterscheidet fich von dem andern, Ruhe und religiöfe Feier finden fich bei allen wieder, und alle tragen ben allgemeinen Charafter von Feiertagen an fich. Hingegen ift Die Feier ber andern, als burch bie Ratur bebingt, eigenthumlicher und mannichfaltiger, und ein jedes unterscheidet fich vom andern. Die erftern werden mehr von ben Einzelnen und von den Familien gefeiert, die ans bern werden Boltsfeste, weil die gemeinschaftliche 21r. beit bie Einzelnen verbindet; bie erftern haben einen ab. ftracten, bie andern einen concreten Anlag und Charafter. Die Beit der erstern ut firirt, die der andern, von Baches thum und Bitterung abhängig, ift beweglich. Diefen unterfcheibenden Charafter fucht jedoch die Entwickelung aufs zuheben. Die ber zweiten Rlaffe ftreben nach und nach mehr nach Allgemeinheit, geben ihren finnlichen Charatter auf und nohmen ebenfalls religiöfe Elemente auf. 216 Erntefeste werden fe zugleich Dantfeste für Jehova, und die geistige Bedeutung erhält zufest ganz bas Uebergewicht; bie urfprünglichen Elemente berfelben werben gum

Ritus, und ihre natürliche Bedeutung geht nach und nach verloren. Bon entscheidendem Einstusse war hierbei die Berlegung des Opferdienstes nach Jerusalem. Seithem hörten diese Feste auf, ländlich zu fepn, und erhielten eine geschichtliche Bedeutung zugleich mit bestimmt festgesetzen Feiertagen. Als nämlich ihre Abhängigkeit von der Natur aufhörte, war auch der Grund aufgehoben, der sie zu wandelbaren machte.

Das Paffahfest hat in ber geschichtlichen Entwidelung bie meisten Beränderungen erlitten. 5 Dof. 16. ift bie früheste. Quelle, gibt indeffen nicht ben frühesten Entwis delungestand. Es erscheint hier (wie auch 2 Mos. 13. 34, 19.) als Reft ber Erftgeburt. Rämlich G. betrachtet biefes Paffahgesets in Berbindung mit dem vorhergehenden Gefese von der Erftgeburt und nimmt, bas Paffahopfer (wie auch B.) nicht für bas gewöhnliche, fondern als das -Opfer ber Erstgeburt. Die Borte : "Schlachte bas Pafe fah, Schafe und Rinder," erflärt er nicht, wie gewöhns lich, vom Daffahlamme und von ben Keftopfern, fondern findet darin den Sinn, das Paffahopfer bestehe in Schafen und Rindern. Diefes Fest der Erstgeburt nun fteht in Berbindung mit dem Wochenfeste, als dem Refte der GetraidesErnte, und bem Laubhüttenfeste, als bem ber Ernte ber übrigen Früchte. Die beiden lettern Feste gehören jur Rlaffe der ländlichen, und hiernach fönnte auch bem Fefte der Erstgeburt ein folcher urfprünglicher Charatter zugeschrieben werden. 21ber die Beit ber Darbrinanng ber Erfigeburt ift nicht burch bie Ratur bedingt, mits bin begreift man nicht, warum bas Paffah gerade bie erfte Stelle einnimmt. 3m Ritus bes ungefäuerten Brobes liegt die ursprüngliche Bestimmung bes gestes. Es war dieß (auch nach 2. und Ewald) ursprünglich nichts als das neue Gerftenbrod, das man mit bem Beginne ber Gerftenernte zu effen pflegte, und bas Daffab war bas Feft biefer Ernte, wie benn auch nach 3 Mof. 23, 9., wer

ł

đ

1

1

ø

đ

b

51

P

1

Ø

11

¥

U.

11

nigstens späterhin, an einem der Lage deffelben eine Ger= ftengarbe, als bas Erste ber Ernte, dargebracht wurde. (Eigentlich gehört nach G. 3 Mof. 23, 9 ff., als ein eigenes Fragment, nicht zum bortigen Paffah = Gefete. Näm• lich ber Ausbrud 2. 11.: השבה heißt nicht: ben andern Tag nach dem Festfabbathe, fondern: nach dem Bochenfabbathe, wodurch die in 2. 15 f. liegenden Schwierigfeiten gehoben werden, und bas Fragment gebietet die Darbringung ber Erstlingsgarbe nicht in Beziehung auf das Paffah [wie auch ein folcher Gebrauch nicht wohl chronologisch firirt fenn tann, indem es dabei auf bas Bachethum ber Früchte ankommt], fondern als einen urfprünglichen Ritus des Erntefestes, und zwar zugleich als den Zeitpunkt, von welchem die fieben Wochen bis zum Wochenfeste follen gezählt werden. Auch 5 Mof. . 16, 9. wird das Wochenfest vom Anfange der Ernte an berechnet.) 216 aber ber Beizen an die Stelle ber Gerfte trat und lettere nur von ben Urmen genoffen und als Biebfutter gebraucht murde, fo verlor fich nach und nach bie Bedeutung bes ungefäuerten Brobes (fo febr, daß man späterhin sogar Beizen dazu nahm!). Die Conse= quenz brachte es mit fich, daß am Paffah auch die Biehs Erstlinge geopfert wurden; an diefe Opfer ichloß fich aber, wie immer, eine Opfermahlzeit an, und hieraus entwis sich das eigenthümliche Passahmahl. delte Run brachte es der allgemeine Gang der Entwickelung mit fich, daß man mit der Entstehung alles Gesetzlichen auf die mofaifche Zeit zurückging, und in diefer Unfnupfungspuntte für den Ursprung der Gesete aufsuchte; und fo wurden auch bie ländlichen Feste, zuerft bas Paffah, an Begeben= heiten jener Zeit angefnupft. Für die geschichtliche Antnus pfung des Paffahs lag in dem nicht mehr verstandenen Genuffe des ungefäuerten Brodes ein Anlag. Da biefes nämlich im Fortschritte ber Zeit bie Speise ber Armen und ber Noth geworben war, fo faßte man auch ben Feftges

## die Religion des A. T.

branch bes Paffahs in diefem Sinne auf und bezog ihn auf den Auszug, aus Negopten, als mo man bie Speife ber Nothgenoffen. Auf Diefem Standpuntte fteht bas Deut. Bgl. 16, 3. : "Effet Mazzah, Brod bes Leidens, benn in Angft bift bu aus dem Lande Megypten ausgezogen 2c;" ber natürlichen Bedeutung des Festes, ber Gerftenerute, wird hier nicht mehr gedacht: fie ift durch die geschichtliche völlig verbrängt worden; das Opfer der Rinder und Schafe ift aber noch geblieben und insofern die Beziehung auf die Erstgeburt noch aufbewahrt, wenngleich auch fie nicht bestimmt ausgedrückt wird. Die große Beränderung, die burch die Erscheinung des Deut. in der Paffahfeier herbeigeführt murde, bestand barin, daß fie an den Tempel in Jerufalem gefnüpft murbe. Diefe Beränderung hängt aber genau mit der Ublösung des Festes von feiner ursprünglichen Bestimmung als bes Festes der Gerftenernte zusammen und hatte ohne diefe Ablösung nicht ein= treten tonnen. Denn als Erntefest mar es ein Gemeindes fest, als geschichtliches Fest aber wurde es nationalfest; zugleich hat es nun eine religibfe Bedeutung gewonnen, indem der fiebente Lag ein Feiertag geworden ift. Roch ift im Deut. für bas Fest feine Zeit weiter bestimmt, als ber Monat Abib, welcher von der Gerftenernte feinen Ramen erhalten hatte, und es war auch natürlich, daß bas Fest fich nach dem Eintritte der Ernte richten mußte. Rach bem Fragmente 3 Mof. 23, 9 ff. foll, in Uebereinstimmung mit der Natur der Sache, die Darbringung ber Erftlings= garbe am Tage nach dem Sabbathe Statt finden; darun= ter ift ber erste Lag ber Erntewoche zu verstehen, und es begreift fich hiernach, warum bas Erntefest als ein fiebentägiges und ber fiebente Tag als Sabbath gefeiert wurde. Denn die Ernte dauerte wohl gern eine Boche lang, und es war fehr natürlich, daß man dem Bochenfabbathe bie Beziehung auf das Erntefest gab. So weit hatte die Entwickelung bis zum Erile geführt. Nach biefer Epoche hör-

ten bie Opformahlzeiten; zu benen bie Paffahmahlzeid geborte, auf, und bas, mas bisher bazu benutt worden war, wurde ein Eigenthum ber Priefter: und fo hatte auch bie Paffahmahlzeit-aufhören muffen ; - aber feierhielt fich, und zwar barum, weil sich die geschichtliche Idre bes Feftes baran gemupft hatte. Da bie Erftgeburt ein Recht ber Priefter geworden war, fo murde an die Stelle ber Erstingsopfer ein anderes, geringeres Opfer gefest, bas eines Stückes vom Rleinvich, welches vom hausvater geschlachtet und in der Familie verzehrt wurde. Diefes Opfer erhielt bann eine mythifche Bedeutung nach 2 Dof. 12, 2 ff., wo ber Rante nop auf bas verfchonende Borübergehen Des Bürgers gedeutet wird. Das Wort heißt eig. Uebergang, und bezeichnete urfprünglich den Ue. bergang über den arabifchen Meerbufen. nach dem Erile wurde nun auch für bas geft eine beftimmte Beit feftgefest, nämlich der funfzehnte ober vierzehnte des Nifan. Das ' 3 Mof. 23, 5 f.' 4 Mof. 28, 16. bie Beitbestimmung fo ger geben wird : "Im erften Mond, am vierzehnten bes Mons ben gegen Ubend, ift bas Paffah Jehova's"; und ,am funf. zehnten biefes Monden ift bas Fest bes Ungefäuerten," und fomit bas Fest in zwei zerlegt wird, erflärt G. burch die Annahme, daß die Juden nach dem Erile die althebräs ifche Eagesrechnung vom Abend an mit ber babylonifchen von Morgen an verwechfelt haben follen. (Ref. findet aber bie Erflärung genügend, bag man bei ber bürgetlis chen Rechnung vont Abend bis wieder gum Abende bie nas tärtiche vom Morgen zum Morgen beibehalten habe, vgl. Phin. hist. nat. 11, 77., und die fcheinbare Berlegung bes Feftes in zwei ift barum natürlich, weil ber Rame Paffah fich an die Paffahmahlzeit anfnupfte.) G. erflärt burch diefe Unnahme auch die befannte Differenz zwifchen 5 Dof. 16, 6., wonach bas Daffahopfer beim Untergange der Sonne, und 2 Mof. 12, 6. 3 Mof. 23, 5. 4 Mof. 9, 3., wonach es קין זערבים gefchlachtet werben foll. Rach bem Exile, meint

er, habe fich wegen ber eingetretenen verschiedenen Tas georechnung fowohl ber Sabbath-Abend, als der Paffah-Abend vom folgenden Lage losgetrennt, fey als nagutexevy besonders gefeiert und zugleich erweitert, nämlich von ber neunten Stunde an gerechnet worden. (Es ift dieff eine der Beachtung werthe Sypothefe, der ich aber boch nicht meine Buftimmung geben tann. Jene Differens in Anfehung der Zeit, wo das Paffah geschlachtet werden foll, beruht vielleicht bloß auf einer Ungenauigteit des Deus teronomisten.) Die weitere Entwidelung bes Paffahfestes bestand noch darin, daß jeder Lag feine bestimmten Opfer erhielt, wie fie 4 Dof. 28, 19 ff. geboten werden, und wovon das Deut. nichts weiß, wie es überhaupt nur noch freiwillige Opfer tennt, und daß das Fest zwei Ruhetage erhielt. Rachdem nun fo bie Beziehung auf bie Ernte verloren mar, trat Diefelbe wieder badurch ein, daß man jenes vom Berf. Des Leviticus aufgenommene Fragment burch eine falsche Erflärung ber Borte mit bem Baffah in Berbindung brachte. Man verstand nämlich: ben bort erwähnten Sabbath vom ersten Lage bes Paffahs, und fo wurde die Darbringung der Erstlingsgarbe auf den 16, Rifan gefest, und bas, wovon urfpränglich bas gange Reft ausgaing, ein Theil ber fpäter entwickelten Festfeier. Der allerspäteste Duntt in der Entwickelung ber Paffahfeier ift Die freilich ichon 4 Mof. 9, 6. angeblich in der Büfte gebotene nachträgliche Feier, welche bie volle Entwickelung voraussett. - Dies ift G's. Unficht vom Paffah, mabs rend Batte und v. Bohlen, fich an Baur anschlies Bend, annehmen, bag es urfprünglich bas bei mehreren affatischen Bölfern vortommende Frühlingsfest und bas Baffahlamm bas Frühlingsopfer bes Bibbers gewefen, wos gegen G. fich ausdrücklich erflärt. Aber alle brei ftimmen barin überein, bag diefes Fest erft in Paläftina feine bestimmte Ausbildung und erft ziemlich fpat feine Bezie= hung auf den Auszug aus Megypten erhalten habe.

Das Woch en fest hat das Eigenthämliche, daß feine Entwickelung im Pentateuche nicht geschloffen ist. Sowohl nach 3 Mos. 23, 9. als 4 Mos. 28, 26. u. 5 Mos. 16, 9. ist es vom Passah unabhängig und wird bloß nach dem Anfange der Ernte bestimmt; erst späterhin, indem man das fange der Ernte bestimmt; erst späterhin, indem man das in diese Abhängigkeit. Dieses Fest, dem Raturleben nahe bleibend, hat keine geschichtliche Beziehung erhalten, außer in ganz später Zeit, wo man es als das Andenken an die finaitliche Gesegebung ansch, und damit war die Entwicklung seiner Geschichte beschloffen.

Das Laubhüttenfeft, urfprünglich Feft ber Bein-נפו (דא האסיה 2 Mof. 23, 16. 34, 22.), hatte einen gang finnlichen Charafter, ähnlich den Dionufien der Griechen, und wurde fo Richt. 9, 27. 21, 21. gefeiert. Damit verband fich aber auch ein religiöfes Dantfest für Jehova mit Opfermahlzeiten, zu welchem auch Leviten und Fremdlinge, Bittwen und Baifen zugezogen wurden (5 Mof. 14, 23. 16, 14.). Damit war verbunden, baß, weil während dies fer Beit (wo bie Bitterung fchon anfängt, unfreundlicher ju werden) die Arbeiter fich beständig auf dem gande aufhiels ten und unter freiem himmel übernachteten, hutten aufs gerichtet wurden, und baher erhielt bas Feft auch den Ramen gaubhüttenfeft. Die bas ursprüngliche Erntes fest, wurde es ebenfalls, der Natur der Sache nach, eine Woche lang gefeiert; aber vor bem Eril erhielt es nicht, wie jenes, einen Ruhe = und Feiertag, wovon ber Grund darin liegt, daß es noch nicht die allgemeine Festbedeutung erlangt hatte, fondern noch im Zufammenhange mit feis nem Urfprunge blieb. Auch mar es noch an teinen beftimmten Tag gebunden, fondern wurde eben gur Beit ber Beinlese gefeiert. Das Deuteron. bestimmt gar teine Zeit; Erob. ftellt es ans Ende des Jahres, welches zur Zeit des Berfaffers, b. h. nach bem Erile, mit dem September aufhörte. Eine Lenderung in der Feier bes Keftes brachte

furz vor bem Erile bas Deut., indem es biefelbe an ben Tempel zu Jerufalem fnüpfte, wodurch es ichon feiner urfprünglichen Bestimmung und ländlichen Feier entfremdet Davon war die Folge, daß es aus einem manwurde. belnden Feste ein feststehendes murde, gleich dem Paffah. Run hörte es auf, ein eigentliches Erntefest zu feyn ; bas Darbringen der Erstlinge und die damit verbundenen Opfers mahlzeiten hörten auf; bafür aber trat der öffentliche Opfercultus ein, ber an diefem Feste ber verschwendes rifchfte ift (vgl. 4 Mof. 29, 12 ff.). Das Feft hatte fo ben allgemeinen Festcharafter erlangt, und erhielt auch zwei Feiertage. Gang fpät erhielt es wegen bes zum Ritus gewordenen Wohnens in Laubhütten die Beziehung auf den Bug ber Ifraeliten burch' bie Büfte, wovon erft in einem Bufate ju 3 Mof. 23., nämlich B. 31 ff. (der aber wohl vom Berf. bes Cap. felbft fenn tonnte), Die Rede ift.

Ueber diese Ansicht unserer neuern Kritiker vom Deus teronomium und die darauf gebaute Hypothese von der Entwickelung der gottesdienslichen, namentlich der Fests gesete, bemerkt Ref. Folgendes.

Unfere Annahme, daß im Deut. eine zweite, abändernbe Gesetzgebung vorliege, beruht zunächst auf dem, wenn auch fingürten, spätern Datum derselben und der Stellung bes Buchs. Warum hätte doch der Verf. Gesete, von benen er wiffen mußte, daß sie die ältesten waren, zu den spätern gemacht, und warum wäre er nicht dem geschichtlichen Stufengange gesolgt, der in jeder Hinsicht der natürlichere gewesen wäre? Freilich ist die Absicht des Ges setzgebers, zu ändern und zu abrogiren, nirgends ausges sprochen; aber da er, so wie den geschichtlichen, auch den mußte, da er sich ausdrücklich auf frühere Gehote bezieht, so muß ihm ha, wo er Anderes gibt, die Absicht zu änbern vorgeschwebt haben. Der Ansicht unserer Kritiker, bas Deut. die ersten Ansänge der Gesetzgebung ent-

Theol. Stud. Jahrg. 1887.

halte, muß ich ftrads widersprechen. Mehrere ber bafür angeführten Eigenthümlichkeiten bes Buchs werden durch weiter unten zu machende Bemerkungen in bas richtige Licht gestellt werden. Borläufig nur fo viel. Aus Cap. 12, 8. läßt fich nicht ficher fchließen, bag ber Berf. nichts von bem Gefete 3 Mof. 17, 8. ff. über Die Einheit Des Gottesbienstes gewußt habe. Gemäß der Fiction, worauf das ganze Buch ruhet, trägt er ben gefegløfen Buftand feiner Beit in die mofaische zurück; benn er fonnte ja nicht fagen: trot dem Gefete Mofe's Thut jest ein Jeder, was ihm ge= fällt. Ferner bei der offenbaren Burückmeifung auf die Reis nigkeitsgefete ber Leviten fann man nicht fagen, biefer Theil ber Gefetzgebung finde fich im Deut. im erften 211= fange, fondern muß bem Berf. des lettern bie volltommene Befanntschaft damit zuschreiben. Das ben Ton bes Buchs betrifft, fo erscheint er unter ber Borausfegung, daß ber fürzere und trodnere gesetgeberische Stil ber vorherges henden Bücher ber ältere fen, fehr natürlich als ber fpa= tere, fo wie die mystifch = allegorische Behandlung der Ge= schichte im Deut. offenbar später ift, als bie epische Darftellung in den andern Büchern. Daß aber vor Abfaffung bes Deut. fich ein folcher ftrenger, trockener Stil in Aufzeichnung von Geseten gebildet habe, ift unfres Grachtens eine fehr wahrscheinliche Annahme. Diefer Stil ift feiner Ratur nach ber Gefetzgebung angemeffen, und Mofe war barin mit feinem Mufter vorangegangen. Die Dahl eines andern, ermahnenden Tones für das Deut. läßt fich bar= aus erflären, daß bie ältern Gefete nicht genug beachtet worden waren und ber Berf. einen andern Beg einschlas gen wollte, fie in Ausübung zu bringen. G.'s Unnahme, baß im Deut. der erste gesethgeberische Bersuch vorliege, ift burchans gegen alle Analogie und Bahrscheinlichfeit. Von Moje bis Josia, ungefähr acht Jahrhunderte binburch, foll ber gefetgeberifche Griffel geruht und erft bann fich in Thätigkeit gesetht haben, mahrend man ichon bie

mofaischen Gagen, Die Geschichte ber Richter, Samuels, Davids u. f. w. aufgezeichnet hatte und bie Propheten ihre Beiffagungen niederschrieben - wer mag bas glaub. lich finden? Die Aufzeichnung ber mofaischen Gagen und Gefete ging unstreitig hand in hand. Die Entstehung ber Gefetgebung der mittlern mofaischen BB. in der Beit nach bem Exil erscheint mir als ganz unbegreiflich, noch unbegreiflicher, als wenn man fie von Moje ableitet. Die Berschiedenheiten in manchen Gefeten führen auf verfchiedene Berfaffer und zum Theil auf eine verschiedene Praris. Die Gesete von den Sünds und Schuldopfern, - beren Unterschied fo wenig logisch ift, find aus einer folchen Praris entfprungen; ausgedacht tonnen fie nicht feyn; fie fonnen fich nur nach und nach gebildet haben : für eine folche Entstehung aber bietet die Beit nach dem Erile schwerlich den schicklichen Spielraum. Eben fo menig tann bas Gefet vom Berfohnungsfefte nach bem Eril entstanden fenn; ber räthfelhafte, jur Dämonologie ber nacherilischen Zeit nicht ftimmende Uzagel deutet auf einen frühern Ursprung, und zwar in der Praris, hin. Gegen Die frühere Ubfaffung des Deut. in Bergleich mit ben BB. Erod., Levit., num. zeugt übrigens die Sprache; Die bes erstern gehört dem Zeitalter bes Seremia, bie der lets. tern ber Blüthezeit ber hebräischen Sprache an, und es heißt in unfern Augen bie Sache auf ben Ropf ftellen, wenn man die lettern und felbit zum Theile die Genefis aus ber Beit nach bem Erile ableitet.

Unsere Kritiker bauen Bieles, wo nicht Alles, auf den Grundsat, daß das Bollendete, consequent Durchgeführte der spätern Zeit angehöre und die Frucht einer geschichtlichen Entwickelung sey. Aber dieser Grundsat, so ein= leuchtend er an sich seyn mag, wird in der Anwendung auf die ifraelitische Gesetzgebung keine allgemeine Anwen= dung finden. Andere urtheilen anders, z. B. Ew ald, der ebenfalls nicht Alles, was der Pentateuch Mose'n zu=

į,

¢

ģ

i

ųł

1

64 \*

fchreibt, für fein Bert hält, aber boch gerade bas Jubel= jahr, bas confequentefte Inftitut ber gangen Festgefetge= bung, von Dofe ableitet, und, mährend G. darin ben profaischen Berftand ber fpäteren Beit ertennen will, für eine dichterische Idee hält, beren bie Profa ber fpäteren Beit nicht fahig gemefen fey (Götting. Ung. 1835. St. 204.). Allerdings fpricht für unfere Rritiker Die Thatfache, daß erft in der fpätesten Zeit die vollendete Gesetzgebung ber mittlern BB. bes Pent. in Bollziehung getreten ift. Das bei ift aber boch ber Umstand nicht zu übersehen, daß man nach bem Erile diefe Gefetgebung nicht rein, fonbern in zum Theile finnwidriger Verknüpfung mit ber bes Deut., namentlich in Anfehung des Zehenten, beobachtet hat, woraus fich fchließen läßt, bag bie erstere nicht bas Pros buct ber nacherilischen Zeit, sondern bie Ueberlieferung einer ältern war und bafür angesehen wurde. Sehr aes schickt haben 2. und G. die Beziehungen der Propheten Jeremia und Ezechiel auf die Gefetgebung fo barzustellen gewußt, als ftänden fie gleich bem Deuteronom. noch in ben Anfängen derfelben, und als habe letterer auf die Fortbildung berfelben im Sinne der mittleren BB. einges wirkt. Aber bie willfürlich idealifirende Urt, wie der lets= tere Drophet fich über manche Dunfte bes Gefetes äußert, tann schwerlich einen Maßstab abgeben. Daß feine 3deen auf bie Ausbildung ber Gefetgebung, wie fie in den mitt= leren 38. des Pent. vorliegt, Einfluß gehabt haben follen, ift wegen ber bedeutenden Abweichungen, zumal in ber Vertheilung des Landes, unwahrscheinlich. Ibm würde fonach wenigstens nicht die 3dee der Priefter - und Levitenstädte gehören. Endlich läßt sich doch faum in 216= rede ftellen, bag er die mittleren BB. gefannt hat. S. Einl. ins A. T. S. 161. Um meisten gewagt ift die Grundannahme unferer Rritifer, daß die Gefetgebung durchaus von ichwachen Unfängen ausgegangen fey. Um weiteften ift hierin B. gegangen, nach welchem Mofe feine ober nur

wenige Gesets und dem politisch = religiösen Leden der Hebräer höchstens einen Impuls gegeden haben soll. Er spricht ihm sogar, wie auch v. Bohlen, den Dekalogus ab. Wohin gerathen wir aber, wenn wir eine geschichte liche Thatsache, wie diese, welche eine Grundvoraussehung des ganzen israelitischen Alterthums ausmacht, wegleugnen? Wir verlieren so allen geschichtlichen Boden. Ich glaube, es muß eine seite Boraussehung der Kritik des Pentateuchs bleiden, daß Mose nicht nur die Zwei-Kafelgesete, sondern auch noch andere Gesetse gegeben und die wichtigsten Einrichtungen des theokratischen Staates, wenn auch nicht geradezu gegründet, doch befohlen und angeordnet habe.

Es ist freilich ein großer Unterschied zwischen dieser Annahme und der gewöhnlichen, nach welcher er alle die in den mofaischen Büchern befindlichen Gesetze hinterlasfen haben soll. Wäre dieß der Fall gewesen, so bliebe der abnorme Justand der nachfolgenden Jahrhunderte ein unauflösliches Räthsel. Die Befanntschaft mit diesen Ges setzen und die Achtung vor Mose's Ansehen hätte einen solchen Justand unmöglich gemacht. Aber es entsteht für uns die sehr schwierige Aufgabe, zu erklären, wie zwischen Mose und der Erscheinung des Deuteronomiums die Ges setzen gebung der mittlern BB. entstanden sey.

Ich fehe darin das Werk der Priefter, welche, "auf Mose's Stuhle sigend", die von ihm zum Theile schriftlich, zum Theile mündlich hinterlassenen Berordnungen schrifts lich fortpflanzten, bearbeiteten, fortbildeten und erweiters ten. Wie uns der Dekalogus in einer doppelten Ueberars beitung überliefert ist, so wahrscheinlich noch mehrere Ges setze Mose's. Andere mögen nur nach seinen Ideen ausges führt, andere aus den Ipeen der Auszeichner selbst ents sprungen seyn. Aber dieser Auszeichner schlich bieselbe Schwierigkeit entgegenzustellen, welche der gewöhnlichen Annahme, daß Mose selbst die Gesetzgebung der mittleren

BB. hinterlaffen habe, entgegensteht. Wenn man nicht begreift, wie bei dem Vorhandensehn derselben ein so un= geschlicher Justand eintreten konnte, so scheint es eben so unbegreislich zu seyn, wie sie inmitten dieses Justandes entstehen konnte. Etwas wird die Schwierigkeit dadurch vermindert, daß das Ansehn der gesetzgebenden Priester das des verehrten Gesetzgebers Mose nicht erreichte, zu= mal da sie keine Macht hatten, ihren Gesetzen Geltung zu verschaffen, daß also ihre Gesetze wohl eher, als Mose's feine, unbeobachtet bleiben konnten. Aber war es nicht eine thörichte, vergebliche Mühe, Gesetze aufzuschreiben, an beren Beobachtung nicht zu denken war?

Buvörberft tonnen wir trop dem, daß von Mofe bis David und weiterhin bas Leben ber Ifraeliten im Gangen wenig Uebereinstimmung mit ber mofaischen Gesetgebung zeigt, die örtliche Beobachtung mancher Gefete, als Opfer =, Feft = und Reinigfeits = Gefete, und eine Fort= bildung derselben in der Praxis annehmen. Als Oflanzs ftätten gleichsam mosaisch = priefterlicher Gefetgebung bie= ten fich die früheren heiligthümer in Silo, Nob, Bethel und an anderen Orten, wo fich unstreitig eine erbliche Priefterschaft fand, und feit David bas heiligthum ju Jerufalem bar. Die Priefterschaft an folchen Orten übte zwar nicht auf das ganze Bolt, aber boch auf einen gemif= fen Rreis deffelben Einfluß aus, und wußte manche Bebräuche und Institute aufrecht zu erhalten und fogar weis Die örtliche Praxis bildete fich zum. ter auszubilden. Theile verschieden aus, mar auch wohl unter verschiedes nen Prieftern etwas verschieden, und baraus find gemiffe Berschiedenheiten in ben vorhandenen Gefeten zu erflären. So könnte an bem einen heiligen Drte ber Gebrauch ber Sündopfer, an bem anderen ber ber Schuldopfer entitans ben, und beide dann in Eine Gefetgebung zusammengezos gen worden feyn. Um meisten geschah wohl für bie Aufseichnung und Ausbildung ber Gefete in Jerufalem feit

a úi

: **(0 II** 

ebai

ĥn

2008

h#

4;

Di;

h

đ

1

iï

嬹

Ċ.

γi

ĵ

þ

ġÌ

ķ

5

ø

Ø

ģ

¢

j,

Į.

ø

Í

David. Diefer König hat unstreitig Einiges für die Bermehrung des Gottesdienstes und Priefterwesens gethan und namentlich auch Leviten als heilige Diener angestellt. (Den übertreibenden Berichten der Chronik mag etwas historische Bahrheit zum Grunde liegen). Dabei hatten ihn wahrscheinlich mosaische Ideen geleitet, und die Pries fter, welche dieselben geltend gemacht hatten, fuhren fort, fie ferner geltend zu machen und bie Geneigtheit frommer und freigebiger Rönige, wie eines Salomo, und andere günftige Umftände für die Erweiterung ber Praris zu be-Auch in Jerufalem mochte diefelbe nach Zeit und nuben. Umftänden, nach ber Gefinnung der Rönige und Sohen= priefter, verschieden feyn, im Befentlichen aber boch eine gemiffe Beständigkeit erlangen. Aus der Praris leite ich, wie gefagt, bas Gefet und Inftitut bes Berföhnungsfeftes ab, mag nun dazu eine Anordnung Mofe's Anleitung Bgeben haben ober nicht; und es mischte fich anfänglich oder fpäter ein dämonologischer Bolksaberglaube ein, der vielleicht mit einem früheren Gögendienste zusammenhing. Diefer Gebrauch mag ichon bei ben früheren Seiligthus mern geubt worden fenn, aber feine Ausbildung hat er wahrscheinlich in Jerufalem erlangt.

Am meisten wird jene Schwierigkeit burch die Bemerfung gehoben, daß die Gesetzgebung des Pentateuchs meis stens einen idealen, gleichsam prophetischen Charakter hat. Mose selbst hatte mehr für die Idee, als für die Wirklichkeit gethan, und die Priester gingen auf seinem Wege fort, indem sie bei Aufzeichnung von Gesetzen mehr das ins Auge faßten, was da seyn sollte, als was wirklich war und in die Wirklichkeit treten konnte, oder doch der unvollkommenen Praris durch ideale Erweiterung zu Hülfe zu kommen suchten. Was wir im Pentateuche als Gesetze anzusehen gewohnt sind, wie dergleichen Obrigkeiten und Fürsten zu geben pflegen, indem ste dieselben nicht bloß verkünden, sondern auch durch Vollziehungs- und Straf-

gewalt geltend zu machen wiffen, find eber fromme Bun= fche, Postulate, sittliche Borfchriften u. dergl. 3mar ift ber Ton in ben mittlern BB. ftreng und troden, aber George irrt, wenn er darin eigentliche Gefete findet. Einen folchen idealen, fittlichen Charafter tragen augen= fcheinlich die Gefete 3 Mof. 19, 9 f. 13-19. 23-25. 7, 32 ff. , wie benn diefes Cap. überhaupt fehr in das fittlis che Gebiet übergreift. Uber auch andere Gefete, wie Die über den Sabbath 2 Mof. 31, 12-17. 35, 1-7., geben fich fo zu ertennen. Bu ben idealen Forderungen ber Pries fter find wahrscheinlich auch bas Zehentengeset und bas Gefes über die Priefter= und Levitenstädte zu rechnen, Die fich vielleicht auf die hinterlassene Billensmeinung Mofe's aründeten, niemals aber in Ausübung getommen waren. Die Priefter vergnügten fich in ihrer Muße an Entwerfung von Idealen, beren Bermirflichung fie für bie 3us funft hoffen mochten, oder wobei sie auch ein bloß ant quarisches Intereffe haben mochten, wie bei ber Ausmas lung der mosaischen Stiftshütte. Diesen idealen Charakter behauptete die mofaische Gefetgebung bis nach dem Erile, wo sie unter der herrschaft der Schriftgelehrten eine buchftäbliche Erfüllung fand, wiewohl felbst noch die Mischnab Berschiedenheiten enthält, welche bie fortdauernde Ubhangigkeit des gesethlichen Buftandes von der Meinung und Anficht bezeugen. hiernach barf es uns nicht auffallen, wenn neben einer wenig entsprechenden Praxis im Ropfe und in ben Buchrollen ber Priefter fich eine Gefetgebung bildete, welche einen ganz andern Buftand, als ber wirts liche war, voraussest, und es wird die Sache noch baburch bentbarer, daß wir annehmen tonnen, dieje gefetaeberischen Versuche ber Priefter feyen im Privatfreife ihres Standes geblieben und nicht zur öffentlichen Betanntmachung gelangt.

Für die Beurtheilung der Verschiedenheiten, die sich in ber Gesetzebung finden, ift die fernere Bemerkung wich-



tig, baß sich mit ber idealisirenden Tenbenz ber mofaisch= priefterlichen Gefet = Aufzeichnung eine Ungenauigkeit verband, welche fich fein eigentlicher Gefetgeber erlauben barf. Es lag ben Prieftern nicht baran, bei jedem Befese, bas fie aufzeichneten, alle Nebenbestimmungen, auch wenn fie folche tannten und anertannten, oder wenn fie claffificirten, alle Urten und Fälle vollftändig anzugeben; fondern fie begnügten fich damit, entweder bas Befentli= che und hauptfächliche ober gemiffe ihnen gerade wichtig vortommende Nebenbestimmungen und Besonderheiten namhaft zu machen. Manche Gefete haben offenbar eis nen fummarischen Charafter, wie die Festgesete 2 Dof. 23, 14 ff., wo blog brei Fefte genannt werden; und mit Unrecht möchte Stähelin u. 21. barin eine wesentliche Berfchiedenheit ber Gesetgebung finden. Daß 5 Mof. 16. ebenfalls nur brei Feste erwähnt find, berechtigt eben fo wenig zu der Annahme, daß der Berf. die andern Kefte nicht gefannt habe; es lag ihm, wie dem Berf. von 2 Mof. 23., nur baran, Diejenigen Feste zu nennen, an benen man vor dem Seiligthume erscheinen follte. Beachtet man ge= hörig die nachlässige und einseitige Urt ber Aufzeichnung biefes Cap., fo wird man auch George's Erflärung ber Worte: "Schlachtet bas Paffah, Schafe und Rinder," wenigstens nicht nothwendig, wo nicht erfünstelt finden. So mochte auch das Erlaßjahr 5 Mof. 15. wefentlich nicht verschieden vom Sabbathjahre feyn. Es lag bem Berf. nur daran, den Erlaß oder die Nichteintreibung der Schulben, welche in diefem Jahre Statt finden follte, ans Berg zu legen; boch mochte ein Grund, warum er nicht von der Ruhe des Landes fprach, auch darin liegen, daß biefer Theil des Gefetes bisher nicht hatte in Erfüllung gebracht werden können und auch damals noch nicht zu verwirkli= chen war. Der Berf. des Deut. hatte überhaupt gar nicht bie Absicht, eine vollftändige Gefetgebung zu liefern; bas her wir aus bem, was bei ihm fehlt, nicht vorschnell auf

eine wirfliche Berschiedenheit feiner Renntniß und Anficht schließen dürfen.

Eudlich foll man bei Vergleichung der verschiedenen Gesethe, namentlich der bes Deut. und der vorhergehens den BB., nicht ohne Noth Unterschiede finden. Die Ans sicht G.'s von 5 Mos. 18, 6 ff., wornach jeder Levit das Necht zum Priesterthume gehabt haben soll, ist nicht gehörig begründet: in dieser Stelle kann bloß von Leviten-Geschäften die Rede seyn.

Dbaleich nun aber diefen Bemertungen zufolge man: che Berschiedenheiten ber beuteronomischen Gesetzgebung von der früheren zu bloßen Abfaffungs = Berfchiedenheiten herabsinken, fo muß boch ein verschiedener Charafter und eine verschiedene Tendenz berfelben im Ganzen und auch manche Berschiedenheit im Einzelnen anerfannt werden. 3ch fehe als deren Grundlage die feit der Trennung bes Reichs in Jerufalem und im Reiche Juda bestehende Pras ris an, welche durch die Abfassung und Befanntmachung bes Buches theils zum Siege geführt - deun fie hatte mit höhen = und Gögendienst zu fämpfen - theils erweitert und vervollfommnet werden follte. Nämlich trop bem idealiffrenden Beftreben der Priefter bei Aufzeichnung und Auss bildung ber Gefete hatten boch bie Umftande, befonders feit ber Theilung des Reichs, einen gang andern Buftand ber Dinge, hauptfächlich in Unfehung des Opfer =, Priefter = und Levitenwefens, herbeigeführt, und man fühlte bie Nothwendigkeit, biefem Buftande endlich burch eine neue Gefetgebung zu Sulfe zu kommen. Die Hauptab= ficht war, ben Nebenheiligthümern ein Ende zu machen und die Einheit des Gottesdienstes durchzusegen. Außer= bem hatte man noch manche andere Dinge in gesehliche Dronung zu bringen. Das Zehenten-Gefetz z. B. war nie in Ausübung gefommen, und man hatte fich bisher damit begnügt, daß die Frömmeren den Zehenten nach dem Beis ligthume brachten und zu Opfermahlzeiten verwandten,

Digitized by Google

978

von benen auch ben Prieftern ein Bortheil zufiel. Nune mehr follte wenigstens Diefer fchmache Erfas zur gefeslichen Gültigkeit erhoben werden. Darin, bag bas Deut. Die Freilaffung der Sklaven im 7. 3. anstatt im 50. forbert, fehe ich einen Fortschritt der Menschlichkeit und eine Berüchsichtigung des Billigfeitsgrundes, daß die Freilafe fung nicht vom zufälligen Eintritte bes 50. Jahres, fonbern von der Summe der Dienstjahre abhängig zu machen fey (benn das "fiebente Jahr" ift nicht das periodifch wiebertehrende Erlaß - oder Gabbathjahr, fondern das fiebente der Dienstzeit). - Daß sich schon im Erodus Spuren ber deuteronomischen Gesetzgebung zeigen, läßt fich baraus erflären, daß bie ihr zum Grunde liegende Praris älter, als die Entstehung des Buches, ift, und daher ichon früher ein Berfuch, fie aufzuzeichnen, gemacht werden tonnte. Das nun George's Deduction ber Feste insbefons bere betrifft, fo finde ich gleich von vorn herein die dabei befolgten leitenden Ideen zwar der Sache angemeffen, aber, ba es fich um einen geschichtlichen Gegenstand hans belt, feineswegs nothwendig. Es ift allerdings mahrschein. lich, bag bie Ratur = und Erntefeste anfänglich auf ländlis che Beife, ohne gottesdienstliche Uebung gefeiert worden find ; aber da die Ueberlieferung auf Mofe auch als Stife ter ber Feste zurüchmeist, fo mußte bewiefen werden (und bieß ift von G. nicht geschehen), bag er jenen Festen nicht habe fönnen eine geschichtlich = theofratische Beziehung ge= ben. Emald's Unnahme, daß er dieß in Unfehung des Paffahs gethan, hat die Ueberlieferung und die allgemeine Bunft für fich. Indeffen fieht diefer Gelehrte die geschicht= liche Beziehung des Laubhüttenfestes als fpäter an, wie auch Ref. immer gethan hat; und barauf führt theils ber Umftand', daß davon nur an Einer Gesethelle bie Rede ift, nämlich 3 Mof. 23, 43., theils der offenbar ländliche 3med und finnliche Charafter des Keftes, der fich auch in ber fpätern Tempelfeier nicht gang verleugnet. Die Er-

flärung, welche G. vom Ritus ber Laubhütten gibt, fann als richtig gelten. Das ben Urfprung bes Paffahfeftes betrifft, fo fordert die offenbar ungeschichtliche Urt, wie beffen Einfegung im Erobus erzählt ift, ju Bermuthungen auf, bergleichen auch Ref. ehebem versucht hat. Die von G. gegebene Ableitung bes Ritus des ungefäuerten Brobes ift wahrscheinlich, weniger jedoch die damit verbuns bene Boraussegung, bag man früher mehr Gerfte als Beizen gebaut und genoffen habe, und bag, nachdem ber Gerstenbau in Abnahme gekommen, auch bie Bedeutung bes Genuffes bes neuen Gerftenbrobes vergeffen worden fey. Der fruchtbare Boden von Paläftina ift mahricheins lich von Anfang an zum Beizenbau benutt worden. Der von G. angenommene Stufengang in der Entwidelung bes Paffahfestes beruht größtentheils auf dem angeblichen Unterschiede zwischen bem deuteronomischen und ben vorbergehenden Gefegen und fonach, wie wir gefunden bas ben, auf einem unfichern Grunde. Nur bas hält Ref., wie von jeher, für richtig, daß das Deut. querft die Einheit bes Gottesdienstes in Ansehung der Feste geltend gemacht Rachdem es immer war üblich gewesen, brei Mal habe. oder wenigstens ein Mal im Jahre bei einem heiligthume zu erscheinen (2 Mof. 23, 17. 1 Sam. 1, 3.), Biele Diefes aber nur vor einem ber vielen Nebenheiligthümer thaten: fo wollten die Priefter ju Jerufalem es gulet mittelft bes Deut. dahin bringen, daß man die hauptfeste nur beim Tempel feierte. Auch ber angebliche Unterschied in Anfehung ber öffentlichen Festopfer, die fonst geboten find, von denen aber bas Deut. nichts zu wissen scheint, möchte nach unferer obigen Bemertung wegfallen. Der Berf. machte Diefe Opfer nicht geltend, vielleicht weil ihn fein hauptfächlicher 3wed' nicht barauf führte, vielleicht auch, weil dieß ein Puntt war, der in der Ausführung große Schwierigkeit fand. Ein ficherer Gewinn, ben uns G.'s Unterfuchung über die Feste gebracht hat, scheint Ref. die Entdeclung zu

## die Religion des A. T.

feyn, daß das בְּשָׁרֵר הַשַּׁבּר 3 Mof. 23, 15. nrfprünglich
 nicht vom Lage nach dem Paffahs Gabbathe verstanden
 und das Wochenfelt nicht vom Paffah abhängig war.

加

ý) 12

۶Ċ,

ė.

đi

Ø.

M

۱

ģ,

Ï

£

ŝ

į,

ij

đ

ć

Ĭ

ť

ł

ſ

ł

1

Ich komme nun zum hauptgegenstande biefer Anzeige, bem Entwickelungsgange bes hebraismus, wie ihn Battefich benft. 'Man tann bie Richtigkeit feiner Unnahmen und Ansichten in Zweifel ftellen, wie Ref. Diefes großentheils thut, man tann auch die Rühnheit feiner Rritif tadeln; aber man tann ihm bas Lob des Scharffinnes, der Combinationsgabe und einer umfichtigen Benutung alles deffen, was feinen Unfichten günftig ift, nicht versagen ; man barf ihm auch nicht den Vorwurf machen, in einem irreligiöfen und untheologischen Beifte geforscht zu haben. Er raubt uns zwar bie große Bedeutung ber Individualität Mofe's, theilt aber desto mehr der frommen Selbstthätigkeit der Priester und Dropheten zu, erhöht die Rräftigkeit des im Bolte wirtenden Geistes der Religion und eröffnet somit dem frommen Betrachter einen erwedlichen Tiefblic in bas geheime Balten bes göttlichen Geiftes. Es fehlt feiner Geschichtes barstellung nur bie Bahrheit, um ein fehr anfprechender Commentar ber johanneischen Borte zu feyn: "In ihm war Leben, und bas Leben war bas Licht ber Menschen."

Sey es aus Schen und Abneigung vor der Individualität (es scheint, daß die hegel'sche Philosophie solche einflößt), sey es aus Vorliebe für Entwickelung und selbstthätiges Höherstreben, sey es aus Liebe zur Paradorie, unser Kritiker, wie auch v. Bohlen, knüpft die Geschickte des Hebraismus nicht an den selten Punkt der großen Schös pfung Mose's, deren Grundzüge ziemlich deutlich vorliegen, wenn auch Vieles davon im Dunkeln bleibt, sondern stellt ihren Anfang gleichsam in die Luft hinein. Mose war nicht Gesetzgeber, sondern Prophet, und steht auf gleicher Linie mit den spätern Propheten; denn nicht nur ist das mosaische Gesetz später aufgezeichnet (das geben wir zu), sondern der Begriff, den das Wort rown bezeich-

net, ift nicht ber einer Gammlung einzelner Gagungen, fondern der fortlaufenden Offenbarung des göttlichen Billens, welchen die Propheten eben fowohl verfündigen, als Mofe. (Aber begründet denn die richtige Bemerfung, daß Diefer Begriff ein lebendiger mar, ben Schluß, daß er gar feine positiv=geschichtliche Grundlage hatte? eben fo menig als baraus, baß bas Evangelium eine lebendige Entwickelung zuläßt, gefolgert werden tann, Jefus habe teine Lehre vorgetragen.) Mofe hat feine Staatsverfaffung gegründet, weil wir in der nächsten Zeit nach ihm diefelben Formen ber Berfaffung finden, welche wir ichon vor ihm antreffen, weil man nicht fagen fann, bag unter ihm und Josua ber Staat bestanden habe, indem fein Staat durch ein einzelnes Individuum besteht, und endlich weil der hes bräische Staat fich auf den Acerbau gründet, Mofe aber aus Unkenntniß bes Landes Paläftina und um nicht vorzugreifen, teine auf den Acterbau fich beziehenden Gefete in voraus geben konnte (bie Grundzüge berfelben konnte er aber wohl entwerfen, namentlich in Beziehung auf die Erbvertheilung des Landes). Da der Verf. Mofe'n die Stiftung eines Priefterstammes abspricht, fo raubt er freis lich ber mofaischen Berfaffung ben einzigen halt, ben ffe hatte; benn für eine vollziehende Gewalt hat Mofe aller= bings nicht gesorgt. Indes fchreibt ber Berf. ihm boch gemiffermaßen die Stiftung ber Theofratie zu, indem er alle rechtlichen und sittlichen Berhältniffe auf die 3dee bes heil. Rationalgottes bezogen, bas Gefet- (welches?) als ben heil. Billen deffelben bargestellt, beffen Befolgung ober Uebertretung in unmittelbaren Busammenhang mit ber gotts lichen Gerechtigfeit, furz die ganze hiftorische Eriftenz des Bolkes mit der Idee Jehova's in Einheit gesettt habe; nur fällt nach ihm die Idee ber Theofratie mit ber bes Bundes zusammen, und Mofe war eigentlich nichts als ein Prophet und Mittler bes Bundes, ben Jehova mit feinem Bolke schloß. Boreilig scheint uns die Behauptung, daß

von bem ganzen Ritualgesetse nicht mehr Elemente in bas mosaische Zeitalter hinaufgerückt werden dürfen, als wir in der Richterperiode und im Zeitalter Samuels antreffen. Denn einmal kennen wir die gottesdienstlichen Gebräuche dieser beiden Perioden nicht genau; sodann läßt sich wohl annehmen, daß die Priesterschaft aus Schwäche von Mos se's Anordnungen abgewichen sey. Wenn der Verf. dem widerspricht, so verkennt er den Unterschied einer neuges stifteten und einer durch die Macht der Gewohnheit bes kehenden Priesterschaft; und darin, daß Mose eine Prieskerschaft stiftete, lag eben die ganze Schwäche seiner Schöspfung.

Um meiften muß Ref. mit dem Berf. darüber rechten, daß er dem Gotte Mofe's alle Bestimmtheit raubt und ihn zu einem je ne sais quoi macht. 3war glaubt er aus ber Tradition ficher ichließen zu müffen, bag Mofe Die Berehrung Jehova's als des einen Nationalgottes theils vorfand, theils einführte; er ertennt auch bie Ibealität biefes Gottes an; aber bavon ausgehend, daß feine Bestimmung in das göttliche Befen falle, die nicht zugleich . auch Moment feiner Offenbarung ausmache, und daß die lettere nach Maßgabe ber menschlichen Empfänglichkeit oder nach der sittlichen Totalbildung eines Zeitalters aufgefaßt werde, findet er, daß die Allgemeinheit des Gebankens ober die Idealität in ihrer ersten unmittelbaren Erscheinung noch abstract und im Bergleiche mit der reicheren Rulle fpäterer Derioden inhaltsarm feyn mußte. "Die Ibealität Gottes galt als einfache Borausfebung, trat ber-Bewegung des subjectiven Dentens nicht als Object ftreng gegenüber, und hatte daher felbst einen unmittelbaren Cha= rakter; ihre allmähliche Bermittelung fiel mit ber ideellen Durchbildung des gangen Bewußtfeyns zufammen." Und baher wird auch Mofe'n bas Bewußtfenn ber Universalis tät seines Gottes, mithin des wahren Monotheismus, abgesprochen. So heterodor diefes ift, fo lagt es fich

boch als möglich denten; undentbar aber ift die angebliche ' Unbestimmtheit der mofaischen Gottesvorstellung. Der ungenaue hegeliche Gebrauch des Bortes "abftract" barf uns nicht veranlaffen, zu meinen, ber Bf. halte fie für eine Abstraction; er will fie wohl als eine duntle 216= nung bezeichnen; aber wie hatte diefe die Stelle eines Bolfsglaubens einnehmen tönnen? Jehova muß vielmehr vom Bolte fowohl als von Mofe in concreter Bestimmtheit porgestellt worden fenn, und biefe mar teine andere, als bie' der patriarchalischen Ueberlieferung, welche der Bf. mit Unrecht ganz bei Seite geschoben hat, ober bie bes Der Billfür müffen wir ifraelitischen Stammgottes. unfern Kritiker in der Berneinung des mofaischen Urs fprungs bes zweiten Gebotes gegen ben Bilderdienst geis hen, und können die dafür angeführten Gründe nicht für Indem er es nun hiernach wenig= überzeugend halten. ftens unentschieden läßt, ob Mofe Jehopabilder geduldet habe, raubt er ber mofaischen Gottes= 3dee eine, wenn auch negative, Bestimmung. 218 einzigen Inhalt derfelben gibt er an, bag Mofe in Jehova eine heilige Macht ertannte und bie übrigen Bestimmungen bes göttlichen Befens (welche?) auf diefen Mittelpunkt zurückführte; die Seis ligfeit Gottes aber foll er barin erfannt haben, baß er ben 'Raturdienst, d. h. ben Genuß der finnlichen Luft ober bie Uebernahme des sinnlichen Schmerzes zu göttlicher Ehre, vom Jehovacultus ansichloß, mithin die ganze Sphäre bes sinnlichen Daseyns nicht als das Bahrhafte und Reale, nicht als unmittelbaren Inhalt bes göttlichen Billens feste. In Ableitung bes Urfprungs der Idee Jes hova's geht B. viel weiter zurück, als v. Bohlen, ber fie erft in Davids and Salomo's Zeit unter ägyptischem Einfluffe entstehen läßt (G. CIV.); er leitet fie aus ber vormofaischen Zeit und ber Berührung ber Sebräer mit bem niederperfischen Boltoftamme ab. Sehova war urfpränglich der Gott des Lichtes, beffen Dienst fich auf der

einen Seite mit Sonnendienste vermischte, auf der anderen aber fich zur höheren Form der Subjectivität und 3deas lität entwickelte. Diefe Ableitung, wonach Jehova mit bem persischen Zeus eins ift, tann gebilligt werden; man muß aber, felbst bei mythischer Ansicht ber Sagen von ben Erzvätern, eine geschichtlich eigenthumliche Ausbils bung diefer Gottes . 3dee unter ben hebräern vor Mofe annehmen, fo daß diefer fie in einer bestimmten Geftalt überliefert erhielt. Mit Recht erflärt fich B. gegen bie Ableitung bes Jehova von den Negyptern, mit Unrecht aber leugnet er auch allen fonftigen ägpptischen Ginfluß auf Mofe, weil er ber Gage von deffen Erziehung gar teinen geschichtlichen Gehalt zugesteht und fich die Debräer im Bande Gofen ju fehr abgefondert von den Meguptern benft, auch alle Sypothefen über eine höhere geiftige Res ligion ber ägyptischen Priefter zurüchweist. Da er boch fonst auf die Grundvoraussehungen der Ueberlieferung Gewicht legt, fo scheint er hierin inconsequent zu fepn. Die monotheistische Fassung Jehova's ertennt er als Bervorbringung ber eigenthümlichen Rraft bes Boltsgeiftes oder als Offenbarung an und wird hierin mit Recht Beis fall finden; jedoch hebt man die Idee einer Offenbarung nicht auf, wenn man bafür äußere Unregungen und Beranlaffungen in der Geschichte annimmt. Das Mofe nach bem Berf. für den Dienst Jehova's gethan haben foll, ift wenig. "Er führte bie Berehrung feines Jehova, ber freilich in der Borstellung einen ganz anderen Inhalt hatte, als der Jehova der Bolksmaffe, nicht als etwas schlechts hin Anderes und Neues ein, befämpfte baher ben Natur-(Gögen=) Dienft nicht in derfelben Beife, wie die Prophes ten', fondern fuchte, von dem Gegebenen ausgehend, das Gesammtbewußtfeyn von innen beraus zu verflären. Gr hob es daher nicht hervor, daß fein Jehova der abstracten Befenheit nach verschieden fey vom Bolfsgotte, fondern ließ die abstracte Boraussetzung stehen und zeigte, daß Theol. Stud. Jahrg. 1887.

ber Inhalt ber gemeinen Vorstellung bem göttlichen Befen und Billen unangemeffen fey, und in bemfelben Grade gewiffe Eultusformen, namentlich wohl die Menschenopfer." (Aber gerade dagegen findet sich im Detalogus tein Geseyvor).

Um den Ausgangspuntt der vom Berf. burchgeführten Entwickelung gang tennen zu lernen, muffen wir feine Borausfegungen über den vormofaischen Gögens ober Ras turdienst der Ifraeliten nachholen. Er baut hier Alles auf die Stelle Am. 5, 25. f. und findet darin die Borausfehung, daß damals der Dienft des Saturn in Berbinbung mit Sabaismus geherrscht habe. Dem Saturns bienfte gehörte urfprünglich bie Feier Des fiebenten Laged, welche Mofe nur umbildend Jehova weihete; ihm gehören die heiligen Bahlen 7, 12 u. a., ber Gebrauch ber Schaubrode, der heiligen Pave, die Bolten= und Fener= Säule, als bas bem Bolfe vorgetragene heilige Fener. Man verehrte ihn mit Menschenopfern, besonders ben Dpfern der Erstgeburt, woher bie fpäter übliche tofung Richtig ift bas Urtheil, bag fich ber fpätere derfelben. Gögendienst feinesweges allein aus dem hange des Boltes zur Sinnlichteit und ber verführerischen Rachbarschaft ableiten laffe, daß man mithin einen urfprünglichen, bem Jehova . Dienste zur Seite ftehenden Raturdienst annehmen muffe; und dafür gibt es auch hinreichende Beweisgründe. Allein auf jene Stelle bes Amos baut ber Berf. doch zu viel; benn wenn wir auch die von Ewald in Jahrb. b. Rrit. 1836. No. 11. gegen ben Berf. aufgestellte Erflärung derfelben für gang verfehlt halten, fo tonnen wir doch nicht ficher barauf bauen, bag voo den Saturn bezeichne, zumal nach Sengftenberg's Bemertungen, Beitr. II. 110. Bon wichtigem Belange und im Gangen richtig ift die vom Berf. aufgestellte Ansicht, bag bie relis giöfe Totalanschauung des hebräischen Boltes nur als Bergeistigung einer fabäischen Religionsform begriffen

Die Raturreligion bildet die empirische werben tonne. Boraussehung der Offenbarung. Lettere fand fowohl bei andern Bölfern, als bei den Sebräern felbit, ihren Boben, bas endliche Bewußtfeyn, nicht in einfacher Unbe-Rimmtheit und ihren Gindrücken offen haliegend, fondern burch anderweiten Inhalt schon erfüllt und relativ achemmt, vor und trat baher nicht einfach bildend, fondern umbildend auf. 3wischen ihr und bem natürlichen Bes wußtfepn entspann fich ein Rampf, in welchem diefes all. mählich aufgehoben und von dem höheren Selbstbewußtfeyn, "ber freien Subjectivität", übermunden murde. Einen Rampf ber wahren Religion mit ber falfchen hat man immer angenommen; aber man bachte fich jene als fchon gleich anfangs fertig, während ber Berf. fie fich erft entwickeln läßt ; und bas Refultat bes Rampfes war nach ber gewöhnlichen Unficht ein negatives, während es nach ihm eine Affimilation ober Berflärung ift. Es finden fich in der Jehova = Religion umgebildete und vergeiftigte Gles mente, wie ; B. ber Sabbath, bie Cherubim und Geraphim u. bgl. m. Denn man auch biefe nicht als folche anertennen will oder darf (bie Cherubim, auch wenn man beren Einführung Mose'n zuschreibt, find immer ein Raeurspubol); fo ift doch unleugbar die Borstellung bes Stehova = Zebaoth ein folches vergeistigtes Matur = Element, und ba fie bekanntlich fpäter ift, fo liegt barin ber Beweis, daß diefe Bergeistigung in stufenweifer Fortbildung gescheben ift.

Rach diefen Voraussezungen über Mose und sein Bert läßt sich die Ansicht des Verf. von der Richterpe= riode in voraus bestimmen. Er sieht darin nicht, wie ge= wöhnlich, einen Verfall, sondern, bei Rückschritten im Einzelnen, einen bedeutenden Fortschritt der Cultur, wel= cher nur dadurch verdeckt ist, daß er nicht von oben her= ab, sondern von unten hinauf gemacht ist, d. h. daß zu= erst die niedern Kreise des Lebens (Raturüberwindung,

65 \*

feste Bohnfite u. dal.) ausgebildet wurden. 3m B. b. Richter findet ber Berf. mit Recht, trot beffen theotratis fchem Pragmatismus, echte Tradition, und von ihm und ben 28. Sam., nicht vom B. Jof. und Ruth entlehnt ver ben Maßstab ber Beurtheilung diefes Zeitalters, von bem er fich natürlich in theofratifcher und religiöfer Binficht eine ziemlich niedrige Borftellung bildet. Richt gang neu, aber geiftreich gefaßt ift die Unficht, daß die Bebräer burch die Bermischung mit den Cananitern ein ans beres Bolt, ein Mischvolt verwandter Stämme, wurben, wodurch der Rampf zwischen der Natur = und Jes hova - Religion fich etwas anders ftellte, indem die gros fere Maffe den Ratur = Dienft der Cananiter annahm, und fo eine bestimmtere Opposition zwischen beiden ents Die Behauptung, daß bie Borftellung von ber stand. Theofratie in der Richterperiode nur dem Reime oder abs ftracten Principe nach vorhanden war, muß als richtig gelten, felbft wenn man fich Mofe als Stifter der Theve fratie benft. Bom Gottesdienste biefer Periode benft ber Berf. wie Ref. u. A., nimmt mehrere heilige Orte, Bil berdienft an u. f. w., und bei ihm, nach feinen Borauss fegungen stellt fich bas alles viel natürlicher.

Um das Bert Mofe's mit dem beffern Geiste, der sich im Zeitalter Samuels und der Könige zeigt, in stetigen Zusammenhang zu sehen, betrachtet der Verf. die in der Richterperiode erwähnten Propheten, die er nicht vereinzelt faßt, sondern mit den unter Samuel vortommenden Propheten-Vereinen in Verbindung bringt, als Mittelglieder. Die Stiftung dieser Vereine oder Schulen schreibt er nicht, wie gewöhnlich, dem Samuel zu, und wirklich wird er auch nicht als ihr Stifter genannt. Den Zweck berselben seht er vorzugsweise in ein heiliges Leben, und als eine verwandte Erscheinung betrachtet er nach der Stelke Am. 2, 11. das Rassiräat, deffen Hauptzweck, die Enthaltung vom Weine, die Entstehung im Lande Canaan

3 beweist, bas ursprünglich lebenslänglich war und in dem betannten Gefete bes B. Rumeri im fpäteren priefterlis 12 chen Sinne modificirt ift. Ja, er glaubt, daß jene Ber-111 eine aus Propheten und Raffräern zugleich bestanden, wie 18 E benn Samuel beide Seiten in fich vereinigte. Beide, Pro-100 pheten und Rafiräer, find bie Repräfentanten des beffern 12. Bolksgeiftes oder des höheren religiöfen Bewußtfepns, ١ż beffen Princip noch abstract und unlebendig mar und die đΪ natürlichen Elemente nicht in einem weitern Rreise besie-**611** gen tonnte, fondern zu feiner Selbsterhaltung einzelne 12 ausgezeichnete Organe hervorrief. : 1

Die Periode Samuels, Sauls, Davids, Salomo's 11 faßt ber Berf. zufammen, weil in ihr erft ber Gesichtstreis : # bes Bolfes fich einigermaßen erweiterte, einige GeiftesчŇ bildung und Runft bei ihm einheimisch wurde und das hör 11 / here Bewußtfeyn ein gewiffes Uebergewicht gewann. 3hre t 🕷 Refultate treten in der theofratischen Unschauung ber äle 1 teren Propheten hervor, jedoch' fest diefe eine weitere M, Ausbildung voraus, welche in der dazwischen liegenden ø Periode feit Salomo Statt fand. Seinen Ansichten von 1 allmählicher Entwickelung macht ber Berf. Bahn burch Berġ, werfung nicht nur der nachrichten der Chronik und ber Dfalmen = Ueberichriften, fondern auch der noch von der neueren Rritit bem David zugeschriebenen Pfalmen. Eine einfachere, im Rampfe mit fich felbst und mit bem Dbjes . ctiven begriffene Lyrit fchreibt er ben älteren Beiten ju; David und feine Zeitgenoffen haben gewiß auch wohlthäs tig auf die Entwickelung der Lyrif gewirft, und einzelne Lieder tonnen fich im Munde des Bolfes erhalten und in umgebildeter Gestalt den Eingang in unfere Pfalmenfamm= lung gefunden haben; aber bie Bluthe ber lyrischen Dicht= funst fällt sicherlich nicht in bas bavidische Zeitalter. Die bavidische Duse hatte schwerlich eine vorherrschend relis giöfe Tendenz (weil 2m. 6, 5. von Trinfliedern nach Da= vibs Art bie Rebe ift). Daß ber Berf. bas Ganze ber

falomonischen Sprüchwörter für später hält und nur eisnige echt-salomonische Elemente darin findet, bedarf keisner Rechtfertigung; hingegen fehlt der Beweis für seine kühne Behauptung über die davidischen Psalmen, und indem er das Lied der Debora für echt hält, scheint er inconfequent zu seyn.

Samuel, als Richter und Prophet, ift ber Erfte. bem wir mit Sicherheit theokratische herrschaft beilegen bürfen; er ift aber nicht, wie man gewöhnlich annimmt, ber zweite Stifter ber Theofratie. Die Art, wie er bas Rönigthum einführt und sich gegen Saul beträgt, ift im 1. B. Sam. nach fpäterer Anficht falfch bargestellt. Saul tam burch ben Billen bes Boltes ober burch eigenen Beruf nach Art ber Richter zur Rönigswürde, Samuel meis hete ihn als Prophet, nicht als Richter. Die Bluthe feis ner Rraft und Thätigkeit war vorüber, als fich bas Ros nigthum bildete, und wenn er auch höchft wohlthätig auf ben Bolfsgeist eingewirft hatte und als ein hauptrepräs fentant bes höheren Princips in früheren Beiten dasteht, fo darf man bennoch nicht alle Kolgen, die fich in fpätern Beiten aus dem Rönig = und Prophetenthum entwickelten, auf ihn zurückführen (wie bieß Ref. thut). Seine Birt. famteit hatte einen mehr unmittelbaren Charafter, mar im einfachen Bilden des Söheren begriffen, ohne ichon bie Lotalität zu überfehen und zu berücksichtigen, bie fich burch ben hiftorischen Berlauf Des geiftigen Lebens von felbst herausstellen mußte. - Go wird alfo auch die Bebeutung von Samuels Perfönlichkeit zu Gunften ber all. mählichen Entwidelung herabgeset! Daß wir Samuel an ber Spipe ber Propheten = Bereine fehen und bann ichon ju Davids Beit Propheten in theofratifcher Birffamteit finden, ift boch gewiß Grund genug, ihm einen bedeutenben Einfluß auf die Ausbildung bes theotratifchen Geiftes auguschreiben. Aber freilich handelten Badot und Rathan bei ber Einfegung Salomo's zum Rönige nach bem Berf.

nur im Auftrage Davids, nicht aus theokratischer Macht. Ans Davids und Salomo's Regierungsgeschichte werden fast alle religios - theofratische Elemente entfernt : unter ihnen tam der orientalische Despotismus auf. Daß Galomo's frühere Frömmigkeit und feine Beisheit übertrie= ben geschildert fenn mag, läßt fich zugeben; jedoch erweift fich die Geschichtserzählung darin als unpartheilich, daß fie beffen hinneigung zum Bögenhienste nicht verschweigt ; und daß fich ein folcher Abfall durchaus nicht mit der frü= heren Frömmigkeit vertrage, hat der Berf. nicht befriedis. gend bewiefen. Genug, nach ihm wurde bas Ronigthum auf empirischem Bege auf äußere Beranlaffungen einges führt, nahm die Form . des gewöhnlichen orientalischen Desvotismus an und tam nicht als ein neues Moment au einer bestehenden Priefterherrschaft hingu ; Priefter und -Propheten handelten bei beffen Einführung nur als uns felbständige Organe des allgemeinen Billens; es erschien nicht gleich von vorn herein als ein nach religiöfen Rück= fichten verwerfliches Institut, fondern erst gemiffe allmähe. lich eintretende Mißbräuche erregten die Migbilligung der Propheten und Priefter, fo bag alfo eine bestimmtere Borfellung vom theofratischen Staate in Dieser Periode noch nicht vorhanden mar. Die weit fich fchon jest die Bors ftellung ausbildete, daß die Rönige Stellvertreter Jehos va's auf Erben, Söhne Jehova's, feyen, läßt fich im Einzelnen nicht verfolgen. Davids und Salomo's Regierung maren gewiß fehr brückend und konnten nur in ber fpäteren Borftellung als idealer Buftand bes Gemeinmes fens angesehen werden. Eine geordnete Gerichtsbarkeit bestand in diesem Zeitalter noch nicht, vielmehr gab die Unvollfommenheit derfelben Beranlaffung, daß fich fpa= terhin die Priefter bes Gerichtswesens annahmen und eine förmliche Gesetgebung ausbildeten. Ueberhaupt war das ibeale Princip ber alttestamentlichen Religion, wenn man nach einem fpäteren Daßftabe alle unreinen und halbreinen

Elemente vom religiösen Leben abtrennen wollte, ziemlich abstract und unentwickelt; es hatte noch nicht die Macht, die fremdartigen Elemente zu überwinden und zu verflären, welcher Prozeß Jahrhunderte forderte.

In ber Geschichte des Gottesdienstes diefer Periode ftellt ber Berf. bas, was von ben Banderungen und ber Berehrung der Lade erzählt wird, in ein eigenes Licht. Er betrachtet fie als ein 3dol und vermuthet, daß Darin eher ein heiliger Stein, als die Gesethtafeln, gelegen has ben möge. Man wird aber nicht darüber flar, ob er fe von Mofe ableitet, bem er die Gefestafeln bald zufchreibt, bald wieder abzusprechen scheint; einmal vermuthet er, es habe vielleicht mehrere Laden gegeben. Es befanden fich bamals die Cherubim noch nicht auf der Lade; erft im fas lomonischen Tempel wurden fie angebracht, und ber Berf. leitet fie, wie ben gangen Tempelbau, zunächft aus Phos nicien, weiterher aber aus hochafien (wie auch v. Bohlen) ab. Gie entsprechen nicht ben Sphinren, fondern ben Greifen und versinnbilden nicht die Eigenschaften, fondern die unnahbare Gegenwart Gottes. Daß sie in ben Pentateuch burch Dichtung zurückgetragen worden, ift leicht zuzugeben, fobald man der Schilderung der mofaje fchen Stiftshütte überhaupt den hiftorischen Charafter abs , fpricht; auch ift vom Verf. treffend bemerkt, daß dort ibre Bestalt als betannt vorausgefest und fomit die Abfaffungezeit diefer Schilderung verrathen wird.

Die Vermuthungen des Verf. über den salomonischen Lempel sind sehr beachtenswerth. Mehrere bei demfelben angebrachten Symbole, Granatäpfel, Palmen, die Rugeln auf den Säullen, die sieben Urme des Leuchters, begieht er auf Sonnen = und Planetendienst. Aus der Combination dieses Dienstes mit dem des Jehova erklärt er, wie man später den Udonis dasselbst beklagen, Zelte für die Aftarte weben, Sonnenrosse in den Eingang und selbst das Bildnist jener Göttin in den Tempel stellen konnte,

## die Religion des A. T.

während ber Moloch und andere Gögen befondere beilige Drte hatten. Der große haufe scheint ben Tempel aus aleich für einen Sonnentempel gehalten zu haben. œ\$ war für ben Sieg des Jehovadienstes ein Fortschritt, daß ber eine höhere Stufe einnehmende Sonnens' und Lichts bienft fich bamit verband, fo wie der Tempeldienst manche wichtige Bortheile brachte, namentlich die Berhüllung ber Lade (bie man vorher als Idol mit fich herumgeführt hatte), ben Mangel eines Jehovabildes und bie badurch angebahnte 3dee ber Unfichtbarteit und Geiftigfeit Gottes. Im falomonischen Tempel war nämlich zwar bie Labe burch die Cherubs verhüllt, nicht aber bas Allerheiligste, welches erft fpäter ben von ber Chronif ermähnten Borhang erhielt (vgl. 1 Ron. 6, 21.) und früher wahrscheinlich ben Anbetenden fichtbar war, indem bas Seilige für bie Rönige und felbst für bas Bolt zugänglich mar (val. 2 Ron. 12, 9. ?). Der Tempel war tein Centralheiligthum und follte feins fenn; die anderen heiligen Orte blieben bis zu Josia, und in ihnen wurde Jehova in Bildern verehrt (501. 3, 4.).

Die vom Berf. aufgestellte Geschichte Des Priefters thums in diefer und ber vorhergehenden Periode haben wir ichon oben im Allgemeinen angedeutet; fo auch bie ber Feste. Aus ber Geschichte des Opferdienstes heben wir bieje Bemertung aus. Das Sünden = und Schuldbewußtfenn mochte in diefer Periode anders hervortreten, als bie Erzählungen 1 Sam. 12, 19. 2 Sam. 12, 13. andeuten. Das Princip der Subjectivität und des Gewiffens wurde erst weit fpäter, etwa feit bem 7. Jahrh., ju größerer Rlarheit ausgebildet; früher herrschte mehr oder weniger Die abstract = allgemeine Ansicht, wonach Schuld oder Bers Dienst Einzelner ber Gesammtheit ober ben Rachtommen zugerechnet und Die fubjective Absicht von ihren objectiven Folgen nicht flar und bestimmt unterschieden wurde. Die Entwidelung ber Schulds und Sündopfer fest ber Berf.

natürlich fpäter und unterscheidet fie von den ältern Gühnopfern, welche aus teinen bloß moralischen Motiven hervorgingen, sondern zugleich durch ein äußerliches Umsglück, worin man den Born Gottes erkannte, veranlaßt wurden.

Die nun folgende ben gangen Beitraum bis gum Erif umfaffende Geschichte bes Gögendienstes ift fehr fleißig und umfichtig ausgearbeitet, jedoch auch nicht frei von fühnen fritischen Schritten und Bermuthungen, wie 1. B. daß die Beschneidung fich vielleicht aus dem fprischen und phönicischen Cultus berschreiben möge (?), wogegen v. Bohlen beim ägyptischen Urfprunge Diefes Ritus fteben bleibt, ihn aber erft im falomonischen Zeitalter zu den Bebräern tommen läßt (!). Der hauptgedante biefer Bes schichte ift bie Unterscheidung eines frühern Baals = und Aftarten = und eines fpatern Sonnen = und Mondsbienstes. Stene Götter entsprachen auch der Gonne und dem Monde . (gegen Gefenius' Unficht), verloren aber nach und nach ihre Bedeutung, und unter chalbäischem Ginfluffe trat fpas terhin an bie Stelle ihres Dienstes, fich jedoch baran anfchließend, die eine höhere Stufe einnehmende Berehrung ber Sonne und bes Mondes. Der hebräifche Gögendienft war teineswegs ein zufällig zusammengefloffenes Aggregat frembartiger Borftellungen und Cultusformen, fonbern bewegte fich in feinen hauptgestalten um einen gemeinfas men Mittelpunkt und bildete zugleich eine Parallele zu ber höheren Entwidelung ber Jehova - Religion.

Den Cultus, welchen Jerobeam bei der Theilung des Reiches einführte, betrachtet der Verf. folgerichtig nicht als Ubfall, fondern als Feststellung und Verschönerung einer ältern Cultusform, die sich bis dahin erhalten hatte und an den ältesten Saturn-Dienst auchloß. (Nur ist die Stelle Richt. 18, 30., worauf auch Ref. diese Anslicht gestützt, der Unechtheit verdächtig, weil sie nicht zum Vorhergehenden und zu 1 Kön. 12, 31. stimmt. S. Studer.)

Die prophetische Polemit gegen diefen Cultus wird natürs lich für fpater in die Geschichte hineingetragen ertlärt und bafür treffend bemertt, daß in ben Sagen von Elia und Elifa eine solche nicht vorkommt. Die älteste historisch fichere Polemit finden wir bei bem judischen Propheten Daß Jerobeam nicht = levitische Priefter anstellte, Amos. war nach dem Berfi auch feine Reuerung, und die Relation in d. BB. d. Kön. berichtet auch nicht einmal, daß er levitische Priefter abgesethabe. Mertwürdig ist die Beobachtung, daß von den neunzehn Regenten Ifraels nur zwei dem Gögendienste ergeben maren, nämlich Ahab und Ahasja, während unter dreizehn judischen Regenten beffelben Zeitraums feche Gögendiener waren, brei freilich burch Berschmägerung und Unstedung ber Familie Ahabs. Riemals murbe ber Jehova . ober Gögendienst gang unterbrudt; ber Einfluß ber Ronige tonnte bie bestehende Freis heit ober Bügellofigfeit bes Cultus nicht aufbeben. œ8 fehlte überhaupt noch die 3dee der Einheit deffelben. Der Bund, den Joas bei feiner Thronbesteigung fchloß, verpflichtete ihn nicht zu allgemeiner Ausrottung bes Gögens bienstes; wenigstens ermähnt die Tradition nur die Berftörung eines Baalstempels in Jerufalem, und bie Sohen blieben. Auch fromme Priefter Diefer Zeit bachten nicht an Unterbrückung bes Gögen = und höhendienstes und behielten nur das nähere Ziel vor Augen, die herrschaft ber Religion Jehova's in der königlichen Familie, in Jerufalem und bamit in abstracto im Bolte überhaupt. Ein Bers band ber Priefterschaft bestand nur an einzelnen Orten, nicht nur in Jerufalem, fondern auch in Ifrael (hof. 6, 9.). Eine hierarchie gab es noch nicht. Jojaba's großer Ginfluß auf Joas ertlärt fich aus den bamaligen Berhältnif. fen. (Allein man fieht boch bie vorhandene 3dee und bas Beftreben, fie zu verwirklichen.) Indeffen theilt der Berf. ben Prieftern, als Dienern Jehova's und noch mehr als Richtern und Trägern bes göttlichen Rechts, einen wichtis

gen Einfluß ju. Die priefterliche Gerichtsbarteit beichräntt er auf ein durch Frömmigkeit und handhabung des Dratels begründetes fchiedsrichterliches und oberinstanzliches (5 Mof. 17, 8-12.) Anfehen. Daß aber bie Priefter in fpäteren Zeiten als Renner und Lehrer ber Gefete genannt werden, erflärt er dadurch, daß fie fchon früh, wes nigstens in Jerufalem, als Rathgeber und Rührer, durch bie mit ber Erblichkeit ihrer Burde möglich gemachte genauere Ueberlieferung des herkömmlichen Rechts und zus gleich durch wahre Bildung und einen höheren sittlichen Geift fortwährend auf den Gang des Gerichtswefens eins wirften. Er erflärt fich gegen die Unficht, baß fie im Seremonien-Befen erstarrt feyen ; fie bildeten nach ihm nicht unwichtige Repräfentanten bes fittlichen Geiftes ber hebrais fchen Gesetzgebung. Einen weit bedeutenderen Einfluß fchreibt er jedoch den Propheten zu, deren Beruf er zu= nächst in bas astetisch = fromme Leben fest: nur Einzelne fühlten den Trieb, läuternd und bildend in die Berhältniffe bes fittlichen Lebens einzugreifen. Das Gefet ber Rürze verbietet uns, in die anziehende, nur durch die abstrufe philosophische Sprache des Berf. fchmer fagliche Betrachtung über bas Prophetenwefen in beiden Reichen näher einzugehen und alle bedeutenden Gedanten auszuzeichnen. Die prophetische Allegorie von der Ehe Rur Einiges. Jehova's mit bem Bolke bildete fich mahrscheinlich im Gegenfate zum Raturdienste aus, welcher Ehebruch und Unzucht heiligte. Die prophetische und bichterische Begeis fterung berührten einander fehr nahe. Ging die Anschauung nicht bloß auf die abstracte Idealität überhaupt, alfo auf die Ratur und bas Menschenleben im Berhältniffe zu Jehova, fondern zugleich auf die fittlichen Mächte, die Idee des Bundes und beffen hiftorische Bermittelung: fo mußte auch die ältere Bolfsgeschichte ihr Gegenstand werden und das mythische Bewußtfeyn erhielt fo feine . fchönste Korm. Die angeblichen Umtriebe ber ifraelitischen

Propheten, die Herrschaft an Davids Familie und den Eultus an den Tempel zurückzubringen, sind unhistorisch. Den Hofeas, welcher die Rücktehr Israels zur davidischen Familie hofft, möchte der Verf. gern für einen Propheten ans dem Reiche Juda halten.

Begen bas Ende des 9. Jahrh. findet fich bas ältere Princip feinem wefentlichen Gehalte nach ausgebildet, nas mentlich die ideale Einheit und heiligkeit des Göttlichen und eben damit für das subjective Bewußtfeyn die Allgemeinheit bes Gedankens und ber wefentliche 3med bes fttilichen Lebens. Die abstracte Borftellung ber Idealität erhielt Bahrheit und Gewißheit für bas Gelbitbewußtfepn, und bas wefentlich sittliche Element, welches in der Borftellung vom göttlichen Bunde lag, gewann in dem mehr geordneten Gemeinwefen Realität. Un bie Stelle der abs ftracteren, inftinftmäßigeren Thätigfeit, wodurch ber allgemeine fittliche Boden erfämpft wurde, trat nun die Zenbenz, bie besonderen Sphären zu gestalten, und damit (?) ein milberer Geift, welcher bann auch in ber Borftellung bes Göttlichen bie entsprechenden Bestimmungen ber Gnabe, Langmuth und Barmherzigfeit bestimmter bervortreten ließ. Dem Zeitalter zwischen ber Theilung bes Reis ches und dem 8. Jahrh. gehört nach dem Berf. die Ausbils bung bes Gegenfages zwischen Universalismus und Parti= cularismus an, den er, wie bemerkt, Mofe'n abspricht. Aufangs ftand Jehova zugleich mit feinem Bolte in Gegenfas-gegen andere Bölter : Ifraels Feinde waren and Jehova's Feinde. Die göttliche Birkfümkeit erweiterte fich allmählich parallel mit ber vielfacheren Berührung 3f. raels und ber nachbarvöller; zwar murbe bie Beltregies rung vorzugsweife als eine ftrafende und richterliche gebacht, aber es bilbeten fich jest, boch erst jest (was in der Genefis ber Urt vortommt, ift zurückgetragen), Beiffagungen über die Berbreitung ber sittlichen Religion zu ans bern Böltern. Der Berf. ertlärt fich gegen die fymbolis

4

iche Auffassung ber particularistischen Borstellungen und Inftitute und gibt den Gegensatz dem später entwickelten Bewußtsepn anheim. Die Entwickelung ist ihm nach seinen Boraussezungen gelungen; aber wie tief stellt er Mofe, dem er dieses Bewußtseyn abspricht, da er doch in der Berührung mit Alegyptern und andern Bölltern und in dem erfahrungsvollen Auszug aus Alegypten und durch die Büste, nicht zu gedenken der traditionellen Erinnerungen an frühere Schicksale, seinen Gott wohl als Beltregierer erkennen konnte !

Es folgt nun bie Entwickelung ber Engellehre, welche richtig bavon ausgeht, daß 7832 urfprünglich nichts Perfönliches, fondern die Erfcheinung Jehova's felbft ift, welcher bie einzige ideale Perföulichteit bildet. Die fpätern perfönlichen Engel, Die Götterföhne, bas himmelsheer, find urfprünglich Sternengeister, ähnlich den perfischen Genien bes Lichtreiches, und fchreiben fich vom Sonnenund Lichtdienste ber. Das Zeitalter, in welchem die Gotterföhne in bie hebräifche Borftellung tamen, läßt fich nur ungefähr bestimmen; über bas 7. Jahrh. barf man nicht binaufsteigen, mahrscheinlich aber auch nicht über bas feche fte; benn erft feit dem 7. Jahrh. darf man einen bestimms ter ausgebildeten Sonnen - und Sternendienft annehmen. Früher ift bie Borftellung der himmlischen heerschaaren. hiernach find alle die Erzählungen und Pfalmen, in welchen mehrere und perfönliche Engel und Götterföhne vortommen, und felbft die Biffon des Micha 1 Ron. 22. fpater. Jeboch weiß Ref. nicht, wie ber Berf: aurecht tommt, wenn er die hauptmasse der Sagen der Genesis ichon in ber Beit vom gehnten gum achten Jahrh. ausgebildet werben läßt, ba boch in diefer ichon perfonliche Engel vortommen, es fep denn, daß er lettere der angenommenen fpätern Umbildung derfelben zuschreibt. Die Ableitung der Engel ans einem frühern Polytheismus fällt fonach mit Recht weg.

## die Religion des A. T.

Der bas 8. Jahrh. und bie größere Salfte bes 7. Jahrh. umfaffende Zeitraum, in welchen bie ältern Dros pheten (ben Joel ift jeboch ber Berf. geneigt in die Bett nach dem Erile zu feten) und nach feiner Meinung mehrere Pfalmen (Df. 2. 7. 8. 15 f. 18. 20 f. u. a.), die ältern Stücke des Pent., die BB. Samuelis und die etwas fpas tern BB. der Richter und Ruth fallen, nimmt natürlich in der geschichtlichen Entwickelung eine fehr wichtige Stelle Mit Liebe ftellt er bie Ideen Jefaia's und anderer ein. Propheten über die göttlichen Rathfchluffe und Gerichte bar. "Die Zuversicht ber Propheten floß nicht blog aus ber Anschauung ber abstracten Ibealität, daß Jehova die bewegende Macht fey über alle Bölfer, fondern auch, und amar vorzugsweife, aus bem fittlichen Bewußtfeun, bag bas Bolf zum wesentlichen und nothwendigen Träger bes göttlichen Zweckes berufen fev, und beghalb wohl gezüch= tiat, ja bis auf einen fleinen Reft vermindert werden, nicht aber gänzlich vertilgt werden tonne. Diefes tiefe, bewuns berungswürdige Bewußtfeyn, bas von jedem engherzigen Nationalftolz und jeder, fchmärmerifchen hoffnung wohl zu unterscheiden ift, bildete ben fichern Kelfen, an welchem ber tobende Bölferfturm icheitern mußte. Dasselbe war zwar noch nicht zur Form des Selbstbewußtsevns gelaugt, wie wir es fpater im Erile vom Berfaffer bes zweiten -Theils des Jef. ansgefprochen finden, äußerte aber beffens ungeachtet in gediegener Einheit mit dem hiftorlichen Bewußtfeyn überhaupt feine höhere göttliche Rraft." - In Diefes Zeitalter fest ber Berfaffer bie Entstehung ber theos tratischen Borstellungen, wie sie in den BB. Sam. vortommen, indem jest zwar bie 3dee ber Theofratie gum Theile verwirflicht, aber boch noch durch Manches befchränkt war, fo daß fich leicht abftracte Elemente anschließen tonns ten, wie bie Unficht, daß bas irdifche Rönigthum den mahren Begriff ber Theofratie aufhebe (aber bieß in einer Beit, wo man bie Rönige, wie in Df. 2., als Göhne Gottes be-

trachtete und die Idee eines Meffias faste?). — Auszeichnung verdient die Bemerkung, daß dadurch, daß man das Geses allmählich entstehen läßt, die Propheten an Originalität gewinnen, während man sich bei den gewöhnlichen Borausssehungen wundern muß, daß sie den Inhalt dessen nicht gründlicher und umfassender anzuwenden wissen. In diese Periode sett der Verf. die Entstehung des Passahlichtes aus dem ältern Feste der Erstlingsähren und einem Sonnenfeste; ferner die Ausbildung der Gesete, die sich auf Recht und Sittlichkeitbeziehen, der Hauptsubtanz nach.

Das erfte Gefetbuch erfchien unter Joffa und murbe Die Grundlage eines öffentlichen Bertrages zwischen Bolt und König, so wie die Beranlaffung einer Reform. Die Bichtigteit, welche ber Berf. ber Findung biefes Gefesbus ches beilegt, ift um fo größer, ba er, wie wir wiffen, bie Gefetgebung deffelben für bie ältere hält. Den Eindrnd, ben baffelbe machte, erhöhete bas Unglud, welches der festhifche Einbruch über bas Bolf gebracht hatte. Rac Josia's Reform bis zum Untergange bes Staates wurde ein bedeutender Theil der Gefete des Deut. abgefaßt. Da nun Die Form eines geschriebenen Gefesbuchs gegeben war und ein Theil ber Priefterschaft ju viel Gewicht auf die äußern Eultusformen legte, fo fing man an, die Cerimonial - Stefete niederzuschreiben, womit man mahrend bes Erils und nach demfelben fortfuhr, und fo diezweite (d. h. nach ber gewöhnlichen Unficht die erfte) Gefetzgebung ju Stande brachte. Das Gefet vom Verföhnungsfefte ift nach erilisch, obgleich es damals nicht vollständig verwirklicht werden tonnte, indem die Lade fehlte.

Die Einflüffe und Wirkungen bes babylonischen Exils hat der Verf. auf zum Theil neue Beise aufgefaßt und zum Behuse der Entwickelung des religiösen Volksgeistes geste reich in Zusammenhang gestellt. Die Bedeutung von Jes. 40-66., besonders Jes. 53., hat er fehr herausgehoben, wobei er die, nach Ref. Ansicht falsche, Erklärung des leiden-

ben Knechtes vom Bolke felbst befolgt und übrigens feine Ansicht durch die wunderliche Schulsprache der hegel'schen Philosophie verdunkelt. In diese Periode gehört nach ihm die Entstehung des hierarchischen Systems des Pentateuchs. Indem damalskeine Wiederherstellung des Königthums gehofft werden konnte, so fand die Priesterschaft Gelegenheit, ihr Ansehen und ihren Einfluß geltend zu machen (wozu aber nicht paßt, daß Ezechiel, den der Berf. als den Borbildner des neuen Systems betrachtet, wirklich die Biederherstellung des Königthums hofft). Ju diesem hierarchischen Systeme gehört auch die jest erst von den Priesten, womit man zunächst die Ansprüche der Priester auf Grundbestis in der neuen Colonie unterstützen wollte (aber auch hier weicht die Idee Ezechiels ab).

In das Eril fest ber Berf. mit v. Bohlen bie Entftehung ber älteften Gagen der Genefis von der Rluth, vom babylonischen Thurmbau, von ber Beltbilbung burch Elohim u. f. m., wobei er aber eine frühere Bermittelung burch ben Sonnendienst annimmt, während er bie Borstellungen vom Satan und den Dämonen, von der Auferftehung und vom Beltgericht unmittelbar aus der Magierreligion zu ben Sebräern fommen läßt. Muhe macht ihm ber Uzazel bes Berföhnungsfestes, und er nimmt an, bie Gefetgeber hatten absichtlich ben fpater aufgetommenen Ramen Satan vermieden, um nicht die Reuheit der Cerimonie zu verrathen (woher nahmen sie aber jenen Ras men?); die Nothwendigkeit, warum der Berf. in den Stels len 1 Mof. 1, 26. 3, 22. Spuren bes Polytheismus finbet, erhellet aus feinen Anfichten vom hebräifchen Donotheismus nicht. Warum fträuben fich boch unfre jüngern Sebraiften fo fehr gegen den Plur. maj., ber in wirter fo flar vorliegt?

Des Verf. Ansicht von der ersten Zeit nach dem Eril oder der persischen Periode ist im Wesentlichen schon bekannt, nur daß er den Gegensatz mit der frühern Zeit mehr Theol. Stud. Jahrg. 1837. 66

vermittelt, die Lebendigkeit und Fruchtbarkeit des Geiftes verhältnigmäßig fich größer bentt, als Undere, Die 20bfaf. fung des B. hiob, vieler Pfalmen, mehrerer aus ben ältern Sammlungen und ber meisten aus den fpätern und bie Aufzeichnung und weitere Berarbeitung der Sprüchwörter hieher fest. 3a, lettere machen bas Eigenthümliche Diefer Periode aus. "Die prophetische Begeifterung und Birts famteit verlor ihren Boden und ging bald in die Form der betrachtenden Beisheit und ber Reflexion über, worin bas ideelle Princip feine lette Bollendung erhielt." Der Berf. unterftüßt feine vortheilhaftere Borftellung vom Geifte diefes Zeitalters durch bie Bemerfung, daß die äußere Lage bes Bolfes, die mühevollen Anfänge ber neuen Colonie und die Drangfale während der persischsägyptischen Rries ge abgerechnet, eben fo glücklich war, als in ben Zeiten ber hebräifchen Rönige, und daß, mahrend das politifche Intereffe in den hintergrund trat, die besten Rrafte des Boltes auf die innere Durchbildung des Gemeinwesens gewandt werden konnten. Rur feine Annahme einer fo fpås ten Ausbildung der Spruchweisheit weiß er die Erscheb nung, daß in ihr der Particularismus weniger hervortritt, und die Bahrscheinlichkeit, dafür eine spätere Entwides lung anzunehmen, geltend zu machen; jedoch ficht man nicht ein, warum diefe Beisheit nicht neben dem Prophes tenthume ausgebildet werden konnte. Darin hat ber Berf. gewiß Unrecht, wenn er die Sprüchmörter und bas Buch hiob gleichzeitig macht, da die Sprache und der Geift des lettern einer etwas fpätern Zeit angehört. Eine gewagte Behauptung ift, daß diefes Zeitalter die 3dee bes Deffias nicht tenne und 3ach. 9, 9. fie nicht enthalte.

Den Uebergang von der alttestamentlichen Religion jur fpätern Form des Judenthums sett der Verf. in die lette, ptolemäisch-makkabäische Periode, nebst der Abfassung der BB. der Chron., Edr., Nehem., Jon., Rohel., Dan., Esther und mehrerer Pf. als Pf. 74. 79. 83. 110. u. a. — Jedoch ist es Zeite diese scheft den zu lang gerathene Anzeige abzubrechen;

nnd mir schließen fie mit einer Bemertung, wozu mir bisher keinen schicklichen Drt fanden. Der Berf. hat der barzulegenden Entwickelung Bieles geopfert, manche burch Die Tradition geheiligte Annahme, manches persönliche Berdienst, aber auch, was uns bas Bichtigste scheint, eine auszeichnende Eigenthumlichfeit des hebraifchen Boltes, nämlich bie, daß in ihm von Anfang an, wie in feis nem Bolte, das Gewiffen rege ift und zwar bas boje Gewiffen, das Schuldgefühl, das Gefühl, daß ihm eine hohe Aufgabe gestellt ift, die es nicht lofen tann noch will, bas Gefühl des Zwiespaltes zwischen Ertenntniß (Gefet) und Billen, fo daß in ihm die Gunde fich häuft und fo recht zur Erscheinung tommt (Rom. 5, 20.). Rach ber naturgemäßen Entwidelung, welche ber Berf. hergestellt hat, tritt aber biefes Gefühl bei weitem nicht fo heraug. Der Grundgedanke des B. ber Richter ift nach ihm anticipirt; er ficht in jener Periode feinen Abfall; das fittliche Bemußtfenn entsteht beim Bolte enft fpäter, und natürlich, ba Mofe wenig ober feine Gefete gegeben und bem Bolte feine bestimmte Aufgabe gestellt hat. nur wenn wir an die Spipe ber gangen Geschichte deffelben einen großen positiven Millensact, eine Gefetgebung, ftellen, wodurch der natürlichen Entwickelung vorgegriffen und ihr ber Gang vorge= fcbrieben wird, entsteht jener 3miefpalt und bie eigenthumliche Stimmung und Bewegung des hebräischen Boltsles Freilich findet auch bei der Anerkennung deffen, bens. was Mofe gethan, eine Entwickelung Statt, und bie bisherige Rritif hat ihr badurch, daß fie die Ausbildung der mofaischen Gesetzgebung fpäter fest, einen gemiffen Spielraum eröffnet. Bieviel in diefen Spielraum hineingehöre, bas ift bie Frage, welche eine besonnene, die gegebenen Schranken anerkennende, combinatorische Rritit zu beantworten hat, wenn fie überhaupt zu beantworten ift. Aber bie Rritif bes Berf. hat fast alle Schranten niedergeriffen.

D. de Bette.

66\*.

# Rachwort

## zehnten Jahrgange ber theologischen Studien und Kritiken

#### F. D. C. Umbreit.

achfolgende Worte wurden vor zehn Jahren niedergeschrieben, als die befreundeten herausgeber gegenwärtiger Zeitschrift ben Plan zu derfelben unter fich bespra= Der Berf. hatte fie anfangs als Borwort zum erchen. ften hefte bestimmt, boch fpäter es für ichidlicher befunden, Die Zeitschrift ohne alle Borauszeichnung ihres Gepräges, als durch ben Inhalt fich felbst charakterisirend, in die theologifche Belt eintreten zu laffen. 216 fie ihm aber fürzlich unter älteren Papieren wieder in die hande fielen, Rangen fle ihm wie eine in Erfüllung gegangene prophetis fche Rede, und er übergibt fie deshalb am Schluffe des zehnten Jahrganges der Deffentlichkeit. Denn es ift ges wiß ein ficheres und erfreuliches Zeichen für bie voraus erfannte Bahrheit und Nothwendigfeit einer bestimmten wiffenschaftlichen Zeitentwickelung, wenn bas für fie entwors fene und gebildete Organ die Feuerprobe eines Decenniums ausgehalten. Ber die fämmtlichen Jahrgange unferer Beitfchrift nicht blog oberflächlich durchblättert, fondern fich

## Nachwort zum zehnten Sahrgange. 1005

mit bem Geiste und ber Tendenz ber einzelnen Beiträge gründlich vertraut macht a), wird, fo groß auch die Mannichfaltigkeit derfelben und ihrer Berff. ift, boch die Erfüllung der vorausverfündigten 3dee, daß die theologischen Studien und Rritiken einen hiftorischen Charakter entfalten follten, nicht vertennen. Daß aber ber Begriff ber Hiftorie, wie ihn die herausgeber gefaßt und in Sympathie mit gleichgefinnten, theilnehmenden Zeitgenoffen in den Studien ins Leben ju führen gesucht, tein todtes Abstractum oder eine gegen die Philosophie sich bornirende, haltungslofe Unmagung fen, dafür tonnen ichon unter ben Namen ber Mitarbeiter Schleiermacher und Daub Zeugniß ablegen, von denen letterer mir die 21bs handlung über ben Logos, welche Marheinede in ben Berliner Jahrbüchern eine außerordentliche genannt, ohne Aufforderung, aus reinem Wohlgefallen an unferer Beitschrift zur Aufnahme in Diefelbe angeboten. Bie Diefe aber im geiftigen Berftande des Borts die heiligen Grenzen der Geschichte gegen philosophische Billfür zu mahren gefucht, bas hat fie erft fürglich bei dem Strauge= fchen Angriffe auf den positiven Grund unferes evangelischen Glaubens bemiefen. Und ebenso hat fie gang befonders in dem allgemein als tüchtig anerkannten Untis Möhler ihre mahrhaft protestantifch=theologische Burbe fiegreich zu behaupten gewußt.

Benn es dem aufmerkfamen Beobachter des regen Les bens auf dem Gebiete protestantisch-theologischer Biffen-

a) Bur anschaulichen und bequemen Vergegenwärtigung des reichen in einem Zeitraume von 10 Jahren in den Studien verarbeiteten Stoffes wird das jest erscheinende Register über die fämmtlichen Jahrgänge, welches fr. Bibliothet = Secretär Möller in Gotha mit seltenem Geschict und praktischem Verstande ausgearbeitet, zweckmäßige Dienste leisten.

fchaft, worüber der Geift, feine Burbe ertennend, fich erfrent fühlen muß, mit jedem Tage deutlicher wird, daß endliche Ruhe nur auf dem festen Boden ber Geschichte gewonnen werden tonne, wie denn bieg bie Erfahrung beweift, indem bis auf die neuefte Beit jede Dogmatit, von welchem Systeme der Philosophie sie auch belebt und burchdrungen fen, fich vor ber offen ober ftillschweigend chriftlich anertannten objectiven Autorität der Hiftorie gu, rechtfertigen strebt: fo ift auch ebenfalls ichon die 3dee einer Beitschrift, welche den redlichen und eifrigen Theologen der Gegenwart als miffenschaftlich-freies Organ gur Beförderung hiftorischer Festigkeit unferer Rirche Dienen möchte, in ihrer geschichtlichen Nothwendigfeit gerechtfer-Der mohlwollende Deuter Diefer Borte wird hoftiat. fentlich in denfelben weder von der einen Seite einen fatholicirenden, noch von der andern einen anti-philosophis schen Sinn finden können. Um aber auch jeder etwaigen nicht wohlwollenden Deutung gleich anfangs zu begegnen, fo möge Folgendes zur genaueren Berftändigung über bas, was wir hiftorische Festigkeit unferer Rirche genannt haben, fürzlich gesagt fenn.

Als unschätzbare Errungenschaft des großen Kampfes der Reformation ist zweiselsohne der Hauptfatz zu betrach= ten : "daß der sichere Glaube als bestimmter Inhalt deffen, was Christus gelehrt, nur aus der reinen Quelle der heiligen Schrift geschöpft, und daß die Kirche als die Gemeinschaft der an Christus Slaubenden nur auf diesem Grunde Bestand haben könne." In der unerschütterlichen Festhaltung dieser mit den Waffen des heiligen Geistes er= strittenen Wahrheit sind wir Protestanten gegen jede nicht= biblische Lehre und deren äußere, gewaltsame Einführung. Es ergibt sich nun aber sogleich, daß der Protestantismus, um sich selbständig zu besestigen in der biblischen Bestreitung der Glaubenssätze, welche die auf ihr Alter sich stückende Kirche als durch die Tradition heilig vererbt festhielt, zu einer

## zum zehnten Jahrgange.

vollftändigen Beleuchtung der gangen Dogmatif nach dem deutlichsten und möglichst ficher ansgemittelten Sinne ber · Schrift allmählich geführt wurde, wodurch denn die Biffenschaft biblischer Kritit und Eregese in ihrer lebendigen Fortbewegung recht eigentlich Befen und Mittelpunkt un. ferer Theologie geworden. Und fo ift freilich unfere Rirche, infofern fie von dem Geifte der Auslegung abhängig geworden, welcher wieder an die Fähigkeit der einzelnen Eregeten gebunden ift, bis heute nicht zur Ruhe getom= men, sondern immer noch in dem Streben nach einer feften Gestaltung in der Einheit des Glaubens begriffen. Denn in der That! wenn wir uns nicht felbst täuschen und ber Rirche, die wir verlaffen haben, zum hohne werden wollen, fo bürfen wir nicht, wie es wohl zu geschehen pflegt, um auch Stüßen unferer firchlichen Gemeinschaft nachzuweifen, an Rirchen= und Confiftorialräthe als Beschüs Ber und Repräfentanten fymbolisch-tirchlichen Lehrbegriffs appelliren, weil, wären diefe auch felber nicht meiftens unter fich uneins in der Verfechtung eines fogenannten Privat-Syftems, unfere literärischen Blätter ichon beutlich und oft zum nicht geringen Anstoße bes nichttheologischen Pu= blicums den inneren Zwiespalt unferer gelehrten Theolos gen beurtunden. Uber ferne fen es, diefen Rampf, wenn er nur mit Bürde und Anftand geführt wird, als beflas genswerth auszuschreien oder ihn wohl gar als Beweis ber Unhaltbarkeit Des Protestantismus zu betrachten. Chriftus hat gesagt : "ich bin nicht gekommen, Frieden zu bringen, fondern das Schwert." Und fo lange die pros testantischen Theologen als folche an bem. rein = biblischen Principe ber Dogmatif festhalten, tann, unferer Rirche Die hiftorische Festigkeit nicht abgesprochen werden. Dder ift bas geschriebene Wort wantenber, als der fluffige hand mündlicher Tradition? der unmittelbare Ausspruch des herrn unficherer im Geifte der Bahrheit, als die fpätere Lehre feiner Diener und Rnechte?- Ja, Die fatholifche

1007

Rirche hat immer mit ftnmpfen Baffen gestritten und wird auch hinführo einen fruchtlofen Rampf tämpfen, fo oft fie es wagt, die unfrige in ihrer festen Gründung auf dem ewigen Kelfen beiliger Schrift anzugreifen. 21ber, wendet man ein, wo ift diefe protestantische Rirche in ber Birts lichteit? was bedeutet die allgemein=abstracte Idee eines feften biblifchen Princips, wo unter ben Berfechtern beffels ben nun feit breihundert Jahren über Die wichtigften Lehe ren der Schrift eine Meinung die andere verbrängt? Ber erkennt ba nicht einen zur Auflösung einer folchen Rirche führenden Biderspruch? Und allerdings ift biefer Einwand bei einer äußeren Betrachtung bes außerordentlichen Rampfes auf dem Boden der protestantisch-gelehrten Theos logie fehr natürlich, aber boch, wenn er bas Defen ber Sache berührt, feinesweges begründet. Ebendeshalb nämlich; weil unsere Theologie in bem boheren Sinne eine gelehrte ift, infofern fie in dem ficher gefundenen Grunde ihrer Lehren nur allein bas mahre Seil fester Ueberzeugung fucht, mußte fie bei ber eigenthümlichen Beschaffenheit ber Quelle unferer Religion als eines in einer fremden Sprache und unter einem gang andern himmeloftriche, als der unfrige ift, geschriebenen Buches, bas mit einem anderen, früher entftandenen und noch fchwerer zu verftes henden in einem unauflösbaren Bufammenhange fteht, alle 3meifel ber Rritit aufregen, die nun gerade unvermeidlis che Urfache ber gewaltigen Bewegung unferer theologifchen Geifter geworden ift. Man tann aber jest in Bahrheit fagen, bag die heilige Schrift aus ber von dem in alle Bahrheit leitenden Geifte felbst ihr bestimmten Feuerprode ber Rritif als ein reines Gold bereits hervorgegangen : denn bie auch fonst fich widersprechenden angesehensten Theos logen unferer Rirche find boch in bem muhfam gefundenen Rleinobe fritischer Operation in Einheit verbunden, daß die tanonischen Schriften des R. T., welche von Jesu Leben und feiner Lehre berichten, als echt, b. i. als folche anges

## zum zehnten Jahrgange.

nommen werden müffen, die von Berfaffern herrühren, bie bas, was fie ergählen, nach ihren Lebensverhältniffen wirklich überliefern konnten und auch nach redlicher Bahrheit gerade fo wollten #). Demnach follte uns alfo Die fatholische Rirche nicht länger mehr vorwerfen, daß wir in ber Befenheit unbefestigt und fchmantend maren. Freilich fann nicht geleugnet werden, daß oberhalb diefer bereits gewönnenen firchlichen Bafis ber Bogen bes Streites über die wichtigsten Lehren des Christenthums gar viele fich hin und her bewegen, aber wer wollte behaupten, daß nicht auch hier noch Ruhe eintreten tonne, wenn er bes bentt, wie furz boch im Ganzen erft bie Beit unferer firchs lichen Biedergeburt ift? Und gerade von Diefer Seite tritt ber 3med unferer Zeitschrift auf bas Bestimmtefte hervor, mitzuwirten zur Serbeiführung endlicher Berftan= . bigung über die hauptlehren unferer Religion. Somit fommen wir nun aber auch zur Begegnung bes Berdachs tes, als ob fie eine polemische Tendenz gegen die philosophisch = freie Richtung bes Zeitalters habe, indem fie fich vorzugsweise bas Biel ftedt, unfere Theologie hiftorifch befestigen zu helfen.

Es ist bemerkenswerth, daß um dieselbe Zeit ungefähr; wo in dem protestantisch-theologischen Autschlande die biblische Kritik sich zu ihrer vollen Schärfe ausgebils det hatte, auch hier gerade eine neue Entwickelung der Philosophie mit einer bewundernswürdigen Schnelligkeit Raum gewann, welche vorzugsweise unter dem Namen der kritischen sich geltend machte; und gleichwie jene Grund und Boden der Bibel beleuchtete, um zu finden, was man mit Sicherheit von Christus und feiner Lehre

a) Diefer Sat ift freilich burch bie kritischen Bewegungen ber neueften Beit theilweis stark genug angesochten worden. Aber wenigstens hat der Geist derjenigen Abeologie, welcher unsere Beitschrift zum Organe geworden, innerhalb berselben immer eine vertheidigende und erhaltende Kritik geübt.

wiffen tonne, erhob fich biefe zu einer folchen Ruhnheit geiftiger Meffung und Abmägung, bag fie die Grenzen bes menschlichen Ertenntnigvermögens in Bezug auf bas Ueberfinnliche überhaupt zu bestimmen fuchte. Der Beiftdies fer neuen tritifchen Philosophie berührte wie mit einem Bauber alle Facultäten und brudte den einzelnen Biffenfchaften, nicht felten wohl gar auf fast gewaltsame Beije, feine Form auf; vor Allem aber bemächtigte er sich der theolos gifchen Lehrstühle, in den atademischen hörfälen, wie felbft Soviel ift gewiß, daß erst mit Rant am in den Rirchen. ftärtften und einflußreichften bie deutsche Philosophie in ein folches Berhältniß zur Theologie als ber auf die Bibel positiv gebauten Biffenschaft bes Glaubens trat, baß beide wie in einem Gegenfaße begriffen betrachtet zu mer-Bon nun an treten bie Syfteme bes Ratios den anfingen. nalismus und Supernaturalismus fich fcharf gegenüber, und tämpfen bis auf diefe Stunde um die theologische 21= leinherrschaft. Bliebe diefer Rampf auf rein philosophis fchem Boden, fo brauchte der Theologe nur infoweit an ihm Theil zu nehmen, als er fich für feine Perfon burch innern Geiftesdrang bagn berufen fühlte, mit zu philofos phiren; baer aber nothwendig fich auf die heiligen Fluren ber Bibel hinübergezogen, und die Bertheidiger eines jeben Syftems bas ihrige in Uebereinstimmung mit ber Bibel zu bringen oder vielmehr als folgerichtig aus derfelben ab= leiten zu tonnen behaupten, fo ift für ben Theologen als folchen genannter urfprünglich philosophischer Streit auch wirflich jest nur hiftorisch ju entscheiden: benn wenn einer mit Offenheit ausspräche, baß, wiewohl ber Supernaturalismus eregetisch -und also historisch in der Schrift gegründet fen, er doch nicht philosophisch vor der prüfenden Bernunft fich rechtfertigen tonne, fo ift er fchon von dem positiv = theologischen Gebiete auf das rein = philosophische binüber getreten und tann wenigstens im Sinne der Reformatoren nicht mehr ein Theolog genannt werden, er

## zum zehnten Sahrgange.

mag auch noch foviel materielles Biffen aus dem weiten Felbe theologifcher Biffenschaft in fich vereinigen, fondern er muß confequent als ein neuer Luther ber Beit auftreten. Indem wir nun weit entfernt find, das freie Forfchen bes Berftandes mit einem theologisch + eregetischen Banne ju belegen, fondern vielmehr auch hier bas Dehen des Geistes durch das weite und mannichfaltige Reich ber menschlichen Geelen vernehmen, glauben wir uns nur berechtigt, ja gedrungen von der Erfahrung, daß die meis ften Migverftändniffe in ber Beurtheilung theologifcher Ueberzeugungen von ber untritischen Bermischung theologis fcher und philosophischer Intereffen herrühren, eine fefte Grenglinie zwischen bem Gebiete ber Philosophie und Beschichte zu giehen. Innerhalb der lettern hält fich unfere Beitschrift und bescheidet fich gerne, ber philosophischedoge matischen Theologie nur Refultate zum Aufbau ihres Shftems zu überliefern; indem fie diefes aber mit dem Geifte objectiver Bahtheit und Gründlichteit und nur in bem organischen Zusammenhange ihrer Wiffenschaft zu thun ftrebt, glaubt fie mehr das Bert der Philosophie gu Wenn fie fördern, als ihr feindlich gegenüber zu treten. aber fich vorfest, innerhalb ber Grenzen ber Geschichte zu. beharren, ift fie ferne davon, das inftematifch-philosophis fche Nachdenten über den auf hiftorischem Bege gegebenen Glauben ausschließen zu wollen, vielmehr möchte fie bas gesammte Gebiet ber Theologie, und alfo die philosophischdogmatische in ihren Bereich aufnehmen, nur freilich im , Sinneeines Schleiermacher, Nitfch und Tweften, bie fie als ihre natürlichen Berbündeten betrachtet. Und fo bedarf es auch wohl taum ber besonderen Erflärung, daß fie unter der hiftorischen Theologie die Eregese im Beifte Neanders mit einbegreife, ja fie nach ihrer eis genthümlichen Richtung jur haupt = Biffenschaft mache, nur ebenso wenig als ein Spiel subjectivseiteler Erfindungs. funft, als losgelöft von der freiforschenden Rritit eines

be Bette, fondern in der objectiv = wiffenschaftlichen Dahrheit, wie sie fücke theoretisch und praktisch gelehrt, mit dem Schreiber dieses am liebsten als Ereget des Alten Lestaments zusammengeht.

Es ift fchon öfters gerügt worben, daß auf teinem wiffenschaftlichen Gebiete Die leere Subjectivität launiger ihr Gpiel treibe, als auf bem ber biblischen Auslegung, ja es find die Eregeten fast zum Sprüchworte geworden als Leute, die gar mancherlei verschiedene und wunderliche Einfälle haben, wie fie benn in folcher Beziehung einer . der älteften und berühmteften Naturforscher beständig im Es ift nun auch wirtlich auffallend, daß, Munde führt. wenn man die Commentare der Profan-Philologen mit denen der biblischen vergleicht, die letteren verhältnigmäs Big bei weitem ein bunteres Gemisch ber abentheuerlichsten Erflärungen barbieten, als die erfteren, wovon wohl zunächft ber Grund barin ju fuchen feyn möchte, daß diefe im Gangen ihren Geschmad durch bas Studium bes classischen Alterthums reiner gebildet haben: benn daß meiftens bie Sucht nach immer neuen Einfällen in ber Auslegung ber einfachften Stellen ber Schrift von einer ungeheuren Beschmads lofigteit herrühre, tann wohl nicht geleugnet werden. Indef. fen hat diefe Ueberfülle von Erflärungen in den biblifchen Commentaren boch noch eine Burgel, welche tiefer liegt und amar feine andereift, als der menschliche Egoismus felber, ben gerade nur der lebendig ergriffene Ginn der heiligen Schrift auszurotten vermag, fo baß, durch fie wiedergeboren, ber Menich, fein einzelnes Ich aufgebend, in die Idee bes 201. gemeinen einzugehen in den Stand geset wird. Aber fehr schwer ift freilich diefe ueravoia, und man darffagen, am schwersten in der Biffenschaft, beren Pfleger nicht felten Gut und Leben an die Bertheidigung eines Einfalls fegen, fo daß, von diefer ethisch-christlichen Seite betrachtet, oft gerade das gelehrteste Buch eben nicht den erfreulichsten Anblick gewährt. Run fann aber bei biefem leidigen Man-

## zum zehnten Sahrgange.

gel bes Einzelnen, in die gründlich befestigte Ueberzeugung vieler bentenden Geifter eingehen zu tonnen, weil nam. lich bas Wollen von eigener Selbstgefälligkeit gehemmt ift, tein heilfameres Mittel empfohlen werden, als bas Studium der Geschichte, infofern Diefes ganz befonders bie wahre wissenschaftliche Bescheidenheit erzeugt und nährt. Denn in ihrem Spiegel allererft erschaut er bie hohe Bedeutung bes Zusammenhanges ber 'Gedanten und Dinge in dem von einer unfichtharen hand bewegten Laufe ber Belt und ertennt bie Nichtigkeit jeglicher Bereinges lung, fen fie für fich betrachtet auch noch fo fehr als vorzüglich zu preifen. Burbe bemnach bie Gregefe nicht, wie es gewöhnlich geschieht, fo getrennt von der Geschichte der Rirche, deren ficheren Grund zu legen doch ihr höchster 3med ift, betrieben, man murde feit ber Reformation bem Geifte ber Einheit ichon weit näher gerückt feyn, als wir es jest finden, wo die Bermannichfaltigung eregetischer Meinungen noch mit jedem Tage zunimmt. Es ift jafchon bei einem oberflächlichen Blicke in Die meiften Commentare leicht zu erkennen, daß oft bei aller philologischen Tüchtigkeit gerade ber allgemeinshiftorische Sinn ber Auss legung fehlt, welcher von dem wohlbegriffenen Bufammenhange des Einzelnen mit dem Ganzen in der 3dee der Biffenschaft christlicher Theologie' fich felbst bis auf Die Erflärung einzelner Börter verbreiten muß, wenn wir nur zum Beispiel an die vielerklärte nlorig erinnern bürfen. Erst durch das Eindringen in die Tiefen chriftlis cher Kirchengeschichte und also durch bie lebendigste Bergegenwärtigung beffen, mas bas Chriftenthum in ber Belt gewirft und wie es ber emig zündende Feuerfunte hochfter Menschenentwickelung geworden, wird auch der Ausleger feiner Quellen mit bem Geifte bes Ernftes und ber

Bürde geweihet, ber allerdings die Erflärung der Bibel als des Buches aller Bücher durchdringen follte, wobei übrigens eine grüudliche und nüchtern-verständige philolos

gifche Betrachtungsweise bes Textes recht wohl bestehen tann. Benn man baher ben Grundfas immer von neuem predigen zu muffen glaubt: erfläre die Bibel, wie jedes andere Buch auch, fo fcheint man boch für die meisten ausleger ber jegigen Zeit etwas Bergebliches zu thun, indem für fie die Eregefe von der Dogmatit unabhängig gewors ben; vielmehr scheint es jest mehr an ber Beit ju feyn, hermeneutisch gerade umgefehrt zu lehren : erfläre Die Bis bel nicht wie jedes andere Buch b. h. mit einem heiligen, auf die ganze Menschheit gerichteten objectiven Sinne. Durch folch' ein Gebot wollen wir nun nicht etwa einer andächtelnden und frömmelnden Eregefe das Bort, reben, wieges den Anschein haben tonnte, wenn wir den oft mißverstandenen und oft gemigbrauchten "heiligen Ginn" bei Erflärung ber Bibel eingeschärft wünschten, fondern wir wollen damit nur foviel fagen, daß man, von einer univerfals firchen hiftorifchen Betrachtung ausgehend, Die Schrift nicht abgesondert, vielmehr im innigsten Busammenhange mit dem chriftlichen Leben d. i. allerdings firchlich im mahren Berftande des Worts auslegen müffe. Berlangt man boch fcon von dem Erflärer eines claffifchen Schriftstellers, daß er, von feinem Geifte durchdrungen, aus beffen Mittelpunfte heraus ihn auslege; um wieviel mehr muß man biefe Unforderung an den biblifchen Eregeten ftellen, der fich berufen fühlt, bas Buch in dem Lichte feiner heiligen Liefe und Rlarheit aufzuthun, welches Rern und heil unfers Lebens geworden ? - Es ift aber fein anderer Mittelvunkt ber Schrift, denn Jesus Christus felbit, ber Erlofer ber Belt! Der Glaube an ihn ift der Grundpfeis ler ber Rirche und das Licht der Eregefe, das feine Strahlen verbreitet nach allen Seiten ber Schrift und ihre buns felften Stellen erhellet. Indem wir aber diefes Befenuts niß mit voller Ueberzeugung aussprechen und auch verf chert find, daß wir es im Einflange mit allen theologis fchen Partheien, freilich nach ber eigenthümlichen Deu-

## zum zehnten Sahrgange.

tungsweise einer jeden, thun, laufen wir in Gefahr des Berbachtes, als wollten mir bie ganze alte Fluth ber typifchen Theologie wieder über bas aufgeflärte und end= lich einmal trocken gewordene Alte Testament herleiten, oder als wären wir mit folcher Meußerung wenigstens nicht vorsichtig umgegangen, ba man uns leicht bamit fo in die Enge treiben tonne, daß wir als ausgemachte Cocceja= ner daftänden. Bir scheuen indeffen einen folchen Berbacht gar nicht, indem wir uns mit volltommener Rlar. heit der Grenzen bewußt find, innerhalb deren der Ausleger in Beziehung des Alten Teftaments auf bas Reue wiffenschaftlich ftehen bleiben muffe, wenn er nicht der ungebundensten Billfur, und fen fie auch noch fo fromm gemeint, Thur und Thor öffnen wolle. Doch hat ja fchon bie neueste Beit bewiefen, daß fich die typische Auslegungsweise mit der grammatisch=hiftorischen gar wohl versöhnen laffe. Denn wenn der typische Ausleger zu Gunften feiner christlich = religiöfen Betrachtung einer alttestamentli= den Stelle nicht Grammatit, Lexifon und Siftorie in ihren gerechten Unforderungen bei dem Interpretationsgeschäfte auf die Seite schieben will, Regeln der Sprache verleßt, Wortbedeutungen verdreht und flare hiftorische Berhältniffe verdunkelt, furg, wenn er von vorne herein nicht gegen die Principien der grammatisch=historischen Interpretation verstößt, fo tann ihm miffenschaftlich fein Recht nicht streitig gemacht werden, unter bem auf gram= matischehistorischem Bege gefundenen Sinne noch eine geheimnißvolle hindeutung auf die Erscheinung Jefu Christi zu fuchen, und fo muß benn auf diefe Beife die inpifche Auslegung als Sache des frommen Glaubens frei gelaffen werden. Soviel ift aber überhaupt erfreulich mahrzunehmen, wie man in der neuesten Zeit mit jedem Tage mehr ertennt, bag, nachdem lange bas 21. T. auf eine, man möchte fast fagen, jubische Beisefur fich betrachtet worden, ohne bag man nur von ferne feiner höchsten Bürde in ber

1015

### 1016 Rachwort zum zehnten Jahrgange.

vorbereitenden Sinarbeitung auf die Erscheinung des Chrie ftenthums gebachte, bei allen mit Freude anzuertennenden Fortfcbritten ber philologischen und fritisch-hebräifchen forfcungen die theologisch-chriftliche Auslegung der fogenams ten altjüdischen Literatur boch zurückgeblieben fen. Denn, wenn wirklich Jefus Chriftus alle Beiffagungen des Ab ten Teftaments erfüllt hat, fo muß biefes mit bem Renen Testamente in einen theologischen Begriff zusammenges faßt werben, ober bas erstere ift für fich allein betrachtet ebenso unverständlich in feinem andeutenden und embryos nifchen Charakter, wie das lettere in feiner gangen fülle herrlicher Entwickelung. Der fich felbst bestimmende Gang freier Biffenschaftlichkeit auf dem doppelten Gebiete ber Schrifterflärung hat aber ben Einigungspunft, welcha eine Zeit hindurch vertannt worden ift, in der reinen 3det und wahrhaften Birflichfeit des Deffias gludlich wieber gefunden, und wenn nur auf diefem unerschütterlichen Grundsteine Jefu Christi der alt= und neutestamentlicht Ereget, jeder für fich, mit Bahrheit fein Bert betreibt, fo wird auch der himmel und Erde zufammenschließenbe Bogen bes Friedens nicht fehlen.

Berichtigungen.

Seite 259, Zeile 4 v. o. ftreiche Bie. - 278, - 15 v. u. - nicht nur. - - - 2 v. u. - fich.

## Anzeige = Blatt.

Im Berlag von Friedrich Petthes ift erschienen: Der Gymnasialunterricht nach den wissenschaftlichen Anforderungen der jetigen Zeit. Von Johann heinrich Dein hard, Oberlehrer der Mathematik und Physik am Gymnasium zu Wittenberg. gr. 8. pr. 1 Thir. 12 gl.

Das vorliegende Wert gebt von ber Unficht aus, bas bie Gegen-fage, welche in ber gegenwärtigen Beit das Symnafialwefen bewegen und fo vielfach auf die gedeihliche Ausbildung der ftudirenden Jugend einen nachtheiligen Einfluß ausüben, nur auf dem Wege wilfenschaftlicher Entwickelung vermittelt werben tonnen, und unternimmt es baber, die Organisation des Gymnasialunterrichts aus feinem Principe mit wiffenschaftlicher Confequenz herzuleiten und barzuftellen. Das Ganze zerfäult in S Theile. Bon biefen betrachtet ber erfte bie Beftimmung ber Symnasien und ihr Berhaltniß zu ben Realschulen und zu ben übrigen Bilbungsanstalten bes Staats; ber zweite leitet bie Unterrichtsmittel ab, welche zur Berwirklichung bes Gymnasials zweds nothwendig find, und bestimmt ben fpecififchen Einfluß ber eins zelnen auf die Bilbung bes Geiftes; und ber britte handelt von ber Methobe, nach welcher bie Unterrichtsmittel zu behandeln und zu claf. fificiren find. - Wenn fich aus biefer Darftellung bie Unwendung auf bie jesige Berfaffung ber Gymnafien und auf ben Geift, in welchem fie geleitet werden, von felbft ergibt; fo ift fie boch an Stellen, an welchen bas Intereffe ber Biffenschaft und bas Bohl ber ftubirenden Jugend besonbers betheiligt ichien, noch ausbrucklich gemacht, und wir glauben in Diefer hinficht biejenigen Bemertungen ber Schrift, welche fich auf bas Berhaltniß ber Gymnafien zum Chriftenthume beziehen, ben Freunden wiffenschaftlicher Bilbung vorzüglich an's perz legen zu burfen.

- Reander, August, das Leben Jesu Christi in seinem geschichtlichen Zusammenhange und seiner geschichtlichen. Entwickelung. gr. 8. 3 Thlr.
- Roellner, Eduard, Symbolit der chriftlichen Rirchen. 1fter Theil: Symbolit der Lutherischen Rirche. gr. 8.

3 Thir. 8 gl. Reichlin, das Christenthum in Frankreich außerhalb der Rirche, gr. 8. 2 Thir. 8 gl.

Sartorius, Ernst, bie Lehre von Christi Person und Bert in populairen Borlesungen. Dritte Aufl. 8. 21 gl.

Rlofe, Carl Rud. Wilh., Geschichte und Lehre des Mars cellus und Photinus. gr. 8. - 10 gl.

Johannes Schenkel, ein Denkmal auf bem Grabhügel eines Verborgenen vor der Welt. Von Daniel Schenkel mit einem Vorwert von Dr. Lude. gr. 8. 18 gl.

De la, Motte Fouque, die Liebeslehre. 8.

Bei uns ift erschienen und in allen Buchhandlungen ju erhalten: Gemmerli, G. A., Encyclopädie der Bibelfunde. hands buch für forschende Freunde der heiligen Schrift. Nach des Berfassers Tode fortgesett und herausgegeben von M. E. W. Löhn, Stadtpfarrer zu hohenstein 2c. gr. 8. 291 Bogen. Preis 1 Thir.

Cochulge, Dr. A. M., Lehrbuch bei Judenbefehrungen, zugleich ein Sulfsmittel zur Unterscheidung bes alten und neuen Testamentes. gr. 8. 132 Bog. Preis 1 Thir.

Beidmannsche Buchhandlung.

zed by Google

6 gl.

Bei Eudwig Dehmigte in Berlin ift fo eben erfchienen:

Baumgarten, Dr. ph. M., die Aechtheit der Pa= ftoralbriefe, mit besonderer Rückschat auf den neue= ften Angriff von herrn Dr. Baur. gr. 8. 17 Bogen. Preis 1 Thir.

Das biefe Schrift einem Beitbeburfnis entspricht, ift unleugbar. Je mehr ber Skepticismus in ber h. Kritik um sich greift, besto mehr bebarf es einer gründlichen Bertheidigung unserer kanonischen Bucher. Nebrigens hat die vorliegende Schrift nicht einen ausschließlich potemischen zweck, vielmehr versucht sie ihrem größern Theile nach einen Beitrag zur Außellung und Lösung mancher mit der Kritik der Pastoralbriefe zusammenhangenden eregetischen Fragen zu liefern. Sie geht unter Andern ausschlich auf die Frage über die in den Pastoralbriefen und in dem Briefe an die Colosser betämpsten Irtebrer ein und jucht dieselbe von einem neuen Geschlichspunkte aus zu beantworten. Außerbem gibt sie in einem eigenen Abschnitt eine Nachweisung des betanntlich von Echteisemacher fo entschieden bestrittenen Zusammenhangs im ersten Briefe an der Timotheus.

Liebetrut, Dr. F., der Lag des herrn und feis ne Feier. In Briefen. Mit biblischer, hiftorischer und wissenschaftlicher Begründung bargestellt, und ben christs lichen Zeit- und Geilsgenoffen, infonderheit den ernft gesinnten Freunden und Gegnern einer wohlgeordneten Sonntagsfeier zur Prüfung und Beherzigung vorgelegt. gr. 8. 1 Ehir. 8 ggl.

Wenngleich diese Schrift ihren Gegenstand durchaus miffenschaftlich begründet, und selbst die wilfenschaftliche Darftellung deffelben in einem bisher noch nicht versuchten Umfange durchsührt: ift ihre Zenbenz doch mehr eine praktische als theoretische. Sie will die verkannte, heit- und segenschalte Zbee der tirchlichen Tage den Beitgenoffen in ihrer unverhülten Wahrheit und Schönheit darstellen, zum unvertürzten Untheil an ben in jenen beschloffenen Segnungen hinleiten. Sie geigt, wie der Tag des herrn einem urfprünglichen, eingedornen Bedürfniffe des Menschen entspricht, deffen Perachtung ich also unfehldar selbst beftraft, wie aber das Ergedniß höherer Bildung, vielmehr bes Mangels berleiben in ihren böchten Beziehungen ift.

, So kommt fie mit klarer Begründung aus Schrift, Seschäckte und Bernunft eben so ber strengen Prüfung des Denkenden, als der einfas chen Beherzigung des Frommen entgegen, indem sie nicht allein das fegensvolle Ziel der Sonntagsfeier hinstellt, und das erhebende Bild verselben vorhält, sondern auch zu besser Berwirklichung hinleitet. Bu bem Zwecke ist das wissenschaftliche Material meist in die Anmerkungen verwiefen, und der Inhalt durch eine freiere Darstellung jedem gebildeten kaien zugänglich gemacht.

Unter ber Preffe befindet sich und wird balbigst erscheinen :

- Rniewel, Dr. T. F., driftliches Religionsbuch für mündige Christen und die es werden wollen, auch zum Gebrauch in Lehrerseminarien und höheren Schulanstalten. 8. Zweite Auflage.
- Deffen Leitfaden zum chriftlichen Religions= unterricht. Für Confirmanden und confirmationsfähige Schüler. 8. 3weite Auflage.
- Schulze, E.S. F., Sammlung geistlicher Amtereden. 3. Theil. gr. 8.

Im Berlage ber Buchhandlung bes Batfenhaufes in halle find erschienen und in allen Buchhandlungen bes In- und Auslandes zu haben:

- Büchner, Dr. Ed., Sammlung algebraisch-physikalischer Aufgaben für Gymnasien und Realschulen. Mit 1 Kupfertafel. gr. 8. 1 Thlr. 10 Sgl. (1 Thlr. 8 gl.).
- Caesaris, C. Iulii, Commentarii de bello gallico Grammatisch erläutert durch Hinweisung auf die Grammatiken von Zumpt und Schulz, von Dr. Moritz Seyffert. 8. 224 Sgl. (18 gl.)

JOOGLE

Credner, Dr. C. A., Einleitung in das Neue Testament. Erster Theil, in 2 Abtheilungen. gr. 8.

3 Thlr. 7½ Sgl. (3 Thlr. 6 gl.). Daniel, Dr. H. A., Zatianus der Apologet. Ein Beitrag zur Dogmengeschichte. gr. 8. 1 Thlr. 15 Sgl. (1 Thlr. 12 al.).

Echtermeyer, Dr. Th., Auswahl beutscher Gedichte für bie unteren und mittleren Classen gelehrter Schulen.

8. fauber cartonirt. 1 Thlr. 7½ Egl. (1 Thlr. 6 gl.). Fritzsche, Dr. O. F., Commentatio de Theodori

- Mopsvesteni vita et scriptis. gr. 8. 15 Sgl. (12 gl.). Geschichte, Reuere, ber evangelischen Missenstals ten zu Bekehrung ber heiden in Oftindien. herausgeges ben von Dr. h. A. Niemeyer. 82stes ober 7ten Banbes 10tes Stud. 4. 20 Sgl. (16 gl.).
- Rnapp, G. C., Vorlefungen über die christliche Glaus benslehre nach dem Lehrbegriff der evangelischen Rirche. 2 Bände. Zweite unveränderte, mit einem Sache, Worts und Stellen-Register vermehrte, Auflage. gr. 8. 4 Thr.
- Register, Sache, Borte und Stellene, zu Rnapp's Borlefungen über die christliche Glaubenstehre. (Für die Bestiger der ersten Auflage, aus der zweiten besonders abgedruck.) gr. 8. 15 Sgl. (12 gl.).
- Rachricht, Außerordentliche, über bas durch Rhenins neubegonnene Miffionswert in Oftindien; erstattet von Dr. H. A. Riemeyer. Als Fortfesung und Beilage jur Geschichte ber evangel. Miffions - Anftalt in Oftindien. 82ftes pher Iten Bandes lotes Stück. 4. 22 Sal. (2al.)
- 82stes ober 7ten Bandes 10tes Stüd. 4. 2<sup>1</sup> Sgl. (2gl.). Peter, Dr. C., Commentatio critica de Xenophontis Hellenicis. gr. 8. 15 Sgl. (12 gl.).
- Programm der Lateinischen Hauptschule zu Halle für das Schuljahr 1836 bis 1837. Inhalt: 1) Grundlinien zur Geschichte des Verfalls der röm. Staatsreligion bis auf die Zeit des August. Eine litterarhistorische Abhandlung von Dr. L. Krahner. 2) Nachrichten über das Schuljahr 1836 bis 1837, von Dr. M.
- Schmidt. 4. geh. 10 Sgl. (8 gl.). Ruge, Dr. A., Neue Vorschule der Aefthetit. Das Ros mische mit einem komischen Anhang, gr. 8. 1 Thlr. 15 Sgl. (1 Thlr. 12 gl.).
- Schirlitz, Dr. K. A., Lateinisches Lesebuch. Erster Cursus. Dritte verbesserte Auflage. 8. 12<sup>1</sup>/<sub>2</sub> Sgl. (10 gl.). Schmidt, Dr. Herm., Doctrinae temporum verbi Graeci et Latini expositio historica. Part. II<sup>a</sup>. 4 maj. geh. 10 Sgl. (8 gl.).

Schmidt, Dr. Max, Commentatio de tempore, quo ab Aristotele libri de arte rhetorica conscripti et editi sint. 4 maj. geh. 10 Sgl. (8 gl.),

Splittegarb, C.F., Anleitung zum Rechnen. 1r Theil. Behnte verbefferte Aufl. 8. 64. Sgl. (5 gl.).

Beber, Dr. B. E., Schule und Leben. Borträge und Abhandlungen pädagogischen Inhalts. 8. 1 Thir. 15 Sgl. (1 Thir. 12 al.).

– Göthe's Faust. Uebersichtliche Beleuchtung beider Theile zu Erleichterung des Berständnisses. 8. sauber broch. 1 Thir. 5 Sgl. (1 Thir. 4 gl.).

In meinem Verlage ift erschienen und burch alle Buchhandlungen zu erhalten:

Uhlemann, Dr. Frid., Institutiones Linguae Samaritanae ex antiquissimis monumentis erutae et digestae, integris paradigmatum tabulis indicibusque adornatae; quibus accedit Chrestomathia Samaritana maximam Geneseos partem et selecta reliquorum Pentateuchi librorum capita complectens, notis criticis, exegetiois illustrata et Glossario locupletata. 8. 3 Thlr. 16 gl.

Leipzig, im Juli 1837.

'Rarl Lauchnis.

Digitized by GOOGLE

Bei Abolph Marcus in Bonn find neu erschienen: Delbrück, Ferdinand, Der verewigte Schleiermacher. Ein Beitrag zu gerechter Bürdigung deffelben. gr. 8. geh. 16 ggl. ob. 1 fl. 12 fr.

- Sorbel, Mar, Die religiöfe Eigenthumlichkeit der luthes rischen und reformirten Rirche. Bersuch einer geschichtlischen Bergleichung. gr. 12. geh. 20 ggl. od. 1 fl. 30 fr.
- Sutachten ber evangelisch-theologischen Fakultät ber Rheis nischen Friedrich = Milhelms = Universität über den auf der im August 1835 gehaltenen Rheinischen Provinzial = Sp= node (nach §. 45. der Verhandlungen) gemachten Antrag auf Entbindung der Evangelischen Geistlichen von der Verpflichtung, die neue Ehe geschiedener Eheleute firch= lich einzusegnen. Zweiter rechtmäßiger Abdruct. gr. 12. geh. 4 ggl. ob. 18 fr.

Ritich, C. J., System der driftlichen Lebre. Dritte, verbefferte und vermehrte Auflage. gr. 8. 1 Thir. 22 ggl. ob. 3 fl. 27 fr.

#### So eben ift erschienen :

Dr. M. Luther's Antwort an Erasmus Noterbamus, baß der freie Mille nichts sey, verdeutscht, zur Bertheidigung der protestantischen Kirche gegen die in Herrn Dr. Möhlers Symbolik gemachten Angrisse herausgegeben und mit Einleitung und Anmerkungen verschen von Dr. Carl Schrader. gr. 8. geheftet I Thtr. 18 als

#### So eben ift erschienen :

Biner, Dr. G. B., Comparative Darftellung bes Lehrbegriffs der verschied enen christlis chen Kirchenpartheien, nebst vollständigen Belegen aus den symbolischen Schriften derfelben. 2te verbefferte und vermehrte Aufl, mit dem Bildniß des Versfassers. gr. 4. 27 Bogen. Preis 2 Thir. 6 gl.

Leipzig, im Mai 1837.

#### C. S. Reclam.

300Q[6

Es ift bei 3. C. B. Dohr in heibelberg erschienen und an alle Buchhandlungen versenbet:

#### S.ymboli⁄k

Mosaischen Cultus

#### Von

#### Dr. K. Chr. W. Fel. Bachr.

#### Erster Band.

#### gr. 8. 32 Bogen. Preis 5 fl. 6 kr. rhein.

Die Aufgabe bes Berfaffers war: ben Dofaifchen Rituals cultus nicht blof von antiquarifcher Seite zu unterluchen, fonbern auch feine Bebeut un gim Gangen und Eingelnen nachgaweifen. Doge biefer Berfuch, ber erfte in feiner Art, als gelungen, bas vielfach ausgesprochene Beburfniß befriedigenb betrachtet werben.

Der II. Band, die 3 legten Cap. enthaltend , wird noch im gauft biefes Jahres erscheinen.

hauptinhaltsanzeige bes 1ften Banbes: Einleitung. §. 1. Umfang und Plan der Untersuchung. Hülfsmittel. §. 2. Form des Mos. Caltus. §. 8. Grund and Zweck der symbol. Form des Mos. Cultus. §. 4. Verhältnifs des Mos. Cultus, zu den Culten des heidn. Alterthums. §. 5. Deutungsregeln. I. Buch. 1. Cap. Die 'Stiftshütte im Ganzen und Allgemeinen in 4 §§. 2. Cap. Grundrifs der Stiftshütte in 10 §§. 5. Cap. Baustoffe der Stiftshütte in 3 §§. 4. Cap. Die Farben und Kunstgebilde der Stiftshütte. 5. Cap. Die Geräthe des Allerheiligen in 3 §§. 6. Cap. Die Geräthe des Heiligen in 4 §§. 7. Cap. Die Geräthe des Vorhofs in 2 §§.

Ueber das Wesen und die Bedeutung der speculativen Phislosophie und Theologie in der gegenwärtigen Zeit, mit besonderer Rückscht auf die Religionsphilosophie, von Dr. Sengler, ordentl. Prof. der Philos. in Marburg, gr. 8. Preis 2 Thir. 12 ggl. od. 4 fl. 30 fr.

Der Verfaffer zeigt in einer quellenmäßigen Darstellung ber Ges schichte ber neuern Philosophie, daß sich in dersetben bis jest die Selbsterkenntniß des menschlichen Geistes negativ in allen Stadien vollendet und badurch das System der positiven, die Ordnung der Wirklickeit felbst herstellenden Philosophie begründet hat, und stellt dies in allgemeinen Grundzügen dar.

Die Schrift zerfällt in vier Ubtheilungen: 1) Subjective Selbstbegründung ber Philosophie: Cartesius, Rant, Fichte, Jacobi. 2) Objective Selbstbegründung ber Philosophie: Spinoza, Leibnis, Schelling, hegel; Weisse u. Joh. Fichte. 3) Ubsolute Selbstbegründung der Philosophie: Günther, Baader, Schelling. 4) Subjective und objective Selbstbegründung ber Philosophie als System der Philosophie.

#### Bon ben mit allgemeinem Beifall aufgenommenen

Musterpredigten der jest lebenden ausgezeichneteren Kanzelredner Deutschlands und anderer protestantischen Länder. Herausgegeben von Dr. h. A. Schott in Jena, nach dessen Zobe fortgesett von Dr. J. Schuderoff in Ronneburg,

ift fo eben bes IV. Bandes lite Lieferung (a. u. b. T. : "Reuefte Bibliothet protestantischer beufcher Kanzelberebt= famteit u. f. w. U. Bb. lite Lief.) an alle folide Buchhandlungen versandt worden, und durfte auch ber Inhalt diefer Lief. bestätigen, baß in obige Sammlung, welche nur Driginalbeiträge ent= hätt, auch nur wahthaft gediegene Beiträge aufgenommen werben.

Die Ramen ber wurdigen Männer und bie große Ungabl berfelben (mehr als 50), beren gutiger Unterstügung sich bieses Unternehmen zu erfreuen hat, so wie die außerft gunftigen und empfehlenden Recensionen in allen tritischen Blattern burgen fur ben hohen Werth bestieben, wodurch die bisberige große Berbreitung nicht nur in Deutschlande, sondern auch in Desterreich, ber Schweiz, holland, Danemart, Norwegen, Rusland u. f. w. ergielt wurde.

Die verehrliche Rebaction wird auch ferner bemuht feyn, burch Mufnahme nur vorzüglicher Borträge bem Unternehmen bjeje Theit-

Digitized by GOOGLE

nahme zu erhalten, fo wie auch bie Berlägshandlung für anftänbiges Reußere in Druct und Papier gesotat bat.

Der außerft niedrige Guogt on. Der außerft niedrige Gubferiptionspreis fur je-ben Band von circa 30-34 Bogen, aus 5 Lieferungen beftehend, wovon monatlich eine (fechs bisher unge-brudte Predigten enthaltend) erscheint, ift 1 Thir. 16 Gr. Sachf. = 1 Thir. 20 Sgr. = 2 Fl. 30 Er. Conv. = 8 Fl. Rheinl., wofur das Wert burch alle Buchhandlungen des In-und Luslandes zu erhalten ift.

Much ber lite bis Ste Band ift noch fur furge Beit gu bem Enbicriptionspreife ju befommen; ber alsbann eintretenbe . erhohte Ladenpreis ift 2 Ihlr. 6 Gr. Gadf. fur jeben Band, weshalb gebeten wirb, Bestellungen barauf ges fälligft balb zu machen. Beipzig, im Juli 1837.

#### Suftav Buttig.

Bei E. Rummer in Leipzig ift erschienen und in allen Buch: handlungen zu haben:

Trahn, G. B., Erfahrungen und Beobachtungen über bie Birfung ber Sabbathsfeier auf Joraeliten und Chris ften. Dargestellt mit hinweisung auf ben 3wed diefer Feier für alle Weltvölker. 8. geh. 10 gl.

In meinem Verlage ift fo eben erschienen und in allen Buchhandlungen zu haben :

#### Libri vmbolici Ecclesiae Evangelicae

sive

#### Concordi-a

Recensuit

Carolus Augustus Hase, 8. Theol. Dr. et P. P. Q. Ienensis.

Editio secundis curis castigats. 8. (65 Bogen) 1 Abir. 12 gl.

#### Julius Klinkhardt in Leipzig.

Im Berlage ber Ginftorfficen Bof=Buchbanblung in Parchim und Lubwigsluft ift erschienen und in allen Buchhandlungen zu haben :

Das junge Deutschland. Ein theologisches Botum in eis ner academischen Rebe, von Prof. Dr. Carl hafe in Jena. 6 ggL

Rirchenblatt für Medlenburg. Eine Zeitschrift, begründet burch Dr. Adermann; fortgefest vom Diatonus Rars ften und Prof. Dr., Schmidt: 4r Band. 1-4. Seft. 1 Thir. 8 gar.





