

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

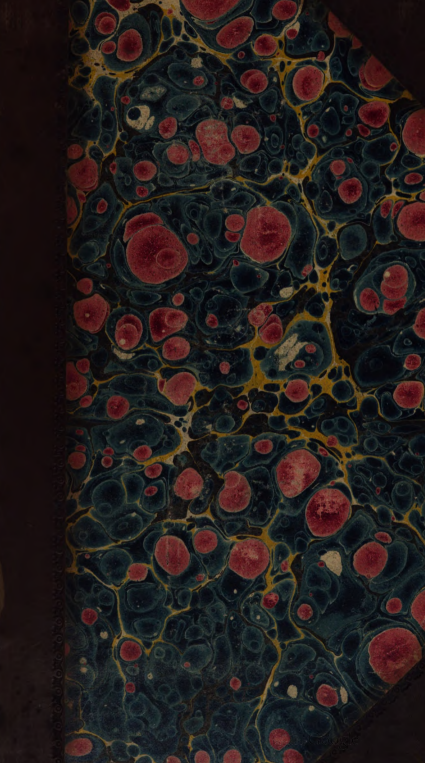
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

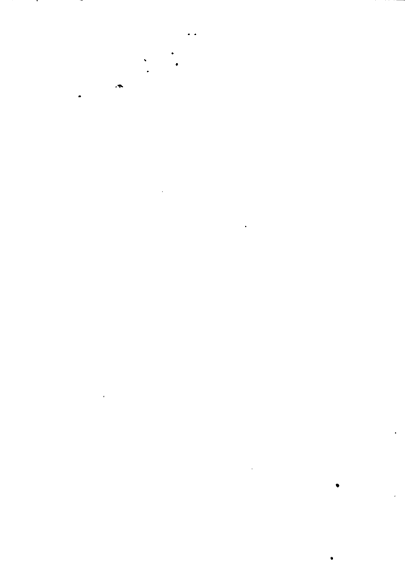
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Per. 14198 e. 238









۰

•

.

.

¢



Per. 14198e. 238



Digitized by Google

•

.

.

•



.

;

..

ŧ.

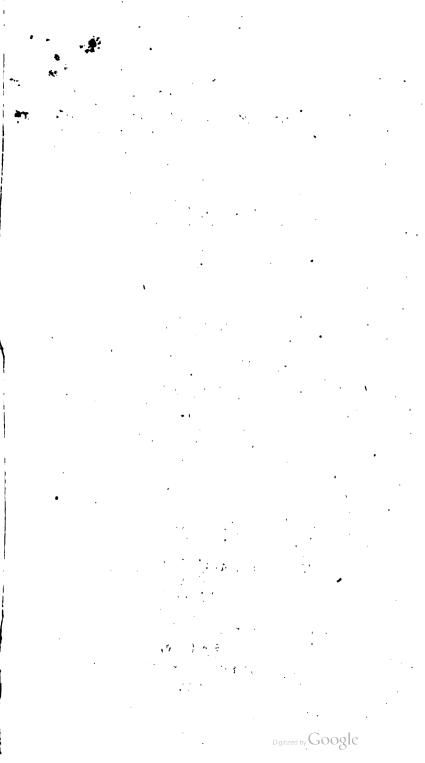
.

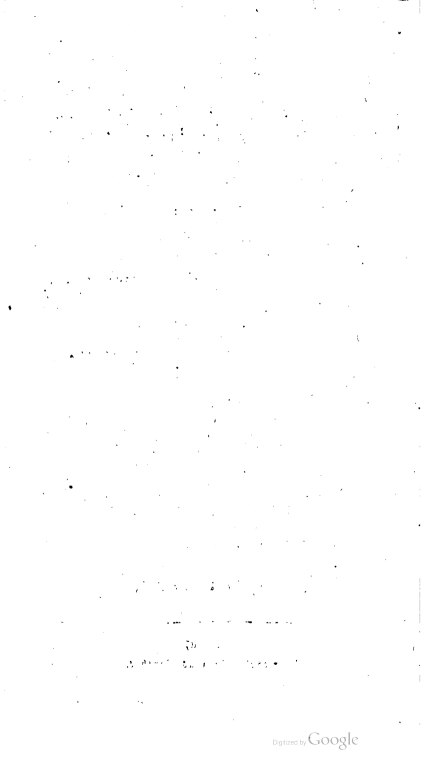
.

-









# Abhandlungen.

Theol. Stud. Jahrg. 1856.

Digitized by Google

1\*

Ş.

Per. 14198 e. 238



5



.

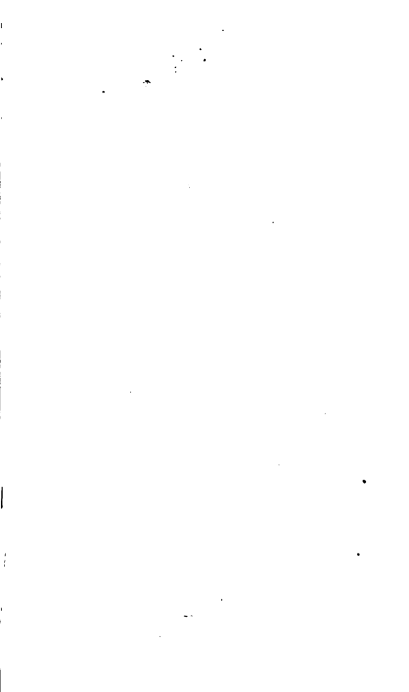
•

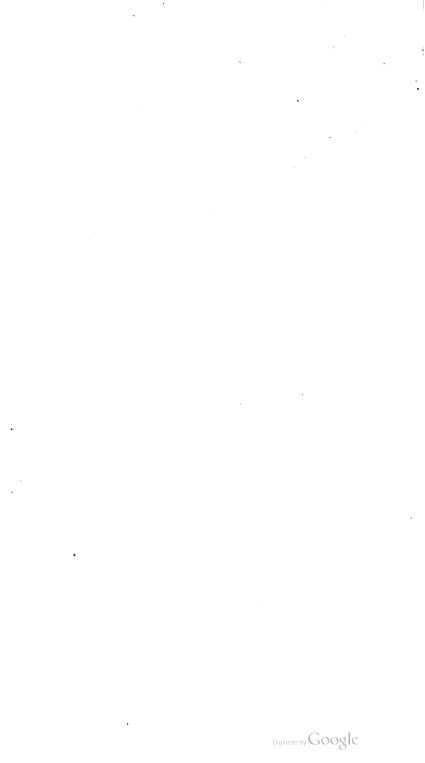
•

•

.









# Theologische Studien und Kritiken.

## Eine Zeitschrift

für

das gesammte Gebiet der Theologie,

in Verbindung mit

D. 3. Müller, D. Nitsich und D. Rothe

herausgegeben

von

D. C. Ullmann und D. J. W. C. Umbreit.

### 1856.

Neunundzwanzigster Sahrgang.

Erfter Band.

G o t h a, bei Friedrich Andreas Perthes. 1856.

## Theologische

# Studien und Kritiken.

## Eine Zeitschrift

für

das gesammte Gebiet der Theologie,

in Verbindung mit

D. 3. Müller, D. Nitfc und D. Rothe

herausgegeben

von

D. C. Allmann und D. J. W. C. Ambreit.



Digitized by Google

Jahrgang 1856 erstes Heft.

#### Gotha;

bei Friedrich Andreas Perthes.

1856.



# Abhandlungen.

Theol. Stud. Jahrg. 1856.

Digitized by Google

1\*



### Ueber den theologischen Begriff der Union und sein Verhältniß zur Confession

1.

mit befonderer Beziehung auf bas Bert :

"Die evangelische Union, ihr Wessen und ihr göttliches Recht von D. Jul. Müller." Berlin. Verlag von Wiegandt und Grieben. 1854. XIV und 418 S.\*)

Bon D. J. A. Dorner.

Eine eindringende theologische Untersuchung über den Beaenstand des vorliegenden Buches ist eine der erwünsch= Jaden, deren die jetige Wissenschaft und Kirche bemot kein anderer Theolog dürste leben, der für sein ine größere Ausmerksamkeit in dieser zerrissen und en Zeit zu erwarten berechtigt wäre, als der verehrte ut. Er hat, wie Jeder weiß, der Sache, die er hier feit vielen Jahren der Freude und des Leides die von gewissenhafter Prüsung und Ueberzeugung getrabe geweiht; er hat in langer Zeit über diese Fragen nde und tiefgehende Studien gemacht und feinem jetisultate dient zu nicht geringer Empfehlung, daß es, Meues auch das Buch in Begründung und Ausführung boch keinen anderen Begriff vom Wesen und Recht

fish fullering

Mtehende Erörterung, schon im Frühjahre b. J. als Anzeige des Uer'schen Buches entworfen, ist von der verehrlichen Redaction er die Abhandlungen aufgenommen, theils weil manche Partien dazu qualificirten, theils um ihren Druct nicht noch weiter hin= kuschieben.

#### Dorner

ber Union aufstellt, als berjenige mar, ben er ichon por= langft, auch in feinem berühmten Gutachten über die Union 1846 aussprach; nur daß er jest benfelben noch mehr von Misverständniffen befreit und gegen Mißbrauch fichert a). Das ift ein Begriff von Union, der ihm, wie er fagt (S. XI.), ftets verbot, je auch nur mit einem Borte des Rathes ober Buredens etwas dazu zu thun, die Union aufzudrängen. Es ift im Gegentheil bekannt, daß er in einer Beit, wo Manche der jetigen Bortfuhrer ber Separation fich an ben Gewaltmaßtregeln gegen bie ichlesifchen Lutheraner direct oder indirect betheiligt haben und wo es Gefahr brachte, fich fur deren Gemiffenofreiheit auszusprechen, fur dieselben geschrieben hat. Er parf nicht bloß Seitens der Unirten, von denen vielleicht Manche nicht ganz mit ihm zufrieden fenn durften, nicht bloß von den Reformirten, von benen er vielmehr perfonlich burch feine mehr lutherifche Beiftesart abweicht, fondern vornehmlich Seitens der Lutheraner aufmertfames Gebor und ernftes Eingeben in feinen Gedankengang erbitten. 3mar hat er von den Ultras ichon manche Unbill erfahren, aber ein um fo gewinnenderes Beichen ungetrubten Blides und friedfamen Geiftes ift es, was er im Borwort fagt: "Benn ich irgend einer ber verfciedenen Richtungen unferer Theologie und unferes firchlichen Lebens, welche über ben Gegenftand Diefer Schrift mit einander uneins find, diefelbe befonders zueignen mochte,

a) Es ist ein, wenn auch fpäter Sieg der Wahrheit, wenn jetzt endlich auch von Gognern des Herrn Berfaffers (3. B., der evangelischen Kirchenzeitung) zugestanden wird, daß sein Unionsbegriff dem Confessionellen nicht feindlich seh, noch dessen Ausschließung verlange. Es wäre aber bester gewesen, dieses früher zu sehen, nicht aber jetzt in aptischer Ausschung die Aenderung bei dem Herrn Berfasser zu finden, statt zu bestennen, daß man jetzt erst die Sache recht zu erblicken ansange. Manche Gogeurede hätte sich da längst in ihrer Eutschrlichseit erkennen und in die tweie Arbeit an dem Gemeinwerf verwandeln müssen.

8

#### ub. d. theolog. Begriff der Union u. f. w. ,9

fo find es die besonnenen und gemäßigten Danner unter ben Bertretern lutherifder Lebre und firchlicher Ordnung." "Es mag parador erfcheinen", fagt er an einer andern Stelle, "boch muß ich es als meine Uebertengung aussprechen, baß in die Sand diefer Richtung vornehmlich das töftliche Bert ber Berisbnung und des Bufammenheitens deffen, mas auseinander fallen will, gelegt ift, die Aufgabe, den Rif ju verbuten, auf den Leidenschaft und Beschranttheit mit rudfichtslofem Ungeftum hisdraugt" (G. VII.). 3ch mochte glauben, daß Diejenigen Lutheraner, Die er mit diefer Quafi= bedication im Auge bat und die Gottlob in gangen luthe= richen Landestirchen nicht eine Richtung, fondern die echte und wahre Fortfebung der lutherifchen Rinche bilden, wie 2Bur, temberg, Schleswig - holftein, Didenburg, Braunichweig, die Debraabl der fachfichen Lander u. a. m., ibm unter aller Anerkennung des in fie gefehten Bertrauens in Ber ziedung auf die Union boch erwiedern mochten : ... er Tcheine Die größefte Gefahr in jebiger Beit in demjenigen 20 erblicken, was ber Union nanuntlich in Breußen drohe. und eine Stubung des preußifthen Unionswertes ju wunfchen, bamit nicht die preußische Landestirche, wie fie bereits innerlich gelähmt dasteht, fatt in firchlichen Werten impulsgebend fepn zu tonnen, auch noch in fich felbft perfalle; allein es fen fcon fo weit gefommen, daß die lutherifchen gandestirchen felbft zu einem großen Theil in fast größere Gefahren gefturzt feven, als die preußische Landestirche, aus Beranlaffung, wenn auch teineswegs aus Sould der Union." Denn fie tonnen fagen, so jepen jest bereits weit größere und tiefere Gegenlate als der zwischen Union und Confession innerhalb der nicht-unirten lutherischen Landestirchen ausgebrochen, Gegenfage, Die den Unionsfreis tigfeiten ihren Anfangen nach weit vorgegingen, nachber eine Beitlang burch bas Inteneffe fur ober wider bie Union masfirt und fur die Deiften vergeffen ober begraben maren, die aber jett in neuer Kraft und febr ernfter Gestalt fich

ł

enthullen. Das find die jesigen Gegenfase uber die An= toritat ber Kirche und ber Tradition, über das Amt, feinen Urfprung und feine Autoritat, über bas Sacrament, ob es wieder in ein Opfer, das wir darbringen follen, verwandelt werden und folgerecht nach eiferner Rothwendigkeit auch den romifden Priefter=, Richter= und Regimentsbegriff wieder an fich ziehen foll, ober ob getroft auf den alten und bewährten evangelischen Grundlagen fteben zu bleiben und fortzubauen fen. Es ift jest nicht mehr fomohl die Frage (wenigstens nicht mehr die Sauptfrage): ob Union ober Erhaltung der alten Confessionen, fondern ob, wo die Confessionen aufterbald der Union fteben bleiben wollen, eine neue katholifirende Confeffion, der freilich jede reformatorifche und bis jest auch Die firchenrechtliche Begründung abgebt (die aber durch alte, ju fymbolifcher Autoritat ju fteigernde und ju deutende oder durch neue Rirchenordnungen und Ugenden zum Biele zu gelangen hofft ) unter bem Ramen ber lutherifchen an die Stelle der echten und fich felbft getreuen lutherischen Confessionstirche treten foll: abnlich wie Diefes Schaufpiel bereits reformirterfeits in England eine Zeitlang gespftelt hat, wo es allerdings fcon im letten Acte zu fteben Da durch diefe Richtung bas allen Evangelifchen feint. gemeinfame Terrain unterhöhlt, ja ihnen insgefammt dadurt ber Boden unter ben Fußen weggezogen werde, - fo tonnten bie von herrn D. Muller Ungeredeten fagen, - fo fen von diefer Gefahr freilich auch die Union mit berührt, aber boch habe fie von einer weiteren Ausbreitung berfelben am wenigsten ju befahren: weit mehr, als fie, felbst die refor= mirte Rirche (man bente 3. B. an Rurheffen). 3m Gegentheil habe die Union aller Bahrscheintichkeit nach eine fehr . reiche Ernte zu gewarten, je mehr es burch Ausbreitung jener Richtung den Anschein gewinne, als finden bie gemein evangelischen Grundwahrheiten, über die in lutherischer und reformirter Rirche gar tein Streit fenn follte, ihre Bertretung nur noch

#### ub. d. theolog. Begriff der Union u. f. w. 11

bei der Union, oder als gabe man außerhalb der Union die Hoffnung auf, die Confessionen in ihrer reinen, alten, dem Katholicismus wie dem Unglauben, der Hierarchie wie der Anarchie absagenden Form erhalten zu können.

Aber ben Butheranern, die fo urtheilen mochten, -und beren ift, bente ich, eine nicht fleine Babl, - mochte ich zurufen, fich bas Buch boppelt empfohlen fenn zu laffen, weil es fich vornehmlich mit Fragen beschäftigt, bie gerade jest wichtiger fur die Confession find, als fur bie Union. mit Binnenfragen, die für jede ber evangelischen Confeffion6= firchen von der bochften Bedeutung waren, auch menn es teine Mehrheit ber Confessionen und teine Union adbe. Dem zwar für die Union ift das Buch geschrieben, aber fo, daß es von der Union binlenkt zu gemein evangelischen Sefictepuncten , ju ben tieferen , jest erft wieber fich ents bullenden Fragen, welche für die Union nur Borfragen, aber fur die gandestirchen, die reine Confeffionstirchen find und bleiben wollen, jest gerade Lebensfragen geworden find. Denn ben Lutheranern namentlich, die es bleiben wollen. will immer zudringlicher durch die Dacht der rafch fich vollbringenden Entwickelung ber Dinge fich als allein moglich bie Alternative vorlegen: entweder Union, aber bann auch Jufgebung der confessionellen Eigenthumlichteit, oder Gelbftbehauptung ber Confeffion, aber bann auch, - jur Siches rung berfelben gegen jede möglichen Anface zur Union, -Bufage, Die Die gottliche Autoritat der Tradition und Riche als Ritt einmischen und ein Neualtes berftellen follen. Diefem firchenzerftorenden Dilemma, deffen verwuftende Rraft, wie gefagt, am meiften bie bisherigen alten Confes fionskirchen trafe und fie mit Sprengung und Gyaltung bedroben mußte, ftellt Sein D. Muller's Buch, aundchft ben Confeffionstirchen ju Gute, eine britte, wohlbegrundete Röglichkeit entgegen, welche allein im Stande ift, bie bisberigen Confessionstürchen in gesundem Leben und Gedeiben ju erhalten und in ben Streit der Beit eine chriftliche Ben-

fidndigung zu bringen, indem es erftens zeigt, daß fcon bem Gemein-Evangelifchen genug Sulle und Draft wie innete Babrheit beimohne, um jenem aus Berzweiflung ftammenben erperimentirenden Muthe zu wehren, der aus Unglauben an die Rraft und zufammenhaltende Dacht bes Evangelifchen, ber Rirche ein neues, tatholifirendes Fundament fubfiruiten will, entlehnt theils aus romifden Bertftatten, theils aus dem Gebiete fatholiftrend formirter Differenziehren, indem es aw eitens barthut; daß eine Bermenbung ber Differengs lehren für folchen tatholifikenden Unters ober Reubau ihrem Befen widerftrebt, und brittens, baf bas richtig ertaunte evangelifche Princip, bas bes Gemein- Evangelifchen Lebenscens trum ift, weit entfernt, einer Entwerthung ber Gonbercotifeffionen zu bedürfen, vielmehr bie alleinige Begrandung ibres beiderfeitigen, wenn auch nicht emigen und abfoluten, boch zeitlichen und relativen Rechtes enthalte. Und zwar. wie bas immer ber Lohn ift, wenn man eine Gache in ihrem Schwerpunct feben und greifen gelernt bat, leiftet er biefes Alles fo, daß aus berfelben Ertenntniß, bie bas Recht ber confeffionellen Eigenthumlichteiten begründet, auch die innere Bentenzung biefes Rechtes burch bie mabre 3bee der Ratholicität bervorbricht, von welcher verlaffen, bie Cons feffionstirche von Stund' an jur Secte wurde. Mit Einem Bort ; ber herr Berfaffer hat fein Buch fur bie Union fcbreiben wollen und es fo ber Gunft ber Lutheraner erft empfehlen zu mitfen geglaubt; aber es ift in Babrheit, fo wie bie Sachen liegen, mit noch größerem Dante, als von den Unirten, aufzunehmen von den Lutheranern oder Reformitten, welche in ihrem bisberigen Stand und Befen bleiben und wachfen wollen, ber Nothwendigfeit aber jenes Dilemma's, in bas men biefe Kirchen burch Rirchenprojette und Schredmittel treiben mochte, enthoben zu fein verlangen. Er hat Beides zugleich leiften tonnen, weil er nicht rinem abstract uniformirenden ober defpotlichen, fondern bem mabren, freieren und weiteren, ben individuellen Befonder=

١

#### ub. d. theolog. Begriff der Union u. f. w. 13

beiten nicht feindfeligen, sondern für -- fo weit fie nicht mit Sunde und Berthum verwachfen find - anerkennenben Einbeitsbegriffe von der Rirche bulbigt. Der Unfon felbit ift burch biefe Untersuchungen erft mittelbar ein Dienft geleiftet. Da namlich, wie wir fpater feben, fein Unionsbegriff das Borhandenseyn der Confessionen vorausset und er nicht von irgend welchem, fev es auch chriftlichen, a priori ans Union will, vielmehr eine aus bem innersten, gesunden Rern der Sonderconfessionen aus erwachiende Einigung ibm allein Berth bat, fo ift freilich jever wirkliche Fortforitt ber Confessionen auch eine Anbahnung der Union, und die Bewahrung und Rlarung der Gefundheit confessionellen Lebens ift die Bewahrung ber lebendigen D &g lichteit, ber Union; aber was die Birtlichteit anlangt, fo ift die chriftliche Rein. beit ber Confessionen zunachft beren eigenfter Gewinn.

So ist nach meiner Ueberzeugung vorliegende Schrift anzusehen und zu begrüßen, namentlich auch Seitens ber preußischen und nicht-preußischen Lutheraner.

Schreiber diefes glaubt, ein besonderes Recht, um nicht zu fagen eine Pflicht, zu haben, über diefes Bert, zu welchem die verschiedenen Parteien ihre Stellung einzunehmen bas Bedurfniß zeigen, fich gleichfalls auszufprechen, wie er auch von ehrenwerthester Gelte dahn aufgefordert ift, gebenkt es aber fo zu thun, daß er fich vornehmlich ber allgemeineren theologischen Erörterung diefer Fragen zuwendet, alfo ;. B. von Localfragen, wie die specifift hannoverichen, für diefesmal absieht. Das Land, das ich geiftig und leiblich mein Baterland nenne, auf bem Luther's Geift und ber Segen der Reformation reichlich ruht und deffen Kirche fur pfeudo= lutherifche Erscheinungen ftets ein besonders gescharftes Auge bewahrt hat, follte in ben Rampfen, die gegenwärtig bas evangelifche Nordbeutschland bewegen, um fo mehr feine Stimme abgeben, je weniger es felbst von ihnen ergriffen ift, fondern je mehr es fich feines reformatorischen Befibes ohne falfches Pathos, aber auch ohne confessionelle Rang:

í

ober Streitsucht freuet und bedient, bas Formen= und For= meingezänke haßt, dagegen dem Inhakte wangelifch = luthe= rifchen Befens fich in Leben und Biffenschaft mit altbewährter Kraft der Liebe zuwendets). In diefer Sinficht

a) 3ch freue mich um fo mehr, fur dieses Urtheil mich auf D. Ru= belbach (Beitfchr.f. luth. Theol. 1855. Beft 2.) beziehen zu burfen, . je mehr es bei Einigen zum angeblich lutherischen guten Lon zu ... gehoten fcheint, auf biefe "eble Rirche", ftatt fie ju betrachten, leicht= fertig und zum eignen Schaben als eine fubjectiviftifche berabzu= feben. Benn allerdings bie murtembergifche Rirche gegen bierarchi= fches Befen und ein magifch-facramentales Rirchenthum mit Allem, was fich baran hängt, ftets im bewußteften Gegeufas gestanden hat, fo ift biefes traft ihres lutherifden Charafters gefcheben, ber ihr fcon burch ben reformatorischen Repräsentanten biefes Bolkes, feinen Joh. Brent, den Luther'n ähnlichsten wie besonders befreun= beten Mann, ift aufgeprägt worben. Unter den Erften hat bie würtembergifche Landestirche fich burch treffliche, muftergebende "firchliche Orbnungen" und Einrichtungen befestigt. Renft ihres echt Έ. lutherifchen Charafters bat fie einen Spener nicht als erotifches Semächs anfeben, noch, wie 2! B. Medlenburg bis in die neuefte Beit, ben Bietismus burch polizeiliche Strafgefese verfolgen wollen, bie weber jur Ghre Chrifti, noch jur Füllung veröbeter Rirchen bienen. Dagegen hat fle, nachdem fie den Becher bes alten Orthobories mus bis jur hefe ausgetrunken, ben Segen, ben Gott ber lutheris fchen Rirche burch 3. B. Anbrea, burch Spener und ihm ver-Č1 wanbte Männer, wie einen Joh. Albr. Bengel, Magn. Fr. Roos und viele Andere darbot, fich fo angeeignet, daß früh, auch durch 5. weife Gefete, ber Pietismus in innerem Lebenszusammenhang mit ber Rirche erhalten, ja gemiffermagen ihr einverleibt wurde. Dort ift eine "Berschmelzung bes Bietismus und ber Orthoborie", nach ber man anderwärts fich fehnt, feit lange im Gange; bort ift, um mit D. Rudelbach zu reben, burch eine ftattliche "Diaboche" treff= licher firchlicher Männer eine ununterbrochene Entwickelung aus dem nrfprünglichen lutherifchen Lebrtypus bervor bis in die neueften Beiten (man bente an Manner wie bie beiben fel. Do fader unb D. Schmib) im ftetigen Fortgang geblieben. Dort ift, wenigstens im Großen und Gangen, besonders gludlich auf bem Boben ber Rirche bas richtige Mas zwischen ber Continuität und Festigkeit firchlicher Ordnung und zwischen freier Bewegung in evangelischer Biffenichaft und evangelischem Leben gefunden, und fo ift biefe

#### ub. d. theolog. Begriff der Union u. f. w. 15

michte bas Folgende nicht fo aufgefaßt fenn, als traute ich mir zu, im Beifte biefer gesegneten Rirche in ber fraglichen Angelegenheit, die auch sie und ihr lutherisches Recht sehr nabe angeht, das Bort führen zu können oder zu durfen, obicon ich ber wefentlichen Buftimmung vieler befreundeter und bochgeachteter Manner von bort fur bas, mas ich au sogen habe, gewiß bin. Eine mehr als sechzebnichrige Abwesenheit hat mir die genauere Verfolgung der dortigen inneren kirchlichen Entwickelung unmöglich gemacht, hat mich in mannichfaltige neue Verbindungen und Beziehungen zu anderen Kirchlichen Gebieten gebracht, und in jedem berfelben habe ich fo viel Gigenthumliches ertennen, achten und lieben gelernt, bag ich es nicht magen tann, mich als einen Bertreter jener Kirche geben zu wollen. Aber für einen auffordernden Anfang mochten biefe meine Borte gelten, auf daß bald ein Befferer als ich von bort die Reder ergreife und für bie obschwebenden Streitfragen ben Beitrag bar. reiche, der von dort zur endlichen beilfamen Berftandigung erwartet werden barf.

Es bestimmt mich aber zur folgenden Veröffentlichung noch ein Weiteres. Meine Lebensführungen haben mir eine so vertraute Bekanntschaft mit der reformirten Kirche einge= tragen, wie sich deren unter den jeht lebenden Lutheranern, selbst diejenigen nicht ausgenommen, die am meisten über oder wider die Reformirten schreiben, nur Benige erfreuen mögen. Das Refultat einer längeren Reise nach dem Nie= derrhein, Holland, England, Schottland und ihrer reichen Eindrücke war zwar einerseits, daß ich mit um so bewußterer Anhänglichkeit und mit um so sichererer Freude in meiner Kirche stand, die reich ist an heiligem Lied und Gesang, an inniger Mystik, an einer Theologie voll tiefer und klarer

Rirche auch durch Sottes Gnade mehr als so viele andere von den Arankheiten verschont geblieben, welche wir aus Retardationen und Restaurationen wie aus Ueberstürzungen folgen sehen.

Gedanten, an Liebe zu Biffenichaft und Runft und an Intenfität perfonlichen Maubenslebens; aber ich batte auch von ber Große bes Bertes Gottes an der reformirten Rirche und durch fie, von beren eigenthumlichen Baben und Porzugen burch prufende Unfcauung einen fo tiefen Einbrud empfans aen, daß es für mich eine Gunde wider den Geift Gottes. ber in ibr wirkt, eine Berleugnung des Souptes in feinen Gliedern ware, wenn ich es nicht burch Bort und That betennen wollte, daß auch die reformirte Schweftertirche nicht eine "falfche Rirche" .), fondern ein mabres Glied der Rirche Chrifti ift, bag wir tein Recht zur Gelbftuberhebung wider fie (die fich in ibr uns gegenüber weit feltener findet), wohl aber die Pflicht des Wetteifers mit ihr, der Achtung und Liebe gegen fie haben. Das ift mir Pflicht, nicht sowohl gegen fie, als gegen ben gemeinfamen herrn, der bie beiden Confeffionen einander zum Segen und Austaufch gefeht hat in bruderlicher Gemeinschaft. Diefer Standpunct ift mir auch trop meiner Borliebe für die lutherische Lebre burch meine weiteren Studien und Lebenserfahrungen nur befestigt worben, und mit Freuden bin ich Genoffe bes Bertes gewefen, bas die Guter und Borzuge beider Confeffionen zum Gemeinbefit des Leibes Chrifti (1 Stor. 3, 22, 23.), wenn auch nur auf bem ftilleren und langfameren Bege innerer Selbstentfaltung und individueller Aneignung, ju machen bestimmt und wofur bie Beit und die fittliche Pflicht ba befonders vorhanden ift, wo bie beiden evangelifchen Confessionen auch außerlich fich befonders nabe gerudt find. Ber fo wie ich geführt, wem baburch fo vieles zur Cache Sehorige gezeigt ift, was zum Frieden bienen tann, ber darf in diefer Beit neuen bitteren Streites nicht zurudbals ten. Und um fo willtommener ift mir bie Gelegenheit, mich

Digitized by Google

a) Bie ber Oberfirchenrath Kliefoth, der Deputirte feines Fürften und herrn bei den eifenacher Conferenzen, fie woch in diesem Jahre wiederholt nennt.

offen über biefe grage auszufprechen, ba bie Schmach, von der jest zum Theil nicht einen bloß Reblen und Bertebrt. beiten im Unionswert, fondern diefes felbfte und überhaunt jede reale Gemeinschaft mit der reformirten und unfrten Rirche beimgesucht wird, als eine Schmach Christi nicht ges flohen, fondern frohlich mitgetragen fenn will. Der Eifet fur bas "Betenntnis" ber Rirche ift eine fcone Sache und ich hoffe, wenn Stellimgen wiedertebren follten, wo es wieder galte und nicht fo leicht mare, au "bekennen", wie es jest ift, auch wieder mit Giettes Sulfe unter den offenen und freien Betennern bes driftlichen Glaubens erfunden au werben, wie ich mir auch bewußt bin, mit berfelben Babr: beit befennen ju tonnen, wie Manche, die jest bafur gels ten, es im "Bekennen" weit gebracht zu haben. Aber ich meiß auch, man tann fich geiftlich frant, ja zu Lobe betennen. und febe in ber Betenntniffucht ba, wo bas Betennen meder gefährlich ift, noch Undern gum Frommen, fonbern mehr ber Aufblahung bient, ich fehe in bem ... Schwufft der vanegprischen Reden, die sich damit zu verbinden pflegen, nichts Anderes als einen Schein von Lebens. fulle, als eine geiftliche Baffersucht. Dagegen febe ich bie Beit kommen, wo es gilt, allerdings auch wieber Beugniß und Bekenntniß abzulegen, aber für die mahre. Art des Betennens, bamit wir nicht über moderner "Befennts nißtreue" in Gelbstduschungen ber gefahrlichften Art gerathen, um bie Glaubenstreue, um die hoffnung und um die Liebe uns bringen. Bie aber bas Chriften= thum ein Ganzes ift, fo ift es fein Subalt und fein Befen, woburch auch die rechte Art des Befennens bestimmt und bervorgerufen wird, fo daß die faliche Art bes. Betennens, sobald fie grundfählich fich geltend macht, nothwendig auch auf eine falfche Auffaffung bes Betenntniginhaltes und auf eine diefem felbft brohende Gefahr zurudmeift. Diefe Bes fahr ift ber Rudfall auf bie gefehliche Stufe, die Bermand= lung bes Glaubens wie bes Betennens in ein Gefesess Theol. Stud. Jahrg. 1856.

wert, gang abnlich wie bei ben galatifchen Chriften, nur mit bem Unterschlebe, bag bie Befebeswerte, welche zu einer vermeintlich noch boberen Bolltommenheit fuhren follten als die Glaubensgerechtigteit, jest bogmatifche Berftanbess werte find, bort aber Willensleiftungen waren, fomie bag Die galatischen Judaisten für bie Berte, beren allgemeine Berbindlichteit fie forberten, fich auf gottliche Gebote und Dronungen berufen tonnten, wahrend bie Berftandeswerte, bie ber moberne Jubais mus ber evangelischen Chriften= beit nicht etwa empfichlt, fondern als ein verbindliches Joch auf ber Innger Salfe auflegen will, an Stelle Der gottlichen Sahung die firchliche fegen, und man durch folche Steigerung ber Rirche ju gottlicher Autoritat fur jene Berftandeswerke auch noch sum Orincip ber Bergotterung von Denfolichem, alfo ju Paganifchem, zuruckgreift. Richt ben Inhalt jener galatifchen Gefeteswerke an fich bat Paulus verworfen (gleich wie es auch jest nicht und noch weniger fich min Bormerfung bes Inhaltes handelt), vielmehr bat er felbft ben Timotheus zu beschneiden für driftlich fittlich erachtet, fondern die Form, die behauptete allgemeine Berbindlichteit von Goldem, bem an fich folche gefehliche Berbindlickeit und Nothwendigkeit nicht zukommt, bat Daulus als fo unvereindar mit ber Reinheit des evans gelifchen Glaubensprincips felbit und als fo gefährlich für Diejenigen, bie icon im Glauben fieben, ertannt, bag er bagegen mit ber ganzen Kraft feines apostolischen Peuers eifers und feiner Liebe auftrat, die als ewiges Mufter vorleuchten fur bie wahre Art des Betennens und Glaudens.

Bas bem Buche bes herrn D. Muller feine befondere Birkfamkeit fichert, das ift der Ton und die hells Sprache des evangelischen Gewiffens, in welcher es redot zu ben Gewiffen. Es ift lange genug ein unnuches Spiet getrieben worden mit den schönen, aber für sich doch nur formalen und inhaltbleeren Borten : "Sinheit", "Freihelt" u. dgl. — Es hat eine schäumende, kraftlose Begeisterung l

i

1

gegeben für Einheit ber Rirche, ber Rinchen, die nur die Rieinigkeit vergeften bat, anzugeben, worin bie Rirche Eines feyn foll, und bie nicht zu wiffen fchien, bag bie Rirche von ihrem Inhalte lebt, von ben Lebensmabrheiten des Evangeliums, daß ge aber, wenn fie biefen Befit aufgibt, ber ihr allein bas Gepråge einer felbftanbigen fittlis den Gemeinschaft gibt, gar tein Recht mehr bat, neben ber allgemein menidlichen Gemeinichaft bes Staates eine besondere fenn zu wollen. Und gang ebenfo verhielt es fich mit dem Begriffe ber Freibeit. Benn man die protefantische Rirche als die freie mit Recht bezeichnet, fo wurde biefes nur zu häufig fo genommen, daß bas Sittlichs und Religios=Nothwendige damit frei gegeben ober in Frage zu ftellen fep, fatt es als bie dote Burgel bes Rreien zu ers tennen. Bei folder Berkehrung ftand bie protestantische Freiheit, wie dort bie Einheit, unbegrundet wie unbegrenzt in der Luft und dem willfurlichften Erverimentiren waren die Thore aufgetban. Da hatten auch die Gegner ber firchlichen Einheit und Freiheit uberhaupt ben Schein fue fich, bag fie allein ben evangelischen Glaubensgehalt und das religios Nothwendige vertraten; es mußte fic bas evangelifche Gewiffen, das durch Gott und Gottes Bort gebuns ben ift, gegen jene Theorien einer leeren ober nur burch Billur zu erfüllenden Einheit und Rteiheit ertlaren. Das ift denn auch geschehen. Aber in Folge eines nur zu nathrlichen Rudichlages tam es, bag man nach Uebermindung biefer Begnerschaft febr baufig ganglich auf bie andere Seite trat, wozu fich bie Anfange allerdings auch fcon webrend dieles Rampfes in ber Urt feiner Rubrung antünbigten. Beil es ja wahr ift, bag ber positive Glaubensgehalt auch etwas Ausschließendes haben muß gegen fein Begentbeil - benn "was nichts ausschließt , fcbließt auch nichts ein", b. b. ift Richts, fo meinte man um fo ficherer ber Bahrheit machtig zu fenn, je mehr man, im Gegenfat gegen jene formale Ginheit, einm ebenfo formalen und

**9**•

Digitized by Google

uniformen Betonung des Sonderthumlichen, ber confessionel= len Erclufivitat, fich befliffe. Daß aber bie chriftliche Babr= beit, fo weit fie Gemeinbefit ift, auch einigende Rraft habe, ließ man immer mehr außer Augen. So lange nun, als biele Erclusivitat bei ihrer Buruchveifung ber Katholicitat nur gemiffen afthetischen Gebilden einer ichmarmerischen Dhantafie entgegenstend, fo lange fie ferner nur als die "allzu getreue" betrachtet wurde, fo lange konnte fie fich mit dem gerechten Trofte beruhigen, daß man teine Tugend übertreis ben kann, und die Demuth nahm ba leicht die Richtung, fic immer mehr in folder "Treue" zu überbieten. Und ganz ebenso hat fich ber Gegensatz gegen die Freiheit, Die Billfur ift, unperfebens in die Geftalt geworfen, fich für defto confervativer zu halten, je gleichgultiger, ja feind= licher man fich felbst gegen bie Idee ber fauer errungenen epangelifchen Freiheit anließ, welche boch im Proceffe evans gelischer heilsaneignung und ihres Fortschreitens ebenso unerläßlich ift, wie die Geite der Objectivität und Nothwendigkeit. So geschah es, daß, man ein buchstäbliches Befen als die Probe der Innigkeit, Kraft, Reinheit evan= gelifchen Glaubens nahm, firchenrechtliche Diatriben, juris ftische Berfteinerungstheorien über bas Symbol für die beste Theologie, für die mabre Leuchte der Eregese und Dogmatik pries und fich unversehens mitten im tatholischen Traditionsprincip befand, das unwiderstehlich feine Birtungen außerte und feine Opfer forderte.. Richt wenig wurde biefe Richtung dadurch geftartt, daß man baufig, 3. 28. an Kirchentagen, fie als bie "glaubensftarte" gelten ließ und nur nachficht ober Gebuld von ihr gegen bie "Schwachen" forderte (bie freilich die chriftliche Starte überall fouldig ift und ubt, die aber bier nur felten und momentan geubt wurde). Das Fragezeichen, bas gegen folche Anwendung bes paulinischen "Start" und "Schwach" fich von Paulus her ergibt, follte aber bald feine klare Antwort finden. Denn worin enthullt und das Befen biefer vermeintlichen

Digitized by Google

ł

1

ł

1

1

Í

ł

I

1

1

1

l i

Slaubenöstarke mehr als barin, baß fie fogar febr genrigt innere geiftige Bachsthum burch mechanifche ift. daß Mittel zu beschleunigen, überhaupt zu febr außeren Stugen bes Rirchenrechtes und ber firchlichen Drbnungen bas Beil ber Rirche anvertraut, eben bamit Rleisch zu ihrem Urme So wohlgemeint ihre firchlichen Entwurfe fenn macht? mogen, vermischt, wie fie find, mit dem Sauerteig vorevangelifcher Stufen, tonnen fie bie Bedurfniffe bes ebangelifchen Bolkes nicht befriedigen, und Bucher wie bas vorliegende find geeignet, bas richtige Urtheil über fie festzustellen. Denn Diejenige evangelische Einheit und Freiheit, Die Diefes Buch vertritt, will es nicht bittweise als Bergunst oder Ausnahme trot ber Babrbeit, als burfte diefe nicht in aller Kraft und Reinheit geltend gemacht werden, fonbern fraft der ganzen und vollen Babrbeit. Nicht aus einer Glaubens = ober Betenntnißlarität entspringen bem herrn Berfaffer feine Grundfage in Beziehung auf Einheit und Freiheit (bas beweift icon ber Reichthum bes von ihm auf= gestellten Confensus, bas beweist auch in Beziehung auf die Differenzlehren der ganze theologische Standpunct des Berfaffers, ber nicht ein Bacuum an ihre Stelle fest, fon= dern fich uberall positiv, fey es auch Fortbildung suchend, entscheidet), fondern aus ebangelischer Betenntnißstrenge und Reinheit, und wer bas Buch aufmertfam lieft, bem muß bie Ueberzeugung fich aufdrängen, daß jene ber evangelischen Einheit und Freiheit überhaupt feindliche Richtung nicht burch bie heilige Schrift, nicht durch das evangelische Bes fenntniß legitimirt ift, fondern in letter Beziehung nur durch biefubjectiviftische Billt ur. Gie felbst zwar tadelt an ihrem Gegenertrem, dem Rationalismus, biefe fubjectiviftifche Billfur unablaffig, aber nur um in nicht eben grundlicherer Beife das eigentliche Problem zu umgehen, ja um nur me= fentlich daffelbe zu thun, mas jener Gegner, fich eigenmach= tig Autoritaten zu ichaffen, ber mabren und alleinigen Aus toritat aber, die fur Selbftbewunderung und Trägheit, fur

### Dorner

1

t

t

!

1

į

1

ų,

d

t

R

ż

3

l

ł

ł

Į,

ł

ĺ

Ì

ł

ŝ

ŕ

1

ą

ł

Ì

à

Í

4

Slaubensherrschaft und Menschenknechtschaft keine Stelle läßt (ich meine die Autorität und Macht der göttlichen Lebenswahrheiten des Evangeliums, wie sie z. B. Luther in feinem Buchlein von der Freiheit eines Christenmenschen aussprach), sich zu entziehen. Allein Beelzebub wird nicht durch Beelzebub ausgetrieben; der Asterglaube ist nicht das Heilmittel des Unglaubens, sondern dieser ist dem Princip nach in jenem enthalten. Das ist die eigenthumliche Krast dieses Buches, daß es der genannten Richtung nicht ent= gegenhält: sie son zu ereu, zu strenggläubig, zu gewissens haft, sondern, an ihr evangeliches Gewissen sich wendend, zeigt, daß sie das Alles nicht genug sey.

Dadurch erft wird bie Fronte richtig formirt, badurch aber auch bie Rrifis des Rampfes genabert, uber beffen endliches Refultat man jedenfalls nicht zweifelhaft feyn fann, wenn gleich die Zeit des Sieges der evangelischen Babrheit bavon abhängen wird, mit welcher Rraft ihre Bertreter aus der Fulle bes Evangeliums und aus nichts Anderem gegen beffen brohende Berbuntelungen ichopfen werben. Aus der bloßen Defensive ift in Kraft des Evangeliums von bem herrn Berfasser zum Angriff übergegangen. Die Gegnerschaft wird in ihrem vollen Rechte anerkannt, fo weit ihr ein folches burch den Inhalt beiwohnt, den fie noch festhalten will; aber burch biefen Inhalt felbft wird fie überwunden, der Untreue gegen die Sache, die fie vertheidigt, und ihres wesentlichen Busammenhanges mit bem Subjectivismus überführt, den sie auf Tod und Leben zu betämpfen meint und dem fie doch felbst huldigt, indem fie allerlei Theorien aussinnt, um ber Autoritat des lebendis gen herrn ber Rirche, feines Bortes und Geiftes eine menschliche zu fubstituiren nach eigener Babl, bie Rirche, bie weder in fich felbft Kraft und Recht zu folcher Stellung hat, noch von dem herrn der Kirche fie empfing. Doch diefes wird unten genauer ju besprechen feyn. Bir wenden uns zum Inhalt bes Buches felbft, nachdem wir noch einige

Borbemerkungen, befonders ein Bort über die Bedeutung der Fragen, die es behandelt, für den jehigen Moment des merkt haben.

Ì

Luther forieb an Bucer im 3. 1531 (De Bette 4. 217.): "Ich wünsche, bes biefer unfer 3wiespalt beigelest werbe, follte ich auch mein Leben breimal barum geben, weil ich gefehen habe, wie nothwendig uns Gune Gemeinfchaft fen, wie viel Ungelegenheit Diefe Uneinigseit dem Guangelis gebracht hat und noch bringt, fo daß ich überzeugt bin, alle Pforten der Golle, bas gante Depftbum, ber Turkt, Die ganze Belt, bas Fleisch, und mas es fonst Boles abt. batte fo wiel dem Evangelio wicht fchaden tonnen, wan wir einig geblieben wären." Des Luther bamals als bittere Frucht ber 3wietracht fchmerglich betlagte, bas fellt fich fpurbar genug auch in unfern Tagen vor Ans gen, mit bem tragifden Unterfchied in Beniebung wif ben Anlas, daß die beutige neue 3wietracht über bem Bemühen entbrennt, die alte 3mietracht zu ftillen. In Besiebung auf den Erfolg aber ift ber Unterfchied, daß, wab. rend im fachgehnten Sabrhundert die fruhe 3wietracht der Evenselifchen bas Schreckbild wurde, bas bie romifche Sirche rettete, bas bie Rlarbeit ber b. Schrift ohne bie Tras bition verbachtigte, eine zusammenhaltende Autoritat ber Schrifterklarung empfahl und eine endlofe Billkur der Eubjectivitat in Ausficht ftellte, jest die jum Grisapfel gewordene Unionsfrage jum Unlaghat werden muffen, ber bie deutsche evangelische Lirche, namentlich in ihrem ursprünge lich ober noch lutherifchen Theile, mit Gefahren au bedroben, Rahmung und Unfpaen aber bereits in die nothigften, beilig. fen Berte ber Rirche hineintrogt. Diefe hatten noch por weni. gen Jahren fraft eines hoben Auffchmunges und des feltene fen erfreutichten Bufammenwirtens der regierenden, fleris talifchen und wiffenfchaftlichen Rrafte aufs fchanfte zu gedeihen und durch zene freie harmonie bereits bie Daffe bes mangetifchen Bolfes zu ergreifen begonnen, Es fey nur

:

beispielsweise an die Berte der innern und ber auftern Milfion erinnert, oder an die fast überall, zumal in Dreugen im Bang gewefene, aber burch die Unionswirren in Stockung gekommens Reform ber Kirche in Berfaffung, Liturgie u. f. w. Jest fallt ohne Unterlaß ein fengender Mehlthau auf die neu ergrünenden Oflanzungen des firch= lichen Lebens und ift im Begriff, einen Buftand berbeizus fuhren, ber zu den traurigften Betrachtungen Unlag gibt. Die von jenen vereinten firchlichen Rraften in Eintracht angegriffene und ichon vielfach fich gefangen gebende Welt in und außer ber ebangelischen Rirche hat an dem neuen Ausbruch ber 3mietracht einen Bundesgenoffen gewonnen, wie fie ihn beffer fich nicht hatte munfchen tonnen, der ibr Entfas zu bringen verspricht. Gie athmet wieder freier und leichter auf. Und während bie Einen ichabenfroh fich an biefer 3wietracht weiden, werden beffer Gefinnte irre. Babrend der Streit, zumal bei der unheiligen Art, wie er fcon wieder zum Theil gefuhrt wird, beide Theile und ihren Bahrheitsbesig verbächtigt, miffen viele redlich fuchende Seelen nicht mehr, an was fie fich halten follen. Richt minder schablich zeigen fich bie gegenwärtigen Bermurfniffe für bie theologische Wiffenschaft. 3ch will nicht reben von ben zahllofen Falfdungen ber Geschichte, die ber Bant über die Union hervorgerufen bat, über den Schwall fclech= ter Machwerke, welchen besonders der haß gegen die Union ihre Entstehung gab. Aber die ernfte, eregetische, bogmatifche, ethische Forschung hat offenbar eine ungebeure Einbuße erlitten, indem der Streit uber Union und Confession gar zu verlodend auch fur bie fterilften Geifter mar, fich in formalem, leeren Gerede firchenrechtlicher Urt zu ergeben. Auf das forgfältigste pflegt dabei die Frage nach bem Inhalte der Babrheit und ihrer Begründung umgangen, um fo eifriger dagegen erortert zu werden, was Rechtens fey. Eine theologifirende Jurisprudenz hat fich mit juriftifcher Theologie verbunden, um den evangelischen Glaubensweg ju

24

1

į

1

1

1

ı

verlegen, den Babrheitstrieb zu vergiften und fcmachen Seiftern ober Charafteren den Babn beinubeingen, bag man ber Babrbeit anders als in freier, lebendiger An= eignung machtig werben tonne. Und welche Zengftlichfeis ten und Engbruftigteiten ftellen fich alsbalb felbft bei Befferen ein, wenn fie einmal bem mobernen Cultus bes fors mellen Kirchenrechts ftatt ber frifchen Glaubenstraft Luther's pertrauen. Man fieht zwar bie Augustang als eine Sonne am Firmamente bes firdlichen Simmels an und fagt, daß fie fur die ganze abendlandische Christenbeit verfaßt fen, doch gonnt man ibr nicht, ibre Strablen zu versenden, wohin fie dringen tann, noch ben Denschen die es wollen fic an ibr zu freuen ; benn burch eine zu allgemeine Freude an ibr, auch Solcher, die einige Rlecten an ihr zu feben alauben oder bie nicht alles Sonnenlicht in ibr finden. fürchtet man eine Einbuße an bem "Eigenthumsrecht" an diefe Sonne und an dem Berthe derfelben zu erleiden a), Und nicht bloß auf den Geift lutberifcher Theologie wirken diefe Streitigkeiten labmend und verengend, fondern auch vielfach auf die Reformirten und Unirten. Auch die Union fount in biefem Streit nicht vor Gedanken lieblofer. kleins glåubiger Separation von den ftrenger Confessionellen, vor Berachtung des ihnen Berliehenen, vor Ungerechtigkeiten in der Beurtheilung. D, unferer ganzen firchlichen Gegenwart gilt das Bort ber Schrift: Sabt ibr aber bittern Reid und Bant in euerem herzen, fo ruhmet euch nicht und luget nicht wider die Babrheit; benn bas ift nicht die Beisheit, die von oben herab kommt, sondern irdisch, menschlich und teuflisch. Denn wo Neid und Bant ift, ba ift Unordnung und eitel bofes Ding. Die Beisheit aber von oben ber

s) Ich glaube um fo mehr zu biefer Bemertung berechtigt zu febn, als auch ich, wenn gleich aus andern Gründen, beharrlich widerrathen habe, den hier berührten Antrag an den berliner Kirchentag zu beingen.

ift aufs erste keusch, darnach friedsam, gelinde, läffet ihr fagen, voll Barmherzigkeit und guter Früchte, unparteisch, ohne Heuchelei (Iak. 3. 14—17.)

Eines werbe noch erwähnt, was mit jener formellen Richtung, bie bie confessionellen Berbandlungen genommen haben, eng zufammenhängt. Bir gehören nicht zu denen, welche einen redlichen, ernften Rampf ber Geifter nicht fur heilfam und nothwendig erachteten; aber der Rampf foll fur die Berftandigung, fur ben Gieg ber Bahrheit und nicht einer menschlichen Parthei, und eben daber in Liebe geführt werden. Wenn nun aber einerfeits das Reftbalten am lutherischen Topus nur aus Gigenfinn, Engberzigkeit, oder Beschranttheit abgeleitet und ein apriorifches einheit. liches Kirchenideal ber Birflichfeit entacgengebalten mird ohne ju zeigen, wie in diefer und aus ibr bervor die Rirche ibrer Bollendung entgegengeben miffe; menn auf ber ans bern Geite lutherifcherfeits den Reformirten und Unirten nur Borte entgegengeworfen werden wie die ; die Luthertirche(!) ift die Brunnenftube ber Bahrbeit, Lutherthum ift Union, die lutberifche Rirche ift die Rirche Der fcbeiftmde figen Babrheit, fie ift bie Rirche ber Butuuft, die mabre tatholische Kirche u. f. w., ja wenn schoft Theologen fich gewöhnen, in theologischen Beitschriften nur Berigtionen über folche Obrafen ju geben, bie eigentlich nur befagen, daß man einen fachlichen Streit nicht will, fo ift bas gugleich gegen die Liebe und gegen bie Babrheit. Denn tein Blied hat ein Recht, jum andern gu fagen ; ich bedarf bein nicht; denn fo alle Glieder Ein Glied waren, wo bliebe de der Leib? (1 Kor. 12, 19.) mo bliebe da das apostolifche psouvor der ueln für einander (B. 25.)? Geiches Ihun ift ein Berlaugnen ber Babrheit durch bie falfche Art ibres Bekennens. Sieht man denn nicht lutherischerfeits, daß man durch folche Art des Streitens, die taum in ber romifchen Kirche ublich ift, die lutherifche Babrheit verbachtigt als eine folche, die nicht antreibe, ben Beuber ju

26

gewinnen, fatt abzuftoßen , als eine folche, die am beften nur burch Berficherungen von ihrer Bortrefflichteit, ju benen es feiner Theologie bedarf, vertheidigt oder begrundet werde? Benn man bie besten Baffen verroften laßt, indem man damit fich nicht zu thun macht, die Schatze lutherischer Bahrheit auszulegen, um ihrer Dacht bie Ehre ber Eroberungen zu gonnen, - wenn man vergißt, daß das Reich Gottes nicht ftehet in Reben, am wenigsten in felbfts jufriedenem und lieblofem, fondern in der Kraft, ift das Treue gegen bie Bahrheit? Ift diefe lebendig in uns und bat fie uns ihren Segen zu toften gegeben, fo wird fie uns uch auf die beften Bege benten machen, fie ben Brubern, die fie nicht haben, zugänglich zu machen : und bas ges ichiebt am ficherften einerfeits burch eine Empfehlung, bie nicht blog unfere Empfehlung, um nicht zu fagen Selbftlob, fondern vielmehr Gelbftempfehlung der Babrheit durch ihren Inhalt und ihre eingeborne Dacht ift, andrerseits burch Anknupfung an das, mas auch bem Bruder feststeht, und burch ben Rachweis, ber boch muß ju leiften fenn, bag, was 3. 23, bie lutherische Kirche von besonderem Bahrheits. befit bat, anzunehmen fep weil es fich mit Rothwendigfeit aus bem Evangelium und dem evangelischen Glauben, wenn n nur fich entfaltet, ergebe, mabrend es teinerlei Berbinds lichteit geben tonnte, an Lutherifdem festunbalten, wenn es fic nicht als evangelisch auszuweisen vermöchte.

Da es fonach, wenn die Berhandlung über diefe Fras gen nicht idistenhaft, sondern in theologischer Art und Kraft gesucht werden soll, vor Allem darauf ankommen muß, daß jeder der streitenden Theile sich in den ganzen Standpunct des andern versche und von dem beiden Gemeinsamen ausgehe, mit welchem ja beide Theile ihr Eigenthämliches in einer nicht bloß zufälligen Berbindung denken wollen, so ist keine würdige und stitliche Fortführung des Kampfes theologisch moglich, geschweige deun ein gewinnbringender Friede, wenn nicht vor Allem feststeht und gegenwärtig

Digitized by Google

bleibt, wie weit bereits der Consensus reiche. Mit dies fem beschäftigt sich das vorliegende Buch auf das einges hendste.

Die Formirung ober vielmehr bie Busammenstellung bes Confenfus muß als eine Arbeit bezeichnet werden, welche den Lutherischen und Reformirten, wie den auf dem blos fen Confenfus ftebenden Unirten als miffenschaftliche Bflicht boppelt jest obliegt. Eine irgend gemeingultige Aufstellung beffelben wird auch nur baburch ju erzielen feyn, bag ber Confenfus gleichfam feine Rechnungsprobe burch bie 3den= titat des Refultates von den verschiedenen Geiten aus ge= winnt. Go bildet er bann fur bie noch ubrigen Rampfe ber Evangelischen unter fich bie lichte Grenze, bie Bafis bes vertrauenden, bruderlichen Bertehrs, die Grundlage (wie bas Bolterrecht fur internationale Berbaltniffe) fur die interconfessionelle Sittlichkeit in Gerechtigkeit und Liebe. GA fteht bamit nicht im Geringsten im Biderfpruch, dag ne= ben ber Darlegung des Confensus auch vollftandige Dars legung bes Disfenfus einhergehe, wie fie von Ochweizer und Schnedenburger begonnen ift. 3m Gegentheil baburch erft ftellt fich bie noch ubrige Aufgabe feft und er= halt ber Confenfus feine volle theoretifche und pratti= fce Bedeutung, wobei freilich auszubedingen fenn wird, daß nicht, wie von Conedenburger geschieht, der Blid faft ganglich auf bie mittlere Beit, bie des fiebzehnten Sahrhun= berts, beschrantt merbe, mo bie Rluft allerdings am weite= ften offen ftand. Sondern will man einmal über die refors matorifche Beit und deren fymbolifche Reftfegungen binauss geben (bie unter allen Umftanden bie Bafis bilben, welche aber Schnedenburger's Arbeiten fo gut wie ignoriren), fo muß mit gleichem Recht auch bie fpatere und bie neuere Lehrentwickelung vernommen werben, burch welche fo Bieles, was im fiebzehnten Jahrhundert, weit über die Symbole hinaus, zum ausschließenden Gegenfatz verhartete, wieder erweicht und fluffig gemacht wurde. Sagt man, der

neueren Entwidelung ber evangelischen Confessionen fehle es, auch mo ihre Refultate prattifches Gemeingut geworden find, an der formellen kirchlichen Anerkennung: fo ift die Segenfrage erlaubt, ob denn die Dogmatik des fiebzehnten Jahrbunderts in beiden Confessionen diefe formelle Sanction für fich babe, ja ob fie mit ber Rirchenlehre und ibrer Con. fequenz unmittelbar identifc zu feten fep, und ob ein Rundiger in Abrede ftellen tonne, daß bes Individuellen, ja heterogenen gar Manches fich eingemischt habe? Db nicht durch bie melancthonische Richtung einerfeits (bie fcon im fiebzehnten Jahrhundert wieder auflebte und feits bem innerhalb ber lutherischen Rirche, trot den Berfuchen und Eutwürfen bamiber, berechtigt geblieben ift), durch bie Bittenberger und bie ihnen Bugehorigen andererfeits fich eine Differentiirung innerhalb des Lehrbegriffs der lutherifchen Rirche felbft aufthat, welche auch ben fogenannten Orthos boren durch ihre Schuld ben Anspruch nimmt, allein und gang für bie reine und unbefangene Fortsetzung ber alten lutherischen Kirche, wie fie im fechzehnten Jahrhundert war, zu gelten. Und wenn fo unleugbar bie Bittenberger bas Siegel einer, wenn auch großen Partei innerhalb ber lutherischen Rirche an fich tragen (baber Schmid nicht wohl that, in feiner Geschichte ber lutherischen Doamatiker Diefer Partei, die nur im Bufammenbang mit ben anderen berechtigt gebliebenen Parteien richtig gewürdigt wird, bie Stellung bes lutherifchen Ganzen zu geben); wenn fich bei ihnen die Einmischung fremder ober individueller Elemente, ja in febr wichtigen Puncten ein Abfall von bem reformato. rifchen Princip, alfo von der Continuität der Lehrentwickes lung, nachweifen laßt, ber gerade an diefen Puncten bei den Andern fich nicht findet: fo muß auf der anderen Seite in der Beit nach dem flebzebnten Sabrbundert, fo febr jest Das Segentheil ublich ift, nicht ein bloger Abfall von der Continuitat bes reformatorifchen Princips gefeben werben, denn nie hat in der evangelischen Kirche nur der Unglaube geherrscht, fondern es findet sich in dieser Zeit auch eine Wiederanknüpfung an gewisse im siebzehnten Jahrhundert verkummerte oder vergessen reformatorische Grundsake, eine Hervorkehrung gerade bessen, was zu ihrem Schaden die Orthodorie hatte fallen lassen. In einem Spesner, Pfaff, Buddeus, Rambach, Bengel u. A. ift lutherisches Blut, nicht bloß trog dessen, sondern eben deßhalb mit, weil sie vom Centrum der Reformation aus der unnatürlichen Erweiterung jener Klust zwischen Lutheranern und Reformirten im siedzehnten Jahrhundert entgegengearbeitet und den Gegensch auf das richtige Maß zurückzusüchren gesucht haben. —

Die lutherifche Theologie bedarf es aber noch mehr als Die reformirte, fich an der Arbeit zu betheitigen, welche bas Gemein = Evangelische in bas Licht des Bewußtfeyns erhebt. Denn die reformirte Rirche, zumal die neuere, einer wiffen= schaftlichen Tradition mehr entbehrende, bat gleichfam icon von Ratur mehr bie Richtung auf bas Gemeinfame, wie Die von ibr fo oft ausgegangenen indifferentiirenden Unions. verfuche beweifen; fie ift zu einer gewiffen Unterfchatung ber Scharfe und Beftimmtheit des Dogma geneigt, fo bag für fie vielleicht besonders die Beschäftigung mit ben Differenzen beider Confessionen (wie bei Schweizer und Schneckenburger) heilfam und zur Anregung bes Lebens= traftigen in ihrer Individualität fruchtbar ift. Dagegen die lutherifche Rirche hat von haus aus weit bestimmter an ihret Individualität festgehalten, fie bat wie von na= tur ein geschärfteres Auge für bie Lehrbeftimmungen und bie Differenzen von den anderen Confessionen. Für sie alfo ift es eine neue, gewinnversprechende und zugleich ein fittliches Gegengewicht bildende Arbeit, bis ins Einzelne die gemeinfamen Grundzüge, burch welche den Evangelifchen im Unterichied von allen Nicht = Evangelifchen ein und berfelbe Familientypus aufgeprägt ift, zu erforschen und zu betrach-Bildet boch biefes Gemeinfame einen wefentlichen. ten.

Digitized by Google

wenn gleich der Bertenmung bei ihr mehr ausgesehten Theil ibres eigenen Selbftbewuftfepns. Sielte baber ibre vers eleichende Confestionswiffenschaft bieles Gemeinfame in ber Lateng, wahrend fie nur bas Differente zum Gegenstand ibrer befondern Aufmertfamteit machte, fo mare die noth. wendige Folge eine Trubung jenes Gelbftbewußtftens und ein Burischfinten um Berleugnung ber mahren Ratholicität, wie fie nur Secten verrieben werden tann. Denn bas Befen ber Sette befteht eben barin, ftatt bes barmonifchen Ineinander bes Gemeinfamen und Individuellen bas letstere jur Dberberrichaft ju bringen. Hierzu mabnt bie luthetifche Theologie auch ibr eigenthumlicher Borzug. wonach fie bas reformatorifche Drincip in feinem Reichthum und feiner Gelbständigkeit energischer und ursprunglicher als ble Schwefterconfession erfaßt bat. Uebt fie fich, biejenigen Seiten ihrer felbit, welche in bem Gemein-Evangen lifchen ihren Ausbrud haben, nicht blog alstabrupte Eins. zelbeiten zu benten, fondern auch in ein flares Gesammts bild bes evangelischen Familientppus diefe gemeinfamen Buge aufammenaufchauen und fo mabrhaft in ibren Bus fammenbangen zu ertennen (wovor leider fonderbarerweife Ranche eine Burcht zu haben scheinen, bie boch nur berechtigt ware, wenn wir Urfache zur Schen batten, nach allen Geiten unfer felbft bewußt zu merben): dann erft wird ihr auch bas fcharfert Bewufitienn über ihre wahre Sigenthumlichkeit aufgeben und neben einem nicht überfufügen Correctiv gegen Biderfpruche mit ihrem Befen durch Uebertreibung des Goudertbumlichen bat fie an diefer Erkenntniß des evangelischen Ramilientwus die Moalichteit, in bas Reformirte mit Berftandniß einzugehen, ben Instaufc der Beiden gefchentten Guter in individueller Ine eignung zu beleben und fo auch für die ihr anvertrauten Bahrheiten weiteren Boden ju gewinnen. Richt minder liegt darin der Gewinn, daß mittelft des gemein=evangeli= fiben Gonfenfus lehchter gegenüber von ben nicht sevangelis

ć

fchen Coufeffionen die reine reformatorifche Linie eingehalten werden tann.

Alle Diefe Grunde fordern bie Arbeit des Confenfus als wefentliche Erganzung' ju ber gewöhnlichen Symbolit, bei welcher fonst namentlich fur die reformirte Rirche nur auf die bifferenten Lehrpuncte geblickt zu werden pflegt. Eine gelungene Aufstellung bes Confenfus bat in ber anges deuteten Beife ibren miffenschaftlichen und prattifchen Berth, auch unabhängig bavon, ob derfelbe formlich zum fymbolis ichen Buch ber Unirten gemacht werden foll ober tann. 3m Gegentheil, biefes mochten wir weniaftens jetst fin mißlich halten. Die nicht negative, fondern positive Union, Die fich auf die reformatorischen Betenntniffe in ibrer Busammenftimmung flust, bedarf ju ihrer Erifteng --barin geben wir herrn D. Ochentel gang Recht - feines. wegs einer formlichen Bufammenftellung bes Confenfus; mas nicht different ift, ift ihr Gemeingut, diefes Gemeinfame aber, wie die Differenzen nach ben fymbolifchen Schrifs ten; ju fennen, ift eine Forderung, die jede auch nur maßige theologische Bilbung leicht erfullt, und bie Confeffionellen, bie fich anftellen, beides nicht zu wiffen, bekennen damit, fein flares theologifdes und firdliches Selbft bemußt= fenn ju haben \*). - Nicht von bem Streite ju reben, der fich an jede Art symbolischer Codification fo leicht an= fcbließt und die Trennungen mehrt, - es wurde ein Confens fus für ben 3med, ein fymbolifches Buch ju feyn, ju viel und zu wenig enthalten. Bu viel, benn nicht Alles, worin beide Confessionen zusammenftimmen, bat gleiches ober foldes Gewicht, daß feine Aufnahme in eine fombolartige Schrift hinreichend motivirt ware: manche Puncte, worin beide Confessionen zusammenftimmen, haben eine minder große Bedeutung als die Differenzen in der Abendmablslebre. 28em nun diese Differenzlehren in der Abendmables

a) Nehnlich fpricht fich übrigens auch herr D. Müller aus G. 136 f.

1

tebre als obligatorifth, fen es in futberifther oble reformitte ter Saffung, nicht gelten, bet tann wenigftens nicht andete, weniger ins Sewicht fallende Putiere mit firchlich verpflich. tenber Braft formell ausftätten wollen. Aber auch zu wei nig: bem von einer formlichen Betenntnisbildung murben wir, wenn wir bie Beit dafür gefommen erachten tonnten, mehr als nur Bieberholung bes: gemeinfam fruber Betannis ten erwarten ; 25 baben fich neue Gegenfase aufgethan und neue foriftmafige Refultate, melde Fortbilbungen bes reformatorischen Ofinciss find, bat die dreibundertichrige Arbeit gebracht, (Bergl, bierzu bei herm D. Millet felbif G. 131. 132. befonders G. 185.) Boju noch fommt, daß ein Con: fenfus unter ben beutfchen Evangelischen, und aus beren Sombolen gezogen, boch mit einen fleineren Theil bes res formitten Gebietes befucificitigte und gange anfehnliche Sinden anger Hugen tiefe, mit benen Die Deutschreformirs ten und Reformirt-Unirten noch in alter Berbindung fleben: So gewiß nun eine wohlgerathene Confenfusbarstellung eine Borarbeit für Beiteres feyn fann, fo freuen wir uns boch zu feben, baß auch ber Derr Berfaffer bie Griftens und bas Recht ber Union gar nicht bavon will abhängin wiffen, ob fie ben Confenfus in ein formlich einzuführendes funbolifches Buch verfaffe (C. 186 f.); fugte fie fich diefer Forberung unferer theologifchen Juriften, fo gabe fie ein aut Theil: ihres Rechtes auf. Berufen, wie fie es ift wenn ichen nicht fie allein - ber Gefestichteit und bem Lis beralismus anf bangenfichem Boben Biberftand zu leiften (6. 185.), Darf. die pofitive Unfon, um ben Nedereien wes gen angeblicher Confestionelofigteit zu entgeben, fich nicht von Anderen, fondern allein von ihrem eigenen Befen vorforeiben laffen, was fie bier zu thun bat. Mit Recht nimmt baber auch ber Confensus in bem Berte bes herrn Berfaffers nicht etwa bie Stellung ein, bag feine Formus liruna barauf Anfpruch machte, gleichfam das fymbolifche Buch fur bie Rirche ber Union zu fenn, Diefe Darlegung, Theol. Stub. Jahrg. 1856.

### is the state of the second sec

fentren fordung Muschennis für ben vollkäudigeren Auslenn ber Anightiund umtigus dam einfacksten Gemeindestieb Beichrid über beren Lehrgmundtese geben zu tonnen (S. 198.), somietzuro Wefpitigung der Imeisel an der Omftelberkeit bes Lehrconfensus, Und vieses Lehtre ist ihm zuwächte die Houptfache. Denn vielwehr, gleichsam zu den alten Consionskirgben hingemandt, will er einen Abetbestand, den heide nicht heftreicht können, weil er einen Abetbestand, den hildet, zur Anschanung bringen, um baraus ihre beiderfeitigen Pflichten gegen einander abzuleiten.

. Den Sonfenfus trau und boch als ein innerlich jufam= menbangendes Ganzes aufzuftellen, uns mich moglich fem. Bie es möglich ift, ein unfommenhangendes, treues Bild bes Typus, einer Mation im Unterfichieb von allen andern an geben, fo gut, ja noch leichter ift jenes moglich annungl bie Betemnniffe porliegen, in benen bie Evonnetifchen ibr Selbftbemußtfenn ausgesprochen haben. Der ebangelifde Familientypus ift eine Realitat, und enfibienen dessen Buas nicht als eine Einheit, fo wate bapan bie Beichnung, nicht bas Original fould. Deburch ift teineswegs ausgeschloffen, bag auch bie epangelischen Sondertween zur Darftellung tommen. Aber wie bas Strietbilde, Rie mifche, Epangelifche ohne bas Semain-Chriftliche. bas fis einschließen, nicht begriffen ware, fo auch die enavaelis ichen Gondertwven nicht ohne bas Gemein - Evangelifde. bas fie in fich tragen, und ohne biefes fehlte ihnen felbft bie innere Einheit, wie bie Ratholicitit. fich ift baber eine wunderliche, ben nothwendigen Gachverbalt geradem auf den Ropf ftellende Rede, die da a priori vermuthet, die Aufftellung bes Stemein-Evangeliften (bes famfenfus) werbe nur als ein Rlichwert und Cento erfcheinen toimen. - als ob erft burch bas Individuelle bas Christenthum feine Einbeit gewännt. Im Gegentheil ift evident, bag bie beiden epangelifchen Confessionen, zumal in Deutschland, weit mehr chargtteriffifc von ber romifden und griechitden

...

Sinde fich unterfcheiben, als von einander. und baft baber bie Darftellung bes ben Evangeliften Gemeinfamen ein Bild von viel icatferer Ausprägung, wie eine zufammenbangendere Einheit zeigen muß, als bas Geblet des Som berconfessionellen, Sagt man, das Gemein-Evangelische für fich feb boch nur ein Abftractum, dem erft das Sondercons feisionelle Riefic und Blut verleihe, fo foll die relative Babrbeit biervon nicht vertannt werben; nur ift babei nicht zu vergeffen, daß bas Sonderconfeffionente gegenüber von den Individualitäten und rettaidfen Perfonlichteiten, bie es umfcbließt, auch wieder ein Abftractum auf feiner Stufe ift, und boch feinem 8mede bienen tann, Betenntnift vieler in. bividuell verschiedener Derfonen zu fenn. Ein Betenninik foll ja nicht eine Perfon fenn, bie Bleifch und Blut ift, noch ber volle Ausbruck berfelben, fondern Ausbruck einer moratichen Person, der Confession. Und wie die lutherifche ober die reformitte Confession nur badurch ein organisch-einheits liches Betenntnis hat, daß der gemein=evangelifde Grundflock es ift, ber in ihnen fich weiter individualifirt, fo ift auch den nicht = evangelifden Rirchen gegenüber ber evangelifche Famitientppus, ber bas Gemein-Christliche zugleich in fich tragt, eine reale, barftellbare, ja, wis wir nun nachgewiefen haben, jum Beften aller Theile nothwendig barzuftellenbe organische Einhelt.

Mit- ber Darstellung bes Confensus und feiner Grenzen ift aber die wesentliche Basis für Regelung des fittlichen Berhaltens der evangelischen Confessionen unter sich gegeben. Denn zwar ftimmen wir denen bei, welche in den beiden Confessionen auch verfchiedene religisse Individualitäten und keineswegs bloß Unterschiede in Gehren der Echule anerkennen; das tritt wenigstens bes ven außwebeutschen Reformitten dem Beob-Geber von selbst hervor, und auch herr D. Muller stellt bas nicht in Abrede- (vergl. S. 18). Aber entweder sind biefe Unterschiede religiöfer Eigenthumlichkeiten gut und an ihrem Drie derechtigt, oder sie ruhen auf Sunde. So weit

3\*

#### 

11

fich mit zu, freuen, Dom wenn allerdings nicht isbe Einbeit sum poraus etwas Gutes ift, weil es vielmehr barauf an= tommt, morin man Eins ift, fo ift boch noch weniger bie Separation an ibr felbft zu loben und zu unterflugen, vielmehr gibt es vor Allem eine Pflicht, flatt ber Separation firchtich auszuharren, mitzuleiden, mitzuarbeiten, fo lange hoffnung zur Befferung ift. welche ja in tirchlichen Dingen immer von innen aus in ftillem, ficherem Bachsthum am besten gelinat. Diefe fittliche Stellung find auch bie alten Confeffionstirchen den Unirten noch aus besondern Grunden fcalbig. Es ift bekannt, daß die legteren nie haben eine britte Sirche bils ben wollen : Die alten Confessionsfirchen find es, die ihnen wider ihren innersten Sinn und Trieb diefe Stellung ans gesonnen und theilweise aufgedrungen baben. Da will es fich wenig ziemen, daß nun boch wieder diefe Stellung ib= nen (wie 3. 23. in Baden geschieht) durch Agitationen von außen ber erschwert werbe. Es gibt Golde, welche mit ihrem fonftigen Gifer fur Rirchenrecht und firchliche Drds nung ben Eifer als vereinbar anfeben, welcher Storungen des Parochialmefens und eines geordneten Rechtsbefandes von unirten Rirchen burch folche Agitationen in fremdem Land befürmortet und unterflutt. Es braucht, hoffe ich, unter Lutheranern nur auf die fitnichen Bedenten gegen eine folche Allotrioepistopie, welche vorbandene, rechtmaßig zu Stande gekommene, wenn auch uns vielleicht nicht zusagende Dronungen von außen ftort, ftatt in allein cot lutherifcher Beife ju innerer Fortbildung ju ermuntern, aufmertfam gemacht zu werden, um bie Rrafte von folchen Einfällen in fremdes Gebiet ju befferer, gottgewiefener, Arbeit zurückzurufen. - Man erkennt boch auch von Seis ten des fcrofferen lutherifchen Confessionalismus an, daß ben Reformirten gegenüber ein firchlicher Friedensftand, fitte lich fen, und halt denfelben im Allgemeinen feft. 200 bliebe nun bas fittliche Recht, mit Unionsfirchen, Die boch in ming ... berem Gegensate gegen die lutherische Kirche grundfablich;

fteben, als bie Reforminten, nur im Ruicasftante ju leben, oder felbit ibre Eriftens adaufecten, mabrend man gens enders zu ben Reformirten, ja zur tatbeitichen Rirche fich ftellt? - Aber ferner gilt es, bag bie alten Confessionsa firchen ihre fittliche Stellung ju- ben Unionstinchen richtig treffen, auch um ihrer felbit willen. Da namlich bie Unionsfirchen bas Bemein: Epangelifche vertreten; bas, wie gefagt, anch dem Gelbfibewußtfeyn der beiden Confeffionen inner wohnt, fo wurde ber Berluch einer Berfolgung oder Befriegung ber Unionstirchen nothwendig in ihrem Gefolge maleich eine Bernachlaffigung, ja Beftreitung des eigenen 3d, eine Entzweiung mit fich felbft berbeifuhren muffen, Die fur Die Confessionstinchen von den gefahrtichten golgen ware. Der Gefuhr, die von da aus ihnen brohen minde. tonnen fie nicht mit außern Mitteln, fondern einzie bedurch begegnen, daß fie einmal das Bewußtfeyn bebaupten und vertreten, nicht minder als die Unirten bas Gemein=Epan= gelische zu besithen und lebendig in fich zu tragen, daß fie zweitens es nicht verfchmaben, an bie durch Die Erfcheinung ber Union an fie berangetretene Aufgabe ju fcbreis ten, bem innern Bufammenhange zwifchen bem Gemein=Evangelischen und bem wenigstens jest noch Sonderconfessionellen nachzuden: ten, ftatt in dem lettern fich nur auf Grund von außerer Autorität, Tradition, Gewöhnung zu bewegen. Es ift ihnen durch bie heraussehung des Gemein-Evangelischen für fich, in einer besondern Ricchengemeinschaft, auferlegt, mit Daransehung ber besten Krafte nicht zu ruhen, bis der fichs tenbe Bufammenfolug zwijchen bem Gemein = Evangelischen und bem Gebiet des jest noch Particularen fich unaufloslich feft vollzogen hat. Bon Stund' an, mo diefes objectiv und evident gelungen, wo alfo alle Babrbeit des Specififd. Confeffionellen fclagend aus dem Gemeinfamen abgeleitet ift, ift bas erftere felbit fo weit es feyn barf Gemeingut geworben, und dem wird fich bann in die Lange tein Evangelischer, ŧ

i

entrichen : tonien, Das wird bie Geburtblande einer evanges liften Ratholicitat in die Bieflichfeit binein fenn; Das wirb, wenn man es tieber von diefer Seite anfehen will, bie gurude nabme, und die allein legitime, der Unirten in die alten, allei bann verfohnten evangelifchen Rirchengemeinfchaften fenn, ohne Schaden und Berluft von irgend einer Sette, vielmehr ju alle feitigem Gewinn, zu welchem jede ber brei auf ihre Beife wird ihren Beitrag ju liefern haben: Dige in fold, belligen Berte feine ber Rirchengemeinschaften bie andere ftoren. Dollen fie; ober wollen fie nicht, die brei find durch ihre gottgemoffte Bus fammenordnung und innige Bezogenheit aufeinander in bie Lage gebracht, mo fie die Probe besteben follen, welches von ihnen ober wie ihnen bie Butunft geboren foll. Go werbe benn in ben brei Bertftatten in Betteifer gearbeio tet für doffelbe lette Biel, in jeder auf ibre Beile, bamit in amiter Anfttenqung und Glaubensarbeit baffelbe bentiche Baterland, bas die Geburtsftatte der Reformation, aber denn auch fo tief gebender geiftiger Entwoelung und Rampfe war, den Rampf auch fur die andern Bolter und Bungen. evangelifchen Ramens, burch Rrafte zum Ende und zum Brieben führe, bie aus ben Tiefen ber beutichen Reformation geschöpft find ! Das wird bann nicht Union fowphl fenn, als Einheit ber Rirche obne Disbarmonie ihrer aroften Okeber, ber einzelnen Rirchen.

Doch biefes Biel sicht auch herrr D. Maller noch in weiter Ferne, und die Union, duren "gontliches Recht" fconfür die Segenwart er befürwortet, ift ihm teineswegs das Biel fetbst, fondern nur eins negative und positive Borbevingung oder Borstuse für deffen Erreichung. Seben wir' denn vor Allem, was er unter der "Union" versteht, die er vertritt, und fragen wir, ob die Confessionen die Union in feinem Ginne acceptiren können. Es ft nicht überstüffig, hierbei länger zu verweilen, da die wundertichsten Auffafsfungen feiner Sähe vorgekommen find, zum Theil folche, die als unbegreissiche Berdrehungen zu bezeichnen wären,

49

•

.01 3 4

wenn es nicht Goliche gabe, benen afbiald bas Werflothen zw Ende gehen will, fobalb nur bas Bort "Union" vernommen wird. Bu Sunften folcher Lefer möchte man fast wänfchen, bag an Stelle beffelben Borte wie "finchtiche Conneins fchaft" gebraucht wären. Aber folche Gondofcendenz zu trankhaftem und verschuldetem Nichtworftehen würde boch saum zu billigen fehn, well fie ein indirectes Jugeständnis bes Stimmrechtes in biefen Dingen auch an ben burch Leibense fchaft ober Parteigeift gefrühlten Ginn involdirte. Beffer ift es, daß fo grobe Misverstichnen finden, Beffer ein er Seite ber diefem Buche widerfahren finden), Beranlassung zum unverholenen Ausfprochen ber Stanbungte und Gefinnungsweife werben.

herr D. Müller bestimmt (G. 10-21) im Allges meinen die Aufgade dahin, die "evungelische Union" fetze bas Factum der Arennung der aus Einer reformatorischen Burgel entsprungenen lutherlichen und reformirten Kirchengemeinschaften voraus, erstrebe aber eine Jusammenschies fung dieser beiden Kirchenkörperb). Aber dieses erstems nicht auf der Grundlage einer vorgängigen Ausgleich ung der Lehrunterschiede, welche ben Grund ber Krchtichen Arennung abgaben, sey es durch die Forderung der Annahme bes einen der Lehrtropen, sey rei burch eine Formel, die,

b) Bir laffen absichtlich hier noch den Jusach S. 12: "zu Einene firchlichen Organismus" u. f. w. hinweg, weil fein Sinn hier noch unbestimmt ift, gleichwohl aber dieses Wort zu uurichtigen Auffassungen der unschuldige Anlaß geworden ist. Noch intmer wissfen Biele zwischen dogmatischem, ethischem, firchenrechtlichem Organismus der Kirche nicht zu unterscheiden. Vorliegendes Wert arkeitet dog un att ich und ethisch für partischer Orgazionuns zu denten. Bollends bedurfte es nur eines Bliebes in den weitern Sang des Buchs, nur folcht selbstwerchmidete, den gangen Sind desfelben verschliegende Jerthamer, von füch abzuwerten. "

Digitized by Google

sn ber Zeitfchrift für Prot. und Rirche Novb. und Dec. 1854: "Die Union und ihr neuefter Bertreter".

über ben Gegenlähen ftebend, eine bobere Einbeit berfelben ju fepn behauptete, mochte diefe Einheit nun formaler Art, Bufammenfaffung bes. Berfcbiebenen, fenn, an bie boch nur tonnte gebacht werden, wenn tein Biderfornich unter beiden mare, ober mochte fie einen materiellen Rortfcbeitt ausfagen. Denn auch im lettern Rall mare bie Borausfettung, an fich feven die Lebrunterschiede beider Rirchen wohl geeignet und berechtigt, ihre Rirchengemeinschaft aus. zuschließen. Ber aber diefes meine, fur ben liege offenbar nicht fcon im Befen ber ju vereinigenden Rirchen, wie fie find, das Motiv fur die Union, fondern etwa in firchen= regimentlichen Intereffen, mas nicht evangelisch fev. Auch fiele babei ber Theologie eine Bolle ju, die ihr nicht ges bubre. Sie bette ba Union ju machen burd Auffindung eines henotiton, während umgefehrt der theologifiche Forts fcbritt und die rechte dogmatische Ausgleichung von der Rraftigfeit bes Lebens ber Rirchen abbange, aus beren 28 efen, wie es ift, die Union wenn fie uberbaupt ein Recht habe, muffe abgeleitet werden können, als deffen nothwens bige Bethatigung (S. 16.), Die dogmatifche Auflofung bes Lehrunterfchiedes, ber noch in firchlich lebenbiger Birfs lichteit besteht, tonne fonach nicht Borgusfehung und Bebingung, fondern nur Folge ber Union, feon. 3meitens aber ebenfo wenig will er als Grundlage fur die Union den Rudgang zu dem unbeftimmten Princip gelten laffen . "daß Christus, wie ihn die h. Schrift bezeugt, der einige Grund Des Beiles fep", noch die Burudfubrung ber bisherigen Gels tung ber Bekenntnißschriften ju ber Bebeutung von ehrwürdigen hiftorifchen Dentmalen bes Glaubens und Lebrens der Reformatoren a). D. Muller weiß wohl, daß in jes

a) D. Müller meint damit die Anstächt der Mitglieder bes Unionscomits in Berlin, von deffen Seite her übrigens zu unserer Freude in der anerkennenden Anzeige des vorliegenden Buches in der "proinftantischen Rirchenzeitung" erklärt ift, daß es von den Bekenntniffen böher, als D. Müller hier sage, zu halten, feion mehrsach ansge-

nem principiellen Cabe Die bochte Babtbeit von unermefflicher Rulle und Stefe enthalten ift, daß in einer mabrhaft an ibn fich bingebenden Schreinfchaft alle drifficen ganots lebren in ihrer eigenthumlich protestantifchen Bertiefund theils als Borausfegungen, theils als Rolgen fich baraus ergeben wurden. Aber jener Bat, fur fich einfam bingeftellt und obne ausbrickliche Bezeichnung jener hauptlebortt, Die in ihm enthalten find, wurde feinen Inhalt felbit mitt genug ichaten, murbe ben Gas einer Undeftimmitheit und Rebrbeutiateit überliefern, bie zwar ausreichen Bonnte, wenn es fich nur um die Geligteit bes einzelnen Chriften handelte (5. 20.), aber nicht für eine Rirche, bie machtigfenn foll, ju dem fetig machenden Glauben zu fuhren, in bemfels ben ju erhalten und ju fideten, und bie fich als ein in fic einiges Gemeinwelen gegen den Andrang widerftrebenber michichticher Rachte ju behaupten hat n). Dazu fen eine gesichte, in fich zusammenftimmenbe Lebraberlieferung, wie ein Organismus barauf ruhender firchticher Unftalten nöthig, Bir tonnen fagent bas Bort: fides sola iustificat, sed nusquam esse potest solitaria, will wie für bie Ethit, fo auch für bas tirchliche Betenntnif benettet fevn. Jener Rudgang ju ber Unbeftimmtheit einer fo all. gemein chriftlichen Formel, etwa unter dem Borbehalt des Sotifchreitens zur Neubildung bestimmterer Lebre, mare auch eine Abstraction von der gegebenen, lebendigen Birklickfeit ber evangelischen Confessionen, beren reicher ichon vorbandener Confenfus babei in ben Bind neldlagen wurde. Bom Intereffe fur die Einheit der Confessionen tonne das Abfeben

fprochen habe. Möchten die Männer biefer Richtung, die geschichtlichen Lebensbedingungen eines Kirchenwesens eingehender erwägend, sich den Bliet nicht durch die unbegründete Furcht trüben lassen, das Alles, was unter Evangelischen einer kirchlichen Autorität sich erfreuen darf, deschalb auch schon etwas mit dem Stab des Gesehes und des Buchstabens zu Erzwingendes oder Erzwingbares seyn müsse.

a) Das Minimum für Rechtsentscheidungen über Lehrreinheit fann nicht für bie Kirche als betenwende genügen.

von demjenigen, worin diefe Giebeit ichon beficht und fich ausgedrückt bat, nicht ausgeben, fondern es muffe ba ber Gedanke einer neuen, ihre bisborige gentrete Birflichfeit binter fich laffenden Rirche vorfchweben. Allein bas feb bann Alles eber, als Union ber bisher getraueten Rirden, indem biefe ja ihre ganze bisherige Ausgestaltung in der Lebre aufzugeben zhatten (S. 16-2L). Bietmehr aber "Union ift nichts Anderes und fann nichts. Anderes fenn, als die Bereinigung biefer gefcichtlich bestimmten lutherischen und dieser eben fo be= fimmten reformirten Rirde ju Giner. Rirdengemeinschaft". 3bre Bestimmtheit baben fie an ihrem Glauben, ibres Glaubens obiectiver, bemußtefter Ausbrud in ibren Bekenntnißschriften enthalten (G. 18). Allerbings enthalte num die Union, als Aufpebung einer früher geschehenen Tremmung, die Absicht-ber Bezichtigung aber der Rebler, den fie berichtigen falle, liege nicht in dem Reich= thum des Belenntniffes, (noch auch nach bem Sichberen, in ber Uurichtigseit ber Lehre, Die allerdings wenigstens auf eis ner Geite porbanden febn muß, welche aber ju verbeffern bie Union als folche fich nicht anheischig macht), fondern in ber Art ber handhabung bes Bekenntniffes. Es fey ber (zundchft fittliche) Rebler einer zu einfeitigen Betonung ber Reinheit der Lebre und der Berwechfelung einer nur relas tiven Reinheit berfelben mit absoluter Lebreinheit, welcher der firchlichen Berichtigung bedünfe.

Die Untersuchung des herrn Verfassers feldst nimmt bann ben Gang, daß er aus dem Wefen des Christenthums und der h. Schrift nachweist, was der herr von feiner Kirche in Beziehung auf Einheit fordere (auch die erscheiz nende: Joh. 17, 21: "auf daß die Welt febe, du habest mich gefandt"), (G. 22-88. H. Kap. 1-5.). Christus will nicht eine Einheit der Christen mit ihm felbst, die nicht auch eine Einheit der Glaubigen untereinander ware. Die Apostel lez gen, wie hr. D. Muller zeigt, auf diefe innere, sich nothwen=

.46

big auch bethätigende Einheit ein fo großes Gewicht, bag fie auch um namhafterer Lehrdifferenzen willen fie nicht aufgeben, noch aufgegeben wiffen wollen, noch meniger wes gen Berfchiedenbeit tirchicher Ordnungen. Grunbfturgende Irthumer werden nicht geduldet in ber aboftolischen Rirche, ebenfo wenig wird die Babrheit aufgegeben ober auch nur im Rleinften verleugnet oder Frrthum gutgebeißen; aber Lehrbifferengen, bie ben Grund unverfehrt laffen, werden nicht burch ein avoftolifches Glaubensaefes beftritten, fons bern burd Begeugen ber Babrheit in Gebutd und Bers trenen auf bas Birten bes Geiftes, ber benen, die ben Sund bewahren, van, innen beraus bas Beitere offenbaren wird (1 Ror. 3, 11 ff. Phil. 3, 15, Apoftetgefch, 15. Sal. 2.). Denebin aber vertreten die Apostel versonlich, wie lebrend und bandelnd eine Einheit, bie fich ber Mannichfaltinteit freut, von Uniformitat unendlich weit entfernt, aber eben baburch um foinniger und organifcher ift. Dann betrachtet ber Gr. Berf., wie fich zu diefer Lebre und bem Borbild ber Apoftel bie 28 ir t. lichteit ber Rirche verhalte. Diefe zeigt bie Thatfache bes Berfalls ber Binen Rirche in mehrere geschiedene Sonderfir-Diefer factifche Buftand muß in benjenigen, bie den. Chrifti Billen als ihr inneres Lebensgefes anertennen, eine Reaction gegen bie. Zwietracht wirben, die fich nicht träge mit ber unzerftarbaren Ginheit ber unfichtbaren Rirche bes gnügen tann, fondern welche ber realen 3wietracht eine ebenso reale Einheit entgegensehen und jene durch biefe iberminden will. Aber gleichwie im zweiten Abschnitt (6. 22-89.) bas gottliche Recht, bas bie Sbee ber Einheit (Epb. 4, 1 ff.) an die Kirche bat, als ein folches bestimmt war, baß es die Unterfcbiede nicht aus, fonbern einschlieft und von mechanischer Monotohie unendlich welt abliegt, fo wird auch in biefem 266chnitt (III. C, 84-115.) das driftlich = fittliche Streben nach Biebervereinigung ber geschiedenen Rinthe nicher fo beftimmt ober "begrenzt", bas herr D: Muffer vinerfoits zugefteht, eine Bieberver.

1 ....

İ

3

1

8

ı

1

9

t.

Ż

j,

Í

1

Ĥ

:i

Ķ

b

ı

ł

ł

'n

ï

1

Ą

1

ì

I

۱

1

1

1

einigung mit Sirchen, die mit grundftärgenden Srethfamera behaftet find, fey, fo lange fie bavon nicht laffen, unmönlich, andererfeits aber auch fowohl davor warnt, die Rirchenges meinschaft ben Rirchen verlagen zu wollen, die an folchen Strthumern nicht leiden, bagegen bas Fundament des heils und ber Seilsordnung (ber fubjectiven - Bufe und Glaube an Chriftus - und der objectiven - Bort Gottes und Sacrament --- ) festbalten, als auch bavor, für bie Biebewer einigung ober Union ber Kirchen irgendwie ein Aufgeben ber individuellen Befonderheiten in Lebre, Berfaffung, Res giment; Disciplin, Cultus zu forbern, alfo zur Union Gols des als wefentlich ober nothwendig zu rechnen., was boch ftens accidentell in ihrem Gebiet ftatthaben tam; nam lich Gleichheit in all' biefen Dingen, mas aber nach bet neutestamentlichen 3dee ber Einheit nichts weniger als nothe wendig, ja im Großen und Gaugen unrichtig ift, weil fonft bie firchliche Gemeinschaft bes Reichthums, ber Lebenstraft und Innigfeit entbebren mußte, die ibr. gerade auch ans ber Mannichfaltigteit zufließen. 2Bas : noch insbesondere bit Lebre anlangt, fo ift., faat D. Muller, polificatioe Lebr einheit und. Lehreeinheit in .ber noch werdenden und fich fort und fort reinigenden Rirche gar nicht möglich, aber auch zum Gedeihen der Rirche nicht notbig. Bas fie biervon bedarf, das bat die Rirche als treue Magd bes herrn um fo ficherer, je mehr fie in der Demuth fowohl bes Bewußtfeyns ihrer Uavolltommenheit, als eben baburch auch in der Demuth des bantbaren und freudigen Empfangens bleibt., Siermit fcbließt ber erfte Grund legende Theil. Und nun geht er Abfchnitt 4-6. zur concreten Frage über, ber Biedervereinigung ber lutherifchen und reformirten hier wird zuerft: die reformatorifche Ueberein Kirche. ftimmung ber lutherifchen und ber reformirten Lebre, als wefentliche Grundlage ber evangelichen Union, in einem Entwurf bes Confenfus (G. 170-205.) mit erlauternben Anmerkungen gezeigt (G. 116-258.), bann zu ben Lebr

Digitized by Google

unterschieden und ber firchlichen Spaltung des Protestantismus fortgeschritten (S. 259-830.), wobei als Lehranterschiede die Pridestination, die Sacramente und die Lehre von Ibristi Person besprochen werden, woran sich endlich ber Abschnitt fchließt: "die Union und die evaus gelische Kirche Preußens".

Rach diefem Ueberblisk fey es gestattet, etwas länger bei einigen hauptpuncten, zumal bei ftreftig gewordenen, zu verweilen. Die hauptsache ist der Begriff der Liez hengemeinschaft, die er zwischen Lutherischen und Reforminten fordert nach "göttlichem Recht", mithin als Pflicht; zu diesem Begriff gehört 1) die Basis, ohne welche die evangelische Union nicht seyn darf, aus welcher aber auch mit stittlicher Rothwendigseit das Verlangen und ihr hervorgeht; 2) der Complex von Bestimmungen, die das Minimum ihrer stittlich nothwendigen Wirklich eit ansmachen.

Bas die Bafis anlangt, wodurch Union berechtigt, aber auch nothwendig fen, fo ift biefe bem Germ D. Mule ler weder ein nur Megatives, noch ein blog Ibrales, fons dern eine hiftorifche Realitat, bie aber auf bie neffen Lebenszusammenhänge der irbifden Rirche mit, ihrem himmlis ichen, ewigen haupte weift. 2Ber bie Union nur liebt, alt ein Minus tirdlicher Bestimmtheit, indem fie beg fimmten Lebrunterfchieden die tirchenfpaltende Rraft aba fpricht und infofern ihren Berth unterordnet, ber meint nicht die Union felbit: (G. 124). Gie will nur ein Ris. mo firden gefesticher Beftimmtheit, "Unbeftimmtheit ift bem herrn Berfaffer tein Gut, fo wenig als forwale Stein beit, ober Ginbeit für fichan Und wer vollends bie Union will als ein Mittelmaßigibifchen Glauben und Unglauben, bise und Salte une iBermittelung einer allgemeinen Belte tinde, and bem Botenninif: au Chrifto feing, Scharfe ber Welt gegenüberichehnten will, bie don leuguet, ber hab mit ber Union nichtes att fineffen. Wes ift, in ber Abat ebenfo ere

Theol. Stud. Jahrg. 1856.

### and a start a Burnifoce Union u. f. w. 68

freutlich. bag bit Union, vornebudich burd bas Berbienft bon Rankern wie D. Niefe und Du St. Maller; immer mebr von folden angeblichen Rennaten als für ihre Brede uns brauchbar: aufärgeben wirdt, als bas fie auch im Stanbe ber Bebrahanig teine Conceffionen nach biefer Geite bin macht und auch nicht einmal? pofiniver driftiche Giebanten fic als Bafie futfruiten laft, welche, von bem billocifchen Boben ver Meformation fich lobreifend, ber Union bas Problem Det mifflichen Universalaefdicte, Die Bervinis gung des Chriftichen und bes Menfchlichen burch religibfe Raibifebung unferer Ration übertragen möchten (G. 128-184.), eine Aufgabe, bie ber Union langft vorangeht und nicht bloß in ihrem Geblete gepflegt wirb, von ihr felbit ober mit Beinen andern Bittein als mit ber Werbinbianna und Uebung ber Grundlebren bes beill, wie fie bie Reformation überhaupt erfchloß, gepflegt werden barf. Die Union fest ein Begebenes, die beiden evangelischen Genfef. fionen nach ihrem betenntniffmiffigen Stande, vorans, fie ift averhautet nicht etwas, was fich willfielich: machen. burd Hinffiche Mittel hervorbringen laft. Gie fest fich wefentifte felbft voraus; man unirt fic nur, weil man eigentlicht febon unirt vill (G. 21.). So macht alfo mit Becht ber Bert Berfuffer fich anheifchig,: nur bann auf Union mi befteben, wonn er geigen tann, bag bie beiben Confaffionme eitenfletstober vor dem herrn fcom unirt find, und mait erifenach forbem tann für Union, ift nur Diefes, baft bie . Confeftionen als bas, mas fie fint. im Blauben, auch leinen. Bandeltt mnb. manbeln. Das ift feine Pofision: bie evann gelfiche Glaubenseiniveit ift bie Bovausfebung ber evannes Webeit Unfont : blefe ift Differibarung, Bethätigung ber wirs handbenien Einihvit; jobe anderte Union ber Miechen ift dief und unwahr, Evangelifde Union fft micht bin Innoritig ober eine Lahnning bes Glaubens, foubem ein Lubenfinit beffelben , und bie Bernachtaffigung: bes Blaubens ift unt nitho ouf Geiten bereti welche badienige in ber Seing

deres & the cal

.

hatten, was, wenn es lebt, auch Bethätigung und Seitung in ber Birklichkeit fucht, nämlich die wirkich vorhandene Maubenseinheit. Umgekehrt wirkt die natutgemäße ethie fche Bethätigung der vorhandenen Slaubenseinheit auch wieder auf des Glaubens Kraft, Gefundheit und inneres Fortfchreiten zuruck.

Union im Allgemeinen ift alfo, genau genommen, Einie gung auf Grund ber vorhandenen Einheit und nach bent Rafe berfelben; fie bat bogmatifche Borausfehum gen, liegt aber an ibr felbft nicht auf bem boer matifchen, fondern auf bem ethifchen Gebiete ber Rir che. Aber biefe einigenbe, gemeinfchaft bildenbe 2batigfeit nach dem Dage ber vorhandenen Gtanbenseinheit ift, febrt feine Debuction fort, nicht in ble Miltin ber Rirche au fellt, es ift vielmebr bie Betbatigung folder Einbeit durch Els nigung, im Allgemeinen durch firchtiche Semeinfchaft, eine beiline Oflicht gegen bas Eine Soupt der Chriffenheit. Diefes ficht im haffe feiner Blieder gegen einander und in ber Berriffenheit feines Leibes, daß ich fo fage, eine noch fchmerglis dere Berfolgung feiner felbft, als in bem Saffe ber Bett. Der Belthaf lautert bie Rirche und ift ein Borlaufer fpres Siege ; wenn aber feine Glieder fich "freffen und beißen", fo ift fein eigenftes Bert in Frage gestellt von benen, Die es vertreten follen, fo ift bas Berberben im Begriff, ins imerfte Seiligthum ju bringen, fo wird Chriftus von fic felde geschieden, "zertrennt". Und folde Untreue auf bem ethilden Gebiet tann für Die Theilfirche, Die fie fich gu Southen tommen laft, nicht ohne dogmatifchen And bleiden, nicht obne Einbuffe an Glaubenshelligfeit und Claubenstraft, nicht ohne Berfinfterung ber Grmbertenntnis. Rur aus Mangel an Lebendigfelt bes Glandens tann bie Untreue an ber Liebe, bie ber Glaube auferlegt und treiben will, fließen. Berbartet fich nun blefe Untreue vielleicht fogar bis zu dem Bebne, bamit eine driftliche Lugend, ja eine Treue zu beweifen, fo witft biefes nach bem

4\*

### Dorner

Bufenmenhange apifchen Billen und Ertennen den Berfuch ber bogmatischen Rechtfertigung jener ethischen Untreue, und diefer tann der natur ber Sache nach nur die bowpelte Richtung nehmen, entweder auf hiftorifchem Bege Die angebliche Unwürdigkeit des Gegners fur firchliche Lies besgemeinschaft bervorzukehren, und das ift noch die relativ unfdulbigere Form, oder aber bogmatifc im eigenen Glau= ben Alles fich zu verdeden und zu entwerthen, was gemein= fam ift und die Gemeinschaftspflicht ins Licht ftellen wurde, um nur in der Trennung beharren zu können, dagegen allen Scharffinn auf die Steigerung des Berthes und ber Bedeutung der unterscheidenden Momente zu verwenden und fo, der Sibulle abnlich, die Gemabrung der Rirchen= gemeinschaft nur um fortgehend gesteigerten Raufpreis los= zuschlagen. Beide Bege geben aber in einander uber, theils weil Berfaumniffe an liebendem Berftandniffe Anderer nicht ohne Schaden für das Selbstbewußtfeyn und das Selbstverstandniß bleiben, theils weil der herr die Glieder feines Leibes alfo zusammengeordnet bat, daß für ihr Gedeihen und Bachsen auch in dem Glauben mit auf die gegenfeitige Unregung gerechnet ift, bie fie einander burch ihre eigenthumlichen Gaben gewähren follen, die aber jene Untreue an Liebe eigenwillig und felbftzufrieden fich ab= fcneidet.

Diefen allgemeinen Saten über die Gemeinschaftspflicht nach Masgabe der Glaubenseinheit kann man nicht widersprechen, ohne auch zugleich die Gemeinschaftspflicht innerhalb der eigenen Kirchengemeinschaft anzutasten und fie hochstens auf Subjectives, Außerchriftliches, wie Nationalität, Gewohnheit und Erbe, zu stellen. Denn wäre das wahre Gemeinschaftsband lebendig, so mußte es auch so weit reichen, als die Glaubenseinheit. Wir sagen daber: Niemand kann Christ feyn, der da leugnet, es sey eine heilige, mit den tiefsten Zweden des Christenthums felbst zusammenhängende Pflicht, daß die Glieber des Einen

Digitized by Google

Leibes bie Glaubenseinheit, welche wirklich ba ift, burch Liebe und Gemeinschaft bethätigen. Go wenig eine fich felbft verlierende und bie anvertrauten Guter gleichgultig behandelnde Liebe fittlich ift, fo wenig hat 3. 23, die lutheris fce Confession das Privilegium zur Sunde ber Unges rechtigteit, bie ben vermeintlichen Begner ins Schwarze malt, fondern jede hat davor als vor einer Gunde an Chris ftus felbft, bem badurch fein Bert in der Chriftenbeit abgeleugnet und ber Fruchtbarteit beraubt wirb, fich ernftfichft ju buten. Enblich boppelt fart wollen die Untreuen und Unterlaffungefünden an Liebe von ben treuen Freunben ber Rirche geftraft feyn, wenn bereits die Unzeichen fich mehren, daß Beruneinigungen, die bas wirklich votbandene Daß ber Glaubenseinheit verlegen, fich burch Ber= unreinigungen des eigenen Glaubens, burch Alterirungen des evangelischen Erbes zu behaupten und zu verfechten anfangen.

Benn nun diefe Bahrheiten unleugbar find, fo tann es nur noch auf zwei Fragen ankommen: 1) was ift ble swifchen der reformirten und lutherifchen Confeffion beftebende Glaubenseinheit? 2) welches ift bas Dag ber Ber thatigung diefer Einheit oder der firchlichen Gemeinschaft, Das unter evangelischen Chriften traft ihrer Glaubenseinbeit vorhanden feyn muß und salva fide nicht verfagt werden barf? Bir beginnen mit bem 3weiten, welche Bethatigungen der Gemeinschaft herr D. Muller als wefent. lich und als gottliches Recht fordert, weil wir glauben, daß eine unbefangenere und ruhigere Prufung ber Sache, wie auch der muller'fchen Begrundung zu erwarten fteht, wenn wir, um welche Union es fich bier eigentlich handle, auf weiches Biel namentlich herr D. Muller hinfteuert, zum voraus flar vor Augen haben. Bir können bas um fo zuversichtlicher thun, als jeder glaubige und verstandige evangelifche Chrift ohne Beiteres' zugibt, daß ein gewiffes Rag von tirchlicher Gemeinschaft die Lutherischen und bie

Reformirten um bes Glaubens willen, nach "göttlichem Rachte", sich fculbig find, weil Rismand im Ernft bas Borbandenseyn eines wangelischen Sonfensus ober Familientypus leugnet.

ł

Í

ſ

1

ı

Í

1

i

Ĩ

Ń

İ

t

1

Ł

t

t

I.

t

1

I.

I.

Dauche wollen fich auf die Betrachtung bes Confens fus ichlechterbings nicht einlaffen, fondern ftellen gleichfam a priori bem firchlichen Gemeinschaftsleben, bas man burg ibn begründen molle, entgegen baf die beiden Confeffionen vun einmal bis ins Einzelne verschiedene Rirchenthumer fepen, fich individualifixend bis bingin in die Spiten des rechtlichen, fittlichen , funftlerifchen, wiffenfchaftlichen; velis gibien und tirchlichen Lebens. Die Reduction biefes lebens. vollen Judipiduellen auf ein farblofes Drittes, nicht minber ein Bemenge von Bestandtheilen der beiderleitigen Dr= ganismen, ware eine Berfundigung an beiden, feste ein Schlechteres, Elementares an Die Stelle Des charaftervall Ausgeprägten; ein hoheres Drittes aber, bas beide in Gie nem neuen Organismus zufammenfoloffe, fey ein Phantom, ein hohler Butunfistraum, ber ben Boben ber Birflich. teit verlaffe, ans dem allein Gebiegenes hervorwachfen tonne. Die einmal vorhandenen Confessionen feym gotte gewollte Organismen, bis in den Naturgrund und die Bolles. individualität zurückgreifend, und als gottgegebene Form zu bewahren, in der bie Entwidelung fich fortubewegen babe. Bie antwarten folcher Rebe nicht mit ber an fich begrun= beten Frage: ab denn die Bolfbindividuen Brief und Giegel fur ihre Unfterblichkeit haben, ob nicht ju ben Do+ beitsrechten bes Chriftenthums es gebore, übergreifend über - alle Machte per Ratur, fich auch bie Geifter der Roller uns terthan ju machen und fie bem trennenden Bann ber Ras turmächte zu entreißen? Bir fragen fo nicht, weil wir ohne Umschweif in der Forderung ber Selbftbewahrung ber von Gott angelegten Individualität eine beitige, bobe Rebus heit anerkennen. 3mar nur die physischen Personlichkeiten, nicht die fogenannten moralifchen, find unfterblich, aber

auch lehtere, bie neus Werbindungen im Binte ben Beltraine mgeben baben, winfen, ja follen: bei einter Ontwiefelung ans fich felbit v beraus, bebarten. ... Milein ib, williger mit vonst Recht ber Gigenthumlichteit anertennen, befto mehnitheit wir anth ein Decht au ber iftage t. windt the abeitliche Seibfibebauptung der Individialinit: burd Allinenting mit Entufinitet ernicht ? mirb fie burch Bemeinfillaftetet bes eintrachtigt , oter, weinen brigeftiger ; mrg Musgefinitung ate brocht ? ) Das Die. Cinacipetisitlichleif ihnen mittlichen iftent und Chatalter nicht in : Machillafieribeitunnbe Cinfanteit am minften: bewabet mib entfaltet, fonbem bif fietibeiligi; mitergebene Sulivitriaidat am fichariften und wrienantifist aufermagt mirb , mein mits ber Desichsing unif Sfich Selbit die Beniehung sault nebere Individunditätets, ein reicher Bers febr, wie ihn bas gebin barbietet, sim wichtinen Bleichemithe fteht, ihas entenint "Seitens "Bie follte es aber mit ben gebor fice .confeffionellett Inbibibilen ficht anderes berbalten?. Und fie bedirefen genabe für bier malifindiges: Aufthilburg: ber: in fie niebergebenten: Scime beritpriftigen dReibiniten ........... : Sus wangen ... Mill. ben i Berthebus went ... tunb : Mittel, .. die. Bots : ben daubenftrenen::Biebe ninte bem Blugeseisftitieft. bas Berein tiefeit andte genen Andere bie bata factier bie bat", now fich: ben Berechtigteitfint jund bas offent Auge fibr Unbers und ihner Morbuge, ihten velne and gegeben "... naming Ben feftigung, und, Gebeihen .. bes bigenen Sheseftent, fopiel barak ten anderteifmilichen Rarne ffin mer aber nicht bab, ben wirde genit in genommen; mitt und bate. Sat genit ber Der Einen Geib, bet, alle Gaben abit) biener auffbeilt, für ben genen Bein und: ju beffen Erhauning mill ... fo igewiß bieffe et. wiber, ben Stathel bei Dermutlens pergeblich aute folienein fameifit man angeblich im Deathen : Det. Chriftenis thung bier nativlieben Unterfichiebr, bie Er als. Bermitteluns gen veftouftdeterer Ginheit gamolt bat, ju einem ben haf ber couleffimiellen Racen ober bie Echeidemanbe amifchen ihnen legitimürenden Ratum machte, bie pagmiliche Benfplite tennig and Spaltung aber in Stythen, hellenen, Juben, nachdem's bas Ghriftenthum fie uberwunden, aufs Rene imferhulb vheit Lirche oder gar in beren Autorität aufs teben liefr.

ich Bas ift min bie Anficht bes herrn D. Maller über biefen Punet&)Dover fant (S. 12.), "Union fen nicht bloß bas Uebereintommen aweier Rirchen, friedlich nebeneinander am wohnen in getrenntem Sieusbalt, fonbern Union fen Bus fanimenfolitiung au Ginem firchlichen Organismus (G. 21.) auf Stinnt ber in beiben ficon vorhandenen Glaubenss und Belenntniffischten; ?:: fo hat man ihn ohne Beiteres fo vers fanden; als wollte er burch bas "gottliche Richt" ber mangelifchen Union whie confessionellen Organismen und Bits dungen gerftort feben, um mi beren Stelle einen neuen Ornanismus fich erheben zu laffen. Aber um ihn fo aufs zufassen, dazu gehört nichts Geringenes als ein Absehen von ben Grundgebanten bes Buches, Ger erflårt fich vielmehr barüber fo; bag man annehmen barf, wenn biejenige evangelische Union, die er vertritt, foiche unterschiedlich mes ftaltete Rirthenthumer befehren mußte; fo wurde er felbit ihr feine Liebe entrichen. Er ift weit blovon entfernt, an fordern, bag die biftorischen Gebitte confessioneller 2rt in den verschiedenen Landestinden fich un Gunften ber Union alo ciner neuen Rirchengestalter auffafen: fonbern feine Forberung trift ebenfo einem falftben Unionismus als einem fulfchen Confessionalismus entgegen, indem fir fich beibemal auf basjenige richtet, mas überall jum gefunden geben ber evangelifden Sirde unerlägtichift; mas teine fich bart verbunfeln laffen, wonn fie nicht in ihrem Wefen ben tiefften Schaben erleiden foll. Senem Genfeffionalismus, der fich auf fein Dars titulares mit Ausschließlichfeit wirft, in ben Differenzleinen ju centriren fucht und durch Berrudung bes Schwerpunctes feis nen eigenen unfprünglichen Charafter alterirt, tann namiteb auchein Unionismus entgegen treten, ber wefentlich mit bems felden Rebler behaftet ift und nicht minder die evenaelifche

# ub. d. theolog. Begeiff der Union u. f. w. 57

Sembertenntnif verlett, wåhrend er fie aufs tabfeults au foimen meint. Denn wenn er es zu einer Bache, welche de fide nothwendig fen, erheben will, bag man allerfeits von ben Differenzpuncten bas Intereffe abwende und eine Uniformitat herftelle, fo tegt er offenbar (nur in negativer Beile) auf Die Differenzen ein ebenfo großes Gewicht, wie ber abfolute Intiunionismus auf feine Beife thut, und fimmt in dem Grundfas mit ihm zufammen, daß die Ronbauer ber Differengen nicht bloß unterfabeidende, fondern icheidende Rraft haben muffe. Entzweien fich jene Untis mioniften :mit ihrem eigenen Standpunche, fofern biefer both ein zuangelischer. fenn will, fo find die letteren in einer ohnmichtigen auch erclusiven Doposition gegen die Birts lickeit, Die boch ihr Ausgangspunch fenn muß (benn Begebenes ift es, was fie geeint feben mochten); beide ubet nüßten, wenn auch unbewußt, bie Continuisat ber Rirche fetbigenrechten , revolutionar wirfenden Ibeaten opfern, Denn eine nene, erft zu machenbe. Sinche mare bie, welche die Differenappencte jum Lebenstentrum machte und s. B. auf einen facramentalen Rirchenbegriff ftatt des articulus principalis Alles an ftellen beganne. Eine neue Rirche nicht minder wäre von benen erft au bauen, welche es au einem unerläglichen Glaubenbartifel mathen wollten, bag in tem. Guttus und Leben Uniformitat herrfche; ober gar bas Alles beherrichende Recht bes reformatorifchen Princips babin beutoten, bag nichts aufer innem Dnincip fich in flei. nenn ober größeren Reeisen tirchliche Geltung erringen birfe, mas zugleich bieße, bas Deinchp feiner Fruchtbarteit betauben und es au einem Gerifchen machen, ber nichts au behenfebeni hat, au einem virincipium, bas für nichts Infam ober Princip ift, au: einem abftracten Lebrfat, ... In bie Liefe ver Gache gehend:, ftellt herr D. Muller nun vielmehr ben Sag auf, bag Einheit und Unterfchiebe jufwmmengehoren (6, 22.). Schon logifch fey wirts iche Einheit ohne Unterschied nicht moglich, ebenfo-menig

t

ł

ī

1

ı

Í.

ŧ

:

ł

t

١

t

t

aber auch Unterfchied ohne Einheit; Daffelbe aber fabre auch die Ethif. Er fpricht bier die toftlichen Borte (6.94.)e "Der Liebe Art und natur ift es weber, wie Etliche meinen, nur Sinn für das Eigenthumliche au haben, noch, wie Zobere fie faffen, über alles Gigenthumliche, Unterfchiedente hinweg immer nur auf bas Bleiche, 3bentifche ju fcauen, fondern bas Cigenthumliche im Identifchen; und bas. Gemeinfame im Berfcbiedenen zu ertennet und, zu befinnt. Sie will nicht bas Andere dem eigenen 3th gleichmathen. fondern fie beftatigt es in feiner Anderheit und, unis fich boch mit ihm Eins.". Bie biefe ausichließliche Michtung auf bas Gine und Gemeinfame einen vantheiftifchen , Rechies mus beginnftige, der alles Individuelle nur als prühenanbenbe Erfcheinung allgemeiner tasmifcher Befenheiten ; und biefe mieber als Momente Gottes betrachten lehrt, farende ber einfeitige Eifer, überall bas Unterfichiebene geltend an machen und bas Gemeinfame zurückzubringen, in einem genmiftifchen Mominalismus, in einem Getit lestiverifchen, get. fenung und felbitifcher Ifolirung, ber die Einzehwefen (1. 200 Die Confesifionen) foroff und einfam, ohne gebigteit. weide felfeitigen Mittheilens und Empfangens neben einenber ftellt. Treffend wird aber von ihm auch noch eine Andeme tung über bie Befenspermendtichaft biefer beiden Entrenie unter fich felbft gegeben. Denn bie nur auf die Muterfchiebe gerichtete Geiftesart halt, wenn fie boch noch einer fietbe lichen Semeinfchaft fich gumenbet, alle Unterfchiche .. von bem Gigenen im migibfen Ertennen, Empfinder in. f. w. bene neffnit ans fich binaus, buf ihr litchliches 3beal offenber folgenichtig für fich eine abstracte. leblofe Einerleiheit fund muß, wie biefe unfpränglich bei, ben, anderen, Richtwag au Baufe ift. Ja, man muß fagen : fofern ber Sinn fir Rinche lebendig ift, wird praktift bei ihr ein widerperfoulicher, pantheiftifcher Bug jur herrfchaft, ftreben zwie bei ihrninne dern theoretifc. --- Es liefer fich mohl deicht auch inniges fehrt von bem falfchen Unionisiquis ... bigen pu bag, buibadie

#### ub. d. theolog. Beguif ver Union u. f. w. 59

Urt, wie in ihm um bas Allgemeine und Gemeinfame intont wird, in der Wirklichkeit und Praris rein individualifisch, gemeinschaftsferindlich ansfällt und von dem realen Liebeslehen der Christenheit, das nie ohne mannichfach sich gruppirende Unterschiedlichkeit feyn kann, abgewandt ist, mie also bei ihm, so sehr er die Einheit betant, theoretisch und praktisch die Bedingungen des Gemeinschaftslebens sehlen.

Allerdings unter ben evangelifchen Confeffionen bandelt es fic nicht blag um Mannichfaltigfeit ber Individualitär ten, welche als gettgemellte in Liebesperfehr und Austaufch ju treten die Oflicht baben. Bielmebr ift bie Gunde, mie jeber Evangelifche zugeben muß, in jeder ber biftorifchen Individualitaten auch ber evangelifchen Chriftenbeit mit fon und mitbeftimmend. Und ba tann im Gifer fur bie chene Reinheit die Gemeinfchaft unterbrochen werden wols len, als ob bas Gemeinschaftsleben Berleugnung ber eiger nen Güter und nicht mittheilende Behauptung derfelben fittlichermeife in fich fcbloffe. Uber mollten wir eine falche Ethif auf bas Gemeinfchaftslehen überbaupt anwenden. wo anders tamen wir an, als bei ber Auflofung aller Lies besverhältniffe, ba wie mit reinen und irrthumstofen Dens ichen unn einmal nirgend zu thun baben? Låge nicht in wicher Alafonderung von bar Gemeinfchaft mit Anbern um iber Sundhaftigfeit ober Irrthumer willen eine Gelbits überbeburg, welche unfere Erganzungsbedurftigteit am fcblagenoften bemiefe? Se, ware nicht jum porque mabricheine lich baft folche Gelbftuberbebung unferen Blid fur Andere trubte, ben Unterfchied zwifchen unferm Berth und ben Zubes ter iber Gebubr fteigerte und fo erft burch unfere fromme thrende Ginde bie Unterfcbiebe, welche au vereinigen ber Rimmt woren, in mennende Dachte verwandelte? Das man zwar mit Golden, die eifrig und bemußt in einer andern Confeffion fteben, vertrauten chriftlichen Liebespertebn beiten, baneben aber ihre Confession ober Rirche ercammus wieiren tonne, bas gehort, ich gestehe es, fo oft es auch gefciebt, ja empfshlen wird, far meine Ethil zu den unbegreiflichen Dingen.

Noch beftimmter fagt herr D. Maker G. 88 ff., baß er unter der Berspaltung und Bertrennung ber Ginen driff= tichen Rirche, welche unter den Evangelischen zu befeitigen fev, Berfchiedenheit ber tirchlichen Ginrichtungen in Cultus, Berfassung, Disciplin nicht verstehe; batte er boch felbft in ber apofiolischen Beit, unbefchadet der Einheit der Kirche, Sebroffferenzen, bie nicht das Fundament des Seifs betrafen, als von ber apoftolischen Kirche getragene und nicht gesethe lich behandelte nachgewiefen. 28as bat es, fragt er G. 91., bem Protestantismus in feinen innern Beziehungen geschas bet, daß jebe evangelische Bandestirche einen unabhängigen Mittelpunct des Rirchenregimentes hat, und zwar mit verfcbiebenem, bald confiftorialem, bald presbyterialem, bald gemischtem Berfaffungsprincip ? "Ebenfo baben in ber Ein= richtung bes Cultus Predigt, liturgifches Clement, Sacras mentofeler ein verfchiedenes Mag ber Bedeutung und Zusbildung und eine verschiedene Stellung zu einander erhal-Ber aber mochte behaupten, dag Diefe Berfdiedenten. beit zu groß fep, als daß der wahre evangelische Glaube fich in ihr noch zurecht zu finden vermochte?". S. 92: "Sind die Burgichaften und Bewahrungsmittel ber Einhett ber Rirche, bie in dem innern Lebensgebiet liegen, befonders bas Beruhen auf dem Einen Grund bes gottlichen 2007= tes, bie baraus entfpringende Einheit bes Glaubens und Betenntniffes, vorhanden, fo tann die Rirche wohl ertragen. mas fie bei ihrer Ausbreitung fiber den ganzen Erdboben obnebin nur funftlich und gewaltfam, durch die flartfte Anfpannung hierarchifcher Begriffe, und auch fo boch nur für einen Bruchtheil ber Chriftenheit ju verhindern vermag, bag fich in ihrem weiten Rreife eine Monge engerer Rreife mit felbittanbigen Einheitspuncten bes Rirchenregimentes bilbe", In all' Derartigem feb nichts von ber beflagenswerthen Bertrennung ber Einen driftlichen Rirche zu erblicken. Biel-

## ub. d. theolog. Begriff der Union u. f. w. 61

ł

İ

ł

mehr überhaupt im Entwideiunasgang ber Gefchichte ber Renfcheit, im Großen und Gangen betrachtet, liege eine fortschreitende Befonderung und Individualifirung, die mit der Minheit, auf bie es ankomme, an fich gar nicht im Biderftreit ftebe (G. 93.). Sann nach folchen Ertlärungen ber Sinn des herrn D. Muffer auch nur im mindeften getroffen fepn, wenn man, einen beliebigen, felbftgemachten Unionsbegriff bergubringend, ,,unter bem Einen firchlichen Drganismus", zu welchem er bie evangelifche Chriftenbeit jufammengefcbloffen feben mochte, irgend etwas ben beftes benden befondern "firchlichen Organismen geindfeliges, ein fie negirendes, annihilirendes und nur ein unbeftimmtes Grau ubrig laffendes neues Gebilde verftehen will ? Und boch baben mehrere lutberifche Stimmen, burch bas bloße Bort Union obne 3weifel geblendet, ibn alfo aufgefaßt. Aber ich frage: schließt denn bas Bort "Organismus" eine Rannichfaltigkeit der relativ felbftåndigen Gliederungen aus, ober nach bem herrn Berfaffer vielmehr ein? Doch beut= licher tann baruber taum gesprochen werben, als er felbft es gethan in dem britten Abfchnitt, Rap. 2. "Bon dem Stre= ben nach Biebervereinigung und feiner Grenze" (C. 97-115.). Das Streben nach Biedervereinigung tonne nicht ben Beg einschlagen, bag Eine Rirche fich ber allgemeinen Rirche Chrifti gleichfete, fich zur Rirche fcblechthin an machen fuche. Beber bie lutherifche Rirche tonne bas; benn es fer ihr verwehrt burch ihr materiales Princip; die Allgenugfamteit bes rechtfertigenden Glaubens beftanbe nicht mehr bannit, daß noch eine zweite Beilsbedingung, die Bu= gehörigteit zur lutherifchen Rirche, beigefügt wurde, ohne welche die erste nichtig ware. In demfelben Augenblick, wo man die lutherische Rirche zur alleinigen mabren Rirche erhobe, mußte man fie ber tiefften Strietre in Betreff ber Allgenugfamfeit des materialen Princips bezüchtigen." Aber ebenso fey überhaupt (also auch Stitens der Union) der gewaltfame Berfuch, ein befonderes Riechenthum fic unmittelbar als das allgemein und allein galtige fegen zu laffen und badurch die Einheit der Kirche herstellen zu wollen, dem römischen Katholicismus zu überlassen.

Der wahre Beg für das Streben nach Einheit miefes wesentliche Element im Leben ber Kirche, tonne nur ber seyn (S. 101.), "vorhandene Kirchentrennungen, wo die inneren Bedingungen gegeben sind, wieder aufzugeben, ohne ben bisher gesonderten Kirchenwesen ober einem unter ihnen bas Opfer feiner eigenthumlichen Lebre und feiner somftigen Ordnungen zuzumuthen", was dadurch gesichebe, das ben Unterschieden, die bisher für kirchentrennen gegolten haben, diese Bedeutung genommen wird.

ł

ł

1

1

i

Selbst in Beziehung auf die preußische Union läßt er fich im 6. Abschnitt, S. 331 ff. allo vernehmen: "Die Eine preußifche Rirche foll nach bem Ginn ber Union beibe Rirchen in fich faffen, nicht blog als folche, bie gemeins fcaftlich auf bem bargelegten Confentus fteben, fonbern auch ats folche, in beren Theologie und firchtichem Lebon fich bie unterscheidenden Gigenthumlichteiten noch irgendwie geltend machen." Ausgeschieffen foll nur fenn, daß biefe Eigenthumlichteiten fich fur bas folecthin Befentliche ertlaren, fich unbedingt geltend machen, bes gemeinfamen Glaubensgrundes und ber ihnen damit gesehten Maße vergeffen (G. 331.). Die preußische Rirche als Gins beit babe in ber Art die Union, die ihrerfeits nicht ein brittes Kirchenthum feyn wolle, ju pflegen, daß innerhalb ihres Gebietes ber lutherifde und ber reformirte Lypus bes tirchlichen Lebens in ihrer Eigenthimtichteit, allo natürlich auch bie mit beiden zufammenbangenden befondern Lebebegriffe gewahrt und gepflegt werden, und treffend bemertt er, bag namenttich bie Reubelebung und Fortbilbung tirdeticher Orbnungen im lutherifchen Geifte fofort auch von ben Freunden ber Union alle Rorderung erhalten tounte und würde, wenn nicht bas Miltrauen bemmend entgegenftande,



## ub. d. theolog. Begriff der Union u. f. w. 63

baff bie absoriuten Antiunionisten Solches als Mittel zur Berfiorung ber Union betreiben, was fich fofort anders ge= ftalten wurde, wenn für die preußische Landestirche ber Union bas ihr zukommenbe Recht ficher gestellt ware. Go in Betreff der Liturgie, bes Abendmahlsritus u. bgl. Gelbft wenn gefragt wird, ob noch von einer lutherifchen Rirche in Preußen die Rebe fenn tonne, fo bejabt er bas in bem Sinne ber Conf. Aug. VII., alfo im bogmatifchen Sinn, wogegen fich freilich von felbit verftebt, daß, wenn unter lutheri. ider Sirde ein in volltommener Gelbftanbigteit und reis ner Sonderung von ber reformirten Rirche organifirtes Rir= denthum verstanden wurde, eine in folchem firchenrechtli= den Ginn gesonderte lutherifde Rirche auch die Einbeit bes oberften firchlichen Regimentes und überhaupt die Eins beit des landestirchlichen Organismus ausschlöffe (G. 383 ff.), Der reformirte Konig könnte ba nicht mehr an der Spise bleiben. Bum Glud ift ein foldes lutberifches Rirchenthum eine Größe, die in Deutschland taum auffindbar ift.

Mancher mag fragen : aber was bleibt fo noch übrig fur bie Gemeinschaft der Ritchen, wenn bie Belt ber Birfs tichteit in foldem Umfang von bem Unterfchiedenen foll im Befit behalten werden tonnen? In ber That, diefe Frage fomebt bem herrn D. Sengftenberg auf ben Bippen, wenn er fast verwundert über bas, was er "Zugeständniffe" nennt (was aber, wie oben bemerkt, wefentlich gang baffelbe ift, was D. Müller fcon 1846 zu Berlin vertrat), es rathfels baft findet, wie eine Union in Diefem Sinne für fich mit Begeffterung erfullen Bonne, wiewohl ibm, herrn D. S. felbft biefes boch wieder zu viel ift. Aber bas Rathfet ift unfchmer zu tofen. Diefe Begeifterung ift nichts Unbes rem als bem wahren evangelischen Rinchenbegriffe geweiht; feiner reitten Bewahrung und Ausgestaltung. Diefer ebans gettiche Rinchenbegriff ift aber ebenfo febr bem gesetzlichen Antiunionismus, als bem einfeitigen Unionismus entgegen= gesticht, weiche beibe, wie gezeiht, gleich febr eine abftracte

j,

i

H

È

Ł

刘

z

Ð

ù

ŧ.

U U

11

É:

Ì.

1

a,

Ë,

RÍ.

ł

L

h

Ĭ1

t)

Ķ

ł.

8

ĥ

à

Ŋ

ġ,

ł

ż

1

Einerleiheit zu ihrem Ideal haben, wenn auch in entres gengesetter Beife, wie einen falfchen Particularismus und Individualismus. Aber bas richtige Das in Bestimmung beffen, mas bie Einheit fordern muß und mas ber Befons berheit verbleiben tann, ermachft aus einer Unterfcheidung; bie, wenn fie gebührend fowohl in bas Bewuftigen als in die Praris der Evangelischen wird übergegangen fenn, im Stande ift, einen Bann ju lofen, ber nicht blog auf bem Berhaltniß beider Confessionen ju einander, fondern auch auf einer Menge von Berten lag, die jeder ber Com feffionen auferlegt find; die ferner allein vermag, Rreibeit und Ordnung in ihr rechtes inneres Berbaltnis zu brimen und vor Rudfallen in judaiftifches Gefetesmefen, wie vor dem Ertrem ber Billfur zu bewahren. Das ift die alte, aber erst in unferer Beit in ihrer gangen Bebentung für Kirche und Rirchengemeinschaft bervortretende Unterfceidung zwischen Zundamentalem und Richtfundamenta= lem in ber beiderfeitigen Lebre. Benn fie fcbriftmeffinen Grund hat ober gar auch von den beiberseitigen Symbolen gemacht ift, - wie in der That der Fall, - fo folgt uns mittelbar, bag nach der unausweichlichen Confeguenz der reformatorischen Lehre felbft Differenzen im Richtfundaments talen bie Einheit nicht zertrennen burfen, weiche buvir bas Fundamentale getnupft ift, weil fonft bas Richtfundas mentale die Obmacht über bas Rundamentale mare, bie Rirche jenes gegen fein Befen als bas gunbamentale behann belte, bas Rundamentale aber als nicht fundamentat und ibm nicht die entscheidende Stimme in ber ? Rrace über die Einheit ließe, fondern feine Macht und Bets tung abhängig machte von Nichtfundamentalem. Diefe Unterfebeibung ift zu 'machen, auch abgefehrn von Union zweier vorhandener vomgetifchen Confessionen ; gabe es auch nur Eine, fo mare biefetbe bocht nicht minber nothig. Gio liegt weiter fiefer: als ibie Unionsfrage : ifie ift ju macheli gar nicht zunächft um ber Minion willen, sbersand um ber,

### ub. b. theolog. Begriff Der Union u. f. w. 65

"Steiheit", fonbern um bestefnig machenben Ebanerliums willen, ober um bem einigen herrn und feiner erlofens ben, den Glauben rechtfertigenden Rraft das alleinige Sobeitsrecht zu laffen, wovon alles Undere abbangig fenn muß. Abermals alfo ift es nicht aus einer lareren und unbestimmteren, fonbern aus einer beftimmteren Ertenntnig beraus, bag biefer Unterfchied gemacht wird, und bie ihn ablehnen, ble find es, welche in der Sphare ber Unbeftimmtheit verharren, ber 20les gleichviel gilt, indem fie einer organischen Gestaltung, an die jest bie Reihe getom= men ift, fich entgegensehen. Bovon nur die Rehrfeite ift, bag Alles auch gleich wenig ober boch zu wenig gelten muß :. nämlich nichts gilt ba burch fich felbst, burch feinen Inhalt und feine fich dem Beifte beglaubigende Babtheitsfulle (fonft ware biefes eben als bas tonigliche. Princip erfannt), fondern Alles gilt' ba nur burch ein Anderes als :es felbft, burch Autoritat fen es ber beiligen Schrift, ober fols gerechter, ba ber Ranon bach, wieder in letter Beziehung nur auf ber tirchlichen Autoritat: beruhen mußte, burch bie Autoritat ber Rirche, welche ebenfo verbindlich mare, wenn fie bas Entgegengesete feste. Boraus beutlich ju erfeben, bag hinter ber Gleichstellung aller Gabe der Rirchenlebre ein Indifferentismus gegen ben Inhalt ber 28abrbeit, je eine nur hppothetifche Geltung der Babrheit lauert. hier ift ibre neigentliche Mittelpunct ber biefe Beit bewegen= ben Rampfe; bier muß fich entscheiden, ob bem Proteftan= tismus wirklich die Lebensbedingungen für bleibende hifto= rifche Dauer beimohnen, ober ob er, um fich zu erhalten, ju demfelben Drincip, deffen Ablebnung ibm feine Entftebung gab; bem ber nur außeren Zutoritat in Gaubensfachen, jurudtebren nute. Der Abfall von fich felbit ließe ihm nur eine Scheinfortbauer übrig. je.

288ir. freuen uns, auch hier mit herrn D. Müller uns ein= ftimmig zu fehen. Er fpricht ben betannten Differenzleh= ren her evangelischen Confessionen bas Recht, sie zu scheiden Theol. Stub. Jahrg. 1856. 5 und meigerspation ab, wänngseith randererfeits bas Racht, bezichungswiche wie Pflicht ber fortbauernden Bertretung biefer Differenglibret vorhanden fen. Er thut jenes, weil bie? Diffeterglebren: fenbamentalen : Confenfus fols wicht ufundamensalesuDiffenfuss gegemührfteben 3 er .thut es nicht einen abftratten Breiheit ober eineriformalen Eine heit zu Lieb, fondern auf ninet biefti mim t.e.r.en, fcharfenen, nog an ifch evenis Blaubenserbenntnig beraus, die an beit Enbalt ber Babrheit fich halt, febr verschieden von ber alle firchlichen Lehnfabe gleich fegen wollenden, badurit aber alles wie gezeint, indifferentiftifch behaudelnten Methode. Er fordert nichts trog bes Glanbens, fondern Alles pur traft beffelben. Der will nicht eine Ginbeit auf Roften bes Gtaubens, fonberie, er fordert blok bie Einigung,, bie nur auf Roften des Glaubenst verfagt werden tann. Er vedet teiner Untreue am. Glauben bas Bort, um etwa den Liebe beftormehr jubgenügen, fonbern eine Liebe ber Rirchen, Die nicht aus dem Glauben kommt, ift ihm auch teine Liebe. für ihn besteht nicht diesunftlige. Untinomie, berer,, weiche burch ihren Glauben an beis Siebe gehindert werben, ober burth bie Liebe am Glauden, fondern die Untvene im Glaus ben bat nach ihm auch Untreue in ber Liebe gum Gefolges bies Untreue in ber? Liebe . weift ihm auf . eine i Untreue .... und wo ffe langer ober gar grundfühlicht frügehalten wird; anf eine Unteinheit im Glauben gutint Und inbem fer, auf biefent Boden ftebend, in Die gerfpattene Beit binein warm und freimathig rebet, fimmt ihm unmillfurlich jebes chriftliche Bewußtfenn bei und weiß es: er bat damit ben Mittels punct ber? Dahrheit: getroffen. " Go, aber ift es ihm: auch eine Nothwendigktit, von ber Bethatigung ber fcon pup handenen Glaubenseinheit nicht als won einer Gache ber Empfindfamteit, fondern fcblicht und michtern ; in ber Sprache bes ernften, in Gottest Bort gefangenen: Gewiffens, alsivon einem gjottlichen Bechten, b. h. alswomreinen Pflicht zu rebetwichie damm, das fie abgeleugnet wind,

3641 State , 40 5 dante

#### ub. d. theolog. Begriff ber Union u. f. m. 67

an verbindlicher, richtender Kraft nicht werliert, fonbern bie ihr Majeftäterecht gegen jedes finibliche- Wiverftreben, wollen wir ober wollen wir nicht, ju örhaupfen wiffen wird.

Aber worin foll nun nach herrn D. Müller bie nobh worth bige Bethätigung ber vorhandenen fundamentalen Gluis benseinheit bestehen? Die noth wen dig orift wohl zu miterfcheiden von ber accidentiellen 3 und nurrdas Fatilfche tankt herrn D. hengstenberg, wenn er eine Aenbetung in Ben Uns fichten des herrn D. Muller, ober "Comeffionen" ans die Gont feffion, jest zu finden meint, sugegeben werden, daß vor ben neu erwachten confessionellen Gtreitigtsiten: es den Anforin haben konnte, als wirde in Preußen ber firengers Confessionalismen wirder vor ber Union 1817. Lange wiet mehr ba was — eine infter vor ber Union 1817. Lange micht während biefes Factifche sich allerdings vielfach geanbert hat und eine eingehendere Berlichfichtigung beaufpringt wiet

Die "nothwendige" Bethatigungiber Stanberdeini heit nun mag immirchin ein unscheinbares Minimini gegens aber von hoffmingen fonn, die fonguinisch der Wirklichteit weit voraneilen; aber der bei sogmakische und ethilche Northi wendigkeit dem innersten eigenen Wesen verilloufer indisten wir wohnt und nicht ein von außen bergugebrachtes Sveal iff, so ift damit — und wis ist im Beiten wie die mußtigeit ichen ein Großes ann ver einander ein bestimmtes unübers keigtiches Bieligest; es ist der Punct fesigestellt, über den hinaus die Angriffe gegen die nausche Steht, über ben hinaus die Angriffe gegen die verles weichen Bielicht, über ben gelischen unter einander vollichten besteht, über ben

28. et han bai de la composition de la compositione. 28. et entre acteur de la case dentre acteur activitatione a

•) Uchrigens hatte au Bungen ihren geren, Confessionste bas oben erwähnte Gutachten auf ber Generalfynobe ichon ganz diefelben Grunbfätze ausgesprochen, welche jest nur eine weitere Anwendung zu. finden bestümnit find. Bergleiche ben antl. Abbrudt ber Berhandlungen. Abth. 11. St. 38. F.

9.1

### " remrocher Union u. f. m. 80

und in Antaftung Destieigenen kirchlichen Fundamentes ums fchlagen-müßten. Aus demfelben Grunde aber wohnt auch jestem Migismun, als einem beiden Konfelfionen von der Reformation her eingepflanzten Reime des Gemeinschaftsles heus, seine Schenss und Ariebtraft bei, welche abstracten universiftischen Idealen weit überlegen ist, mit den confessios sellen Bischnicht mitischnde aufzulöfen teinerlei Interesse da ist, fundsit isensicht mitischunde jeulammenhäugen, nicht in den gezingsten Gonflictisfich liebt, wohl aber die Confessionen forberts und dasüch weit universellen Geiste die Auch in jurm Arstanden wirklam fern universellen Geiste ves Gaugen aber maben Schutzen den universellen Geiste ves Gaugen

1

13

1

ś

í

۱

1

stige Daffereift Gemeinschaftsteben vor Ebangelifchen unter einender Dilicht fen, bas magt, wie gesagt, nicht leicht Jes mand in Ernfte in Ubredes au ftellen .). - Die firchtiche Gemeinschaft bat ihre Geschichte und ihre Stufen, aber ims mer gilt der bas Gefet: Einigung nach bem Make ber Glaus benteinheit 2 bamit bem beiligen Beifte in feiner Rirche freier Roum bleibei jur Rerwendung unbij Debrung der Slaus benffchite, nicht aber, wo factifch Drennung und Spaltung ifigiber bats beiligen Geift ein Trennung gebietendes Befeb aber farifn ben beiligen Beift und fein tirchliches Balten Ein entgegongeschter boppelter Bille ; nämlich ein Einigunges und ein Trennungswille; hineingetragen werde. Den zwarteine gemiffe Speculation mag ble. Bertrennung auch des Leibes Chrifti leicht nehmen ; ja jur Gute ihrer Belt rechnen mie fie es auch mit bem Bofen überhaupt an balten pflegtdieslutherifche Chriften follen auf folche bia Sunde fominkende Abwege nicht gerathen.

Bas nun der herr Verfasser als unerläßliche Bethäs tigung der vorhandenen Glaubenseinheit der Lutherischen und der Reformirten anfleht, erhellt sam beutlichsten aus bem=

i. .

for a carate

## ub. d. theolog. Begriff der Union u. f. w. 69

jenigen, was er fur die preußische Kirche fordert (G. 385 f.): "Segen wir voraus, daß sich der gegenwärtig noch gabrende Bustand der evangelischen Landestirche Preußens in dieser (d. h. ber von ihm empfohlenen) Richtung gestaltet und befestigt, so wurde sich die Einheit derselben (wodurch sie als Ganzes, als unirt in seinem Sinne zu betrachten ware) vornehmlich in einem Zwiefachen darstellen: 1) in dem einheitlichen Kirchenregiment; 2) in der fur ben ganzen Umfang derselben als zulässig ertannten Abendmahlsgemeinschaft."

Der Ginn ber erfteren Forberung tann naturlich nicht feyn, daß die landeskirchlichen Organifationen bes Regimentes Einem einheitlichen Rirchenregiment über alle Evangelischen auf Erben weichen muffen. Das ausbrud= liche Gegentheil ift icon oben berührt. Ebenfo wenig auch, daß wenigstens in demfelben Staate eine Uniformitat bes firchlichen Regimentes und Rechtes von ber oberften Spipe bis in die Gemeinde unionsbalber nothwendig feb. Chenfo verfteht es fich von felbit, daß praktifch die Form der Union auch bavon abhängt, ob in dem Rreife einer Landestirche auch wirflich beide Confessionen fich vorfinden, Borauf es herrn D. Muller bei biefer erften Forberung mit Recht antommt, bas ift nur, bag der Grundfat in Geltung und Anertennung fev, der fombolifc bezeugte Glaube beider evange= lifcher Confeffionen verbiete nicht, fondern empfehle innerbalb deffelben gandes ein einheitliches Rirchenregiment, und zwar nicht territorialiftischer ober ftaatlicher, fondern wirts lich firchlicher Art. Da bekanntlich feit unvordentlichen Beiten folches einheitliche Rirchenregiment in bem Epiffopate ber evangelischen Landesberren, zum Theil auch in Confiftorien und Synoden unbeschadet ber Sondertypen und ihrer Rechte factische und rechtliche Ordnung ber Dinge in ben beutschen ganben ift, fo ift bamit materiell nichts Neues gesagt ober gesordert. Das Bebeutende und fehr Beachtenswerthe in diefer hinficht ift nur, daßer dem berr=

forntum Schiebestande feine tiefere und theologisch unanfochtbare Wegründung gibt, die nur der fanatische Confesfiopalismus bestreiten Lann, aber auch muß. Diefer Rechtsbestand bat nämlich feine Wurzel im Glauben felbst, näher in dem Gansensus diefer beiden Confessionen, woraus ebenso fehr folgt, daß, wo der Landesberr nicht evangelisch ist, die Begründung feines kirchlichen Regimentes fehlt, als auch daß, wer eine bloß kirchenregimentliche Union will, ohne ben Confensus als Grundlage anzuerkennen, im volltommenen Widerspruche mit fich firhta).

Ebenso funn aber and bei ber zweiten Forderung bit Deinung nicht fenn und ift es auch bei herrn D. Duls ler nicht, daß die reformirten und lutherifchen Gemeindes verbande aufgeloft und eine für alle gleichmäßige Drbnung bes Cultus und Abendmahlsgottesbienftes eingeführt werben folle, wie gleichwohl Berr D. Muller fast unbegreiflich ift misverstanden worden, fo ausführlich er auch bes Begentbril befprochen bat (vergl. S. 841 f. 385., wo er fogar fur Butherifche innerhalb der Union der in der lutherifchen Sirche baufigeren Distributionsformel fich annummt). Gons bern auch bier ift bie Deinung nur, bag als Grunbfat allgemein bie Bulaffigteit ber Abendmablegemeins fontft -- obne liebertritt -- anauertennen fen, gleichfalls fraft der im Confensus, gegebenen Glaubenseinheit, bie burch bas Begentheil verleht wurde, fo bag bie Sirche um ihrer felbft millen , feinem ihrer Diener gestatten barf, 3. B. einem Reformirten, die Abendmahligemeinschaft um feiner Conffesion willen zu verfagen b).

- a) Bunderlich ummt es fich baher aus, wem Solche gegen das Rirs deureginnent reformirter Landesheuren Bedenken erheben, die fich mit dem Rirchenregiment eines fatholifchen Fürften burch allerlei 2Ben= bungen zu verföhnen wiffen.
- b) So fehr ich die zurte Schonung, die herr D. Müller Geiftlichen, welche Reformirten diese Abendmahlsgemeinschaft verfagen, will angebeihen laffen, nach der Gefinnung, der fie entstammt, zu wärdigen

70



ł

# ub. d. theolog. Begriff Der Union u. f. w. 71

Da auch bie Semährung bar Abendmahlsgemeinschaft Seitens ber Gonfeffionen to ; aut wie allgemein gegenseitig besteht (benn auch fohn in ber Gitte, bie fie als Xusnabme gestattet obne Uebertritt, ift bie bogmatifche Buldffigkeit derfelben ausgedruckt, indem ja ohne blefe bie Ausnahme vielmehr Gunde und fofechthin ungulaffig ware), fo ift auch in diefem Punct nichts wefentlich Reues enthalten, fondern blog beftimmt als Grundfab bervorgeboben, mas nur hochft vereinzelte Stimmen und auch fie meift nur in Unklarheit und Unficherheit beanftanden. Endlich auch bie Forderung, bag die ganze evangelische Christenheit fich ben andern Confeffionen und Secten gegenüber als eine zufammengehörige Familieneinheit miffen und fich als folche bundesgenoffenschaftlich und bulfreich durch Rath und That darftellen foll, enthält nicht viel Anderes, als was in dem Corpus evangelicorum langt bestand, einer Rechtsbildung, für die ein Surrogat erft wieder zu gewinnen Es ift auch lutherischerfeits unferes Biffens taum ift. Einer zu nennen, ber gegen biefe Forderung Einwendun= gen machte ?).

weiß, fo muß ich boch entschieden ber Meinung fenn, daß die Frage über die Bedingungen der Abendmahls: und Kirchengemeinschaft ihrem Begriffe nach nicht in das private Urtheil ober Belieben ge= stellt werden darf, fondern daß die Entscheidung barüber einzig ver Kirche zusteht und die Geistlichen sich diefer zu fügen haben.

•) Das Defiserium einer evangelischen Confoderation ftöht unferes Biffens lutherischerfeits nicht an fich auf Widerspruch, fondern nur auf ben Bunsch einer vorgängigen Jusammenschließung der lutherischen Landesbirchen zu Einer Kirche, wogegen an fich nichts zu fagen wäre, wenn nicht ber geschichtliche Lypus der lettern selbit wieder ein sehr vorschliebener wäre (und noch viel verschiedener wers den müßte, wenn 3. B. die meetlenburg'sche Kirche bas Borbitb für einen Afeil der lutherischen Airche werben föuntu), sobann wenn nicht über bem Fernliegenden das Mächte und Praktische, in defien Kreis uns Gott gestellt, versäumt würde. Ober follte es eine wicht tigere Pflicht für die deutschen Lutherischen Lutherischen Lutherischen Lutherischen geschler und geschlet werben föuntus), sobann wenn nicht über bem Fernliegenden das Mächte und Praktische, in defien Rreis uns Gott gestellt, versäumt würde. Ober follte es eine wicht tigere Pflicht für die deutschen Lutherischen feyn, die ruhige, nicht geschlet weitigen Lutherischen feyn, die ruhige, nicht geschlet und Praktischen Schlet geschlet deutschen Lutherischen schlet schlet geschlet Schlet geschlet schlet sch

Die Buge, welche Br. D.Muller als bie wefentlichen Bethatigungen ober Rennzeichen ber Union auffielt: ben Grund= fat ber Bulaffigfeit bes "Anbeitlichen Rirchenregimentes und ber Abendmahlsgemeinfchaft; fowie ber bundesgenof= fenschaftlichen Sulfe, leitet er aus dem inneren Befen bei= ber Confessionen ab. Bei biefer theologischen Ableitung folgt alfo, daß fie ihre eigene Reinheit, Gefundheit und Folgerichtigkeit nur behaupten, indem fie jene Buge an fich ertennen laffen. Andererfeits find diefe Buge icon fo aut wie allgemein auch bei ben lutherischen gandestirchen in factischer und zum Theil gesetslicher Anerkennung. Die Evangelischen lutherischen und reformirten Betenntniffes haben Gottlob, um mit den Borten des herrn Berfaffers zu reben, ben ungludlichen Duth nicht mehr, fich wechfelfeitig als Häretiter zu ercommuniciren (S. 338.). Auch bie lutherifchen und reformirten gandes. firchen, fofern fie nur bewußt und grundlatic jene Rorberungen anerkennten, bie fie meift icon erfullen, wurden biernach dem Minimum des Maßes von Rirchengemeinfcaft entfprechen, welches von ber vorhandenen Glaubenseinheit geboten ift. Darauf, daß fie ben Namen ber Union annehmen, tonnte es um fo weniger antommen, je mehr biefes Bort gehäffigen Migverstand aufregt, wenn fie nur ber iculdigen Rirchengemeinschaft fich befleißigen, wie benn auch in namhaften Landern ber name "Unirte" gar nicht ber officielle ift. Es ift daber febr begreiflich, daß manche Freunde ber Union mit diefem Minimum nicht zufrieden Sie fordern namentlich noch vollftandige Lebrfind. gemeinschaft, fo baß, wo Union ift, promiscue Golde.

ftörte Einheit mit Norwegen, Schweden, Finnland zu organifiren, als nach dem Borgang des Corpus evangelicorum das nächftlies gende Berhältniß zu den Deutsch = Reformirten chriftlich = stittlich zu regeln ? Die Einheit mit jenen nordischen Kirchen müßte doch das durch nicht im Geringsten gelockert werben.

### ub. d. theolog. Begriff der Union u. f. w. 73

die dem lutherifchen ober die bem reformirten Tunns folgen, endlich Golde, bie nur bem Confenfus buldigen, beiderfeits anstellungsfähig feyn follen. Allein auch wenn man es tas delnswerth findet, bag Gemeinden ibren urfprunglichen Dyvus bewahren wollen (wiewohl bas gar nicht nothwendig mit einer Ueberfchagung bes Diffenfus gufammenbangen muß), fo muß man boch zugeben, bag es umgetehrt Seitens ber Union felbft ben Diffenfus zu wichtig nehmen biefe, wenn man die firchliche Liebesgemeinschaft mit benienigen glaubte aufgeben ju muffen, welche ihrerfeits am Diffenfus in richs tiger Unterordnung unter ben Confensus festhalten, von je= ner Rirchengemeinschaft aber boch deghalb nicht ablaffen wollen. Bas ware bas ichone Bort Union, wenn fie nicht bie Rraft batte, biefe Differenzen zu tragen und baburch an Leben, Liebe, Beisheit zu erftarten ? Freilich erscheint fo bie Union weit weniger als etwas Absonderliches ober Reues: aber ift bas nicht auch ein Geminn, bag ibr mabs res Befen als etwas erkannt wird, was in bem wahren Befen ber evangelifden Confessionen felbit icon gegeben unddaber unverlierbar eine unaufhaltsame Macht ift, fo lange die Confeffionen nicht degeneriren ? 3ft es ein Geringes, daß fo der confessionelle Ranatismus als ein fur bas Befen ber Confeffionen neues und von ihm Abartendes erscheint? Dder ift durch Aufftellung diefes Minimums den Begen Gottes porge= griffen, ber, wo und wie er will, aus bem Reime, fofern berfelbe rein behutet und pflichtmäßig gepflegt wird, eine machs fende Einheit des Glaubens und ber Liebe bervorloden tann ? Es ift wahr, in mehreren gandern und Provinzen Deutsch= lands ift die Union icon bedeutend über das Minimum des herrn Berfaffers gesehlich binausgeschritten a); es mare, wie oben ausgeführt, Sunde, in folche Lander von innen oder aus

a) Auf diefen Unterschied bezogen, find die Bemerkungen vom Herrn D. Schentel, der Unionsberuf des evangelischen Protestantismus, 1855. S. 645 ff., in ihrem Rechte.

t

L

I

1

1

ł

ť

ł

١

ĩ

ź

'n

í

ì

1

ź.

ł

gen Storungen bineintragen und bie ichon geschloffene engere Gemeinschaft bes lebendiaften Austausches wieder untemilien auflofen zu wollen, wie zum Theil in Dreufien zu araffer Berwirrung ber Lirche, ja zur Gewiffensbebrüchung Bieler (fiebe oben) geschehen ift. Diese enger unirten Sirchen fteben auch offenbur anderen, 3. 18. der medlenburg'ichen, vollig ebenburtig an geiftlicher Rraft sur Seite und find ruftig an ber eigenthumlichen, ibnen burch Geschichte, Bus fammenfebung, Seiftesart von Gott übertragenen Anfaabe thatig. Rur andere Rirchen follen fie auch als beilfame Barnftimmen gegen falfche Ueberfchägung ber Differentlebren dafteben und wirten. Aber fo wenig diefe Ueberichäbung nothwendig zum lutherifchen ober reformirten Charafter, in Lehre und firchlichen Ordnungen gebort - vielmehr ift fie beffen Berberbniß - fo wenig haben boch auch bie enger Unirten ein Recht, anders fituirten Landeskirchen ihre eigen. thumliche Aufgabe, 3, 28. in dogmatischer Sinficht, abguspres den, ihre eigene evangelifde Bekenntnißform oder ihre Rir= dengestalt denfelben als die allein zuläffige anzufinnen, wir Re auch noch viel weniger fich felbft uber fie zu ftellen gebens ten werden. Sondern das Einzige mas fie von ihnen er. warten tonnen, womit aber auch ein heilfames Gemeins schaftsleben in Gerechtigkeit wie in Liebe und Austaufch feine binreichende Bertrauensbafis hat, werden die genann= ten, von dem herrn Berfaffer angegebenen Grundzüge fenn. welche, je mehr alle mißtrauische gurcht vor anderweiten Planen ober ftorenden Anforderungen fcwindet, befto rubiger und friedfamer ihren Segen werden entfalten und in bas Bewußtfenn und die Birklichkeit immer vollftanbiger eindringen toanen. Die große 3dee ber Einen evangelifchen Kirche tann boch anders nicht als in der gorm ber Confoderation der gandeskirchen zu kraftvoller praktifcher Birklichkeit tommen, felbit wenn alle gandestirchen nur Einem Typus bulbigten. Sene Idee aber tann nach Bage ber Dinge feine andere Form der Einheit weder als noth:

## ub. d. theolog. Begriff ber Union u. f. w. 75

wendig noch als wäuschenswerth erweifen, außer jene freiere ber Einheit in Mannichfaltigkeit, bie fich in ber groffeften firchlichen Bintbeseit, in ber Einen und boch in ben vers fciebenen Landern fo mannichfattig gearteten Rirche ber erften Jahrhunderte barftelite und bethatigte. Nur dag es auch an bem lebendigen Austausch und bem Bufammenwirten nicht feble und das Sonderleben nicht zur Separas tion, der Unterfcbied nicht ju fcheidender und fpaltender Bedeutung gesteigert werden moge. Ochaben wir baber auch bie fleinen ober vielmehr unscheinbaren, von bem Berrn Berfaffer aus dem Borhandenen abgeleiteten Anfänge für ein Gemeinschaftsleben und eine Berftanbigung nicht gering. Sie treffen den Punct, ber, wie gleich ju Anfang angedeus tet, ben Confestionen felbft ihre gefunde Entwidelung fichert, fie vor Allem auf das Eine, was noth thut, auf den Quell alles heiles und Lebens, himmeift, beffen fie fich, fo lange fie leben, nie ohne den tiefften Schaben fur ihre eigene Eri. ftenz entfolagen tonnen, ber aber eben bamit auch am gemiffetten ber machfenden Einbeit bient.

Ueber die zweite hauptfrage (f. 0, S, 53.): Worin die Glaubenseinheit beider Confessionen besteht? foll ein zweister Artikel handeln.

2.

Der sogenannte Kanon von Muratori,

mit Bezug

auf bie neuesten Bearbeitungen besselben von Neuem untersucht

D. Karl Biefeler.

Ubgesehen von den mehr gelegentlichen Untersuchungen in den Einleitungsschriften und bidlischen Commentaren, ist der unter dem Namen feines ersten Herausgebers Muratori bekannte wichtige Kanon des neuen Testamentes in dem lehten Jahrzehend mehrmals der Gegenstand monographi-

fcber Arbeiten gewesen. In Diefer Beitschrift (Sabrgang 1847, heft 4, G. 815 ff.) ift fein Tert auf Grund ber mailander handschrift von mir fritisch revidirt und erlaus tert. Gleichzeitig mit mir bat D. Grebner in feinem Buche: sur Geschichte bes Ranons (G. 68 ff.), ben muratori'fcen Tert einer gelehrten und fcarffinnigen Erorterung unterzogen, bie ich am angeführten Drte leider nicht mehr berudlichtigen tonnte. Jungft endlich bat D. van Gilfe auf Anlag bes Jubilaums feines Lebrers Samuel Maller ein Drogramma) veröffentlicht, in welchem er den von mir publicirten Tert des Kanons zum Grunde legt und mit Umficht und Gelehrfamkeit commentirt, fo zwar, bag er in ben Ergebniffen feiner Untersuchung gewöhnlich mit D. Credner oder mir, welche er als die letten Bearbeiter besonders berudfichtigt, ubereinftimmt, aber boch zugleich auch einige beachtenswerthe neue Anfichten und Deinungen vorträgt. Da ber muratori'fche Ranon, welcher burch feis nen eigenthumlichen Inhalt, namentlich aber burch feine verftummelte Gestalt und feinen corrumpirten Tert betannt. lich nicht geringe Schwierigkeiten bietet, durch Die vereinten Bemühungen mehrerer Interpreten nur gewinnen tann, fo durfte ber Berfuch, welcher im Rolgenden gemacht merben foll, ben jegigenb) Stand ber Untersuchung naber barzulegen und die Untersuchung felber in diefem oder jenem

1

a) Inest disputatio de antiquissimo librorum sacrorum novi foederis catalogo, qui vulgo fregmentum Muratorii appellatur. Amstelod. 30 Seiten in Quart.

b) Die Behandlung des Kanons bei Schleiermacher, (Einleitung ins neue Teftament, S. 51 ff.), um nur einen der ältern Bearbeiter zu erwähnen, ift ziemlich versehlt, was nicht zu verwundern ift, da die Einleitung zu den unbedeutenderen Leistungen diefes großen Theologen gehört, welcher in der neutestamentlichen Eregese und Kristik nicht als Fachgelehrter zu hause war. Aber auch ein auf diesem Gebiete so heimischer Gelehrter wie D. Thiersch äußert noch in seinem Bersuch zur herstellung des historischen Standpunctes für die Kristik der neutestamentlichen Schriften (1845. S. 387.), daß durch die Cor-

### der sogenannte Kanon von Muratori.

Puncte wo möglich weiter zu fördern, durch bie Gache felber gerechtfertigt feyn. Die meiste Rudficht werbe ich felbstverständlich auf die erwähnten monographischen Arbeis ten über den Kanon von Muratori nehmen, aber doch auch; wenn es mir dienlich erscheint, auf die gelegenflichen Bes mühungen Anderer um unfern Kanon zurstellichen.

Es find bereits nicht wenige hauptpuncter, in welchen Grebner, Gulfe und Referent aufemmenftimmen', was ent gunftiges Prajubis für bie von uns zum Theil gang 'uns abhängig von einander entwickelte Anficht erweden burfte Bolltommen einig find wir zunacht barin, daß ber muratori'iche Kanon etwa um 170 n. Chr. gefchrieben Tenn muffe, bag er zwar nicht, wie Muratori wegen ber Uebergebung bes Bebederbriefes wollte, von bem romifden Pretboter, Cajus abstamme, aber boch von einem romifden ober wenigstens italienischen Berfasser aus ber angegebenen Beit, bağ er endlich micht urfprünglich griechifch, wie Sug, Sueride, Thierich annehmen, fondern urfpranalich lateinifch arichrieben fen. Unfer Streit bezieht fich vorzügtich noch auf ben Umfang ber zum neuteftamentlichen Ranon gereche neten Schriften, fowie auf bie Berftellung und Erflarung einiger mehr ober weniger ichebhaften Stellen.

Bas ben Umfang ber neutestamentlichen Schriften nach bem muratorischen Kanon anlangt, fo bifferdren in viefer Beziehung unsere Anstichten zwar nicht fehr, aber boch noch in mehreren Puncten, welche für die ältefte Geschichte bes neutestamentlichen Kanons nicht ohne Belang find. Rach ber Auffassung von D. Grebuer, welcher D. Gilfe beigetreten ift, werben folgende Schriften in unserm Kanon in folgender Reihenfolge erwähnt: die vier Evangetien des Ratthaus, Markus, Lutas, Johannes, die Apostelgeschichte

ruptionen des Textes unferes Documents in ihm schon mehrmals ber Berdacht erwestt sey, "ob nicht das ganze Fragment eine spaßhafte Myßischtion des Herausgebers Muratoxi sehn tännte".

#### Biefeler

bes Lufas, (als bem Paulus untergefcobene Briefe ein Brief an die Baodiceer und einer an die Alexandriner), der Btief Juba, zwei Briefe des Johannes (welches bie beiden lets: ten Briefe fenn follen, die nicht vom Avostel, fondern vom Presbyter Johannes gefchrieben fepen, mabrend ber erfte johanneifche; und wirklich apoftolifche Brief icon früher geleaustlich ermähnt fep), die Avokalppfe bes Sobannes und bie Apotalupfe bes Detrus (und vorber gelegentich, ohnall in unferem Fragmente nicht mehr urfundlich nachtenweisen, ber erste Brief Petri). Somit enthalte ber Kanonsvon Muratori bereits alle Schriften unferes gegenmartigen Rus nons, mit Ausnahme des Gebraerbriefs, bes Briefs Satobi; des zweiten Briefs Petri, und überdief eine in der alten Rirche auch fonft befannte . Apatalypfe bes : Peteus. : Defen rent flimmt a. a. D. mit obiger Auffaffung bes ginge ments, im Uebrigen überein, nur baß er bei den moei Briefen bes Johannes an ben erften und zweiten Brief bes Apoftels Johannes benft, bag er bei ben ben Dettis betreffenden Worten nicht ausschließlich an befien Applatonie gedacht wiffen will, fondern vor allen Dingen an beffen erften Btief; und bag er unter bem Briefe an bie Aleranbriner ben Sebuderbrief vermuthet. Diefe Bebenwinngen fcheinen mit übrigens auch jeht noch feftzufteben, obwohl ich endererfeits hantbar gestehe, bag namentlich auch bie gege nerifchen Gründe mich veranlaßt baben, ben Sent bes Rrage ments wiederholt zu betrachten und in Rolge bavon ettiche Bugete anders au faffen und au begrunden. Bei ber fchabe baften Befchaffenheit bes Documents wird an eingetn en Stellen nur die auf wiederholter Betrachtung beruchenbe Gefammtanfiaffung beffelben und bie Runntnit ber Ente wichtungsgefchichte bes neuteftamentikipen Runons aberbaupt bie, fo weit es möglich ift, fichere, richtige Entscheidung vers mitteln tonnen.

Leider ift der urtundliche Tert gerade auch an ber Stelle, wo das Fragment von ben fogenannten tabbolifch en

۱

Briefen handelt, mebriach verberbt, weschald ihre mieftals tige. Auffaffung nicht an nempnadern ift. 3ch theilen ben Tert bier fo mit, wie ich ibn in biefer Beitfcbrift au aufdt unter Beifügung ber von mir benrührenden eingetlammene ten Tenberungen habe abbruden laffen +), indem ich nur noch bemerke, bes and die Interputtion von min berrührt, Da bie ambrofinnische Ganbichrift wenen ihres Attens faft gar feine enthält, Diefe, mithin febem Undleger freis Epistola same lude (Ladae) et superscriptio ftebt. (superscripti) Iohannis duas (duas) in catholica hav bentur, et (ut) Sapientia ab amicis Salomonis in honorem ipsine soripta, Apocalapse (Apocalypsis) etiam Inhania (Inhannis). Et Petri tantum recipimas, quam (anem) quidam ex nostris legi in ecclesia nolunt. Ensoner, welchem Gilfe bier folgt, bat ebenfalls ut 804 pientia corrigirt, mas nothwendig ift, weit die Beisbeit Gutomo's ammaglich in ber Reibe neuteftamentlicher Schriften ermabnt, fondern mit nit biefen we vgil ich an mesben tomit; weicht übrigens von mit barin ab / Dagiter inicht superscriptig: fondern superscriptas' indert und im mas bes Bauptuntericieb ift --- bag er, inden er binter scripta ein Dunctum macht und bin Dlung! Apocalypses foreit. mit Duratori fo fortfebre: Apocalypses etiam lohannis et Bekei tentum recipinnus; quam (soil. Apooalypsin: Petri) quidam exmostris legi integelesia moluisti Die Conjectur superscriptas gibt teinen vichtigen Sinn) fundern mit, superscripti, intil nicht bie Briefe, fons bern die Dame Sohannes barider gefchrieben finn foll. Mit inperscripti Will im: Gegenfage ju ben turg vorher genannten soulinifden Briefen und au bem Briefe Buba, in mielden ber Berfaffer ftets im Eingange bes Briefes

a) Benn fch im Folgenden ber Rurge wegen hier und ba nach "Beilen" "\* citite, fo find dunit, wie ich hier ein = für allemal erfläre, ftets "bie Beilen jenes metwes Albermits gewonnt.

Ċ.

felber, alfo inscriptus ift, bie Eigenthumlichteit ber johannetichen Briefe bervorgeboben werden, nach melder ibr Berfaffer nicht im Eingange Diefer Briefe mit feinem Ramen Sobannes genannt ober in scriptus, fonbern fpåter baruber geschrieben, super scriptus ift. Da nun Greb. ner und Gilfe vor Apocalypses fart interpungiren, muffen fie das ut Sapientia etc. nothwendig mit dem Borber. gebenden verbinden, fo bag der Ginn entfteht, daß zwei Briefe bes Johannes fich in ber tatbolifchen Rirche befins ben, wie bie von feinen Freunden geschriebene Beisbeit Salomonis, b. b. obne von Johannes felber geschrieben zu fenn, Die zwei Briefe Johannis find ihnen aber ber zweite und britte Brief bes Johannes, welche im Alterthume auch fouft bem Apostel Johannes abgesprochen und bem Dress boter Johannes beigelegt waren ; ber erfte Brief bes Sobans nes tonne bier recht wohl übergangen feyn, ba derfelbe in unferem Ranon fruber icon gelegentlich citirt fen, und 2mar als. apostolisch johanneisch. 3ch muß aber habei be= hamen, daß bie zwei Briefe des Johannes nur von ben beis ben erften bes Apostels Johannes gemeint feyn tonnen, bier affo ber britte johanneische Brief, wie auch fonft im bochften Alterthume, übergangen ift und daß ber Gas. ut. Sapientia u. f. w. nur zum Folgenden gezogen werden tann. Denn ba Johannes an unferer, Stelle ber Apoftel Sobannes fenn muß, mie auch von ben Gegnern zugegeben wirb. fo werden ihm befinitiv und ausbrudlich nur zwei im Ranon befindliche Briefe beigelegt; Die Saltung bes Gaues ift fo allgemein , daß man einen britten aus bem Borbers gebenden unmöglich fuppliren barf. Berner ift es fcblechtbin gegen ben Bweck des muratori'fichen Kanons, nuch weldem alle einzelnen Schriften, bie zum neuteftamentlichen Ranon gerechnet werben, nacheinander in einer gemiffen Reibenfolge aufgezählt werden muffen, fo wie gegen bie in ihm conftant beobachtete Sitte, anzunehmen, daß ber erfte johanneifche Brief baburch, bag eine Stelle aus ihm geles

### der sogenannte Kanon von Muratori.

gentlich citirt wird, habe als tanonifche Schrift bezeichnet werben follen, fo wie benn auch bie Apotalypfe bes Johannes an dem entsprechenden Orte ausdrudlich noch als von der Rirche recipirte Schrift genannt wird, obwohl fie eben= falls fruher (Beile 48. und 57.) fcon gelegentlich ift citirt worden. Endlich werben bem "Apoftel Johannes vorber (Beile 26 ff.) mit ben Morten : Ouid mirum, si Iohannes tam constanter singula etiam in epistolis suis proferat, ausbrudlich mebrere Briefe zugeschrieben. -Daß aber der Sat ut Sapientia u. f. w. nicht zum Borber= gebenden gezogen werden tann, ergibt fich baraus, bag 1) bann auch von ber epistola Iudae, welche zugleich mit den Iohannis duae bas Subject zu bem in catholica habentur bildet, baffelbe gelten mußte, daß fie nicht von Judas felber herruhre; daß 2) da unter den beiden Briefen des Johannes, wie wir gesehen haben, vor allen Dingen der erfte Brief deffelben gemeint und diefer im Ranon porher ausdrudlich als Product des Apostels Johannes bezeichnet ift, von diefena) Briefen unmöglich gefagt werden fonnte, daß fie nicht vom Apostel felber geschrieben feven. und daß endlich 3), wenn der Sat ut Sapientia u. f. m., was an fich ebenso gut moglich ift, zu dem Folgenden conftruirt wird, in welchem Falle hinter Apocalypsis etiam Iohannis nothwendig ftart ju interpungiren ift, fich das

a) Gilfe glaubt a. a. D. (S. 27.), einen bisher übersehenen entscheidens ben Grund für seine und Eredner's Behauptung, daß unter den zwei Briesen des Johannes nur der zweite und dritte Bries gemeint sein, könnten, darin entbeckt zu haben, daß das Fragment berichte: duas illas, de quibus iam agit, "ab amicis (Iohannis) in eius honorem scriptas esse", quod de prima Iohannis epistola scribere omnino non potuit. Nur Schabe, daß die Prämisse dieser Beweiszführung, daß die Worte ut Sapientia u. s. zum Borherges hen den zu ziehen sehen, nichts weniger als schifteht. Gegen Credzner vergl. auch Reuß, Geschichte der heil. Schriften des neuen Testaments. 2. Ausg. S. 290.

6

Theol. Stud. Jahrg. 1856.

fonst schwierige etiam leicht erklårt und alle johanneischen Schriften, abgesehen vom Evangelium, passend zu fammengesaßt a) werden. Uebrigens durste die Absicht einer Zu= sammenfassung der johanneischen Schriften, welche der mu= ratori'sche Kanon sämmtlich, die Apokalypse indeß, wie aus dem ut Sapientia u. s. w. hervorgeht, mit einiger Beschrän= kung, auf den Apostel Johannes zurücksührt, es auch am ein= sachten erklären, weßhalb der Brief I u d a in sehr singulärer Beise unter den katholischen Briefen vor den Briefen des Apostels Johannes erwähnt ist. Wir erklären die betreffenden Worte also: "Der Brief des Judas allerdings") und zwei des darüber geschriebenen Johannes befinden sich in der katholischen Kirche; wie die Weisheit, welche von den Freunden Salomo's zu seiner Ehre geschrieben ward, so auch die Apokalypse des Johannes" (sc. in catholica ecclesia habetur). —

Ift nun obige Auffassung ber Stelle rucksichtlich der johanneischen Briefe richtig und ift insbesondere festzuhalten, daß mit den Worten Et Petri tantum etc. ein neuer Satz beginnt, so kann ferner bei diefen Worten unmöglich auss schließlich an die Apokalypse des Petrus gedacht seyn, wie Credner und Gilfe behaupten; denn diese Meinung beruht bloß darauf, daß der Plural Apocalypses conjicirt und mit ihm bereits ein neuer Satz begonnen wird, in welchem Falle die Apokalypsen des Johannes und Pe-

b) Das sane foll nach Erebner a. a. D. (S. 89.) auf 3weifel rücksichtlich des Briefes Judä hinweisen, was bei ihm (S. 81.) mit feiner von uns bestrittenen Ansicht über die zwei Briefe des Johannes zusammenhängt. Es oppenirt vielmehr den furz vor: her erwähnten untergeschobenen Briefen, wie auch Gilfe a. a. D. (S. 15.) gegen Eredner bemerkt hat.

a) Eine Jusammenfaffung ber johanneischen Schriften in ber angegebenen Weife läßt sich im Texte freilich nur dann nachweisen, wenn für et Sapientia mit Eredner und mir ut Sapientia gelesen wird, so daß letztere an sich sehr leichte Conjectur sich uns hier von Neuem als richtig bestätigt. Vergl. auch das weiter unten über die Sapientia Gesagte.

trus - alfo von Detrus nur die Apokalppfe - ermähnt maren. Renn mir aber auch biefe Correctur und Abthei. lung zugeben wollten, indem wir von der obigen Erorterung porläufig abfaben, fo wurden die Borte an fich nicht bas bedeuten tonnen, mas fie bedeuten follen, nach Gilfe a. a. D. (G. 17.) bedeuten fiet quod attinet ad Apocalypses, non alias recipimus, nisi Iohannis et Petri. Aber das mußte beißen: Apocalypses tantum Iohannis et Petri recipimus, fo daß weder das etiam noch bie Stellung des tantum erklart ift, ober, ba bas genus (!) ber Apokalppfen, mas mir burchaus nicht wabricheinlich. eingeführt werden foll, mindestens: Apocalypses etiam. se d Iohannis et Petri tantum, recipimus. Serner fonnte, ba die Apokalppfen des Johannes und Petrus dann zu= fammengefaßt wurden, das Relativum quam fchmer= lich bloß auf die Apokalppfe des Detrus bezogen merben. Ferner bleibt bas bie Bulaffung felbft noch mehrerer Apotalppfen in den chriftlichen Ranon als möglich fegende tantum trop Allem, was Gilfe a. a. D. (G. 17.) bagegen bemertt, febr auffallend, wie auch von D. & udea), einem ans erkannten Renner der apokalyptischen Litteratur, in feinem Berfuche einer vollftandigen Einleitung in die Offenbarung Johannis (2. Auflage. S. 242.) bervorgehoben ift. Denn ba es fic nicht, mas Gilfe geltend macht, um die Kenntniß oder ben Privatgebrauch driftlicher Apokalppfen, fondern um eine firchliche Anerkennung berfelben, ein recipimus sc. in catholicam ecclesiam handelt, welches nach bem Relativfate ihre offentliche Borlefung in ber Gemeine involvirte, fo follte man erwarten, daß bas tantum mit Rudficht auf die Apotalppfe bes Detrus min-

a) Mit tiefer Betrübniß erfahre ich, daß diefer insbesondere um die wiffenschaftliche Eregese des neuen Testaments so hoch verdiente Ge= lehrte, als deffen Schüler ich mich dankbar bekenne, einem längeren schmerzensvollen Leiden vor Rurzem erlegen ist.

deftens fehlte oder ftatt des tantum felbft eine andere Benbung, wie praeter Apocalypsin Iohannis et i am Apocalypsin Petri, gesett mare. Endlich erkennen auch die Gegner an, daß in unferem Kanon, weil in ihm fogar die Apotalppfe bes Petrus ermähnt fen, wie wegen feiner fonftigen Beschaffenheit, und ba er wahrscheinlich ber romischen oder boch einer benachbarten Gemeine angehore, ber erfte Brief des Detrus nicht übergangen feyn konne, und neb. men deßhalb an, er fen in demfelben fruher gelegentlich erwähnt gemefen. Allein die lettere Annahme ift bei unfe= rem Briefe reine Sypothefe, welche, felbft zugegeben, nicht bas beweifen murde, mas fie bemeifen foll, ba, wie mir ges feben haben, 3med und Charakter unferes Ranons' es fotbern, daß die einzelnen neutestamentlichen Schriften an dem entfprechenden Orte ausdrücklich als fano: nifc bezeichnet werden. Zuch wir urtheilen größtentheils aus benfelben Grunden, daß ber fonft allgemein anerkannte erste Brief des Petrus in dem muratori'fchen Ranon der romifchen Rirche nicht übergangen feyn tonne; bann muß er aber an unferer Stelle genannt fenn, da bier, mo von den katholischen oder nichtpaulinischen Briefen überhaupt gehandelt wird, ber allein entfprechende Ort ift, an welchem er nach der Ordnung unferes Ranons als tanonisch aufge= fuhrt werden tonnte, und hier uberdieß ausdrudlich eine firchlich recipirte Schrift des Petrus (oder mehrere Schrifs ten des Petrus, denn darüber wird geftritten) erwähnt wird. So beståtigt fich uns von Neuem unfere obige Abtheilung, nach welcher wir mit Et Petri tantum recipimus einen neuen Sat anfangen, ba es bann Niemand beifallen tann, ju Petri Apocalypsin erganzend, die Borte ausschließ: lich von ber petrinifchen Apotalypfe zu beuten. - Indem ich mich an den urkundlich überlieferten Text möglichft an= zuschließen fuchte und nur fur quam quem forieb, ertlarte ich in diefer Zeitschrift a. a. D. (G. 849 ff.): "Auch von Petrus nehmen wir ebenfoviel (als von fdem furz vor-

Digitized by Google

5

### der sogenannte Kanon von Muratori.

her erwähnten] Johannes, alfo zwei Briefe und eine Apotas lppfe) an, welchen Einige von den Unfern in der Gemeine nicht gelefen wiffen wollen." Daß diefe Conftruction bes tantum unzulaffig oder gefünftelt fen, wie Gilfe und Gueride behaupten, tann ich nicht einraumen, ba bie Befchran= fung des tantum auf Schriften bes Petrus ebenfo febr im Busammenhange liegt, wie am Schluffe bes Kanons in bem Arsinoi ... nihil recipimus eine folche Befchrantung bes nihil. Sene Conftruction des tantum ift auch von Lucke a. a. D. gebilligt, nur hat er des Sinnes a) wegen rudfictlich des Relativfages einer zweiten von mir vorges fchlagenen Lesart ben Borzug gegeben, welche bas Femis ninum bes Relativs quam festhålt, aber porausfest, daß vor bem Relativum bie bas tantum erlauternden Borte scilicet epistolas duas et Apocalypsin ausgefallen feven, fo daß fich das quam blog auf Apocalypsin bezieben wurde. Benn man freilich aus dem gleich Rolgenden fiebt, bag die apokalyptische Richtung in dem Rreife unferes Ra= nons nicht ftart gemefen fenn kann, ba bie unter dem Dis tel "hirte bes hermas" befannte Apofalypfe nur deßhalb gelefen werden foll, weil ihr Berfaffer Bermas ein Bruder

a) Lücke meint, gerade in Rom habe gewiß Niemand baran gedacht, von Petrus selbst ben ersten Brief nicht lesen zu wollen. — Daz gegen ist das von Gilse a. a. D. (S. 17.) geäußerte und scharf bez tonte Bedenken, ob an einem Orte, wo die Kanonicität der Briefe Betri anerkannt wurde, überhaupt Etliche hätten eristiren können, welche ihre Autorität in der Weise bezweifelten, daß sie ihre firchzliche Borlesung nicht wollten, zumal bei dem hohen Alter unseres Kanons mir, so weit ich die Geschichte des neutestamentlichen Kaz nons kenne, von gar keinem Gewichte erschienen. Nur ist nicht zu übersehen, daß vos recipimus hier, wo es mit dem in catholica ecclesia habetur abwechselt, wie überhaupt in dem Kanon (vergl. Zeile 65. und 82.), nicht die Privatansicht des berichtenden Indiz viduums, sondern die in der Gemeine als solcher gültige Anzsicht referirt. Speciell über den ersten Brief Petri vergl. noch weiz ter unten.

#### Biefeler

bes in dem Kreise, in welchem unfer Ranon entstanden ift, wirkenden romifchen Bifcofs Dius gewefen fen, im Uebrigen aber von den tanonischen Buchern ftreng unterfcbieden wird: fo konnte man versucht feyn, zu zweifeln, ob an unferer Stelle bie Apotalypfe des Petrus uber= baupt ermabnt ift, zumal diefe apofryphifde Schrift, welche ihres im Allgemeinen untadeligen Inhalts wegen fonft mit bem hirten bes hermas auf eine Stufe gestellt zu mer= den pflegt (vgl. Euseb. h. e. 3, 25.), hier den eigents lica) kanonischen Schriften ganz gleichgestellt ware, was fur ben Berfaffer unferes Ranons, gemäß bem Standpuncte, welchen er fonft innehålt, nur unter Borausfesung ibres wirklichen petrinifchen Urfprungs zulaffig zu feyn fceint. Man mußte bann fatt tantum bie etwas fuhne, aber bei ber Reblerhaftigkeit ber handschrift unftreitig zulaffigeb) Conjectur unam sc. epistolam magen, für welche fich überbieg das Femininum quam anführen ließe: "Und von

- a) Bergl. Schleiermacher, Einleitung in bas R. T. S. 52.
- b) Das nicht unähnliche unam für tantum zu fegen, ift nicht gewagter als vieles Andere, was durch Schuld bes Abfchreibers in unsere handschrift gekommen ift, wie numenisuo für nomine suo, concriset für conscripsit, superscrictio für superscripti, Callactis für Galatis u. f. m. Borzugemeife biefe Stelle über Betrus ift es, worauf Sug und nach ihm Gueride (Gefammtgefchichte bes neuen Teftaments, 2. Ausgabe. S. 592 ff.) ihre Annahme eis nes zum Grunde liegenden griechischen Tertes gründen. Das griechifche µóvnv so. entoroliv foll ber unverftanbige Ueberfeger burch tantum (uovov) wiedergegeben haben. Allein ein folcher Schniger bes Ueberfegers murbe noch fchmerer begreiflich feyn, als ber von uns als möglich angenommene Irrthum bes Abfchrei= bers, zumal ber lettere an anderen Stellen ber Banbichrift feine Analogien hat, ber erstere aber nicht. Uebrigens hat Guericte bie gewaltsame Ruckubersegung bes folgenden Relativsages von Bug fcon aufgegeben. Thierich, ber in feinem Berfuche gur Berftels lung des hiftorischen Standpunctes u. f. w. (S. 385 ff.) ebenfalls einen griechischen Grundtert annimmt, lieft unfere Stelle: Et Petri unam recipimus, secundam ober alteram guidam ex

#### der sogenannte Kanon von Muratori.

Detrus einen Brief (naturlich den erften) nehmen wir an, welchen Etliche von den Unfern in der Gemeine nicht gelefen miffen wollen." Indes eben wegen ber Befchaffenbeit unferer handschrift, und ba wir bie geschichtlichen Berhaltniffe unferer Gemeine bazu nicht genau genug tennen, wage ich es nicht, zwischen dem, wie oben geschehen, erklarten tantum und ber Conjectur unam tategorifc zu entscheiden, und glaube, wie bereits in der oben angezogenen Abhands lung, nur bas als gang ficher bezeichnen zu tonnen, bag jeden falls ber erfte Brief des Petrus, und nicht blog beffen Apokalypse, an unserer Stelle erwähnt seyn muß. Зđ fage: jedenfalls der erste Brief des Petrus; benn wenn nur eine, nicht naber bezeichnete firchlich recipirte Schrift des Detrus im muratori'schen Ranon a. a. D. erwähnt fenn follte, fo wird natürlich jeder zuerft an deffen erften Brief denten, und dieg wird auch der Fall fenn, wenn mehrere Schriften des Petrus gemeint feyn follten. Nur wenn an unferer Stelle ausbrudlich von der Apota= lypfe des Petrus die Rede mare, tonnte lettere, und zwar ausschließlich, gemeint feyn. Unzunehmen aber, daß die Apokalnpfe des Detrus in einer driftlichen Gemeine [bazu ber romifchen ober boch einer romifch = italienischen] für ta. nonisch erklart, der erste Brief aber außerhalb des Ranons geblieben fen, ift in der Geschichte des Kanons fo abnorm, daß es nicht zu verwundern ift, daß man dann lieber zu ber Sypothese einer fruhern gelegentlichen Erwähnung bes erften Briefes Petri gegriffen hat. Lettere glauben wir aber im Borhergehenden hinreichend widerlegt und zugleich gezeigt zu haben, daß ber erste Brief Petri an unferer

nostris legi in ecclesia nolunt, ohne hier zu fagen, ob, wie Hug, Einleitung ins N. T. (3. Ausg.) I. S. 104., in Folge einer Rücküber sung aus dem Griechischen oder nicht. In der Conjectur unam für tantum bin ich mit Thiersch zusammengetroffen, das secundam ober alteram für quam scheint mir indeß allzu gewagt.

Stelle erwähnt feyn tonne und maffe, Darüber indeg tann und wird, bei der Beschaffenheit unferer Sandicrift, noch gestritten werden, ob an Unferer Stelle von bem erften Briefe Petri allein - nach der Conjectur- unam, welcher ich allerdings den Borzug zu geben geneigt bin, wenn ich bedenke, daß die petrinische Apokalypfe fonft nirgends zu ben eigentlich tanonischen Schriften gerechnet ift und bag in unferem Kanon, der den Brief Jatobi und noch andere mehr bezeugte Schriften fortläßt, fogar die Erwähnung bes zweiten Briefes Petri auffallen kann — oder ob von meh= reren Schriften des Detrus, und bann naturlich mit Eins fchluß feines erften Briefs, gehandelt fey. Die bis jest noch immer nicht felten und auch von Credner und Gilfe vertretene Annahme, daß an unferer Stelle ausschließlich die Apokalypfe des Petrus genannt werde, beruht urfprung= lich nur auf der nicht biplomatifc begründeten, fondern von ber irrigen Auffaffung des interpunctionstos uberlieferten Tertes ausgegangenen Interpunction feines erften Berausgebers, Muratori, welcher bereits por Apocalypsis etiam Iohannis ein Punctum geseth hat.

Einen Grund, welcher bei einzelnen a) Auslegern auf ihre ausschließliche Deutung unferer Stelle von der Upo= kalppfe des Petrus eingewirkt hat, wollen wir hier noch kurz ansühren, zumal wir bei dieser Selegenheit zugleich un= fere Ansicht über die bei Erwähnung mehrerer Schriften im Kanon eingehaltene Reihefolge andeuten mochten. Die-



<sup>a) Gilfe a. a. D. (G. 17.): auctor indicat iam recensitis epistolis apostolicis ad aliud transeundum esse scriptorum genus (!), ad scripta nempe apocalyptica, inter quae recenset Ioannis et Petri Apocalypses et Hermae librum, Pastorem. Reithemayr, Einleitung in die fanonischen Bücher des neuen Bundes (S. 68. und 725.), welchem es "befremblich vorfommt, daß nach Judas und Johannes, nach der Sapientia (!), nach der Apofalypfe Johannis die Meldung von den Briefen des großen Apostels nach</sup>geschlept werden follte".

## der sogenannte Kanon von Muratori.

fer Grund bezieht fich auf den Drt, an welchem der frags lichen Schrift bes Petrus Erwähnung geschieht. Sie wird nämlich nach ber Apokalnpfe bes Johannes und vor der apokalpptischen Schrift bes hirten genannt. Borausgeset, daß fie felber eine Apotalppfe mar, murden bier allo nicht unpaffend brei apokalpptische Berte zusammengestellt, und ba die Apokalppfe des Johannes fonft die kanonischen Schriften des neuen Teftamentes zu beschäfegen pflegt, fo tonnte die fragliche Schrift nicht der kanonische erste Brief Petri, fondern eher eine andere Schrift deffelben, feine 2po= talppfe, zu feyn icheinen. Dagegen ift zu bemerten, daß bie Anreihung des Sirten unftreitig nicht in feinem apota= Inptischen Charakter, weil dazu die Tertesworte nicht paffen, namentlich nicht das entgegensetende, vero (Beile 74.) und ber Mangel jeder Bezeichnung bes Sirten als eines apokalpptifchen Productes, fondern bloß darin ihren Grund hat, daß er die einzige chriftliche Schrift war, welche in dem Entstehungstreife unferes Ras nons, zunachft aus localen Grunden, abnlich wie ber erfte Rorintherbrief des Clemens Rom, in der korinthischen Gemeine. ein hohes, ben vorher erwähnten kanonischen Buchern bes neuen Teftamentes nabe tommendes Unfeben befag. Bas aber die Ermähnung unferer Petrusschrift erft nach der johanneischen Apokalypfe betrifft, fo geben wir einerseits zu bedenken, daß die biblischen Bucher an der Stelle, wo von ben fogenannten katholischen Briefen bie Rebe ift, unftreis tig nicht in der Ordnung, wie sie in dem Bibelcoder der Gemeine felber ftanden, fondern in freier Beife von dem-Referenten aufgeführt werden, und obiger Einwand nur, wenn jene Ordnung befolgt mare, obwohl auch diefe in den Documenten fehr variirt und die johanneische Upokalppfe in ihnen nicht immer am Ende steht, Schein håtte, heben indeß andererfeits hervor, daß die von dem Referenten in diefem Puncte unftreitig gehandhabte Freiheit wahrschein= lich wieder durch gemiffe fubjective Gesichtspuncte geregelt

89

ift. Go fceint die Boranftellung der johanneischen Apota= lppfe por ber Schrift des Petrus damit zufammenzubangen. daß fie mit den übrigen johanneischen Schriften zusammen genannt werden follte (veral. oben G. 82.). Zuch mag bie innerhalb der katholischen Briefe im Allgemeinen beobachs tete Reihefolge für ihren Urheber badurch mit bedingt gewefen feyn, daß er zuerft die in der Gemeine allgemein an= ertannten Schriften (Brief Juda und brei johanneische Schriften) und bann die von der Gemeine als folcher allerbings recipirten, aber von Etlichen in der Gemeine boch nicht vollig anerkannten (veral. G. 85. Note) Schriften (bes Petrus) ermabnen wollte. Belche Bedenten auf Geiten ber quidam bei dem erften Briefe Detri obgewaltet baben, miffen wir zwar nicht; moglich, daß fie ihn wegen 1 Petri 5, 12. junachft bem Silvanus beilegten, wie bieß ja felbft in neuerer Beit geschehen ift, ober auch bem Martus (1 Petri 5, 13.), welchen im Alterthum ofter als Interpret des Detrus erscheint (vergl. Hieronym. ep. 120. ad Hedib. c. 11.). 3m Grunde ift im Terte freilich nur dieß gefagt, baf jene quidam ibn in ber Gemeine nicht vorgele= fen miffen wollten, fo daß nicht einmal mit Sicherheit folgt, baß fie auch feine Echtheit bestritten (vergl. der Analogie wegen 3. B. die Geschichte der johanneischen Apokalppfe). Manches konnte ben quidam aber, je nachdem wir fie uns benten, fogar im ersten Briefe Detri von ber Art erscheinen, daß fie ihn beghalb vor dem ganzen chriftlichen Bolke nicht verlefen wünschten. Go bie Stelle von ber Bollenfahrt -Christi, 1 Detri 3, 19 ff. Namentlich aber, wenn fie bierarchischen Sinnes maren, mochten fie bie Stelle vom alls gemeinen Priefterthume (1 Petri 2, 4 ff.) und bie Bezeichs nung des Petrus als συμπρεσβύτερος (1 Petri 5, 1. und 1 Petri 5, 3.) bedenklich finden. Dag biefer bierarchifche Sinn gerade in der romischen Gemeine nicht lange vor ber Abfaffung unferes Ranons fich geltend gemacht bat, feben wir urfundlich aus der gleich barauf ermähnten

1

Schrift, bem Hirten des Hermas, beren Privatstudium, vielleicht denfelben quidam gegenüber, geboten wird und welche unter Anderm auch gegen ein sich vordrängendes hierarchi= sches a) Interesse gerichtet ist. Auch wegen einer solchen inneren Beziehung zum Hirten des Hermas könnte also die Schrift des Petrus erst kurz vor dem letztern und unter den kano= nischen Schriften zuletzt genannt seyn. Nehmen wir aber an, daß an unserer Stelle die beiden Briefe und die Ap o= kalpp se des Petrus gemeint seyen, so bedarf der Umstand, daß sie unserem Referenten den Reigen beschließen, kaum einer Erklärung. — Nachdem der Referent mit Petrus die kanonischen Schriften abgeschlossen hat, nennt er als außer dem Kanon stehendes, aber doch zu les en des Buch den Hirten des Hermos; endlich die von der Kirche gänzlich verworfenen Bücher der Härtter.

Bie es für die Haltung unseres Kanons von Be= deutung ift, daß außer den erwähnten ftreng kanonischen Schriften nur noch der hirte des hermas, und zwar gunachft aus localen Grunden, als firchlich zulaffig genannt ift, fo ift auch die Notiz bochft instructiv, daß der hirte des hermas zwar gelefen (legi), aber nicht in der Bers fammlung bem Bolke vorgelefen (in ecclesia populo publicari - Ent rov xolvov δημοσιεύεσθαι bei den Griechen) ober, wie es furz vorher (Beile 72.) bei ben tanonischen Schriften beißt, in der Berfammlung gelefen (in ecclesia legi) werden folle. In der offentlichen Berfamm= lung der Gemeine follten, wie aus dem neque inter " prophetas, completos numero, neque inter apostolos. (Beile 79.) hervorgeht, nur die prophetifchen Schriften des alten Testaments und bie apostolischen des neuen Teftaments vorgelefen werden. Der Sirte wird daher bier nur dem Privatgebrauche der Angehörigen der Kirche

a) Bergl. Dorner, Entwickelungsgeschichte der Lehre von der Perfon Christi (2. Ausg. L. S. 186 ff.).

empfohlen, fpåter und in andern Rreifen der Rirche ward er aber nach Eufebius (Rirchengesch. 3, 3.) auch in ben Gemeinen Sffentlich vorgelesen (er Exxinolais Sednuogievuevov), obwohl nicht mit ber Geltung eines tanonifden Buches. Uebrigens ift der hirte urfprunglich wohl nicht zunachft fur bas driftliche Bolt, fondern fur bie Borfteber gefcbrie= ben ; benn nach Vis. 2, 4.a) empfangt ber Berfaffer ben Auftrag, fein Buch den Borftebern der (romifchen) Semeine vorzulefen und zwei Abschriften bavon zu machen, um eine an Clemens ju fchiden, welcher es auswarts verbreiten und eine an bie Grapte (Diakoniffin), die baraus Bitwen und Baifen ermahnen foll. Aehnlich find die apostolischen Constitutionen (al Siarayal) für die Bischofe b), angeblich durch Clemens, verfaßt und follten, freilich aus andern Grunden, nicht vor ber Gemeine vorgelefen werden. Im muratori'schen Kanon ift aber unter dem legi schwerlich bloß eine Privatlecture des Birten von Seiten ber Rles riter gemeint, weil eine folche Beschrantung ausbrudlich batte hervorgehoben werden muffen. Es wird der Sirte bamit vielmehr allen Chriften und benen, die es merden wollen, oder ben Ratechumenen empfohlen. Dag der Pastor gern zum Unterrichte ber Katechumenen gebraucht wurde, feben wir aus Euseb. h. e. 3, 3. Athanas. epist. fest. Opp. 1, 961. ed. Benedict. Synops. script. s. in Athan. Opp. II, 126. Daß ber Pastor icon im muratori's fchen Ranon auch gerade den Ratechumenen empfohlen wird, ift bann um fo weniger zu bezweifeln, wenn man meiner Vermuthung in diefer Zeitschrift a. a. D. S. 856. beiftimmt, daß das muratori'sche Berzeichniß kanonischer

92 -



a) Bergl. Lucte, Verfuch einer vollständ. Einleitung in die Offens barung (2. Ausg. S. 339.).

b) Canon apost. 85: καὶ αἰ διαταγαὶ ὑμῖν τοῖς ἐπισκόποις δι ἐμοῦ Κλήμεντος ἐν ὀκτώ βιβλίοις ποοςπεφωνημέναι, ῶς οὐ χοὴ δημοσιεύειν ἐπὶ πάντων διὰ τὰ ἐν αὐταῖς μυστικά.

Schriften zur Unterweisung von Katechumenen entworsfen ist.

Ebe wir weiter geben, wollen wir noch einiges Rabere über bie Stellung, welche ber Apokalppfe des Johannes in unferem Ranon angemiefen wird, binzufugen, und zwar um fo mehr, alf in dem Streite uber den Berfaffer der johans neischen Apotalppfe in ber jungften Beit ber muratori'fche Ranon vielfach genannt wird. In dem Borbergebenden bat fich uns die Berbindung : ut Sapientia ab amicis Salomonis in honorem ipsius scripta, Apocalypsis etiam Iohannis (sc. in catholica ecclesia habetur), welche bereits meiner frühern Abhandlung über unfern Ranon von in mir vorgetragen warb, als richtig erwiefen, und diefer Uns fict ift unter Andern &u de (Berfuch einer vollftandigen Gin= leitung in die Offenb. 2. Ausg. S. 241 ff. 595 ff.) beigetreten. Die nothwendige Folge diefer Berbindung ift, daß die jo= banneifche Apotalppfe bann von dem Berfaffer des mura= tori'fchen Kanons wegen der Bergleichung mit der "von ben Freunden Galomo's zu feiner Chre gefchriebenen" Sapientia 2) als nicht von dem Apostel Johannes felber, fondern von einem Freunde-bes Johannes herruhrend gedacht wird, und zwar, wenn man zugleich den Tert bes Ranons (Beile 48. und 57.) berudfichtigt, wo der Apostel Johannes felber als Berfaffer der Apotalppfe bezeichnet ift, naber in der Beise, daß der Inhalt b) der Offenbarung

- s) Es ift freilich nicht in der Ordnung, wenn mehrere Kritiker den muratori'schen Kanon für die johanneische Apokalypse anführen, ohne auch nur den Bersuch zu machen, sich mit der gleichzeitigen Erwähs nung der Sapiontia abzusuuchen.
- b) Um nur eins der bekanntesten analogen Beispiele aus alter Zeit zu erwähnen, so nennen mehrere griechische Kirchenväter den Apostel Paulus als Berfasser des Gebräerbriefs; wenn sie sich aber genauer ausdrücken, nennen sie Gehälfen des Paulus, wie Lukas und Clemens, welche aber den Stoff zum Briese von Paulus überkommen haben sollen, so daß aus letzterem Grunde Paulus dennoch der eigentliche Autor wäre.

93

von bem Apostel jenem feinem Freunde irgendwie überlie= fert fenn muß. Bir fragen aber nun weiter: welche Schrift ift unter der Sapientia, mit welcher die johanneische Apo= falppfe zufammengestellt wird, zu verfteben, und was ift bas eigentliche Motiv ihrer Erwähnung an unferer Stelle? dem Sprachgebrauche kirchlichen Alterthums tann Паф hier unter der Sapientia entweder die kanonische man Schrift bes alten Teftaments, die Spruche Salomo's, ober bas alttestamentliche Apokrophum, die Beisheit Salomo's, ver= fteben. Letteres ift die berrichende Unficht, welche auch Cred= ner, Gilfe, ich felber a. a. D., obwohl ich fcon damals mich zweifelnd ausbrudte, ausgesprochen haben. Indes weit wabrscheinlicher denkt man an das kanonische Buch, die Sprüche Salomo's. Rudfictlich des bie lettern betreffenden Sprachaes brauche a) hat fich namentlich Bertheau, die Spruche Sa= lomo's (1847. S. IX. ff.) das Berdienft erworben, nachzumeifen, daß nicht bloß bie Rirchenvåter, fondern auch die judifchen Gelehrten, welchen die erftern gefolgt feyen, wahrscheinlich mit Bezug auf Spruchw. 1, 20. 8, 1., wo die Beisheit als redend eingeführt wird, die Spruche Salomo's als "Beisheit" oder "Buch der Beisheit" zu bezeichnen pfleg= ten. Unter den in der Note von mir angeführten Beweis= ftellen ift besonders die aus Clemens Rom, angeführte zu beachten, fofern aus ihr fich urtundlich ergibt, bag gerade im Umfreise ber romischen Gemeine, in welchem ber muratori'fche Ranon entstanden ift, der Name Sapientia von ben Spruchen Salomo's feit alter Beit gebraucht mard. Dbwohl nun die Sapientia an sich auch von jener avofruphischen Schrift gesagt fenn tonnte, fo ift boch die nach

 a) Anftatt bes Namens παgoeµίαι Σολοµῶντος bei ben LXX. hat bereits Elemens Roman. 1 Kor. 57. die Bezeichnung ή πανάφετος σοφία, welche nach Eusebius (Kirchengesch. 4, 22.) Gegefipp, Jrenäus und ber ganze Chor ber Alten haben; bas fürzere σοφία findet fich 3. B. bei Melito nach Euseb. Kirchengesch. 4, 26.

bem damaligen Sprachgebrauche, wie gezeigt, mindeftens ebenso aut mogliche Beziehung auf bie kanonische Schrift ber Spruche durch den Umftand ungleich mehr empfohlen. daß wegen ber Zusammenftellung mit der johanneischen Apokalppfe, welche im muratori'fchen Ranon mit den zwei erften johanneischen Briefen gang auf gleiche Linie gestellt und auch durch die Formel in catholica habetur als eis gentlich kanonisch bezeichnet wird, unter ber Sapientia eine fanonische Schrift gemeint fenn muß, es fich aber burch nichts beweisen laßt, daß der Berfaffer des muratori'schen Ranons oder auch die romifch = lateinische Christenheit des zweiten Sabrhunderts bie fogenannten Apokryphen des alten Teftaments für integrirende Bestandtheile des Ranons im engern Ginne gehalten hatten. Gine folche unberech= tigte Schähung ber alttestamentlichen Apokryphen, obwohl noch durch die weitere Rassung des Kanonischen etwas gemildert, trat in der lateinischen Christenheit urfundlich im vierten Sahrhundert ein (vergl. de Bette, Einl. I. §. 27.). Doch ein Bedenten, welches Gilfe a. a. D. (G. 16.) bervorbebt, bleibt noch zuruck: wie konnte von dem kanonis fchen Buche der Spruche gesagt werden, daß es nicht von Salomo felber, fondern von den Freunden Salomo's zu deffen Ehre geschrieben fen? Dach Gilfe foll dieg mit ben Beugniffen ber ganzen alten Rirche ftreiten und allein hinreichen zum Beweise, bag bas apotryphische Buch ber Beisheit gemeint fenn muffe. Mlein, daß der Berfaffer des Ranons nach den Worten des Tertes jedenfalls an ein nach feiner Meinung mit kanonischem Charakter versehenes Buch gedacht hat, haben wir bereits gefehen. Daß aber bas Buch der Spruche nicht von Salomo felber, sondern von feinen Freunden geschrieben ift, tonnte jeder umfichtige Lefer aus ben bekannten Stellen (Spruchm. 25, 1. 30, 1. 31, 1.), welche dieß ausdrudlich ausfagen, felber heraus= Auch ift die nichtsalomonische Abfassung unferes lesen. Buches von den Juden jener Zeit - und Juden gab es

genug in Rom, bem vermuthlichen Entstehungsorte unferes Ranons - behauptet worden, 3. 28. Talmud baba bathra c. 1. f. 15. a., f. Bertheau a. a. D. S. XXXIII. Die Anficht bes Berfaffers bes muratori'fchen Ranons mar unstreitig keine andere als 3. B. bie von Reil, welcher (abgesehen von Rap. 30. und 31.) behauptet .), daß jene Freunde bie Spruche nicht erfunden, fondern fie wefentlich fo, wie fie Salomo gesprochen hatte, gesammelt und nie= bergeschrieben hatten. Man fieht nicht ein, warum bei einer folden Unficht nicht hatte bie Kanonicitat bes Buches bebauptet werden konnen; und wo haben wir bie vielen Beugniffe ber alten Rirche, in welchen die Entstehung biefes Buches in genauerer Beife und zwar fo erortert wurde, baf bie obige Annahme badurch als unbiftorisch ausge= ichloffen wurde? Gilfe geht bei feiner Polemit unftreitig nur von der Meinung aus, daß die erwähnte Sapientia als ein bem Salomo untergeschobenes ober boch bloß unter feinem Namen gedichtetes Bert zu betrachten fep, welche Anficht allerdings um bie Beit unferes Ranons von ben Spruchen Salomo's namentlich bei ben Chriften fich fcwer wurde nachweisen laffen. Unfere Behauptung ems pfiehlt fich folieflich baburch, bag fich nun auch leicht bas Motiv ergibt, weghalb an unferer Stelle mitten in einem Berzeichniß ber Bucher bes neuteftamentlichen Ranons bas alt teftamentliche Buch ber Beisheit erwähnt werden fonnte. Der Berfaffer bes muratori'fchen Ranons, welcher bie jos banneische Apokalppfe nicht unmittelbar bem Apostel 30hannes zuschrieb, aber fie im Ranon feiner Gemeine vor= fand und an ihrer Kanonicitat felber festhielt, will ihren Anspruch auf Kanonicitat an einem Beispiele, welches aus bem unter den Chriften bereits, von Alters her festftebenden alttestamentlichen Ranon entnommen werden konnte, klar

s) Lehrbuch der historische Fritischen Einleitung ins alte Lestament (S. 403 ff.).

machen. 218 ein foldes ergeben fich ihm die Spruche Salomo's. beren Kanonicität ja ungeachtet ihres nicht unmittelbar falomonischen Ursprungs von Niemand bezweifelt wurde. So aefaßt, bat die Erwähnung der altteftamentlichen Sapientia, welche dem Berfaffer des Ranons fo vielfach Bors wurfe zugezogen bat, nicht nur nichts Berwirrendes, fon= dern paßt in den unmittelbaren Bufammenbang aufs befte binein. Der Ginn ber Borte ift einfach : "Bie bie Beis: beit (bie Spruche Salomo's), welche von den greunben Salomo's zu beffen Ehre geschrieben warb, ift auch bie Apotalppfe bes Johannes (obwohl fie von einem Rreun be des Johannes geschrieben ward) in ber katholischen Kirche recipirt" (in catholica habetur). Uebrigens feben wir, das meniaftens der Berfasser des Kanons - ob fritische Erwägungen ber Art auch in ber Gemeine verbreitet waren, wiffen wir nicht; nach ber Geschichte ber Apotalppfe zu urtheilen, mogen fie gerade in die romische Semeine vorwiegend von außen gedrungen feyn und die Lehrer beicaftigt haben - an der Unabnlichkeit ber gorm 'der jobanneifchen Apokalypfe mit den andern anerkannten Schrifs ten bes Apostels Anftog nahm und feinem tritifchen Bes wiffen burch bie Annahme einer Bearbeitung des apoftolifd-johanneischen Materials von Seiten eines Schulers a) oder Freundes zu genügen suchte, biefelbe Erscheinung, welche wir im Gebiete ber griechischen Rirche rudfichtlich bes hebruerbriefs und feiner Abtunft vom Apostel Paulus fich wiederholen feben.

Für unfern gegenwärtigen neutestamentlichen Kanon ift endlich noch die Frage von Belang, ob in unferm Do= cumente Beile 62-65. der Brief an die Sebräer erwähnt

Theol. Stud. Jahrg. 1856.

7

a) Aus ähnlichen Ursachen ist diese Hypothese auch in neuerer Zeit aufgestellt von Schott, Neander und Lücke (Einleitung in die Offend. 1. Ausg.).

<sup>97</sup> 

#### Biefeler

fep ober nicht. Die betreffende Stelle lautet allo: Fertur etiam ad Laudecenses (Laodicenses), alia ad Alexandrinos, Pauli nomine finctae (fictae), ad haeresem Marcionis et alia plura (:) quae in catholicam ecclesiam recepi (recipi) non potest (possunt), d. h. überfest: "Es ift auch ein Brief an die Laodiceer (Kol. 4. 16) im Umlauf, ein anderer an die Alexandriner, die unter dem Ramen bes Paulus erdichtet find, bei ber Secte Dar. cion's auch mehreres Andere: was in die tatholifche Rirche nicht aufgenommen werden tann." Debrere verfteben bier befanntlich ben Brief an bie Alexandriner von einem unbekannten apotryphischen Producte; fo nach Bleet auch Eredner und Gilfe; Undere, J. B. Bug, Schleier= macher und ich a. a. D., von bem Sebraerbriefe .), ber bann ausdrücklich als nicht paulinisch und nicht recipirt bezeichnet ift. Rur lettere Erlauterung fpricht, bag man in eis nem fogar noch mit furger Erflarung verfebenen Bergeichs nis ber tanonifchen Bucher bes neuen Teftaments auch eine Erwähnung des hebraerbriefs ermartet, und zwar in bem muratori'fchen Ranon um fo eher, als in beffen Entftehungsgebiete biefer neutestamentliche Brief, wie wir aus feiner Benutsung im erften Briefe des romifchen Glemens an die Rorinthier wiffen, fcon in ber alteften Beit bekannt und gebraucht war, Wenn aber ber Gebraerbrief in unferm Bergeichniffe erwähnt werben follte, fo tonnte er theils nach ber Anordnung bes lettern, theils nach ber fonft gewöhns lich beobachteten Reibefolge ber neuteftamentlichen Schrif= ten nur unmittelbar nach ben vaulinischen Briefen, alfo an ber Stelle, wo ber Brief an die Alerandriner vortommt, erwähnt werden. Ochwierigfeiten macht nur bas ad haeresem Marcionis, wenn man baffelbe zu fictae



a) Auch Ouert de, Gefammigefchichte bes neuen Leftaments, 2. Ausg., S. 594., zeigt fich biefer Annahme geneigt.

zieht, weil man nicht begreift, wie unfer hebrderbrief als zu der Sarefie bes Marcion in Begiebung ftebend gefaßt werden konnte. Meine im Tert (a. a. D. G. 843.) gegebene Erklärung des ad gebe ich jest auf, nicht, weil fie fich nicht grammatifc rechtfertigen ließe, fondern weil fie mir bem Sinne nicht fo angemeffen zu feyn scheint, und ziehe die von mir ebendafelbst ») in der Rote als möglich angeführte Berbindung des ad haeresem Marcionis zum Rolgenden, ad haeresem Marcionis et alia plura, so, feruntur, por: "bei ber Secte Marcion's ift auch mehreres Andere in Umlauf". wobei ich bas folgende Relativum quas nicht blog auf alia plura, fondern auf alle turg vorher genannten Schriften, ben Brief an bie Laobiceer und an die Alexandriner eingeschloffen, beziehe, ba diefe als Pauli nomine ficta e ichmerlich recipirt werden Konnten (veral. oben meine Ueberfesung ber Stelle). Des aber in unferem Kanon vom Briefe an die Debrder, feine Identität mit bem Briefe an die Alexandriner vorausgefest, gesegat ift, er fen unter Pauli Namen fingirt, tann, wenn man die Geschichte biefes Briefs naber ermagt, nicht im mindeften auffallen. Manche Lebrer ber Kirche in jener Beit, befonders unter ben Griechen, wollten namlich ben Bes braerbrief zu einem Briefe bes Apostels Paulus machen. hierfur ichien auch bie Bermanbticaft feiner driftlichen Srundanfcammg mit ber bes Panlus, feine Betanntfcaft mit Limotheus (hebr. 18, 28.) und feine voctrinelle Bedeutsamkeit zu sprechen. Da man aber nicht umbin konnte.

7\*

**99** 

a) Es wundert mich, daß D. Silfe, welcher (a. a. D. S. 15. und 28 ff.) meine an erster Gtelle mitgethellte Construction bes ad wettläufig bestreitet, die von mit an zweiter Stelle genannte Verbindung vorträgt, ohne irgend zu erwähnen, daß er fie bet mir gefunden habe, und ohne nur den Verstuch einer Biberlegung meiner ansbrucklich hinzugefügten Behanptung zu machen, daß auch bei diefer Construction meine Folgerung in Vetreff det epistoka ad Alexandrinos bestehen wurde.

namentlich in ber Form eine Berfchiedenbeit von ber Beife bes Paulus zuzugeben, fo magten wenigstens bie Befonne= nern, wie ber alerandrinische Clemens, Drigenes, Eusebius, Theoboret, Sieronymus u. f. m., namentlich wenn fie uber ibre Meinung fich genauer aussprachen, die Abstammung bes Sebråerbriefs von Paulus nur fo zu behaupten, daß fie biefem lediglich den Inhalt, die Form aber, alfo die unmittelbare Abfaffung des Briefes, fey es als Bearbeiter ober als Ueberfeter aus bem Bebraifchen, einem Gehulfen bes Daulus, wie dem Clemens ober Lukas, beilegten. Auch der Berfasser des muratori'ichen Ranons theilt die Auffassung der griechischen Bater, bag ber Sebraerbrief von Paulus geschrieben seyn wolle (wie ja das auch neuerhings wieder im guten wie im folimmen Sinne behauptet wird); ba letterer aber in der romifchen Gemeine und uberhaupt in der lateinischen Chriftenbeit nicht recipirt war und von einigen Secten zur Begrundung ihrer Sonderanfichten gemißbraucht ward, fo betrachtet er ihn nicht, wie die grie= difden Bater, als eine epistola Pauli nomine scripta, fondern Pauli nomine ficta. Bei dem Urtheile uber die Ranonicitat des Bebraerbriefes find auch in der romifchen Gemeine Die beiden Factoren wirkfam gewefen, um welche fich jede gesunde Entscheidung über bie Ranonicitat eines neutestamentlichen Buches in ber alten Rirche bewegte, bie Fragen nach bem Berfaffer bes Buches und nach der Gott= lichkeit feines Inhalts. Benn bie romifc lateinifche .) Chri=

i

ļ

a) Eusebius fagt (R.: G. 3, 3.), es fey nicht recht, nicht zu wiffen, bağ Etliche ben Hebräerbrief nicht anerkannt hätten, indem fie fagten, er werde von der rom if den Gemeine bestritten (αντ.Lέγουθαι), weil er nicht von Paulus fey (ως μη Παύλου ούσαν). Der rom if de Presbyter Cajus gegen Ende des zweiten Jahrhuns derts zählte ihn nach Euseb. (R.: G. 6, 20.), Heronym. (de virr. illustr. 9.) nicht zu den Briefen des Paulus, hippolytus leugnete feine Abfaffung von Paulus, Tertullian hielt mit Andern (vergl. Phi-

ftenheit den hebraerbrief damals und bis auf die Beit des Augustinus nicht deghalb recipiren wollte, weil er mittelbar oder unmittelbar von dem Apostel Paulus ftammen follte, fo bat fie, wie mir fcheint, nur bie Babrheit vertreten. Benn fie ihm aber auch wegen einzelner .) Bestandtheile feines Inhalts damals nicht wohlwollte, fo bing das mit Mißverftandniffen oder mehr momentanen Strömungen ibres firchlichen Lebens zufammen, welche burch ihren Bu= fammenhang mit der allgemeinen Kirche später gehoben wurden, Sobald man mit Gilfe und mir verbindet und erklart : "Es ift auch ein Brief an bie Laobiceer in Um= lauf, ein anderer an die Alexandriner, die im namen des Paulus erdichtet find, bei ber Secte Marcion's noch mehreres Andere", fo wird badurch, daß das ad haeresem Marcionis nur zu alia plura gesett ift, sogar von bem Berfaffer bes muratori'fden Ranons zugegeben, daß der Brief an die Alexandriner, wie freilich auch der an die Lao= diceer, in ber romifden Gemeine nicht blog bei ben Regern, fondern bei den tatholifcen Chaften circulirte, alfo nicht eigentlich tegerischen Inhalts war. Aber bei feiner ftrens gen Anficht über die Bedingungen des Kanonischen, welche wir uberall, unter Underm auch bei feinem Urtheil uber ben Birten bes hermas fich bethatigen feben (vergl. G. 8. ff.), fonnte er bem den Sebraerbrief von dem Ranon ausschlie=

lastr. haer. 89. Hieronym. ep. ad Dardan. 129.) Barnabas für feinen Verfaffer, u. f. w. Noch zu des Hieronymus Zeit war nach Hieronym. (ep. ad Dardan. 129.) ber Hebräerbrief bei den Late is nern so wenig in den Kanon aufgenommen, wie bei den griechis schen Gemeinen die Apolalypse.

 a) Philastrius (haer 89.) gibt als Gründe, warum ber Hebräerbrief von Etlichen nicht gelesen werbe, Hebr. 3. 2. an, quia et fac t um Christum dicit, ferner Hebr. 6, 4 ff., weil die Novatianer auf diese Stelle ihre strenge Bußdisciplin gründeten, was auch die Montanisten nach Tertull. (de pucieit. c. 20.) thaten, die am Schlusse bes muratori'schen Kanons ausdrücklich erwähnt werden.

101

genden gemeinen Urtheile der romifchen Gemeine nur beis ftimmen, und wegen bes Migbrauchs, welchen die Secten gerade damals mit dem Sebraerbriefe in Rom trieben, tonnte es ibm nur gerathen dunken, daß er ibn in unferem Berzeichnisse auch ausdrückich als nicht kanonisch bezeichs nete. - Comit glauben wir es zu ber größten Babrichein= lichteit erhoben ju haben, daß ber Brief an bie Aleranbriner mit unferem tanonifden hebraerbriefe ibentifc fep. Diefes Refultat ift fur bie Lefer bes letteren nicht obne Belang. Denn wir haben bier ein altes Beugniß dafür, baß bie Lefer, an welche ber Sebraerbrief gerichtet ift, nicht in Jerufalem und Palastina, sondern in Alexandrien und Aegypten, wo feit alter Beit eine angesehene jubifche Diaspora war, zu suchen find. Diefes Zeugnis ift mindes ftens eben fo alt als das bes Clemens Aler. bei Eufebius (R.= G. 6, 14.), welches bas altefte Beugniß fur bie gewöhn= liche Annahme von palaftinenfischen Sefern ift und überdieß mit der jedenfalls irrigen Annahme einer be= braifcen Grundschrift Ses Paulus zusammenhängt, die bann von feinem Gebulfen Lutas ins Griechische überfest feyn foll; und da der Hebraerbrief in unferem Kanon folectimeg epistola ad Alexandrinos genannt wird, fo muß berfelbe unter biefem Titel ben Lefern bes Ranons überdieß allgemein befannt gemefen feyn. Allerdings hangt nun diese unsere Deutung der epistola ad Alexandrinos im muratori'schen Kanon nicht von der Frage ab, deren nabere Unterfuchung uns bier zu weit fuhren wurde, ob

Philastrius, ber seinerseits ben Hebrderbrief recipirt, meint, jene Stellen feyen von böswilligen Leuten hinzugefügt (!). Ans bere kanden wach Heronymus in f. Comment. zu Jesaf. 16, 9. 10. Anstoß baran, daß Baulus ben Hebräern (palästinenstichen Indenchrie sten) gegenüber Bibelstellen (z. B. Hebr. 10, 5.) zum Benwöfe ges braucht haben follte, welche in der hebräischen Bibei fo gar nicht ständen (fondern nur in den LXX.).

der hebraerbrief auch wirtlich an alerandrinische Christen ge= richtet fen ober nicht, wie benn Gueride a. a. D. ienes fur wahrscheinlich erflärt und biefes verneint bat. Indef glaube ich meinerfeits, an meiner mit Underen behaupteten und in . meiner Chronologie des apostolischen Beitalters (G. 483 ff.) ausführlich begrundeten Anficht, daß bie Lefer a) unferes Bebraerbriefes alerandrinische Christen feyen, im Intereffe feines hiftorifchen Charatters festhalten zu muffen; wenigs ftens baben mich auch die Grunde von Delisich in feis ner icharffinnigen Abhandlung: uber Berfaffer und Lefer des Bebrderbriefes mit besonderer Berudfichtigung der neue. ften Untersuchungen Biefeler's und Thierschis, in ber Beitichr. fur bie gesammte lutherische Rirche, 1849. Seft 2. S. 250 ff., nicht vom Gegentheil überzeugen tonnen, nas mentlich auch nicht, was er gegen meine Behauptung, Sebr. 9, 1 ff. tonne gemas der dortigen Befchreibung b) unmöglich ber jerufalemische Tempel, fondern nur ber agyps tifche Judentempel in Leontopolis gemeint fepn, dort beis gebracht hat. Ś

b) Delizssch meint nämlich (a. a. D. S. 280 ff.), ber Berfaffer bes Hebräerbriefs wolle Gebo. 9, 1 ff. weber ben herobischen noch ben ägyptischen Tempel beschreiben, sonbern ben Tempel, wie er ift nach bem alttestamentlichen Geset. Usso foll er einerscits nach Delizsich überhaupt keinen damals bestehenden Tempel beschreiben, was ich eregetisch mit Gebr. 9, 1 ff. nicht zu reimen weiß, und andererseits wärbe er ben Tempel, wie er nach dem alts testamentlichen Gesetisch mit Gebr. 9, 1 ff. nicht zu reimen weiß, und andererseits wärbe er ben Tempel, wie er nach dem alts testamentlichen Gesetisch werben. Dagegen habe ich nachzuweisen gesucht, daß der ägyptische Judentempel dem jerusalemischen im Ganzen zwar ähnlich, aber nicht gleich gewesen seh allen zu Gebr. 9, 1 ff. paßt. Die Aussührungen von Delizsich über den Tempel zu Leoniopolis beziehen sich darauf, daß berfelbe uicht das gleiche Aussehn wie der jerusalemische besaß, welcher letztere felbft

<sup>•)</sup> Jängst ift diefe Anstäht wieder von Bunfen, Schpolytus und feine Beit. 1852. I. S. 365., und von Köftlin (theolog. Jahrb. 1854. Heft 3.) vorgetragen worden.

Rachdem wir die auf die Gestalt des neuteftament= lichen Ranons bezüglichen ftreitigen Stellen befprochen baben, wollen wir noch ein paar ichwierige Stellen im muratori'fcen Ranon berudfichtigen, an benen fich neuerdings Die Conjecturalfritik wieder versucht bat. Go conjecturirt Gilfe Beile 35 ff., wo von ber Apoftelgeschichte bie Rebe ift und bie bei der Frage nach einer zweiten romifchen Gefangenschaft häufig citirten Borte fich finden: Lucas optime (optimo) Theophile (Theophilo) comprindit (comprehendit), quia (quae) sub praesentia eius singula gerebantur, sicuti et semote (semotam) passionem Petri evidenter declarat, sed (et) profectionem Pauli ab Urbe ad Spaniam proficiscentis. Bis sicuti batten Credner und ich ebenso gelesen, bas Reue ift bas . Berftandniß ber allerdings ebenfalls corrumpirten Periode von sicuti et an. Der Sinn der Stelle ift nach Gilfe folgender: "Lutas faßt für den hochedeln Theophilus das zusammen, was unter feiner Gegenwart Einzelnes geschab. wie er auch (burch fein Bulfchweigen über diefe Puncte !) beutlich anzeigt, daß das Leiden des Detrus und die Reife des von der Stadt nach Spanien reifenden Paulus (von ihm von der Apostelgeschichte) abgesondert (allo nicht unter feiner Begenwart geschehen) ift." Der von Gilfe beabsich= tigte Sinn, welcher allerdings Grwägung a) verdient, tann

von ägyptischen Juden mit Gaben und Geschenken bedacht wurde, was mir nicht unbekannt war (vergl. auch 20 in er in feinem bis blischen Realwörterbuche unter "Jerstreuung") und nichts gegen meine Anstächt beweistt, da ägyptischen Subenchristen gegenüber der judische Tempeldienst natürlich zunächt in feiner diesen gewöhnlichen ägyps tischen Form, darzulegen und zu widerlegen war.

a) Bergl. indeß auch Suther, welcher in feinem Commentar zu ben Briefen an Timotheus und Titus (S. 31.) die von mir a. a. D. vorgetragene Lefung und Deutung der Worte im Uebrigen billigt, nur daß er die Schlußworte soch profectionem anders verkindet, indem er sie dem comprehendit opponirt. Das eviden-

104

freilich in den Borten, auch wenn man ibre Reftitution in der angegebenen Beife zuläffig findet, wie man fich aus unferen Sinfcaltungen überzeugen tann, fomerlich liegen. Denfelben Ginn erhalt man, wie mir fcbeint, weit einfacher. wenn man foreibt: sicuti et semota passione Petri evidenter declarat seu .) profectione Pauli ab Urbe ad Spaniam proficiscentis. Das beißt: "Lutas ... faßt bas Einzelne zusammen, mas unter feiner Gegenwart geschab, wie er auch burch Beglaffung ber Paffion Petri beutlich , anzeigt ober (durch Beglaffung) ber Reife des von ber Stadt nach Spanien reifenden Paulus." Die Beglaffung diefer beiden als factifc angenommenen Begebenheiten wurde von bem Berfaffer bes Ranons bann als Zeugniß dafür angesehen feyn, daß Lutas nur alles das berichtet, was unter feiner Gegenwart fich zugetragen bat. - Richt minder fcwierig ift bei ber uns abgehenden ausreichenben biftorischen Kunde, die genauere Deutung gegen Ende bes Fragments: Arsinoi autem seu Valentini vel Mitiadis (Miltiadis) nihil in totum recipimus, qui etiam novum psalmorum librum Marcioni conscripserant. Súr Arsinoi mit Crebner Bardesanis zu fcreiben oder Arfinous mit Gilfe, ber das griechische doonv mit dem lateinischen validus, valentia, jufammenftellt, für einen anderen Ramen des Balentinus b) zu halten, icheint mir zu gewagt und unnothig, ba Arfinous auch fonft als Personenname vorfommt, wenn wir auch von dem hier gemeinten Saretifer

tor doclarat macht nicht, wie Gilfe will, meine Auslegung unmöglich, da bas evidenter nicht das doclarat zu fteigern braucht, fondern die Gewißheit der durch letzteres bezeichneten Thatsache (= augenscheinlich zeigt er an) bedeuten kann.

a) sod konnte unstreitig leichter für sou, das sich bei unserem Berfasser übrigens auch Zeile 81. sindet, als für et geschrieben werben.

b) seu Valentini = qui etiam dicitur Valentinus.

fonft nichts wiffen. Folgende Tenberung ber Schlusworte von Gredner, welchem Gilfe folgt: quin (für qui) stiams novum psalmorum librum Marciani (für Marcioni) conscripserunt, wird man, an fich betrachtet, leicht nennen muffen : "ja fogar ein neues Dfalmenbuch fcrieben bie Unhånger a) bes Markus." Allein naber betrachtet, gibt ber Sat im Bufammenhange boch feinen rechten Sinn. Dan fieht nicht ein, wozu bas ft eigernde quin etiam, ba bie Anhänger bes Martus burch ihre etwaige Berfertigung eines Pfalmenbuchs z. B. nichts vor bem furz vorber er. wähnten Balentinus voraus hatten. Auch ift fonft unter ben Sentenzen : von Arfinous ober Balentinus oder Mils tiades nehmen wir nichts im Allgemeinen an, und: ja fogar ein neues Pfalmenbuch forieben die Marcianer - fein logischer Zusammenbang. Der biplomatifc überlieferte Tert, ben ich a. a. D. feftgehalten babe, icheint mir fogar auch einen befferen Sinn zu geben: "Bon Arfinous oder Balentinus ober Miltiades nehmen wir nichts (feine Schrift) an, welche (unter Anderem) auch ein neues Pfalmenbuch für ben Marcion fcbrieben", b. b. wir Ratholiten nehmen von jenen Mannern nichts an; anders Marcion, welcher aus ibren Schriften fich ein neues Pfalmenbuch aufammenftellte b). Fur diefe Auslegung fpricht ferner, daß, während

106

.



<sup>•)</sup> Daß die oben genannten Säretiker, wie viele andere, apokryphilche Schriften fabrieirten, fehen wir aus Iren. (adv. haer. 1, 20, 1.); daß fie auch ein neues Pfalmenbuch, überhaupt Pfalmen verfertigten, wiffen wir indeß nicht. Gewöhnlich heißen die Anhänger des Mar= fus Magnoscoe, zuwellen aber auch Magnacool.

b) Gilfe hat (a. a. D. S. 19.) an bem Dativ Marcioni Anftoß genommen (quis credat Vatentinum psalmos Marcioni i. e. in honorem vel in usum Marcionis conscripsisse?), ohne zu beachten, daß der Dativ keinen von Balentinus beabsichtigten Ruten zu bezeichnen braucht. Beil er aber den Ginn des Gapes qui... conscripserunt und des ganzen Jufammenhanges, nach welchem nur von zu verwerfenden häretischen Männern und Schriften

von den Martofiern die Berfertiaung von Pfalmen ober drifticen Lobgefengen nirgends ausbrückich berichtet ift, bieg von Balentinus, einem ber burch bas Relatioum qui bezeichneten Manner, bei Glemens Aler. (Strom. 4, 6.) und Lertullian (de carne Chr. c. 20.) ausbrudlich erzählt wird, und daß man bei Marcioni um fo natürlicher an dem berthbutten Sarefiarchen Marcion feftbalt, als icon Beile 64. bes muratori'ichen Ranons ber Secte diefes Marcion und der bei ihr in Umlauf befindlichen baretischen Schriften (vergl. S. 97 ff.) gebacht ift. Auch ift es von vorn berein wohl glaublich, daß Marcion, welcher wegen feiner Anficht über bas alte Teftament die in dem criftichen Gottesbienfte fonft benutten altteftamentlichen Pfalmen nicht gebrauchen tonnte, aus den driftlichen Lobgesangen geiftverwandter Danner, natürlich mit berfelben fritischen Freiheit, welche er bei Gestaltung feines neuteftamentlichen Ranons an= wandte, für fich und leine Gecte ein befonderes Gefangbuch verfaßte, wegbalb im muratori'fden Kanon, im Gegens fate ju ben Pfalmen bes alten Teftaments, auch von einem neuen Pfalmenbuche geredet wird. - Aus ben einzelnen Beobachtungen über ben murgtori'ichen Ranon erwähne ich endlich noch die von Gilfe (a. a. D. S. 10.) beigebrachte gelebrte Rotiz, daß das palpaverunt des Citats 30b. 1. in Beile 29 ff. eine Benugung ber alten lateinischen Ueberfehung, ber Itala, vorausfete; biefe Rotiz fceint fur unfere Bebauptung von einem urfprünglich lateinischen Terte unferes Documents zu fprechen.

107

<sup>(</sup>ben ατοπα πάντη und δυσσεβη ober ber britten Claffe bes Enfebins, R.-G. 3, 25.) gehandelt merben fann, verfehlt hat, fo ift ihm (S. 21.) auch verborgen geblieden, daß es sich bei ben in dem unvollendeten Schlußsate des muratori'schen Ranons erwähnten Häretitern auch nur von ihrer Berwerfung, nicht möglichenveise von einem "laudare", fondern nur von einem reilcere ober non recipere handeln kann.

Ueber ben Berth und bie Bebeutung bes muratori's fchen Fragments feben wir uns schließlich zu folgender Aeußerung veranlaßt. Benn auch bie ichabhafte Lertesgeftalt, in welcher uns der muratori'iche Ranon überliefert ift, an vielen Orten das Berständniß erschwert und an einzelnen Stellen ein vollftandiges und übereinftimmendes . Berftandniß nicht wird erreichen laffen, fo ift biefer durch fein Alter, fein Entstehungsgebiet und feine objective Bal= tung überaus wichtige Ranon boch glucklicherweife uns fo erhalten, daß man die für die unmittelbare Gestalt des neutestamentlichen Ranons bochftwichtigen Data beffelben faft ohne Ausnahme, namentlich ba der Kenner fich in biefer Beziehung nicht felten an einer Menge analogischer Data wird orientiren tonnen, mit volliger Sicherheit ermitteln kann. Kanonische ober, ba biefer Name fehlt, bei= . lige Schriften des neuen Testaments find nach unserem Documente folde, welche wegen der Apostolicitat ihrer Berfaffer und der Gottlichkeit ihres Inhalts in die tatholifche Kirche recipirt .) find, und zwar nicht von den Einzelnen, fondern von der firchlichen Gemeine, welche auch allein, aus fammen mit dem überlieferten alttestamentlichen Ranon, in ber gottesdienftlichen Berfammlung dem chriftlichen Bolte offentlich vorgelefen werden follen (Beile 78 ff.). Als folche galten in ber Gemeine Des Berfaffers : bie vier Evangelien. Die Apostelgeschichte, die breizehn paulinischen Briefe, ber Brief Juda, die zwei erften Briefe und bie Apotalypfe bes Johannes und jedenfalls noch der erfte Brief Petri. Bon der übrigen criftlichen Litteratur wurde gar nichts in bie Claffe diefer tanonischen Borlefebucher zugelaffen und felbst ber hirte bes hermas, obwohl aus localen Grunden

a) Gebraucht werden die Ausbrücke recipere Zeile 71: und 82. ober genauer in catholicam ecclesiam recipere Zeile 65., in catholica haberi Zeile 69., sanctificari Zeile 62.

und wegen feiner Brauchbarkeit fur den Anfangsunterricht bem Privatstudium empfohlen, weder in den Ranon noch zur öffentlichen Borlefung in der Semeine zugelaffen. Das find Beugniffe einer biftorifchen Geiftestritit am Ras non innerhalb des romifchslateinifchen Theils der chriftlichen Rirche aus alter Beit, wie wir fie nur wunfchen tonnen. Höchft beachtungswerth ift, bag ungefahr um die gleiche. Beit und ebenfalls aus dem zweiten Jahrhunderte in dem entgegengesetten öftlichen Theile ber Chriftenheit bie alte fprifde Rirchenbibel, Die Defcito, faft die gleichen neuteftamentlichen Schriften enthält, nämlich die vier Evangelien, die Apostelgeschichte, breizebn paulinische Briefe, ben Bebraerbrief, ben Brief Jatobi, ben erften Brief Petri, ben erften Brief Johannis. Raffen wir bie gemeinfamen Bucher in biefem zwiefachen, aus ben entgegengefetsten Theilen der driftlichen Kirche berrubrenden Ranon des zweiten Jahrbunderts ins Auge, fo haben wir die eigentlichen homologumenen und hauptbucher ber criftlichen Rirche, bie fich ftets wieder als folche bewährt baben und bewahren werden, nämlich die vier Evangelien, die Apostel= geschichte, breizebn paulinische Briefe, ben erften Brief Petri, ben erften Brief Johannis, wahrend die außerdem ge= nannten, nämlich der Brief Juda, der zweite Brief Johannis und bie johanneische Apokalypfe in dem romisch = occi= bentalischen Kanon und ber hebraerbrief und Brief Jatobi in dem svrifco-orientalischen Kanon -- obwohl zum neute= ftamentlichen Kanon geborig - bie Stelle von Untilegomenen a) einnehmen, über deren tanonifche Bedeutung bereits im zweiten Jahrhunderte zwischen Orient und Occident

a) Ueber die Stellung der Antilegomenen innerhalb des Kanons vergl. auch Gueride a. a. D. S. 621. Bur Berhutung jeden Miss verständniffes bemerke ich übrigens, daß die Antilegomenen echt seyn können, ohne deßhalb in erster Linie kanonisch zu seyn.

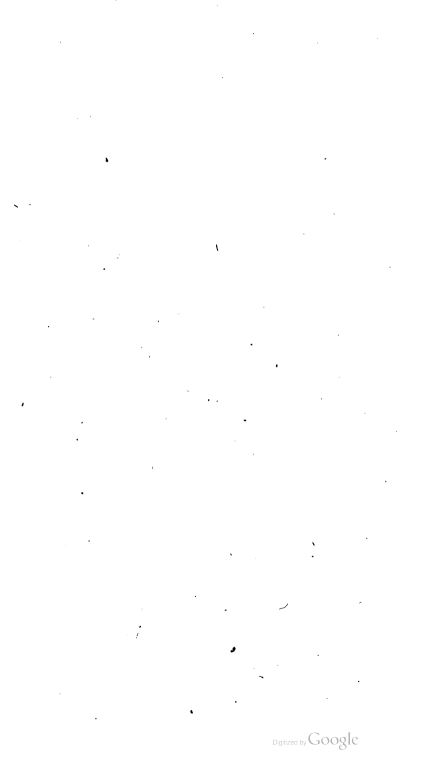
# 110 Biefeler, der sogenannte Kanon von Muratori.

gestritten wurde. Bie merkwürdig und welch' ein Zeugniß ber instinctiv großartigen Geisteskritik Luther's am neutestamentlichen Kanon ist es, daß er mit einem Griffe ein febr analoges Resultat gewann, da er in feiner beutschen Bibel den Hebraerbrief, Brief Jakobi, Brief Juda und die Apokalypse den übrigen Büchern des Kanons nicht gleich= geseht wissen wollte! Auch Eusebius hat in der bekann= ten Stelle (K.2G. 3, 25.) die oben von uns erwähnten Hosmologumenen, nur daß er, ben Brauch der orientalisch-grie= dischen Brief des Paulus (vergl. K.S. 3, 3.), da er ihn sonst ganz würde übergangen haben, zu den zweisellosen Homologumenen schert gerechnet zu haben.

# Gedanken und Bemerkungen.

Google

Digitized by



1.

# Die Unionsurfunde im Herzen.

Eine Erinnerung von **F. W. C. Umbreit.** 

In den gegenwärtigen Kämpfen über, für und gegen die Union in der sichtbaren Kirche thut es wohl und ist wahrhaft erquicklich, in der unsichtbaren sich zu sammeln und in der unio mystica, ohne die alle außeren Urkunden der feinsten und sestekten Bortbestimmungen nichts helfen, wenigstens auf einige Zeit auszuruhen. Die geheimnisvolle Einigung des ganzen Gemüthes mit Gott durch Den, der gelagt: "Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben", ist der unausloschare Grundparagraph in dem verborgenen Renschen des christlichen Herzens.

Es gehört zu den erfreulichsten Wahrnehmungen, wenn man in Zeiten der vorwaltenden Veräußerlichung, auch im besten und wohlgemeintesten Sinne dieses Wortes, wo das ungeblendete Auge am Tage der Klarheit und schärften Sonderung zur heilbezweckten Trennung oder Vereinigung dennoch ein Dunkles, Mißverständliches und Unzulängliches entdeck, in dem heiligen Dunkel der Innerlichkeit den hell leuchtenden ewigen Stern der göttlichen Liebe, welche die perfreuten und verirrten Seelen sucht, erblickt.

Bu folchem "Bekenntniß" gibt mir fo eben ein gar wetthvolles Buchlein noch einen befonderen Anlaß; es ents bitt Fenelon's Briefe an die Gräfin Grammont, brausgegeben von D. C. A. Scharling, Gotha, bei Fr. A. Perthes, 1855, Wir blicken in ihnen in die Weol. Stud. Jahrg. 1856.

ftille Belt lebendiger Bergensichrift und Bergensbewegung an bem geräuschvollen hofe Ludmig's des Bierzehnten und werden babei abermals an bas Bort des Dichters erinnert: "im tiefften Berderben ein menschliches Berg". Die Gras fin, Beltdame durch und durch, beneidete Nebenbuhlerin ber Maintenon, spurt mitten in ber Berftreuung bes glang= pollften Lebens iene undefinitebare Leere, die ein nicht zurud= zudrängendes Zeichen ber munderbarften Mijchung eines bofen und auten Gemiffens zugleich, und wird von Gott burch einen aufrichtigen Freund gefucht und zur rechten Stunde gefunden. Der Graf, ihr Gemahl, frivoler Big= ling und Buffling fonder Gleichen, wird von ibr in feiner Rrantheit über bie erften Glemente ber Religion unterrich: tet, und als fie bas Baterunfer vor ihm bebet, bricht er in die Borte aus: "wiederbolen Gie mir, Grafin, Diefes Bebet; es ift hubich: wem hat man es zu verdanten ?" --

Es scheint mir geeignet, aus diesen Briefen, die zum Theil noch ganz undertannt und schon für den Litterarhistoriter wegen mancher neuen Thatsachen bedeutend sind, hier einige "Gedanken und Bemerkungen" mitzutheilen.

1.

"Einfamkeit und Sammlung des Geistes ist das einzige Mittel gegen Ihre hochmuthigen Einbildungen, Ihre schonungslose und höhnische Kritik, Ihre flüchtigen Ideen, Ihre Ungeduld gegen Ihre Dienstboten, Ihren Geschmack an Bergnügungen und gegen alle Ihre andern Fehler. Dies Mittel ist ausgezeichnet, es muß aber oft erneuert werden. Sie sind eine gute Uhr, deren Kette aber zu kurz ist, und bie man deschalb oft ausgiehen muß."

2.

"Es verhält sich mit ber Frömmigkeit nicht wie mit weitlichen Angelegenheiten; diefe erfordern eine beschmutt und zusammenhängende Beit; man bedarf aber nicht vielet Beit, um Gott zu lieben und fein Berz zu ihm zu erheben,

Digitized by Google

1

i

# die Unionsurfunde im Herzen.

um ihn im Grunde feines herzens anzubeten, um ihm zu weihen, was man thut und was man dulbet, und bie hefti= gen Bewegungen feines herzens zu dampfen."

3.

"Gott verlangt nicht große Dinge von uns, bamit wir in dem Stande, in den er uns verseht, erlost werden, "Gottes Reich wohnt in euch", hat Christus gesagt. Wenn man nur durch große Dinge errettet werden könnte, dann wurde es nur wenige Menschen geben, welche erlöst zu werden hoffen durften. Die geringen Dinge werden groß, wenn Gott sie von uns fordert; sie sind nur an und für sich klein, sie werden aber größer, sobald sie uns zu Gott führen und als Mittel dienen, ihn ewig zu besigen."

#### 4,

"Die übertriebene gurcht bavor, an unschuldigen und nothwendigen Dingen Gefallen zu finden, thut Ihnen gro-Beren Schaden in Ihrem Fortschritte zu geiftiger Bolltom. menheit, als deren Annehmlichkeit Ihnen thun wurde. Es ift mahr, daß man fich nie felbft ichmeicheln darf, befon= ders, wenn man fich zu zuchtigen genothigt ift; aber ein fortmabrendes Beftreben, felbft die geringfte unwillfurliche Empfindung bes Bergnugens und der Unnehmlichteit bei einem geregelten Lebenswandel fortzuftogen, ftort und verwirrt Gie auf eine fehr fcadliche Beife. 3ch billige deg: halb teineswegs diefe gespannte Aufmertfamteit auf die unaufhörliche Buruckweisung ber Unnehmlichkeiten, welche mit der einfachen Rahrung und der nothwondigen Rube unumganglich vertnupft find, Gie muffen uber ihre Scrupel Scrupel haben, und nicht über Ihren Schlaf."

"Die Kreuzigungen, die wir uns felbst bereiten, find nicht die, welche von Gatt kommen. Wir versuchen ihn durch unfere fatsche Weisheit, indem wir feiner Anordnung vorgreifen und feiner Vorfehung durch unfere Vorsichtig=

8\*

keit behulflich feyn wollen. Die Frucht diefer Beisheit ift immer bitter, indem wir uns auf diefe Beise Gottes váterlicher Vormundschaft entziehen. Die Kreuzigungen des Augenblicks führen immer ihre Gnade und folglich ihre Berheißung mit sich; man erkennt Gottes hand daran, die sich fühlen läßt. Aber die Kreuzigungen, die man ei= ner unruhigen Vorsichtlichkeit zu verdanken hat, liegen außerhalb der Ordnung Gottes und entfernen uns nur von der Gnade. "Jeder Tag hat genug an seiner eigenen Plage", spricht Sesus Christus. Die Plage eines jeden Tages wird ein Sut, wenn man Gott wirken läßt."

#### 6.

"Unfer Herz ift ebenso eitel und ebenso falsch, wie das verderbteste um uns her. Laßt uns deshalb die Welt nicht verachten, ohne uns felbst zu verachten; wir find verächtlicher, als sie, benn wir haben von Sott mehr empfangen und find dafür mehr undankbar und treulos. — In je höherem Grade die Welt uns ihrer überdrüßig macht, desto mehr fördert sie Sottes Werk, und sie erzeigt uns ebenso viel Sutes, indem sie uns Uebles zusügen will, als sie uns Uebles zusügen würde, wenn wir alle jene falschen Suter bekommen hätten, die sie uns schuldig zu seyn schen."

7.

"Mit wachsender Einsicht findet man sich verderdeter, als man glaubte; man entsetzt sich über seine frühere Blinds heit, und man sieht aus dem Grunde seines herzens, wie aus einer tiefen hohle, eine unendliche Menge abscheulis der Sesuhle, gleich häßlichen und giftigen Burmern, hers vorgehen. Man darf aber weder in Erstaunen gerathen, noch den Muth verlieren. Es kommt nicht daher, weil wir ärger geworden sind, als wir waren; im Gegentheil, wir sind weniger bose geworden; während aber unsere Schlechtigkeit abnimmt, nimmt das Licht, welches uns dies felbe zeigt, zu, und wir werden von Entsehen ergriffen.

#### die Unionsurfunde im Herzen.

Die Fehler werben sich zum Besten wenden, wenn wir uns derfelben nur dazu bedienen, daß sie uns demuthigen, ohne uns in unserm Bestreben, dieselben zu berichtigen, lau werden zu lassen. Muthlosigkeit würde nichts nüchen; das ist nur die Verzweislung der Eigenliebe. — Nie hat Jemand der Demuthigung durch seine Fehler mehr bedurft, als Sie. Nur dadurch rottet Gott Ihre Eitelkeit aus. Wenn Gott Sie allen Vertrauens auf Sie selbst beraubt hat, dann wird er sein Sebäude aufführen. Bis zu der Zeit wird er sich Ihrer Fehler wie zerschmetternder Blige bedienen. Lassen. Lassen.

Seidelberg, im Julius 1855.

# 2,

# Ueber die Nächstenliebe.

Einige Bemerkungen mit besonberer Rücksicht auf bas Berhältniß bes alten Bundes zum neuen.

Bon

**3. Riggenbach,** Theol. Lia., P. P. O. in Bajel.

Auf die versuchliche Frage des Pharisäers: welches das größte Gebot sey, antwortet Jesus: Du sollst den herrn, beinen Gott, lieben von ganzem herzen, und diesem ist das andere gleich: du sollst Deinen Nachsten lieben als dich selbst. Go schließt er mit dem einen Gebot, welches die erste Tafel in sich begreift, das andere zusammen, in welchem die Gebote der zweiten Tafel versaßt sind, und bildet also das Doppelgebot der Liebe zu Gott und zum Nächsten, aus dem alten ein neues, und zwar ein sortan untrennbares, welches er in Beziehung auf das stittliche

# Riggenbech

I.

Į.

1

;

ł

j,

ţ

ì

1

1

i

i

1

ł

1

1

ł

1

Ł

Thun als den Kern und Angelpmenet von Gefes und Propheten binftellt. Der Apostel Daulus weicht in der Ter= minologie von bem Sprachgebrauch bes herrn (ber burch bie Frage bebingt ift) in freier Beife ab, fo jeboch, bag in ber Tiefe bes Sinnes ber iconfte Einflang zmifchen beiden besteht. Er fast von bem einen Gebat ber Richtlevilebe, bağ barin bas Gefes erfullt werbe (Gal. 5, 14; Rom. 13. 9.). Aber fragen wir: marnen nur in ben einen. warum nicht in den beiden, die Sefus aufammenfaßt? fo ertennen wir, wenn mir uns tiefer bineinbuden, das Paus lus keine andere Rächstenliebe meint, als diejenige, in welder fich ber Glaube wirtfam erweiß (Bal. 5, 14., val. mit Bers 6.); ber Glaube aber ift nach feiner innerften Seele eins mit Liebe zu Gott von ganzem herzen. Alfo Paulus ftimmt mit dem herrn zusammen, und mit dem andern Junger (1 Job. 4, 20. 21.), welcher wiederum in freier eigenthumlicher Bendung verlangt, daß die Liebe zu Gott, ben wir nicht feben, fich in Liebe zu ben Brudern, bie mir feben, als mahr ermeife.

Das Dappeigebat ist aber in Munde bes herrn, fels ber nicht die einzig vorönmulende: Form; Ind. 13, 34. nennt er als das eine neue Gebot nur das: daß die Jünger ein an der lieben fallen, aber freilich mit der Begründung: wie ich euch geliebt hobe, damit ihr einander (erst recht) lieben könntet; alfo auch hier wieder in neuer Bendung die Auslage, daß die wahre Reichstenliebe nur aus der göttlichen Liebe zu den Sundern quellen kann, welche in denfelben Gegenliebe erweckt und dadurch Liebe der Miterlösten unten einander.

Die Form des Doppelgebots in der Stelle, von der wir ausgingen, hat aber noch eine besondere Bichtigkeit durch ihr Verhältniß zum alten Bunde. Es verhält sich jene kurze Formel zum Dekalog etwa wie die Taufformel, der kurzeste Inbegriff des Glaubens, zum fogewannten apaz stolischen Symbolum; nur dag dieses nicht in der Schnist.

ficht, während bagegen nicht hing ber Detalog bem alten Teftamente angebort, fondern auch bie beiden Gebote, aus denen das Doppelgebot besteht. Das neue, bas ber herr aus bem alten macht, ift mur bie Berbinbung ber beiden, bie im alten Acfament ortlich getrennt waren (5. Buch Mofis 6, 5, und 3, Buch Mofis 19, 18.), und beren innere und innige Bufammengeborigteit auch nicht ins Licht gestellt wer. Fortan follen fie eins feun; demit ift grundfählich alle Berechtigung abgefcnitten, ju behaupten, man liebe doch Gott, wenn auch nicht alle Renfchen, oder gar, man liebe Gott und um Gottes wils ten boffe man biefen und jenen Biberfacher, brauche Gewalt genen die Reber; aber auch umgetehrt bat die Behauptung durchaus nicht flatt, man liebe doch die Menfchen. wenn man auch Gott und dem Glauben nicht viel nachfrage, indem vielmehr in dem Doppelgebot gesagt ift, man könne bie Rachften wahrhaft wur in Gott und Sott in ihnen lieben,

So ift die Jusammenstellung der Elemente des Alten ihre tieffte weider bildende und erfüllende Auslegung. Wer is im alten Arftament lefen könnte! Der herr kann ebz er kann als der rechts hansvater aus feinem Schah Neues und Altes, ja das Alte als ein Neues bervortragen, er kann das noch Getrennte zusammen schaum, weil er felbst die Bereinigung des Getrennsien i ft, Gott und Mensch in ein er Person, und sein ganzer Wendel nichts als lautene Liche zum Water und zu den Brüdern; darum wer ihn siebet, der sieher ben Later (Joh. 14, 9.) und liebt in ihm, dem Sohne den Bater und zugleich den Erstigebornen der Brüden, seinen wahrhaft mächtlen.

Ebenso michtig ift es aber zu beachten, daß die Eles wente, aus denen der herr, welcher ift was er lehrt, fein Neues combinitt, schon im alten Testament gegeben sind, also auch das Gebot der Nächstenliebe, dem wir hier befonders nachgehen wellen. Die sollst deinen Nächsten lieben als die selbst, ift ichar ein mohalfchre Gebot, und du sollst deines Reind haffen (Matth. 5, 43.), ift nicht ein Bort Rofis, fteht nirgends im alten Teftament, fondern ift nur ein Renichenzufat, arge Auslegung bes argen herzens. Diefer Bers am wenigsten will es leiden, daß rois doralois, wo es in der Bergpredigt bei edden ftebt (was freilich in B. 45. nicht der Kall ift), verftanden merbe : zu den Alten, names lich von Mofe; es mußte menigftens ber Sinn fenn: von Dofe und feinen Zuslegenn, denn die lettern haben ihre hand im Spiel und alteritenichen Ginn bes Gebotes, and mo fie nur, wie in 2. 21. die Spruche bes alten Les ftamentes zufammenftellen, in einer Meife, daß uns baraus eine fchiefe, beschräntte, undriftliche Bustegung entgegentritt. Bir mochten aber noch lieber die andere Kaffung von rois dozalors vorziehen und verstehen: von den Alten, bei ben Alten, ben Radmonim, ben Gefeseslehrern von verjabrtem Anfeben, ber einzigen Autoritat und Quelle, welcher ber gemeine Mann feine GeseteBtenntniff verdantte, ber aber der herr entgegentritt mit feinem majeftatischen: 3ch aber fage euch; alfo nicht : zu ben Alten war gefagt (von Mofe? dem er boch wahrlich nicht midersprechen will, 28. 17 ff.), euch aber fage ich, nicht bas ift ber Gegenfat, fondern : von den Alten (bie Beitgenoffen Mofis beißen nicht die Als ten, fondern die Bater), von ben altberühmten Lehrern ift gefagt, ich aber fage euch. Indeffen, wie auch biefer Quesbrud verftanden werde : bu follft beinen Reind baffen, bas fagt jedenfalls teine Gefetesstelle, fondern: bu follft beinen Nachsten lieben als bich felbst, bas ift mofaisch. 28ie weit erftredt fic bas Bort?

Vor Allem wird in sehr zarten Einzelbeispielen vorgeschrieben, wie wir dem Feinde oder vielmehr dem, der uns haßt und den wir nicht haffen durfen, helfen sollen, ja sogar darin ihm Liebe erweisen, daß wir nicht einmal durch Berjäumniß der Hulfe und bloßes Zuschauen ihm laffen Schaden zustoßen an seinem Eigenthum (2 Mos. 23, 4. 5.). Dann kommt besonders 3 Mos. 19. in Betracht, nicht nur

B. 18., fondern bas ganze Cap., befonbers B. 9-19. 8, 33, 34, Benn es B, 17. beißt : bu follft deinen Brus ber nicht haffen in beinem Bergen; ftrafen, zurechtweifen follft bu beinen Rachten, bag bu nicht feinethalben Schuld tragen muffeft, fo ift damit in febr tiefer und treffender Beife bie ernfte Oflicht ber Liebe ausgesprochen, ben Rach. ften auch an feiner Seele nicht Schaben leiden zu laffen. Dieg mas ben personlichen Geaner betrifft. Aber auch von den Fremden, bie bem Bolt gegenüberftanden, re= den manche Stellen berrlich; ben Fremden follft bu nicht unterdrucken, bu weißt aus Acgypten ber um ber grembs linge herz (2 Dof. 23, 9.); bas ift ja aber bie Art ber Liebe, fich in des Andern Lage und Berg bineingufühlen; und fo wird auch (3 Mof. 19, 34.) ausbrücklich geboten: du follft ben Fremden lieben wie bich felbft; also bas Gebot ber Rachftenliebe ift icon im alten Bunde fo weit, ja allum= faffend ausgelegt, daß auch die Fremblinge, heimatblofe, Einwanderer, Aluchtlinge, alfo auch Seiden, barunter begriffen werden; fie follen nach 5 DRof. 24, 19-22. neben Bitwen und Baifen ber nachlese zu genießen haben, ja nach dem vierten Gebot (reformirter Bablung) des Sabbat= tages. Das berrliche Gabbatgebot, wie forat es fur ben heidnischen Fremdling ! Bon vorn herein foll nicht nur der hausberr mußig gebend der Rube pflegen und etwa bie Dienftleute befto barter fur fich arbeiten laffen, fondern nas mentlich auch biefen foll der Reiertag zu Gute tommen ; weiter auch gegen bas Bieb foll bas Berg des Gerechten barmbergig fenn, und nach dem Bieh kommt endlich noch ber Fremdling -- wie echt menschlich, eingebend auf die Anschauunasweife mabrlich nicht nur des beschränkten Juden ! man beobachte unfern Bauer, ob ihm nicht fein Biebstand naber am Bergen liege, als ber Fremdling; zugleich aber ift es aus ber Anfchauung des Lebens beraus geredet, wenn zuerft ber gange hausstand aufgezählt wird, bann erft ber Freudling nachkommt, ber nicht unter unferer unmittels

baren Botmäßigteit ftebt, Alfo in jeder Beife echt menfchlich, bag er zuiest tommt, aber zugleich webrhaft gottlich. daß er überbaupt noch kommt: denn nicht bloch das ift die Deinung, bag er ben Lag nicht ftoren, bag er fich ben beiligen Dronung unterwerfen foll, vielmehr er foll auch ber Babithat bes Reiertages zu genießen baben; obwobi er fein Anbeter Gottes, obwohl er vielleicht ein Gegner bes Blaubens ift, bennoch foll euch er nicht geplagt werben. Das ift nicht in eines engherzigen Suben Ginn entftanden, bas ift gottlich, bas ift meffianifch, ein Stud bes Evangeliums mitten im Gefete. Mabrlich, ber Jude, welcher es vertennt, wie von Anfang on, fobalb ber Bater bes auserwählten Geschlechts ausgesondert wird, die Beftimmung bes ihm anvertrauten Seils für alle Boiter aufs nachdrücklichfte hervorgehoben wird, wie von Abraham an durch Gefet und Propheten binburch ber Miffionsbernf Ifrails verfundet wird, ber Jude, welcher bieg verkennt und ben Delffat als Racher mider die Beiden allein, der ben Befcnittenen zur herrschaft perbelfe, in fleischlichem Stolze faßt, ift ein Jude im Sinne bes Johannesepangeliums, aber tein mabrer Skraelite, fondern er bat fich bem Beiden gleichgestellt; benn die Barberen als niedere, jur Unterjochung beftimmte Raffe verachten, bas tann der Gellene auch.

Wahrhaft ifraelitisch fomit, wahrhaft affenbarungöges mäß, wahrhaft alttestamentlich ift bie weiteste Fallung bes Gebotes der Rächstenliebe, welche anch das jogar unter sich begreist: du follft den Fremding lieben wie dich felbst.

Dagegen erhehen fich nun zweiertei Einmiufe, die unter einander vermandt find: wie steht es benn mit dem Gebet der Ausrottung der Kanaaniter und einigen damit zusammenhängenden Aussprüchen im Gesetze 3 und wie solten die Verwünschungen in den Pfalmen (weiche man in etwas roher Weise die Fluchpfalmen neunt) gerechtfertigt werben? Aritt hier nicht die unvollfommene, ja unlautere Ethis bes atten Teftamentes zu Tage?

# über die Richftenliebe.

Das erfte, nämlich jenes Gebot, bie Sausaniter ausaus retten (5 Dof. 7, 1-6.), ftellt fich bar als eine Musnahme, aber eine gottliche Ausnahme, beruhend auf einem Bes febl deffen, ber vor Allem bas Recht bat ju befehlen, auch was wir nicht fogleich verfteben. Als Golden gibt er fich, und daß wir ihn dafür nehmen, hängt bavon ab; ob und was wir überhaupt von dem Offenbarungscharakter bes alten Seftaments und insbefondere von dem Umgang ber Offenbarungsorgane mit Bitt balten und glauben. Bir fagen mit Augustin Veon \$18, 9): beati qui te imperasse Es mirbound lieber feine blinde, fondern eine fee sciunt. bende Unterwerfuntafuffter Gottes Offenbarung zugemutbet; und fo ift es auch hier gar nicht ummöglich, den Geund des Ausnahmegebotes an ertennen: es bat ben freilich erns ften, furchtbaren, aber burchaus gerechten Charafter ber 200 desftrafe über ein ganges Bolt. Die Ranganiter waren jum Gerichte reif (1 Dof. 15, 16, noch nicht). Bir wiffen boch fonst in ber Geschichte mobl von einem Gottesurtheil über entartete Bolker; der Unterfcbied ift nur, daß Ifrael bes gottlich mitgetheilte beilige Bewußtfeyn bavon bat, welches Gericht zu vollftreden, ihm aufgetragen fen. Sollte Sott bieß nicht baben gebieten tonnen? Golite es gottesa würdiger fepn, anzunehmen, daß ein prophetischer-Dann fich angemaßt habe, folchen Befehl ju fingiren ? Rann man denn auf eine folche Annahme anders kommen, als weil man noch unter bem Bann ber funbamentalen Bermeches lung fteht, da men die Offenbarung, die von Gott ause gebt, verforen bat und überall nur menschliche Gedauten ficht, welche fich der Menfch, je machtiger fie in ihm find, als gottliche varfteilt? Ift es benn aber, fo fragen wir noch einmal, Gottes murbiger, das ftrenge Gebot nicht von Sott felber abauleiten, fondern ans der Bollsanfchauma. bem Nationalhaf der Ifraeliten, woraus es dann - das Sottes unmurdige! - auf Gott mare zurückgetragen worben durch einen Schriftsteller, der neben biefem Frevel

# Riggenbach

bennoch ein Gottesmann und rechter Prophet feyn follte? Ich fürchte, in folder Beife forgen wir armen Menschen= kinder schlecht für die Bürde Sottes! Und was die Besorg= nis betrifft, das durch ein folches Gebot, wenn wir es als gottlich anerkennen, alle Roheit des Blutvergießens gerecht= fertigt wurde, so werden wir gerade das Gegentheil als wahr erkennen.

Das Gebot ift eine gottliche Ausnahme, ein gerechtes Todesurtheil über die entarteten Bolfer, deren Greuel reif geworden waren, und für Ifrael und feinen heiligen Beruf, nicht nur feine leibliche Eriftens, eine unerläßliche Als dem Konig Balat bas Berfluchen Rotbwebr. Ifraels mißlungen war (4 Dof. 22-24.), versuchte er bas Bolt von innen beraus, durch Berführung zum schändlich= unzuchtigen Gogendienfte, ju gerrutten (4 Dof. 25.). Dier liegt es zu Tage, welch ein Entscheidungstampf ba getampft wurde. Ein friedliches Nebeneinander war unmöglich, auch wenn jene Bolter, was nicht ber Kall war, zu einem Bunde willig gemefen waren: in den Greueln beidnischer Sitte ware Ifrael und bas Gottliche, das ihm anvertraut war, verschlungen worden. Darum war bas Gebot in aller feis ner Scharfe nothwendig; es ift gottliche Sefcicts. regierung, nicht ein Grundfag ber Moral. Dabei ift viel beffer durch ben gottlichen Charafter bes Gebots, als wenn nur die Menschenmeinung ihr eigenes Belieben fic als gottlich berechtigt vorgestellt hatte, bafur geforgt, baß der heiligsernfte Charakter des Rampfes nicht verlet werbe; beachten wir nur, welche ftrenge Schuswehr in Rfrael felbft zur Abwehr von einreißender Morderei, Rauberei, Plunderungsluft gehandhabt wurde; das ift ja der Sinn bes ftrengen Kriegsgesehes, welchem Uchan erliegen mußte (Jofua 7.), während fonft der Diebstahl nie mit dem Tode bestraft wurde, worin das Gefet Mofis minder bars barifc ift, als manche moderne Gefetgebung.

Faffen wir aber auch die Rehrfeite ins Auge. Rach

Digitized by Google

1

:

İ

Josua's Hingang (Richt. 1.) rif es ein, von ber Strenge des Gebotes nachzulassen und bie Leinde nicht mehr auszurotten — war das etwa mildere Menschlichkeit? nein l Dem gefangenen Feinde Daumen und große Beben zu verftummeln, verrath eine viel bosartigere Graufamkeit als die Bollziehung eines Todesurtheils; barum ift uns auch bas aleichzeitig auftauchende Erbarmen in feinen Motiven verbachtig. Es ift auch in der That der Gigennut, ber bie Ranganiter leben ließ, um fie ginsbar zu machen; dem Eigenwillen war es beguem, die Unterjochten als Hos rige fur fich bas Land bearbeiten zu laffen und fich felber dem bebaglichen herrenleben muffiger Eroberer binzugeben. Darum folgte bann weiter Schritt für Schritt: ein Bund mit ben Einwohnern, Eben mit ihren Tochtern, und weil am meisten durch die Frauen im Familienleben ein ftill verborgener Einfluß auf die Sitten geubt wird: Ueberhands nehmen bes Gösendienstes. Dann aber - das ift ber Srundlats, der fich durch Ifraels ganze Geschichte bindurch= ziebt - wenn Ifrael feyn wollte wie andere Bolker, fo war es schwach und wurde babingegeben. So in der Richterzeit, fo zur Beit ber Konige, bis es um bes Bublens willen mit ben Fremden und ihren Gottern (Befet, 16, u. 23.) vollig bem Gerichte verfiel. Bar bamit nicht bie beilige Beis= beit jenes ftrengen Ausspruchs ber gottlichen Beschichtsregie= rung vollig legitimirt ? Ein allgemeiner Grundfas ber Moral ift es nicht, fondern ein Befehl, ber fich auf bestimmte ges fcichtliche Berhaltniffe bezieht, ber bas Berhalten gegen be= ftimmte, in tiefer Schuld verhaftete Bolter vorschreibt. Dabin gebort außer ber oben genannten Grundstelle auch 5 Dof. 25, 19., ein abnliches Gottesurtheil wider das tropige Bolt Amalet, welches zuerft nach dem Auszug Sfrael in Sefahr des Untergangs gebracht hatte (2 Mof. 17.), und 5 Dof. 23, 2-6., ber Ausspruch wider Ammon und Doab, die Bolker, welche gottlofer fepen, als Ebom und bie Legyptier. Darum foll niemand je aus ihnen in die

Semeinde Gottes tommen. Die Sefahr für Sfruel, welche in ihrer Schandlichteit lag (4 Mof. 22-25.), haben wir uns icon vergegenwärtigt. 5 Dof. 23, 6. (7.) beißt est bu follft ihnen weder Glud noch Gutes wunfchen bein Lebenlana, לא הדרש שלים השבהם פל ישה לעולם b. b. grus ftend wunfchen, im freundlichen Bertehr; vgl. Efra 9, 12.; Achnliches werben wir im neuen Teftament finden, wir weisen hier nur auf 2 Joh. 10. hin. Das Gebot wurde (Reb. 13.) als Regel gehalten; Ruth, Die Moabitin, ift als Ausnahme gottlich gerechtfertigt; welche Dietat erscheint aber auch bei ihr, welches Seilsverlangen, von bem man bei diefer Ahnmutter bes Deffias fagen tonnte, was berfetbe über ben hauptmann von Rapernanm ausfprict : ich habe folchen Glauben in Ifrael nicht gefunden! Alfo fcon im alten Teftament ift bie Gnabe machtiger als bie Godrfe bes Gefehrs; icon im alten Teftament rubmt fich bie Barmbergigteit wider bas Gericht,

Wenn aber auch die disher betrachteten Zusfprüche Keine allgemeinen Moralfätze find, fo muffen wir doch jeht fragen: wie gestaltet sich denn im alten Bunde das futliche Leben in Beziehung auf die Feinde des Einzelnen, wie des Bottes? Sind die Verwänstchungen der Feinde, die uns 3. B. in den Pfalmen häufig begegnen, irgendesie zu vecht= fertigen, oder liegt nicht hier denn doch eine unlautere Moral zu Tage? Wir muffen aber nochmals geschichtlich un= terbauen.

Wochin schon habon wir ans erinnert, wie bas Butjlen mit ben Fremden und ihren Gottern Istael in das Gericht der Berbannung gestürzt hatte. Auch die Ben muhungen eines Josias, des trefflichen, von herzen betehrten Königs, und der mit ihm verbundenen Propheten können den Ruin nicht mehr aufhalten, und doch hat sich ihre Birklambeit als unverloren erwiefen, mitzuhelfen zur Rettung des Bolks sogar durch das Epil hindurch. Denn hier haben wir das in feiner Art einzige Schauspiel ber Ret-

# über die Rachftenliebe.

tung, and der politifchen Rettung eines Bolles rein burch feine Religion. Epbraim, obwohl dem Rieifde nach machtiger, aber fruber immerlich zerruttet, ift fruber gefallen und in folder Beife untergegangen, das bas Bolt in der Fremde verschollen ift, wenigstens nicht auf unbeftreitbare Beife wieder tonnte nachgemiefen werden. Suba bingegen, obwohl fomacher, ftebt noch langer feft, und nachdem auch diefes Reich gefallen ift, icheiden fich im Eril biejenigen, benen es in ber neuen, irbifc gunftigen Lage behagt, von bem Rern, ber fich in dem Lauterungsfeuer bewährt; jene vertieren fich beidnifc unter den heiden oder find fortan iberall und nirgend zu haufe, fo daß fie im gaben, aber, wifflich betrachtet, butftigen Refthalten ber Rationalität, wie fie mit dem Gkauben eins ift, auf den unterften Grad der theofratifcen Burde berabgetommen find; ein Bunder Settes, daß fie auch fo noch vor Ausrottung bewahrt werben, welchen Charakter des Judenvolkes bas Buch Efther, gerade indem es Gott und bas Gebet nicht einmal nennt. fo treu und mabr befchreibt. Die Bewährten bingegen binnen nicht laffen von einem heimweh, das den Charakter branftiger Glaubensfehnfucht trägt nach dem Embe, der Stadt, dem Tempel, den fconen Gottesbienften be herrn. Gie wiffen, nach welchen Schaben fie verlanan; bier ift mehr als felber bas Schweizer Seimweb! Deburch wird eine fleine Schaar, in welcher ber Geift eines Jofias bebt, in ber Bereitschaft erhalten, fofort bei ber etten Erlaubniß beimzutehren, die Entbebrungen und Ents taufdungen, die Sage der geringen Dinge auszuhalten und fo ben Seen ju bilden, an welchen die fpater Seimtehrenden fich anfegen können; fo wird Juda bergestellt, fo wird bas heitsgut, welches Sfrael anvertrant ift, gerettet. Diefes heitsaut, weiß ber klagereichste Prophet (Ser. 31, 31 f.), macht es unmöglich, daß Ifrael gar ausgerottet werbe ober fich unter ben Seiden verliere. Diefes Beilsaut entzündet jenes brunftige Seinword, das fo überaus berrlich in Pf. 126.

# und 137. erklingt. Die bochfte Glaubensschnfucht bes Chriften findet barin ihren Typus:

Werden wir doch als wie träumen, Wenn die Freiheit bricht herein!

Aber gerade im 137. Pfalm, B. 9., begegnet uns ein Bort, das einen leidenschaftlich rachgierigen Klang im bochsten Maße hat: du verstörte Tochter Babel, wohl dem, der deine Kinder ergreift und zerschmettert sie am Stein!

Bir muffen folche Borte verfteben auf dem Boben folder Boltsgeschichte, im Bufammenhang mit ber ent= widelten Fuhrung und Bestimmung bes Boltes. Bieben wir die verwandten Aeußerungen herbei: Pfalm 58, 11. 12. ift bie lebhafte Freude ausgesprochen uber bas Gericht, bas bie Frevler trifft; vergeffen wir nicht, daß es der tonigs liche Rriegsheld ift, der da hofft, die Ruße zu baden in der Gottlofen Blute; ebenfo Pf. 68, 24.; gang befonders aber zeigt uns Df. 73., welche fcwere Anfectung fur bas Glaus ben und Denken der Frommen in dem Trots und Bobl= ergehen der Gottlofen lag, die da höhnten (Pf. 42.): wo ift nun bein Gott? Das ift ausbrudlich bie Rlage in Df. 79, 10-11.; darum bittet bort der Sanger: gib guruck unfern Nachbarn fiebenfach in ihren Bufen ihren Bohn, womit fie bich gehöhnt haben, herr! Aber ber Sanger ift fein Mann, der nicht notbig hatte, vor allem fur fich und fein Bolt um Bergebung der Sunden ju fleben (B. 8. 9.). Dabin gehört ferner Pf. 83.; Alle, die wider Ifrael gerathichlagt, daffelbe aus ben Bolfern auszutilgen (B. 5.), follen bie Gerichte Gottes, gleich benen, worin er fich von Alters ber fund gethan, erfahren, auf bag fein Rame allein herrlich bleibe (B. 10, 19.). Claffifc ift Df. 94. Die Fremler, welche Sakobs Gott höhnen (88, 4-7.), durfen nicht Recht behalten; Geduld muß der Fromme in ber Buchtigung lernen, aber Recht muß Recht bleiben und im Gericht geubt werden, bem werden die frommen Bergen zufallen (B. 12-15.). So ift auch ber einzelne Gottlofe, welchem

128

ς.

#### über die Rachftenliebe.

Pf. 109. findit, ein Fievier, welchem nach bes Sangers Bort nur geftbeben foll, wie er es haben wollte; und wenn es Df. 139, 19-22, beißt: ich haffe, Gerr, bie bich haffen, mit rechtem Ernft, fo lautet allerdings Rom. 11, 28. (nach dem Evangelium halte ich fie fur Reinde, aber nach der gottlichen Babl habe ich fie lieb) noch volliger evangelifch, boch auch das Ofeinwort ift gesprochen im Bufammenbang mit ber bemuthigften Selbftprufung vor Gott (vgl. 8. 23. 24.); es ift tein fleifdlicher, perfonlich eigenwilliger haß, um ben fichs handelt, fo wenig als Lut. 14, 26. -Das ware somit die Erkenntniß, die wir bis jest gewons nen haben : gegenüber unfern oft fo armfeligen Streits urfachen, um deretwillen wir manchmal die Liebe ver= legen, handelt fich's bier burchweg um ein ganz anderes, beiliges Anliegen; bie Reinde find es nicht um des Gigen= mbes und fonftiger weltlicher, geringfugiger Urfachen willen, fondern fie find Feinde Sottes und feines Boltes, Feinde ber Gottesmanner um des heiligthums willen, das diefe wertreten, Feinde bes Glaubens, welche bas theuerfte anver= traute Rleinob der Offenbarung Gottes ausrotten mochten und mit frechem hohn überschutten, Die Manner bes Slaubens fteben in beißem Rampf auf einem beiligen, boch= gefahrdeten Doften. Dabei fpuren fie, wie fie nicht bloß außerlich Schmach und Berfolgung zu leiden haben, fon= dem wie tief innerlich die Glaubensanfechtung in fie einpringt und einfchneidet; denn es ift fur keinen, auch den glaubigsten nicht, eine leichte Sache, fich unter allen Umftanden ju halten an den, den man nicht fieht, als fabe man ibn; fragte boch auch ber Sohn des Baters, aus tiefiter, Leibes = und Seelennoth auffeufzend: marum haft bu mich verlaffen ? Und wenn auch fur fich felber gur Roth bie Gottesmanner fich ber Anfechtung erwehren tonuten, wie mußte endlich das brennende Erbarmen mit fo viel verführtem Bolt, die beilige Entruftung über bas Aergemiß, welchem die Menge zum Biderftand nicht gewachs Theol. Stub. Jahrg. 1856. 9

fen war, fie erregen und bewegen!' Daber ber Gibrei gu Sott um bas Gericht über bie Reinbe. Des ift ein mans wehres und lebhaftes Gerechtigteitsgefühl: bilf, herr, lag beines heiligen Ramens Ehre nicht auf immer unterbrudt und gelaftert feyn ! rache fie an den Spottern! Bulest, endlich muß ber Glaube boch Recht behalten, auch außerlich Recht befommen und fo, bag die Frevler es fpuren und ju Schanden merben ; darauf ju verzichten, ware ein abstracter, unwahrer Bealismus, ob man nun, gleich dem Engel in Pergamos, in ber Art eines verzaaten Aluchtlings diefe Belt ben Gottiofen überlaffe, oder, gleich bem in Abpatire, mit den Gottlofen in falfcher Bermittelung transigire und an ibrer Lafterung bis zur Uns wahrheit immer noch etwas Babres finde (Offenb. 30h. 2.). Es gibt noch immer einen Punct, mo bie Babrbeit das Durchfeneiden fordert ; und jedenfalls barf die Babrbeit nimmermehr ben Anfpruch aufgeben, bag ihr zuletet auch außerlich der Gieg gehore. Das ift gar teine niedrigs finnliche, jubifc lohnfuchtige Meinung; vielmehr bas moberne. Bergichten auf Gieg, herricheft, Durchdringen des Reiches Gottes auch im Leußern ift eine Rabbeit und Erlabmung bes fittlichen Ernfies und bei ellem Ochein einer feiner geiftigen Dentweife eine Entfraftung ber mabrhaft geiftlichen Gefinnung. Das cheiftliche Gebuldtragen unb Achten der Geduld Gottes ju unferer Geligfeit ift grundverschieden von biefer Art, fich mit bem Beltlauf, wie er ift, als mare er tadellos vernunftig, abzufinden.

Also auch das Evangelium hålt darauf, daß die Erbe zulegt völlig des herru werde, und die Schaar feiner Biders facher auch außerlich zu Grunde gehe. Nur ift der Un torfchisd jener alttestamentlichen Aussprüche von ber evangelischen Vollommenheit der, daß die Frommen in den Pfalmen hier und da den Gottlofen anwunschen, was sonft die Propheten gegen fie weissan, und anwimschen zum Theil in Ausbrücken, welche den Stempel der

#### über die Rachstenliebe.

Rachgier tragen, Der Blutigen Rteude am Schaben ber Feinde; vielleicht bas hartefte ift bas Bort Df. 187, 9. Begoten wir aber auch im Anfang bes Plalms ben dußer. ften Soon, wonnt die Biderfacher den Glauben Stracts als nichtig versvotten : flinget uns ein Lieb von Rion ! Rons nen fie fich boch in ihrem Swott auf die Sachlage fluben, ba es ja wirflich mit Afrael aufs Leuferfte getommen war. Dartum Rlammern fic bie Elenden in trampfbafter Beezweiflung an ihre heilige Soffnung an. Bedenten wit auch, was fie erlebt batten, wie fie gefeben, bag ibre Rins ber vor ihren Augen ermorbet wurden ; merten wir endiki, baf es nicht von den Sauglingen Babels beift: fie follen zerfomettert werben, fondern von den fungen muthwilligen Rnaben (aright "ne), die vielleicht fcon, wie bie Snaden in Bethel (2 Ron, 2.), von den Ulten das Subtten gelernt hatten. Smmerbin fcheint uns in dem Ausbruck etwas zu bleiben von dem nicht ganz überwundenen Born und Racht eifer bes natürlichen Menfchen, in welchen bas abttfiche licht bineinftrahlt, ohne ibn ganz zu vertidren. Es ift bie ber altteftamentlichen Dffehbarund. Stufe welche wir vor uns baben; abnlich bem, was uns bei fo manchen Gefesen erfcheint, ba 3. B, bie Bluttache nicht vollig unterbruch, nur befchrantt, bie Chefcheibung nicht abs gefcafft, nur getegelt with.

Bir fagen nochtials ; bag bas Gericht bie Macht ber Besheit breche, ift ein völlig gerechtes Verlangen, aber die leshafte Ungebuld die se Werlangens, aber die benschaftlichkeit, mit ver es ausgesprochen wirb, entspringt zum Theil dem Gefähl der menschlichen Schwäche, die Unfechtung auszuhalten, jener Schwäche, die Offenb. Joh. 6, 11. so großartig zur Stille verwiesen wird. Alle Angedub ift Schwäche. Es ift aber die heiligste Angeduld, welche uns bier vorliegt, nur eben eine folche, wie fie nicht isten konnte, wenn die vorchriftliche Offenbarung gang wahr feyn follte, gang bas und nicht mehr, als was die

181

9 \*

# Riggenbach ...

Menscheit auch in ihren edelften Gliedern vor Sefu Chrifto m tragen vermochte.

Es ift eben tein Underer als ber eine Selus Chriftus im Stande, die volle Gerechtigkeit und die volle barmber. gige Liebe in einem Brennpunct ju fammeln; nur er tonnte bie Gunde, die vertilgt fenn muß, und ben Gunder, ben er retten wollte, fo tief und grundlich von einander fcheiden; daß er nur weinte über Serufalem, welches bie heim= fuchung nicht er tann te (gat. 19, 41 ff.), weil es nicht mollte (Matth. 23, 37.). Er vollendet die doppelte Liebe, thut tein Strafwunder wie Elias, obwohl er biefen für feine Beit und fein Amt (Lut. 9, 55. 56.) durchaus nicht tabelt, zeigt nur an dem Feigenbaum, an welchem er ein Gleichniß thut, was auf Ifrael wartet. Denn diefer Baum, ber gur Dfterzeit allerdings feine Fruchte erwarten ließ. ber bann aber nach bes Feigenbaumes Art und Ratur noch viel weniger Blätter haben follte, in deren Schmud er boch zur Unzeit gleignerifch prangte, bot fich bem von Bedanten bes Bebes erfullten herrn als bas fprechendie Naturbild bes beuchlerischen Bolles bar, welches nur Blats ter ber Scheinfrömmigteit fatt ber Fruchte der Gerechtig-An Diefem Baume vollzog er zum Gleich feit brachte. nif bas Gericht; an keinem Menschen that er ein Bunder ber Strafe. Bor feinem "Ich bin es" muffen fie mobl fpuren, bag er tonnte; in ber Seilung bes Malcus offenbart er feine Kraft; aber er will teine Legionen Engel gut Balfe berbeirufen, er will rein und vollig bie Liebe vollen: den und barin zugleich die ewige Gerechtigkeit erfullen, die Liebe, bie bem Rachften tein Uebel jufugt, fondern für ihn das Uebel trägt, die Gerechtigkeit, indem er fich bingibt in den Fluch der Sunder, betend fur die Feinde und fterbend für die geinde. Ulfo die Gerechtigkeit wird nicht bei Seite gefeht oder vertummert, fondern von Gott innerhalb ber Menscheit und boch außerhalb unfer alle Gerechtigkeit ers fullt. Dadurch ift nun vollendsider Bugang eröffnet, Chrifti

#### uber die Rachstenliebe.

Joch als das fanfte erwiefen (Matth. 11, 30.), fein Gefetz als das Gefetz der Liebe, die des Andern Laft trägt (Sal. 6, 2.), als das königliche Sefetz, das vom Könige kommt, zu Königen macht und alle andern Gebote königlich beherrscht, das Gefetz der Freiheit (Jak. 1, 25. 2, 8. 12.). Hier ift vollige, ungefärdte Liebe.

Aber wenn nun die Entscheidung über Sefigfelt ober Berdammniß gefällt wird je nach der Entscheidung der Bergen fite ober wider ibn, fo ift bamit gefagt : Er, ber Barmherzige, Gott, geoffenbart im Kleift, die leibhaftige Snade und leibhaftige Gerechtigkeit Sottes, fcafft boch gang und gar nicht, als ob es nur altieftamentlich mare, bas Gericht ab über biejenigen, welche fich gegen feine erlofende Liebe verfchließen. Bielmebr, wie er fur bas funbige Geschlocht alle Gerechtigkeit erfüllt, Bion burchs Recht erloft und die Gerechtigkeit derjenigen wird, die durch den Standen in ihm find, fo richtet er auch die Gerechtigkeit auf und vollzieht bas: Bericht an benjenigen, welche ibn. ben vom Geift Beröhleten, verfchmaben; der Mund ber ewigen Liebe foricht bas Bort von: ben Wenigen auf bem fomalen Bege (Matth, 7, 14.) und das foredliche Bebe. über bon, ber Aergernig fliftet (Datth. 18, 6. 7.), bas Bort über ben Denfchen, bem es beffer mare, nie geboren zu fenn (Matth. 26, 24.), und, binausgebend sum Rreus, bas Bort au ben Frauen : weinet über euch und eure Rinber (Lut. 23, 28.), und bas Bort bes Gerichts : weichet: son mir, ihr Berfuchten (Matth. 25, 41.), und bas abn= liche (305, 12, 48.). 1 37. 111 1

Alfo bem alten Bestamente fehlt nicht die weiteste Ausdehnung des Gebots der Michschnliebs und dem Worte des Erlofers nicht der mitige Richtereunst; in der Person des Getreuzigten steht in einziger Beise die vollige erbarmende Liebe vor uns, die ganz nur dubet, in keiner Beise das Bose vergitt; wer aber seine Erlichung verschmäht, der vers ichnibet an ihm das Gericht der Berdammnis. Darum and die Avolalpple, fo felig fie die Hartlichkeit ver Ueberwipher malt, die zur Braut gehören and ins neue Ievuhalem eingehen, fo gemaltig schildert fie die Rerwerfung herer, die den Harrn verwerfen, das heiligen haß des Kerner wider den Gwund der Schude, das Lavn des Lammas, wie das gewaltige Orymovon lautet (Cap. 6, 16.); je fle draht in einem nahe an Di. 137. Kreifenden Ausbrunt die Rertilgung der ganzen Brut der Glattichen (Cap. 2, 20.). Mit alle dem aber fagt fie nichts wofentlich Auberes, alle mas wir Matth. 12, 31, 32., Lieb. 5, 20. defen.

Und bazu ftimmt bes Brubatten ber Avoftel, in Bort und Abata fie ftellen bie Radientiebe als Griftlung bes Befehrt bar, und ander, bie Liebe im meitriten Hunfann (1 Con. 13.), wie fie in om ouladalpia bren beimatha lichen Boben bat, in gem fie werzelt, vor bar aus aber fich, als allgemeine dyning autoviert 12 Dets. 1. 7.). Aber fin miffen boch auch fe sut als bes alte Bafes von einer bei ligen Strenge biefer Liebe, welthe fich and nicht einmal bund Gulifen ber Wiberfieder Gbrift ihren bofen Bente theithaft machen will (2 Johr 10. 141), und welche nicht meinen barf, fie tonne für alle Simbell ohne Aufnahme Revgehung arfieben: (1. 30b. 5.: 16.) ; und unter ben Bente bern ber Apoftel febren bie Strafwunder: wieber ; Elymet (Upoftelg. 13.) wird anf eine Baitlang mit Blindheit gefchlagen, bamit er mo migilich in fich: gebet Unanias aber und fein Beib. (Upoftelg., 5.) werden platic babingerafft, mas . frenger ift, als im alter Bunde, warnets eber and nad ber Lobesftrafe bie Doglichteit ber Bufe jung Leben offen ftand (1 Petr. 3, 19., 4, 6.), mainent bagenen fest bie Berbartung, Die bis jum Erbeucheln ber bodfen fmimils ligen Rrommigfeit gebieben ift, um fo rettungflofer bem Gerichte verfällt.

Bie soll denn nun gemäß ber nachgewielsnen Usberein: ftimmung des alten und bes neuen Bundes die Rächflens liebe beschaffen fenn ? Sie soll fich als elapowierv du chuimp

#### über bie Rachftenliebe.

erweifen (Epb. 4, 15.), gleich fern von ber Menfchengefäl. ligfeit, die Allen wohldient, bamit ihr Alle wohlveben, wie ben falfchen Dropbeten (But. 6, 26.), stenfo fin als von ber eigenwilligen richterifchen harte, melde es verfammt, allen Denfchen bie verdte Gelindigteit an erzeigen (Phil, 4, 5.). In rechten akporten in dychen find Sebald und Cher vereiniget; Elfer, wo und eine Bhun oblient, two wir einen Sinder berumaubringen baben ans bem Irtibadt feines Bebes, wo wir einem Mergerniß au webren berüfen find, welches, wehrlofe Geelen mit Berfibrung bebrott ; abus bebei Gebuld, Die, auch mas fie gegen bie Arebler fagt, mit Beinen fagt (Phil. 3, 18.) und fich moar niemals ben Emft bes Droteffirens gegen bas Bole beinträchtigen laßt, welches fie eben nur bulbet, aber boch bulbet und darunter bleibt, ünonive, bis ihr die Laft von Gott abgenontmen wird, und nie vergift, bag bie Rache bes hund er allein vergitt, ja bag feine Gebuld ber Denfchen Geligfeit aum Biele bat.

Auf, Grund biefer allgemeinen Chriftenpflicht wird bann aber die Art der Enweifung der Liebe durch das Amt noch besonders mobificitt, Der Geelforger foll im Sinn des aufen Birten bem Berlornen nachgeben; es gebort aber mit zu ber Liebe, weiche bie Geelen fucht, bag er am rechs ten Bet Strenge brauche, bag er ben Ernft ber Genichte jeige, immer, indem er fich wohl überwucht, ob er nicht in feinem Gifer fich felber fuche und fich bamit bunte, wie er fich im Strafen ber Ginte bervorgethan habe, Rur auf Grund einer reithtich bewährten Liebe und als Erweis diefer Liebe ift bas Strafen feine Aufgabe, wir ber herr, nachs dem er fo wunderbar fanftmutbig ben Lafterern Rechenschaft gegeben, bann erft fie als Otterngezüchte ichilt, und auch biefes noch, um fie wo moglich beilfam zu fcreden und zu weden, ober wie ber Apostel fo unnachahmlich 3. B. in den Corin. therbriefen die herzgewinnende Liebe durch Strafmente bis zur ichneidenden Ironie und biefe wieder burch jene temperirt.

### Riggenbach, über bie Rächstenliebe.

Aber auch . bas obrigkeitliche Strafamt ficht nicht im Biderfpruch, fondern, recht verstanden und geubt, im tiefften Einklang mit der Nachstenliebe. Ja felbft in feiner Spite gefaßt; wo es bie That bes Morbers mit bem Isbe verailt, ubt es nicht nur teine Berletung bes Gebotes: bu follft nicht tobten, weil ja ber Richter feinen eigenen Saf ins Bert fest, fondern es forbert burch bie Betampfung des falfden Lebens, welches vielmebr ber Lod ift, bas mabre Leben, wie in ber Gefellschaft, fo anch im Morber felber; und nicht nur verleht es nicht die Liebe, vorausgefest, baß es nur bas todeswürdige Berbrechen mit ber Todesftrafe treffe. und in ber Art ber" Bollftredung ber feelforgerlichen Einwirtung Raum laffe, fondern, entgegen dem Seekenmorb, welcher fo leicht durch Befeitigung der allein geninenden und allein bas Gewiffen durchbobeenden Strafe geubt wird. vollzieht es allein das Bert, freilich das fcwerfte und furchts barfte Bert, ber mabren und beiligen Liebe. Go tonnte barüber weniger 3meifel walten, wenn nicht bas fcbrift. widrige Berhängen der Todesftrafe fur Berbrechen, die geringer find als der Mord, und manches Ungeborige in ber Art ihrer Bollftrectung den übertreibenden Sophismen gegen diefe Strafe überhaupt auch bei folden Eingang verschaffte. welche fester als 2. B. Schleiermacher auf Schriftgrund fteben. Doch konnte dies bier nur eben noch angebeutet werden. Unfer 3med mar, nachzuweifen, wie bas Moment der Strenge bis um Gericht über die hartnachig Biberftrebenden nicht nur altteftamentlich fey, auch burchaus nicht etwa der Rachftenliebe miderftrebe, foubern au ihrem vollen beiligen Befen nothwendig mitgebore.

۶.

136

# Recensionen.



Die Kirchengeschichte ber germanischen Bölter. 1. 38b. 1. Abth. Die Anfänge ber christe lichen Kirche bei den germanischen Bol= tern. Bon 28. Krafft, Prof. der evang. Zheol. zu Bonn. Berlin 1854. Berlag von Wilh. hers (Beffer'sche Buch.). X und 428 S.

Dan tonnte wohl fragen, ob bas feinem Anfange nach verliegende Bert des durch eine Monographie iber Sems falem rubmlich befannten Berfaffers einem wirklichen Bebinfniß entspreche, ob nicht bas, was es geben will, bereitst burch Rettberg's "Rirchengefchichte Deutschlande" gelein ftet fen. Das diefes, aus umfaffenden und forgfältigen Quellenftubien hervorgegangene Bert eine große Luck auss gefüllt und in feinem reichen Detail für eine mehr concentritende Darftellung eine treffliche Borarbeit geliefert babe, bas wird niemand, ber daffetbe recht eingesehen bat und mit dem littergrifchen Beburfnig betannt ift, in Abrede fellen. 2001 nun unfer Werfoffer etwa eine gebrängte, Blammenfaffende Bearbeitung bes Stoffes barbieten ? 268 eine folche gibt fich bas, was vor uns liegt, feineswegs 34 ertennen; vielmehr finden wir bier eine fehr ins Specielle eingebende Unterfuchung, welche auch neben dem rettberg?. ichen Wurt als eine teineswegs übermitfige Arbeit erscheint. Der Berfasser bat fich felbft über bas Berbaltnis feines Unternehmens zu diesem Blare Rechenschaft gegeben. Rett. bus hat fich auf die germanischen Stämme beschränkt, die auf dem Boben des eigentlichen Deutschlands Staaten ge-

grundet und unter driftlichem Ginfluß neue Lebensfor= men gebildet haben; die reichen Erscheinungen des Chriften= thums bei ben anderen außerdeutschen Stammen hat er von feiner Unterfuchung ausgeschloffen. Go tritt alfo icon in Anfehung bes Umfangs des geschichtlichen Stoffes Diefe Schrift jenem Berte erganzend zur Seite. Aber auch noch in anderer Sinfict tragt fie biefen Charafter. **Bir** finden bei Rettberg eine Rulle von Rotizen über die Bu= ftanbe und Berhaltniffe ber verschiedenen Stamme, welche bas Chriftenthum vorgefunden, und über die Einrichtungen, Stiftungen u. f. m., welche es mit fich gebracht und mehr und mehr erweitert und befestigt bat, auch uber folche Berhaltniffe, die mit der Religion in Beziehung fteben, wie die Stellung ber Priefter, den Einfluß der Krauen bei den Gers manen, fobann uber Rachwirfungen bes heibenthums, uber zurudgebliebene Refte beffelden in allerlei abergläubifchen Sitten und Brauchen. Aber ein tieferes Eingeben in Die Religion ber Germanen und deren Berbattniß zum Chris ftenthum und die Pradisposition des Boltes ju demfelben fuchen wie da vergebens, und Referent bat, barüber Belehrung suchend, in dem Lehrbuch von D. Rricke im Brunde mehr gefunden, als in bem breiten monographis fcen Bert, welches in diefer hinficht unftreitig einen mehr peripherischen als centralen Charafter bat. Und doch ift die Einficht in diefes Grundverhaltniß eine weientliche Bedingung bes Berftandniffes ber Entftebung und Entwickelung bes chriftlich=germanischen Libens. Auf diese Ginficht aber fceint unfer Berfaffer mit rechtem Ernfte binguleiten. Bon Anfang feiner allademischen Ebatigkeit an war et, wie er in ber turgen Borrebe bemertt, auf blefen Begenftand ges richtet. Seine erfte Borlefung hatte zum Gegenftand die Einführung bes Chriftenthums bei den germanifchen Bolsfern. Zus diefer Beranlaffung fcbrieb er eine Bleine Schrift uber Ulfila, die er, mit Benutang der trefflichen Butfomittel, welche von ber Gabelens und gobe barboten,

#### die Kirchengeschichte ber germanischen Bolker. 141

faft vollendet batte, als bas Studium von 3. Grimm's Sefcicte der deutschen Sprache den Gedanken ju dem umfaffendern Berte in ibm erweckte. Die Rorfdungen Grimm's ermuthigten ihn, jur Urgeschichte ber germanischen Stamme vorzudringen, um über ihr Geiftesleben aus einer Beit, mo es bisber in undurchdringliches Dunkel gehällt ichien. Aufichluf zu gewinnen. Dieß fuhrte ihn weiter zur Erforfcung der germanischen Mythologie, in der die Dras disposition diefer Bolter für bas Chriftenthum fo bell bins durchleuchtet. Je mehr er nun die gediegenen Forschungen auf den verschiedenen Gebieten bes germanischen Alter. thums verfolgte, um fo mehr brangte fich ibm die Roths wendigkeit auf, die Ergebniffe derfelben in nahere Beziehung zur Kirchengeschichte zu seben, als dieß bisher von den Theologen geschehen. Er findet bieg barin begrundet, daß bei den germanischen Bollern, die unter dem Einfluß bes Chriftenthums groß geworden, Cultur= und Rirchengefcichte aufs engfte verbunden fen, mabrend die antite Bols ferwelt zur Beit der beginnenden Ginwirtung des Chriftens thums icon durch das Beidenthum auf den Gipfel ihrer Cultur geführt und bereits im Absterben begriffen mar. Bon Diefem Gefichtspunct gebt bie Einleitung (G. 1-76.) aus, welche zum Inhalt hat "bie alte Belt und bie germanischen Bolfer" und bie Bebeutung ber letteren als der besonders von Gott berufenen Bolterstämme des neuen Bundes gleich ins rechte Licht zu ftellen fucht. Dieg wird benn auch auf eine febr grundliche Beife ausgeführt, indem der Berfaffer aus den mit großer Sorgfalt durch= forfcten patriftifchen Schriften vom Ende des zweiten Jahrb. an ein anschauliches Bild der romischen und romisch= driftlichen Buftande entwirft und das Urtheil der erleuch= teten Manner uber biefe alte Belt und ihre Uhnungen und Erwartungen in Betreff ber neu eintretenden germanischen Bölker und der Bedeutung derfelben für das Christenthum vorlegt. Den alteren, vorconftantinischen Batern erscheinen

,

Diefe Barbaren als Bertheuge bes gottlichen Gerichts über bie bem Untergang entnegenreifende gottfeinbliche BBelt. Sn ber conftantinifden Beit wendet fich bie Unficht. Uthas nafins fieht bie Beit ber herrschaft Gbrifti eintreten und rechnet au den Siegen bes Christenthums auch bir Bebebrung ber Barbaren, befonbers ber Gothen. Aber balb ftelit es fic anders beraus. Die driffliche Rirche wird umaus reichend befunden, den Staat mit feinen Einrichtungen, die Gesellschaft mit ihren Sitten und ihrer Cultur ernenernd ju burchbringen; vielmehr bringt ber weltliche Geift in bie Rirche ein, und ans ben unzweidentigften Beuaniffen driffe licher und beidnifcher Schriftfteller erbellt, bag insbefondere im weftromifden Reich und in Rom felbft beibnifche Weife nicht zu verbrangen mar und bie Daffen der fogenannten Ebriften immer tiefer verfanten, fo bag bie Danner bes Seiftes, die Frommen und Erleuchteten, feine andere Rec. tung mehr faben, als in den einbrechenden Barbaren, welche. obwohl noch beidnisch oder baretisch (arianisch), doch durch reinere Sitten vor ben Romern fich weit auszeichneten und els frifche Rrafte betrachtet wurden, bazu berufen, ben romifchen Ramen wieder berzufteften. Ja, an die Blelle ber politifchen hoffmung trat bei Leo dem Gr. eine andere und bobere, namlich daß Rom bie geiftliche herrichaft, die es als bie Stadt ber Apoftel uber ben Decident geubt, fogar noch weiter ausbehnen werbe, als bie weltliche fich erftredt habe,

Nachdem der Verfasser uns an der hand sicherer Beunihrsmänner durch verschiedene Theils des römischen Beftreichs gesucht und klar gemacht hat, daß bei dem immern Verfall und der sittlichen Jauluiß, insbesondere der Bornehmen und Gebildeten, dieses Geschlecht reif zum Cerichte gewesen und bagegen die Barbaren durch ihre entgegengesehte Beschaffenheit geeignet, diese Sebiete in Besitz zu nehmen und gesunde Safte in das zerruttete Bollsteben einzusuchten, so schließt er die Einleitung mit den Borten: "Bohin wir auch im Besten des römischen Reichs unseren

#### die Kirchengeschichte ber germanischen Bolter. 143

Blick richten, überall zeigen fich unter ben gleichen ober dbalicien Bebingungen biefelben Gumptome immen Berfeits bes fireblichen Lebens ber alten driftlich stomifden Belt. Das Beidenthum wer von der alten driftlichen Rirche nicht überwunden worden. heibnisches Wefen war vielmehr in bie Rinche eingebrungen und hatte, wie bas Unfraut unter bem Beigen, über bie gute Gaat bie Oberhand gewonnen. Und als bie Beit gefommen mar, wo bas Daf bes Berderbens ber alten driftichen Boller, wie Die Diffethaten ber Sananiter, voll geworden und die Fulle der gottlichen Sangmuth erfchopft mar, ba traten nene Bolfer, bie germanifchen Stamme, auf, bie als bas Ifrael bes neuen Bunbes auf ben Trammern bes weftros mijden Reichs neue driftliche Staaten grundeten, in denen das, mas Echtes und Dauerhaftes an ber alten driftlichen Civilifation war, erhalten und veredelt in der Bufunft wieder aufleben follte."

Sier mochte Referent wohl bie Brage an ben Berfaffet richten, ob er in diefer Betrachtungsweife nicht vielmehr einer menfchlichen, in nationaler Gelbftüberichasung wurs zeinden Gefcictscoaftruction, als ber fcbriftmaffigen Auffafs fung ber Entwickelung bes Reiches Gottes fich hingegeben babe. Bobl durfen wir es mit demutbiger Freude ertennen, daß dem germanischen Stamme eine bobe Aufgabe in bet Seichichte bes Chriftenthums geworden ift, eine bobere als irgend einem anderen Botte ber neueren Geschichte, baf es als ein vorzüglich begabtes und ausgeruftetes Organ bes gottlichen Geiftes in biefer Deriode erfcheint, daß Des driff= liche Princip in feine ganze innere und außere, theores tiche und praftifche, intellectuelle und fittliche, fociale und politifche, wiffenfchaftliche und funftlerifche Saltung und Bildung tiefer eingebrungen, bag es nach allen Seiten bin in weit boberem Grade Griftianffirt worden ift, als die Griechen und Romer und irgendwelche andere Bolfer ber alten und neuen Gefchichte, und bag es Großes geleiftet hat

. 16

fomobl für die Ausbreitung des Chriftenthums und feiner Gultur, als für bie innere Befeftigung, Sauterung unb Rortbildung deffelben, wie ja insbesondere bie gange'evangelifcht protestantifche Erneuerung und Beiterentwicklung bes Chtis ftenthums vorzugsweife burch germanische Rrafte gefcheben ift und bis auf diefe Stunde geschicht. Uber tonnen wir darauf bin fagen, wir fepen das Sfrael bes newen Bundes? Dieg wurde, ftreng genommen, nichts Inderes befagen, als wir feyen bas auserwählte Bunbes und Dfs fenbarungsvolt? Sind wir aber das, also bag ber neue Bund mit uns fiebt und fallt, daß, fo gemig biefer uns vergänglich ift, auch wir als Bundesvolt es find ? daß bas Reich Gottes in diefer Ration fich vollendet, ober daß diefelbe als bas hauntvolt bes neuen Bundes, weiches an ber Spige aller Bolfer fteben und bis ans Ende der Lage bleiben foll, anzuseben ift ? - Dieß mag ber fuße Aranm germanisch fcmarmender Leute ober driftlicher Deutsch= thumler fenn, etwa auch in der Beije ; bag bie ber immer boberen Bollendung entgegenreifende Entmidelung als eine unendliche und der germanische Geift als eine unerschöpfs liche Fulle von Rraften und Fabigteiten betrachtet wird. Aber follte ber Berfaffer die Sache wirklich fo anfeben ? Referent tann es nicht wohl glauben. - Bie es aber ba= mit fich verhalten mag, darauf mochte er binmeifen, bag nach dem Borte der Beiffagung, wie es in den Apolalupfen beider Teftamente - dem Buch Daniel und der Offenbarung Johannis - vorliegt und durch eine reiche Schriftanalogie fich bestätigt, unfere Beiten bie zaupol tovio find, eine große Zwifchenperiode zwifchen ber Bertrumme= rung der alten Theofratie und ber realen Aufrichtung ber neutestamentlichen Gbriftofratie (im milliarium), eine offenbarungslofe Beit, welche fur all' ihr Ertennen und Thun Die Beifung und Regel bat in der durch Ifrael, das Offenbarungsorgan Gottes, ergangenen alt - und neuteflammtlichen Offenbarung, und daß bie germanifchen Stamme

# die Kirchengeschichte ber germanischen Bolker. 145

nicht ein Gottesreich aufgerichtet haben, fonbern ein Belts reich, eine Fortfebung bes romifchen, in romifchem Befen wurgelnd und damit vermengt, durch romifchen Einfluß (Recht 20.) fortwährend bestimmt, ein Beltreich, welches freis lich eine machtige Einwirtung bes Chriftenthums erfahren bat, eine ganz andere als das alte romifthe, fo bag der wider= driftliche Charafter ber Beltmacht zurudgebranat, ja fceinbar zunichte gemacht, worden, welches aber keineswegs vom Geifte des herrn durchbrungen worden ift, fo daß es ein Gottesreich geworden mare, Auch haben wir keinen irgend fichern Grund, folches zu hoffen, vielmehr nach dem prophetischen Borte zu erwarten, bag jener widerchtfife liche Charakter wieder hervorbrechen werde, und zwar in boberer Potenz, bosartiger und gefährlicher, als er jemals im altromifchen Reiche fich geaußert bat, wovon bie Uns finge bereits zu feben find in dem, mas als modernes Beis deuthum im ftaatlichen, focialen und Culturfeben fich regt und um fich greift.

Referent kann bieg bier nicht weiter ausführen, verwift aber auf Prof. Zuberlen's bochit beachtensmerthis Buch: "Der Prophet Daniel in feinem Berbaltniff gut Dfienbarung Johannis", und glaubt mit Diefem nuchternen und treuen Schriftforfcher, daß, fo Großes auch burch bie gemanifchen Stamme für die Anbahnung bes Reiches Bot= tes geschehen ift und geschicht, und fo Biele auch aus denfeben burch Gottes Gnade unter der ungablbaren Schaar ber Seheiligten und Bollendeten (Dffenb. 7.) feyn mogen, bie mit Chrifto zu regieren gewürdigt werben, boch biefes Bolt nicht bas Ifrael bes neuen Bunbes fen, fondern bag fraft ber alten Berheißungen Gottes, ben nach Rom. 11. fein Beruf und feine Gaben nicht gereuen mogen, bas alte Irael, bas fich betehren wird, an ber Spipe der Bolter fichen wird in der Beit der berrlichen Aufrichtung bes Reichs Sottes auf Erden, freilich nicht als bevorzugt in Anfehung ber Seligkeit und herrlichkeit, fondern als Organ der Offen= Theol. Stub. Jahra. 1856. 10

barungen für die andern Böller in diefer Boit menen Gottesoffenbarungen.

Auf die Ginleitung, welche unbeschadet der mefentlichen Bollfandigkeit gedrängter fenn burfte und baburch ibr Ergebniß nur auf eine noch ichlagendere Beife berausfiellen wurde, folgt nun die hiftorische Unterfuchung felbft, welche mit ben oftgermanischen Bolfern beginnt, und amer mit ber Urgeschichte ber Gothen bis auf die Beit ihrer maffenhaften Betehrung jum Chriftenthum. Buborberft fucht ber Berfaffer, an 3. Grimm fich anfchlinkenb, die von Alters ber angewommene, neuerdings angefochtene und vermorfene Sontitat der Geten und Gotben feftmitel len (G. 78-127.), welche ihm var Allem infofern wichtig ift, als nun bie im Charafter ber Gothen, wie ber gerenge nifchen Bolter überhaupt, tiefer begrundete Prabisvofition für bas Chriftenthum fich auch aus ihrer Urgefchichte ertennen laffen wurde, aber auch als Grundlage fur bie fob genden Untersuchungen in geographisch = bifferischer, iprachs licher und muthologischer hinficht. Die fowohl durch geo: greybildebiftorifche als durch fprachtiche Momente fich bemegende Nachweisung ift wohl im Gangen als eine gelum. gene anzuertennen, wenn auch nicht alle vorgebrachten Gründe ftichhaltig fenn follten. Der geographifchsbiftorifche hauptgrund ift ber, daß an der untern Donau und am Pontus Eurinus, wo icon geraume Beit vor ber chriff. lichen Zera die Geten bin- und herbrängen, fpiter -- im zweiten und britten Jahrbundert n. Gbr. --- unter verändertem Ramen die Gothen auftreten, welche ebenfo wie die Geten mit Ungestüm nach den romischen Provinzen an der Donau vormarts drangen und Die romifde herrichaft bedweben.

Ins Einzelne einzugeben, muß Referent fich varfagen, tann aber nicht umbin zu fragen, ob nicht diefer Nachweis in einem folchen tirchenhiftorischen Werte viel kurzer, mit Hervorhebung nur der schlagenditen Grunde, batte geschtet werden follen.

# bie Kirchengeschichte ber germanischen Bolter. 147

In weiterer Befictigung bes gewonnenen Reinflates foll nun bas religiofe und fittliche Leben; ber Seten infoweit in Betracht gezogen werden, bag bie uns fprüngliche Geiftebanlage ber Gothen, insbesonbere binfiche lich ihrer Pradisvosition für bas Chriftenthum, baraus co. tannt merben moge. Gerühmt wird an ihnen theis bie Lauferfeit und Lobesfreudigfsit in Rolge bes feit ausgebildeten Glaubens an die Unfterblichfeit ber Geele, baber ibr Beiname deavarkoures, - theils bie Gerechtigteit, ber lebendige Rechtsfinn, bas gescharfte Gewiffen, baber fis auch nur burch bas Opfer bes Menfchen felbft bie Bergin begangenen Unrechts fubnen an tonnen bofften. Alfo einer. feits eine bobere Lebensanficht, ber bas irbifche Beben ein Durchaang zu einem beffem jenfeitigen ift, daber man bas And bei ber Geburt beweinte, beim Eintritt bes Todes fic freute, namentlich Soffnung bleibenden Befiges ber bochften Guter für Diejenigen, welche bienteben mit bem Sott Balmopis (Dbin) in Berbindung goftanden und ibm burch Lapferteit gebient, nach dem Lobe aber an einem bestimmten Ortes in miberen perfontichen Berkehr mit ihm wien würden, ... Undeverfeits eine thefere Erfaffung ber Areis bit, als einer burth : Anertennung bes Rechts bes Rebens mannes befchrandten, Leben unter ber gucht bes Gefenet.

Ulerdings religisse und sittliche Stemente, in welchen eine Umung ber Religion bes ewigen Lebens bei Ebrifto nach wohlvollbrachtem Rampfe, ber volldommenen Schnung und der Freiheit in der Gerechtigkeit zu erkennen ift. Diefes Ergebniß foll aber vollends ficher gestellt werden burch die nichere Erforschung der en 3t bologischen Awschauungen ber germanischen Bolter (S. 128-212.).

Der Berfaffer will bier einen noch wenig betretenen Beg einschlagen, indem er die allen germanischen Stam= men gemeinfamen mythologischen Grundzüge nach ihrer religios=fittlichen Seite betrachtet. — Für die reinste Quelle birfelben halt er mit I, Grimm (beutsche Mythologie und

10\*

1

Geschichte der beutschen Sprache) die ättere Edda, in wels cher sich die den bedeutendsten Stämmen gemeinsamen Auschauungen am längsten erhalten haben. — Der Zusammenhang der gothischen und der nordischen Mythologie in Bezug auf Odin und andere Götter, Gemeinsames in der Heldensage und die Hinweisung der Edda auf ein altes Asgard im Often süchren auch auf eine Einwanderung anch Geandinavien von Often her.

Das Zuszeichnende ber in biefen unmittelbaren Quellen (neben denen Edfar und Lacitus als Zeugen für den ur: fpränglich einfachen und bilblosen germanischen Qultus zu beachten find) vorliegenden germanischen Mythologie fündet der Berfasser in der durchs ganze System fich hinziehenden relig issefittlichen Tendenz, wodurch fie als eine hocht eigenthumliche Entwicklung bes sich felbst überlassenen menschlichen Seiftes der christlichen Diffenbarung die Wege gebahnt.

Es wurde uns viel zu weit fuhren, wenn mir bem Berfasser in die Einzelheiten feiner Untersuchung folgen wollten. Dieselbe ift mit Umsicht und Sorgsatt geführt: was die Quellen betriffs, mit besannener Unterscheidung des Rein-Germanischen und des durch christliche Einstüffe Modificirten, dergleichen die jungere Edda darbietet; was die Auslegung der Mythen angeht, fa; daß auch der physischen Deutung (z. B. der Thorsage) ihr Recht nicht sestritten, aber das Unzureichende derfelben und die Babyscheinichlicht ober Rothwendigkeit einer sittlichen Deutung dars gethan wird.

Aus dem reichen Detoil, das der Berfaffer barbietet (wir möchten auch bier für ben vorliegenden 3weck ein Buviel und, was damit zusammenhängt, eine zu ftoffliche Darstellung, einen auch in Biederholungen sich verrathenden Mangel au Durcharbeitung rugen); scheint dem Referenten der Charakter der germanischen Mythologie in folgender Beise sich zu ergeben. Die germanische Religion: ift ein

#### die Kirchengeschichte der germanischen Bolker. 149

bualiftifcher Polytheismus, in welchem eine Berwandtfcaft mit Perfischem wohl unschwer zu ertennen ift. Sein Zusgangspunct ift ein Umichnibsftand ber welthildenben und regierenden geiftigen Machte (Afen .), welcher aber zerftort wird, ba fie im Rampf mit den elementaren Dachten (Riefen) - fic von biefen nicht rein balten und, von Goldgier er. griffen, Berbindungen mit denfelben eingeben. - ein Rall, ber nun fortwirft, eine Schuld, die burch neue Berfduldungen fich fleigert und endlich den Untergang diefer Gotterwelt berbeiftihrt. - Bie aber die Afen durch jene Berbindung fic verunreinigen und verschulden, fo betommen bie elementaten Machte in derfelben einen immer bosartigeren Charafter. Dief zeigt fich insbesondere in bem Reuergeift Boti, wels der, in jenen Bereich der Afenwelt eingegangen, in allerlei Berwandlungen und Berbullungen einen weiter und weiter greifenden, immer neues und großeres Unbeil ftiftenden Einfluß ausübt und alle Bestrebungen in jenem Kreife, biefes abzuwenden, vereitelt. In den gefährlichen und zuletzt ver= bångnifvollen Rampf ber in Schuld gefallenen Afen mit den durch jenen Bermischung mit fich fuhrenden Frieden nur verstartten Riefenmachten find auch die Denfchen verflochten, in deren hervorbringung beide zusammengemirkt - Der Untergang wird noch aufgehalten burch ben eins zigen Reinen und Schuldlofen unter ben Afen, Balbur, den weifeften und beredteften unter ihnen, geind alles Uns reinen, ebenso mild wie fraftig. Aber fein Lod tann burch teine Borficht verbindert werden : Loti's arge Lift weiß biefen letten Repräfentanten ber Unschuld im Kreife ber Afen hinwegzuraumen und durch falte Selbftfucht

<sup>•)</sup> Als ein für uns hier untergeordnetes Moment betrachten wir die Berdindung der Alen und Banen, in welchen sich die Collision und dann die Bermischung zweier Lebensrichtungen oder verschiedenarstiger Stämme, friegerischen und friedlichen Beschäftigungen ergebener, restlectiven dürfte, wie überhaupt in dieser Götterwelt geschichtliche Justände und Vorgänge sich spiegeln.

nuch feine Rintfebr aus bem Lobtenreich au verbindern. ---Um ihren Untergang abzuwehren, feffeln bie Afen Loti, beffen Befen burch Balbur's Lob offenber gemorden, und übergeben ibn furchtbaren Qualen. Bor Schmerz an feinen Retten ruttelnd, macht er bie Erbe erzittern, ein Ber= zeichen des Untergangs, der erfolgt, wenn er diefelben ab= geschüttelt. Diefem geht voran ein furchtbares Ueberhands nehmen bes Berderbens in der Belt: Menchelmorb, Deineid, Chebruch als Sipfelpunct, Brudermord aus habgier ("Bolfszeit"), endlich volliges Ertalten ber Liebe. Ertofchen alles Pflichtgefuble, Berbuntelung alles Rechtsgefähls ("Binb. zeit"). - Die welterhaltenben Dachte tonnen aulest ben gerftorenden Gewalten nicht mehr Einhalt thun. Sonne und Mond werden verschlungen, bie Sterne fallen vom Simmel, die Erbe erbebt, alle Bande reifen. Es erfolat endlich ber lette Bufammenftoft ber feindlichen Gewalten. in welchem bas alte Gottergeschlecht untergebt, aber auch ber wieber frei geworbene Loti und bas Riefengefchlecht, worauf die Belt verbrannt wird. Dargach aber erfolgt eine Erneuerung der Gotter und ber Belt. Baldur tebrt wieber, bas Sute berticht fur immer, bas Bole ift verfcmunben. Ein neues Gotter ; und Menichengefclecht entflebt ; alle Rehbe hat ein Enbe. Es herrichen nun Recht und Serechtigkeit, daher ewiger Friede. Das neue Gottergeschlecht unterwitft fich dem Einen bochften Gott, der icon vordem geheimnißvoll gewaltet, dem Machtigen und Starten, der Alles leitet, von dem es im Liede beißt:

> Einft tommt ein Andrer, mächtiger als er (Dbin); Doch ihn zu nennen, wag' ich nicht.

So weiffagt die germanische Mythologie ein Neues, Höheres, nachdem bas durch eigene Schuld, burch Bermischung mit dem Frembartigen in unlauterer Luft veruns reinigte alte Göttergeschlecht und bas in seine Schuld und feinen Kampf verstöchtene alte Menschengeschlecht untergegangen. Sie charakterisit mit großer Schärfe ben Process

).

# die Kirchengeschichte ber germanischen Bolter. 151

bes Guten und Bofen in ihrer Werslechtung mit einander; fie bezeichnet bas Borhandenseyn des Reinen, das ebenso mild als stark ift, als den einzigen halt des schuldbesteckten Ganzen, auf dessen Befeitigung die bose Macht hinarbeitet, was ihr trot aller Gegenwirkung gelingt und gelingen muß, weil jenes besteckte Ganze seinem Schultfal nicht entgeben kann, wodurch sie aber sich selbst den Untergang bereitet. Aus dem alles Bose vernichtenden Weltbrand geht aber ein geläutertes neues Geschlecht hernor, welches der bis dahin verborgen waltenden, nun aber offenbar Alles regierenden und Alles wohl machenden höchsten Macht unterthan wird.

Daf in biefen Grundzügen, wie in manchem Einzelnen vielfache und bedeutfame Borabnungen driftlicher Babrbeit, merkwürdige Analogien mit Offenbarungsgedanken, "Abatfas den und Beiffagungen zu ertennen find, und bag bemnach in ber aermanischen Muthologie eine Prabisposition diefes Bolles får bas Chriftenthum sich kund gebe, wird um fo weniger geleugnet werden tonnen, je tiefer man in die Gache eine zwaeben fich bemubt, Der Berfaffer verdient in Babrbeit Dant bafur, bag er in feiner Darftellung fo manche Durch-Hicke eroffnet hat, die in ber Erkenntnis Diefes Berhalt= niffes weiter führen, obwohl er, mehr Studien als gang burchdrungenen Stoff bletend, es versaumt hat, eine jufammenfchauende Recapitulation zu geben, wodurch bas, mes er nachweisen will, noch einleuchtender werden mußte. Referent hat bier einen, übrigens bie Nachsicht fehr in Ans foruch nehmenden, Bersuch ber Art gemacht.

Rachdem der Verfaffer jene Prådisposition dargethan, fo kommt er nun im 3. Cap. (S. 218-239.) zur Gefchichte der Bekehrung der Gothen zum Christenthum. Er gibt hier das Bekannte mit näheren Bestimmungen und Berichtigungen der sonstigen kirchenhistorischen Darstellungen, wie sie durch Juruckgeben auf die Quelle und auf die Werke von Waith, Aschach und Zeuß dem forgfältigen Forscher sich ergeben. Reich an fchonen Studien, freilich im Einzelnen Bieles enthaltend, was über den nächsten 3weck einer kirchenhisto= rischen Monographie hinausgeht, und im Ganzen mangelhaft hinsichtlich der Abrundung und Präcisson, ist das 4. Cap.: Ulfila's Uebersetung der h. Schrift (S. 240-326.). Vorangeschickt wird Sprachgeschichtliches (das gothische Alphabet) und Litterarbistorisches: Umsang ber Uebersetung, Basis derselben (griechischer Tert und eine lateinische Uebersetungen; Handscharkter; Verschiedenheiten darin durch Ueberarbeitungen; handschriften; Eigenthim= lickeit und Werth der Uebersetung: Treue und Freiheit; Fehler (im Ganzen wenige aus Mangel an innerem Verständniß), Boltsthumlicheit, Wohltlang und Anmuth.

Der Berfaffer, naturlich auf den Schultern ber ausgezeichneten bahnbrechenden Forscher auf Diefem Gebiete ftebend, gibt manche fur bie Burbigung biefes Bertes febr wichtige, feine Bemerkungen. Go 3. B., daß Ulfila ben Gothen anftatt der Runen, Beichen, die durchs Bort (Baus berfpruch) entbunden und wirtfam werden follten, eine andere heilige Schrift bereitet habe, deren Kenntnig nicht bloß im Befig Beniger feyn, die vielmehr Jedermann fich aneignen follte, um die Birkung des darin geoffenbarten Bortes des lebendigen Gottes beilstraftig an fich zu erfabs ren. Ferner, daß diefe Ueberfegung das Driginal in gewiffem Ginn erfest habe, das die gothische Mundart, welche fich überhaupt leicht an fremde Idiome angefchloffen, unter den germanischen der griechischen Sprache am verwandteften und baber am geeignetften gemefen, ben ur= fprünglichen Geift des Bortes Gottes wiederzugeben, und baß burch Mittheilung derfelben auch andern Stammen ein tieferes Berftandniß ber driftlichen Babrbeit vermittelt werden konnte. Die hauptfache aber mar, wie ber Berfaffer bemerkt, daß durch die Ueberfehung bes Ulfile die Kluft zwischen dem Chriftenthum und bem gothischen Bolfsgeift ausgefüllt wurde. Bermöge jener Pradisposition

ŧ

1

1

1

1

í

ŧ

1

## bie Kirchengeschichte ber germanischen Bolker. 153

(f. oben) fonnte er Bezeichnungen folcher religiofen und fittlichen Borftellungen, die den driftlichen Begriffen am verwandteften find, berühernehmen und fo den Gothen ben Sinn des geoffenbarten Bortes aufschließen und in jene Bortformen einen tieferen Sinn einfließen laffen. In andern Kallen galt es, die beidnische Bedeutung zu verdran. gen und die driftliche bineinzulegen. Auf folche Beife wurde ber Sprachftoff und ber Boltsgeift burch ben drifts lichen Geift umgebildet. Fur neue Babrbeiten, von denen im heidenthum feine Abnung vorhanden war, hatte er neue Bortformen zu finden, wobei ihm die Bildfamkeit und Sugfamkeit der gothischen Sprache zu Statten tam. Dieses ift naber nachgemiesen durch eine Reibe von Belegen unter ben Auffcbriften : gottliche Ramen ; gute und boje Geifter; Simmel und Bolle; Belt und Greatur; Offenbarung, Evangelium; Gefets, Sunde und Schuld; Bergeltung, Gericht, Strafe; Erlofung; Bottesverehrungen; bas Reich Gottes, Freie und Rnechte; Die beiligen Drte; Priefterthum und firchliche Xemter ; beilige Beiten und brilige Sandluchgen; bie Namen: Chriften, Beiden. - Aus den Schlußhemertungen (S. 325 f.) heben wir noch folgende Stelle beraus : "Der bedeutende und nachaltige Einfluß, den die Uebersegung ausgeubt bat, beruht darauf, baß fie bei aller Treue boch burch und burch volfsthumlich, echt germanisch ift. Bei tieferem Eindringen webt aus ibr ein deutscher Geist beraus, fo daß man oft ganz unwill= fürlich icon die lutherische Uebersegung, bas zweite große Deifterwert unter allen Uebersehungsarbeiten, wie aus der Bulle fich entwickeln ficht. Ber Luther's Ueberfegung als eine echte Krucht bes beutschen Geiftes in vollftem Daße würdigen will, der muß zuvor an die Uebersehung des gothijchen Apostels geben; bann wird er feben, wie der beutsche Reformator, ohne biefes Bert zu tennen, diefelben alten Burgelwörter, wie durch Inspiration geleitet, mit bewundernswerther Sicherheit richtig gegriffen hat" u. f. w.

Unter ben noch abrigen fieben Capiteln : ber Arianismus unter ben Gothen (funftes, G. 327-861.); ber Zubianismus unter ben Gothen (fechetes, 6, 362-368.); bas Dartprerthum unter ben Gothen (fiebentes, G. 309-387.); die Rachfolger bes Ulfila (achtes, G. 388-391.); die Diffionsthatigkeit des Chryfoftomus unter ben Gothen (neuntes, S. 392-405.); Sieronymus und die Schriftforschung bei ben Gothen (zehntes, G. 406-410.); die Buge ber Gothen von der Donan nach Italien und Spanien (efftes, S. 411-428.) - ift bas wichtigfte wohl bas finfte (Arianismus unter ben Gothen). Der Berfaffer geht babon aus, bas für bie Gothen bei ihrer reichen Gottergeschichte bie Thaten Shrifti besonders wichtig gewesen, die dogmatischen Borftellungen von ihnen erft fpåter entwidelt worden. Ge nimmt an, bag zur Zeit der nicanischen Synsde bei ben Bothen noch teine tiefete Einficht in die Streitfrage fich gefunden, und bag bie Unterfchrift des gothifchen Bifcofs Theophilus zu berfelben nichts für bas Betenntnis ber gothifchen Gemeinde zum Sucovision beweife, wiewobl auch ihr Arianismus für jene Beit nicht ficher fen. Dit Abweis fung der unzuverläffigen und verwirrenden, für Uffila zum Theil gehaffigen Darftellung Des Gozomenus und Theor boret geht er von ber des Gofrates aus und haft bafur, baß die dogmatifche Auffaffung des Ulfila fruher eine noch unentwickelte, nicht auf flarer Ertenntnif ber Gegenfase beruhende gewefen, daß aber der in ber Rinchenproving Mofien, ber er feit 355 angehorte, herrichende Arianismus Einfluß auf diefelbe gewonnen. Da es ihm auf Srundlegung ber Erkenntnis ber driftlichen Babtheit burch Bezeugung ber Seifsthatfachen angekommen, fo hatten ihm Die dialettifchen Beftimmungen aber obola u. bergl. entbebrs lich geschienen, die arianische Raffung aber einfacher und faßlicher und baber urfprünglicher und fcbriftmaßiger als bie nicanifche, wogn noch tomme bie leichtere Untnupfung bes (eunomianischen) Arianismus an bie germanische Better:

### die Kirchengeschichte der germanischen Bölfer. 155

lebre. Dem Gott und Belt noch vermengenden Seidenthum ftellte er ben ingenitus entgegen, ber fein Befen nicht mittheilt (einfach bleibt) und durch feinen Billen und kine Macht ben unigenitus bervorbringt, welcher aber von ber Greatur zu unterfcbeiden ift, ein Mittelwefent, aus bem Richts geschaffen, felbft ichaffend, von einziger Burbe, als Sefetgeber, Erlofer, Richter Diefem Beltlauf vorftebend, bem Bater abalic ber Macht und Birfungsweise nach; durch ihn ift der b. Geift erschaffen, auf britter Stufe, nicht herr, fondern Erleuchter, Beiliger, Lehrer, Erzieher, Beiftand, Erofter, Fursprecher, Chrifti Diener, ber bie Gnas dengaben austheilt, ihm in Allem unterthan, wie er bem Bater; brei getrennte Perfonen mit verschiede.ten Affecten. - Eine Arias, weit erhaben über die beidnische (Ddin 21fabar, Bili (Bille), Be (Seiliger), aber boch Rudfall in ben Polytheismus: erfter Gott, zweiter Gott, Gott britten Ranges. Der Bidersprüche und nachtheiligen Confequenjen fich nicht bewußt, wollte Ulfila den Monotheismus finng mabren. - Eine Spur des Arianismus des Ulfila findet fich in feiner Ueberfepung von Obil. 2. 6. (für Looggeleiks - similis). Ein entschiedener Arianismus zeigt fich auch in ben Skeireins, Fragmenten eines Commentars zum ED, Job., einer freien Benutsung (nicht, wie Magmann meint, Ueberfehung) eines Commentars von Theodorus von heraclea, woraus der Berfaffer, ber bie Autoricaft des Ulfila fur wahrscheinlich balt, intereffante bogmenhistorische Mittheis lungen macht. - Diefe ganze Untersuchung barf als ein wahrer Gewinn fur die Einficht in den gothischen Arianis= mus betrachtet werden. Bon mehr untergeordneter Bebeutung ift ber Zubianismus unter den Gothen, eine an= ibropompephiftifche Dentweife mit Streben nach Darftellung der Gemeinschaft ber heiligen gemäß dem Borbild der woftolifden Rirche, ftrenges Hofterliches Leben, fcbroffe Xb= fanderung von allem Kirchlichen. Der Berfaffer ertennt

#### 156 Krafft, b. Kirchengeschichte der german. Bolker.

darin den Sonderungstrieb der Germanen und ihre Sittenftrenge.

Mit Uebergehung des fiebenten, achten und neunten Capitels, welche mehr Bekanntes oder weniger Bedeutendes ent= halten, richten wir noch einen Blid auf das zehnte und elfte Capitel. In jenem begegnen uns forift for schen de (katholische) Gothen in Constantinopel, wohl eine Frucht der Wirksamkeit des Chrysostomus, welche bei hieronymus sich Raths erholen, und deren Fragen überall das tegste Bestreben an den Tag legen, den Wortsinn getreu settzu= stellen, und zwar nicht bloß aus kritischem Intereffe, sondern aus sittlichem Bedürsnis, um selbst immer mehr in das Berständnis der Duelle der Heilswahrheit einzubringen und es zugleich für die Gothen zu fördern — der= selbe Zug, den Ulfila in seinem Bolke erkannt und der ihn zu der meisterhaften Uebersehung getrieben.

Endlich aus dem elften Capitel möchten wir noch zweis erlei herausheben: 1) daß bei der Eroberung Roms - durch die Sothen dem Heidenthum durch Zerstörung feiner Heis ligthumer, während sie den christlichen heiligthumern, wie der christlichen Keuschbeit Uchtung erzeigten, und durch den Untergang oder die Verarmung des heidnischen Udels weit mehr Ubbruch geschehen, als durch alle Maßregeln der christlichen Kaiser dagegen; 2) daß man in der Verbindung bes Gothentönigs mit der Lochter Theodossus des Großen damals die Ersullung der Weissaug Daniel 2, 38. 43. von der Vermengung des Eisens mit Thon gesunden.

Nach allem bisher Mitgetheilten kann Referent diefes Buch nur für eine erfreuliche und dankenswerthe Bereicherung der kirchenhistorischen Litteratur halten, und was er etwa mangelhaft gefunden, gereicht nicht zur herabsetzung des Werthes und der Bedeutung desselben, sondern schließt mit der Ermunterung, ruftig sortzusahren, die hoffnungsvolle Bitte an den Verfasser ein, daß er in der weiteren Ausführung feines schönen Unternehmens etwas weniger Stu-

# Schenkel, b. Unionsberuf b. ev. Protestantism. 157

dien als folche oder einen volltommener bewältigten Stoff in möglich gebrängter Darftellung uns barzubleten, fich angelegen feyn laffen möge.

Kling.

#### 2.

Der Uniousberuf des evangelischen Protestantis= mus, aus der principiellen Einheit, der confef= sionellen Sonderung und der unionsgeschichtlichen Entwickelung deffelben nachgewiesen von D. Da= niel Schentel, ord. Prof. d. Theol., Direct. des evang. Predigerseminars und erstem Univer= sitätsprediger in Heidelberg. Heidelberg 1855, bei Karl Winter.

In ber ganalich veränderten Geftalt, welche die theos logifche Litteratur in Deutschland feit etwa zehn Sahren ans genommen hat, ift theils bie innere Entwidelung der Theo= logie felbft, theils die außere Conftellation ber Beitverhalt= niffe Schuld. Beiden gemeinsam ift aber ber reftaurative Charafter, und vermöge diefer inneren Berwandtichaft grei= fen fie um'fo erfolgreicher einander unter bie Arme. In der Theologie ift auf die Periode der tritifchen Forfdungen, welche durch Straug und Baur auf hodegetisch=hiftorischem wie doamatifdem Gebiete noch einmal zu hochster Energie waren angeregt worben, eine Periode ber prattifchen Rirs denconftruction gefolgt; die beißen Schlachten, welche gegen die grundfturzenden Anlaufe der pantheiftischen Regation gefolagen worden, find überaus rafc aus dem Bewußtfeyn und Intereffe ber theologifden Daffe verfcwunden; biefe Fragen gelten als abgethan, und bie Spannung ber Rrafte bat fich auf ein ganz anderes Reld geworfen. Un fich ift

biefer Umfowung bes theologifchen Durchfonittsbewusis feyns und feiner Beftrebungen teineswegs au betlagen; beflagenswerth mußte vielmehr jener Buftand ericheinen, mo ber Diener ber Rirche, feinem wefentlichen Berufe fich ab= wendend, bas theologifche Biffen nicht mehr als bie Bafis driftlichen Birtens, fondern im beften Kalle als ariflotratifche Standesliebhaberei behandelte, wo er das Forfchen, und zwar bas Forfchen über Rebendinge, die mit bent Seile mittelpuncte nicht eben nabe zusammenhängen, über Besarten eines Cober, über ben Gebrauch einer Partifel u. bal., als feiner felbft 3med betrachtete und zwifchen bem ge= lehrten Kram als folchem und feinem prattifchen Berufe eine Rluft befestigt fepn lief, ohne auch nur bas Bedinfnis einer Brude zu fublen. Die Gemeinde tonnte zu Grunde geben - er blieb ruhig auf feinem miffenschaftlichen Stedenpferde figen. Benn biefe unpraktifche Biffenschaftelei jest mehr und mehr einem auf die praktifchen gragen und Bedurfniffe gerichteten Gefammtintereffe Platz gemacht bat, fo ift bieg an fich erfreulich ; bas Sabr 1848 bat mit Do= faunenftimme aus dem bequemen Schlummer gemett und die Augen geoffnet fur bie großen, allgemeinen Schaden; ein Trieb des Bandelns, und der Thatfraft hat die Sebnen auch ber theologifden Standesgenoffen gestrafft; bie Sirche Sefu Chrifti mit ihren Bedurfniffen ift wieber 3med geworden, und bie Biffenichaft will ber Rirche Dienen. Es ift das ein Forticbritt, ein Gieg über einen betannten deutschen nationalfebler. Minder erfreulich ift es aber, bag auf bem neuen Stadium ber alte fichler, jur vorderen Thur hingusgejagt, jur Sinterthur wirder bereinfchleicht, dag namlich bie Liebhabereien fucht unb das Spiel mit Lieblingsmeinungen und Lieblings ibeen fich nun auf dem Relde des Birchlichen Banbeins giem lich ebenfo breit macht, als zuvor auf bem bes tritifchafcim tififcen Korfchens. Dief ift feibft wieder unprattifc unprattifch, weil bas, was jest als letter 3wect, bem Mites

# der Unionsberuf des evang, Protestantismus. 169

dienen fall, betrechtet wird, die Ritthe, in Babrbeit nicht letter Bwed, fondern felbft wieder nur Mittel für zinen besem Zwert, für Ebriftum und fein Reich, ift. Die Lirchenliebbaberei unferer Lage betrachtet aber die Rirche als letten 3weck, fo febr, bag gegen eine Unterfchets dung ber Kirche, vom Reiche Gottes fogar bier und ba laus ter Proteft erhoben zu werden wagt - während boch Chris fus (Matth, 18, 36 ff.) beides fo beutlich unterfcheiden lebrt, indem er auf bas bestimmtefte ertlart, bag in biefem itigen Neon der gute Same - of viol rigs Baulalag - nirgends und in teiner Beife unvermischt ju finden fenn wird, fo das folglich auch die Rirche der Getauften als fichtbare Institution nicht bas Reich Chrifti, fonbem eine Mildung von Reich und Belt in fich darftellt, felglich auch nicht letter 3wed, fondern nur Mittel, nur Uebergangsanstalt aus der Belt zum Reiche Gottes ift.

Ift die Kirche ben fle ansmachenden Personen nach eine Mischung von Reich und Belt, und ift in jedem einz geinen Gliede noch neben dem Reichscharakter mindestens ein Rest. von noomos mit gesetzt, so stellt die Kirche auch in fachlicher Sinsist noch diesen Mischwarakter dar und ist eine ftreitende nicht bloß, weil sie gegen außere Unters bridung, fondern auch weil sie gegen innere Unreinheit und Inthum zu kämpfen hat. Und ist auch kein Theil des Gaatseldes, der die Schlidung von Beigen und Lolch der welen schen als vollzogen: barstellte, so ist auch kein Theil der Kirche, welcher berechtigt wäre, die dem Neiche Gottes zusommenden Utwinnte für sich in Anfpruch zu nehmen und sich zum lehten 3werte zu mach en.

Die Kirchenlichhaberei: unferer Lage hat dieß aber vers geffen. Dieß hängt, wefentlich mit dem reftaurativen Chas rather ver dicheren Beitsterhaltmiffe und der Beitftrömung 3nfammen. Im Schrecken, über den Nauch aus dem Ubgrund, der in den Jahren 1848 und 1849 heraufqualmte, in der Angli vor der autichriftifchen Umwälgung, die fich anbahnte,

bat fich - nicht ber Glaube (benn ber baut allein auf das Unfichtbare) — wohl aber ber Kleinglaube an "die Kirche" als an ein rettendes Palladium geflammert. Die Rirche ift bas Kelbgeschrei geworben, aber als retten bes Palladium in diefem Ginne hat fie undewußterweife bei Bielen gerade aufgehort, letter 3wed zu feyn, und ift bearadirt zum Mittel, nur nicht zum Mittel für die Berbeiführung des Reiches Gottes, fondern zum Mittel für irbifche Rettung und Sicherstellung der politifch-confervativen Intereffen. Diefe Stellung ift aber fclechterbings der Sirche Christi unwurdig. Freilich ift - nicht zwar die Rirche, mohl aber bas durch fie zu wedende mabre, lebenbine Christenthum die beste und einzige Stupe des offent= lichen Bobles, aber bas ift ein Segen, welcher ungewollt und ungefucht berausspringt nach dem Spruch: Trach= tet am erften nach dem Reiche Gottes und nach feiner Se= rechtigkeit, fo wird euch folches alles zufallen. Sobald bagegen "folches alles" bas ift, wonach man "trachtet", fobald bie Rirche als Inftitution gehegt und gepflegt werben foll um der irbifch-confervativen Intereffen willen, fo wird badurch die Kirche in fich felber verradt von ihrer rechten Stelle und wird trant. Denn der herr fagt nicht: "Trachtet am erften nach der Sicherstellung der und ber Staatsfofteme, und als Mittel dazu flifte ich eine Rirche." 280 biefe Umtehrung des richtigen Berhaltniffes Plat greift, ba ipannt "die Rirche" ihre Energie nicht mehr barauf, ibre Glieder zu lebendigem Glauben zu ermeden fondern barauf, die Daffen burch gesehliche Bevormundung im Bagel au balten. Gie felbft muß dann nothmendig eine Gefebes: unb Autoritatsfirche werben; es muß - um mit bem Paftor Bolff in hollern =) zu reben - "eine 3wifdenautoris tat" amifchen bem nicht mehr verfönlich gevenwärtigen Chrifins und ben Menschen eintreten, namlich "bie Mutter Rirche".

a) Latherifche Antwort gegen die Denfichrift ber gottinger Sacultat.

## der Unionsberuf des evang. Protestantismus. 161

Dieses Rirchenideal findet feine adequate Bermirta lichung allerdings nur in Rom; allein jone erftere, rein theologifche Rirchenliebhaberei war fcon vor dem Sabre 1848 in Deutschland, und auch in dem protestantischen. vorhanden, und zwar in der Gestalt bes antiunioniftifchen Reulutheranismus (wohlgemerkt : nicht der lutherischen Rirche, fondern ber antiunioniftischen neulutberifchen Rich= tung sowohl in unirten, als in lutherischen Rirchen), und fo war es benn natürlich, bag die firchenvolitifche (oder hiftorifc = politifche) Rirchenthumelei fich an jeue rein theologische Kirchenliebhaberei anschloß und einen Bund mit ihr einging. Bon haus aus haben beide nicht bas gleiche Intereffe; die theologische will ihr 3deal einer "Rirche reinen Betenntniffes" verwirklichen und ficht in den Beiten von 1577 ff. das heil; die politische will ihre politischen Bwede erreichen. Aber vermöge ihrer inneren Verwandts fcaft, indem beide reftaurativ find, mußten fie einander bie Sande reichen, und die natürliche Folge ift nun die, daß die rein theologische in der firchenpolitischen ihren mache tigen halt, ihre Stute, die Borkampferin ibres Einfluffes dafür fich von ihr mit dem Princip findet und ber Mittlers oder Priefterfirche je mebr Autoritäts = oder und mehr befruchten lafft. Bereits ift es mit biefer Be= . fruchtung fo weit gekommen, das Rabnis und harnact offen mit der Behauptung aufzutreten magen, bas b. 2benb= mahl fey allerdings eine Opferhandlung, und zwar keineswegs etwa blog im Ginn eines Dankopfers, einer erzagesela, fondern in dem Sinne, daß "die Gemeinde bas ein= malige und emig gultige Opfer Christi bem Bater darbringe".

Referent hat die Anzeige des schenkel'schen Werkes nicht ohne Grund mit dieser allgemeinen Betrachtung der Symptome unserer theologischen oder kirchlich-politischen Zeit= krankheit begonnen. Freilich hatte die Union schon vor der sörmlichen Ausbildung dieser Doppelrichtung ihre Seg= ner. Freilich war die erste Renitenz gegen die Union durch Theol. Stud. 3ahrg. 1856. 11

Digitized by Google

÷

## 162 Sold and State C. Schenfel ...

preußische Borgänge bei der Agenteneinstührung scheindar mehr außerlich veranstaßt (wiewohl schon D. Scheibel in richtigem Instituct bas h. Abendmahl als ein Opfermahl dargestellt und hiermit sein Ibeal einer Priesterkirche beutlich genug gekennzeichnet hat); aber ihre Krast und ihren Einfluß verdankt die Unionsseindschaft unserer Tage doch jener tiefer liegenden Doppelrichtung, ohne welche sie die Matur einer bloßen theoretischen Ansicht haben wurde, mittelst welcher sie aber den Charakter einer zur Beit noch gefahrdrochenden Macht an sich trägt.

Schenkel's Bert über den Unionsberuf ber epanaes lifchen Birche hat bas große und wefentliche Berdienft, die Unionsfrage in ihrer tiefften Bebeutung, in ihrer Bertettung mit jenen Beitrichtungen, aufgefaßt und beleuchtet zu baben. Julius Duller bat in feiner überaus ichasenswerthen Schrift uber die Union als Dogmatiter einfach bie Lehrbegriffe beider evangelischen Confeffionen zu feinem Gegenstande genommen und den vorhandenen Confensus nachgewiefen und bis ins Einzelne ju formuliren gesucht. Er hat damit einem Bedürfniß der preußischen Union gebient und ihren Anbangern eine farte Baffe geschmiedet gegen ihre Biderlacher, Er bat dieß mit ber Rulle feines (im beften Sinne) fcolafifc = beametischen Scharffinns gethan und fich damit ben bleibenden Dant nicht der Rirche allein, fondern auch ber Biffenfchaft erworben. Ochentel hat unter einem anderen Seficiespunct die Frage der Union aufgefaßt. Die icolastifche Pracifirung ber Lehr formel ift feine Sache von vorneherein nicht. Dafur aber hat er die ganze Frage an der Burgel gegriffen und weiter gefaßt. Julius Muller erweift factifc bie Doglichkeit eines Bollzugs ber Union, einer Pracifirung eines Confenfualbetenntniffes; Schentel erweift bie biblifche Berechtigung der Union, ja ihre Nothwendigkeit. Daß die evangelische Rirche ben Unions. beruf in fich traat und, von biefem Berufe abfals

#### der Unionsberuf des evang. Protestantismus. 163

end, von ihrem eigenen Befen abfallen wurde, bieg und nichts weniger als bieg ift es, was Schenkel nicht etwa nur beweisen will, sondern bewiesen bat. Gebt Jul. Muller, feinem 3wede gemaß, ben Beg bogmatifcer Untersuchung, fo gebt Schmitel, bem feinen entfpredend, den Beg hiftorifder Forfdung. Damit hängt benn ferner auch zufammen, bas Muller es vorzugsweife mit den Bekenntnißschriften, Schenkel mit ben Reformatoren als folden zu thun hat. Auf biefem Bege weift er ers ftens nach, daß die Reformationen, aus denen bie beiden evangelischen Confessionen bervorgegangen find, in ihren Principien pollig eins maren ; 3 m eitens zeigt er, wie ber confessionelle Gegensatz, anstatt zu einer gegenseitigen Erganzung zu fubren, wefentlich burch menschliche Sunde und Unvollkommenheit zu einer Spaltung geführt habe, und brittens zeigt er, wie das Berlangen nach Union von ben frommften und erleuchtetften Dannern ftets gefubit wurde, wie der wirkliche Abschluß der Union, fo wefentliche Ringel fich daran gehängt, boch gerade tein Bert bes Indifferentismus war, und endlich, wie die neuere Anfein= dung ber Union in einem burch und burch unproteftantis foen und fpecififd unlutherifchen Befen ihren Quell habe. Das Ergebniß der ganzen Untersuchung können wir furz jufammenfaffen in ben Ausspruch Schenkel's (S. 15.): "Die Union auszubauen, nicht, sie aufzulofen, ift bie Aufgabe unferer Beit".

Es ift die Pflicht des Referenten, diefen Nachweis nun im Einzelnen zu verfolgen, und da er keine Lobrede, sondern eine Anzeige zu schreiben hat, so sey es ihm vergönnt, theils gelegentlich, theils am Schluffe auch diejenigen Puncte, mit welchen er sich nicht einverstanden erklären kann, einer Beurtheilung zu unterwersten. Im Allgemeinen will er vorausschicken, daß er durch die Einleitung sich am wenig= ken und durch den ersten Theit weniger als durch die bei= den solgenden befriedigt gesunden hat.

11 •

164

#### Schentel

Das es in ber hand Rarl's V. gelegen hatte, Deutschland zur erften firchlichen Großmacht Europa's zu erbeben, daß dieß aber nicht geschah, daß fich eine antireformatori. iche Macht und Bewegung bildete, und daß die confessio= nelle Spaltung und Fein ichaft — verförpert in dem Borte Boe's von hoenegg, daß man "lieber mit den Papiften Gemeinschaft haben und gleichfam mehr Bertrauen zu ihnen tragen folle, denn mit und zu den Calviniften" -den Sesuiten in die Gande arbeitete und beute noch ars beitet, diefe Gebanken bilden ben Ausgangspunct und Inbalt ber Einleitung bis G. 16. Es ift fein gludlicher Ausgangspunct, und wir beforgen, daß gerade diefer Eingang auf manchen gegnerischen Lefer von vorneherein eber eine verftimmende als eine gewinnende und überzeugende Birtung außern mochte. Denn welchen Eindruck tann bie Erwägung, daß die Union zwedmäßiger und forder= licher für die Stellung und Erhaltung ber evangelischen Rirche fey, als die confessionelle Spaltung, auf folde Begner machen, benen der confeffionelle Gegenfat feine Frage ber 3wedmäßigteit, fonbern des Gemiffens ift, um von benen zu ichmeigen, welchen an der Erhaltung ber ebans. gelischen Rirche wenig ober nichts gelegen ift! Der ehrliche antiunionistische Lutheraner wurde bierauf antworten : "Will Gott die evangelische Rirche zu Grunde geben lassen, wohlan, fo muß ich mich darein ergeben; ich habe aber tei= nen Beruf, burch unerlaubte Klugbeitsmaßregeln bem Unglud vorzubauen, und die Union erscheint mir als unerlaubt." Die Erlaubtheit und gottliche Berech. tigung ber Union, nicht ihre 3wedmäßigteit und Nutslichkeit, war der Punct, von welchem ausgegangen werden mußte, um auch ben gegnerischen Lefer fofort zu feffeln. Die Frage: ift die Union biblisch berechtigt und gottlich geboten ? mußte von vorneherein mit aller Scharfe bingestellt werden. Dann tam erft bis zweite, von der erfteren ganz unabhängige Frage, inwiefern bie beutige

٠,

Unionsfeindfchaft mit einem unproteftantifchen, tatbolifirenben Befen zusammenhänge, eine Frage, auf welche ber Berfaffer G. 17. ber Einleitung übergeht, und welche er hier vorläufig bespricht, ohne jedoch noch naher bierauf einzugehen.

Noch einmal : foviel Des Guten, Babren, Richtigen, Trefflichen biefe Ginleitung im Einzelnen enthalt, fo mochte man boch an der Stelle diefer mehr pratudirenden als intonirenden , mehr biscurfiven als befinirenden Borbefprechung bes Gegenftandes lieber einen anderen Eingang munfchen. Der geschichtliche Gang bes Buches bringt es obnebin mit fich, daß mehrere febr wohl von einander zu unterfebeis dende hauptfragen in ber Darftellung nicht eben icharf neben und nach einander auftreten, fondern mehr gelegents lich, bald bier, bald ba, ihre Beantwortung finden, und daß nicht selten von der Beantwortung der einen in die ber anderen hinübergespielt wird. Um nur e in Beilviel an juführen, fo fucht der Berfaffer bei mehreren Gelegenheiten ju zeigen, daß die calvinifce Abendmabislehre die eigentlich foriftmäßige fen, bie lutherifche aber auf einer untichtigen Auffaffung der Einfebungsworte berube. Referent gibt zwar feiner festen theologischen Ueberzeugung nach in dies fem Puncte dem Berfaffer Recht; allein follte benn nun nur bei diefem Refultat eregetifcher Forfoung eine Liebe zur Union denkbar fevn? Semif will Schenkel Goldes nicht behaupten, und in der That fagt er auch wirflich bei anderen Gelegenheiten meht= fach auf bas bestimmtefte, daß fowohl von bem bogmatifchen Standpuncte bes Lutheraners, als von dem des Reformirten ans eine mabre und aufrichtige Unionsgefinnung deuts, but fen, fobald nur beide zugeben, daßgestich um den Gegenfab zweier eregetischen Auffals lungen, und nicht um ben Gegenfas von bis blifcher Babrbeit und menfcblichem Unalauben bandle. Ja, Schenkel fordert mit allem nachbrud von beiden Sheilen eben biefes lettgenannte Bugeftendniß

als ein im Befen bes Protestantismus begrindetes. Sit dem for fo find folglich fogleich die beiden gragen mobl au trennen: 1) hatte Calvin die richtige Gregese ober Luther? 2) find beides eregetische menschliche Auffaffungeund versuche, ober fieht auf ber einen Seite der Glaube, auf der andern der Unglaube ? Dazu tommt dann erft 3) die Rrage, wiefern die heutige Unionsfeindschaft in einem Abfall von bem Befen bes Droteftantismus und in einem burch und burch unevangelischen und unlutherischen Rirchenbegriff ihren innern Grund habe. In der hiftorischen Behandlung, wie Schenkel fie unternommen, muß fich ber natur ber Sache nach die Betrachtung gelegentlich bald ber einen, bald ber anderen Frage zuwenden; um fo zweckdienlicher mare es gemefen, wenn Schenkel Diefe und abnliche haupts fragen fogleich in der Einleitung neben einander bingestellt. und ihr gegenfeitiges Berhaltnis zu einander furz und bunbig flizzirt batte. -

Doch wir wenden uns dem ersten haupttheile zu. "Die ursprüngliche Einheit der beiden Confessionen" wird hier in sechs Abschnitten nachgewiesen. Der religiose und der ethische Ausgangspunct, der religiose und der ethische Mittelpunct, der religiose und der ethische Zielpunct des Protestantismus — dieß find die Ueberschriften dieser Abschnitte.

Der religidse Ausgangspunct ist ", ber absolute, auf Gott gerichtete Bahrheitstrieb", mit welchem fammtliche Reformatoren die Kirche dem Worte Gottes als dem Borte von Christo unterordneten. Hier wird also das bes handelt, was man sonst das formelle Schriftprinz cip zu nennen pflegt. Sebr gut und treffend zeigt aber der Berfaffer, daß das Princip der Schriftautorität baj ben Reformatoren eben kein bloß sormales war. Aus den energischsten Aussprüchen Luther's nicht minder wie 3wingli's und Calvin's gebt vielmehr hervor, wie es die gemeinfame religiofe That ber Reformatoren war, daß fie um Gottes Ehre eiferten und den von Gott in feinem

Borte gewiefenen haitenves nicht wollten durch meufchlich erfonnene Sammaen pertuntet bleiben Anfien. ...Gett muß euch folgen", mift Luther bem Papft und feinem 2nbange zu, "und fich laffen fpottlich einen Duben machen, und ich meinte, ihr folltet Gott falgen und euch laffen feine Rinder machen." Das "ber Dapft fein Bort über Bottes Bort, feine Chee über Gottes Chre erbeben" und "ohne Gottes Seheiß Gefete, Sitten, Priefterthum und Sottesbienfte geordnet bat", bas tadelt Luther nicht, minder wie Zwingli. Aus diefem bochft materialen und inhalt= vollen religiofen Streben, alles Licht und alles Leben, alle Babrheit und alle Geligkeit allein bei Bott zu fuchen, ift bei Luther und Melanchthon, wie bei 3wingli und Galvin der formelle Kanon, das der Tradition gegenücher nur die beil. Schrift zu gelten habe, bervorgegangen.

Benn Schenkel nun aber auch (G. 46 f.) bie bekanne un unehrerbietigen Ausbrucke Luther's über den Brief 3atobi aus bem nämlichen religibfen Princip abzuleiten fucht, nimlich daraus, das den Reformatoren die beil. Schrift nur so weit, als Gott in ibr redet, Autorität gewesen fen, dagegen nach ihrer menfchlichen Geite (als Complex von geschichtlich entstandenen Buchern) "fich immer wieder aufs Reue kritisch muffe darauf ansehen laffen", ob und wie weit Unechtes fich ihr beigemischt habe : fo fcheint uns bies ftr Berfuch, jene Ausipruche Luther's entschuldigen, wo nicht gar rechtfertigen zu wollen, boch ziemlich verfehlt. œs waren ja (wie der Berfaffer übrigens fpater, S. 138. felbft anerkennt) nicht kritische Untersuchungen über die geschichtliche Beglaubigung der Apoftolicitat und Echtheit des Briefes Jatobia), welche Luther zu dem Ausruf hinriffen : "darum will ich ihn nicht haben in meiner Bibel", fondern es war ein BusGericht. Sigen über den Inhalt dieles Briefes, wels

a) Benn dagegen Zwingli auf der berner Disputation (Werke 11. Abth. 1. S. 169-170.) "us Apocalypft kein fundfchaft annemen"

# 168 Judinmar all (Edmitel

chen Luther wir basium "ftrohern" finden konnte, weil er ihn nicht gehörig verstand. Daß er über ein biblisches Buch fo wogwerfend uttheilte, konnte man eher einen 26= fall von feinem Princip'als eine Consequenz bessollten nen= nen. Es ist der Muhe werth, diesem Urtheile Luther's die Art gegenüberzustellen, wie Zwingli über die Stelle Jak. 2. geurtheilt hat (3 wing 1 ?? Berte, Bb. 6. 261, 2. S. 271.).

Immerhin bleibt nichtsdestoweniger der Hauptfat Schenkel's in feiner Richtigkeit stehen, daß im Principe felbst Luther mit den übrigen Reformatoren einig war und wie fie Sott und feinem Worte die Stre geben wollte vor den Menschensaungen und der Tradition.

Mit diefem 'zeligiofen Ausgangspuncte war von vorneherein aufs innigste der ethische verbunden, nämlich die absolute fittliche Gelbstverzichtung, wovon der zweite Abschnitt handelt. Schenkel versteht darunter die Erkenntnis der "schauerlichen Tiefe des Gundenfalls", das "tiefe Gundenbewußtleyn", das "vollige Aufgeben allen Slans bens an sich felbsti". Insofern nun diese Buße (wie wir es kurz nennen können) nicht in dem "Berzichten" auf ein im Besich befindliches Gut oder einen vorhandenen Rechtsanspruch, fondern in der Anerkenntnis des vorhandenen Mangels oder des Nichtvorhandensfeyns irgend welches Suten im Menschen und weiterbin der positiven Berschuldung vor Gott besteht, will uns die Bezeichnung "Selbstverzichtung" weit minder passen erscheinen, als die nachber (G. 58.) promiscue damit gebrauchte "Seldstanklage". Doch es ist

wollte, weil es "nit ein biblich buch ift", fo beruhte dieß bei ihm wirklich bloß auf Gründen hiftorischer Kritik. Gegen den Inhalt der Apokalypse hatte er nichts einzuwenden: "alles das sy harin möchtend züchen", bienet uns und nit inen". Aber "daß das Buch Apok. seh Johannts evangelistä, wirt mit keiner schrift noch histori beibracht. Der nam und überschrift zeigt uns gnüg an, das es nit Iohannis des evangelisten ist; ich schweige der patres." Uebrigens "befahl es" Zwingli "der christlichen Gemeine", darüber weiter zu forschen.

dieß nur ein rein formeller Fehler, welcher der facistichen Ausführung dieses Abschnittes schlechterdings keinen Eintrag thut. Ganz vortrefflich weist der Berfaffer die Impotenz der intellectualistisch vesonatorischen Richtung eines Sebastian Frank, Serdede u. A. gerade aus dem volligen Rangel jenes ethischen Factors nach. Die Reformatoren dagegen wurden durch ihr religisses Jurückgeben auf Sott zur ethischen Erfaffung der tieferen perfönlichen Stitlickkeit und zur Unbefriedigtheit mit bloß fachlichen Satisfactionswerken und Satisfactionsinstituten, zur "Gewisfensangst" und durch fie zum Areuze Swisti gesuhrt. Schlagend find die großen und coloffalen, von Schenkel hierbei angeführten Hauptstellen der Reformatoren «).

Jene tiefe Ertenntnift des Getrenntsepns von Gott, ber Quelle Des Lebens, fubrte benn auch die fammtlichen Reformatoren weiter ju ber innerften Glaubensgewißheit, daß "ber Denfc nicht durch eigene Kraftanstrengung beil und felig werben tonne, fondern allein burch Gottes Gnade". Es ift ein großes Berdienft Schenkel's, bag er (S. 54 ff. und G. 77 ff.) fonnenklar und bundig nachgewiefen bat, wie Luther in ber Lehre von der freien Ermablung von Anfang und bis an fein Ende vollig daffelbe wie Cal= vin, nur hier und da noch in etwas harterer Beife, ge= lehrt hat. Und bei Calvin wie bei Luther "ift die Ermabs lung ein abfoluter Act ber gottlichen Gnade, nicht ber gottlichen Billtur". Schenkel felbft ftimmt ben einfei= tigen Confequenzen, welche beibe Reformatoren aus ben rich. tigen Prämiffen gezogen haben, nicht bei (und Referent ebenfo wenig), aber gut und erfreulich ift es, daß fowohl Jul. Muller als Schenkel auf Die mahre, religios = ethifche

a) So lautet 3. B. fogleich die erste These Luther's: "Da Christus spricht: thut Buße, will er, daß das gan ze Leben seiner Gläubigen auf Erden eine stete ober unaufhörliche Buße seyn soll."

Wurzel und den gesunden Kern des Prädeftinatianismus hingewiesen haben in einer Zeit, wo jeder tiro, der noch nie über die Sache nachgedacht, die "Prädeftinationölehre Calvin's" als eine finn- oder gottlose von vorneherein glaubt verlachen oder verdammen zu dürfen, nicht ahnend, daß seine stumpfen Pfeile mit Calvin zugleich auch Luther treffen. Die religios-ethische Wurzel des Prädestinatianismus ganz abgesehen noch von einzelnen Schriftstellen — liegt in dem Blick, den der lebendige Christ von jedwedem Stabium eines errungenen Sieges über den alten Menschen, als eines von Gott nur allein ihm aus Inade geschentten, dantbar ruch wärts in sein hinter ihm liegendes Seelenleben thut.

Diefer unmittelbaren religiofen Erfahrungsmachtheit correspondirt nun freilich eine andere, wenn der Chrift nicht rudwarts, sondern vorwarts den Blick wendet und fich fragt, was er zu thun habe. Die Antwort tann dann nur lauten: "Gottes Gnade annehmen, treu darin beharren, beine Geligkeit fchaffen mit Furcht und Bittern".

Sener erften Erfahrungsmabrheit entfpricht ber objective Schriftlehrfat von der Erwählung oder gratia particularis, diefer zweiten der von der gratia universalis. Aus den beiden erften Gaben ergeben fich die Confequen= zen bes Prabeftinatianismus, aus den beiden andern bie des - follen wir fagen : Synergismus? jedenfalls bie eines freis receptiven Berhaltens bes. Menfchen gegen bit Gnade. Diefe beiderfeitigen Confequenzen in ein Lebufpftem an vereinigen, ift eine Aufgabe von der allerhochften Schwie= rigkeit. Die auch in diefer Beziehung oftmals geruhmte Concordienformel bat (wie Schenkel an fpaterer Stelle zeigt) ben Gegenfatz geradezu als ungeloften Biderfpruch fteben laffen, indem fie von den beiden Schriftlebrfagen nur ben einen von der gratia universalis und von den beiden Erfahrungsmahrheiten nur bie andere von ber totalen Rraft= lofigteit zum Guten zu ihrem unverfürzten Rechte

tommen liefts). Referent mochte aber teinesweas behaupten. daß ber von ihm in feiner Dogmatit gewagte Berfuch, bie Frage aur Lofung an bringen, auch nur ibn felbft bauernd befriedigte, gesteht vielmehr gern, bag in bemfelben bie Erfahrungswahrheit von dem menfchlichen Unvermögen zu febr binter bie andere von der Receptivität zurhattritt. D6 wir armen Denfchen biefe coloffalen Rathfel überhaupt jemals bienieden werden lofen tonnen, burfte in Frage gu fellen fenn. Es ift aber dringend noth, daß unfere theologis ichen Beitgenoffen fich deffen bewußt werden und aufboren, der reformirten Rirche basienige als Irrthum ober Barefie aufs auburben, mas lediglich bie gemeinfame Grundubergeus gung aller Reformatoren und des ganzen Reformationss zeitalters b) war. Denn daß die Reformatoren in ibrem Sampfe gegen, ben Pelagianismus jenes eine Paar von Saben vorzugsweise betonen mußten, war ja gang naturlich.

Darin war nun ferner auch 3 wingli mit Luther völlig eins. 3u ben ausgezeichnetsten und verdienstvollsten Theilen des schenkel'schen Wertes gehört die Untersuchung (S. 58-76.) über 3wingli's Erwählungslehre, wo er ihn gegen das "himmelschreiende Unrecht" vertheidigt, das Rus delbach (und Hahn) ihm angethan, indem sie ihn des Pantheismus beschuldigten.

a) Am vorfichtigsten und weisesten spricht sich die Conf. Helv. post. über den Gegenstand aus; indem sie einsach hinstellt, das die, welche in Christo, die Erwählten sind, daß sie ihre Erwählung keinem Berdienste, sondern der Gnade danken, daß Gott sie in Ehristo und um Ehristi willen erwählt hat, und daß man beides lehren müsse: liberam gratiam electionis und admonitiones salutares. Der Deusch solle nicht das Geheimnis ergründen wollen, sondern sich einsach an die Thatsache halten; si credis so es in Christo, electus es.

b) Noch am Ende des sechzehnten Jahrhunderts wurde der sonst orthoz dore Lutheraner Samuel Huber als ein "Anwalt des Teuz fels" angeflagt, weil er eine gratia universalis lehrte (Schenfel, S. 370.).

"Der Pantheismus", fagt Schenkel richtig, "offenbart feine unvertennbar paganiftifche natur, welche Rudelbach bem chriftlich.frommen 3mingli andichtet, in ber Bernich= tung bes Begriffes der Gunde und ber Schuld." 3wingli dagegen geht, wie Luther, gerade von dem allertiefften Be= griff und Gefuhl ber Schuld vor Gott aus. Die eras= mifche Lebre vom freien Billen verwirft er als "menfchtiche Beisheit, die wir von den Seiden gefogen haben", ba wir "bas Bert, welches Gott in uns wirfet, unferm Thun und Rath zuschreiben". Sowie ihm aber der Glaube und die heiligung ein Bert Gottes in uns ift, fo ift ihm bas Bofe einzig und allein unfere That und Sould, und wir werden "von Goft mit Recht verbammt um unferer Sunde willen". Diefe Sunde "tommt von Abam ber", und hatte bei Adam ihre Burgel darin, daß er "wiffend und groß, ja Gott gleich werden wollte". Die "Eigenwils ligkeit" hat Abam in den Fall gesturgt. Und diefen 3wingli flagt Rudelbach an, daß er in "beidnifcher Gotteslafterung"(!) Sott zum Urheber der Sunde gemacht habe! Borauf grundet fich biefe furchtbare Unflage ? Erftich auf ben elenchus gegen die Biedertaufer, welche in donatiftifch = bapti= Rifcher Beife auf Erden eine Scheidung ber Ermablten von ben Berbammten durchzufuhren fich vermaßen. "Diefer menfchlich willfurlichen Auswahl" (fagt Schenkel richtig), "welche über Geligkeit ober Berbammniß eigen= machtig entscheiden zu tonnen meint, fellt 3wingli bas Gebeimniß der gottlichen Erwählung entgegen" und beugt dann jedem Migbrauch der Ermählungslehre vor burch ben treffenden und trefflichen Ausspruch: "Bu den Er. wählten gehören nicht bie, welche fprechen: laßt uns fun= digen, damit Gott defto mehr geehrt werde, fondern nur bie, welche, fo oft fie in Schwachheit gefallen find, zum herrn flehen : vergib uns unfere Schuld"". 3weitens hat fic Rudelbach auf 3wingli's Schrift de providentia berufen. hier geht 3mingli davon aus, bas Befen Gottes

÷

ju beschreiben. Er zeigt, daß Gott, weil bas bochte Gut und bie bochfte Babrheit, darum auch das bewußtefte, intelligentefte Befen - bag er ein verfonlicher, allwiffender, wollender, lebendiger feyn muffe. Beil Gott unendlich ift, fåhrt 3wingli fort, fo kann bie Belt nicht unendlich feyn, fondern muß in ber Beit einen Unfang genommen haben. Zwingli beweift fodann, daß Gott allein das eigentliche, wahre esse jufomme, ihm, ber fich ben min wier with nenne, und daß es "beidnisch" fen, einer Greatur bieß esse (in diefem Sinne) beizulegen, ba es teine "zwei Urwefen", feine "duo infinita" geben tonne, vielmehr alle Creaturen nur "in illo" feyen, weil fie nur "ox illo" feyen. Jedes Kind ficht, daß Zwingli unter dem esse bier die Eriftena im bochften Sinne, bas In und aus fich felbst fenn verfteht, und ebenfo (im Ginne von Matth. 18, 3-4.) -, baß 3wingli mit den nun folgenden Borten: numen est rerum universarum esse, nur den icharfften Theismus ausfpricht, wie er benn wirflich furs nachher ertlarend fagt: (numen) sola ac vera causa est rerum universarum. Rur fr, Rubelbach hat das nicht verftehen - wollen und 3minali Schuld gegeben, er i den tificire Sott mit der Belt !

Nun kommt Zwingli auf die Frage, ob Gott ben Sunbenfall felbst gewollt habe. Nur platter Unverstand kann diese Frage mit einem einfachen, runden Nein beantworten. Jedenfalls hat Gott die Möglichkeit des Sundenfalls gewollt, da derselbe außerdem unmöglich gewesen, folglich nicht eingetreten wäre. Hat aber Gott die Möglichkeit, sowohl das Adam fallen, als daß er bestehen konnte, d. b. die freie Entscheidung Adam's gewollt, so war auch diese Entschei= dung, sie mochte so oder so aussallen, mittelbar in Gottes Billen mit eingeschlösen, nichts wider Gottes Beschluß Erfolgendes, nichts, worüber Gott erschrocken wäre und gesagt hätte: "Ei, das hatte ich freilich nicht gedacht!" Ihrer ethischen Lualität nach ist und bleibt die Sunde die von Gott nicht gewollte, ihr factisches Wirklich= geworben sehn aber ift mit ihrer Möglichkeit von Gott nicht nicht-gewollt. Gerade dieß sucht nun Zwingli zu zeigen. Den ethischen Ernst gegen die Sünde hält er eisern sest. "An dem Räuber, der mit Gottes Zulaffung stiehlt, wird das Stehlen mit vollem Rechte gestrast, weil das Sündliche seiner Handlung ganz allein auf seine Rechnung kommt." Deshalb unterscheiden ja auch die alten Dogmatiker (die lutherischen wie die reformirten) in der Lehre vom concursus ad malum das peccatum in genere entis vom peccatum in genere moris.

Hier läßt sich Zwingli ben Einwurf machen: at, inquis, coactus est ad peccandum. Er concedirt zuerst: permitto coactum esse, sed in hoc ut et alter (Adam) transforretur et alter cruci affigeretur. Dann zeigt er, daß und wiesern keine coactio stattsand, und daß die Sünde (selbst heute noch) nur aus dem eigenen Billen des Menschen hervorgehe, und er dafür verantwortlich sey. Noch heute lasse Gott fündliche Handlungen zu, oder reize sogar (burch Umstände) den Sünder zu solchen Handlungen, ut innotescat scelerata mens, quae adhuc latuerat. Bergl. Rom. 7, 8-9. und 13. Rudelbach citirt von dem Allem nur die Borte: permitto coactum esse, und gibt dies als Zwingli's eigene Ansicht!!!

Referent glaubte, diese Untersuchung etwas eingebender wiedergeben zu follen, da durch das Berdienst von Rudeldach und Hahn noch heute die carifirtesten Ansichten über 3wingli's "Pantheismus" verbreitet sind. Immerhin konnte diese Mittheilung der Natur der Sache nach nur eine die Hauptsachen berührende seyn , und wer gründliche Belehrung über diesen Punct sucht, wird sich entschließen muffen, Schenkel's Wert selbst zu lesen a).

s) In einer Anm. S. 74. nimmt Schenkel Beranlaffung, fich über die Frage auszusprechen, ob Christus auch dann Mensch geworden wäre, wenn Adam nicht gefändigt hätte. Zwingli, sowie fast alle

Ł

Sm britten Abschnitt wird nun gezeigt, wie bie Reformatoren auch in dem religiofen Mittelpuncte, nämlich in Betreff ber perfonlichen Selbstaufopferung und Lebensmittheilung des "Gottmenschen Sefu Chrifti fur und an die Menschbeit" einig waren. Allen Reformatoren ift Chriftus Alles in Allem und ber Menfch mit feinem eiges nen Thun und Berbienen nichts. Der Nachweis ift hier fehr einfach. Bei Gelegenheit deffelben wird Luther auch gegen den von Beiße ihm gemachten, thorichten Borwurf vertheidigt, daß feine Satisfactionstheorie auf einen blogen Raturproces binauslaufe. "Das uns Gott in Selu Chrifto vermittelft eines freien perfonlichen Gnabenactes mit fich verfohnt bat, das ftebt Luther gang unerschutter. lich fest. Man laffe fich doch nicht durch folche Stellen taufchen, wo Luther in bewußter Symbolif und Allegorif fpricht, fondern halte fichean feine unzweifelhaft in lehrhaf. ter Absicht mitgetheilten Ausspruche." Die wichtigften und berrlichften berfelben finden wir G. 95 f. mitgetheilt. Ebenfo treffend wird G. 97 ff. Luther's Lehre gegen eine andere Entstellung Beiße's gerechtfertigt, als ob nämlich Luther nach Urt Marcion's das Gefetz eine Macht des Teufels ges wefen fen. "Dan barf nur bas Schreiben Luther's an Caspar Guttel lefen, um fich ju uberzeugen, daß Luther bas

Reformatoren und altorthodoren Theologen beider Bekenntniffe antworteten mit Nein, and auch Schenkel scheint (S. 84.) sich dieser Ansicht zuzwneigen. Referent, welcher in seiner Dogmatik die ents gegengesetzte Ansicht zu begründen gesucht hat, erlaubt sich die kurze Gegenbemerkung: "Wenn Gott beschlossen zu laffen: hätte dann un bem Falle, daß Adam siel, Mensch werden zu lassen: hätte dann Adam nicht sowohl Gott als der Menschheit den allerschlimm= sten Streich gespielt, wenn er die Verschung bestanden hätte? Ere scheint dann nicht der Fall Adam's als den noch nothwendig und unvermeidlich, damit Gottes ewiger Rathschluß der Send ung Christi erfüllt und die Menschheit zu einer Höche ber Vereinigung mit Gott gebracht würde, die auf einem anderen Bege als durch die Sünde hindurch nicht zu erreichen war? - - -

Gefetz feinem objectiven Befen nach fur burchaus gottlich und beilig und nur feiner Birtung nach für verderblich und verdammend halt, weil der unter ber Gewalt des Teufels und ber Gunde ftebende Menfc den gottlichen Gefeteswillen zu erfullen nicht im Stande ift." Sobann wird gezeigt, wie bei Zwingli und Calvin die gleiche Bersöhnungs= lehre bie gleiche centrale Stellung einnimmt. Bir muffen es uns im Hinblid auf bas Dag einer Unzeige verfagen, bie foftlichen Ausspruche des fo ichwer vertannten 3wingli anzuführen, wie er in allen feinen reformatorifden Schrifs ten die Berfohnung durch die von Christo geleistete active und paffive Gerechtigkeit als den Mittelpunct und Bertpunct ber driftlichen Lehre mit ber vollen Gluth eines glau= bigen bergens hinftellt. Das es "teine menfcliche Genugthuung gibt, fondern nur eine gottmenschliche; vollbracht in bem herrn und haupte ber Menschheit, dem Mensch ge= wordenen Sohne des lebendigen Gottes, Jeju Chrifto", und bag Chriftus nicht dem abstracten Begriffe "Ge= rechtigkeit", fondern bem lebenbigen, heilig = liebenben Bater, "beffen Befen gerechte Liebe ift", genuggethan bat, ftellt fich alfo als die gemeinfame Centrallebre aller Reformatoren beraus. "Bon einer Differenz zwischen luthes rifchem und reformirtem Protestantismus in Diefer Grund= und Kernfrage findet fich auch nicht die geringste Spur."

Ebenso find, wie im vierten 2b fcnitt gezeigt wird, die Reformatoren alle in dem ethischen Mittels puncte, dem rechtfertigenden Glauben, einig gewez fen, und sie alle haben den Glauben als einen "individuellen Borgang im innersten Puncte des persönlichen Lebens", nämlich als ein gänzliches und unbedingtes Sich selbst aufz geben und Sich an Christum hingeben und Erfassen feines heiles verstanden, mit einem Worte als eine Gewissensthat, vermöge welcher der Mensch denn auch ein Gewiss fensmensch wird. hier ist der herzpunct, wo der wahre Glaube denn auch untrennbar mit dem Anfang der allmähz-

4

lichen Seiligung, ber Geburt eines neuen Menschen zufam= menbanat. "Im Glauben" fagt Luther in feinen Refolutios nen gegen Tegel, "tann ber Mensch mit Buversicht Alles in Chrifto - Chriffi Gerechtigkeit, Rraft, Geduld, Demuthfich anmaßen, vermöge der Einigteit des Geiftes im Glauben an ihn. Hinwiederum alle feine Sunden find nicht mehr fein, fondern Chrifti, vermöge eben biefer Einigkeit." So faßt Luther ben Glauben als eine "allerfußefte Gemeinfcaft und liebliche Berwechslung mit Chrifto", alfo nicht als ein bloges Glauben an eine Lebre, fondern als ein Ergreifen der lebendigen Perfon Chrifti felber. Der Glaube ift von Anfang an feinem Befen nach eine ethi= foe That ebenfo febr wie eine religiofe, er ift in fich felber fcon ber Anfang einer Liebesgemeinschaft mit Chrifto, eine "Semiffensthat" (Schenkel, S. 115.), "bag alfo" (wie Luther fagt) "ber Glaube mit ben Berten ein Ruchen werbe". ober: "nicht allein gibt ber Glaube foviel, daß bie Geele bem gottlichen Borte gleich wird, aller Gnade voll, frei und felig, fondern ver einiget auch bie Geele mit Chrifto als eine Braut mit ihrem Brautigam," Ebenso 3mingli: "wo wahrer Glaube ift, ba ift Gott. Bo nun Gott ist, was darf ich da forgen, daß man fun= dige ober leichtfertig werde ?" und : "ber Denfch lebt nicht mehr fich felbft, fondern Chriftus lebt in ihm alfo ftart, daß, ob ihm fcon ein Mistritt entfällt, bereut er benfelben von Stund' an und schamt fich feiner Leichtfertigkeit." Und Calbin: "Non ergo Christum extra nos speculamur, ut nobis imputetur eius iustitia, sed quia ipsum induimus et insiti sumus in eius corpus, unum denique nos secum efficere dignatus est, ideo iustitiae societatem nobis cum eo esse gloriamur." Ramentlich Calvin ift es, der es überall und bei jeder Gelegenheit betont, daß wir im Glauben Chriftum felber ergreifen, um mit ihm zugleich feine beneficia, vor Allem feine vollkommene Screchtigkeit, als unfer Eigenthum zu empfangen. Theol. Stud. Jahra, 1856. 12

So trefflich nun ber in den gablreichen von Schenkel angeführten Stellen liegende Beweiß fur bieje Ueberein: ftimmung ber Reformatoren in bem Begriffe des Glaubens als eines religios = etbifden Grateifens ber Derfon Chrifti ift, fo febr mochte es Referent bedauern, daß gerade in Dies fem Abschnitt bei bemjenigen, was ber Berfaffer von fich aus zur weiteren Erlauterung beigefügt hat, die Pracifion bes pramatifchen Ausdrucks bin und wieder vermift wird. Nicht vollig flur ift es icon, wenn Schenkel (G. 120.) bie Liebe ein "Moment des Glaudens" nennt; positiv irtig aber, wenn (G. 96.) bas neue Leben, welches durch Chriftum und feinen Geift der Denschheit eingepflanzt wird, mit zur Berfohnung gerechnet wird (was im Befentlichen auf bie iustitia infusa hinauslaufen murde), oder wenn (G. 109.) die Gemiffenhaftigkeit, die mit dem Glauben gus gleich entfteht, jum "rechtfertigenden Glauben" bingunereconet und als ein Moment, um deß willen der Denfc gerecht gesprochen werbe, betrachtet wird. Referent hat biefe etwas duntel gehaltene Stelle vielleicht migverftanden; migverstandlich ift fie jedenfalls. Unmigverstandlich. Dagegen ift die Stelle G. 125: "Die Rechtfertigung ift die Gelbagemigheit bes Erlöften über fein von Chrifts im Glauben verschnlich angenommenes Beil." Dies ift minbestens nicht det reformatorifche Begriff det iustifivatio. Benn Referent die Reformatoren recht verfteht, fo ift nach ihrem, wie bem paulinischen Begriff bie Rechtfer= tigung nicht eine Gelbfigewißheit Des Erloften, fondern ein Act Gottes am Erloften, und zwar ein richterlicher. Gott als ber Richter - ber gerechte Richter, ber ben Menfichen um feiner Gunde willen verdammen mußte, - fpricht ben Menfchen frei nicht blog von der Berdammniß allein, fondern überhaupt von jeglichem Gerichtetmerden (veral, Job. 8, 18. 5, 24.). Det Menfc bat überhaupt fcblechterdings aufgebort, als biefer funbige, fculdige Einzelmenfc vor Gott noch in Betracht zu tommen, fu, er bat

aufgehort zu eriftiren, er ift in Christi Lod mitbinein= begraben, mit Chrifto bem Gefet und Gericht geftorben; für Gott eriftirt er nur noch in feiner Qualität als Glied Chrifti, als Chrifti theuerertauftes peculium und fomit als Object bes abfoluten, ungetrübten, volligen gottlichen Boble gefallens. Diefes Nicht = mehr = gerichtet - merden, dieg ab. folute Losgefprochenfenn vom Gericht, biefe veranberte Stellung ju Gott als bem Richter - indem Gott fic nun in einen Bater verwandelt hat --- ift die Rechts fertigung. Die einzige und folechterbings ausfoliefliche Bedingung und einzige ratio diefer iustificatio ift nun ber Glaube - sola fides - und nicht die mit dem Glauben begonnen habende, aber all= mablice und unvolltommene Beiligung, Sobald ber Menfc im Glauben alles Bertrauen auf fich felbit aufgegeben und Chriftum als einzigen Retter ergriffen hat, fo ift er vollkommen freigesprochen von allem Bericht und aller Schuld, und zwar nicht um der mit dem Glauben beginnenden Seiligung willen, fondern um des im Glauben ergriffenen Berdienftes Chrifti willen. Gott fagt nicht zu ihm : "Beil ich febe, baß ein Anfang ber Ummandlung in bir ba ift, und weil ich hoffe oder weiß, daß du durch Chrifti Geift am Ende noch vollkommen geheiligt werden wirft, fo fpreche ich bich um diefer deiner Runftigen Seiligkeit willen frei", fondern er fagt: "Beil du im Glauben Chriftum ergriffen haft, und weil jest bereits Chriftus mitfammt feiner volltommenen Gerechtigteit, dazu auch Chrifti Leiden, dein eigen ift, und du Christi Eigenthum bift, fo fpreche ich bich vom Gerichte frei. Deine Gunden find dir vergeben, Jest gebe hin und fundige hinfort nicht mehr." Der Glaubige hat ein Recht auf Chriftum und Chriftus bat ein Recht auf ibn. - Die heiligung, diefes Liebesverhaltnig zu bem Erlofer, biefes allmabliche Bereinigtmerben, hat alfo mit ber Rechtfertigung,

12\*

biefer schlechthinnigen Auflösung des Berhältniffes zum Richter, nichts zu schaffen. Und gerade in diesen zwei Sätzen find alle Reformatoren einig: 1) daß die Rechtfertigung ein Act der richterlichen Freisprechung ist, deffen einzige Borbedingung der Glaube, dessen einzige ratio die iustitia vicaria Christi ist, 2) daß aber dieser selbe Glaube als ein Ergreisen der Person Christi zugleich nach einer andern Seite hin, nämlich nicht im Berhält= niß zum Richter, sondern im Berhältniß zum Heiland, in sich selbst den Anfang einer Lebenserneue= rung bildet.

Bir können nun etwas rafcher über die beiden letten Abschnitte des erften Theiles binmegeilen. Das religiofe Biel bes Protestantismus (26fon, 5.) liegt in der "Gerftel= lung einer Glaubensgemeinde", b. b., "ba der Proteftan= tismus die Seligkeit auf einen durch ben beiligen Geift vermittelten Gemiffens = und Glaubensact ftellt, tonnte er unmöglich mehr von einer außeren Rechtsbedingung, von ber juriftifchen ober politischen Ungehörigkeit an eine traditionelle Rirchenform, den Beilsbefit und die perfonliche Geligkeit abhängig machen." Luther wollte tein sichtbares Sircheninftitut bem romifchen gegenüberstellen, fondern Die Gemeinde reinigen, daß in ihr wieder Chriftus lauter gepredigt werde. "Benn man die Geltendmachung indivi= dueller Gemiffens = und Glaubensuberzeugung des perfon= lichen Babrheits = und Seilsbefiges gegenüber ber Autoritat eines außerlich aufgerichteten Rirchenthums ,, "Subjettivismus"" nennen will" (wie das beutzutage fo haufig, nas mentlich in der evangelischen Rirchenzeitung von Bengften= berg geschicht, welche "jede Einrede gegen die etwaige Rechtsgultigkeit der firchlichen Tradition fofort für ein Attentat gegen bie bochfte Autoritat erklart"), "fo hat Luther einen folden Subjectivismus nicht nur anerkannt, fon= bern felbft ben umfaffenbften Gebrauch bavon gemacht." So fagt Luther: "Es ift offenbar, daß tein außerlich

ı

Ding mag einen Christenmenschen frei noch fromm maz chen, wie es immer mag genannt werden." "Seder Chriff foll wissen, daß im neuen Testament kein außerlicher, sichtbarer Priester ist, denn die durch Menschenlügen der Zeuz fel erhoben und aufgeworfen hat. — Wir treten selbst binzu, von Gott gelehrt, und können also selbst mitteln und lehz ren diejenigen, so noch nicht Priester, das ist Chris ft en, sind." "Selig ist der, der in unrechtem angelegten Bann flirbt."

Daß Luther nun die Sichtbarkeit der von Chrifto gestifteten Gemeinde nicht geradezu und fclechthin in 2b= rede gestellt habe, beweist der Berf. S. 136. 2Bo "Taufe, Brod und Evangelium" find, ba ift nach Luther die Kirche, und "furmahr bas Evangelium ift bas einige, gemiffeste und edelfte Beichen ber Rirche, viel gemiffer denn bie Laufe oder das Brod". Mit Recht bemerkt Schenkel, daß Lu= ther hiermit einen etwas ichwantenden Rirchenbegriff auf= gestellt habe. Bir hatten es gern noch eingehender dar= gestellt gefehen, wie Luther allerdings etwas einfeitig (und bas felbft noch in den fcmaltalber Artifeln) die Kirche als die Gemeinde ber Glaubigen, communio sanctorum, Sammlung ber Geheiligten, und zu wenig als Inftalt, mater fidelium, Spenderin ber Gnabenmittel, Sammlerin, auffaßt, wahrend gerade Calvin es ift, ber diefe beiden Seiten im Befen ber driftlichen Rirche mit fo eminenter Rlarheit und Tiefe entwickelt hat. Daber bringt es Calvin zu dem Begriff einer ecclesia visibilis universalis, welche alle Betenner Chrifti, alle Getauf= ten, alle Berufenen umfaßt und fich fomit vom regnum dei oder der sog, ecclesia invisibilis (der Diaspora ber Biedergeborenen ober Ermablten) unterscheidet. Und Calvin, fowie die conf. Helv. post. bestimmen nun genau das Berhältniß ber fichtbaren Particularkirchen (als der mehr oder minder reinen Theile) ju der fichtbaren Universalkirche. Luther bagegen, da ihm der klare Begriff

ber fichtbaren, von Chrifto gestifteten Univerfallirde ber Betauften mangelt, bat zwischen ber unfichtbaren Gemeinde ber Gotteskinder (Erwählten) und den fichtbaren Particular= firchen eine unausgefüllte Lluft. Die Rirche Chrifti als eine ift ihm nicht eine fichtbar wirkliche, fondern eine Sdee ober ein 3beal, und Diefes 3deal, Diefer Begriff der Rirche verwirflicht fich ihm nun in einer Debrbeit von wir Elichen Kirchen, aber auf mehr ober minder abaquate Beile. Nun drangt fich ihm die Frage auf, woran man erkennen tonne, in welcher Diefer mehreren realen Rirchen die Idee der Kirche wahrhaft verwirklicht fen. Nict in bem Biedergeborenfeyn ber Glieder fann Luther diefes Mert. mal finden, well nach Chrifti Ausspruch vom Baigen und Unfraut nirgends in biefem Zeon ein reines ungemifchtes Baizenfeld vorfommt; baber fpringt bier Eutber von bem Begriff ber Gemeinde ber Biebergebore nen binuber auf den der Kirche als einer Gpenderin der Gnadenmittel und fagt: "Bo das Bort rein gepredigt wird und die Sacramente rein verwaltet merben, ba ift bie 3dee der Rirche vermirklicht, ba ift bie Rirche." Gang anders Calvin mit den reformirten Betennts niffen und Theologen. Diefe fagen : "Bo ber Rame Chrifti in der Taufe bekannt, wo auf den Dreieinigen getauft wird, da ift die Rirche. Diefe Rirche besteht aber aus Particularkirchen; jede ber letteren ift eine wir fliche oder mabre Rirche ("vera ecclesia"), fo lange fie noch bie Taufe auf den Dreieinigen hat; eine reine Sirche ("pura ecclesia") ift fie aber nur in bem Mage, als fie reine Prebigt, reinen Gebrauch der Gnadenmittel und gefunde Rire dendisciplin befist." Der Unterschied ift eclatant. Rad Luther's Definition ruht bie Kirche auf der "reinen Lehre", nach Calvin auf dem objectiven Sacrament der Taufe im Ramen bes Baters, Sohnes und b. Geiftes; und wenn bas beutige moberne Lutherthum fagt : "bie lutherifche Rirche ift bie Rirche (bie abaquate Berwirklichung bes BE-

griffes der Kirche), weil fie die reine Lebre bat", fo ift bas nicht fo febr ein Abfall von Lutber's Abeorie der Rirche, als eine Confeguenzt es wird zu bem Dberfase (mo reine Lehre ift, ba ift bie Kirche) nur ber Unterfas gefuat. Die nothwendige Confeguenz biervon ift allerdings eine eins feitige Raffung ber Rirche als Anftalt und Spenderin der Snadenmittel, und Ref. hat an anderem Orte .) gejeigt, wie biefe Ginfeitigfeit unausbleiblich zu bem dußere ften Extrem einer pufevitifchen Prieftertirche fubren muffe. Aber der Anfang des Rudichlags aus ber Auffaffung ber Kirche als ichlechtbinniger Gemeinde ber Glaubigen in die entgegengesete Auffassung findet fich allerdings ichon bei Luther felbft. Freilich bat nun Schenkel nicht ben 3wedt, bie Differenzen, fondern bie Uebereinftimmung ber Reformatoren nachzuweifen ; indeffen konnte und mußte bier boch auch ber Reim einer fpater fo folgenreich bervorgettes tenen Differenz aufgezeigt werben. Die wefentliche hauptfache - Das der gefammte Protestantismus die Sirche nicht einseitig als Anstalt, fondern wesentlich mit els Gemeinde auffaßt - bleibt ja boch unalterirt Reben. Gerade das hinchberfchmanken Luther's von der einen Seite auf die andere zeigt beutlicher als alles Andere, wie wefents lich die beiden Seiten zu dem epangelischen Begriff ber Kirche geboren.

Bir versparen, was der Berf. bereits hier über die reformatorische Sacramentslehre sagt, bis auf einen späte: um Punct und geben zum sech ften Abschnitt über. Der ethische Zielpunct des Protestantismus ist "der in der Selbsthingabe an Gott und den Nächsten sich manis sestirende Herzenscultus", und nicht die Herstellung eines be= ftimmten liturgischen Cultus, am allerwenigsten eines solhen, warin "Altar und Altardienst""eine besondere gottesdeutst-

a) Borlef, über pratt. Theologie. Rönigsberg. 1854. §. 80 ff.

liche Bedeutung gehabt håtten, bas Ueberbauen des Altars mit ber Ranzel als "Berftorung des Cultus" (wie von Rlie= foth) betrachtet worden, und bie Abendmahlsfeier als noth= wendiges Element des hauptgottesdienstes gefordert morden mare. Sehr fclagend widerlegt Schenkel den weit ver= breiteten Jrrthum, daß in der Reformation zwei confessio= nell verschiedene Typen der Gottesdienstordnung fich entwickelt hatten. Bon ben Sacramenten fagt Luther: "Bie viel mehr gelegen ift am Borte benn an bem Beichen, alfo ift auch mehr an dem Teftamente denn an dem Sacramente Denn es tann ein Menich bas Bort ober bas aeleaen. Testament haben und gebrauchen ohne das Zeichen oder ohne das Sacrament. - Glaube, fo haft du gegeffen. Ulfo kann ich täglich, ja alle Stunde die Meffe baben. indem, fo oft ich will, ich mir kann die Borte Chrifti porhalten und durch fie meinen Glauben fpeifen und ftarten. - Gie geben allein mit bem andern Theil deffelben, mit bem Beichen ober Sacrament, um; bu mußt aber in ber Meffe febr fleißig aufmerten auf die gottliche Berbei= fung, daß du diefes vor Allem am bochften achteft." 2Ber ungerechterweise im Bann ift, ben ,,wird Chriftus felber fpeifen, geiftlich, mit bemfelben Sacrament". Chriftus habe an bie Berheißung ber Gunbenvergebung als an die hauptsache "fein eigen Fleisch und Blut unter Brod und Bein barangebangt" als ein "außerlich Beichen neben dem Borte, boch alfo, daß daffelbe Bei= chen ein Sacrament fen, b. i. daß es außerlich fen und boch geiftliche Dinge habe und bedeute, damit wir burch bas Meußerliche in bas Geiftliche gezogen werden." "Nun wie viel mehr liegt an dem Teftament denn an dem Sacrament, soviel mehr liegt an den Worten benn an ben Beichen. Der Mensch tann ohne Sacrament, boch nicht obne Teftament felig werden." "Alfo feben wir, daß bas beste und größte Stud aller Gacramente und ber Deffe find bie Borte und Gelubde Gottes," "Darum hat der Lu=

184

ther recht gelehrt, baß, wer ein bos Gemiffen bat, ber foll zum Sacrament geben und Troft bolen, nicht am Brod und Bein, nicht am Leib und Blut Chrifti, fondern am Borte, bas im Sacrament mir ben Leib und Blut Chrifti, als fur mich gegeben und vergoffen, barbeut, fcentt und gibt." Go Luther. 36m ift der mundlich ges noffene Leib und Blut Chriffi nicht die Sache im Sacras ment, fondern nur ein Beichen, ein verforvertes 20 ort; die Sache ift ihm im Sacrament diefelbe wie in der Prebiat: bas Evangelium und die Berbeißung von der Sunbenvergebung. Sonach tonnte ibm ber SacramentBact nicht als ein zweites und boberes Genus von Cultusband= lungen erscheinen; "bie Predigt ift das größte und furnehmfte Stud im Gottesdienfte", fagt er. So fconei= bend ift ber Gegenfas zwifchen Luther und bem mobernen Lutherthum in biefer Sinficht, baß Prof. Rabnis (Lebre vom Abendm. G. 328.) es offen und naiv auszufprechen magt, "Buther fen bie fpecififche Bedeutung bes Abenbmabls entgangen" - !! So ift denn Luther auch die bobe Bedeutung bes "Altardienftes" entgangen. Gine geforderte Semeinde, fagt er, "bedurfe nicht vielen Gefänges; bier tonne man eine turge feine Beife mit Laufe und Sacras ment balten und Alles aufs Bort und Gebet und die Liebe richten". Die von ihm beibehaltenen complicirteren Formen behielt er bei "gar nicht um derer willen, die bes reits Chriften find", fondern jur "Reizung" fur bie, bie noch nicht Chriften find. Rest werden diefe Kormen als bas eigentliche Sbeal driftlichen Gemeindegottesbienftes und als innerlich nothwendige Selbstbarftellung des evangelischen Semeindeverkehrs mit Gott gepriefen! Bon der Commu= nion am Altar fagt Luther, bag es "von keinem Belang bei Gott fen, ob wir hier oder dort ftehen", nur darum fey die Communion am Altar wunschenswerth, damit die Communicirenden "von allen Anwefenden gefeben werden tonnen". Mit der größten Energie versicht er den Sat, daß man aus der Gottesdienstordnung "boch ja kein nöthiges Geseh machen, noch Jemandes Gewissen damit verstriden noch fahen solle"; Streit über Ceremonien sey des Satans Werk. Seine Megordnung bezeichnet er selbst als eine vorläufige, interimistische, und wünscht geradezu, daß in Jukunst noch eine weitere Vereinsachung vorgenousmen werden möge.

Bie vollig Zwingli und Calvin mit diesen Grundsähen übereinstimmen, hat Schenkel S. 175 ff. gezeigt; ebenso, daß auch Melanchthon die Geremonien nur als Accommodation "um des gemeinen unverständigen Bolkes willen" beibehalten wissen wollte. hier wäre übrigens der Ort gewesen, auf den interimistischen Streit einen Blict zu werfen. Die Lutheraner unserer Lage scheinen es völlig vergeffen zu haben, daß eine Menge Ceremonien und sogar der Gebrauch der Bilder in den Kirchena) — Dinge, die jeht als wesentlich und unentbehrlich gepriesen werden Mirchen aufgenothigt worden find, und daß die ftrengs lutherische Partei des sechzehnten Sabrhunderts gerade die heftigste Gegnerin dies schehren Jahrhunderts gerade die heftigte Gegnerin beischen Sabrhunderts gerade die bestigte Gegnerin beischen Sabrhunderts gerade die

So kammt nun Schenkel (S. 186.) am Schluffe feines ersten Theiles zu dem richtigen, wohlbegründeten Refultate, "daß während der ersten, grundlegenden Periode der Reforzmation alle vier Hauptreformatoren in den wesentlichsten Puncten, auf die es eigentlich allein ankommt, in völliger Uebereinstimmung zu einander stehen, ja, daß felbst hinsichtlich der Lehre von den Sacramenten im Wesentlich en keine abweichenden Meinungen unter ihnen zu bemerken find" (insofern nämlich auch bei Luther das Wort, die

a) In der Bfalz hat bereits Otto Heinrich, den noch Niemand "refors mirt" genannt hat, die Bilder aus den Kirchen entfernt. In Mars temberg wurden fie in Følge des "Göhentages von Urach" entfernt.

Berbeißung, ben eigentlichen Rern des b. Abendmab= les bildet, dem "Leib und Blut Chriffi unter Brod und Bein" nur als ein an sich noch nichts nutsendes "außerliches Beichen" "angehängt" ift), — daß alfo "bie fpäter ein= getretene Differenz zwischen lutherischem und reformirtem Protestantismus nicht primarer, fondern fecundarer Natur ift." Daraus folat nun von vorneherein ichon fowohl die Möglichkeit als die Aufgabe, die bereingekommene fecundare Differenz auf Grund der primaren Einheit zu überminden. Bare es mabr, mas Rudelbach und Andere vorgegeben, bag bie reformirte Confession aus bem Boben eines rationaliftifden ober pantheiftifchen Princips erwachfen fey, fo mare weber bie Möglichkeit noch ber Beruf zu einer Ueberwindung jenes Gegenfages gegeben. Die craffe Uns wabrheit jenes Borgebens tann aber nicht ichlagender nachs gewiefen werden, als Schenkel es im erften Theile feiner Schrift gethan hat. Stehen nun beide Confessionen auf bemfelben Lebensgrunde, find es Urme eines und deffelben Stromes, ift bie Ebre und Autoritat bes Bortes Gottes und die Erfenntniß des Sundenelends ihr gemeinfamer Ausgangspunct, der Glaube an Chriftum, den alleinigen Berföhner, ihr Mittelpunct, die Betehrung ber Geelen ju einem Leben des Glaubens und der Singabe an Gott ihr Bielpunct, fo ift die Ueberwindung deffen, was als Trennendes zwischen sie getommen, nicht eine Sache des Beliebens, fondern bas Streben nach folcher Ueberwindung ihre heilige Pflicht. D. @brarb.

(Fortfegung im nachften heft.)

3.

Biblische Theologie des neuen Testaments von Christian Friedrich Schmid, + Doctor u. ord. Prof. der Theol. u. s. in Tubingen. Heraus= gegeben von D. C. Beizsächer. In zwei Theilen. Stuttgart, S. G. Liesching, 1853.

Das hier genannte Bert ift ohne 3weifel von febr vielen Lefern diefer Zeitschrift gleich bei feinem Erscheinen fo aufgenommen und begrüßt worden, daß eine Einführung beffelben nicht mehr nothig ware ; ihnen genügte der Rame bes Mannes, der als fein Berfaffer genannt, aus deffen Borlefungen es entstanden ift. Dagegen baben wir Grund. von einem andern und zwar wohl vom größeren Theile ber Lefer zu fürchten, Unbefanntschaft mit eben biefem Ra= men mochte bei ihnen Beranlaffung gewefen feyn, daß fie bem Berte nicht diejenige Aufmertfamteit ichentten, welche es gleich febr icon vermöge feines Berfaffers wie vermöge feines eigenen Gehaltes und feiner inneren Bedeutung anzu= fprechen hat. Denn bei dem Berfaffer traf es fich, wie wohl bei teinem andern der neueren bedeutenden theologifchen Leb= rer, daß er durch eine lange (33jabrige) atademifche Birts famteit einen unberechenbar großen, tiefen, fegensreichen Einfluß auf Schaaren von Schulern und durch fie auf die Rirche, deren Diener fie wurden, ausubte, auch unter ben andern hauptvertretern deutscher Theologie , unter Gegnern wie unter Sleichgefinnten, eine von ihm felbft gar nie ab= fictlich erftrebte Beachtung und hochachtung erlangte, und bag er boch andererfeits nie auf eine fcbriftftellerische Tha= tigkeit fich einließ, welche ihn auch außerhalb feines nach. ften Baterlandes der großen Menge der Theologie = Studi= renden und ber Freunde theologifcher Biffenschaft batte be=

# biblische Theologie des neuen Testaments. 189

kannt machen mögen. Möge es bem Schreiber diefer Zeis len gelingen, bei den zuerst erwähnten Lefern das Andenken des Mannes, den auch er mit Dank und Verehrung feinen Lehrer nennen darf, neu zu beleben, die andern aber auf die Wirkfamkeit des Dahingeschiedenen und die hiervon nun= mehr vorliegende schriftstellerische Probe jeht stärker hinzu= weisen, als sie wohl auf den Lebenden sich hingewiesen fanden.

Das gefammte theologifche Birten von Schmid war fo beschaffen, daß mit der Erwähnung deffelben ein Undenken an feine ganze Perfonlichteit von felbft fich verbindet, und, wie in feinen Borlefungen überhaupt, fo trat gang befonders auch in benen über neuteftamentliche Theologie mit der geiftigen Thatigteit des Mannes zugleich fein ganzes Befen und fein Charakter dem Buborer entgegen. Eine abnliche, gewiß Sebem willkommene, Seben erfrifchende Bahrnehmung wird, wie einft der Buhorer, fo jest auch der Lefer machen, œ3 ift daher auch innerlich wohl begründet, wenn der heraus= geber des Bertes in feinem Borwort (G. VII-XX.), in= dem er über seine eigene verdienstvolle Arbeit berichtet, zu= gleich in das Leben , die Perfonlichkeit, die gefammte Birkfamteit Schmid's mit furgen, aber treffenden Bemertun= gen einführt. Beiteres bieten die "Blatter ber Erinnerung an Chr. Fr. v. Schmid 2c. Tubingen, Offander, 1852", - besonders über feine Birksamkeit im Ganzen die furze Rede am Grabe von feinem Nachfolger, damaligem Detan, Palmer, und die langere Rebe vom Prof. D. Landerer, - über feine Berdienste als Mitvorftands des evangelischen Seminars die Anrede an die Seminaristen vom Prof. D. Baur, - über feine Thatigkeit als Bors ftanbs des Predigerinftituts die Rebe vom Rep. Ege (jegis gem Diakonus in Stuttgart).

Bas bei allem Auftreten Schmid's zuerst jedem un, befangenen Beobachter an ihm kund werden mußte, was auch er felbst bei Andern vor Allem forderte, bei Gleich=

gefinnten als erfte Bedingung feiner Gemeinschaft mit ihnen anfah, bei Schwankenden pflegte und auch bei enticiedenen Begnern noch bochschätte, und was fo auch bei ber vorlies genden Schrift bie erfte, allgemeinfte Empfehlung wird fenn burfen, - bas ift eine lautere, gemiffenhafte, im Bilben ber Ueberzeugungen flare und ftreng besonnene, im Behaupten bes fest Ertannten eifrige und fraftige Liebe zur Babrbeit. Sie ließ ihn felbst, mahrend er langft Andere lehrte, noch in eigener reicher Entwickelung ruftig voranschreiten, nach= bem er in feiner erften Beit (1794 geboren, hatte er offents lichen Lebrauftrag feit 1819) erft nur, wie der Berausgeber fagt, den Anregungen der tubinger supranaturalistischen Schule, als deren letter Ausläufer, gefolgt mar. Gie ließ ibn bald "jenen engen Ring burchbrechen", indem fie ibn vor Allem zur biblischen Bahrheit und tiefer und tiefer in biefe hineinführte; bie besondere Liebe zum Inhalt der beiligen Schrift brachte bei ihm bann fortwährend auch ein gang besonders anregendes Leben in den Bortrag derjenigen Biffenschaft, mit welcher wir es bier zunächft zu thun baben. Unmittelbar hieran aber ichloß fich bei ihm bald eine treue Anhanglichkeit an bie Kirche, als deren Sohn er fich bekannte, und an ihre von der Reformation her überkom= mene Lehre, - wahrend ihn vor einfeitigem Confeffionas lismus allezeit jenes erfte und ftartfte Dringen auf Die beis lige Schrift und überdieß vor aller herbheit gegen Unders-Seiner Denkende die Milde feines Charakters bemabrte. Borlefung über Symbolik, welche er ein paar Male in ber erften Salfte feiner Laufbabn hielt, ruhmen damalige Buborer ein zugleich, miffenschaftliches und treues, liebevolles Eingehen in die firchliche Lehre nach, wie fie es fonft damals weder auf bem Ratheder, noch in Buchern finden tonnten. Auch in feiner neuteftamentlichen Theologie wird man eine anbangliche Rucficht auf diefelbe nirgends verten= nen, fo febr auch bier fein ganges Streben auf reine beraushebung des Biblischen ging. Und daneben folgte fein

۱

# biblische Theologie des neuen Testaments. 191

۱

Babrheitsfinn offen der gleichzeitigen allgemeinen Entwides lung ber theologischen Biffenschaft. Auch bem, was biers für die Obilosophie beibrachte, ging er gemiffenhaft nach, in feiner besonnenen Beife bas Undriftliche bald berausfubbagegen auf Aneignung aller etwaigen wirklichen lend . Bahrheitselemente bebacht, übrigens aber, ohne je felbft ben philosophischen Kampfplatz zu betreten ober auf einen auch philosophifc formlich ausgehildeten Standpunct Anspruch zu machen. Der neueren biblischen Kritik, welche fich bie historische zu nennen pflegt, gab er barin Recht, daß auch beim Schriftinhalt eine hiftorifde Entfaltung anzuertennen fen; aber fest stellte er ihr bie Ueberzeugung entgegen, bag, gerade wenn man biefen Inhalt und feine Entfaltung mit Dem Ginne, welchen feine Bebandlung forbere, erfaffe und aufnehme, ein einheitliches, in fich lebendiges, organisches Sanze fich ergebe, an welchem fie mit ihren Berbrodelungs = und Auflofungeversuchen zunichte werde; bas beides eben war er in feiner neutestamentlichen Theologie ju erweifen beftrebt. Am meiften bat unter ben Begrundern nenerer Biffenicaft auch auf ibn Schleiermacher ein= gewirft, -- boch auch biefer nur foweit, als es mit ber burchs ans biblifchen und fodann firchlichen Grundlage feines Standpunctes fich vertrug. Indem er felbft bas Religiofe burchaus als etwas zu betrachten pflegte, mas zwar mit bem Berfand zu verarbeiten, grundwefentlich aber mit bem Mittelpunct der Perfonlichteit, des inneren Lebens, zu erfaffen fen, ertannte er die volle Bedeutung des "frommen Selbftbewußtfenns"; wenn ferner Ochleiermacher auf "großartigeren Schriftgebrauch" binwies, fo wollte bierzu eben feine neuteftamentliche Theologie Das Shrige beitragen. Iber noch weit mehr als folche Beziehungspuncte wird ber Unterschied, ja Gegensatz zu brachten fenn, welchen bie von Schmid vor Allem geforderte ftrenge Unterordnung unter bas Schriftwort, feine Pietat auch gegen untergeordnet fceinende Theile deffelben, und zudem feine Abneigung

gegen jebe in diefem nicht gang klar begründete Umbiegung firchlicher Lehrbeftimmungen mit fich brachte; überdieß wußte er, wie Beigfader (XVI.) bervorbebt, die Knotenpuncte bes Pantheismus, der dem foleiermacher'ichen Op. ftem Sould zu geben fey, fcon in Programmen von 1828 2c. flar zu bezeichnen. Sinfichtlich eines Ginfluffes, den Goleiermacher's Beife in ber form auf ibn ubte, weift Beig fader mit Recht Darauf bin, wie Schmid felbit mit der Gabe ber Intuition vorzugsweife einen flaren analytifchen Berftand verbunden habe; man wird biefe Beziebung zwischen beiden Theologen auch durch das vorlie= gende Bert beftatigt finden: in ber neigung Comib's, ben Gegenstand jedesmal burch eingebendes logifches Bers legen und wiederum Bufammenfassen barzuftellen, und in der Scharfe und Feinheit, womit er bierbei die Linien zu zieben, die Raden zu trennen, weiter zu fubren und mies ber zu vertnupfen weiß. - Ueber Schmib's theologifche Stellung im Gangen außert Beigfader (XVI.): "Bollen wir ihn unter ben bekannten theologischen Richtungen irgend wohin zutheilen, fo muffen wir fagen : Comid war biblischer Theolog im modernen Sinne, und zwar naber von der firchlich = biftorifchen Schule." In der That mußte ihm großer 3wang angethan werden, wenn man ibn einer bestimmten einzelnen unter ben berrichenden Richtun= gen und Schulen unterordnen wollte ; er felbft wollte meber einer Schule angeboren, noch eine bilden; auch fein gegenwärtiges Bert wird, fo entschieden es einerfeits jeder negativen Richtung entgegentritt, fo wenig andererfeits von irgend einer einzelnen Richtung glaubiger Theologie einfeitig in Dienft genommen werden tonnen. Mit reger Theilnahme folgte er ben Beftrebungen, welche den Lehrbegriff feiner, ber lutherifchen Rirche nach deffen gangem Umfang und Gewicht der Gegenwart wieder ins Bewußtfeyn rufen wollen; Die Art, wie er bei ber Lehre Sefu bie Fragen uber bas Abendmahl erörtert, deutet hinlanglich an, wie voll und

Digitized by Google

ţ

1

### biblische Theologie des neuen Testaments. 193

real er felbft die Segenwart Chrifti im Sacrament gefaßt wiffen wollte. Aber in offener Liebesgemeinschaft umfaste er auch ftreng reformirte Chriften, und fo innig er felbft den biblifchen und firchlichen Glauben zu vereinigen beftrebt war, fo wenig durfte zweifelhaft fenn, daß, wenn biblifche und kirchliche Rechtgläubigkeit in Gegensatz gegen einander ju fteben tamen, er auf Die Seite jener ju ftellen mare. Sichtliche Liebe und hochachtung fprach er allezeit gegen die Saupter ber Richtung aus, welche man die der neueren gläubigen deutschen Theologie nennt, wie gegen den feligen Reander, gegen Digfd, Ullmann, Tholud, Duls ler; aber dieg binderte ibn nicht, feinerfeits noch ftrenger, behutsamer ans Bort ber Schrift, wie's geschrieben ftebt, und auch an bie Gage ber Rirche fich zu halten, fo bag, während er aus reinster Gemiffenhaftigteit bieran festhielt, nicht bloß negative Gegner, fondern auch bie und ba ein Reander Mangel an Unbefangenheit ibm vorwerfen mochten. Bie er ausging vom tubinger Supranaturalismus, fo mochten wir, nachdem er immer tiefer und traftiger in ben objectiven Schriftgehalt fich verfentt, immer mehr feine Bifs fenschaft hierdurch gegründet, belebt, bereichert bat, ibn nunmehr auf die alte biblische bengel'sche Schule würtem= bergifder Theologie zurudbeziehen. Die diefe einft bie ftrenge Orthodorie in mehr biblifcher Auffaffungsweife milderte, fo fuchte benn er, feiner Stellung in ber Gegenwart entfpres dend, während ber Grund feines eigenen Standpunctes nicht minder biblisch war, die kirchliche Lehrfassung, für welche ja auch jene ihrerseits alle Achtung bewahrt hatte, auch ausbrudlich zu Ehren zu bringen und in Ehren zu balten, und zwar nicht bloß benen gegenüber, welche in alt oder neu rationaliftifcher- Beife fie aufloften, fondern auch gegenüber von Solchen, welche felbft von einem bibliichen Standpunct aus ihr zu nabe zu treten ichienen. Und daju gesellte fich bei ihm ferner, besonders auch gegenüber von biefen letteren, bas, mas er hauptfachlich aus echter Theol. Stud. Jahrg. 1856. 13

#### Schmid

neuerer Wiffenschaft sich angeeignet hatte, nämlich der Sinn für unbefangen objective, historische Auffassung, in welcher Hinsicht Weizsächer beisügt, er habe sich weit entfernt gehalten "von aller Uebertreibung biblischer Richtung, welcher die ganze Wissenschaft in biblischer Theologie und desswegen trots aller Absicht des Gegentheils nur zu leicht die Bibel in eigener Meinung aufgeht". Es erhellt hieraus, welche Bedeutung namentlich auch feiner neutestamentlichen Theologie gerade beim gegenwärtigen Stand der theologischen Wissenschaft und der theologischen und kirchlichen Segensche zusommen wird; zum mindelten behauptet sie eine Stelle, welche ihr gegenüber von allen ähnlichen neueren Arbeiten auf demselben Gebiete eigenthümlich ist.

Bas bas Formelle in Schmid's miffenschaftlicher Auffaffung und Darftellung betrifft, fo wurde bieruber eine Andentung bereits gegeben. - Geiftreiches Erzeugen glan. zender Ideen, Auswerfen von Gedankenbligen, Sandhebung bochklingender fpeculativer Begriffe und Bendungen war feine Sache nicht; jedes funftliche Trachten darnach. jeder Prunt mit Derartigem war feinem gangen Befen juwider. So lag auch beim Predigen hoher Flug und phantafiereicher Schwung ber Gedanten gar nicht in feiner Beile; es zeigt dieg eine Reibe von Predigten, welche er in ben "Beugniffen evangelischer Babrheit" (Stuttgart 1839 ff.) veröffentlicht bat und deren Sprache von der ichwungvollen, übrigens natürlich fraftigen Beredtfamfeit feines Schwagers und Mitberausgebers 28. hofader febr fich unterscheidet; ebenfo mar er bei ber Entwickelung von Predigtterten, welche er mit den Studirenden betrieb, allen außerlichen Rebetunften, auch allen bialettischen Runftftuden abgeneigt. Dhaleich es bei ihm da, wo der Gegenstand es forderte, an lebendiger, fraftiger hebung und vollerem, reicherem Fluffe des Gedankens und des Ausdruckes teineswegs fehlte, fo fcbritt boch feine Gebantenentwidelung auf ber Rangel und noch mehr auf dem Katheder vorherrichend in ruhiger,

## biblische Theologie des neuen Testaments. 195

einfacher, besonnener, ben Gegenstand flar und verständig entfaltender Beife vorwarts. 216 erftes Gefet ichien ibm bas zu gelten, daß, je wichtiger, bober, beiliger fein Gegenstand fen, um fo mehr er diefem und nicht diefer ihm ju dienen habe, und daß diefer Dienst wiederum nicht in eigener Ausschmudung, fondern in moglichft gemiffenhafter, das eigne Gelbit vielmehr verleugnenber, lauterer und vers ftandlicher Darreichung bes Gegenstandes an den Buborer bestehen muffe. Ronnte er boch die in ihm lebende Gabe boberen Geiftes nicht beffer bemabren, als durch die Tiefe. ju welcher er in die chriftliche, biblifche Babrheit auf allen von ihm behandelten Gebieten eindrang, und burch ben Reich= thum, den er überall aus diefer Tiefe berausbob, - mabrend dann feine fonftige miffenschaftliche Geiftesbegabung vorzugemeife in der feinfuhlenden, dialettim gebildeten und zugleich einfachen objectiven Beife bervortrat, in der er feinen reichen Gegenstand zerlegte, ordnete und wiedergab. In leichter Beweglichkeit fteht er bierbei, mas namentlich auch das Gebiet neutestamentlicher Theologie betrifft, 3. B. einem Ed. Reuß entfcieden nach ; umgetehrt mochte es fich verhalten, was Tiefe anbelangt. 3m Berausfinden von icheinbaren oder, vielleicht auch wirklichen Differenzen und Gegenfaten tann und will er fich nicht meffen mit fogenannter neuerer Rritik, aber um fo reicher und lebendiger weiß er bas, mas er als Bieles und auch Berfchiedenes erkannt bat, zu einer organischen, harmonischen Einheit zufammenzufaffen, welche das Zeugniß, daß fie teine ge= machte, fondern eine wirkliche fev, in fich felber trägt. Auch was jene Liefe felbst anbelangt, fo übertreffen ihn Andere im Streben und wohl auch in der Kabigkeit, ben Inhalt der Schrift in möglichft tiefen und vollen, pragnanten Begriffen und in originaler, moglichft aus ihr felbft entnom= mener gaffung wiederzugeben, und, womit dieß zufammenbangt, in muftischem, theosophischem Denten und Darftel= len überhaupt; dafür vermeidet er aber bie Gefahr eines

13\*

ungebührlichen Bollpfropfens der Begriffe, halt auseinander, mas bei aller Bermandticaft und Gemeinschaft boch auseinander zu halten ift, und entspricht überall ben Anfordes rungen gemiffenhafter Besonnenheit und Klarbeit; wie febr er überdieß bierbei in ber That bie biblischen Begriffe in ibrer gangen Rulle und Tiefe wiederzugeben beftrebt mar. barüber mag in biefer neuteftamentlichen Theologie feine Ausführung gerade folcher Begriffe, welche fonft leicht beichrankt ober entleert werden (wie bes Lebens, bes Tobes, ber Gerechtigkeit), und feine ganze Ausführung namentlich des paulinischen und johanneischen Lehrbeariffs binreichend Beugniß geben; diefes Bert wird gerade nach jenen beiden Seiten bin vorzüglich auch zur Einführung von Anfängern in den gesammten Inhalt neutestamentlicher Babrbeit fich empfehlen, fomischann der Borgeruckte, felbständig Gewordene an demfelben immer wieder neu fich prufen und orien= tiren und frische vielseitige Anregung baraus holen mag. Allem Bisherigen zufolge macht bas Bert auf glanzende Driginalität keinen Anfpruch, aber bei aller Bescheidenbeit, mit der es, gemäß dem ganzen Charakter feines Berfaffers, auftritt, darf der herausgeber (VIII.) mit vollstem Recht ihm das Beugniß geben, es werde barin der neuteftament= lichen Biffenschaft ,etwas Neues und Eigenthumliches zum unverlierbaren Gewinn und Mehrung ibres Fortidrittes bargeboten". Mit vollftem Recht fagt Beig fader: "Auch da, wo er fich an das angeschloffen bat, mas Andere ge= funden haben, hat es eine lebendige Stelle in feinem Sebantentreife erhalten ; - - im Gangen aber ift bes Ur= fprunglichen ubermiegend mehr, und fur manche Binte und Ausführungen, welche in den letten Sabrzehenten auf diefem Gebiete in die Deffentlichkeit getreten find, tonnen wir bier Die wirkliche Quelle bieten, wie es denn ein Mitarbeiter Schmid's im akademischen Berufe bei feinem Begrabniffe ausgesprochen hat, daß er wohl gesåt, wo Andere ernten mogen." Bei all' der gemiffenhaften Rudficht, welche er

Digitized by Google

:

ł

:

### biblische Theologie des neuen Testaments. 197

ben verschiedenartigen, auch den nach feiner Ueberzeugung vertehrten Entwidelungen der fortichreitenden Biffenschaft icentte, und bei unverdroffenem Streben, feine eigenen Lehrdarstellungen mit Rudfict namentlich auch auf die Begner weiter zu bilden, liebte er boch bas Getummel mif. fenschaftlichen Streites oder weitlaufige polemische Gange nicht. Um fo mehr wird in bem vorliegenden Berte die Rube, Sicherheit und Gemeffenheit wohlthun, mit der er mitten burch bie verschiedenen Richtungen feinen Weg nimmt und babei bundig und einfach, febr oft nur burch einfache pofitive Raffung feiner eigenen Gate ohne alle ausbrudliche polemische Beziehungen, Die Gegenfate fo zu vermitteln, die entgegenstehenden Anfichten fo abzuweisen weiß, baß der mit der Polemik bekannte Lefer auf alle hauptfragen uberraschend reiche Antwort erhalt und boch ber in ihr noch unerfahrene nie von dem einfachen positiven Biele ab und in Aufgaben, die er noch nicht bemåltigen fonnte, bineingezo= gen wurde. Man wunschte vielleicht in diesem Bert theils in der Anordnung ganzer Abschnitte , theils in der Behandlung von Einzelnem mehr Beziehung auch auf die neuere Kritik; aber gerade auch in diefer Hinsicht wird ein aufmerkfamer Lefer reichen Stoff, ber außerlich nicht fo bervortritt, in die positive Entwidelung verflochten finden. Insbesondere wird mehrfach, wo jene Kritit unbe= bingten Gegensatz fieht, wie zwischen Synoptischem und 30hanneischemmiter ohne Beiteres nur die Einheit aufgestellt ; aber eben ba foll, ob bieg mit Recht oder Unrecht geschehe. ganz ber unbefangenen Prufung bes Lefers anbeimgestellt fenn.

Sndem wir aber fo die gesammte wiffenschaftliche Stellung und Bedeutung Schmid's mit der besondern Beziehung auf fein vorliegendes Werk zu zeichnen versuchten, kommt weiter immer neu wieder in Betracht, wie innig bei ihm folche Wiffenschaft mit Leben und Charakter zusam= menhing. Die unerschöpfliche Quelle, deren Schäge wiffen=

fcaftlich zu verarbeiten und barzustellen, bie hauptaufgabe feiner Borlefungen war, follte por Allem ihm felbft auch fortwährend bie Quelle perfonlichen Chriftenlebens fenn; ber hauch folden Lebens gab bann eben auch feiner Bifs fenschaft und ihren Erzeugniffen besondere Beibe, besondere Kraft. Und zwar trank er aus jener Quelle in all' der Einfalt und Demuth, welche fie felbft von benen fordert, Die Baffer des Lebens bei ihr fuchen. Alle, die ihm naber ftanden, bezeugen, wie fo ganz, in oft ruhrender Beife, ber Theolog da hinter ben einfachen heilsdurftigen Denfchen und Chriften zurücktrat; ihn felbst konnte man als einen Lieblingsspruch das Bort Jefu anführen boren, worin Er ben Bater preift, bag er Golches ben Beifen und Klugen verborgen und den Unmundigen geoffenbart habe. Bie ferner fein Beruf fur ihn, als Lehrer ber prattifchen Theologie und Borfteber bes homiletischen und fatechetischen Inftituts, wiffenschaftliche Behandlung auch bes Praktifcen mit fic brachte, fo war er auch zu eigener Ausübung bes Pratti= fcen nicht blog von Amtswegen, als Fruhprediger an der tubinger Hauptkirche, berufen, fondern auch vermöge les bendiaer innerer Begabung und Reigung in hohem Grade ausaestattet und bereit. Es tam hierzu, daß er auch fur außere Geschäfte, fobald eine ihn bin und wieder hemmende Bedenklichkeit überwunden war, bedeutende praktifche Gewandtheit und Reinheit zeigte. Go geschab es, daß, ungeachtet ber ganze Mann zu nichts weniger als 避 eitler Bielgeschäftigkeit geneigt war, boch vermöge der Berhältniffe, in bie er treten, ber Beburfniffe, denen er genugen mußte, feine praktische Thatigkeit eine außerft vielfeitige wurde, und zwar eine, in welcher wieder gleich febr feine geiftige, wiffenschaftliche Bildung und jener warme, allgemein driff= liche Ginn fich tundgeben follte. Die Dberfirchenbehorde feines Landes fuchte feine geschätzte und gewichtige Mitwir= fung , - namentlich bei Abfaffung einer Liturgie 1840, eis nes Berfaffungsentwurfs 1848 (fein Intereffe bierfur au=

### biblische Theologie bes neuen Testaments. 199

ferte er oft auch im Privatvertebr : neben ber Bedeutung bis Dresboterialismus für bie untere Stufe ber Rirchenorb. nung wies er fur bie bobere Stufe besonders auch auf ben fegenstreichen Ginfluß bin, welchen ein evangelisch verstan= dener Epiftopalismus bem unmittelbaren, lebendigen Birten geeigneter Perfonlichteiten offnen tonnte); ber allgemeine Rirchentag burfte in feinen Drotofollen taum eine gebieges nere, miffenfchaftlich und prattifch werthvollere Arbeit ents balten. als fein Referat über Sonntagsfeier von 1850. Bie fein College D. Baur ("Blatt, ber Erinn. G. 32.) bie Rlugheit und Umficht, die reichen Erfahrungen, ben fichern Blidt, bie er bei Leitung des evangelifchen Gemis nars erprobt babe, aufs warmfte rubmt, fo machten biefelben Gigenfchaften ibn auch zu einem bochgeschatten Dits gliede bes atademischen Genats, burch beffen Babl ihm zweimal bas Rectoramt übertragen wurde. Und zugleich nahm er regen Antheil an jährlichen anfpruchslosen, von Andersgefinnten als vietiftifc bezeichneten Paftoralconferens jen, bielt folichte Erbauungsftunden im Saufe eines Burgers, um auch Angehörigen ber mittlern und untern Stande noch besondern Dienst am Bort zu widmen, und war thås tig fowohl in Unterfitigung ber heidenmiffion, als an Berten driftlicher Boblthatigfeit in ben nachften Rreifen; wie er in akademischen und Seminarangelegenheiten auch für außere Dinge mit Rath und Furforge bereit war, fo tonnte man ihn bann auch 3. 23, mit außern Beburfniffen einer Bohlthätigkeitsanstalt, mit Berhandlungen über Bers tauf von Lebensmitteln und dergl, beschäftigt finden, obne daß etwas der Urt ihm zu niedrig geschienen batte.

Moge benn ber Lefer von Schmib's neutestamentlicher Theologie auch von diefem Leben, das der Verfaffer in fich trug und in feinem Birken offenbarte, in diefem feinen Bert noch Früchte finden. Auch bei Schmib's eigener praktischer Thätigkeit, feinen Predigten und ebenso feiner Anleitung zum Predigen und Katechistren, zeigte sich überall

zugleich fein echt wiffenschaftlicher Geift in bem ftrengen Ernft, womit er ftatt außerlicher Fertigkeit und Technit und ebenso ftatt allem blogen Gefuhlswefen vielmehr die Ange= meffenheit vor Allem an die objective Babrheit und fodann an die Borfcbriften wahrhafter, gebiegener Runft forderte. So wird es benn ficher umgekehrt auch als Borzug zu betrachten feyn, wenn in feinen wiffenschaftlichen Borlefungen über Eregese, neutestamentliche Theologie, Moral, fruher auch Symbolit, mit der Strenge der Biffenschaft ein praktifc lebendiger und praktifc belebender Ton fich verband; bing diefer boch in der neutestamentlichen Theo= logie noch besonders eng zusammen mit jenem Streben, das innere Leben bes Gegenstandes felbft zu ergreifen und barzuftellen, im Gegenfat zu einem burren, tabten Berleaen deffelben. Und ift nicht uberdieß eine Grundeigenschaft in Schmid's wiffenschaftlichem Charatter, bie unverrudbare Befonnenheit und die Bescheidenheit und Selbfiverleugnung gegenuber vom Gegenstande des Biffens, überhaupt nur vermöge eines bestimmten fittlichen Charakters und inneren Lebens moglich? Es batte furwahr nicht in Mangel an Biffenschaftlichkeit ober in Rraft des Denkens, fondern eben in solchen Eigenschaften des gefammten Charakters bei ihm feinen Grund, wenn er, der ftets fortarbeitende Theolog, bis zum Ende feiner Laufbahn uber Manches (fo auch über manche für die neuteftamentliche Theologie wichtige, eregetisch fcwierige Stellen , 3, 28. Rom. 9, 5. vgl. Reuteft. Theol. II, 304. 305., u. abnliche andere) eine beftimmt abgeschloffene Anficht nicht auszusprechen magte, wenn er uber bas Recht ber Kritik, 3. B. gegenüber der Echtheit von 2 Petri, gerade vollends gegen das Ende feiner Lauf= bahn sowohl in den Vorlefungen als im Privatverkehr im= mer mehr eber zweifelhaft als zuversichtlich fich aussprach, wenn er uberdief jeden Anfpruch der Biffenschaft auf Ueber= wältigung bes Bunderbaren in der Schrift, jeden Anfpruch berfelben auf abfolutes Begreifen des Schriftinhalts uber=

haupt im voraus unbedingt zurückwies, ja wenn er einmal, bei der Frage, warum das Befen des heiligen Geistes uns vorzugsweise noch so bunkel erscheine, offen den Sedanken aussprach, daß uns Klarheit über diesen Segenstand im gegenwärtigen Stadium der gottlichen Offenbarung überhaupt noch versagt seyn werde (I, 226.). Wir durfen hierin nur denselben einfachen Sinn für Wahrheit erkennen, der ihn andererseits, z. B. bei aller Hochachtung für den gesammten Inhalt der Evangelien, dennoch es aussprechen ließ (I, 22.), daß wir in Absicht auf die einzelnen Bestandtheile derselben der historischen Kritik, sobald sie alls echte gesicht werde, uns nicht entziehen dürfen.

Diefer gesammte Charafter feiner Biffenschaft und fei= ner Perfonlichkeit mar es benn, mas feinen Borlefungen und feiner gangen Lehrthatigkeit folche Kraft und folchen Rachdruck gab, daß auch Einer, der gegen die Bahrbeit noch aleichaultig fich verbielt, dadurch angeregt, und denen, welche ichon an abweichende Babnen gefesselt waren, jum mindeften Achtung abgenothigt wurde. Irgend Semanden in Borlesungen ober auch im perfonlichen Berkebr eine Ueberzeugung aufdrängen zu wollen, war feinem ganzen Befen fremd; gegen Unbersdenkenbe, bei welchen er noch offenen Sinn fur die Babrheit überbaupt vorausseste, ließ er sich mit großer Milde und Freundlichkeit herab und vertraute ba wohl bei manchem ,jungen Rritiker" auf beffen eigene innere Beiterbildung ; gegenüber von Solchen, welche ihm in Frrwegen icon verrannt zu feyn ichienen, lag es nicht in feiner Natur, irgend welchen 3mang zu versuchen, fondern vielmehr fich zurudzubalten und wohl fein Inneres mit Somerz zu verschließen, wenn nicht etwa jene felbft feinen Eifer für Babrheit und Seiligthum zu einem bann besto nachbrudlicheren Ausbruch trieben. Bodurch er aber auf Alle tief wirkte, bas war bie feste Ueberzeugungstreue und innere Gemisheit, welche in allen feinen Ausführungen hervorleuchtete und noch viel mehr in der gewichtigen Rube feiner ganzen wiffenschaftlichen Entwickelungen als in ein= zelnen kräftigeren polemischen Erklärungen unverkennbar sich aussprach. Diese Kraft seines Wortes bing freilich eng zu= fammen mit dem unmittelbaren, persönlich lebendigen Bor= trage, zumal da er bei demselben nicht ans Geschriebene sich band, sondern seinen Gegenstand jedesmal sichtlich frisch zu erzeugen strebte; aber auch in dem durch einen Andern vermittelten schriftlichen Product seiner Vortage wird sie gewiß keineswegs ganz sich verleugnen.

Eine eigene fcriftftellerifche Thatigteit bat Schmib leider nie entwidelt. Belche gebiegene, forgfältig und gewiffenhaft ausgeführte, auch in hinficht auf Korm und Sprache fein durchgebildete Arbeiten ba von ihm zu ermar= ten gewesen waren, erweisen fleinere von ihm veröffentlichte Proben, nämlich fieben atademische Programme und vier Auffage in der tubinger Zeitschrift, beren Mitherausgeber er war (Borm. S. XII.). Es durfen unter biefen Abhandlungen binfictlich der Keinbeit in Auffaffung und Darftellung besonders die aus dem Gebiet der Ethik bervorgeboben merben ; bie uber ben Romerbrief boten febr fruchtbare Beis trage zu grundlicherer Einficht in ben 3med und Charafter bestelben ; fur die neutestamentliche Theologie ift naturlich bie lette, über das Intereffe und den Stand diefer Biffens ichaft, von befonderer Bedeutung: Unter Freunden Schmib's ift ein Ausspruch verbreitet', den einer der bedeutendften Theologen ber Gegenwart, gethan haben foll: ein Blatt aus einem ich mid'ichen Programm babe fur ibn mehr Berth als die weitlaufigsten Erzeugniffe Underer. Die große Sorgfalt, zu welcher er fich bei Berbffentlichungen für verpflichtet erachtete, mochte ibn neben feiner fonftigen vielfeitigen Thatigkeit an teine großeren fcbriftftellerifchen Berte tommen laffen; bie ihm eigene umfichtige Besonnenbeit mochte fie ba bis zu icheuen Bebenklichkeiten fteigern; fpåter tamen baju noch bemmende torperliche Befchwerben. Indeffen bat er mittelbar, burch Berte von Schulern,

I

auch in der theologischen Litteratur feinen Einfluß weithin verdreitet; auch Theologen, deren Richtungen ziemlich auseinander laufen, verehren in ihm den einen Lehrer; ihm, als ihrem Lehrer, haben Dorner feine Lehre von der. Person Christi, Dehler feine Prolegomena zur alttestamentlichen Theologie gewidmet, — letzterer mit der ausdrücklichen Anerkenntniß, daß feine Borlesungen über neutestamentliche Theologie ihm die Auregung gegeben haben, nach diesem Borbild auch die alttestamentliche zu behandeln.

Somib's Borlefung uber die biblifche Theologie bes neuen Teftaments erwies fich unter feinen andern immer als eine ganz besonders anregende. Er las barüber feit Anfang ber breißiger Jahre, und zwar erft über fie als ein Sanzes, bierauf über Leben und Lebre Jesu und über Le= ben und Lehre ber Apostel je fur fich, endlich uber bie Lehre Seju und über die Lehre ber Apostel je allein. 3m Sommerhalbjahr 1852 beabsichtigte er, ben gesammten Stoff, den er fo in vielfacher Berarbeitung burchbrungen hatte, wie= ber zufammenzufaffen zu einer Geschichte ber neuteftas mentlichen Offenbarung, als ihn, noch vor Beginn des Semesters, ber Tob abrief. Daburch, bag jener Stoff ber Begenstand einer im Laufe fo vieler Jahre mannichfach mie= derholten und immer wieder überarbeiteten und verbefferten Borlefung gewesen ift, hat derfelbe, wie der herausgeber bemerkt, eine Reife erhalten, welche dafur, bag ber Bers faffer nicht felbft icon ibn fur die Beroffentlichung gestals tet hat, einen Erfat bieten mag. Bieberholungen, wie fie ber mundliche, frei fich bewegende Bortrag Schmid's leicht mit fich brachte, konnte auch die ebenfo vorfichtig als urs theilsvoll zu Berte gebende Rebaction nicht gang befeitigen; vgl. 3. B. in der Lehre Sefu bei Momenten, welche auf die Lehre vom heiligen Geifte, Sunde gegen denselben, Birtfamteit beffelben fich beziehen, I, 213. 245. 259. 203. 308ff., im zweiten Theil besonders Bieberholungen in dem,

was über bie allgemeine Stellung der apostolischen Schrift= fteller und ihrer Lehrbegriffe gefagt wird. Aber die Redaction burfte fich barauf berufen, daß folchen Mangeln bie große Pragnanz des Ausbruds, welche im Allgemeinen vorberricht, mehr als ausgleichend gegenüberstehe. Noch mehr bing mit der Beife von Schmid's Borlefungen einige Ungleichmaßigkeit in mehr oder minder ausführlicher Bebandlung einzelner Lehrstude zufammen, fofern bie Unbefangenheit, womit er von vorn berein einer reichen Entfaltung feines Stoffes fich bingab, ibn bin und wieder binderte, auch ipa. teren Partien daffelbe volle Recht widerfahren zu Taffen; man veraleiche in der Lehre Sefu die Efcatologie und die Lehre vom Reiche Gottes überhaupt, bei der Lehre der Apostel ben großen Umfang, ber ben Lehrbegriffen des 3atobus und Petrus, im Berhaltniß zu dem kleinen, ber ben leften Theil bes paulinischen und fodann dem johanneischen eingeräumt ift, was indeffen binfictlich jener beiden ber Bernachlaffigung, die fie fonft oft leiden muffen, ein paffen= Des Gegengewicht entgegenstellen mag. Auch bei ber Er= orterung einzelner biblifcher Stellen mochte vielleicht ber Lefer ein noch icharferes Eingeben munichen, aber bei ber weitaus größeren Mehrzahl aller wichtigen Stellen ift die Behandlung fo eingebend und grundlich, wie ichwerlich in anderen Darftellungen biblischer Lehrbegriffe; ja der Lefer wird auch ichon bei ben eregetischen Ausführungen biefer Schrift bestätigt finden, mas der Berfaffer den rein erege. tifchen Borlefungen bes Berfaffers bezeugt (XIV.): bag fie nåmlich ,,ein Mufter von forgfältiger und objectiver Ang= lpfe waren und fich ganz insbesondere durch bie bis ins Einzelnfte durchgeführte und doch den großen Ueberblick nie verkierende, lichtvolle Nachbildung ber Gliederung des Gedankenganges auszeichneten". Und abgesehen von jeder etwaigen Ungleichmäßigkeit wird, was Bollständigkeit im Banzen und namentlich auch was Gestaltung des Stoffes betrifft, Die Schrift felbft trefflich fich ausweisen als ein gan=

zes, in sich abgeschlossenes, durch und durch harmonisch gebildetes Werk.

3m Nachfolgenden foll noch auf hauptpuncte in ber concreten Ausführung des Berts aufmertfam gemacht werben.

Den geschichtlichen Standpunct, den Ochmid nimmt, bezeichnet er felbst, indem er (§. 1.) feine Biffenschaft als "biftorifc = genetifche Darftellung bes in ben Schriften bes neuen Teftaments enthaltenen Chriftenthums" beftimmt und fie fo namentlich auch von der biblischen Dogmatif unterichieden miffen will. In der Auffaffung der heiligen Schrift bildet, wie er fagt (I, 12.), der dogmatifche Begriff derfels ben nur die eine Geite; "bie andere Seite ift, bag bie Schrift durch Menschen verfaßt ift, unter beftimmten gefcichtlichen Berhaltniffen, und baber auch aufzufaffen ift ... als Einheit eines Mannichfaltigen in geschichtlicher Entwide= lung". Damit wurde im voraus eine Trennung nicht blog. zwischen der Lehre Sefu und der der Apostel, fondern auch zwischen den verschiedenen apostolischen Lehrbegriffen gefor= bert; fie wurde von Schmid burchgefuhrt mit gemiffen= haftem Streben, jebe ber fo fich ergebenden Partien gang nach ihrem eigenen specifischen Charakter zu gestalten. Davon, den Stoff derfelben im Einzelnen je nur unter bie gangbaren bogmatischen Rubriken zu ftellen, konnte ohnedieß nicht die Rede fenn (vgl. I, 121.); auch "bie Syftes matit ber neutestamentlichen Theologie muß bis in die ein= geinften Eintheilungen aus dem Stoffe felbft tommen, aus ber Gliederung, welche demfelben in feinem geschichtlichen Charakter inwohnt" (I, 12.). Ueber apologetische und ans dere Tendenzen bei der Behandlung des Gegenstandes, bie wefentlich eine hiftorische fenn foll, bemerkt er (I, 13.): biefelben "mögen ihr Recht an fich haben". Er hat folche auch in feiner Ausführung nicht verhehlt. Das namentlich auch Rudficht auf die kirchliche Lehre vielfach, bei ihm fich bemerklich macht, wurde bereits angedeutet: fo an den vers

scheinen Drten, wo das Wert Chrifti (vergl. den Abschlauß in der Beziehung aufs dreisache Amt, I, 296 ff.) oder ber Beg der Heilsaneignung erörtert wird — so innerhalb der Lehre Sesu besonders auch in der Zusammensassung von "Bater, Sohn und Geist" (§. 25.). Es ist gewiß bloß Scheinwesen, wenn ein Schriftsteller auf dem Sebiet neu= testamentlicher Theologie alle derartigen Beziehungen sich scheinwesen von allem Andern, bis zu einem gewissen grade schon unser eben innerhalb der Kirche entstandener Sprachgebrauch, von dem Keiner ganz sich lösen kann, noth= wendig bei Jedem mit sich? Und der Lefer wird nun nur darüber zu entscheiden haben, ob hier solchen Zendenzen "auf die rechte Weise gedient ist", nämlich so daß sie "das historische Verschern selbst nicht schwächten" (ebendas.).

Neben die hinweisung auf Die geschichtliche Mannichfaltigkeit innerhalb des N. Testaments stellt Somid fogleich mit vollem Gemicht ben andern Gesichtspunct: mas fich bier "in Besonderheiten auseinanderlegt," ist nicht ein du= Berlich neben einander ftebendes Mannichfaltiges, fondern die Einheit Eines fich entfaltenden Lebens. Burde gedrungen auf Beantwortung ber Frage, ob er mehr auf die Einheit ober auf die Bielheit den Blid gerichtet, ober noch weiter, ob er mehr in jener ober mehr in biefer Beziehung einer Einfeitigkeit fich genabert habe, fo mußte man wohl übrigens keineswegs zum Nachtheil der Sache felbst das Erfte bejahen. Die Barte und Scharfe, welche bie Divergenzen einzelner Lehrbegriffe barzubieten fcheinen, batten theilweife noch mehr beachtet werden tonnen: fo 3. 23. im jobanneischen Evangelium ber Schein eines Dualismus (vergl. indeffen bie Erorterung von Joh. 8, 44. bei §. 28.). oder ber Anschein, als ob nach demfelben der Reim bes neuen Lebens und ber Gottestindfchaft fcon vor der Biedergeburt, etwa pradeftinatianifc, geseht mare (vergl. Stellen wie 30h. 11, 54. 10, 16. 18, 37. 6, 44. - ju §. 36.

37.), - fo 3. B. bei Satobus ber Mangel, ber eben barin icon liegt, wenn (neuteft, Theol. II, 108.) ber Glaube uber= baupt, im Unterschied von ber paulinischen Auffaffung, als an fic noch tobt betrachtet wird ; Geaner von ber negatis ven Richtung werden feinen Augenblick Anftand nehmen, bem Bert ben Borwurf zu machen, bag in ihm bas, was fie gefcichtliches, und vollends bas, mas fie fritifches 3n= tereffe nennen, burch bas apologetifc = bogmatifce Intereffe tief beeinträchtigt worden fen. Das Bert felbft aber wird fein hauptverdienft eben in ber iconen, lebensvollen Ein= heit und harmonie haben, in welcher es bas als Bieles und Mannichfaltiges Erkannte organisch verknupft hat; das ift in Babrheit fein Grundftreben, bas fein wefentlicher Cherakter, bas feine hauptleiftung, fowohl was bas Gange, als was ben befondern Inhalt ber einzelnen Beftandtheile, fowohl was bie Auffaffung der Beilsgeschichte, als was bie. Auffaffung und Geftaltung ber Lebrbegriffe anbelangt.

Solche organische biftorische Entwidelung der neuteftas mentlichen Offenbarungsgeschichte und Lebre fubrte benn unfern Berfaffer auch außerhalb diefen Rreis felbft binaus euf den Bufammenhang deffelben mit ber altteftamentlichen Detonomie. Er zieht biefen Busammenhang bei den verfciedenen Abschnitten namentlich bes erften Theiles mit glucticem Erfolge bei, um den neuteftamentlichen Gegen= fand durch die Stellung, welche derfelbe in der Gefammtentwickelung ber Offenbarung einnimmt, zu beleuchten und ju rechtfertigen; man beachte in diefer Sinfict bas Licht, welches fo 3. B. auf Charafter, Zusspruche und Birtfams feit bes Idufers Johannes ober auf ben nun erft recht fic mifchließenden Inhalt von Jefu Ausspruchen uber feine tigene Perfon und fein Bert fallt. Dabei herricht burchaus der Gesichtspunct des innern Fortschritts, der mit bem neuen Bund geschieht, mabrend zugleich, wo es nothig ift, auch einer falfchen herabsehung des altteftamentlichen Stand= punctes entgegengetreten wird. Es merden fo auch fur bie

Auffaffung alttestamentlicher Lehren felbft werthvolle, turge Binte gegeben - namentlich, neben ber Lehre vom Deffias, z. B. über bie von Gott bem Bater (§. 21.). - Bei weitem weniger ift Rudfict genommen anf bas Berhaltniß zu folchen geschichtlichen Erscheinungen, Richtungen und Lehrbildungen, welche nicht in die innere Geschichte ber Offenbarung felbst bereinfallen, - auf den Stand bes Jubenthums in ber neuteftamentlichen Beit, auf ben Einfluß heidnischer Elemente, auf den Alerandrinismus. Eine auch in biefer Beziehung vollftandige hiftorifche Darftellung tann und will unfere Schrift nicht geben; fie nabert fich in tei= ner Beife dem, was in diefer hinficht bas fruher von Thierschin der gegenwärtigen Beitschrift besprochene Bert Lutter bed's darbietet. Dag übrigens ba, wo eine folche Bezugnahme burch bie Gestalt einer neutestamentlichen Lebre entschieden gefordert ift, diefes Erforderniß boch keinesmegs unbeachtet bleibt, mag man 3. B. aus den bundigen Be= ftimmungen über das Berhältniß des johanneischen Logos zum philon'ichen erfeben (§. 92.).

Die fritischen Fragen, welche Gegenstand neuteftament= licher Einleitungsmiffenschaft find, werden bei den einzelnen Lehrbeariffen, und zwar am meisten bei benen der apofto=lifchen Briefe, jedesmal im Eingang, wo von den Quellen berfelben die Rede ift, erwähnt. Diejenige neutestamentliche Schrift, gegen beren Echtheit auch Schmid noch am meiften bie fritischen Zweifel fur berechtigt erachtete, wurde ichon oben angeführt, nämlich 2 Petri (vergl. II, 61, 151, 213.): immerhin aber, fagt er, überzeuge man fich leicht von ber Reinheit und Trefflichkeit des auch in diefem Briefe vorliegenden Lehrinhaltes. Der Berfaffer des gebraerbriefes war ihm entschieden nicht Paulus. Bon der Apotalppfe fagt er (II, 359. 360.), die Lehrbarstellung muffe, anstatt die Authentie derfelben icon vorauszusegen, vielmehr den Streit barüber erst zur Entscheidung bringen helfen; mas dann aber er felbst hierfur beibringt, ist ganz im Sinne einer

Entscheidung für die Authentie. Die Echtheit der andern neutestamentlichen Schriften ftand ihm fest. Im Einzelnen werden über die Fragen innerer und äußerer Kritik oft recht inhaltsreiche Andeutungen gegeben, doch ohne daß diese auf eine eingehende Losung berselben Anfpruch machen würden ; die selbständige, wirklich große Bedeutung, welche unsere Schrift für die Losung der kritischen Fragen und zwar bes sonders mit Rücksicht auf den gegenwärtigen Charakter der Kritik anzusprechen hat, liegt nicht in diesen Bemerkungen, sondern vielmehr eben in dem Streben, das von dieser aus innern Gründen Angesochtene und Berriffene thatsächlich als innerlich fest und als lebendige Einheit hinzustellen und zugleich diesen Lebrbegriffen ihre wirkliche organische Stellung gerade in der Zeit, aus welcher sie ftammen follten, geschichtlich nachzuweisen (vgl. hierüber Schmid felbst, Ib. 1. S. 6 ff.).

Den Unterschied zwischen beiden haupttheilen, zwischen Leben und Lehre Jefu und Leben und Lehre ber Apoftel, ober zwischen messianischem und apostolischem Beitalter, beftimmen am besten die 68. 2. und 53. : die zweite Sybare bilde gegenüber der ersten, wo bas Leben aus Gott noch . in Sefu zulammengeschloffen fen und nur von ihm aus. ftrome, bie zweite Stufe einer nur der Ertension nach progreffiven, binfictlich der Intenfion aber umgetehrt fich verhaltenden Entwickelung; bei Sefus Alles in der vollften Centripetalkraft zusammengeschaut, nicht Scheidung, feine Be= griffe, tein Bernunfteln, fondern maffenhafte Darftellung, Bielfeitigkeit der Ausdrucke, Alles concret, Alles intuitio, - bei den Aposteln mehr begrifflich . discursives Lehren, baber auch die individuelle Berschiedenheit - und uber= bieg bie Berschiedenheit des 3weds, ber Deuschen und ber Umftande. Leben und Lehre werden, indem fie innerhalb beider Theile auseinandergehalten werden, zugleich in der innigsten Bechfelbeziehung begriffen: "bas Bort ift bier burchaus Erlauterung einer Thatfache, ber Thatfache, bag bas Reich Gottes berbeigekommen, ber Erlofer erschienen Theol. Stud. Jahrg. 1856. 14

fep 2c. 1.. Das eigentlich das Chriftenthum Conftituirende ift eine bet Bertundigung ju Grunde liegende Thatfache, thatfachlich erfchienenes Leben ... Die Lebre ift nichts 2ns beres als bie Thatfache, wie fie in bas Bewußtfenn getre= ten ift. Die Lehre Jesu ift deswegen Darlegung feines Selbstbewußtseyns und ebenfo die apostolische Lebre Dar= legung bes Bewußtfeyns von dem fich ftufenweife in ber Gemeinschaft entwidelnden Leben" (I, 16. 17.). In beiden Theilen fallt das weitaus übermiegende Gemicht auf die Ausführung ber Lehre; über Art und Umfang ber Behand. lung bes Geschichtlichen erflart fich Comib felbft (I, 20,) babin: "Es bandelt fich um bie Betrachtung ber Thatfachen, fofern fie Manifestationen Diefes eigenthumlichen Lebens find ... Bir werben teine Biographie Sefu geben, fondern in bem Mannichfaltigen feiner Geschichte die Einheit des gotts lichen Lebens in ihm fuchen, alfo zunächft die Thatfachen bervorheben, in welchen fich dieses offenbart. ... Ebenso in ber apoftolischen Periode handelt es fich ... um Darftellung berjenigen Thatfachen, welche geeignet find, bas Befen bes neuen Lebens aus dem Geifte ins Licht ju ftellen. ... Go tann - bas geschichtliche Element, eben weil es fich babei nur um die Charafterzüge handelt, furger bargestellt merden."

Beim Leben Jefu wird aufs Einzelne am meisten eingegangen in der "Borgeschichte" und in "Borbereitung und Uebergang zur öffentlichen Wirksamkeit". Ueberall herrscht hierbei das Streben nach vollstandigem Festhalten des Stoffes als eines wirklich geschichtlichen, und zwar ge= schieht dafür gleich hier am meisten durch Rachweisung da= von, das derselbe in seinem innern Jusammenhang, sowie in seinem weitern Verhältniß zur Offenbarungsgeschichte an fich selbst das deutliche Gepräge der Wahrbeit trage; bei= spielshalber mag hier namentlich auf die Behandlung der Versuchungsgeschichte (§. 11.) als eines besonders schwieri= gen Gegenstandes ausmerksam gemacht werden: einerseits auf die Gewiffenhaftigkeit, womit die Frage, ob die Be-

< ^

gebenheit eine außerliche ober eine innerliche gewesen fen. gang offen gelaffen, - andererfeits auf bas fefte und fichere Urtheil, womit jede Auffaffung, die ,,einen Streit der Se. danten im machenden Sefu" implicitt, abgewiesen, auf die Rlarheit, womit bas haltlofe jedes mythischen Erklarungs= versuches beleuchtet, endlich auf die Ruchternheit, womit als Dotiv fur gemiffe Ausbulfeversuche "eben die Scheu vor dem Satan" bezeichnet wird. - Der "Berlauf des offente lichen Lebens Selu" . (Dlan, - Zeußeres ber Birtfamteit. --Lebren. - Sanbeln . - Bunder) erbalt feinen feften Ausgangspunct, Mittelpunct und Bielpunct in ber Derfon Sefu felbft, als beren 'Selbstoffenbarung all' fein Thun und Lehren aufgefaßt wird, - mit fteter Beziehung auf bie beiden Seiten feines gottmenfcblichen Befens und Birtens, vermöge beren einerfeits auch bie Wunderthatigteit mit ibs rem überall sittlichen Charakter und Biel bei ihm etwas Raturliches war (§. 17.), andererfeits feine gesammte Birt: famkeit in Wort und That eine den irdischen Umftanden angemeffene. zeitlich, fich entwickelnde und ftufenweife forts schreitende wurde (§. 15-17.). Roftlich und vielleicht eins zig in ihrer Urt ift bie Charakteriftit, welche §. 16. enthalt; es fpricht fich darin nicht blog des Berfaffers große geinheit in Auffassung und Darftellung, fondern auch bie unvertenns bare Keinheit und Barme des eigenen inneren Gefühles und Lebens aus. - Beim "Ende des Lebens Sefu" wird jur Erklärung der in Gethfemane und am Kreuze erlittenen Qual mit Bestimmtheit auf bas hauptmoment bingewiefen, das von neueren Theologen fo oft vernachlaffigt ober geradezu preisgegeben worden ift und durch bas boch auch apostolifche Lehren ganz klar und wefentlich bedingt find, -nämlich darauf, daß der Lod "für ihn als ben Sundlofen etwas Unnaturliches war" (I, 114.; - man vergl, hierzu die gründliche Ausführung über Zufammenhang von Sünde und Lod und über bie Bedeutung von Jefu Lod als einem Tragen des Riuchs nach der Lebre des Paulus, 11, 251 ff.

14\*

ł

1

1

ī

ì

ì

312 ff.). 216 einfach geschichtlich wird (Ia119.) auch bie Simmelfahrt festgehalten, freilich nur mit fehr kurger 216= fertigung der Bedenken wegen des Schweigens von Dat= thaus und Johannes über diefes Greigniff. - indem Daf= felbe "boch aus der Auferstehung von felbat fich ergeben und kein neues avologetisches Dament mehr geboten habe ". Bare nicht diefer Erwiederung, bie man fo oft bort, die auch gemiß ihr Recht bat, die aber boch rie vollige Bes friedigung geben wird; etma bas Weitere bejaufugen, bañ eben bie Simmelfapet auch in ihrem Bethaltnig-zur Bes genwart für bie Apoftel teine fo tief einfchneidenbe Bebentung wie für bie fpatere Chriftenheit hatte, ...... daß fie .Diels mehr lebten in ber Gemißheit fortwährender realer Gegens wart Chrifti (vergl, befonders die johanneischen Abschiedsreben), fowie im fteten Blid auf feine nabe Biedertunft ?

Bei ber Darftellung ber Bebre Sefu tommt auch bann, wenn man, wie Schmid, zwischen den Synoptifern und Johannes nur durchareifende Unterschiede, teinesmegs, einen irgend unverfahnlichen Gegenfat annimmt und, wie er, auch Die johanneischen Reben in allem Befentlichen (nur etwa "ein gemiffes Colorit" ausgenommen, I, 277) als echt ans fieht, noch fehr bie Borfrage in Betracht, ob nicht boch. namentlich mit Rudficht auf neuere Kritit ; eine zunachft getrennte Behandlung ber beiderfeitigen Lehren gerathen ware. Es wurde fich bann um bie Nachweifung bandeln. baß die innoptischen Elemente (biefe verhältnigmäßig mehr "veripherischen" Reden, --- I, 23.) ichon an und fur fich, fobalb fie nur aus tiefer und in ihrem vollftanbigen, fich erganzens ben Bufammenhang gefaßt werden, mit innerer Nothwens biakeit auf das hohere Bild von Jefu Perfon und Lebre. wie es bei Johannes vorantritt, hinfuhren, und das ins. besondere folche einzelne fynoptische Stellen, welche tiefer als andere in Sefu Befen, in die Nothwendigfeit einer Lebensgemeinschaft mit ihm oder ins Befen des Seilsmes ges überhaupt hineinblicken laffen (vergl. Matth. 11, 27 ff.

212

28, 18 ff. 18, 20, 5, 6, 19, 25, 26.), nicht etwa als vereinzelte Eindringlinge frembartigen Charaftere, fondern viels mehr als Hohepuncte bafteben, auf welche bin bort eben auch bas Andere weiter treibt und von welchen aus and eff Grund und Princip des Andern wahrhaft gewonnen wird. Andererfeits mare bei Johannes ju zeigen, wie bie Reden feines Sefu von ihrer vermeintlich fpeculativen und uberaus idealiftiften Sobe uberall fich herablaffen auf den wncreten, einfach prattifchen Boden der Synoptiter, indem der Befensaleichheit des ewigen Bortes mit Gott, zu welder Johannes emporschaut, in Jeju eignen Reden (noch viel ftarter als bei ben Synoptifern) ber tief ergebene Sob= nesgehorfam des Menschgewordenen zur Seite tritt, und abnlich bie tiefften myftifch (nicht fpeculativ) lautenden Zusfpruche über bas Leben, das bei ihm fen, immer mieder übergeben in ben Ausbruck des einfachsten fittlichen Gebote. Es waren demgemaß zunachft zwei Bilder zu gestalten, aber fo, daß jedes derfelben feine innere Einheit mit dem andern und fein Bedurfnig, erft durch biefes erganzt zu werden, burch feinen eigenen gesammten Charafter bezeugen wurde. Indeffen überwogen für Schmid bie Borzuge ber andern Rethode, welche die beiderfeitigen Elemente unmittelbar in Ein Bild geftaltet und ihre Busammengeborigkeit eben hier. burch, daß fich biefelben wirklich auch fo unmittelbar icon in einander fugen laffen, noch ftarker zu beweifen fucht, freilich auf die Gefahr hin, daß nun ein fluchtiger oder befangener Beurtheiler , den ftarken Gebrauch, ber von jenen vereinzelten fynoptischen Stellen gemacht wird, fur unbes rechtigt erklaren mochte; binfictlich ber vorhin ermahnten Seite der johanneischen Lehre ist ohnedies nicht diejenige Rudficht, welche die neuere Kritit in Diefer Sinficht gerade gegenwärtig ansprechen mag, genommen worben; überall aber wird das Synoptische und das Johanneische in feiner Besonderung verglichen und auch auf die Unterschiede unter ben Synoptifern felbit (vergl. 3. B. I, 316 ff.) bingewiefen.

Es laßt fich erwarten, daß bei einer folchen Darftellung ber Lehre Sefu bie festen, organisch zusammenbangen= den Momente und Gesichtspuncte, welche Johannes bietet, auf die Ausführung und vor Allem auf die Gliederung im Großen den überwiegenden Einfluß ausübten. Insbefondere tam fo ber Begriff bes Reiches Gottes (vgl. dar= uber I, 123.) erst an den Schluß zu fteben, mahrend bei porherrschendem Anschluß an die Spnoptifer unftreitig von vornherein aus ihm beraus hatte muffen entwickelt werben. Sest wird ein um fo mehr bem innern Fortfcbritt ber Sache felbft entsprechender Bang eingeschlagen : von ber "Berflarung des Baters im Gobne" (Bater - Sohn - Geift, wobei freilich beim ersten Begriff icon Manches anticipit werden mußte) - burd die Lehre von der "Erlofung ber Denfchen" (Dbject derfelben, mit der Lehre vom Denfchen, ber Sunde und bem gefammen Reich ber Finfterniß, -Subject berfelben, mit vollftandigem Eingehen auf bes Erlofers Buftande, Thatigkeit und Leiden, fowie Berbaltniß zur gesammten Heilsokonomie, - und Birkung ber erlos fenden Kraft ober Heilsordnung) - jur Lehre vom Reiche Sottes (mit der Efcatologie) als ... bem Refultate des Gan= zen jener beiden Acte".

Besonders lichtvoll werden im ersten haupttheile die Ausspruche über den "Menschenschn" erklart, sodann, in festem begrifflichen Fortschritt, die Bestimmungen über den "Sohn Gottes" entfaltet. Sehr intereffant sind die Erörs terungen über das Wesen des Geistes; auf die offene Er= klärung, zu welcher der Verfaffer hierbei kommt, wurde be= reits hingedeutet. Das ganze Lebrstuck schließt sich selber erst ab "in der Jusammensaffung von Bater, Sohn und Geist", und es erhalten namentlich die Worte Matth. 28, 19. lebendige Begründung und innere Rechtsertigung als wirklicher Ausspruch Sesu (§. 25.).

Der zweite Haupttheil zeigt uns, welch' reiche, tiefe, in sich zusammenhängende Elemente auch für biefe Lehren

bie oft fo flach aufgefaßten Zusfpruche ber Synoptifer barbieten. Man beachte, welches Gewicht, welche umfaffende Bedeutung nur 3, B. in ben Einsebungsworten bes Abendmabis nachgewiefen wird (1, 282 ff.); auch von den Synoptitern foll gelten, mas §. 31. aufftellt : Jefus rebe "von ber Erlofung nie als von etwas, bas außer ibm lage, fonbern als von etwas, bas eben die Gelbftbethatigung feinet Perfon ift und mit ibr und ibren Buftanben und Thatiateis ten in untrennbarer Beziehung fteht"; was Nothwendigkeit und Befen von Biebergeburt und gottlichen Gnadenwirtungen anbelangt, fo wird überhaupt auch von ihnen behauptet, mas I, 311. zunächft in beftimmterer Beziehung ges fagt wird : wir finden bei ihnen teine gang mit den johans neifchen identifchen Ausspruche, aber doch febr verwandte, barauf bindeutende. Sinfictlich der jobanneifchen Lehrreden felbft mag unter Anderem die Behandlung von 8, 14, 15. und 17, 19. (I, 285 ff. .)) als Beifpiel Dafur bienen, wie Somid den Lehrgehalt der verschlebenen Stellen einerfeits nur erft unbefangen aus diefen felbft beraus zu entwickett, andererfeits boch jugleich burch reiche Beizichung neutoficmentlicher und auch altteftamentlicher Erklärungen ju beleuchten bebacht ift. Bie er bie johanneischen Reben auch da, wo fie hinter fonftiger biblifcher und vollends firchlicher Lebrentwickelung zurüchleiben, boch in ihrer Cigenthumlich. kit anerkennt, mogen 3. B. bie Bemerkungen über bas Burudtreten von Sundenvergebung und Rechtfertigung (1, 317.) zeigen.

Bielseitig, wiewohl nunmehr gedrängter und kurger, zerlegt ber letzte Theil den gewiß über allen Anschein schwies rigen Begriff des Reiches Gottes in feine Momente: wie dieses zukunftig ist und doch schon gegenwärtig, wie es ewiges Seyn und doch zeikliche Entwickelung bat, wie es seinem Befen nach inneres Leben ist und doch in außern For-

a) S. 287. 3. 7. ift fatt "apostolifcher" zu lefen "apostolifche".

men fich entfaltet, wie es in der Menschbeit feinen Ort bat und doch uber alle. Belt fich ausdehnt, ferner wie der gange Begriff der Kirche darunter fallt und wie biefer wiederum fo reichen Gehalt, bie objectiven Gnadenmittel einerfeits und andererfeits das organisch gestaltete Gemeinleben, in fich befaßt. Mancherlei ift freilich noch nicht ganz erledigt, fo besonders in der fich zum Schluß anreihenden Efcato= logie, - fo auch icon Manches in ber (theilweise, wie bei ber Erörterung des Abendmabls, fehr eingehenden) Lehre von ber Rirche. Go ift 3. 28. (1, 345.) binfichtlich des Bufam= menlebens der Rinder Gottes und der Kinder des Urgen nicht genugend nachgewiefen, ob und inwiefern wirklich dann auch diefe als in der Rirche felbst ftebend bezeichnet werden burfen (ob der "Acker" nur - Belt, oder, in irgend meldem Sinn, - Rirche). Much noch umfaffenbere andere Fragen mogen fich erheben : ob mirklich bas Simmelreich an fich unmittelbat als "eine Gemeinschaft von Menschen" ober als Rirche befinirt werden tann (1, 324, 329, 335.), ba es boch eingetreten ift, ebe noch bie Rirche besteht (val. Lutas 17, 21.)? ob es nicht als Reich ber himmel, als von oben ftammender Organismus geiftlicher, gottlicher Rrafte, ber dann freilich auch außere Formen um fich legt, feinem ftren= gen Begriffe nach, trot aller "Identitat der Mertmale" (835.), boch noch ju unterscheiden ift von ber Gemeinschaft, welche bann burch baffelbe auf Erben, unter Menfchen, fich bildet? ob es nicht vielmehr mit bem himmlischen Kleinob felbit, mit ber Perle ober bem Schate, zusammenfällt, als mit der Gemeinschaft und deren irdischer Eristenz und Formen, innerhalb deren freilich allein der Besith jenes Schates möglich ift? - Solche und abnliche Fragen mag unfere Schrift auch bei andern Lehrstücken nicht bloß øffen laffen, fondern felber frifch auregen; fie wird aber eben auch hierdurch bas Ihrige beitragen können zu fcharfes rem, tieferem Eindringen ber Bilfenschaft, nomentlich gerade auf folden Gebieten, welche man fonft leicht unter

gewiffen hergebrachten Begriffsformeln für erschöpft und erkebigt anslieht.

۱

Das "Leben ber Apoftel", bei welchem ber "An= fang und Charafter bes neuen Lebens" (mit eingehender Erörterung ber Geistebausgiegung), - die "Entwickelung ber apostolischen Gemeinschaft" - und brittens bie "aufere Bethatigung ber apostolischen Gemeinde" in ben Ram= vien mit der Belt und in den Berfaffungsformen unters fchieden wird, finden wir auf ben Raum von 60 Seiten jufammengebrangt. Es ift bei diefer Rurze namentlich zu bedauern, daß der überhaupt am furzesten gehaltene dritte Theil auf bie feindfetigen Einfluffe beidnischen und jubischen Beiftes, welche in ben apostolischen Briefen uns begegnen, nicht noch genauer (bei §. 50.) sich einläßt, besonders auch in Beziehung auf die Daftoralbriefe. Dagegen entfals tet fich uns bie innere Entwickelung ber apostolischen Ge= meinschaft bis zu dem Zeitpunct, mit welchem die Upostel= geschichte schließt (uber bas Beitere nur furz II, 61.), in einem klaren und reichen, nicht in Polemit abschweifenden und boch bie hauptfragen überall beachtenden, den gott= menschlichen Bang der Geschichte verfolgenden und boch von jedem tubnen Ideenspiel volltommen fich fern halten= ben Bilbe: erft bas ursprüngliche Bachfen bes Baumes, wie er noch an ben außerlichen Mittelpunct, Jerufalem, gebunden ift, aber icon bier bie "innere Intensität der feis nem Samen einwohnenden Kraft" offenbart (S. 31.), bas Berhaltniß zu ben jubifchen Parteien, die Bedeutung von Stephanus' Auftreten und Tod, die Anbahnung der Beibenmiffion in der Betufung des Petrus zu Cornelius, dann die gefammte Birtfamteit und Bedeutung bes Paus lus und bie Opposition der Judaisten gegen ihn. Man tonnte hinfichtlich des zulett erwähnten Gegenfages eine genugende Rachweisung ber Stellung vermiffen, welche babei die 3wolfe und mit ihnen der Kern der altapostolischen Kirche einnahmen; aber es treten bierfur als reiche Erganzung bie

forgsattigen Erörterungen ein, welche nachter bei Darftellung ber einzelnen Lehrbegriffe über das Berhaltniß berfelben zu ben allgemeinen Richtungen bes apostolischen Beitalters gegeben werden (vergl, besonders bie ganze Ausführung über die Lehre des Jakobus).

Der getrennten Entwidelung ber Lehrbegriffe als verfchiedener wird eine Rachweisung derjenigen Einheit voramgeschick, welche in den Grundlehren vom heil zwischen ihnen allen stattfinde (§. 53.); was bier in furzer Jusammenfassung aufgestellt ist, erhält in all' dem Rachfolgenden feine weitere Begründung; man könnte auch noch mittelbare Beweise für solche Einheit der apostolischen und ber herrschenden urchristlichen Lehre überhaupt im Gegensatze zu ebionitischen Abweichungen beifügen, -- wie das vollige Fehlen alles Widerspruches gegen Paulus' bochte Aussprüche über Christi Person und Wert, ja die Geltung der Andetung Christi als einer sich von selbst verstehenden.

Bei der Bestimmung bes Unterschiedes (6. 54. 55.) wird den Eintheilungsgrunden, wie fie z. 28. von be Bette und v. Colln verfucht wurden, treffend entgegengetreten, wie wir furz fagen tonnen, von dem Einen Grundfat aus, bag es bierfur eines Berbeiziehens fremder, jubaififcher ober belles niftifder, Richtungen nicht bebarf, fondern daß ber Eintbeis lungsgrund aus ber felbständigen innern Entwickelung ber apostolischen Lehren als eines Gliebes in ber allgemeinen Entwidelung der Offenbarungslehre ftammen foll; bamit werden die Unterschiede eben auch fcon wieder in der mefentlichen Einheit erhalten. Die Grundbiffereng bildet die Auffaffung vom Berhaltniß Des neuen zum alten Bend, fofern diefes bei Jatobus und Petrus mehr als bas ber Einheit, bei Paulus und Johannes mehr als bas bes Unterschiedes angeschaut wird. Biederum unterscheiden fich Jatobus und Petrus unter einander, fofern jener bas alte Teftament wefentlich als Gefet und bas Chriftentbum als die das Gefet erfullende That fast, biefer aber im Chri-

ftenthum die Erfkllung ber altteftamentlichen Berbeifungen und die geschichtliche Erscheinung Chrifti felbit als ben Mittelpunct ber Erfullung poranftellt, - und ferner Daulus und Johann'es, fofern jener erft vom beftimmten Gegenfatz gegen bas altteftamentliche Gefetz ans, bialettisch, in antbropologifder Entwickelung zur Beilslebre fortichreitet. biefer dagegen bie Anertenung jenes Unterfchiedes vom alten Bunde bereits als einen Gegenstand feines "ruhigen Be= figes und Anschauens" hat und nun, wozu auch feine Inbivibualitat ibn zu brangen icheint, bie Lebre von ber Derfon Chrifti, in intuitiver Darftellung, zum Ausgangspunct und zur hauptlache machen tann. Die vier verschiedenen Lehrbegriffe werden fo in ber hier gegebenen Reihenfolge ausgeführt, wobei an den des Jakobus die vergleichende Beiziebung bes Subasbriefes, an ben petrinifchen bie von 2 Petri, an den paulinischen die bes gebraerbriefes fich anschließt. - Es werden freilich gegen biefe 2n= ordnung, auch wenn man den Eintheilungsgründen vollfom= men Recht gibt, Bedenken fich erheben. Petrus und ohne 3weifel auch Satobus (veral. II, 132.) fcrieben erft nach Paulus. Sind nicht auch ihre hier vorliegenden Lehren, die Sate bes Petrus vom criftlichen Priefterthum und vom heilsweg im Sanzen und bei Jakobus fowohl feine Borte vom volltommenen Gefet der Freiheit, als feine Zusfpruche uber Glauben und Berte, burch bas Borangeben bes Daulinismus aefcbichtlich bedingt ? follten fie alfo nicht ibre Stelle erft hinter Diefem erhalten, zumal ba auch, ihm ges genuber, ber Petribrief hinfichtlich bogmatischer Originalität enticieben zuruditeht? (Bergl. Reander, - auch bei Somit II, 88., ferner Eb, Reuß.) Im Intereffe rein geschichtlicher Darktellung ware diefes Berfahren wohl vorjugieben; bagegen erreichte Gomib's Anordnung bie Bortheile eines burchsichtigen begrifflichen Schematismus, in welchem Einheit und Unterschied ber Momente eine flare. in fich abgeschlassene Ausführung finden. - Ferner tann

1

man fragen, ob ber Inhalt eines einzigen, verhältnismäßig furgen Briefes, der felbit durchaus weber dogmatifche Abbands lung noch irgend eine vollftanbige fpftematifche Entwidelung darbieten will (wie bei Satobus und Petrus), "uberhaupt bin= reicht, um baraus einen Lehrbegriff abzuleiten, ob alfo z. 28. in der wirklichen Gesammtlehre des Sakobus die Chrifto= logie, etwa im Busammenhange mit ber Efcatologie, un= vergleichlich ftarter als in jenem einzelnen Briefe tann ber-Man tann berartige Fragen nicht brin= vorgetreten fepn. gend genug wiederholen gegenüber der Gefahr, gerade zum - Behuf vermeintlich geschichtlicher und fritischer Untersuchung folche neutestamentliche Schriften in einer Beife zu benuten, welche aller echt geschichtlichen und fritifchen Auffaffung zu= wider ift. Bei Ochmid aber ift die Borficht und Befons nenheit nirgends zu vertennen, mit welcher er in biefer Sin= ficht zu Berte geht. Freilich lag es bann auch ichon mit in jenem Charakter des Jakobusbriefes, daß Schmid feinen Lehrbegriff nicht ganz fo organisch zu entwickeln vermochte, fofern er fich veranlaßt fab, die "Grundbegriffe" und die "besonderen Lehren" (§. 57. 58.) neben einander au ftellen, ohne biefe fo, wie es ihm fonft gelang, aus je= nen abzuleiten.

Auf die verhältnismäßig besonders große Reichhaltig= keit der Abschnitte über Jakobus und Petrus wurde bereits ausmerkfam gemacht.

Bei der Lehre des Jakobus werden wir gleich durch die "Grundbegriffe" in den Mittelpunct ihres eigenthums lichen Charakters geführt; es kommt hier zur Sprache feine Auffaffung des subjectiven Christenthums, naher des Glaubens in feinem Verhältniß zur Rechtfertigung (über ben wirklichen Unterschied von der paulinischen Lehre vgl. S. 1085), und feine Auffaffung des objectiven Christenthums als des Gesehes der Freiheit, woran der vorzugsweise von der praktischen Seite aufgesaßte Gottesbegriff und der Inhalt der Motive, welche Jakobus zu feinen Paranefen nahm,

fich schließt. Die "besonderen Lehren" stellen dann die Auf= faffung von der Entwickelung des christlichen Lebens im Sanzen, nach feinem Ursprung und feiner sittlichen Erweis sung, dar.

Dem Charafter bes Detrus und feiner Lehre wird es, fo weit wir benfelben irgend tennen, ganz entsprechen, baß Schmid bei diefem Lehrbegriff die Lehre von Chriftus felbst, bem verheißenen und irbifc erschienenen Urheber bes beiles, voranftellte; vorsichtig ift ber Gebrauch, ben er in Betreff bes Befens und ber Draeriftens Chrifti von der Stelle 1, 11. macht (G. 162 ff.); einzig richtig wird ber Beg fenn, ben- er zur Erklarung ber fcwierigen Borte von ber "Sollenfahrt" einfchlägt, nämlich lediglich mittelft Beigiehung anderer biblischer Ausspruche und Ideen (G. 170 ff. a)). Der Unterschied bes petrinifden Lebrbegriffs von dem des Jakobusbriefes (S. 206.) tritt von felbft her= vor, ebenfofehr aber auch, daß bie Gigenthumlichkeiten, welche für ihn auch gegenüber vom paulinischen nachgemies fen werden (S. 207, 209.), mehr nur negativer Natur find: eine viel meniger entwidelte und auf die Principien 'zurud'= gebende Auffaffung der Gunde und des Seiles. Indeffen bietet nach diefer Seite in dem felbft, mas Schmid ein. zeln ausgeführt bat, auch noch Positiveres fich dar: bie ei= genthumliche Berbindung eines vorberrichend praktischen Charafters mit fortwährendem Burudgreifen auf den tiefen, wenn gleich noch weniger entwickelten Glaubensgrund, -von dem Grunde der Berfohnung aus fogleich ein übermie= gendes Fortftreben zut fittlichen Reinigung, - neben voller, lebendiger Burdigung bes Todes Chrifti Die gang befonders hervorgehobene unmittelbare Bedeutung der Aufer= ftehung, - neben dem auf dem vollbrachten Beilswert ruhenden Glauben die dem gangen Brief eigene, vormie= gende Richtung aufs kunftige Seil in der hoffnung.

a) S. 171. 3. 8. ift ftatt "Apostelgesch." zu lefen "Apotal."

### Schmid

Eine großartig fich entfaltende und boch zugleich bochft einfache Gliederung erschließt fich uns beim paulinischen Lehrbegriff burch bas Ausgeben vom vollen Begriffe ber Sixaloovn deor, beren Offenbarung das Christenthum ift (6. 73.). Möglichft voll wird (§. 74.), mit Beziehung auf Die Sprache des alten Teftaments und auf die Lebre Jefu, ber Grundbegriff der dinaioovn bestimmt: fie befaffe die rechte Beschaffenheit des Menschen in feinem fittlichen Bers baltniff zu Gott vor Gott felbft, weiche durch ben vouos normirt fey in ber Art, daß die Sunauogun theils eine volltommene Gefeteserfüllung, theils beren thatige Unertennung von Seiten Gottes in fich begreife, - und in jener rechten Beschaffenheit fen bie Lon, bas Lov, mit einger ichlossen a). Diefer allgemeine Begriff modificirt fich aber, vermoge bes Sundenzustandes, fogleich babin, bag bie nun: mehr einzig mögliche dixalooving die von Gott burch 3m rechnung und Geschent ertheilte, auf bem Glauben an Chris ftum rubende fey. Demgemäß bilden fich in der Gliedes rung bes Lehrbegriffs zwei haupttheile. Surs Erfte : ber Mangel ber Gerechtigkeit bei allen Menschen vermöge ber allgemeinen Sundhaftigkeit, fo wie diefe (6. 75.) fammt ibrer Strafe, fammt geiftlichem und leiblichem Lobe, thats fachlich besteht, und wie sie (§. 76.) ihren Grund bat in Abam's Sunde (G. 256 - 262.) und in dem fündlichen Sang jedes Einzelnen (Berhaltniß zu dapt, vous u. f. w. S. 264 ff.) unter Mitwirkung des Gefetes felbft, - und baran anfoliegend, die Thatigteit Gottes in Bezug auf jenen Mangel (§. 77.) in feiner allgemeinen Beltregierung und in feis ner befondern Offenbarung unter Sfrael. Surs 3weite: Die "herstellung ber Gerechtigkeit", bie gottliche Erlofung in Christo Jefu, durch welche die Sixacosúry und Lan fur alle Menschen vermittelt ift (§. 78.). Bir bemertten oben,

#### 222

a) S. 244. 3. 16. ift, handfariften zufolge, ftatt Rom. 1, 17. 38 feten: Gal. 3, 12., vgl. Rom. 2, 7. 10.

wie Schmid felbft bas Borberrichen bes anthropologifchen Elements bei Paulus betont : fo auch noch jest, §. 79. (G. 289.). Aber er hat, namentlich auch gegenüber von allen benen, welche bie Erlofung burch ben biftorifcen Chriftus und fein wirkliches objectives Bert bei Paulus in einen nur an bie 3dee von Chriffi Tod und zwar vielmehr nur vermöge außerlich biftorifcher, als vermöge mes fentlicher innerer Rothwendigkeit fich anschließenden fubjec tiven Umfomung des Bewußtfeyns icheinen verfluchtigen ju wollen, gemiß volltommen Recht, wenn er nun als biejenige Lebre, auf welche ber Apoftel bei ber Erlofung bochuberall als auf die Grundvoraussegung gurudgebe, Die Lebre von Chriffus bem Erlofer als das erfte Lebrftud. biefes zweiten haupttheiles voranschickt. Eine befondere Aufgabe und ein besonderes Berdienft des Berfaffers bildet bier bei ber Lehre von Jefu Perfon Die Nachweifung, wie icon bie driftologischen Elemente ber alteren Briefe bie Brundzüge für ben reicheren Inhalt der jungeren barbieten, . ja wie, fofern bas gottliche Princip entschieden als bas mefentlich Chrifti Perfon conftituirende aufgefaßt werde (worauf es auch in der That weit mehr ankommt, als auf aus. drudlichen Gebrauch des Logosbegriffs), von diefer paulis nifchen Lehre aus es nur noch ein Schritt ju Johannes fen (5. 307.); bei der Lebre vom Bert Chrifti ift bervoraus beben die eingebende Erorterung derjenigen Stellen, welche für die besondere Bedeutung bes Todes Chrifti als eines fellvertretenden und objectiv fuhnenden die ftartften Balt. puncte find (G. 310 ff.). Run erft tann "Gerechtigteit und Erben", wie es durch Chriftum vermittelt ift, fich entfalten. Bunachft (§. 81.) werden turg Begriff und Bedingungen bestimmt, - als Bedingungen nämlich einerfeits ber Slaube nach feinem inneren Befen, andererfeits bie gott= lice Gnadenwahl (uber Rom. 9-11. f. G. 330: "eine bohere Bereinigung ber hier zusammentreffenden Bestim= mungen im bogmatischen Sinne gibt Paulus nicht; er

fellt nur bie Bhatfachen neben einander auf; aber fo viel ftebt fest, daß von einem befondern, von vorneherein verwerfenden Rathfchluffe bei Paulus teine Rede feyn tann"). Sodann wird bie Entwickelung des Seiles verfolgt, fofern es 1) ein Beil ift fur die Einzelnen, fich entwidelnd in ber "Rechtfertigung" (§. 82.) als einer ganz entschieden (val. oben ben Begriff ber Sixaosvirn) jubicativen, aber unmittelbar auch den "Frieden" mit fich fuhrenden (wobei fich übrigens noch fragen wird, ob diefer wirklich fo unmittel= bar, wie G. 335. ju geschehen fcheint, in ben Begriff der Rechtfertigung felbft barf bereingenommen werden), - in bem "neuen Leben ber Gerechtigteit" (§, 83.), bas fich; fo wesentlich es von jener auseinander zu halten ift, fo noth= wendig boch nun, in Glaube, Liebe, hoffnung, aus ihr bervorgehen muß, - und in der "Seligkeit in Chrifto" (§. 84.), worin zwar nicht die Rechtfertigung, wohl aber bas Bewußtfeyn ber Rechtfertigung erft noch erhoht und vollendet werden foll; - fofern jenes 2) ein Beil ift fur bie Gemeinde ("bie Gemeinde" §. 85., "bas Reich Chrifti und die Macht ber Finsternig" §. 86.); - fofern es 3) für bie Einzelnen und die Gemeinschaft zufammen fich vollenbet in der funftigen Offenbarung Jeju Chrifti (§. 87.). Endlich wird (6. 88.) von diefer ganzen Entwidelung bes Beiles, - von ber "hergestellten Gerechtigkeit", - Rud= beziehung genommen auf Gott, deffen volltommene Offen= barung bie alfo geschehene Erlosung ift, - auf ihn, "ber burch ben Sohn im heiligen Geifte Alles ift in Allen, ber Eine Gott über Alle, durch Alle und in Allen." - Man mag in diefer Ausführung Manches noch zu wenig beachtet und erortert finden, wie 3. 23. bas immerhin etwas fcwies rige Berhaltniß zwischen ben mehr objectiv und bialektifch, ja, wenn man fo fagen darf, juriftifc und den mehr fubjectiv und myftifch klingenden Ausfpruchen uber Chrifti Bert und die Seilsaneignung in ihrer Beziehung zu ein= ander; man mag die Zuslegung verschiedener Stellen ent=

schieden anfechten, 3. 20. die von Phil. 2, 1. ("åqnavµuós", S. 306.); man mag die unverhaltnismäßige Kurze der letz ten Abschnitte bedauern. Im Ganzen aber ist die Darstellung des paulinischen Lehrbegriffs vielleicht das Geluns genste und Ausprechendste in dem ganzen Werke. Mit der reichen und tiefen und doch so durchsichtigen, logischen, innern Systematik jenes Lehrbegriffs selbst traf die Begabung und das Geschick des Berfassers aufs schönste zusammen.

Die Geftaltung bes jobanneifden Lebrbegriffs bes ftimmt fich durch bas, was Som ib icon im voraus über ben Charakter beffelben geaußert bat. Der Standpunct bes Johannes ift (G. 364ff.) ber driftologifche ober, mas fur ibn hiermit ibentifch ift, ber theologifche : "vom Princip alles Lebens geht er aus und kommt bann von oben berad auf bas, was in der Erfahrung vorliegt." Die Darftellung ift, indem fie ...ein mehr intuitives als bialettisches Geprage tragt". "maffenhafter und eben begwegen in der Gliederung weniger reich". Dabei ift das Bewußtfeyn "ganz auf das Eine Sochfte, Ewige, felbft gerichtet". So ergibt fich die Reihenfolge ber brei Abichnitte: Gott in Chrifto, - die Renfcheit und Belt in ihrem urfprünglichen Berhaltniß zu Sott und in ihrer Entfremdung von ihm, - und die Ges meinschaft der Belt mit Gott durch Chriffus. Sene Richs tung auf die Einheit tritt als carakteristisch namentlich auch beim britten Abschnitt bervor, - beim Berte Chrifti in ber Beziehung beffelben auf feine ganze Perfon (§. 96.), bei ber heilseineignung in ber "Einen großen Anschauung bes Slaubens", in welchem, als bem "Princip des neuen Les bens", "bie Belt überwunden ift", ohne bag eine bialettifche Scheidung zwischen Rechtfertigung und neuem Leben im jos banneischen Gebantentreife lage (§. 97.). - Benn Schmid jene Richtung auf das Eine Höchste als "speculativ" bezeichs net (S. 366.), fo hat er bem Migverftandniß, als ob hiermit ber moderne Sinn von philosophischer Speculation zu verbinden ware, gleich wieder baburch vorgebeugt, bag er fie eben eine "ins Theol. Stub. Jahrg. 1856. 15

tuitiv speculative" nennt (G. 387.). Subeffen burfte wohl noch ftarter barauf gedrungen merben, bag ibr Charatter auch ba, wo fie ju ben, wenn man fo mill, fpecu= lativften 3been auffteigt, überall nicht ein metaphyfifcher, fondern ein lebendig ethischer ift; man vergleiche, wie die tiefften Ausführungen als Grund fur bie einfachften prattiichen Ermahnungen bienen, - wie alle jene Begriffe von Licht, Leben, Glauben, Ertennen einen welentlich etbifchen Geift haben, - ja wie auch das Seyn Gottes in Chrifto nirgends rein an fich festgehalten wird, sondern immer fo, wie es - und zwar fur uns - concret geschichtlich wers ben follte und geworben ift. - Das zuleht Gefagte und das Intuitive bei Johannes überhaupt fchrt uns schließlich jurud auf bas, mas oben, an der Sand der fchmib'. ichen Beftimmungen, über bie Reden Sefu felbit bemertt wurde; wir haben bier eine innere Bermandticaft zwischen ber Unschauungs = und Darftellungeweise bes Epangeliften und Berfaffers ber Briefe und zwischen der Lehrweise bes Meifters, beffen Reben er wiedergab. Andererseits fuchte Somib von vornberein (G. 360 ff.) ben Unterfcbied zwi= ichen beiden festzustellen; er beruft fich auf die Unterfcheis bung, welche der Evangelift felbst zwischen ben Worten Sefu und ben Gebanten ber Apoftel Darüber mache =); er weißt barauf bin, wie der erste Johannesbrief die Ideen fcon verarbeitet hat und in feinem bidattifchen Gehalt über jene Reben hinausgeht, - vgl. die 3dee vom ilaoµos, die vom roloua, die 1 Job. 5, 6, 7.; man könnte beifugen. Das auch ber Evangelift Ideen kennt, die ben von ihm berichter ten Reben fehlen, 3. B. bie von Seines als Paffablamm (19, 36.), als "Lamm Gottes", - und wiederum, bag in Diefen Glemente liegen, welche eine Berarbeitung, ja übers haupt eine weitere Aufnahme bei Johannes felbft gar nicht erfahren haben, wie z. B. bie Darftellung bes Geiftes als

\*) Statt 30h. 17. ift (S. 361.) Joh. 7, 37-39. zu lefen.

226



Paraklets oder bei der Person Christi die Anschauung von ihm als Menschenschn und die ganze Stellung des Mensch= gewordenen unter dem Bater. So findet in dem, was der johanneische Lehrbegriff im Einzelnen darbietet, die Benuzung der johanneischen Reden für die Darstellung der Lehre Selu selbst nur noch weitere Rechtsertigung; und so finden wir in ihm, indem er den Höhepunct der apostolischen Lehrentwickelung bildet, eben die in der Lehre Jesu liegenden Leime zu der Reife gediehen, welche sie innerhalb jener Entwickelung erreichen sollten.

Das Werk, beffen Sang wir hiermit bis zu feinem icon Abschluß verfolgten, moge benn als wurdiges Denkmal vom Geifte bes Verfaffers und feiner Wirkfamkeit als Lehrer fich erweifen und zugleich die Wirkfamkeit des Ver= ewigten auch über ben Kreis derer hinaus, unter benen er sie personlich ausübte, zum Besten der Wissenschaft und ber Kirche ausbreiten helfen.

Tubingen, im Mai 1854.

Repetent Julius Roftlina).

a) Jest Professor in Göttingen.

Druck ber Engelhard = Repher'schen Hofbuchbruckerei in Gotha.

In gleichem Berlag ift erschienen:

Beschichte ber europäischen Staaten von Beeren und Utert. 29fte Lieferung. 2 Bande, enth. Pauli, England, 4. Bb., Carlfon, Ochmeden 4. Bb. Subscriptions : Dreis 4 Thir, 28 fgr.

Als Einzelwerf :

Pauli, D. R., Geschichte von England. 4ter 28b. 3 Thir. 6 far Carlfon, D. F., Gefchichte von Schweden 4. 20. 3 Thie. 4 far. Legteres bildet bie wurdige Fortfegung zu ber hochgeschähten fcme-bifchen Geschichte bes leiber durch fruhen Lob ber Arbeit entgo-

genen Brof. Geifer.

In neuer Subscription erschienen :

- am 1. Aug.: Rampen, Niederlande, 1r Bd. 2 Ablr., am 1. Sept.: Geijer, Schweden, 1r Bd. 1 Ablr. 6 far., am 1. Octor.: Strahl, Rußland, 1r Bd. 1 Ablr. 22 fgr. Die Folge wird geregelt am ersten eines jeden Monats zur Ausgabe fommen.

In einigen Wochen erscheint

als 30. Efrg. 1. Abtheilung: Binkeifen, Osmanen, 3r Bb. Ferner find erschienen :

Clossarium diplomaticum, zur Erläuterung ichwieriger 2Bor= ter und Formeln des gesammten Mittelalters. Bon D. Ed. Brintmeier. Folio, 23, heft. Subscriptions= Dreis 1 Thir.

Senffarth, D. G., Theologifche Schriften ber alten Legyp= ter. Rach bem Turiner Papprus zum erften Male 1 Thir. 18 far., übersetzt, geheftet

in Callico geb. 1 Thir. 26 fgr

Seyffarth, D. G., Grammatica Aegyptiaca. geb. 3 Thir. hanfen, Th., uber die Methode und Stufenfolge bes Religionsunterrichts auf Oymnafien, geb. 20 fgr.

— —, die lutherische und reformirte Kirchenlehre von der Kirche. geb. 16 fgr.

hupfeld, Dr. Herm., die Pfalmen. Ueberfest und ausges legt, 1r 20, geh. 2 Tblr.

- C. Plini Secundi hist. nat., ed. Sillig. Vol. VI. gebeftet. Subscriptions = Preis 3 Ebir.
- C. Plini Seenndi naturae historiarum libr. I., XI., XII., XIII., XIV., XV. fragmenta. e codice rescripto bibliothecae monasterii ad St. Paulum in Carinthia edid. Fridegarius Mone. geb. 2 Shir. 12 fgr.
- Fred. Gronovi in aliquot C. Plininatur. historiae libros notae emendatius editae et locupletioribus indicibus auctae. geh. 1 2blr. 6 fgr.
- Perthes, D. Cl. Th., Friedrich Perthes Leben. Nach deffen fcriftlichen und mundlichen Mittheilungen aufgezeichnet. 3r Bd. geh. 2 Thir.
- Reller, D. C. F., die Drangfale des Naffauischen Bolkes im 30jährigen Kriege. geb. 2 2blr.
- Sen = Schneider, das Rind von der Biege bis jur Schule. 3. Aufl. In Callico gebunden 1 Thir.

Die bekannten Bey = Speckter'schen Fabeln wurden in allen Aus= gaben neu gedruckt; fie sehen zur bevorftehenden Festzeit freund= lich von Neuem empfohlen:

| <b>Şey</b> = (                                                            | Specter,             | Fabeln :     | 1r<br>2r<br>1r<br>2r | "      | fcwarz<br>colorirt               | 1 %<br>1<br>2<br>2 | Ihlr.<br>" | 5   | fgr.<br>"    |
|---------------------------------------------------------------------------|----------------------|--------------|----------------------|--------|----------------------------------|--------------------|------------|-----|--------------|
|                                                                           | -                    |              | Sđ                   | ular   | ıŝgabe                           |                    | .,         | 15  | "            |
| . <u> </u>                                                                |                      | -            | mit<br>T             | Eert,  | izőfilchem<br>fcwarz<br>colorirt | 1<br>2             |            | 5   |              |
| Re                                                                        | mer empfel           | jle ich zu L | Beihn                |        |                                  | -                  | "          |     | "            |
|                                                                           |                      | nie. in (    |                      |        |                                  |                    |            | 2 I | thir.        |
| Bran                                                                      | 1, Götte             | rlehre. ge   | <b>b</b> .           |        |                                  |                    | i          | 3 X | bir.         |
| Claudius, M., fammtliche Berte. 8 Sefte. 2 Thir. 10 fgr.                  |                      |              |                      |        |                                  |                    |            |     |              |
| Daffel                                                                    | be in 2              | Callico = A  | Bánd                 | en     |                                  |                    |            | 3 I | hlr.         |
| Daffel                                                                    | be in 4              | Thin, 8.     | geh.                 | •      | •                                | 4 9                | ehlr.      | 25  | fgr.         |
| Diaz de Caftillo, Eroberung von Merito. 2 Bde. cartonn.<br>2 Thir. 6 fgr. |                      |              |                      |        |                                  |                    |            |     |              |
| Fenelo                                                                    | on's Bri             | efe an di    | e (S1                | áfin   | Gramon                           | t. In              | Cal        |     | geb.<br>fgr. |
| Seorg<br>2                                                                | i, Fr.,<br>Thle. gel | die heilig   | en C                 | de fch | ichten des                       | 1 Alt.             |            |     |              |
| Hey,                                                                      | Erzählun             | igen aus l   | em !                 | Bebei  | n Sefu, co                       | rtonn              | •          | 20  | fgr.         |

Sen, Ueberfetung von Pollad's, Lauf ber Beit, geheftet. 1 Thir. 15 fgr. Daffelbe, in Callico gebunden 1 Thir. 22 far. Sillebrand, bie deutsche Mational.Literatur. 3 Thle, 2. Aufl. geh. 6 Ibir. Ledderhofe, Friedrich Mufonius, geh. 24 fgr. Listo, Die Offenbarung Gottes, geb. 1 Tblr. 10 fgr. Daffelbe, in Callico gebunden 1 Thir. 18 far. Mnnfter . Betrachtungen, geb. 2 Thir. 2 Thir. 8 fgr. Daffelbe, in Callico geb. Riebnhr, Seroengeschichte. 2. Aufl. geb. 12 far. D'Livier, Bilderbibel mit begleitendem Tert von v. Schubert. aeb. 2 Thir. 20 fgr. Perthes, Chrusoftomus, geb. 20 far. Sartorins, Christologie, 6, Aufl. in Callico geb. 1 Thir. Soneider = Rohlraufch, Bildniffe beutfcher Ronige und Raifer. aeb. 4 Tbir. Daffelbe, in Callico gebunden 4 Thir. 25 fgr. Sebald, Bache und bete. Einer Mutter Geleitsworte an ihre Tochter 18 sgr. Die Lilie ber Mission 20 fgr. Seelenfrieden, den Gebildeten ihres Gefclechts gewidmet. 6. Aufl. in Callico gebunden 1 Thir. Strauß, Lieder aus der Gemeinde, geb. 1 Thir. 15 far. Daffelbe, in Callico gebunden 1 Thir. 22 far. Tholud, Stunden der Andacht. geh. 2 Thir. Daffelbe, in Callico gebunden 2 Thir. 8 far. Umbreit, neue Poesien aus dem Alten Testament. cartonn. 1. Thir. Ullmann, Befen des Christenthums. 4. Auflage. gebeftet. 1 Thir. 14 fgr. Balden, General, Graf Hoheim, geb. 1 Thir. 10 fgr. 183 fgr. Die drei Schweftern. geb. Beihnachtsgabe, biblische, fur Jung und Alt. In Callicos 1 Iblr. 6 fgr. Einband Daffelbe in Maroquin mit Futteral 1 Iblr. 22 fgr.

# Geiftliche Sänger der christlichen Kirche.

In unsern Tageu, wo durch die Presse so vieles Gift auf po= litischem sowohl als auf religiosem Gebiete verbreitet wird, ift es Bilicht für jeben Beffergefinnten, geschweige benn für jeben Chris ften, beffen ganzes Streben dahin geht, daß Gottes Rame gehet-liget werde durch das Kommen feines Reiches und durch das Ge-schehen feines Willens, — mit allen Mitteln dahin zu trachten, daß Gottes Bort beim Bolfe mehr und mehr verbreitet und in den herzen leben big werde. Denn wie geschieht die heiligung bes gott-lichen Namens? ""Bo bas Bort Gottes lauter und rein gelehret wirb, und wir auch heilig als die Rinder Gottes barnach leben."" Das Rirchenlied ift nun nichts Anderes, als bas gefungene Bort Gottes, ber Erguß eines burch bas Bort Gottes mächtig bewegten und erregten Gemuthes. Luther's und feiner Freunde Lieder verfundigten zuerst bas Evangelium den Armen: ", "daß Gottes Wort auch burch den Gefang unter den Leuten bleibe." "Diefem Worte Gottes möchten wir nun auch in unfern Tagen wieber Gingang verschaffen, bamit fein name auch bei uns heilig werbe; - und bas ift ber Grund, warum wir feine Arbeit und feine Kosten scheuen, die seltenen Schätze bes Rirchenliedes aus ihrer Berborgenheit und aus ihrem Staube wieder hervorzuziehen und fie unangetaftet und unverändert, mit einem Borte biplomatisch treu und genau, in ihrer Originalschönheit, bem Bolfe als foftbares Geschent bargureichen. Dogen Alle, benen bie Bitte: "Dein Reich tomme" - auf und am herzen liegt, uns in unferm Streben unterftugen ; benn Jedermann weiß: "bas Unfraut fin= bet fich von felber" (Matth. 13, 26.). Die Unterftutzung besteht aber entweder in ber Mitarbeit - wo Beit, Umftanbe und Rrafte es ge= ftatten - ober im Mitverbreiten in ben Rreifen, wohin uns ber Berr im Leben hienieden gestellt hat. Dente der Gelehrte nicht, dem die Daffe ber noch zu lesenden literar. Berte, die ihn umringt, eine gewiffe Sat-tigung einflößt, daß es also auch beim Bolte stehe: wie viele der fernhafteften, oft theuern Erbauungeschriften fand man nicht in alter Beit in den Saufern, und wie fehlt jest fo häufig ber Sinn und Grofchen bafur! - und auf ber andern Seite : wie oft = und vielmals wird nicht ein Buchlein immer und immer wieder gelefen, wo eine hungrige Seele vorhanden ift, die da fpricht: "Das ift mein Troft in meinem Elend; benn Dein Bort er quictet mich" (Pfalm 119, 50.). Darum hoffen wir, bag unfere Bitte bei Sohen und Riedrigen nicht werde eine ver= gebene fein.

#### Die herausgeber ber

#### "Geiftlichen Sänger ber driftlichen Rirche".

| Julius Fricke, | Schircks, Pastor in Rhoben            |
|----------------|---------------------------------------|
| als Berleger.  | bei hornburg, Breuß. Broving Sachfen. |

Diefer Bitte fügt ber unterzeichnete Berleger bie Bemerkung hinzu, baß die Aufeinanderfolge der Sänger nur davon abhängig ift, wie die einzelnen Mitarbeiter ihre Arbeiten vollenden. Bon den einzel= nen Sängern find bis jest erschienen:

1. Dr. Martin Luther's geiftliche Lieber. Rach ben Driginalterten herausgegeben und mit furzen erklarenden Bemerkungen verfeben von Bilhelm Schirds. 1854. 7 Bog. in 16. brofc. Preis 5 fgr.

- IL 3. A. Freylinghanfen's geiftliche Lieder. Nach dem Originaltert herausgegeben und mit einer biographischen Stizze begleitet von Ludwig Grote, 508= pes im Kloster Loccum, 1855. 10 Bog. in 16. brosch. Preis 5 fgr.
- III. Salomon Liscovins' geiftliche Lieder. Neu gefammelt und unverändert herausgegeben von D. Julius Pasig, 1855, 6 Bog, in 16. brosch. Preis 5 fgr.
- 1V. Nicolans Herman's und Sohann Mathefii geiftliche Lieder. herausgegeben von Karl Friedrich Led= berbofe. 1855. 122 Bog. in 16. broich. Preis 72 fgr.
- V. Nicolans Gelneccer's geistliche Lieder, in einer Auswahl nach dem Driginaltert herausgegeben und mit einer kurzen Lebensbeschreibung von heinrich Thiele. 1855. 7 Bog. in 16. brosch. m. Portrait. Preis 5 fgr.
- VI. Salomo Frandt's geistliche Lieder, Herausgegeben von D. Schauer. 1855. 7 Bog. in 16. brosch. Preis 5 fgr.

In gleicher Beise erscheinen auch "Geistliche Sängerinnen ber chriftlichen Kirche":

- 1. Aemilie Suliane Grafin zu Schwarzburg, geiftliche Lieder, herausgegeben von D. Julius Pasig.
- II. Ludämilia Elifabeth Grafin zu Schwarzburg = Rudol= ftadt, geiftliche Lieder, herausgegeben von Pfarrer Sarnigbaufen.
- III. Anna Cophia, Landgräfin von Beffen = Darmftabt, geiftliche Lieder, herausg. von D. Stromberger. Julius fricke in Halle.

# Literarische Neuigkeiten

#### von Jufus Albert Wohlgemath in Berlin

fo eben erschienen und burch alle Buchhandlungen zu beziehen:

Aus Schutzengels Tagebuch. Erzählungen für Kinder von C. J. mit einem Vorwort von D. R. L. Biernatfi. 8. cartonn. Preis 10 far.

#### Evangelienbüchlein für evangelische Lehrer. Schriftgemäße Austegung der heiligen Sonntagsevangelien von D. F. E. Sohannes Cruger, gr. 8. brosch. Preis 15 fgr.

- D. Martin Enther's fleiner Katechismus. Mit einem Vor= wort von D. von Harles und 28 Stabistichen, 3te Stereotyp = Ausgabe. 4. brosch. Preis 20 fgr.
- Abhaudlungen zur fystematischen Theologie. I. Bur Controverse über Rirche und Umt. II. Ueber Natur und Aufgabe des dogmatischen Beweises. Bon D. hermann Reuter. gr. 8. brofch. Preis 13 Thir.

Güldenes Kleinod in geiftlichen Liederperlen. Ein Bieh= taftlein fur Kinder Gottes. In Etui. Preis 6 fgr.

Gnadenfiegel, ein chriftlicher Dblatenschatz. In Etui. Preis 5 fgr

Rirchenordnung der evang. sluth. Gemeinen in Sud = Auftralien nebst einigen Erläuterungen von A. Kavel. 8. geh. Preis 3 fgr.

Im Berlage von Bilhelm Schulge in Berlin erschien fo eben und ift in allen Buchhandlungen zu haben :

2Beiß, Bernh., Eic. D., ber petrinische Lehrbegriff. Beisträge zur biblischen Theologie, sowie zur Kritik und Eregese bes ersten Briefes Petri und der petrinischen Reden, 8. 444 Seiten. brosch, 2 Thlr. 7 fgr. 6 pf.

In meinem Berlage ift fo eben erfchienen und burch alle Buchhandlungen zu beziehen :

Evangelisches Gesangbuch.

herausgegeben von

M. Albert Anapp,

Stabtpfarrer zu St. Leonhard in Stuttgart.

8. 354 Bogen. broschirt 224 Ngr.

Leipzig, im September 1855.

Karl Cauchnik.

Bei uns ift so eben erschienen und burch alle Buchhandlungen bes In = und Auslandes gratis zu erhalten :

Bericht über die jest vollendete kritische Ausgabe der Entherischen Bibelübersesung von D. H. E. Bindseil und D. H. Niemeyer, erstattet von D. H. E. Bind= feil. 1 Bogen in gr. 8.

Salle, 1. October 1855. Die Canftein'iche Bibelanftalf.

Im Berlage von Bilhelm Sert in Berlin (Beffer'iche Buch= hanblung), 44. Behrenftraße, erfchienen :

- I. Bendtorff, Die evangelische Diaspora der preußischen Monarchie und die neuesten Arbeiten in ihr. Nach amtslichen Quellen bargestellt. 8, geh. Preis 24 fgr.
- Altenstücke aus der Verwaltung des Evangelischen Obertirchenrathe. Siebentes Heft. (280. 11. Heft 1.) 8. geb. Preis 6 fgr.
- Altenstücke aus der Verwaltung des Evangelischen Obertirchenraths. Supplementheft, enthaltend Mittheilungen über Aufnahme und Wirkfamkeit der evangelischen Gemeinde - Kirchenräthe während des zweiten Jahres ihres Bestehens in der Provinz Preußen, 8. geh. Preis 12 fgr.
- Altenstücke aus der Verwaltung des Evangelischen Obertirchenraths. Band I. Preis 2 Ihlr. 4 fgr.
- Leenhardi Hutteri compendium locorum theologicorum. Addita sunt excerpta ex lo. Wollebii et Ben. Picteti compendiis, ed. A. Twesten. 8. geh. Preis 20 sgr.
- I. Stiehl, Aktenstücke- zur Geschichte und zum Berständniß ber brei preußischen Regulative vom 1., 2. und 3. Dctober 1854. 8. geh. Preis 10 fgr.
- Bier politifche Quartal = Mundschauen von Michaelis 1853 bis dahin 1854. 8. geh. Preis 12 fgr.
- J. Stahl, Ausführungen über das Ghescheidungs = Geseth. 8. geb. Preis 4 fgr.
- J. Müller, in halle, über Chescheidung und Wiederverebe= lichung geschiedener Gatten. 3mei Vorträge. 8. g.b. Preis 6 fgr.
- Kaleher, Die neue Bolksschule. Eine Beurtheilung der preußischen Unterrichts-Regulative im Gegensatz zur Diesterweg'schen Burdigung derselben. 8. geb. Preis 12 fgr.
- Kraft, Die Rirchengeschichte ber germanischen Bolter. In zwei Banden. Ersten Bandes erste Abtheilung: die Anfange der chriftlichen Kirche bei den germanischen Boltern. 8. geb. Preis 1 Thir, 24 fgr.

# Introductio in dogmaticam Christianam.

Scripsit

#### **D.** Theodorus Albertus Liebner.

Particula I. 4. brofch. 9 ngr. Particula II. 4. brofch. 6 ngr. Leipzig. Dürr'fche Buchhandlung.

Bei J. C. B. Mohr in Heidelberg erscheint noch im Laufe dieses Jahres :

De Wette, D. W. M. L., Commentar über die Psalmen, nebst beigefügter Uebersetzung. 5 te verb. u. verm. Auflage, herausg. vom Professor D. G. Baur in Giessen. Preis ca. 3 Thlr. 15 ngr.

In meinem Berlage ift fo eben erschienen und in allen Buchhand: lungen zu haben :

Homiletisches Sandbuch

zu

# Predigten ans der Apostelgeschichte.

Auch zum Gebrauch in Bibelftunden.

Bevorwortet von D. Ahlfeld.

herausgegeben von

A. Leonhardi und A. Spiegelhauer,

luth. Baftoren im Schönburgischen.

gr. 8. geh. Preis 1 Thir, 6 Rgr.

Eine möglichst prägnante, burch Citate ber claffisch = homiketischen und praktisch= eregetischen Literatur reich belebte und geistvoll erbauliche Tertauslegung ber aus der Apostelgeschickte entnommenen Perikopen, sowie beigestigte kurze, anregende Musterstücke und Disdosstionen werden biesem von Herrn D. Ahlfelb bevorworteten homiletischen Sandbucke unter Geistlichen und Lehrern zum Gebrauch für Predigten, Ratechisationen und Bibelstunden gewiß eine vielseitige Aufnahme bereiten.

Leipzig, im Mai 1855.

B. G. Teubner.

So eben ift in meinem Berlage erschienen und in allen Buchhand= lungen zu haben :

# Pie

# des evangelischen Kirchenjahres.

Lexicon = Octav. geh. Preis 24 Mgr.

Diefer Abbruck ber Berikopen mit ganz großer Schrift ift zunächst zum tirchlichen Gebrauche für die herren Geistlichen bestimmt. Der Tert ift der in meinem Verlage erschienenen Bibel nach Luther's Uebers fezung (revidirte Ausgabe von D. 28. Hopf in Nürnberg) wörtlich entnommen.

Leipzig, im Juli 1855.

B. g. Teubner.

Bur Religions = Friedens = Feier.

Bei Chr. E. Rollmann in Leipzig ift erschienen :

# Der Passauer Vertrag.

Eine Denffcrift ber von Churfürst Moris von Sachsen erfämpften

# **Beligionsfreiheit.**

8. brofc. 10 ngr.

Dhne ben Paffauer Vertrag hätte es keinen Religions: frieden von Augsburg (1555) gegeben, ohne diesen wieder keine rechtsgültige Unterlage zu dem westphälischen Frieden (1648), und ohne diesen keine geschlichen Bestimmungen über Religionsfreiheit in der beutschen Bundesacte von 1815, welche der Paptallein nicht anertannte. Der Paffauer Vertrag, vom heldenmuthigen Churfurt Morit von Sachfen mit dem flegreichen Schwert in der hand erlämpft, ift heute noch die Grunds und Unterlage aller den Bölfern Deutschlands verbürgten Religionsfreiheit.

Im Berlag von Bandenhoed & Ruprecht in Göttingen find fürzlich erschienen und durch alle Buchhandlungen zu beziehen:

Luger, Fr. (Archidiakonus), Chriftus unfer Leben, zwan= zig Predigten, mehrentheils über die Perikopen. 11 Bo= gen gr. 8. geh. 3 Thir. Münchmeyer, U. F. D. (Superintendent), Harfenklänge. Strart. 3 Thir.

Meyer, D. H. A. W. (Cons.-R.), Kommentar s. N. Testament. 1e Abthl. 2e Hälfte. 3e vermehrte und verbesserte Auflage. A. u. d. T.: Handbuch über die Evangelien des Markus und Lukas. 33 Bogen. gr. 8. geh. 1§ Thlr.

Im Verlage der Nahn'schen Hofbuchhandlung in Hannever ist so eben erschienen und durch alle Buchhandlungen zu erhalten:

# **Biblische Numismatik**

oder

Erklärung der in der heil. Schrift erwähnten alten Münzen

von

#### D. Celestino Cavedoni.

Aus dem Italienischen übersetzt und mit Zusätzen versehen

von

#### A. von Werlhof,

Königl. Hannover schem Ober - Appeliationsrathe.

Mit einer Tafel Abbildungen.

gr. 8. 1855. geh. Preis 1 Thlr.

In der Dieterich'schen Buchhandlung in Göttingen sind neu erschienen:

- Elster, E., Commentar über den Prediger Salomo. gr. 8. geh. 16 Ngr.
- Fuchs, C. H., Bericht über die medicinische Klinik zu Göttingen im Jahre 1853. gr. 8. geh. 1 Thlr. 10 Ngr.

Hatthaei Vindocinensis Tobias. Ad fidem libr. Mss. et impressorum recensuit prolegomenis instruxit F. A. G. Mueldener. gr. 8. geh. 16 Ngr.

Uhlorn, G., das Basilidianische System mit besonderer Rücksicht auf die Angaben des Hippolytus dargestellt. gr. 8. geh. 8 Ngr.

1

In Bahnmaier's Buchhandlung (C. Detloff) in Basel ift erschienen: Auberlen, D. R. A., der Prophet Daniel und die Offen= barung Johannis in ihrem gegenfeitigen Berbaltniß be= trachtet und in ihren hauptstellen erlautert. Mit einer Beilage von M. Fr. Roos. Dreis 1 Thir. 20 far.

Beiteres ber Ankundigung vorstehenden Budges zuzuseten, halten wir für ganz überfluffig, ba bie gunftige Aufnahme, welche es überall gefunden, und bie anerkennenden Recensionen, die in einer Menge von Blättern, wie im "Theologifchen Literaturblatte", "Bolleblatt für Stadt Diatterin, wie im "Liebeigigien Etteraturbiatte", "Bottebiatt für Stadt und Land", "Kirchenblatt für die reformirte Schweiz", "Göttinger ge= lehrten Anzeiger", "Bilger aus Sachfen", "Evangelichen Rirchen= und Schulblatt" u. f. w., bis jest schon erschienen, zur Genüge für die Treff= lichteit dieses Buches sprechen; es bedarf keiner weiteren Anpreisung, und wir bemerten nur noch, daß auch jeder gebildete gaie mit Intereffe biefes Buch lefen fann und wird.

Im Berlage von Friedrich Maute in Jena ift erschienen und in jeder Buchhandlung bes In = und Auslandes vorräthig :

Das

# Urchriftenthum

in den

Sanptwendepuncten feines Entwidelungsganges mit besonderer

Rücksicht auf die neuesten Verhandlungen der Herren DD. Safe und v. Baur

von

D. A. hilgenfeld, Profession der Theologie in Jena. 8. brofc. Breis 12 far.

Bei Rub. Beffer in Stuttgart find erschienen:

# Ulrich Zwingli.

# Der Charakter seiner Theologie mit besonderer Räcksicht anf Dicus von Mirandula,

bargeftellt

von

Christoph Sigwart, Phil. D. und Repetenten am theologischen Seminare zu Tübingen. Gr. 8. 244 S. geh. 1 Thir. ober 1 fl. 45 fr.

Real = Encyflopabie für protestantische Theologie und Rirche. In Berbindung mit vielen protest. Theologen und Ge= lehrten berausgegeben von Prof. D. Derjog, 3r Bb. Comenius bis Encyflifche Briefe. 23 Thir. oder 4 fl.

Bei E. H. Gummi in Ansbach erscheint in einer

zweiten wohlfeilen Ausgabe in 6 Seften à 27 fr. ober 7% ngr. :

# Die evangelischen Perikopen

des chriftlichen Kirchenjahres.

Ausgelegt und in ihrem Zusammenhange bargestellt

von

Joh. Christoph Matthäus, evang.=luther. Bfarrer.

Erft mehrere Jahre nach Erscheinen wurde biefes praktische Buch von ber Kritik auf's Gunftigste beurtheilt. Bon mehreren Seiten auf= gefordert, hat nun die Berlagshandlung, um die Anschaffung zu erleich= tern, diese äußerst billige heftausgabe veranstaltet und sieht recht zahl= reicher Subscription entgegen.

In meinem Verlage erschienen so eben: Philosophische Dogmatik

oder

# Philosophie des Christenthums

von Ch. I. Weisse.

Erster Band. gr. 8. geh. 3 Thir. 10 Ngr. Der zweite Band folgt in Kurzem nach.

# Hurzgefasstes exegetisches Handbuch zum Alten Testament.

16te Lieferung.

(Das Hohe Lied, erklärt von F. Hitzig; die Klaglieder, erklärt von O. Thenius.)

gr. 8. geh. 20 Ngr.

Leipzig, Juni 1855.

H. Hirsel.

## Circa 40000 Bände antiquarische Theologica.

So eben gab ich aus und ist durch jede solide Buchhandlung zu beziehen:

Catalog 82 meines antiquarischen Bücherlagers, Abtheilung Theologie, circa 40000 Bände (mit billigst gestellten Preisen) umfassend.

W. Schmidt, Antiquar in Halle.

# Theologische Studien und Kritiken.

Eine Zeitschrift

für

das gesammte Gebiet der Theologie,

in Verbindung mit

D. 3. Müller, D. Nitfich und D. Rothe

herausgegeben

. von

D. C. Allmann und D. J. W. C. Ambreit.

Jahrgang 1856 zweites Heft.

Gothá,

bei Friedrich Andreas Perthes.

1856.

Digitized by Google

· •

``.

· · ·

,

•

•

# Abhandlungen.

Theol. Stud. Jahrg. 1856.

1

Digitized by Google

Digitized by Google

1

1.

# Ueber ven theologischen Begriff der Union und sein Verhältniß zur Confession

mit befonderer Beziehung auf das Bert:

"Die evangelische Union, ihr Wesen und ihr göttliches Recht von D. Jul. Müller." Berlin. Verlag von Biegandt und Grieben. 1854. XIV und 418<sup>°</sup> S.

Bon D. 3. A. Dorner.

#### (3weite Abtheit. u. Schluf )

Rach Darlegung bes nothwendigen Dages von Richengemeinschaft unter ben Evangelischen, wobei man mit frn. D. Muller nur wird einverstanden sonn können, wers ben wir um fo unbefangener zu der Begründung selbst, die im Consensus beider Kirchen liegt, also zu der zweiten ber aufgestellten Kragen fortschreiten können (G. 138-315.).

Die Untersuchung über den Consensus ift eine rein biftorifche und muß urfundlich entschieden werben tons nen; benn fonft maren auch bie Confessionen, weil unertennbar für andere evangelische Chriften, unertennbar für sich lebft. Andererseits ist diese actenmäßige Untersuchung nicht überfluffig; denn welche Maffen von Frrthumern haben fich im Laufe ber Zeit aus allerlei Urfachen in diefer husicht verbreitet! Es ift aber auch eine fittliche Unmogs lickleit, daß die evangelischen Confessionen diese Frage um= geben , auch abgesehen dem hierüber oben pon Bes mertten. Gie haben tein Recht, die Srrthumer über ihr genfeitiges Befen ungepruft fich forterben zu laffen, ja fortzupflanzen; fie wurden fich einer fittlichen Leichtfertigteit

schuldig machen, wenn fie in Beziehung auf biefe facti= fce Frage fich an noch fo ehrmurbige Autoritaten,' A. B. Die Theologen des fiebzehnten Jahrhunderts oder felbft an das Urtheil ber Reformatoren, halten wollten, wahrend nicht einmal die romifche Rirche dem Papft Infallibilität in Factifchem zufchreibt. Ber baber uber Diefe Dinge zu fprechen fich fur befugt erachtet, aber bie Frage nach bem Thatbe= ftand des Confenfus umgeben zu durfen glaubt, etwa unter Berusung ouf Autoritäten statt auf Quellenfors ichung, ber wird, wenn er auf Grund falfcher Borurtbeile bie Liebe und Gerechtigkeit verlet, fich mit dem Schilde jener Autoritaten vergeblich beden. Ein Seglicher wird feine Laft tragen, auch fur bie verschuldete Unwiffenheit, beren Sould bei fpateren Gefchlechtern unendlich viel großer fevn kann, ja der Ratur der Sache nach fenn wird, als bei den Mannern, beren Große nicht an factifchen Srrthumern bangt, deren Autorität aber auch nicht groß genug ift, um auch unfere fleinfte Ungerechtigkeit vor Gott als eine Tugend, als Treue erfcheinen zu laffen.

Es liegt in der Babrnehmung etwas Tröftliches, daß Alle, auf beren Stimme zu boren ift, barin einverstanden find, die Rirchen feven fich die firchliche Gemeinschaft fouls big nach dem Daße ihrer Glaubensgemeinschaft, daß mit= bin der berbe Streit uber bas Dag der Einigung auf ein Gebiet fich verlegt, wo dem hiftorifch Borliegenden und Er= tennbaren bie Entscheidung wenigstens bei benen zufällt, bie im Streite ben Frieden auf Grund ber Bahrheit fuchen. Auch bas erwedt gute hoffnung, daß D. M. nach feinen Grundfagen feine Unficht uber bas Das der iculdigen Einigung von felbft fallen zu laffen bereit ware, wenn feine hiftorifche Erkenntnig ihm das fcwarze Bild von der reformirten Rirche eingetragen hatte, bas fich in gemiffen Rreifen erblich fortgepflanzt bat, und bag - wir glauben auch diefes annehmen au burfen - die von ihm in Betreff jenes Dages Abmeichenden leicht mit ibm Eins wurden,

## ub. d. theolog. Begriff ber Union u. s. w. 235

wenn fie von der biftorischen Beichaffenbeit ber reformirten Rirche, d. h. ihres Glaubens, die gleiche biftorifche Ueberzeugung wie er gewonnen hatten. Uber nur um fo ernfter ift die Anforderung an die theologische Biffenschaft, daß fie diefem Berte fich in ruhiger, unparteufcher Korfchung uns terziebe, und an ihrem Orte der Kirche als treues Organ, als das unentbehrliche Auge diene. Damit find zugleich biefe Kragen ben Diatriben Unberufener, "die langfam find, zu boren, aber fchnell, ju reden", fowie bem Barm ber Beibens icaften entrudt, wie es der Rirche Chrifti giemt. Ber gegen die hiftorifche Richtigkeit des von dem herrn Berf. aufgestellten Confenfus zwar nichts Besentliches beizubeins aen weiß, gleichwohl aber, als ob nichts geschehen mare, gegen bie Bethätigung diefer Glaubenseinheit. welche darans unausweichlich als Pflicht folgt, ausschlagt als wider einen . Stachel, ber hat fich felbit bas Unteril gesprochen. Er bleibt eigenmachtig auf einem Standpuncte zuruch, welcher nut als ber ber geschichtsfluchtigen fubjectiven Billtur bezeichnet werden tann, und lehnt die Arbeit ab, die allein die Sache jum Austrag ju bringen vermag und bem Redenden Stimm= recht verleiht.

Der Confensus nun ift von bem herrn Berf. quellenmäßig und forgfältig nach umsichtiger Ermägung der Me= thode und ber Grundsätze für feine Gewinnung und Dars stellung in allen wesentlichen Puncten befriedigend ausges hoben und zusammengeskellt. Es find ihm auch bis jest im Einzelnen keine Unrichtigkeiten nachgewiesen »). Für

a) Die historische Treue der Darstellung erhellt baraus, daß dieser Theil ber Schrift so gut wie keine Angriffe erschren hat. Die einzige Stimme, die Einzelnes tadelt (Xliefoth's Zeitschr. II, 1.), greift schon dadurch schl, daß sie bei ihren Einwendungen von dem absteht, worauf es ankam, den kirchlichen Bekenntnißschriften. Außerdem ist auch Calvin durch eine oder zwei Stellen aus seinen Privatschriften, die gegen D. M. sprechen sollen, gur zu wenig eindringend gewürdigt und man vermißt für die Behauptungen bieser Stimme den seine Grund ber

jeden der Sache nicht zum voraus ichon genauer Rundigen muß der Reichthum und die Macht des evangelischen Gemeinalaubens etwas Weberrafchendes haben, für den mabren Lutberaner etwas Erfreuliches, weil er ba ertennt, welch', reiches Dag von Babrbeitsfulle der beil. Geift icon zum Ge= meingut in der evangelischen Christenheit gemacht bat; boffent= lich aber nur Benigen zum Berdruß, welche von der herr= lichteit ihrer Rirche zu verlieren furchten, wenn auch uber Die Grenzen der Confession binaus, Die Luther's Namen trägt, die ebangelische Babrheit bekenntnigmäßig feststeht. Das ware bas fur eine Sinnesweise, aus welcher ein Schreden bei dem Unblid des reichen Confensus floffe und bie, ibn zu verringern, den Impuls gabe! Solchem Schrecken mare zu rathen, daß er vor fich felbft erschrecten moge, weil er verrath, mas feine Freude mare, und weil ibm bier Leid bereitet, mas eine Offenbarung der Gerrlichkeit Christi und ein Bert feines Geiftes ift. Um fo unverständiger aber ift folches Miderreden mider die Berte des Geiftes, als, wie bie Geschichte liegt, die Leugnung oder Berringerung des Consensus der Kirchen des calvinischen Typus mit der lutherischen zugleich eine Leugnung ober herabsetung ber Macht und bes Ginfluffes ift, welche burch Luther unmittelbar und mittelbar, fowie durch die lutheris fde Rirche auf die zweite Formation des reformirten Lebr= twous am meiften in Deutschland burch Gottes Rugung, der bie Aufeinanderfolge ber Geschlechter und Manner ordnet, ausgeubt worden ift. Und diefe zweite Formation ift fast allein in die Bekenntniffe der jegigen reformirten Kirchen übergegangen. Belche Rurg.

Duellendelege. — D. Sartorius (Meditationen, S. 201.) fagt von bem Confensus des Hrn. D. M.: "Dieser fehr forgfältig ausgear= beitete Entwurf hat einen unzweiselhaften theologischen Werth." Es fehle ihm nur die große geschichtliche Autorität, besonders der Conf. Aug., an welche baher, wie auch Nithsch meine, der Confensus bestfer angeschloffen werde, als an die vielen andern Symbole:

## ub. d. theolog. Begriff der Union u. f. w. 237

fichtigkeit, wenn wir Euther's hiftorische Birksamkeit verkurzen wollten, um die Kirche, die seinen Namen trägt, im Glanze des Alleindesiges von evangelischen Wahrheiten, die längst Gemeingut sind, zu erblicken! Welche Enge geschichts licher und christlicher Bildung, wenn wir erst dann den reformirten Mitbesig zugestehen wollten, wenn diese Wahrs heiten auch als "lutherische Wahrheiten" statt als evange= lische bekannt wurden!

Berr D. D. findet wefentliche fymbolifde Uebereinftimmung in bem formalen und bem materialen Princip, worauf beide Confessionen ruben, und zwar nicht bloß in ben brei großen Grundvoraussehungen des materialen Prin= cips, ber Lebre von Bott, von der Erlofungsbedurftigkeit, von Christi Person und Erlosungswert, sondern auch in der Lehre von der Bekehrung, Rechtfertigung, Seiligung, endlich auch in der objectiven Dronung des heils durch bie Gnabenmittel des Wortes und der Sacramente. Das Berbaltniß der Unsichtbarkeit der Rirche zur Sichtbarkeit wird beiderfeits wefentlich gleich bestimmt, ebendaher ihr Befen, ihr Entstehen und Bestehen, wie ihr Beruf und ihre Bufunft. Ein reicher Confenfus in all' biefen Grundlehren ift icon in den funfzehn marburger Urtikeln unterzeichnet; er ift nach 3wingli durch Calvin's Ginfluß noch bereichert, der ubrig gebliebene Diffens in der Abendmahlslehre verringert worden a).

a) Ich freue mich, dieses auch von Sartorius (a. a. D. S. 201-203.) anerkannt zu sehen. Die überwiegende Uebereinstimmung trotz bes Diffenses seh 1529 bezeugt worden. "Chrifiliche Liebe", fährt er S. 204. fort, seh von den Bätern einem Theil gegen den andern auferlegt worden, nicht bloß allgemeine Menschenliebe, sondern die chriftliche Liebe, die man Christen schuldig ist, welche mit uns burch nahe verwandtes Bekenntniß verbunden sind. Diese Berpflichtung beruhe unzweiselhaft auf dem zuvor (in den marb. Artik.) ausgesprochenen und sest gestellten Consensus des Glaubens an die Fundamentalartikel ber christlichen Lehre. Mit Recht zählt er zu den Fundamentalartikeln keineswegs die luth. Abend= Die Differenzen, welche nach den beiderfeitigen Betenntniffen als Biderspruche stehen bleiben, beschrän= ten sich auf die Lehre vom heil. Ubendmahl und die Perfon Christi, sowie die Pradestinationslehre.

Die Dradeftinationslehre Calvin's nimmt herr D. M. nicht in Schutz, und er hat es icon binreichend bewiefen, wie er den Biderspruch gegen fie traftig fortzus fuhren und ihr teine Conceffionen ju machen weiß, wenn er gleich eine firchenspaltende Bedeutung ibr in ihrer reformirten Saffung nicht beilegen kann. Sollte um der calvinischen Dradeftinationslehre willen die Rirchengemein= schaft mit ben Reformirten aufgehoben werden, fo mußte die lutherische Rirche auch die Rirchengemeinschaft mit Luther aufgeben, ja Luther ber Reformator bie Gemeinschaft mit Luther dem Berfaffer bes Buches de servo arbitrio. das er doch nie retractirt, sondern noch spåt zu seinen besten Buchern gerechnet bat. Bat allerdings Luther bas Gefahrs liche des absolutum decretum daburch gebunden, daß ibm eine electio extra Christum verwerflich ift, fo bat auch Calvin bas Bort, "Chriftus fen bas Buch bes Lebens und der Spiegel, worin wir unfere Erwählung zu lefen baben", fic ausdrudlic angeeignet a); und weift Luther fur das Gemiß: ober Innewerben ber Erwählung uns auf ben Glauben an das Wort, fo thut das Calvin nicht minder

a) Calv. Instit. christ. rel. 3, 24, 5: Non in nobis sumus electi, sed in Christo. — Christus itaque speculum est, in quo electionem nostram contemplari convenit et sine fraude licet. — Satis perspicuum firmumque testimonium habemus nos in libro vitae scriptos esse, si cum Christo communicamus.

Digitized by Google

mahlolehre, so wenig er deßhalb deren lnth. Faffung preis zu geben gewillt ift. Er bezeichnet es treffend als indifferentistlich, wenn man den großen und annähernden Consensus um des einen Diffenses willen, wie so oft geschehe, unterschätze, und tadelt die Gesetzlichkeit, welche in Betreff der Liebeserweisung das Gewissen Anderer auf die eigene Stufe der Freiheit (beziehungsweise Unfreiheit) herabzebrücken suche.

## ub. d. theolog. Begriff der Union u. s. w. 239

(vgl. 3. 28. Inst. 4, 1, 1, u. 3, 24, 3.). 28as aber die Sym= bole anlangt, fo zeigen im Allgemeinen die reformirten, vornebmlich auch die deutschrefprmirten, einen bereits febr gemilderten, von ber Schroffheit bes calvinischen decretum abgebenden Inpus, mabrend bie Form. conc. tropdem, daß fie fich bier ber melanchthon'ichen Lebre etwas zuneigt, boch auch wieder Luther's Schrift de servo arbitrio ausbrudlich (F. C. 668.) anertennt und empfiehlt. Go bebarf es bei diefem Duncte für unfere Frage teines Berweilens. Die lutherische Kirche bat fein Recht, bieferhalb den Reformirten die Rirchengemeinschaft zu verfagen, zumal beren Symbole meift Galvin's Lehre mil= bern, vor allen ber heidelb. Ratech., wohl aber die Pflicht, ibre eigene Lebre, für welche nur die religiofen Borausfegun. gen und Auslagen trefflich in ber F. C. zufammengestellt find, welche aber theologifc noch fehr unzufammenbangend und mangelhaft ausgebildet ift, weiter zu fordern.

Da ferner uber bie Derfon Cbrift i in ben åttern lutbes rifden Symbolen noch tein Gegenfatz gegen bie Reformirten bervortritt, und die lutherifche Form der Christologie, ware fie als fundamental erachtet worden, ber romischen (und ber reformirten) Rirche gegenüber in ihnen nicht hatte verschwiegen bleiben tonnen; ba bie Form. conc., bie biefen Streitpunct nachholt, weder ein gemeinlutherisches Betenntniß, noch in biefem Lebritud ein Betenntnis reinstirchlichen Tones ift, viels mehr der Schule und Schulfprache zu viel eingeraumt bat, auch tein lutherischer Theolog ju finden ift, ber ihre chrifto: logischen Bestimmungen alle gut beißt und genügend findet; . ba endlich auch die reformirte Rirche fo viele negative und positive Sage in der Christologie mit der lutherischen Rirche gemein bat, daß zu hoffen ftebt, es werbe, wenn bie lutberifche Rirche Diefes Dogma zu einer vollkommneren Geftalt geführt bat, auch die reformirte Buftimmung nicht fehlen (eine hoffnung, die sich mit Recht an die neueren reformirs ten Urtheile über ben lutherischen hauptfatz: Finitum capax infiniti, batten barf): fo bleibt als Bauptpunct unter

ben Differenzen allerdings nur die Abendmahlslehre übrig, und das Ganze reducirt sich einfach auf die Frage: macht die Differenz in der Lehre vom heil. Abendmahl eine Scheis dung und Zertrennung; d. h. eine grundschiche Verfagung der Abendmahlsgemeinschaft und Aufhebung der Gemein= samteit des Kirchenregiments, nothig?

Berr D. M., nachdem er gezeigt (S. 250 ff.), daß die einfchlagenden reformirten Betenntnißfcbriften in ihrer Abend= mablslehre fammtlich über Zwingli binausgeben und bas Befentliche ber calvinischen Auffassung geben, bestimmt ben Unterschied lutherischer und calvinischer Abendmablolebre (S. 306.), verschieden von Calvin, ber ibn nur in ber Befcreibung ber Art der Gegenwart des Leibes und Blutes Chrifti fand, dabin: bas im beil. Abendmahl Empfangene fen nach Luther die Substang des verflarten Leibes Chrifti, nach Calvin eine von der Substanz biefes verklarten Leibes ausgehende geiftlich belebende Birkung. Damit hånge dann zufammen, daß lutherischerseits die Verbindung der hoheren Gnade mit den außeren Elementen als eine fo innige (In, Mit, Unter) bezeichnet werde, bag bie manducatio eine oralis werde, und auch bie Unglaubigen Chrifti Leib und Blut empfangen, wahrend nach Calvin nur zugleich mit den Glementen die vom verherrlichten Fleisch Chrifti ausgehende und burch den heil. Geift vermittelte Birtung empfangen werde von der glaubigen Seele, obwohl auch er eine reale Einwirkung und Selbstmittheilung Christi an den rechten Empfänger lehre. Aber eine tiefere religibfe Bedeutung tomme jenem Unterschiede zwischen Substanz und Birfung für fich nicht zu. Bon einer firchentrennenden Bedeutung tonne daher auch bei diefer Lehre nicht die Rede fenn.

Es ift erfreulich, zu feben, wie auch gegnerischerfeits aufs bestimmteste zugestanden wird, "diefer Differenz, d. h. diefer verschiedenen dogmatischen Auffassung über den Inhalt — ob nämlich Christi Leib der Substanz oder der

Digitized by Google

## ub. d. theolog. Begriff der Unten u. f. w. 241

Birtung nach eine Speife bes Lebens fur uns im Abendmable werde - wurde mit Unrecht firchentrennende Bedeutung zus geschrieben. Der firchliche Beruf liege nicht in der bes arifflichen Ergrundung bes Dyfteriums als folchen " a). Benn bann fortgefahren wird, bie eigentliche Differenz liege vielmehr barin, daß in der calvinischen Lebre vom Sacrament und Bort das Aeußere und das Innere dualistisch in nur zufälligen Busammenbang gebracht fen, mas burch bie cals vinische Pradeftinationslehre gegeben fep, welche nur unmittel= bare Gotteswirfungen tenne, fo wird damit (wie auch Calvin, aber in anderer Beife, thut) in der Art der Berbindung der Gnade mit den Elementen der eigentliche Differenzpunct erblickt. — Aber auch biefe Inftanz beweift nicht das Recht der Spaltung; denn fie ift irrthumlich, foll fie nun Calvin ober die reformirten Symbole treffen. Bon der Pradefti= nationslehre, bie auch Luther theilt, ift icon die Rede gemefen, auch ift bereits ermähnt, daß Calvin und die reformir= ten Symbole nicht extra verbum die Gewißheit des heils zu suchen erlauben; ferner ift bekannt, wie oft Calvin bas Aeußere ein Behikel ber Gnabe nennt, was boch Alles feinen Sinn baben muß. Bon zufälliger Berbindung ber Gnade mit bem Aeußern bes Sacraments tann auch bei bem nicht bie Rebe feyn, ber diefe Berbindung auf den Einfepungs. und Berheißungswillen Christi grundet, und es ift fcmer, zu feben, inwiefern diefe Berbindung für uns weniger Sicherheit haben follte, wenn fie in Chrifti gegenwärtiger verheißunges gemäßer Billensthat begründet gesehen wird, als in irgend etwas Anderem, was fonft gebacht oder geahnt werden mag.

a) Rirájl. Beitfár. II, 1. S. 69. Uebrigens proteftirt Calvin (Inst. 4, 17, 33.) bagegen, bağ er mit ben Seinen nur fructum ober effectum S. coenae berühre, vielmehr fey Christus materia coenae. Unb fåjon 1540 (de coena domini, ed. Amstel. p. 2.): Propterea dicere sum solitus Christum materiam et substantiam sacramentorum esse, gratias autem et beneficia, quae per ipsum consequimur, vim et efficaciam.

Mitbin icheint in diefer Sinfict nur die Differens ubrig zu bleiben : bei Calvin tritt bas Intereffe der unmittelbaren, burch nichts Irbifches zu ersehenden Gemeinschaft mit bem herrn hervor; ihm liegt das Bewußtfeyn nabe, daß bas Irdifche biefe Gemeinschaft auch bindern tann, wenn bei ibm' fteben geblieben wird, daber er auch ruft : sursum corda! aber er verkennt babei boch auch nicht bie andere Seite, die das Irdische an sich baben tann, nämlich Brucke, Berbindungsglied mit bem Geiftlichen zu fenn, und bas fprict fich in feinen ichonen Ausführungen über die Elemente als gottgegebene Unterpfander ber bamit zugleich fich verbindenben, gegenwärtigen Gnade aus. Dagegen bie lutberifche Lebre, gleichfalls von dem Bedurfniß nach unmittelbarer Gemeinschaft mit dem herrn geleitet, wird biefer badurch froh, daß fie die Elemente nicht fowohl in ihrem finnlichen, empirischen und unverwandelten Fürfichfeyn in Betracht giebt (das fie ubrigens zugibt), fondern darin nur bie Erscheinung ober Beltwirklichkeit ber facramentlichen Gnade felbst erblickt, die sich ad modum incarnationis ober doch abnlich in der Handlung in und an die Elemente bineingibt, bamit wir im heil, Abendmahl fo unmittelbar leiblich wie geiftig Chriftum haben und ergreifen, wie die 3un= ger ben auf Erben mandelnden Gerrn. Seboch will befanutlich auch Luther zum gefegneten Empfange ben Glaus ben ; bag bie Elemente auch Beichen find, lebrt auch bie lutherifche Rirche; bag fie und Chrifti Leib und Blut unter. fciedelos Eins wurden, wird auch in ber føgen, praedicatio identica nicht bebauptet. Richt einmal in der Substanz ber Elemente einerfeits (wie fie ift ober gar wie fie burch wun= derbare Beranderung ihrer felbft und an fich werden mochte) und ber Substanz des Leibes und Blutes Christi andererfeits wird ihr Coincidenz: oder Einheitspunct gefunden, fondern nach ben verschiedenen Theologumenen, bie Euther verfuchte und wobei er bald an Peter d'Ailly, bald an Gabr. Biel fich mehr anschloß, ohne fich befinitiv zu entscheiden, bleibt -

242

. Digitized by Google

## uber b. theolog. Begriff ber Union u. f. w. 243

boch nur ju fagen übrig: bie Rirche, auch bie lutherifche, weiß nicht, wie fich Chriftus mit ben Elementen vers bindet, braucht es aber auch nicht zu miffen, um vom beil. Abendmabl ihren Segen zu baben. Bas fie weiß aus feinem Borte und aus der Treue wie Dacht feines Berbeißungsmillens, ift. bag Chriftus fich, auch Leib und Blut, im Gacramente mit ben Glementen fur den Genuß verbinden will und verbindet, bis wir das Abendmahl neu trin= fen werden mit ihm in bes Baters Reich. Benn aber ferner ber In balt ber facramentlichen Gabe nach ber Lebre beider Confessionen felbit nach bem genannten Beurtheiler der muller'ichen Schrift mefentlich fo gang derfelbe ift, daß die Differenz in diefer Sinficht eine Rirchentrennung awischen Calvinifchen und Lutherischen nicht begründete, weil die Kirche diefes Myfterium nicht begrifflich zu ergrunden habe (und doch auch wohl nicht vermöge): fo ift zu erwägen, bag noch weniger bie Art, wie Chrift Leib und Blut fich zu den Clementen verhalt, begrifflich ergrundet ift oder werden kann, wie auch, daß diefe Frage in Bergleich mit ber andern, mas Inhalt und Birtung der Gabe fen, eine untergeordnete ift, falls nur die Objectivität des Sacramentes (das "daß" der Berbindung) feststeht. Ja, da von ber Erledigung ber erfteren grage die zweite über die Art ber Berbindung abhängt, fo muß auch, wer in Betreff ber erfteren die calvinische Auffassung nicht aus der Rirchengemeinschaft will ausgeschloffen feben, noch viel mehr von ber letteren daffelbe fagen. Bas endlich die calvinische Erflårung ber Einsegungsworte anlangt, fo ware es, ba auch ohne die lutherische Erklärung des eord die reale Mittheis tung des Leibes und Blutes Christi aus der Einsetzung, fowie aus andern Stellen bes n. T. tann abgeleitet werben, wie gerade Calvin, aber auch die murtembergische Schule von 3. Brent u. 2. beweift, geradezu wider. finnia und leichtfertig, ein tirchentrennendes Gewicht auf biese exegetische Berfchiedenheit zu legen; gegen folche Be=

vormundung der Schrifterklärung durch eine eregetische Tra= dition mußte schon vom materialen Princip aus wie vom formalen Einspruch gethan werden. Um so wunderlicher wäre eine andere Meinung über das Gewicht dieses Punctes, wenn man, wie die jetige lutherische Theologie, auch auf Joh. 6. ein großes Gewicht legt. Doch es ist noch Ein Punct übrig.

Es ift der neueren lutherischen Theologie überhaupt noch befonders um die Bedeutung des heiligen Abends mabls, des verklarten Leibes und Blutes Christi, fur unferes Leibes Berklärung und Auferstehung zu thun. Sartorius (Meditationen u. f. w. S. 213 ff.) hebt als den wichtigften Differenzpunct zwischen beiden Rirchen gerade bas hervor, daß die Bedeutung des heil. Abendmahles in leiblicher Sinfict von den Reformirten verkannt, von der lutherifchen Rirche besonders betont werde. Dit ihm fceint Berr D. M. barin Eins zu feyn, daß biefe Seite ben reformirten Betenntniffen fehle, nur daß er barauf aufmertfam macht, daß die verklarende Auferftehung unferes Leibes auch nach fymbolischer Lehre lutherischer Rirche nie vom Genug bes Leibes und Blutes Chrifti fo abhångig gemacht werbe, als ob die Richtcommunicirenden von folcher Auferftehung ausgeschloffen waren. - Es ift bier ein recht eclatantes Beifpiel, wie wenig uberfluffig es ift, ftatt ererbte Meinun= gen fortzupflanzen, bie Quellen felbft zu erforfchen. Das Sachverhaltniß, uber das wir auch mit herrn D. M. nicht gang einverstanden find, fcheint uns aber diefes zu fenn. 218 eigentlichen Inhalt der Gnadengabe im beil. Abend. mahl bebt Luther ftets die Bergebung der Sunden hervor. Bon Leib und Blut Chrifti, die allerdings nach ihm mitges theilt werden, gibt er als die Bedeutung an, daß fie fur bie Sundenvergebung bas Pfand feven. Eine leibliche Birtung des heil. Abendmabls tritt bei ihm ganzlich zurud. wie auch die lutherischen Symbole fich abnitich verhalten. Schon infofern ift es ju verwundern, wenn man eine Lebre, bie im fechzehnten Sahrhundert in ber lutherischen Rirche

1

## ub. d. theolog. Begriff der Union u. f. w. 245

fast gar nicht vertreten ift, als das specifikt Lutherische bezeichnet und der reformirten Lehre entgegenstellt. Unfere Berwunderung steigt aber, wenn wir nun die reformirten Symbole selbst ansehen. Denn wehrend diese angeblich specifisch lutherische Lehre den lutherischen Bekenntnissen fehlt, ist sie, wie Seder sich leicht üherzeugen kann, in der reformirten Kirche und in ihren Symbolen frühe gepflegt und gelehrt und geht erst im siebzehnten Sabebundert, besonders durch Hollaz, auch in die lutherische Kirche über a). Dieses Factum follte manchen beutigen Gegner der erformirten Kirche freundlicher und gerechter stämmen; es könnte aber auch

a) Bal. Conf. Scot. XXI : Fideles in recto usu usenac dominiese its edere corpus et bibere sanguinem J. Chr.. confitemur et certo credimus, quod ipse in illis et illi in ipso manent, imo ita fiunt caro de carne et os de ossibus eius, quod, sicut aeterna deitas carni J. Chr. vitam et immortalitatem tribuit, ita etiam caro et sanguis eius, dum a nobis editar et bibitur, easdem nobis praerogativas adfert. Gallic. XXXVI: Credimus eum arcana et incomprehensibili spiritus sui virtute nos nutrire et vivificare sui corporis et sanguinis substantia per fidem apprehense. Catech. Heidelberg. , LXXVI: bas Cfint und Trinken fey nicht bloß Glauben und badunch Sündenvergebung. und ewiges Leben Empfangen, sed etiam: por spiritum S, ita sacros. eius corpori — uniri, ut — caro simus de carne eius et os de ossibus eius, utque omnia corporismembra ab una anima, sic nos uno eodemque spiritu vivificemur et gubernemur. Helvet. 1566. c. XXI: Pascit nos sua carne et potat suo sanguine, quae vera fide spiritualiter percepta a l un t nos ad vitam acternam. Conf. Sigism. VIII : Alfo glau: ben Se. Churf. Gnaden, daß das heil. Abendmahl auch eine geift= liche Speise ber Seelen sey, badurch biefelbe erquicket, gestärket und mit bem vereinigten Leibe zur Unfterblichfeit gespeifet und erhalten wird. — Ueberhaupt umfaßt ber cibus et potus spiritualis vitae aeternae auch die Birfungen für das corpus spirituale (nvevparixon) ober den Auferstehungsleib, daher auch Calvin fo oft von einem pasci ad veram et beatam immortalitatem rebet, allerbings per fidem, 3. B. de coena domini l. c. p. l., instit. L. IV. 17, 1 ff. 32.

Theol. Stud. Jahrg. 1856.

17

#### 246 .m . . . nomit . . Doner

mbere Rathfel token. Man ift gemeinhin geneigt, bei Gals vin nur an eine geiftige Birkung bes beil. Abendmahles zu benten, weilier auf den Glauben ein fo großes Gewicht that ; fowie auf bie Bermittelung bes beil. Beiftes; nicht muber, au vermuthen, baß Calvin folectbin teinen Bufam= menbang zwischen dem Wort und ber unmittelbaren Bir. Bunalides beil, Geiftes auf den Geift anmehme, Aber bas ill'sbeides ganglich unrichtig. Das aufere Bort, aufgenomnien Gurch Dhr und Auge in den Geift und verwandelt in Die heiftige Botftellung, übergegangen in biele geiftige Dafemisform, ift es, mus nach Calvin für bie eigentlich übers natürliche unmittelbare Birkung des heil. Geiftes, die von ber Bahrheit und dem Seile gottlich gewiß macht, den Un= thupfungepunct im Geifte felbft bildet, wie ihm ja bas Bort bie uns ertonende Stimme des Baters ift, aleichfam aus Gottes Geift bereingetreten in Die Erscheinungswelt, um, von außen geistig aufgenommen, in uns -- als mit assensus verbundene notitia - die Borbereitung und die ansa zu bilden für bie Geifteswirkung, die uns unferes Seiles gewiß macht; und fo erklart fich, wie Calvin einerfeits dem Borte eine fo wichtige Stelle im heilsproceffe geben und andererfeits boch noch auf bem unmittelbaren Geifteszeugniffe fo bestimmt bestehen tann a). Aehnlich nun icheint es fich mit ber leiblichen Birtung zu verhalten, welche

a) Der Verf. der Abhandlung in der firchl. Zeltschr. weiß die calvinischen Sätze beiderlei Art nur neben einander zu stellen (S. 56-58.) und entscheidet sich, ohne auch nur einen Versuch der Vereinigung zu machen, stugs im Geleise von Vorurtheilen bleibend, dasst, daß doch eigentlich nur die Sätze Calvin's von einer unmittelbaren Wirkung des Geistes auf den Geist ernstliche Bedentung haben. Bevor die herbe Behauptung niedergeschrieben wurde, auch Calvin reiße das dußere Wort und das innere Wirken des heil. Geistes am Herzen auseinander, wäre es gut gewesen, sich vorzusesen, daß nicht zusammengehörige Worte Calvin's auseinandergerissen werben, des reformirten Bolfs, wenn die heil. Schrift ihm kein eigentliches Gnadenmittel ift?

Digitized by Google

### ub. den theolog. Begriff der Union u. f. w. 947

Calvin felbft fo febr bestimmt und mit ihm die reforminte Rirche dem beil. Abendmabl beilegt. Die reale Mittheifung des Leibes und Blutes Chrifti oder ber von feiner vertide. ten Menscheit ausgebenden Raafte geschicht amar aunachft an ben Geift des Menfchen, nachdem biefer durch auffere Mittel, Bort und Sacrament, zum Glauben gebracht wors den ift. Aber daß durch den Geift auch etwas fur die Leibe lichkeit mitgetheilt werde, ift fo menig widersprechend. (pal. Sob. 6.), als bag überhaupt alle auftere Birtlichteit in lebe ter Beziehung im Geifte ihre Urfache und Quelle haben muß. Bermittelt fich boch auch nach lathenither Lebre aller Segen des heil. Abendmahls, alfo anch der leibliche, burch ben Glauben, mithin durch den Geift bes Renfchen irgend. wie mit. Das diefes Calpin's Meinung ift, bafur moge folgende Stelle zum Beleg dienen (Inst. L. IV, 17, 32.); tanta virtute tantaque efficacia (sacramentum) eminere dicimus, ut non modo indubitatam vitae aeternae fiduciam animis nostris afferat, sed de carnis etiam nostrae immortalitate securos nos reddat, siguidem ab immortali eius carne iam vivificatur et quodammodo eins immortalitati communicat. Und nachber fagt er: Christum e carnis suae substantia vitam in animas nostras spirare etc. Die confequente Fortbildung ber neueren lutherischen Theologie ftrebt, wenn wir recht feben, in einer natur in Gott bin; aber auch diefes Theologus menon tann boch nur driftlichen Charafter behaupten, wenn diefe Ratur in Gatt als durch ihn, den absoluten Geist (oder die Liebe), ewig gewollt und geseht gebacht ift. Doch wie dem fey - bas Ausgeführte burfte hinreichen, um au zeigen, daß wir kein Recht haben, in diesem allerdings wichtigen Puncte auf die reformirte Lehre boch berabzufeben. Sie ift vielmehr in biefem Puncte Borgangerin ber lutheriichen Rirche, und der Realismus, den fie hier vertritt, muß um fo mehr ein Band des Friedens und der mefentlichen Einigkeit in diefer Lehre feyn, je großer bas Gewicht ift,

17\*

Digitized by Google

bas die neuere lutherische Theologie auf biesen Punet zu legen gewohnt ift, und je mehr fie aus ben inneren 2Bur= zeln lutherifder Anfchauung heraus zu ihm gelangt »). Die Realität diefer Mittheilung wird durch die allerdinas unges nugende Lebre Calvin's von Chrifti Siten zur Rechten Gottes nicht afficirt. Noch weniger kann die Differenz über ben Genuß ber Unwurbigen firchentrennende Bedeus tung haben, fondern da gilt noch immer des alten Breng Bort: Bas geben uns (in der Krage über bruderliche Gemeinschaft unter uns felbft) die braugen an? 2Ber Luther's Urtheile über bas ichmabische Synaramma kennt und zwar mitten aus der Zeit des Streites beraus, fomie endlich die Erklärungen der fluttgarter Synode (1559), alfo mit ber vornehmften Bater ber Orthodorie der Form. conc., wornach dem verklarten Leibe Christi teine tobtende und rich= tende Bedeutung burfe zugeschrieben werden, fondern nur eine belebende, der wird fich davor huten, in diefer Beftimmung lutherifcher Lehre ein besonderes felbständiges Intereffe feben zu wollen. Gie mar nachweislich für Luther nur die Probe der Anerkennung der mirklichen Objectivitat des Sacramentes, welche unleugbar auch Solche, die bier auf dem Standpunct des Spngramma fteben bleis ben, ebensowohl festhalten b).

Bird baher der Diffensus zwischen den beiden Kirchen richtig formirt, fo kann auch ihr Dogma vom heil. Abend= mahl kein Recht zur gegenseitigen Ercommunication oder Bersagung ber Kirchengemeinschaft geben. Sie halten wesent-

b) Ich kann in diesem Puncte demjenigen nur zustimmen, was Die d= hoff (die evang. Abendmahlslehre, S. 631.) sagt.

248

a) Darin scheint mir die genannte Abhandlung gegen herrn D. M. in gewiffem Rechte zu sehn, wenn sie ausführt, es folge baraus, daß auch ohne das heil. Abendmahl eine verklärende Auferstehung müsse möglich sehn, noch keineswegs, daß nicht der Gnadenmitthei= lung im heil. Abendmahl an ihrem Orte eine Bedeutung in dieser Hinsticht zufomme, wenn auch eine anderswie ersetsbare (306. 6.).

### ub. d. theolog. Begriff der Union u. s. w. 249

lich benselben Inhalt und dieselben Wirkungen des heil. Abendmahles für Würdige und Unwürdige seß; sie stellen wesentlich dieselben Bedingungen des Heilsempfanges auch hier auf, daher sie gegenseitig mit Erbauung an ihrer Feier Theil nehmen können 1). Es hat daher auch nicht einmal der Euphemismus seine Stelle: die Slieder beider Kirchen werden wohl bei einander das heil. Abendmahl nicht nehmen wollen. Die, welche so reden, getrauen sich nicht, Reformirte vom Lische des Herrn wegzuweisen, weil sie erkennen, daß kein Recht dazu in den Differenzlehren beider Kirchen enthalten ist; aber wer das erkennt, muß auch sich darauf gesaßt machen, daß welche kommen wollen, und darf nicht den schuldigen christlichen Willfomm in eine fanste Ubweisung durch Suggestion eines freiwilligen Nicht= wollens verwandeln,

Aber wir muffen weiter gehen. Geset, ber Diffensus in der Abendmahlslehre wäre weiter greifend, als wir ges funden, und so groß, wie ihn z. B. D. Sartorius formirt (f. ob.), so gabe doch auch dieses kein Recht zur Fortz dauer der kirchlichen Spaltung oder Ercommunication, sondern nur zu einem befonderen Haushalt neben Gasta freundschaft und brückerlicher Liebesbezeugung. Der Apostel Paulus bedarf keiner Korrektur, wenn er da, wo er von den Stücken redet, die die kirchliche Einheit begründen, zwar die Taufe, den Sinen herrn und den Sinen Glauben an ihm (also den objectiven heilsinhalt, die subjective Aneignungsform und das grundlegende Snadenmittel), aber nicht das heil. Abendmahl erwähnt. Differenzen hierüber für sich also, d. h. wenn sie jene drei — das Fundament, nicht auscheben, sind

a) Es ward felbst im stebzehnten Jahrhundert von der, lutherischen Theologie die doctrinale Erklärung der Sacramente zu der Suchme des Fundamentalen oder zum Heil Nothwendigen in der Negel nicht gezählt. Bergl. Gaß, Gesch. d. prot. Dogmatif. I, 244. 1854.; Tholuck, die Lehre v. d. fundam. Artt. Disch. Zischer, f.chr. Wiff. Marz 1851.

'nicht fundamental, burfen allo bie Einheit nicht svalten. Dazu tommt, wie D. M. mit Recht hervorhebt, bie Belligkeit und Objectivitat bes Sacramentes bes Altars. Die lutherifche Rirche gesteht ber reformirten ju, daß ber herr auch ihr ein mahres Abendmahl ipende, daß alfo auch bie reformirte Gemeinschaft ein ibm willtommner Gaft ift. Run bat aber die Rirche Chriffi fur die Gewährung ihrer Gemeinschaft als oberftes Befet einzig Chrifti Gemeinschaftsgefets geiten zu laffen. Die Gemeinschaft, bie Chriffus zu Enipfen nicht verschmabt, muß Das und Richtichnur unferes Gemeinschaftluchens und Gewährens fenn. 20en Chris ftus annimmt (προσλαμβάνει), ben durfen auch wir nicht aus unferer Gemeinschaft abweisen wollen; benn es ftebt uns nicht zu, über ben Meister uns zu ftellen, und allerlei Runfte ber Trennung zu erfinden (30b. 13, 16, 17.). Endlich gerade weil der lutherifche Inpus mit Recht auf bie Objectivität des Sacramentes ein großes Gewicht legt, fo ift es ihm am meiften fremd, auf bestimmte pofitive Leiftungen und Bedingungen, wie 3. B, gute Berte bes Billeas ober aute Berte Des Berftanbes (b. h. Beariffe) ober auf die professio, das hauptgewicht zu legen, Bas bie lutherische Kirche von ihren eigenen Angehörigen gum würdigen Empfang bes Sacramentes fordert, bas ift bas in Reue und Buge gedemuthigte, nach dem herrn und ber Bemeinschaft mit ihm hungernde und durftende Semuth, wie das 3. B. der fleine lutherifche Ratechismus fo tactvoll allein nennt, nicht aber ein vorgeschrittenes Biffen von der Art ber Berbindung des Leibes und Blutes Chrifti und feiner Gnabe mit ben Elementen ober mit ber handlung, Gerade weil im Sacramente Chriffus der Einladende und Spendende ift, bem alle Muhfeligen, die ihn fuchen, willtom= men find, fo ware es zubringliche Einmischung, wenn eine Gins zelfirche Reinen zu diefer Gemeinschaft mit Chrifto zulaffen wollte, ber nicht vor Allem in ihrer Rirchengemeinschaft fich bekannt ober gewandt batte. Nur wenn im beil, Abend=

## ub. d. theolog. Begriff der Union u. f. w. 251

mabl bas Befentliche bie Darftellung bet tirchlichen Gemeinfchaft mare, muftte die Ubenbmaliferencinfchaft von der firchlichen Zugeborigfeit oder dem Uebertritt abbangig gemacht werden. Der 3minglionismus ift es, welcher, wie ber Romanismus in anderer Beise, auf die firchliche Ges meinschaft und ihre Darftellung im Abendmachl, fowie auf die subjective Leistung den Hauptarcent leet. Aber wir durfen den Tifc des herrn nicht in einen Tifc 3wingli's. noch in einen Luthertisch verwandeln, fo wenig als bie beil. Taufe in eine Luthertaufe 1 Ror. 1, 18. Gins ilt das ber ganalic D. D. beizuftimmen, wenn er es als unrecht bezeichnet, bie Theilnahme am Lifche bes herrn in ein Beichen der Anschliefung an die betreffende Particullarfirche zu vers wandeln (G. 387.). Die Confession mutbe fich um Gette machen, bie von dem Tifche, welchen ber bert burch fie als einen Theil ber ganzen Rirche bedt, Golche ausschließen wollte, die fie als Glieber Chrifti anzusehen hat. 200 bas Begentheil lutherifderfeits wollte vertreten werden, ba murde fich, wie fo baufig, auch hier bas fcheintreue, aber gesetlich gewordene Lutberthum als Abfall von den innerften Trieben der lutherischen Babrbeit selbst und von ihrer facramentalen Erkenntnig erweifen. Auch bier alfo ift nicht trop bes lus therischen Princips und auf feine Roften die Bethätigung der confessionellen Einheit zu forbern, fondern traft deffele ben. Nur dogmatische Bewustloffakeit oder Untreue an bem herrn tann baber ben Reformirten die Abendmabisges meinfchaft versagen wollen =).

Allerdings ergibt sich hieraus, daß die lutherische Kirche (wie auch die reformirte, die dazu weniger geneigt seyn möchte) ihrerseits auch Katholiken, wenn sie nur sonst sich

111

a) Bergl. die treffliche Auseinanderfezung von Nägelsbach: über firchliche Gemeinschaft und Austritt aus der Kirche. 1854. S. 27 ff. Dagegen kann man, auch wissenschaftlich, nur mit schmerzlichem Bebauern wahrnehmen, daß Männer wie Delitsch fo harte Urtheile in diefer Frage heben aussbruchen tonnen.

als wurdige Gafte barftellen, bie Abendmabisgemeinschaft zu gewähren verpflichtet ift, wie es ja nach bem Etorterten überhaupt ein Difbrauch des beil. Abendmahls für 3wecke ber Particulartirche ift, wenn baffelbe in ein Beichen bes Uebertritts von einer Confession zur andern verwandelt werben will, was am ichroffften bie griechifche Rirche noch neueftens durchfuhrt. Ein Anderes freilich ift die Frage, ob romifde oder griechische Ratholiten von biefem Rechte tonnen einen Gebrauch machen, ba nach ihrer Lehre wirfliches Abendmahl nur von bischoflich Geweihten ausgetheilt wird. Ebenso können allerdings Evangelische am Abendmahl in ber romifchen ober griechischen Rirche nicht Untheil nehmen, aus anderem Grunde. Auf die Berftummelung des beil. Abendmahls bei ber erfteren wurden wir babei nicht, wie Berr D. D. thut, das Sauptgewicht legen, fondern darauf, bag nach den willfürlichen Satungen jener beiden Rirchen ber Untheil an dem heil. Mahl bei ihnen nur durch Uebertritt, alfo burd Aboption ihrer Srrthumer und Berleugnung ber evan. gelischen Bahrheit ertauft werden tonnte. Nichtsbestoweniger behauptet die evangelische und speciell die lutherische Kirche ihre Katholicität nur daburch, daß fie ihrerfeits teine menfchlichen Schranken um den Altar bes herrn zieht, fondern nur die gottlich gesethten bebutet, baber auch die Gemabrung der Abendmahlsgemeinschaft nicht bedingt werden laßt burch ben Butritt zur fpeciellen Rirchengemeinschaft, noch bie Bees fagung fcon entschieden feyn laßt burch bie Bugeborigteit zu einer anderen Rirchengemeinschaft, wenn diefe noch als driftliche gelten barf.

Wenn aber Katholiken nur trot ihres Glaubens, d. b. unter Aufgebung beffelben, die evangelische Abendmablsgemeinschaft können suchen wollen, während die Epangelischen gegenseitig sie kraft ihres Glaubens suchen und gewähren können, so ist darin schon auch ein Hinweis darauf enthalten, daß es sich mit der Kirchengemeinschaft, welche die Evangelischen mit den Katholiken halten können, wesent=

١

١

## ub. d. theolog. Begriff der Union u. f. w. 253

lich anders verhalten wird, als mit ber Rirchengemeinschaft, welche bie evangelischen Confessionen einander iculdig find. So wenig evangelischerfeits alle firchlichen Semeinschafts. bande mit der fatholifchen Kirche abgeriffen werden burfen, fo ift boch ber romifde Diffenfus vom gemeinfamen fpecififd Evangelischen von Allen, die das Materialvrincip als funs Damentalen Punct anzusehen nicht umbin können, als funs damental anzuerkennen, und während bie Evangelifchen von einander wiffen, daß ihr beiderfeitiges Betenntniß, wenn glaubig angenommen, das heil vermittelt, fo wiffen fie ebenso febr, daß die romische Gesammtlehre, in der allerdings das Gemeindriftliche auch noch enthalten ift, nur bann bas heil vermittelt, wenn ihr Diffensus nicht ebenfo mirtt, wie ihr criftlicher Confenfus, fo bag es alfo allers bings feine Bahrheit und feinen guten Sinn hat, wenn Berr D. M. zu unterscheiden auffordert, ob fraft der Bes fammtlehre einer Rirche oder nur trog derfelben in ihrer Ganzbeit ber 3med des Chriftenthums, das heil ber Geelen, erreichbar fey. Ebenbaber verpflichtet benn aber auch eine Abendmahlsgemeinschaft, bie auf evangelischem Confensus ruht, noch ganz anders die evangelischen Glaubensgenoffen 211- bruderlicher Liebesgemeinschaft überhaupt, als es bie Abendmahlsgemeinschaft mit Katholiken (wenn folche 111 fonnten kommen wollen) zu thun vers unferer Reier möchte.

Die speciellen preußischen Verhältnisse find im Obigen, wie auch in D. M. Buch nicht zunächst in Betracht ge= zogen. Aber es ist kein 3weisel, daß die grundliche theolos gische Behandlung des Gegenstandes in diesem Werke geeigenet ist, auch fur den Frieden und die normale Entwickelung ber preußischen Landeskirche sichere und über ungeschichtliche Willkur sich erhebende praktische Anhaltspuncte zu geben. Es wurden sich hiernach folgende praktische Grundsäte er= geben :

1) die preußische Landestirche ist und bleibt eine Ein=

#### Dörner

heit fraft bes vorhandenen Confeusus zwischen beiden Cons feffionen ;

2) fraft dieses Confensus hat sie ein einheitliches, nicht territorialistisches, sondern kirchliches Rirchenregiment;

3) kraft deffelben gilt in ihr allgemein der Grundfat der Julässiger Ubendmahlsgemeinschaft ohne Uebertritt;

4) innerhalb der einen und felbigen preußischen Lanbestirche ift nicht bloß, wie bisher, Raum für die confessionellen Differenzen, sondern es wird auch auf der Basis von Nr. 1-3. namentlich dem lutherischen Typus volle Freiheit, sich in Lehre, Cultus, Verfassung weiter nach feiner Art auszuprägen, wie umgekehrt den in engerem Ginne Unirs ten die Möglichkeit des Fortschreitens und neuer Bilbungen auf dem Grunde des Confensus unbeschränkt zu beinfjen feyn.

Bu Rr. 3. wurde unferes Grachtens noch zu fugen fenn, daß auch fernerhin, wie bisber, nach altevangelischem Brauche bie Ordination nicht für eine evangelische Sonderfirche allein, fondern ohne Reordination auch fur die anderen gelte. was dadurch erreicht wird, wenn die Ordination, wie mit Recht auch bie eifenacher Conferens vorschlagt, nicht uns mittelbar zugleich zur Berpflichtung auf die Sondersymbole verwendet, fondern bie lettere fur die Botation vorbehalten wird. Daburch wird es auch moglich, unbeschadet ber landes. firchlichen Einheit, innerhalb der Union den Gemeinden die Möglichkeit der Berpflichtung auf die Diffensustebren, fofern fie fie fordern, ju belaffen. Undererfeits wird freilich, wenn in ber preußischen Rirche ber Frieden wiedertebren foll, nicht benen durfen Borfcub gethan werden, welche den der Union beigetretenen Gemeinden den Diffensus wieder aufdrängen, oder funftlich und felbit mit Aufmendung von Geldmitteln geschloffene Gemeinschaftsbande Reformirter mit Lutheranern zu lodern ober aufzulofen rathen, was für ein gemeinfames Kirchenregiment zu bulden ober zu fordern keine angemeffene

### 254 .

# ub. d. theolog. Begriff der Union u. f. w. 255

J

Aufgabe fenn tenn; es werben nicht Golde, welche bie Union felbft in dem Ginne ber Eab. Drdre v. 1834 verwers fen, nachdem fie ibr früher angeborten, anm Antheil an bem oberften Rirchenregiment ber Ginen preußischen gaus bestinche über Lutherifch-Unirte geeignet beißen burfen, wabrend zu aleicher Beit bie Confensus-Unirten in berfulben oberften Beborbe leider noch immer tein gesehliches Recht auf Bertretung haben. Es ift moglich, bag jene genanns ten Grundfate in der Durchführung auf Schwierigkeiten ftogen, Die nur in Rraft fie fanctionirender tirchlicher, d. i. fpnobaler, Befchuffe übermunden werden tonnen. Aber es folgt baraus nur, was auch aus fo vielen andern Granden feststeht, bas als die einfachste und nachte Buicht bes preußischen Rirchenregimentes erfcheint, fich biefen innobalen Beirath zu verschaffen, ba ihm fur fich nach evangelischen Grundfaten bie Legitimation nicht beiwohnt, ein die innerften Beziehungen betreffendes Bert, wie die Regelung der Arage über Union und Confeffion, auf eigene hand zu unternehmen. Daß die Nothwendigfeit fold er firchlichen gofung noch 1846 allgemein und einftimmig anerkannt war, bas wird trot bes ungludlichen Jahres 1848 unvergeffen bleiben.

Das vorliegende Buch hat sich unter Laien und Theo= logen ichon zahlreiche Freunde erworben, aber nicht minder find mehrfache sich ihm entgegensekende aussuchtrichere Beurs theilungen erschienen. 3wei einander direct entgegengesetete Standpuncte find es, beren Biderspruch dagegen um so mehr mußte aufgeregt werden, je bestimmter und grundlicher ihrer Einseitigkeit das Buch entgegentritta). Es ist die ٩.

<sup>a) Es gehören hierher einerfeits bie Tüb. theolog. Jahrb. 1855, 1:</sup> Baur, das Princip des Protest. und feine geschichtl. Entwickleung mit Rücksicht auf die neuesten Werke von Schenkel, Schweis zer, Heppe und die neuesten Berthandl. über die Unionsfrage, S. 1-137., bes. S. 109 ff., andererseits die erlanger Bischr. f. Protest. u. Kirche, Nov. und Dec. 1854, mit dem Auffatz des

#### Dorner

boppelte mögliche Form bes ungeschichtlichen Ginnes in Behandlung kirchlicher Fragen, der herr D. M. innerhalb der evangelischen Kirche das gottliche Recht auf Geltung bestreitet, indem er das "göttliche Recht" der besprochenen die confessionellen Unterschiede mit einschließenden kirchlichen Gemeinschaft zwischen Lutheranern und Reformirten behauptet. Wenn die beiden möglichen Formen des Irrthums, die paganissirende und die judaissirende, gleich sehr sich von einer Erscheinung getroffen sublen, so erweckt das zum voraus die günstige Vermuthung für die letztere, daß sie den christlichen Charakter rein und bestimmt auspräge.

herr D. Baur, deffen Stellung zu hengstenberg und der Restaurationstheologie überhaupt sonst bekanntlich eine nur zu wenig freundliche war, hat den alten Kampf mit dieser Gegnerschaft eine Beile ruhen lassen zu muffen geglaubt, um mit ihr sich auf die "Unionstheologie" und die hauptvertreter derselben zu werfen. Ueber die objectiven im beiderseitigen Standpunct gelegenen Motive dieser unerwarteten Cooperationen wird unten geredet werden.

herr D. Baur gibt den Angriffen des unionsfeind= lichen Entheranismus auf Rigich, Muller, Lude in dem Tadel Recht, daß diese Manner den beiden Lehrbe= griffen die Spitzen abbrechen, die Gegensätze limitiren, auf ein Mittelmaß reduciren wollen, während doch beide Lehrbegriffe ihren wefentlichen Charakter aufgeben mußten,

herrn Brof. harnack, die Union und deren neuester Bertreter; ferner: evangl. KZeitg. 1854. Nov. und 1855. Borwort; die firchliche Zeitschr. von Kliefoth und Mejer, II, 1. 1855, von einigen anderen, minder eingehenden Stimmen zu schweigen. Daß die protestant. KZeitung das von herrn D. M. gezeichnete Bild des Standpunctes des Unionscomite's ablehnt, und ein Freund des felben in seiner Anzeige des müller'schen Buckes ein weit positiveres Verhältniß zu den firchlichen Bekenntnissen für dassele in Aufpruch nimmt, ift schon berührt und ein zu weiterer Berständigung Hoffnung gebender Widerspruch gegen D. M., den gewiß biefer selbst nur mit Freuden begrücht.

## ub. d. theolog. Begriff der Union u. f. w. 257

wenn fie fich 3. B. in ben Lehren vom heil. Abendmahl und ber Gnadenwahl auch nur mobificiren ließen. Aber biefe Auffaffung beruht nach allem Dbigen auf Mitverftanb. Bir erinnern nur abermals an das Bort von D. D. (S. 101.), die vorhandene Kirchenspaltung fen aufzuhreben, "ohne den bisher gesonderten Rirchenwefen oder einem unter ihnen bas Opfer feiner eigenthumlichen Lehre und feiner fonftigen Dronung zuzumuthen". Bas diefe Manner (wie bie preuf, Cab. Drbre von 1834) aufgeboben willen wollen, das liegt auf dem firchenrechtlichen, nicht auf dem dogmatifchen Gebiet. nicht um Aufhebung oder Tilgung von Lehrbeftimmungen handelt es fich, fondern um bie Aufbebung ihrer kirchenspaltenden Bedeutung, pofitiv um dies Behauptung, daß eine religisse Gemeinschaft fich tros bie fer Unterfchiede und ihrer Fortdauer als Gine wiffen tonne, wenn auch in mehreren Zweigen. Dber wie? 2Bill herr D. Baur fagen, gerade bie firchenrechtliche Bebeutung fen im evangelischen Lehrbegriff die hauptfache, will er alfo im Ernfte beiden Confessionen ben Rath geben. nach innen jede Abweichung von dem fombolifch Reftaestellten firchenrechtlich gu ahnden und aus demfelben Grunde nach außen die Excommunication und Rirchenspaltung unter den Evangelischen fortzuführen ? Bir tonnen bas im Angesicht all' feiner Schriften nicht glauben, daß er der lutherifchen Rirche biefes Recht und (fofern Selbsterbaltung Officht ift) diefe Pflicht zufchreiben und in Erinnerung bringen wolle, die fie gegen ihre Glieder und ihre Diener habe, hatten aber ebendaber auch gewünscht, baf ber Ochein ber Ein= ftimmigkeit mit dem kirchenrechtlichen Standpunct derer, bie fonft feine Gegner waren, mehr vermieden worden mare. - Jene unrichtige Auffaffung der Union, als mare fie ben Unterschieden feindlich, weil fie ihnen tirchenrechtlich die scheidende Kraft will abgesprochen wiffen, kehrt in mancherlei Bariationen bei herrn D. Baur wieder, 3. B. wenn er meint, bie Union wolle, um zu Stande zu kommen, bie

Lebrgegenstäte vermitteln, ausgeschichen, neutralisien, ausheben u. dgl. (a. a. D. S. 118.), während D. M. fo bestimmt hervorhebt, die vallkommene Einigung in der Lebre könne erst Folge, nicht Boraussehung der Union seyn (S. 16.) a). Allerdings aber, wenn nicht schon eine reiche evangelis sche Staubenseinheit da wäre, so fehlte auch die Kraft, die noch übrigen Unterschiede so zu tragen, wie die von D. M. geforderte Bethätigung des Gemeinschaftslebens es verlangt.

Aber bier fällt abermals herr D. Baur ein: mo benn ber Eonfensus sey; beide Lehrbegriffe sepen Ganze für sich, aus Einem Gusse. Ihre Einheit soll nur formal, die Einheit besselben Strebens ein Problem zu ichen sen (S. 130). Jeder Sah in den beiden Systemen des evangelischen Protestantismus habe eine andere Bedeutung in beiben, und in dieser geschichtlichen, treunenden Bedeutung muffe Alles gehalten bleiden, oder aber Alles verändert und über beide. Lehrbegriffe binaus geschritten werden (S. 122, 130.). "Beide Lehrbegriffe, jeder für sich in feinen Thellen gleichartig, bitden individuell verschieden Lehrorgauismen."— Aber leugnet denn D. M. die Wahrheit, die in dem Lehteren liegt. 3. Im Gegentheil, S. 14 spricht er sie selbst

b) Benn herr D. Baur (S. 131.) die Freunde einer Unton aufforbeet, zu gestehen, daß die Einheit, die sie als Ziel des Stredens himstellen, nichts auf dem Boden der alten Bekenntnisse Entschens himstellen, nichts auf dem Boden der alten Bekenntnisse Einhern, wenn sich nicht das religiöse nud birchliche Bewußtsehn — von den Lehrbegriffen selbst im Ganzen mehr oder minder abgelöst hätte: so betnht auch dieß auf derselben unrichtigen Boraussehung, daß man innerhalb der Union aufhören muchte, Lutheraner oder Reforminter, zu sehn. Daß es übrigens mit diesem Urtheil über das "religiöse und firchliche Bewußtsehn" jener Männer so ernst nicht gemeint sehn kann, erhellt daraus, daß nach der Art, wie er selbst das Princip des Protestantismus beschreibt, er schwerlich Anlaß zum Tadel genommen hätte, wenn wirklich jene "Ablösung" bei ihnen stattfände.

Digitized by Google

## ub. d. theolog. Begriff der Union u. f. w. 259

aus. Dber beweift bas, daß nur Diffenfus und fein Confenfus beftebt? Das Gegentheil folgt aus bem fruber uber ibre Kamilienabnlichteit Bemertten. Doch auch bier tann herr D. Baur nicht in vollem Ernft- gesprochen haben : einmal nicht fo, bag er felbft nur Diffenfus vortiegen fabe: benn er felbft redet ja vom "Protestantismus" als einer Einheit, welcher Freiheit und GRade zu vermitteln fuche, und das protestantifche Princip bestehe eben im Ertennen Diefer Aufgabe und in dem Streben ihrer Bofung, bas in der lutherischen Confession von der Areibeit, in der reformirten von ber Gnade feinen Ausgangspunct nehme. Benn nun aber beide beides (Freiheit und Gnade) festhalten, fo wird boch wohl auch Gemeinfames zu Lage tommen a)? Aber auch nicht bas tann bie Meinung bes Brn, D. Baur fenn, daß beide Confefsionen fich um ihres Diffenfus willen ju ercommuniciren baben.

Wie groß ferner unsere Reigung seyn mag, und zu freuen, daß Herr D. Baur einmal dem Recht der Indis vidualität seine Anerkennung zu Theil werden zu lassen scheint, so wird boch auch hier denen, welche darüber am meisten zusteiden seyn möchten, einige Vorsicht anzurathen seyn. Denn er gibt deutlich genug als seine Meinung zu verstehen: wenn auch Einzelne die Einheit pslegen mögen, so können doch die Kirchen ihre Arennung nur dadurch aussen, das übergegangen werde auf eine Cinheit über

a) Mit diefer Bestimmung der Einheit und des Unterschiedes beider Confessionen scheint mir übrigens wenig gewonnen. Religios betrachtet, ift es vielmehr der Gegensatz von Sünde und Gnabe, in welchem fich beide bewegen; theslogisch aber muß es ebenso in der lutherischen Kirche möglich son, von Gott auszugehen, als in der reformirten vom Menschen, wenn es eine speculative Theologie in der lutherischen Kirche geben soll. — Ia, mit Hrn. D. Baur's Bestimmung des protestantischen Brincips ift noch gar nichts dem Protestantismus ober auch nur dem Christenthum Charasteristisches gesagt.

ihrem Gegensatz, bie einem anderen Boben als bem ber confessionellen Lehrbegriffe erwachsen fey (G. 130-137.) Seine Anficht über diefe tonnen wir am furzeften in jenes Bort aufammenfassen: Sint ut sunt, aut non sint. 3bre Berfteinerung mochte allerdings bas ficherfte Mittel ihres Erfterbens feyn; aber es muß befremden, wie man feine Hoffnungen auf die Bufunft an einen folchen Raben aufhången und wider allen Gang ber Geschichte nur in einem volligen Lobe und Untergang bes Alten den Anfnupfungspunct fur den Gegenftand der eigenen Bunfche und Erwartungen finden tann. Die Geschichte lehrt, bag uberall neuen ober regenerirenden Bildungen positive Reime vor. angehen, nicht bloß "formale" Borbereitungen irgend welchen "Strebens", noch weniger bloß negative Dinge, vacua, wie die ber Aufflärung des vorigen Jahrhunderts. Bir tennen bas Ende, bas herr D. Baur den driftli= den Dogmen divinirt; wir begreifen baraus, welches Schicks fal er vollends ben "Individualitäten" weiffagen muß, die fur eine Phafe derfelben ihre Trager find ; und nur Eins bleibt unbegreiflich, wie man hoffen tann, Licht ober Frieben in die confessionellen Streitigkeiten burch eine Betrachtungsweise bringen ju können, die alle confessionelle Arbeit als in fich eitel bezeichnet, die Individualitäten nicht gur reinigenden Gemeinschaft bestimmt fenn låßt, fondern ichließlich bamit troftet, bag Gunde, Irrthum deber auch bie confeffionellen Gegenfage und Biberfpruche nothwendig zum Leben bes Geiftes feven.

Darin hat herr D. Baur Recht, daß man kein Recht hat zu fordern, die Theologie und Kirche foll das Bewußt= feyn ihres Fortschrittes nur "unter dem Namen der Union" haben können. S. 135. »). Aber auf Namen kommt es

Digitized by Google

a) Herr D. Beiffe in dem Vorwort zu der neuen Ausgabe feiner Christologie Luther's will umgekehrt an Stelle der confervativen oder positiven Union die "progrefsive" gesetst wissen. Aber durch das Erstere in dem Sinn, wie es D. M. vertritt, wird das Zweite nicht ausgeschlossen, vielmehr fundamentirt.

ia überhaupt teinem Berftandigen vornehmlich an. herrn D. Baur ieboch ift ber name ber Union fcwerlich um ber ...vagen Allgemeinheit und Unbeftimmtheit der Unionsboctrin" willen zuwider, wie es nach S. 137. fceinen tonnte, fondern des festen Bufammenbanges wegen, den bei den Benannten diefe Doctrin mit bem inhaltsvollen hiftorifchen, refore matorifden Betenntniß fefthålt und mit welchem fie fir dlid wie theologifc will Ernft gemacht willen, wabrend, mo bie firs denrechtliche Gleichstellung aller Theile bes Betenntniffes bis jur Form. conc. bin bleibt, bie Unmoglichkeit ber firchlichen handhabung folchen Bekenntniffes Sedem einleuchtet und auch die fundamentalften Abweichungen deckt, wie z. B. biejenigen, beren herr D. Baur ben Schleiermacher ungerecht mit tahnis'schen Borten anzuklagen für angemeffen gefunden bat (G. 136.). Rerner ift die Unions, theologie herrn D. Baur zuwider, weil fie auf ben Unter: fcied zwischen Glauben und Theologie mit Schleiermader bringt, weil fie auf ben ethifch religiofen Quell ber Reformation zurudweist und bie relative Selbständigfeit des religiofen Lebens gegenüber von ber Biffenschaft vertritt; und wenn im Bisherigen trot des gegentheiligen Scheines; ja trot bes Lobes "ber geftigkeit ber Ueberzeugungstreue" (S. 131.), das er bem absoluten Antiunionismus fpendet. herrn D. Baur's ertremer Gegenfas zu bemfelben offenbar ift, fo ift allerdings bier boch ein Punct, wo es fich anders verbalt ; bier thut fich eine Seite auf, welche wirklich bie ge. nannte Cooperation als objectiv in dem beiderseitigen Stand= punct begründet zeigt. Sebes energifch erfaßte Princip macht icarffictig, um Sympathie und Antipathie ibm gemäß zu regeln. Auch der Intellectualismus thut es, der an die Stelle der Religion und ber religiofen Perfonlichteit das Denken und Biffen segen will, und es macht babei wenig Unterfchied, ob die Gedanten und Lehren Gate der subjectiven Vernunft find, die sich ja auch als objective Bernunft tann geltend machen wollen, oder ob fie ererbte, Theol. Stud. Jahrg. 1856. 18

,

von Andern erzeugte Lehrgedanken find. Daber feben wir jest die Gruße und Ehrenbezeigungen zwischen ben beiden Ertremen, fo rathfelbaft fur Manche, beruber und binüberfliegen. Es gilt ben Kampf gegen diejenige Theologie, welche bie Gelbftandigteit bes Glaubens bem Biffen gegenüber, fowohl bem ber Bernunft, als dem hiftorifchen und traditionellen, geltend macht und fo durch die Kraft bes reformatorifden Princips ben tirdlichen Butunftstraumen fic entgegenstellt, welche den Intellectualismus der einen oder andern Urt fich zum luftigen Fundamente nehmen. So wird benn auch deutlich, warum herr D. Baur die Confessionen nur als zwei entgegengesete Lehrbegriffe be= handelt, nicht bedenkend, daß fie maren und glaubten bes por fie bekannten, und bekannten, bevor fie zu Lehrbegriffen fortgingen. Daher wird dann auch verfahren, als verdanks ten die confessionellen Lebrbegriffe ibre Entstehung bem wiffenschaftlichen Ractor, der allerdings gewöhnlich nach Einem Princip, bem logifchen, arbeitet, um ein Bert aus Einem Guffe binzustellen, was ihm gleichwohl nie gelingt, noch gelingen tann, wenn er andere Factoren, wie den relis aidfen und ethischen, außer Ucht laßt. Da ift bann auch bas Bedauern gerecht, wenn man in ein folches Syftem Fremdartiges einmischen ober etwas Charakteriftisches davon thun will (was übrigens, wie oft erwähnt, auch herr D. M. und Nitfc beides ablehnen). Da ift endlich auch bie Erwartung gegründet, bie herr D. Baur ausspricht, der Fortschritt konne nur durch einen Sturg ber beiderseitigen alten Lehrspfteme hindurch geschehen und nur in einem fclechtbin neuen Syftem tonne die Ginbeit gegeben fepn, bie Gegenstand feiner hoffnung ift, bie aber jebe Unknupfung an einen materialen reformatorischen Confensus verschmäht, ja das Borhandensenn deffelben bestreitet. In ber That ift ja auf dem Gebiet der Beltweisheit der Sturz bes einen Syftemes burch bas andere, nicht aber ein bloger Eflets ticismus bas Mittel bes Fortschreitens gewesen. Aber

es icheint boch felbit die Geschichte der neuern Philosophie zu zeigen, daß fie in Stockung und Berfall gerath, wenn fie nicht als einen felbständigen Factor bas Ethifche und bas Religiofe betrachtet und Diefe Principien der wiffenschaftlichen Methode und Entwickelung einzuverleiben weiß. Das nibilianistische Ende des von diefen Factoren abstrabirenden Biffens icheint boch offen genug vorzuliegen, um bie Sehn= fucht nach Befreiung aus biefem Banne bes Intellectualis: mus zu wecken, ftatt in ihn hinein zu verlocken. Bollenbs aber ift es geradezu eine perasacis els allo vévos zu nennen, wenn man von dem, und zwar gemeinfamen, reli= gidfen und ethischen Bewußtfeyn der Reformation und von diefen Intereffen derfelben fo febr meint abfeben zu burfen, daß man bie reformatorischen Bekenntnisse nur als eine Sattung wiffenschaftlicher Systeme, in der Sprache ber Borftellung geschrieben, und als Bersuche behandelt, eine miffenschaftliche Aufgabe zu lofen, nämlich wie Freiheit und Gnade zusammengehen. Das waren nicht Luther's Rampfe zu Erfurt; darauf ruht nicht die lutherische Rirche, in der die haupter im Anfang sich auch an den absoluten Pradeftinatia. nismus bielten, den herr D. Baur als das wefentlich Reformirte ansieht, und die nachher davon abließ, ohne irgend aufzuboren, fich dennoch als mit fich felbst identisch zu wiffen. Barum anders ift felbst bie Form. conc., diefes am meisten foulmäßige Symbol, 3. B. in der Lehre von der Pradeffinas tion bei einer fo incongruenten Darftellung fteben geblie= ben, als weil es ibr nicht auf ein logisch rudlichtslos vor= gebendes Syftem ankam, fondern auf Geltendmachung gleich wefentlicher religiofer und fittlicher Intereffen, ber Ers lofungsbedurftigkeit und der Gnade, der Bahrheit des Schuld= begriffs (oder ber Freiheit) und der Unfreiheit ? Ber tann leug= nen, daß das hierbei treibende religiofe und ethische Intereffe vollkommen berechtigt war und in der evangelischen Kirche als folcher fortleben muß, wenn fie nicht innerlich absterben foll ? Aber ber lehrhafte Ausbruck biefer Bahrheiten bes

1

18\*

religissen und sittlichen Bewußtseyns gelang ihr noch nicht fo, daß nicht die Biffenschaft, die Bächterin über die logische Sonsequenz, manche Mängel aufzudecken gehabt hätte und noch hätte, um immer neu die Anregung zu geben, zu der religissen Gewißheit die wiffenschaftliche zu gewinnen. Aber ebendaher ist auch die Unterscheidung zwischen der sittlichtzreligissen Gewißheit des Glaubens und zwischen dem wiffenschaftlichen Sange eine Errungenschaft, von deren Feschaltung die Continuität unserer Kirche abhängt, und die wir uns durch keinerlei Intellectualismus entreißen lassen durfen.

Seben wir zur andern Seite ber Gegnerschaft bes vorliegenden Buches über, fo ift zunächft zu erwähnen die Ent= gegnung in der Zeitschrift fur Protest, und Kirche (1854. XXVIII, 5. 6.), als deren Berfaffer fich herr Prof. harnad bekennt, der auch noch einen besondern Abdruct der= felben veranstaltet bat. Bir konnen nicht fagen, daß wir von diefer Abhandlung irgend eine Forderung der Biffens icaft und Rirche erwarten, und wundern uns faft bei ihrem Ton und Inhalt, daß fie in jener Beitschrift Aufnahme gefunden hat, verweilen aber dabei, obwohl ungern, etwas langer, theils aus Achtung gegen jene Beitschrift, an ber wir wenigstens in fruberen Beiten folchen Ton nicht ges wohnt waren, theils um es unfererfeits dem herrn Berfaffer Diefer Arbeit nabe zu legen, in Butunft mit mehr Anftand und mit hoheren Anforderungen an fich felbft unter uns aufzutreten. Daß er wohl im Stande ift, diefem Bunfche zu entsprechen, glauben wir aus andern litterarischen Arbeis ten beffelben hoffen zu burfen.

Buerft ein Bort über die vom herrn Professor hars nach prasumirte Fehllosigkeit des lutherischen Bekenntnisses, woraus er (was nicht einmal so folgt) die Nothwendigkeit nicht bloß der Unterscheidung, sondern der Scheidung beider evangelischen Confessionen glaubt folgern zu mussen. herr D. M. hatte erinnert, der beiderseitigen Kirchengemeinschaft

wurde mit Unrecht bie Bebauptung entgegengefistt, bag bie lutherische Rirche fich vollkommener Reinheit ber Lebre erfreue. Denn die Behauptung der Fehllosigkeit der luthe= rifchen Bekenntnisschriften wurde auf pelagianifirende Borbinmeifen, auf Unterschätung des Ginfluffes stellungen beruben, ben auch in den Biedergeborenen die nachmirtends Sunde vermöge bes Bufammenhanges zwischen Billen und Ertennen habe, - ein Ginfluß, dem nur die: Apostel fo weit als nothig entnommen gewesen feven. Alle Producte des Beifteslebens fegen durch die Reinheit des Billens bedingt, auch bie ber Erkenntniß, fo daß bei der noch übrigen Reblerhaftigkeit des Billens fich auch in diefe Unreines binein= ziehen muffe. Er macht geltend, daß diefes Gefetz fur bie irdische Entwickelung fich nicht bloß auf bas productive Er. fennen erftrede, fondern auch auf das Empfangen, 3. 28. der Offenbarung. Denn auch das receptive Erkennen ftebe nicht außer Busammenhang mit unferer Sunde; bat es boch auch innerhalb des Chriftenlebens noch feine reiche, auch von dem Fortschritt in der Seiligung abhängige Sefcichte, fein Bachsthum, nach bem Spruche: "Ber ba hat, bem wird gegeben." Um wenigsten tonne, fahrt herr D. M. fort, der Lutheraner die Aneignung der Offenbarung fo denken, daß es dabei nur auf außerliche herübernahme des in der beil. Schrift Borliegenden in den Geift antomme, vielmehr fen bie Bildung eines firchlichen Lehrganzen aus der Schrift durch eine lebendig und fraftig aneignende, wahrhaft reproducirende Thatigkeit ber Rirche oder ihrer Organe bedingt, deren Bert aber nie frei feyn tonne von der Gefahr der Trubung des Schriftinhaltes. Die Nothwendigkeit des theilweifen Mangels an Reinheit der Lehre ber Kirche tonne man baber nur leugnen mittelft eines obera flachlichen Begriffes von der Gunde, mittelft einer Ableug. nung, bie am wenigsten ber wahren Rirche felbst in den Mund gelegt werden burfe, daß fie in ihrer irdifchen Birt.

lichkeit fich als die fündige Magd des Berrn zu bekennen habe (S. 41-55.) 2).

Bas hat nun herr Professon harna & biergegen einzuwenden? Folgendes S. 312: "die unreine Lehre scheine für den Bestand der Union so nothwendig zu seyn, daß sie ihr Leben dafür einsehe"; S. 313: "es komme bei D. M. sast darauf binaus, als begehe man eine Sünde wider die Sünde, wenn man von reiner Lehre zu reden sich untersange." Als ob es eine Sünde wider die Sünde wäre, sie zu erkennen, und als ob es eine Pflicht geben könnte, sie zu erkennen, und als ob es eine Pflicht geben könnte, sie und ihren Einsluß optimistisch abzuleugnen. Er erzählt uns dann weiter, daß doch auch nach Luther sowohl Spener als Edscher der lutherischen Kirche die reine Lehre zugeschrieben haben, und fährt also fort: "D. M. muffe ihn entschuldigen, wenn er ihn für einen Augenblick für einen vollkommenen Helligen zu halten genöthigt sey, da herr D. M. selbst zwei Lehren als absolut reine darstelle", die

a) Bir würden hinzufügen, ichon bas Bewußtlenn noch übriger Möglichfeit bes Irrens, bas fehr wohl besteht mit ber Gemigheit, im Befite ber Dahrheit zu feyn, muffe bemuthig gegen Andere machen und verbiete, bie Lehre ber lutherischen Befenntniffe in allen Studen, auch ben vom Mittelpunct entlegenen, mit firchengefeglicher Sanction auszuftatten. Aber auch gesett, es wäre möglich, bag ein fo großes Buch wie die Symbole dogmatisch fehllos wäre, fo würden wir behaupten muffen, daß die von D. M. geforderte Rirs chengemeinschaft ber Evangelischen eine ethische Nothwendigkeit des bogmatischen Confensus feb, und bag bas nur leugnen tonne, wer entweber bas Fundamentale in feiner Beife von bem Richtfundamentalen zu unterscheiden vermag, oder grundfäglich es nicht will, wovon die Folgen befprochen find. Bir wiederholen auch bier, bağ es eine unerwiefene, unrichtige Behauptung bes orn. D. Baur ift, wenn er fagt, nur wer mit bem firchlichen Lehrspftem zerfallen feb, tonne die Union vertreten. 3m Gegentheil, fraft bes refors matorischen Bekenntniffes felbft, fraft ber eindringenderen Einficht in bas, was barin primare und was fecundare Stellung bat, ergibt fich am fichersten bie Einsicht in bie Bflicht wenigstens ber oben näher bezeichneten Rirchengemeinschaft auch fur ben, ber mit allen positiven firchlichen Lehrbestimmungen im Einflang ift.

266



Lebre von ber Grundverderbtheit der menschlichen Ratur und die Lehre, daß reine Lebre in der Rirche unmbalich und Lehrunterschiede nothig fepen. Er fep alfo mit fich felbft im Biderfpruch. Bie foll man folche Rampfebart bezeichnen? Ift herr Profeffor harnad noch fo wenig unter uns orientirt, daß er in herrn D. M. einen Steptis fer vor fich zu haben glaubt, der jegliche Erkennbarkeit ber criftlichen Bahrheit in Abrede ftelle? Meinte er ihn darüber belebren zu muffen, daß, wenn das Chriftenthum gar nicht erkennbar fenn follte, es vergeblich erschienen mare? Dber meint er alles Ernftes, daß der Schluß gelte und Jedem festftehe : die Rirche hat Ertenntnig, ja, wie D. M. zugibt, Schabe ber Erkenntniß, alfo hat die Sunde und ber 3rrs thum keinerlei Einfluß auf ihre Bekenntniß= und Lebrbil= dung und fie bedarf der Demuth nicht mehr, welche Die Röglichkeit ber Trubung des Inhaltes durch alle ibre Tha. tigkeit, Die bekennende und lehrende, ernftlich in Rechnung nimmt und nicht gottliche Gewißheit ober Autoritat fur ben menschlichen Ausbruck ber gottlich gemiffen Beilsthatfache in Anspruch nehmen will? Die evangelische Kirche weiß mit zweifellofer Gewißheit, daß Chriftus uns gemacht ift jur Beisheit, Gerechtigkeit, Seiligung und Erlofung. Sind barum alle ihre Gabe, die diese Grundwahrheit weiter ent= wideln und anwenden wollen, moglicherweise ohne Spur ber nachwirkenden Gunde ? Benn herr Profeffor harnad ber Inftang von der Nothwendigkeit bes Einfluffes ber vorhandenen Sunde die Rategorie des blogen Nochnicht= volltommenfenns ober der Nothwendigteit fernerer Entwide= lung fubstituiren will, fo thut er ganz baffelbe, mas Rom als Grundfas geltend macht und feit Bincentius von Lerins ftets wiederholt. Danach ift bie Kirche in ihrer Lehrbildung factifc infallibel, wunderbar entnommen jeglichem Einfluß ber Sunde auf ihre bekenntnigbildende Thatigkeit, fie verbalt fich in diefem Berte nicht bloß als die ber evangeli. iden Babrbeit theilhaftige, aber noch mit Sunde und 3rr=

thum in fich ftreitenbe, fondern in biefem Stud, wie mach= tig fonft auch die Sunde noch in ihr fen, als die reine und Benn herr D. M. erinnert, das beiße, es beiliae. mit der Sunde leicht nehmen, wie der Pelagianismus thut, fo leugnet bas fein Beurtheiler, indem er in leichtem und falzlofem Bis bei ihm eine Bartlichkeit fur die Sunde und für den Manichaismus tadelt (S. 313.). Bon der Union aber fagt er, daß fie "fraft ber Gunde die 3rr. thumsnothwendigkeit zum Princip erhebe, wie Die romifche Rirche fraft ihrer eigenen Beiligkeit auf 3rrthumslofigkeit Anfpruch mache" .). Die Gunde behandelt alfo herr Prof. harn ad als bas Fundament und Princip ber Union und freut fich, ber Union gegenüber fagen ju tonnen : bie Unionstirche muß irren, aber bie lutherifche irrt nicht (S. 350.). Bie boch? Ift es Gunde, bie Sunde nicht zu leugnen (1 Joh. 1, 7.)? Ber ift hoflich und freundlich gegen die Sunde, der, welcher ihre Dacht mit ber Reformation und ihrem erften Bugwort anerkennt und gescharften Blickes auf fie weift, um den Kampf mit ibr in und außer der Rirche zu erhalten, der bas einzig fichere Rennzeichen bes neuen Lebens und Geistes ift? Dder baut ber auf die Gunde fein eingebildetes Gebaube, ber fie pers fleinert, ben Blick von ihr abzieht und fich in felbftgefällige Sicherheit einwiegt ? Phrafen wie die angeführten tonnen nichts fordern und nichts beilen, wohl aber zeigen fie, welch' ein gutes Ding ein offenes Auge fur die Sunde ift.

Aber Herr Professor Harnad will vielleicht nicht pelagianisch die Sunde verkleinern, sondern nur zur Ebre der Gnade bekennen, daß die lutherische Kirche im Gebiete der Lehre jedem Frrthum entnommen sey? — Allerdings, das ist die Art, wie er den von D. M. gerügten Pelagias nismus Bersted spielen läßt, um zwar nicht Andere, aber — sich selbst zu täuschen. Benn die Kirche, sagt er, be-

a) Bgl. über dieses Sophisma die vorige Anmertung.

tenntnifibildende ware, fo gabe er herrn D. M. Recht, weil allerdings alle menschlichen Functionen und Rrafte der Rirche noch etwas von Gunde an fich tragen. Aber wir lernen vom herrn Profeffor harnad, dag nict die Rirche die bekenntnigbildende ift, fondern daß allein bas Dbject, in der beiligen Schrift gegeben, das Bekenntnig macht; natürlich muß er meinen, ohne menschliche Betheis Er benkt die Kirche babei rein paffiv, blog unter liauna. ber Macht ber Gnade ftebend, die alfo gleichfam in eine Art Eftafe verfest ober unwiderstehlich ergreift und von ihrem 3ns balt und Befen ein in allen Studen wabres Bilb bem paffi= ven Gemuthe einzeichnet und ,,betenntnigbildet". Bie? mit folchen Mißgedanken, bie fich fur lutherisch ausgeben, macht herr Profeffor harnad fic und uns zu thun? Ift in ber Rirche ber Reformation das Bekenntniß aus dem Glauben getommen, oder aus jener tobten Paffivitat? Beiß er nicht. daß erft in der Einigung gottlicher und menschlicher Iba= tigkeit der lutherische Glaube fein Daseyn hat? Und wie furgfictig find folche Reden! Sie follen bienen gur Berherrlichung ber Reformatoren : aber wo bleibt diefe, wenn ihnen die Betheiligung an dem Bekenntnißacte abgesprochen wird, wenn fie vielmehr in tobte Eco's des Bortes Gottes verwandelt werden, während boch ihr Bekenntnig aus ihrem Bergen als ihr Eigenftes bervorftieg ? Aber vielleicht dienen folche Reben defto mehr ber Berberrlichung des "Bekennts niffes"? Ebenfo wenig, fie verfegen vielmehr das Evangelium auf den judaistischen Boden zurud, fie sprechen, um nur nicht ein Minimum von Srrthum im Bekenntniß zuzugeben, dem Evangelium gerade die Kraft ab, wodurch es Evangelium ift, namlich fich felbft bem Geifte zu beglaubigen, ibm eine eigene Beilserkenntniß zu geben und fo eine, wenn auch noch nicht ganz fehllofe, Entwidelung des Menschen aus der Babrheit zu beginnen. Lieber follen bie Reformatoren tobte Dafcbinen, lieber foll das Evangelium eine neue Gesetesart werden, als daß am lutherifden Betenntniß ein Rebl follte erwartet werben bur=

.

ł

.

fen. Und wer gebietet es, dem lutherischen Bekenntniß biese Fehllosigkeit zuzuschreiben ? Die heil. Schrift? Nein. Es selbst? Nein. Wer also? Die Willfur des herrn Pro= feffors harnad. Doch von dieser Gattung des Subjecti= vismus, der sich uber sich felbst tauschenden, haben wir an anderem Drte geredet.

Das Blendwert einer Apotheofe menfdlicher Producte zu anaeblicher Ehre ber Gnade ift übrigens gleichfalls nichts weniger als neu. Gang fo wie herr Prof. harnad redet feit Jahrhunderten die romifche Rirche, und auch barin bleibt er nicht hinter ibr zurud, daß er bie Beftreitung einer magifc wirkenden Gnade mit dem Namen bes Manicaismus bezeichnet. Er ift im Srrthum, wenn er, um fich boch noch von ihr zu unterscheiden, behauptet, "fraft ihrer Seiligteit" fpreche fich die romifche Rirche ihre gehllofigteit zu, oder fpater, fie wolle ihre Autoritat nicht aus ber beiligen Schrift begründen; im Gegentheil, feit dem donatiftifcen Streite laßt ber Ratholicismus bie Boranftellung ber ethischen Beiligkeit fur ben Kirchenbegriff fallen und begründet in habituell gewordener Gleichgultigkeit gegen die Dacht ber Sunde und gegen die perfonliche Beiligkeit (gegen die societas fidei et spiritus sancti) zuerft durch magische Zusftattung der firchlichen Anftalt ihre infallible gebre, durch beides zusammen aber ihre, fo zu fagen, dingliche Beiligkeit, gang abnlich, wie Berr Profeffor harnad den Pelagia= nismus, ber es mit ber Sunde leicht nimmt, fich in bas Preifen einer magifc wirtenden Gnade verhullen laffen Ja, biefe grobe Abirrung von der lutberifchen möchte. Lehre magt es, fich mit ber Perspicuitat ber beiligen Schrift und mit ber Behauptung zu beden, daß bas Erkennen dem Billen vorangehen und ihn leiten muffe! (G. 315-318.) Babrend herr Profeffor harnad Anftalt macht, Die heilige Schrift in ein magisches Gnadenmittel ber evanges lifchen Kirche zu verwandeln, beschuldigt er herrn D. M. eines Angriffs auf "bie Klarheit und Deutlichkeit der beil,

Schrift, diefe hauptftuße bes Protestantismus gegen Rom". weil er behaupte, daß bas Schriftverstandniß der Rirchen, auch der lutherischen, nicht ganz rein und irrthumsfrei der nachwirkenden Gunde wegen fen. Beiß herr Professor harnad nicht, daß jene Klarbeit von unferer Rirche nicht auf Alles und Jedes, fondern auf bas zum Beil Nothwendige bezogen wird, auf das Sachliche der großen Grund: thatfachen und Bahrheiten des Seils, über beffen Ertennjedes bereite Gemuth auch herr D. DR. barkeit für nicht den geringsten 3weifel hegt, fo zwar, daß das Berfteben folden Schriftinhaltes zu dem lebendigen herrn felbft fuhren foll, der dann dem glaubigen und feiner Erlofers fraft inne gewordenem Gemuthe erft wahrhaft das Bort in feiner Babrbeit erschließen tann, nicht aber bem impigs und irregenitus? Großmuthig verheißt herr Professor Sarnad (G. 314.) dem herrn D. M., "der den Dietismus überbiete", ihn mit. einem erneuten Streit über bie theologia irregenitorum ju verschonen; er scheint ein Borgefühl davon zu haben, daß es doch fo weit mit uns noch nicht gekommen fen, um folche Sprache zu erträgen, und bag bie offene Advocatie und Burgicaft fur biefen bofen Sculdposten der alten Orthodorie, welcher mehr als vielleicht alles Andere fie in Berruttung gebracht bat, ber Sache, die er vertritt, nur schaden könnte. Allein es muß offen gesagt werden : jene Großmuth ift nur icheinbar, Berr Professor Barnad ift in feiner Abhandlung icon mitten darin, bie bose Sache ber theologia irregenitorum in fuhren. Bir wundern uns auch baruber feineswegs und vermuthen, daß in wenigen Jahren, wenn auch in etwas anderer Form, diefer Streit wieder in Bewegung tommen wird, um fur bie Kampfe diefer Beit die volle Klarbeit, aber auch die Krife zu bringen. "Es muß ja Aergerniß tommen." Die Borderfage, burch welche die fogenannte Drthodorie früher ju jener Mißlehre unwiderstehlich getries ben wurde, find icon auf bem Plan. Der Intellectualis=

mus, welcher die reformatorische Synthese von Billen, Gefühl und Erkennen auflöst und in dem einen dieser Factoren, dem Bekenntniß, der wahren Lehre, den archimes dischen Punct sieht, der allein alles Andere bewegt, ist bes reits nicht mehr bloß von dem Rationalismus vertreten, dem vulgåren und dem speculativen, sondern er sucht bes reits seine Burg wieder in der Kirche und verbrämt sich burch magische heilslehre. Aber, Gott Lod! noch ist es nicht dahin gesommen, daß die evangelische Kirche die "Kirchtichs keit" als eine Zauberformel gelten ließe, die alle Sunden an ihrem Westen und Inhalt zu fühnen die Kraft habe.

Bir bestreiten bei Berrn Profeffor harnad nicht die aute, redliche Meinung, der deutschen evangelischen Rirche zu dienen. Aber es mare beffer gewesen, wenn er, bevor er forieb, fich um ein zusammenhängendes Bild von dem bemuht hatte, auf was feine Gage gegen herrn D. D. fuhren. Uebt die heil. Schrift jene magische Kraft, durch welche - trop ber mit Sunde behafteten Subjectivitat - bas Betenntnig ber lutherifchen Rirche, bas niedergelegt ift in ihren Symbolen, "fcblechthin lauter und rein" wurde (G. 312.), fo muß ja wohl, wenn nicht ein decretum reprobationis im Bege fteht, bie reformirte Confession ebenso gut wie die lutherische die reine Lehre haben, da auch bei ihr die Schrift reichlich im Schwange geht. Bie erklaren fich nun bie Biderspruche zwischen beiden Confessionen, die Berr Professor Sarnad boch am wenigsten gering zu fcasen geneigt ift? Es will von ihm nur zum Preis der "Gnade", welche burch das Bort die reine Lebre in der lutberischen Rirche hervorgebracht, gefagt feyn, daß fie in ihr keinerlei Strthum zugelaffen habe. Aber, wolle herr Profeffor har= nact ober wolle er nicht, er muß entweder fagen : die lutherifche Rirche mar bie ausermablte Magd des herrn, Die reformirte irrt durch ein gottliches decretum absolutum, bas fic nicht von menfolicher Empfanglichteit abhångig macht, fondern fie ausschließlich bedingt: aber

Digitized by Google

bann ift er aus übertriebener Gegnerschaft gegen bas Res formirte, wie wir diefes hundertmal beute feben, ins Reformirte und zwar in ben ftrenaften Calvinismus gefallen ; oder er muß behaupten, daß die lutherische Confession eine schlechthin vollkommene Empfanglichkeit und Treue gegen das Bort gehabt, die reformirte aber burch Unempfanas lichkeit und Untreue fich um den Segen gebracht habe, ber ber lutherischen Rirche ward. Uber der Boden bes Gelbfi= lobes ift auch fur die Rirchen ein glatter Boben, und nichts weiter als nichtsfagendes Selbftlob, wie es die lutberifche Rirche verschmaben muß, haben wir, fo lange ber herr Berfaffer nicht beffere Anstalten macht, bas Lutherifche burch feinen Inhalt ju empfehlen. Und fieht denn herr Profeffor harnad nicht, daß er burch bie Inftanz ber verfciedenen Treue und Empfänglichkeit, auf welche er bas mit den Reformirten gegenüber wieder provociren muß, und, \* die zur Urfache von Trubungen der Lebre werden tann, boch wieder ben nothwendigen Busammenhang zwischen bem Billen und dem Ertennen zugesteht, den er gegen Serrn D. D. beftritt, daß er alfo, wenn er bie lutherifchen Reformatoren nicht in absolut reiner Empfänglichkeit, b. i. Seiligkeit, benten will, auch bei ihnen noch einen nothmendiaen Einfluß der Sunde auf die Auffassung ber chriftlichen Bahrheit, und ware er auch nur ein Minimum, ftatuiren muß? So bat fich aber biefe ganze Erorterung des herrn Professors harnad in ein fophiftifc verschlungenes und dann boch bei der Berubrung fich felbst auflosendes Ge= webe verwandelt.

Achnlich verhält es sich aber auch, wenn man einerseits genauer zusieht, wie er die nach Herrn D. M. nur "relative Reinheit" der kirchlichen Lehre bestreitet, und wie ihm dann felbst doch wieder nur die Substanz der lutherischen Lehre als schlechthin rein erscheint, er also im Grundsat troh alles Pathos für das scheinbare Gegentheil mit Herrn D. M. eigentlich einverstanden ift. Allerdings bleibt

auch fo noch eine Differenz moglich, namlich in ber Beftimmung beffen, was zu diefer Substanz muffe gerechnet werben. Aber gerade, wenn es fo fteht, batte es herrn Profeffor harnad wohl angestanden, den ichmerern, aber fruchtbarern Rachweis anzutreten, daß aus inneren Grünben, die aus dem Befen des Christenthums oder aus ber Schrift fich ergeben, die Beschreibung diefer Substanz bei Berrn D. M. ungenugend fen. Freilich batte ba auf Er= örterungen inhaltlicher bogmatischer Urt eingegangen werden muffen, ba hatte es wohl auch noch Manches von herrn D. M. zu lernen gegeben. Gerade weil es bequemer ift. abnlich, wie ber alte biblische Supernaturalismus in feiner Apologetit des Chriftenthums auf feine Art that, in formalen Reden fich zu ergeben, als bie herrlichkeit lutheri= icher Kirche durch Entfaltung ihres Inhaltes zu loben und Laur Anerkennung zu bringen, hatten wir vom herrn Prof. harnad etwas Befferes erwartet.

Bir erfahren von ihm in diefer hinficht wohl, daß "bie Lehre, der Lehrausdruck, als unvollkommen von der Substanz des lutherischen Betenntniffes moge unterschieden werden", aber ftatt uns zu fagen, worin diefe Substanz bestehe, fagt er nur, daß zu diefer Substanz Alles gebore. was Inhalt ber Bekenntniffe ift, baß zwar nicht zur Stifs tung, aber zum Bestand der Kirche alle Theile ihrer Bekenntniffe fundamental fepen (vgl. S. 362, 300.) - woraus fich ihm bie Berfagung ber Abendmahlsgemeinschaft mit Richtlutheranern ergibt (vgl. S. 279.) - und versichert, bie lutherifche Kirche fen, mas den Inhalt ihres Betenntniffes anlange, "schlechthin lauter und rein" (G. 312.); Sunde und Irrthum beginnen erft bei dem miffenschaft= lichen Thun (G. 316.), auf die Kirche als betennende haben fie teinerlei Einfluß. Bir glauben nicht, daß diefe Gate geeignet find, die Erkenntniß ber Sache zu fordern, nicht bloß, weil fie ftatt Begründungen nur Declamationen geben, fondern weil wir bamit noch nicht lernen, was herr Pro-

feffor harnad nun eigentlich als ben Inhalt ober als bie Substanz betrachtet. 3ft ber "Lebrausdrud", beffen Unvoll. tommenheit er boch anerkennt, etwas Anderes, als gestalte= ter Inhalt, ber alfo auch theilweife ber Berbefferung fabig und bedurftig ift? Aber mo bleibt dann die fcblechthinnige Reinheit alles Inhaltes ber Betenntniffe ? Umgetehrt, ift aller gestaltete, zum Ausbrud gebrachte Inhalt, b. b. Gedankengehalt der Bekenntniffe, fcblechthin lauter und rein, wo bleibt bann jene Unterfcheidung zwischen Lehrausdruck und Substanz? Dder weiß er vom Inhalte der Bes kenntniffe anderswoher, als aus dem Lebrausbruck ber Bekenntniffe ? Unterscheidet er zwischen dem Betennt: niß und den Bekenntnissen? Das scheint manchmal ber Kall; aber dann war er um fo mehr verbunden, bestimmt anzugeben, mas er unter bem erfteren perftebe ; bann ift er im Princip mit der Unterscheidung von Sundamentalem und Nichtfundamentalem einverstanden, und was bedarf es dann folchen Biderfpruchs gegen herrn D. D. ?

Doch wie gern wollten wir es noch binnehmen, wenn herr Professor harnad wirklich bamit Ernft machte. allen Inhalt ber lutherifden Betenntniffe bis zur Chriftolo= gie der F. C. bin festzuhalten, wenn er nur die "reine Lehre" auch wirklich in wirklich fundamentalen Puncten rein bes mabrte und nicht trüben wollte! Aber er nimmt es leider nur zu wenig genau mit den wichtigsten Gaben des luthe. rifden Bekenntniffes. Die augsb. Confession fagt: Ecclesia est principaliter societas fidei et spiritus sancti; bas ift herrn Profeffor harnad nicht objectiv, handgreif= lich genug, bas nennt er, wenn herr D. M. es fich aneigs net, fubjectiviftifc, enthufiaftifc, das heißt ihm "die Rirche auf bas Unfichtbare bauen und bas Unterfte zu oberft febren", und er ichickt fich alles Ernftes an, die Augustana in diefer angeblichen Rebenbestimmung zu corrigiren. Richt Glaube und Glaubensgemeinschaft foll das die Rirche wesentlich Conffituirende fenn, nicht glaubige Perfonen follen zum Bes

griff der Rirche gehoren, fondern die Rirche foll ba fenn por bem Glauben, die "Einheit der Rirche" foll es fenn, aus ber erft der Glaube geboren wird. 280 und was diefe Einheit der Rirche ohne glaubige Personen fen, baruber werden wir aber rathlos gelaffen. Die Augustana fordert ferner fur bie Babrbeit und Einbeit ber Rirche Die aufe= ren Gnadenmittel, die reine Dredigt des Epangeliums und bie richtige Berwaltung ber Sacramente, und herr D. D. ftimmt volltommen zu. Aber auch biefes weiß herr Drofeffor harnad beffer. Er hatte an Stelle der lautern Predigt des Evangeliums das Betenntnig der lutherifchen Rirche gesetst, wie es fehllos nach feinem ganzen Inhalt in ben fombolifchen Buchern enthalten ift. Nach allerlei nichts begründenden Bendungen, die bier füglich übergangen werden können, lanat er dabei an, an die Stelle, die dem Borte Gottes zukommt, das Bekenntnig ber lutherischen Rirche, "ber Kirche bes Betenntniffes", ju fegen. Darauf ift nur zu antworten: es ift nicht recht, das wirkliche bifto= rifche Bekenntniß lutherifcher Rirche fo zu alteriren, unter bem Titel, es zu ehren und geltend zu machen; es ift nicht recht, an die Stelle des Sages: Ecclesia est principaliter societas fidei et spiritus sancti, ben tribentinifc lautenden au fesen : Ecclesia est principaliter societas professionis.

Doch wir wollen nicht weiter fortfahren, die Selbstwiderlegung des herrn Professon har nach sich vor unsern Augen vollziehen zu lassen. Aber darauf werfen wir noch einen Blick, wie wenig herr Professon har nach herrn D. M. richtig aufzufassen weiß. Wie er darauf hin operirt, als hielte D. M. die christliche Wahrheit überhaupt für un= erkenndar, haben wir bereits geschen. Er versteht ferner das Buch so, als hätte D. M. und die Union nur eine Freude am Unbestimmten, eine Art haß gegen entwickelte Erkenntniss und Lehre, als verträte er eine Lehrunion, welche irgend die consessionelle Bestimmtheit ausbeben soll, während es sich boch nur fragt, ob die Kirche in ihrem nothwendigen Stre=

١

Digitized by Google

ben nach wachsender Erkenntnik und Bestimmtheit am beften thut, die Bege des Nomismus zu geben, ja ob nicht gerade die beftimmtere Ertenntnif ber epangelischen Grund: wahrheit es verbiete, alle und jede Theile des Bekenntniffes firchengesetslich gleich zu ftellen. Zehnliche Difverftanbniffe zieben fich durch feine ganze Arbeit. Er bat auch felbft eine Ahnung Davon (G. 358.), "es mochte Jemand Alles, was er (harnad) in D. M. dentwurdiger Deduction lefe, als grundlofe und unbefugte, vielleicht als fanatische Confequenzmacherei bezeichnen und ablehnen". Aber diefe Bars nung feines Berftandes ober Gemiffens hat ihn leider nicht bas von abgehalten, aus der Ansicht des Gegners, den er boch nicht als einen Feind ber Babrheit zu behandeln hatte, eine Caricatur zu machen, nicht bloß durch falfche Confequenzen, fondern durch unrichtiges Berftandniß ber hauptfage D. M., ben er manicalischer, enthusiaftischer, pietiftischer, subjectivis ftifcher Neigungen zeiht. Gegen jenes warnende Borgefühl mappnet er fich mit aprioristischen Gedanken: "bie Union muß irren", die lutherische Rirche aber irrt nicht. Es ift daber gleichgultig, mas der Ginn von herrn D. M. Rede fen : berfelbe will nun einmal Union, gleichgultig, in welchem Sinne, Union aber ift, wie er G. 292. zu verstehen gibt, eine Art Baalsbienft; es muß alfo in bem, was herr D. M. fagt, ein, wenn auch burd Gradirbaufer verfeiner. ter Irrthum, Alles durchziehen (G. 312.). Mit folchen Gedanken verzeiht er es sich, wenn er es zu leicht nimmt mit ber Pflicht der Liebe und der Gerechtigkeit, mit der Befcheis denbeit und ber Babrheitsliebe. In dem Bewußtfeyn, daß bie Bahrheit lutherifcher Kirche durch ihn fpreche, ja bag es nur ein ungerechtes Berkennen fenn konne, bas ibm Tadel zuziehe, fagt er: "wir find darauf gefaßt".

Aber die lutherische Kirche hat ihn nicht beauftragt, so in ihrem Namen zu reden, sie hat ihn nicht diese Ram= pfesweise gelehrt. Er hat es namentlich nicht von Luther, daß er, wenn er nur das Wort Union hört, nicht mehr in Ebeol. Stud. Jahrg. 1856. 19

Gebuld ober hoffnung ruhig auffassen kann, wovon benn eigentlich bie Rebe ift. Wie hat Luther 1536 gegen bie Schweizer trot des Bewußtfeyns, bag die Buftimmung des Zwinglianismus noch nicht vollftanbig fen, fich uber bas But der Concordie ausgesprochen ! Aber freilich, Berr Profeffor harnad meiß es wieder beffer ; nach ihm ift bie witten= berger Concordie eigentlich eine Ercommunication der Re= formirten gewesen (vergl. S. 277 ff.). Und wer zu folchen Behauptungen den Ropf ichuttelt, der macht fich ber Ges fcicteverdrehung fculbig, mas ber herr Berfaffer wieder= bolt ohne allen Beweis feinen Gegnern entgegenwirft. Bon einem Betteifer im grundlichen Studium ber Quellen mit -thnen, furchten wir, ift auch fo lange feinerfeits wenig ju erwarten, als der genannte Apriorismus zum voraus weiß, was bie Geschichte fagt und fagen darf. Er wiederholt mit einem gewiffen Bohlbehagen (G. 277. 278.), mas Luther zu Marburg gesagt hat : "Ihr habt einen andern Geift", fieht aber nicht, wie fich - gegen Luther's Erwartung - nach: ber noch in Marburg ein reicher Confenfus berausstellt, und daß Luther's Unterschrift der marb. Art. neben den namen ber reformirten Saupter zu einer Seuchelei gestempelt wird, wenn auch damals noch Luther jenes unbegrenzt lautende Bort als reservatio mentalis in fich trug .). Herr Pros feffor harnad vergißt auch, daß, wenn 3mei baffelbe thun, es nicht dasselbe ift, am menigsten, wenn, wie in bies fem Fall, die Angeredeten nicht mehr diefelben find. Doc was wird es ihm gegenüber den Deutsch=Reformirten belfen, baß fie es ablehnen, 3winglianer zu feyn ? Bollen fie boch auch nicht Lutheraner feyn, laffen es alfo an der Burbis gung ber formalen Autorität und herrlichkeit biefer Rirche fehlen. Aber follte es denn zu viel gefordert feyn, wenn erwartet wird, bag in dem gangen Streite das Intereffe dem Inhalt und Sieg der Bahrheit gelte, daß es mit Luft und

a) Bie viel richtiger urtheilt hier Sartorius! (f. o., S. 237.)



Dant erfulle, wenn auch andere Denominationen an biefem Inhalt participiren ? Bare erft bann ber Sieg ber fich verbreitenden evangelischen Babrheit der Freude werth. wenn diefe Babrheit zugleich mit dem lutherischen Ramen aefcmudt wurde? Bas foll man fagen, wenn Berbrug und Unmille fich gerade dann boppelt regt, wenn bie Ges genfeite von dem Inhalte der lutherischen Babrheit fich mebr aneignet (wie die Union es tann), aber bieg nicht unter dem Namen der lutherischen Rirche geschieht? Bie ganz anders Paulus Phil. 1, 16-18.! Neben ihm verfun= bigen Andere Chriftum, aber nicht lauter, fondern fo. bag fie Paulum herabfegen und Trubfale zufegen feinen Ban= Bas faat er nun? "Bas ift ihm aber benn? Das Den. nur Chriftus verkundigt werde allerlei Beife, es geschehe Bufallens ober rechter Beife, fo freue ich mich boch barin= nen und will mich auch freuen." Mir hat immer geschies nen, darin licae eine Selbstverurtheilung, wenn man einerfeits bie Roftbarteit und herrlichkeit der lutherischen Babrbeit ruhmt und durch fie von dem reformirten Srrthum ge= fcieden zu feyn behauptet, der diefe Bahrheit theilmeife abs lebne und ibr Entgegengesetes aufstelle, andererfeits aber den geringeren Gegenfatz gegen jene lutherische Babrheit. wie er in ben unirten Rirchen fich findet, mehr haßt und perfolgt, als den reformirten Biderfpruch; wenn man eine Rirchengemeinschaft geringer achtet, welche boch nach dem Standyuncte, welchen man eingenommen, die aeset= liche Geltung reformirter grrthumer abgeschafft bat und ber lutherischen Lehre erweiterten Spielraum auf bem refor- " mirten Gebiete gonnt, als eine folche, die den Irrthum bei fich legalifirt hat. Bas ift in den Augen des herrn und für ein folichtes driftliches Urtheil beffer, eine Rirche, in ber noch nicht aller Wahrheitsgehalt auch mit den Formen bes Gefetes gleichmäßig umgeben ift, bie aber auch nicht irrthumliche Lehren mit gesetzlicher Autoritat bekleidet, ja einer fünftigen Legalifirung, gefest, fie murbe zum wirflichen

19\*

Sute, auch noch nicht vorgreift, oder aber eine solche, die nicht mehr Wahrheitsgehalt hat, als die erstere, wohl aber Irrthumer hinzufugt, die sie fanctionirt und legalisirt? Wie Bieles hängt doch in diesen Streitigkeiten an Formen und menschlichen Namen, wie Beniges aber am Inhalt und an der Sache! Ist es das einfältige Auge oder ist es etwas von dem doppelt schenden Schaltsauge, wenn man einerseits mit dem Munde den Inhalt als die Hauptsache bekennt und durch ihn bestimmt zu seyn behauptet, aber factisch sich gleichgultig gegen ihn erweist, ja wohl mit dem Widerspruche dawider fraternisit, wenn dieser nur das Princip der formalen Autorität der Kirche (das in verschelenen Kirchen entgegengesetten Inhalt umgibt) höher steut, als den Inhalt?

Doch hiermit kommen wir zum tiefften Schaden diefer Abhandlung. Mues, mas herr Profeffor harnad gegen D. M. geltend macht, laßt fich in zwei Borten barauf zurudfubren: bie Union nimmt einem Theile bes Betenntniffes (namentlich bem ercommunicatorischen!) die firchen= gesehlich verbindliche Kraft und verstößt fo gegen die Autoritat der Rirche, fofern biefe alle Theile ihres Betenntniffes firchenrechtlich fanctionirt hat. Aber ift denn das Bichtigste der Bahrheit diefes, daß fie tirchen gefebliche an Geltung habe, daß fie in einem Kreife von Chriften nicht bloß ba fen und volles Recht habe, fich zu entfalten und zur Dacht in den Gemuthern zu werden, fondern daß fie als allgemeines Gefetz gelte, von bem Reiner auch nur im geringsten Theil abweichen barf, ohne zu den "unaufrichtis gen Betennern ber Rirche" gezählt zu werden ? Sat benn Die chriftliche Bahrheit teine Griftenz in der Rirche gehabt, bevor fie gesehlich fanctionirt mard! 3ft ibre Feststellung in den Gemuthern nur oder boch vornehmlich nur möglich burch bie tirchengefehliche Seftstellung ? Sft es erft bie Autoritat ber Rirche, Die der Babrheit Lebenstraft und Rraft, fich zu bezeugen, und ihren Bertretern den Muth und die Kraft

bes Zeugens für sie verleiht? Wenn diese Fragen zu bejahen find, dann, aber auch nur dann, hat man ein Recht, zu sagen, mit Aufgebung der gesehlichen Verbindlichkeit auch nur für secundare und tertiäre Theile des einmal fanctionirt gewesenen Lehrinhaltes sey ein Theil der Wahrheit selbst geopfert, ja, es muß dann gesagt werden, es sey damit alle Wahrheit erschüttert, sie habes da ihre Beglaubigung, ihr Fundament, nämlich die Autorität der Kirche, verloren.

In ber That, fo verfahrt herr Drofeffor harnad. In der naivften Beife zieht fich durch feine ganze Abhand= lung eine und diefelbe falfche Boraussehung in endlos miebertebrenden Bariationen durch, namlich daß, wer auf ber gesetzlichen Sanction einer Lehrbestimmung nicht bestehe, diefe felbst fallen laffe, verleugne, dem Frrthum gleiche Geltung zugestehe, wie der Mabrheit. Es ift icon ein Unrecht, daß er die Sache fo darftellt, als ob 3. 88. die preußische Kirche ber Gegenwart ober die Bertheidiger ihres gesetlichen Bestandes es maren, bie jene gesetliche Sanction fallen laffen. Die Union ift bekanntlich lange vor biefer Generation gestiftet und mit ihr die gesetzliche Geltung gemiffer Theile ber Betenntniffe beschrantt worden, fo bag die Frage vielmehr nur die ift, ob man jest die Bieder= einfuhrung ber firchenrechtlichen Berbindlichkeit des Diffensus befürworten foll ober nicht. Selbst Solche, welche den allgemeinen Gieg lutherischer Lebre hoffen und es betla= gen, daß die Union zum Theil fo, wie geschab, ift einge= fuhrt worden, muffen als aufrichtige lutherische Chriften doch der Meinung feyn, es fey nicht ohne Schuld der lutherischen Rirche Solches geschehen; ihre Aufgabe fen nun, aus ihrer zévoois, in der sie kirchenrechtlich mit den Reformirten gleich gestellt ward, sich in Geduld und Arbeit auf bem Bege des Geiftes und der Rraft wieder zu defto allgemeinerer, vor Allem innerer Geltung ju erheben; es fen aber Kreuzesflucht und Selbstgerechtigkeit, wenn fie, ftatt diefer auferlegten Probe fich treu und fest zu unters

#### Dorner

ziehen, vielmehr durch außerliche gesetzliche Mittel eine Herrlichkeit anticipiren wolle, die nur um geistige Arbeit in= haltlicher Art feil sen; benn diese erst kann die Herzen der Kinder wieder zuwenden den Bätern, damit Wahrhaftigkeit bleibe und nicht ein epideiktischer Schein von Lehrreinheit, man weiß nicht für wen, durch eine trotzig kleingläus bige Darstellungösucht erzeugt werde, die das innere Bachsthum nicht fördern, wohl aber vergisten kann.

Diefe falfche Borausfegung nun macht herrn Professor Barnad blind gegen bie Darlegung von Serrn D. M., treibt ihn in die irrthumliche Auffaffung, die Union muffe, wenn fie gleich bem Reformirten bie gesehliche Geltung nimmt und den Confenfus, ber boch auch, Gottlob, dem lutherifchen Glauben zugehort, bewahrt, Alles unficher machen, nam= lich weil fie burch Entfraftung der firchenrechtlichen Autori= tat gemiffer Lehrbestimmungen bas ganze Gebaude erfcuttere, ba fie allerdings ben Grundfat fehllofer firchlicher Deshalb malt er bie Union Autorität nicht anerkennt. bald als Mollusten, bald als Pietiftin, bald als Geifttrei= berin, bald als Subjectivitatsfirche; bald fieht er fie mit einem methodiftischen Geiftlichkeitsthermometer, bald mit einem Armuthszeugniß in der hand, bald fieht er fie als "Sunderin", weil fie auch an die menschliche Sunde und nicht bloß an die herrlichkeit lutherischer Rirche mahnt. Hoffentlich wird die Union folche Scheltworte nicht mit Bleichem erwiedern und fich nicht dazu fortziehen laffen, fich an ber lutherifchen Rirche abnlich zu vergeben. Denn mas tann die lutherifche Rirche bafur, bag fich folche Bertheidi= ger fur fie aufwerfen, die eber Unflager derfelben beißen tonnten? Bielmehr ift unumwunden zu gestehen, die Union hatte bann ein unbestreitbares Recht, von jedem lutherischen Protestanten zu fordern, bag er vom lutherifchen Rirchen= thum jur Union abtrete, wenn es fo weit getommen mare, bag unter denen, die fich Lutheraner nennen, die Rraft und Beglaubigung ber Bahrheit im Rirchenrecht, in der

kirchlichen Autorität, aber nicht mehr im Inhalte gefunden wurde. Vertritt nur noch die Union den Grundfatz, daß die Beglaubigung und Kraft der kirchlichen Wahrheit in diefer felbst liege und in keiner kirchlichen Autorität: dann ist auch zugestanden, daß nur noch die Wahl sey zwischen dem katholischen Princip und zwischen der Union; die luthe= rische Cardinallehre findet dann nur noch in der Union ihre Stätte.

In der That verrath herr Professor harnad feine getrubte Erkenntniß des Mittelpuncts des lutherifchen Lebr= organismus icon auf bas deutlichfte. Er redet zwar manchmal fo, als ob auch ihm, wie der lutherischen Rirche, der articulus stantis et cadentis ecclesiae der Mittels punct mare, ber uber ben Berth aller Lebren nach der Ents fernung von ihm entscheide. Er macht bie richtige Bemertung, Daß auch das innere Berhaltniß der einzelnen Lehren ju einander von Bichtigkeit fen; aber leider vergift er das in feiner Ausführung wieder gang. Der rechtfertigende Glaube, bem fich Chriftus thatfachlich als Beg, Babrheit und Leben offenbart durch feines Geiftes Rraft und fo das Chriftenthum im Gemuthe vergemiffert, erscheint bei ihm in keiner Beife als Seele und plastisches Princip des gan= zen Lehrorganismus, der durch daffelbe Einheit und Gange beit bat, fondern nur als ein ererbtes Bruchftud, dem die Ehrfurcht vor der Autoritat der Rirche einige Suldigungen darbringt, das sich aber gang fremd in der Tertur feiner ganzen, auf Kirchenautorität hinauslaufenden Theorie aus. Denn er ift fcon fo weit, daß er es Princip der nimmt. falfden Geiftlichkeit, des abgeschmachten Dietismus nennt, wenn man, ftatt auf den Glauben der Rirche und ihre Autoritat, auf die Seilsgemigheit der chriftlichen Perfonlichkeit verweift, welche in Einheit mit der heil. Schrift boch allein unterscheiden tann, mas und wo mahre und rechte Rirche Chrifti ift. Der Unterschied von Fundamentalem und Nicht= fundamentalem habe eine Bedeutung für die Stiftung der

Kirche, aber nicht fur ihre Erhaltung, d. h. nicht fur die fpatere Beit, in der mir ju leben das Glud haben, und in ber Alles fundamental werbe. Eine wunderliche, neue Rede, die felbst einen Nic. Hunnius und Abr. Calov wurde überrascht, die sie aber, ohne ihre gute Meinung zu ver= kennen, mit Ropficutteln wurden abgelehnt baben. Denn fie murden bes Grundfages eingedent gewefen feyn: mer ju viel beweift, beweift nichts. Benn Alles Fundament ift, wo bleibt das haus? Ja, was ift das Fundament felbft, wenn es nicht Fundament eines Saufes ift ? Benn 2Ues Herz oder Haupt, wo bleibt der Lehrorganismus? Und vollends Luther's Scharfblick mare auch das nicht entgan= gen, daß das nur eine andere Form fey, den wirklichen articulus fundamentalis theilweis oder ganz zur Rube zu fegen, ibn zu einem Konig ohne Unterthanen zu machen, ja an alle Unterthanen feine eminente Majestät zu vertheilen. Er wurde die Revolution der Glieder gegen das haupt, die barin ftedt, vor Allem die Emancipation des Dogma's von der ecclesia aus der bestimmenden herrichaft des articulus fundamentalis wohl ertannt haben, und halt noch beute folchen Reden ftrafend feine fcmalt. Artitel entgegen. Ber fieht nicht, daß auch die ganze entscheidende Bedeutung und Einzigkeit der fides justificans vermischt mird, wenn es auf lutherischem Boden follte gestattet fenn, immer neue Fundamentalartitel binzuzufügen oder zu erfinnen ? Bielmehr weiß bie lutherifche Rirche, daß allein ber rechtfertigende Glaube und nichts Anderes diefe eminente Stellung hat und behålt. Mit gleichem Rechte mußte fonft, wie ben Fortschritten des Erkennens und Bekennens, auch der Seili= gung bie fundamentale Bedeutung des Glaubens zugelegt werden, ja insofern mit noch großerem Recht, als die Forts fcritte des Ertennens weit mehr als die der heiligung von der Begabung abhängen. Bon dem ficheren Bachsthum beider aus dem Glauben beraus, wenn nur diefer bas lebendige Princip bleibt, sowie davon, daß in dem Glauben "sita

Digitized by Google.

sunt omnia", zeigt ber herr Professor harnact feine Abnung, oder wenn eine Abnung, boch feinen Glauben ' daran. Er wagt nicht, auf die Lebenstraft des ber Rirche eingepflanzten Glaubens oder auf das Balten des beil. Geiftes zu rechnen, ber fie in alle Babrheit fuhrt, fondern gerade die Glaubigen bedurfen es nach ihm, bag fie burch bas Rirchenrecht und die kirchliche Autoritat gestützt, ja bevormundet werden. Raft in Ginem Uthemzuge beruft er fich auf die Deutlichkeit der heil. Schrift, die ber Rirche, nam= lich der lutberischen, faft unmiderstehlich ibren Inhalt einges pragt habe, und dann wieder darauf, daß auch fromme und glaubige Chriften die beil. Schrift verschieden erklaren, und deshalb feine Rirchengesetslichkeit nothwendig fen, die allen Bekenntnißinhalt zu einem fundamentalen machen foll. Statt ju fagen, da, wo die heil. Schrift falfch erklart werde, fen ein Fehler in dem glaubigen Subject und nicht eine Schwache ber Schrift fould, foll nun auf einmal der Mangel vornehms lich im Mangel an Geltung der Kirchengutorität liegen, foll ftatt burch fortgehende Reinigung ber glaubigen Empfang= lichteit vielmehr dem Glauben zum rechten Schriftverftand= niß durch die firchliche Autorität verholfen, mit Einem Borte, ftatt auf dem Glauben als Fundament fortzubauen, foll alfo ein anderes Fundament gelegt werden, das für das wahre Schriftverftandniß burgen foll. Denn die wahre Rirche ift die Rirche des Bekenntniffes, b. i. die lutberische Kirche; zur Bekenntnißsubstanz aber gehort jeder Bestandtheil des Bekenntniffes der (lutherischen) Rirche (S. 362.). Die rechte Rirche Chrifti (d. i. die lutherische) ift fich ihres Slaubens und Bekenntniffes mit gottlicher Gemigheit flar und bewußt (S. 300.). Daber darf getroft von den Glau= bigen ihr die Entscheidung überlaffen werden, und es ziemt dem Einzelnen die Demuth vor der Rirche, welche in bem= jenigen, was fie fich von bem Betenntniffe noch nicht ans geeignet hat, sich an die Kirche anlehnt, ihrem besseren Biffen vertraut und fich fugt. Ber ift benn diefe Kirte,

gegen die dem Glaubigen die Pflicht obliegen foll, Alles, was fie gefagt hat, als fehllos, ihre Erkenntniß als bas Biel ber Schrifterkenntniß ju betrachten ? Ber ift denn bieje Rirche, bie mit gottlichem Recht ein folch' unbedingtes Bertrauen in Anspruch nimmt ? Glaubige Menschen tonnen es nicht feyn; benn barauf zu recurriren, bas mare nach bem Berrn Profeffor Barnad fubjectiviftifc; es mare geift= treiberisch, ein Gewicht barauf zu legen, mas ber beil. Geift in einer armen einzelnen Perfon oder in vielen von Gewiß= heit wirkt (G. 350 ff.); bas Bertrauen auf bas testimonium spiritus sancti für das Bekenntniß der Rirche mare vietiftifch, bieffe bie Reinheit ber Lehre abhangig Imachen von innern, unfichtbar bleibenden Birtungen des Geiftes, bieffe bie Rirche auf das Unfichtbare ftellen und das Unterfte ju oberft tehren. Zuch Engel und die himmlische Gemeine tonnen's nicht feyn, denn die find auch unfichtbar. Go fceint nichts übrig zu bleiben, als die Annahme, daß sie - nach Analogie der Menschwerdung - in ihrem Betenntniß Die Verwirklichung und Gegenwart des heil, Geiftes ift. "Dber verträgt fich", fagt er S. 312., "nachdem es Gott ge= fallen, nicht blog Menfch, fondern Fleifch zu werden, bie Reinheit und Bahrheit des Bekenntniffes nicht mit der Unzulänglichkeit der Form ? " Andere haben eine Schriftwerdung Gottes angenommen ; nach dem Beweis des herrn Professors harnad haben wir in der lutherischen Rirche eine Bekenntnißwerdung des heil. Geistes anzunehmen -wenigstens wenn die Analogie irgend ftringent und zur Biderlegung von D. M. bergehorig fenn foll. Und bier werfen wir einen Blid auf herrn D. Baur gurud. Es erschließt sich uns hier von einer neuen Geite das Geheimnig ber Bablverwandtichaft zwischen herrn D. Baur und ben Mannern ber Richtung des herrn Profeffors hars nact. Es geht ein die Belt, befonders die Menscheit vergotternder Bug burch bie Beit: an diefem pantheiftischen Buge participirt auch ein Theil der jesigen lutherischen und

Digitized by Google

anglicanifcen Theologen. Fur Berrn D. Baur ift bas Subject biefer Bergotterung die Denich beit, in ber bie Christenbeit eine ausgezeichnete Stellung einnimmt; fur die Pufepiten (und zum Theil fcon fur Mobler) ift es die catholic church, welcher zur Sundamentirung Incarnations, lehren des heil, Geiftes in Form von Buchern, Betennts niffen, amtlichen Beranstaltungen fubstruirt werden. Der genannten Richtung innerhalb der lutberifchen Rirche fammeln fich bie gottlichen Pradicate, bie Strauß auf die Denschbeit hauft, auf dem haupte der lutherischen Rirche, Deßhalb barf, ja muß fie in diefem Bewußtfenn ber gott= lichen Rehllofigkeit auftreten, muß von Allen Beugung unter ihre Autoritat verlangen und mit dem Rechte der glaubigen Perfonlichkeit ungefahr fo verfahren, wie Strauß mit den Individuen der Gattung. Gie find ibm Gremplare ber Gattung. Diefe als Ginbeit ift die vertorperte Babr-Solchem phyfischen Standpuncte eines Theils der beit. jepigen Theologie ift nur die ethifche 3dee Gottes und des Menfchen, der ethische Charakter des Chriftenthums, gewachfen, uber welchen regelmäßig in ben Schriften ber Richtung des herrn Profeffors harnad tiefes Schweigen beobachtet wird. Aber wenn irgend etwas, fo wird diefer modern = pantheistische, fey es die ganze Menschheit oder einen Theil derfelben, fey es die romifche Rirche unter dem Symbole der Maria, fey es die lutherische Kirche vergot= ternde Taumel das Mittel werben, um dem reformatori. fcen Princip in einer bis dahin nicht dagewesenen Rraft feine ethischen Reime zu entloden und badurch auch ber Biffenschaft, wie der Kirche die Berjungung zu bringen, deren fie bedurfen.

Noch fey darüber ein Wort gestattet, daß die Abhandslung sich rhetorisirend in Versicherungen und Behauptuns gen gefällt, die allein sus Solche bestimmt seyn können, welche das schon glauben, was sie zu fagen hat, statt sich auf eine auch Andere gewinnende Begründung einzus laffen. Es bat etwas Berführerisches, nicht fowohl im eigenen Namen, als in dem der lutherischen Kirche zu reden ; bas Bewußtfeyn, in einem folchen Confenfus zu fteben, bat etwas Erhebendes und ber Ausbruck bavon tann bescheiden gemeint fenn. Aber falfde Bescheidenbeit tann auch leicht zu falfden Einbildungen verleiten. Bir Evangelifchen, die es in dem Vertrauen auf die Kirche doch nie gemiffen anderen Confessionen gleich thun tonnen, weil wir nicht durfen, find nicht in der Lage, die Kirche fur uns, fofern wir Theologen find, denken laffen zu konnen; fie tragt uns nicht auf, die Begründung ihrer Bahrheit auf die Schultern ihrer Autoritat uberzuladen, fondern fie rechnet auf Manner, die, im firchlichen Glauben ftebend, das Ihrige prufend fortbilden und das probehaltige Gold ihres Bekenntniffes erft dann gebuhrend geehrt zu haben fich bewußt find, wenn fie es nicht blog als bas Lutherische, fondern als das chriftlich Nothwendige, ja, bas Chriftliche zugleich als das wahrhaft Menschliche, d. h. als bas der gottlichen 3dee von der Menscheit Entsprechende, bargestellt baben. Undererfeits haben wir noch weniger ein Recht, grundfturzende Srrthus mer, wie die katholisirenden Lehren von der Autoritat der Rirche (namlich der lutherischen), zu angeblicher Erhöhung ihrer Ghre in ihrem Namen zu verfunden : und wie Bieles und Bidersprechendes auch in dem gegenwärtigen Interregnum fich als lutherisch pradicire, fo fehr fehlt es boch ber lutherischen Kirche noch nicht an festem und klarem Selbstbewußtfenn, daß fie fich nicht wohl huten follte, auch nur Einen Stein ihrer guten Mauern und Thore abzubrechen, um das mit neolutherischen Ideen und Theorien an= gefüllte trojanifche Pferd in ihren Schooß aufzunehmen.

Gerechter als herr Professor harnact haben zwei andere Stimmen herrn D. M. Buch zu wurdigen gewußt, bie evangelische Rirchenzeitung und die genannte Abhand= lung ber kirchlichen Zeitschrift von Kliefoth und Mejer. Bir bleiben zuerst bei der letzteren stehen, die auch herrn

288

D. M. meint, beftreiten zu muffen, aber burch einen wurdigen theologifchen Ton erfreulich überrafct und in den michtigften Puncten ein Gegenftud zu ber fo eben besprochenen Arbeit liefert. 3war auch fie greift in dem Bilde von Union, auf das es herrn D. M. ankommt, fehl. Durch die fruher be= sprochene Stelle der Einleitung (Die Union ff. S. 12.), wo von Einem kirchlichen Organismus die Rede ift, hat ber Berfaffer diefer Abhandlung fich verftimmen laffen und gar nicht mehr ermägen zu muffen geglaubt, ob feine Auf= faffung jener Stelle mit bem eigenthumlichen Grundgeban= ten des Buches irgend zusammengehe, ob es in D. DR. Sinn ware, wenn behufs der Union den bisher geson= derten Kirchenwesen das Opfer der eigenthumlichen Lehre oder der sonftigen Ordnungen wollte angemuthet werden, was D. M. ausdrücklich leugnet (S. 101.). Bir glauben uns barin nicht zu tauschen, daß der Berfasser unter D. D. "Aufhebung der Trennung" gerade das Opfer des fo eben Genannten, der Eigenthumlichkeit, befonderer Dronung ber Lehre u. f. m., verstehe, daß aber er felbst mit der "Trens nung", die er, Grn. D. M. fceinbar ftart entgegengefest. vertritt, boch nichts weniger als Aufhebung ber Rirchengemein= fcaft will, - wie er ausdrucklich bezeugt, - fondern nur bie Fortdauer der Besonderungen befurwortet, die auch D. M. burchaus nicht bekämpft, aber auch nicht als Gegenfat gegen feinen Unionsbegriff auffaffen tann. Benn ber Bers faffer ferner geltend macht, daß nicht bloß die evangelischen Grundwahrheiten von Sunde und Gnade, Glaube und Rechtfertigung für Kirche und Rirchengemeinschaft von Bichtigkeit fepen, fondern namentlich auch die Lehre von den Gnabenmitteln, die fur die Birklichkeit des Cultuss lebens von fo großer Bedeutung find: fo gebort diefer Ein= wand nur hiether, wenn herr D. M. den beiden Lehrtypen nicht mehr ihre besondere Darftellung im Cultus belaffen wollte, während er auch bier bas Gegentheil fagt. Denn ba die Nothwendigkeit von Wort und Sacrament für bie

Rirche von beiden Confessionen festgehalten wird, auch ein großer Confenfus uber die Art ihrer Auffassung ichon vorhanden ift, fo folgt aus ber noch ubrigen Lehrverschiedenheit in diefen Puncten teineswegs, daß ein Recht vorliege, die= jenige Rirchengemeinschaft zu verfagen, welche herr D. M. allein nach dem Dbigen als unerläßlich fordert a). Sier waltet alfo Migverstand. Sieht man aber auf die einzelnen positiven muller'fcen Sauptfage, fo zeigt der Berfaffer diefer Abhand= lung fich mefentlich mit herrn D. M. einverstanden. Er gibt zu verfteben, daß Ubendmablegemeinfcaft dem Grundfat nach als möglich anzuerkennen fen; er erkennt die Pflicht einer bruder. lichen Gemeinschaft zwischen Lutherischen und Reformirten an und wunscht fehnsuchtig die Beit herbei, wo die lutherische Rirche, unbeforgt um ihre besondere Eriftenz, diefe Gemeins schaft in nothigen Berten pflegen tonne. Dhnehin wird ber Berfaffer gegen die Einheit bes Rirchenregimentes feine princi. piellen Bedenken baben. 3a noch mehr. Mehrere der wichtigsten Sabe, auf welche D. M. baut, ertennt ber Ber= faffer unumwunden als richtig an, fo den Sag von dem Einfluß der Sunde auch auf die Bekenntnigbildung, und nicht minder den Sat von der nothwendigen Unterscheidung zwischen Fundamentalem und Nichtfundamentalem, deffen Bictigkeit auch fur innerlutherische Fragen und Conflicte ju erkennen, er icharffictig genug ift. Aber allerdings etwas fanguinisch nimmt es fich aus, wenn der Berfaffer fur dieje feine Sate der allgemeinen Buftimmung lutherischerfeits ges wiß zu fenn glaubt und fragt : "Ber fagt, daß Alles in ben lutherischen Betenntniffen fehllos fep ? Ber leugnet die uns erläßliche Nothwendigfeit und Bichtigfeit des Unterfcbiedes zwijchen Rundamentalem und Nichtfundamentalem ?" gaffen wir daber Alles zufammen, fo ift diefe Abhandlung eine ber theologischen und kirchlichen Gesinnung nach achtungs-

290

a) Bon den Ausführungen, die bei diefer Gelegenheit über die Lehrunterschiede der Confessionen in Betreff des Worts und der Sacramente versucht find, ist oben geredet.

werthe, im Ganzen bem wirklichen Ginne des muller'fchen Buches zuftimmende Erklarung von lutherischer Seite her .),

Ueber die Erorterungen ber Ev. RBeitg, b) können mes nige Borte genugen. Gie fpricht fich einerfeits durch das Buch des herrn D. M. erfreulich überrascht aus, meint aber, herr D. M. bleibe auf halbem Bege fteben und muffe folgerichtig fortichreiten : 1) jur Unertennung ber alle gemeinen gesetlichen Geltung auch des Diffensus innerbalb ber Union Preußens, 2) des nichtunirten Charafters ber preußischen gandestirche als einer Einheit; 3) ber Bulaffigfeit der Berfagung der Abendmahlsgemeinschaft auch innerbalb der Einheit der preußischen Bandestirche. Denn D. M. wolle ja Gemeinden, welche sich die Union in feinem Sinne nicht aneignen, doch eine Stelle in der preußischen gandesfirche laffen, er gestehe die Berpflichtung auf den Diffenfus in den Gemeinden zu und wolle die Gewährung der Abendmablsgemeinschaft als Gefet nicht aufgedrungen feben. Mein herr D. M. ift weit entfernt, die gefehliche Fortdauer ber Geltung des Diffensus in der preußischen gandeskirche im Ginne einer Pflicht festhalten zu wollen, im Gegentheil will er nur den Gemeinden, die ihn bewahren wollen burch Berpflichtung auf ihn, bas Recht bazu

1

a) Ganz anders faßt freilich herr D. Kliefoth den Sinn diefer Abhandlung auf (ebendaf. 1855, 2.). Nach ihm wäre auch ihr Verfaffer ein Genoffe derer, welche, wie D. Kliefoth, die Reformirten als Glieder der "falfchen Kirche" anfehen, ihnen die Abendmahlsgemeinschaft versagen und sich dabei mit der in sich nichtigen Behauptung trösten, daß Ausschließung von der Communion nicht Ercommunication seh. Das Alles hat die fragliche Abhanblung nicht gesagt, und wenn ich gleich gestehen muß, daß Manches in ihr unstlar und unbestimmt gehalten ist, Einiges, wie besonders ihre oben besprochene Ausschließung von der calvinischen Gnadenmittellehre, auch einen gewissen Anhaltpunct für D. Kliefoth bildet, so hat boch meines Bissen Niemand den fliefoth'schen Sinn und "Seist" in dieser Abhanblung gesunden, und es ist allerdings wohl nottig gewesen, daß Herr D. Kliefoth fo gestissentich ihre Säze in sein Gestelle zuräckubringen gesucht hat.

b) a. a. O. Nov. 1854. Nr. 82-85. 1855. Borwort.

in den besprochenen Grenzen nicht bestreiten. Ueber ben Berluch des herrn D. hengstenberg aber, nachzuweis fen, daß fich bei ben Gemeinden, die fich der Union zugewandt. bie fortbauernde Berbinblichkeit auch des Diffenfus von felbst verstehe, und eine andere als die fie festhaltende Union gar nicht beabfichtigt gewesen fen, allo auch eigentlich nicht zu Recht bestehe, ift nicht nothig weiter zu fprechen. Nie: mand alaubt ihm die Deuteleien, wornach die Unionsbe= mubungen Kriedrich Bilbelm's III. zum Biel gehabt batten, den Diffensus zu befestigen und gesehlich zu bewahren; Sr. D. Sengftenberg glaubt auch felbft nicht baran, wenn er ein andermal wieder die Unionsmaßregeln Friedrich 2Bil= helm's III. revolutionar nennt. Doch auch den revolutio= naren Charakter ber ben Diffensus frei gebenden Union magt er nicht festzuhalten, wenn er andererseits wieder von zu achtenden Rechtszuftanden fpricht, bie fich in den unirten Gemeinden gebildet haben. Ebenso richtet es fich felbft, wenn er ein andermal das einheitliche Rirchenregiment als den Kern deffen anfieht, worin die beabsichtigte Union bes ftanben habe, ba die Gemeinfamkeit des Rirchenregiments ichon por der Union beftand. - Benn ferner D. M. auch Solche, welche die Union in jedem Sinn abmeifen, auch im Sinn der Cabinetsordre von 1834, in der Einen unir. ten gandeskirche belaffen will, fo ift feine Meinung babei nicht, grundfåglich zuzugestehen, daß man auch ohne bie oben erorterten Gemeinschaftsbande anzuerkennen, in ber Einheit der gandestirche ftehen tonne, oder denen bie Abendmahlsgemeinschaft verfagen durfe, mit welchen man boch in der Einheit einer Landesfirche zusammen= bleiben will. Sondern er zeigt, daß, wer die Abendmahls= gemeinschaft versage, auch bie Gemeinsamkeit des Rirchen= regiments aufheben muffe, und daß eine bloß firchenregiment= liche Union, bie nicht ben Confenfus als Grundlage irgend welcher Kirchengemeinschaft entschieden anerkenne, ein voll= tommener Biderfpruch fen; daß aber, wenn etliche Geiftliche

Digitized by Google

und Gemeinden den Muth haben, diefen Biderspruch zur Grundlage ihrer kirchlichen Eristenz zu machen, bas Kirz chenregiment nicht berufen seyn könne, sie baran schlechterz dings zu hindern, indem es solchen Biderspruch mit dem göttlichen Rechte der Logik als momentane Verirrung tragen könne, So schwach ist es mit dem Beweise bestellt, daß herr D. M. solgerichtig die obigen drei Puncte auch zugestehen musse, nachdem er dem Recht der Confession so viel zugestanden.

3m Gegentheil tann Srn. D. Sengft enberg's Stand= punct in biefen Fragen ein haltbarer nicht genannt werden. Denn die Einheit des Rirchenregiments will er einerfeits festhalten, aber fie zugleich fur die Berpflichtung auf den Dif= fenfus verwenden, mabrend ibm bie Berpflichtung auf Entge= gengefestes burch eine und diefelbe oberfte Rirchenbeborde als unsittlicher Indifferentismus gegen ben Inhalt der Babr. beit långst nachgewiesen ist. — In keinerlei Sinn Unirte follen grundsählich in der gandestirche ihre Stelle behalten tonnen, diefe foll als Einheit nicht eine unirte fenn, und boch foll Einheit des Rirchenregimentes bestehen, das nur auf Grund eines Glaubensconfenfus ein evangelisches Recht baben kann, was benn beides zusammen, wenn nicht um Borte gestritten wird, doch ichon eine Art von Union ift, (mie ja herr D. Senaftenberg felbit von Beit zu Beit bas, was er will, die wahre Union nennt, mithin felbst eine unirte gandesfirche will). - Endlich: der Grundfas der Möglickkeit ber Abendmahlsgemeinschaft foll nicht Gefes in der Einen Landestirche fenn burfen a); unbeschrantte Abendmahlsgemeinschaft nennt er ein Joch, es durfe fur fie tein gefehlicher 3mang bestehen, u. f. w. b). Unde. rerfeits aber will er eine bruderliche Gemeinschaft zwi= fden Reformirten und Lutheranern und fieht als bas Rechtliche in Preußen an die mit der Einheit des Kirchenregis

Theol. Stud. Jahrg. 1856.

20

a) Bergl. Ev. R.3eitg. 1854. S. 817. 818.

b) Ebendaf. S. 817. 819. Borwort 1855.

ments hand in hand gehende Geneigtheit zur gegenseitigen Gewährung der Abendmablegemeinschaft; ja, es foll nicht grundfåglich diefe Gemeinfchaft verweigert werden durfen; bas fey allerdings ber genuine Sinn auch der neueren ton. Cabinetsordres. Bie unhaltbar und midersprechend ift boch folche Rede! Bie? die Kirche foll weder fagen, daß die Abendmahlsgemeinschaft grundfählich zuläffig fen, noch auch bas Gegentheil? Sie foll im Ja und Nein zugleich fteben bleiben und nicht wiffen, nicht entscheiden burfen, mit wem fie Gemeinschaft halten kann und daber auch zu halten und ihre Diener halten zu laffen die Pflicht hat ? nie weiß Berr D. Sengftenberg von der angftlichen Furcht los ju tommen, das nachlaffen der gesetslichen Berbindlichkeit des Diffensus konnte einmal das ganze Bekenntnig in die Billfur der Subjectivitat ftellen, und boch ift zugleich er es, der die Frage über Entziehung der Abendmahlsgemein= schaft nach ber einen Reihe feiner Gate ber Entscheidung ber Kirche entziehen und diefelbe rein in private Sande, in Die Billfur ber Subjecte, fallen laffen will. Das find boch Berftoge gegen alle Elemente, ich will nicht fagen, des Rirs denbegriffs, fondern felbft jeder Gefellicaft. In der That bat er aber auch burch die andere Reibe feiner Gabe, obne es ju feben, felbft gegen jene erfte Reihe und damit fur Berr D. M. fich entschieden, den er betämpft. Denn wenn nach ihm die grundfähliche Berfagung jener Gemeinschaft aus dem Grunde der Confessionsverschiedenheit firchlich und in Preußen rechtlich nicht zulaffig fenn foll, fo ift boch da= mit nach logifcher Nothwendigteit die grundfägliche Bulaffigfeit derfelben ausgesprochen, die übrigens fehr mohl damit besteht, daß auch die firchliche Ordnung bedacht werde und teine aratla Plat greife. Und wo bleibt, tonnen die Erclusiven ihn . fragen, ber Ernft der Berpflichtung auf den mit einem damnamus und reprobant in den Symbolen ausgestatteten Diffenfus, wenn boch wieder bas Berbammen und Bertegern der bruderlichen Gemeinschaft und Com=

Digitized by Google

munion weichen foll? Der umgekehrt, wo bleibt bie nicht vertegernde und verdammende bruberliche Gemeinschaft, fann Berr D. M. fragen, wenn boch im Ernft auf den Diffenfus vervflichtet werden foll? Das Gefagte moge genugen zum Beweis, auf welcher Seite die Unhaltbarfeit und Unflars beit des Standpunctes ift, auf Seiten des herrn D. M. ober des frn. D. Sengftenberg. Es ift in ber Sache bes grundet, daß nicht bloß herr D. M. den Standpunct des frn. D. Sengftenberg foillernd und widerfpruchevoll fins bet, fondern ebenfo febr auch, wie bald immer bestimmter zu Tagen kommen wird, bie erclusiven Lutheraner. **L**uf ber schiefen Gbene, auf welche er sich gestellt, ift tein 2n= balten; die Rrifis branat unaufhaltsam vorwarts und laft nur die Babl zwilchen den oben feftgestellten Grundfagen bes Serrn D. M., die auch bem Confessionellen ihr volles Recht laffen und, wenn das preußische Kirchenregiment fie adoptirt und mit fester hand durchführt, für eine geradlinige, ge= funde und harmonische Entwickelung bes preußischen Rir. denwesens bie Aussicht eröffnen, - ober zwischen ben Grundfagen jenes Untiunionismus, der nicht blog bie Einheit der preußischen Landesfirche zerreißen, fondern auch, wie gezeigt ift, überall, wo er fich geltend machen mochte, den evangelischen Charafter ber lutherischen Rirche felbst in ihrem tiefsten Befen verlegen und fie auf die gefahrlichsten Abwege, ju dem gewagteften Erperimente verloden mußte, einem icon ftebenden Gebaude ein anderes Fundament zu substruiren, einem schon vorhandenen, wenn auch noch vielfach ungestalteten, Organismus eine neue ans bere Geele einzuhauchen.

Und hiermit kehrt unser Wort zu feinem Anfange zu= rud. Die evangelische Kirche hat ihr viertes Jahrhundert angetreten. Es ist fur sie, wie fur die alte christliche Kirche im vierten Jahrhundert, die Zeit gekommen, wo ihr Orga= nismus innerlich und außerlich eine bestimmte, ihrem Wesen entsprechende Gestalt annehmen muß. Freiheit und Auto=

20\*

ritat, diefe gleich wefentlichen Factoren aller fittlichen Ge= meinschaften, liegen mit einander in einem felbft theoretisch noch nicht geloften Streite: von ber richtig fortschreitenden Lofung aber hangt die Fortdauer des Protestantismus als Rirche ab. Diefe Lofung tann nur aus der Fulle des pofitiven reformatorischen Principes ftammen. 3wei große Erscheinungen find aufgetreten, die einfeitige Subjectivitat. welche aus dem fubjectiven Billen des Einzelnen die Rirche conftruiren will, und die einfeitige Betonung der Objectivi= tat ober kirchlichen Autoritat, welche von den Personen, auch ben glaubigen, absehend immer mehr zu einem bina= lichen Begriff von Kirche kommt und badurch in die Babnen einlenkt, die von der alten Rirche betreten wurden, als fie an demfelben Scheideweg angelangt mar, und die fo verhångnigvolle Folgen damals (wie unter uns auch ichon im fieb= zehnten Jahrhundert) gehabt haben. Beide Erscheinungen entgrunden die Rirche als evangelische in entgegengesetter Beife, beide fur fich murden fie ihrem Ende als evangelifder unaufhaltfam zuführen. Aber wir vertrauen, daß Solches nicht in Gottes Rath beschloffen, daß es vielmehr nament= lich ber deutschen protestantischen Rirche zur Aufgabe ge= ftedt ift, auch diefe Gegenfage in innerer Durcharbeitung zu grundlicher Berfohnung zu fuhren, nachdem mit berfeb ben Sicherheit fur die öffentliche evangelische Bernunft das Berkehrte auf beiden Seiten ausgeschieden feyn wird, wie Die alten Saresen. Dann wird bieselbe Nation, in beren Bergen die Reformation ift geboren worden, auch eine verjungte, weil das Babre in jenen Gegenfagen in fich zu= fammenfaffende, Rirchengestalt auf dem alten guten Fundas mente darftellen können. Bunachft aber gilt es, auch im Inter= effe bes wahren Friedens, den Rampf gegen die jest drobende Befahr ber falfden Rudbilbung zu befteben, die nicht bloß bis in das fiebzehnte Sahrhundert, fondern bis in die vorreforma= torifden Principien zurud ftrebt und bie fich entschiedener im englischen Pufevitismus bargelegt bat, aber in ftarten Bugen

#### ub. den theolog. Begriff der Union u. f. w. 297

auch bei uns sich ankundigt. Bertrauen wir, daß die frobs lodenden hoffnungen zu Schanden werden, welche fich be= reits im romifchen gager auch fur Deutschland wie fur England verlautbaren! Und wenn von angesehenen romi= ichen Organen bereits freundlicher Gruß einem Theile von uns zugesandt und ihm aufmunternd zugerufen wird : "Eure Sprache tonnen wir verstehen, nur bleibet 3br jest noch auf halbem Bege fteben" "), fo leben wir der Buversicht, baß diefer Theil feinerfeits die Sprache Roms nie wird verfteben und fprechen lernen, weil er boch noch eines Unde= ren Stimme kennt und folgen will (30h. 10, 4, 5.), und baß es baber nicht bloß zu feinem Bumachs der romifchen Kirche aus unferen Reiben, sondern auch nicht - woran allein gebacht werden tonnte - zu einem ernftlichen Berfuche ber Bildung einer Rivalfirche nach dem Mufter katholifi. render Principien unter uns wird tommen tonnen.

#### 2.

Das Verhältniß zwischen der Wirksamkeit des heil. Geistes und dem Gnadenmittel des göttlichen Wortes.

Bon

#### D. Julius Müller.

[Mit Ruckficht auf den Auffat in der firchlichen Zeitfchrift von Klies foth und Mejer, Jahrg. 2. Heft 1: "Hat D. Julius Müller das Recht der Union wirklich erwiefen ?"]

#### Erfter Artifel.

Sich gegen einen anonymen Angriff zu vertheidigen, kann einem Schriftsteller, der sich fur seine Urtheile stets durch Unterschrift seines Namens verantwortlich macht, nicht zugemuthet werden. Es liegt auf der hand — so sehr es

s) Bergl. die hiftorifch = politischen Blätter. 1855.

immerfort von den herausgebern einiger theologischer ober praktifc-firchlicher Zeitfcriften verkannt wird -, bag bier bas erfte Gefet alles ritterlichen Rampfes : gleiche Bortheile und Nachtheile auf beiden Seiten, verlett ift. Bahrend 3. B. der Gegner alle Blogen benuten tann, die vielleicht in bem Berhaltniß der angegriffenen Schrift zu andern Beröffentlichungen ihres Urhebers liegen, muß Diefer fich ledig. lich an bas Schriftftud halten, welches eben ben Angriff führt. — Bon dem Grundsats, den ich mir biernach aebil= bet, in Beziehung auf ben in der Ueberschrift bezeichneten Auffatz abzugehen gestattet mir ber Umftand, bag ber Berfaffer beffelben es verschmabt bat von folchen Bortbeilen feines Incognito Gebrauch zu machen. Dabei vertritt er in der eingehenden Erorterung des Berhaltniffes von Geift und Bort, namentlich in den babei fich darlegenden biftoris fcen Auffaffungen und Urtheilen, fo febr eine gegenwärtig weit verbreitete Anficht, bag ich nichts Ueberfluffiges zu thun glaube, wenn ich es versuche mich uber diefen Punct mit ibm weiter zu verftandigen.

3d unternehme dieg mit um fo mehr hoffnung auf Erfolg, da mein Beurtheiler, obwohl lutherischer Theolog im fpecifischen Sinne, boch nach feiner eigenen unumwun= benen Erklarung nicht zu benen gehort, welche in dem Lehrbegriff der lutherischen Betenntnißschriften die abfolut reine Lehre zu besigen überzeugt find. Denn gegen folche Inhaber ber abfoluten Ertenntniß zu ftreiten ift fur uns Uebrige, die wir in der Erkenntniß ber Rirche wie des glaubis gen Individuums neben unwandelbar Beharrendem auch Ele= mente bes Berbens und Sichveranderns zu gewahren glauben, eine mißliche Sache; es bleibt uns, menn mir diefe gebrechliche Beschaffenheit unferes irdifchen Biffens von gottlichen Dingen eingestanden haben, eigentlich nichts ubrig als uns einer Er. fenntniß, die über folche Schwächen und Schranken hinaus ift, unbedingt zu unterwerfen. Jener Recensent nun theilt fo wenig jene Meinung, bag er biefelbe (S. 19.) als einen

## b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes 2c. 299

groben Srrthum bezeichnet, der kaum des Gegenbeweises werth fen, und fich wundert, warum ich fo fcweres Gefout theologifder Beweife gegen fie gerichtet. Als er biefe Borte fcrieb, hatte er gewiß noch nicht gelefen, wie ernfts lich z. B. aleich D. Sarnad in feiner Beurtheilung meiner Schrift a) sich bes fraglichen Sates annimmt, und wie er in meiner Bestreitung deffelben nichts weniger als einen ordent. lichen theologifden Beweis findet, fondern theils nur Trom= petenftoge vor Jerico's Mauern, theils gefahrliche Irrthus mer und einen argen Gifer, nicht bas Unreine, fonbern alles Reine in Jericho zu verbannen. Und in der That muß ich biefem Gegner fo weit Recht geben, daß dem Beweife jur vollftanbigen Begrundung und Entwickelung feiner Domente noch gar Manches fehlt, wie ich auch meinem gegen= wartigen Beurtheiler nichts einwenden kann, wenn er bafs felbe an mehreren andern Puncten meiner Schrift rugt. Ja, ich will nur offen gestehen, bag es von den meisten darin behandelten Fragen gilt, und vermag zu meiner Ent= fouldigung nur anzuführen, daß meine geder eben nicht ruhrig genug ift, um innerhalb gegebener Beitschranken ftatt eines Buches von diefem bescheidenen Umfange ein zweioder dreibandiges Bert zu liefern. Defto dankbarer bin ich bem Recensenten, daß er durch feine ganz auf die Sache gerichtete Beurtheilung mir Gelegenheit gegeben hat, bas Berfaumte wenigstens in Einem hauptpuncte nachzuholen.

Ehe ich aber bazu übergehe, muß ich ein zwiefaches Mißverständniß meiner Ansicht, welches der weiteren Verständigung sehr wesentlich im Wege stehen wurde, hinwegräumen. Das eine betrifft den Werth, der im der Frage um kirchliche Einigung oder Trennung der Lebre von den Gnaden mitteln zukommt, das andere das Recht und die Pflicht des Protestantismus, den Autoritäten der römischen Kirche den Gehorsam zu versagen, also, so lange dieselbe

a) Zeitschrift für Protestantismus und Rirche. Bb. 28. G. 5. 6.

bleibt, was sie ift, jeden Gedanken an Biederherstellung ber abendländischen Kircheneinheit sich fern zu halten. In ersterer Beziehung werden einige Aeußerungen meiner Schrift bahin verstanden, daß Differenzen in der Lehre von den Gnadenmitteln, welcher Art sie auch seyen, keine kirchen= trennende Bedeutung in Anspruch nehmen burften, wenn nur die stift ungsmäßige Verwalt ung derselben ge= sichert sey (S. 37.). In der andern Rucksicht wird als meine Ansicht erschlossen, bag unser reformatorisches Recht zur Trennung von der römischen Kirche gar nicht auf Fragen der Lehre, sondern lediglich auf der Kelchentzie= hung beruhe (S. 27.).

Bare in dem erften Punct die Auffaffung des Recenfenten die richtige, fo hatte er gewiß Grund fich (G. 44.) höchlich zu verwundern, wenn ich nach Aufstellung des Grundfages, daß Lehrdifferenzen über die Mittel des Beils überhaupt teine firchentrennende Bedeutung haben könnten, nun boch in besondern Abschnitten zu zeigen fuche, daß ben Berschiedenheiten zwischen lutherischer und refor= mirter Lehre von den Sacramenten eine folche Bedeutung nicht zukomme. Allein bas ift nun eben ganz und gar nicht meine Meinung, daß alle Unterschiede in der Lebre von den Gnadenmitteln für bie Frage um Recht und Pflicht firchlicher Einigung ober Trennung gleichgultig feyen. Bes tanntlich bezeichnet Luther im Streit mit ben Schweizern Die Sacramente als bas Geringfte, wobei ber Teufel ans fange, um bann fortzufahren und mehr Artikel anzugreifen; aber er hat burch die That nur allzu beutlich bemiefen, daß es mit diefer Acufferung nicht ftreng genommen werden darf. Und gewiß, mag man nun auf die Lehre von den Gnadenmitteln überhaupt oder nur auf die von den Sacras menten feben, als gleichgultig in jener Frage laßt fie fic bei der Bedeutung, die die heil. Schrift diefen Momenten beilegt, nicht betrachten. Benn ich in meiner Schrift (S. 289.) die Nothwendigkeit, Beftimmungen baruber in bas firchliche

# b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes 2c. 301

Betenntnig aufzunehmen, auf die in der Reformationszeit baruber entstandenen großen Streitigkeiten grunde, fo ift ja damit ihre Bedeutsamkeit fur die Frage der Kirchentrennung und Kircheneinigung, wie mich buntt, vollauf anerkannt. Denn freilich, fo lange eben noch gar fein erheblicher Streit innerhalb ber Kirche barüber entstanden war, hatte die Rirche auch keinen Anlag, in ihren allgemeinen Bekenntniffen etwas darüber festzuseben, wie fie denn auch nicht aethan Die Kirche tann ja bestimmte Momente ber Lehre hat. febr wohl in anerkannter Geltung und Uebung erhalten, obne fie in Bekenntnißschriften aufzunehmen, und was fie in lettere aufnimmt, ja, daß sie überhaupt solche Schriften bervorbringt als offentliche Zeugniffe der in ihr geltenden Lebre, bas ift ja boch offenbar von besondern hiftorischen Berhaltniffen abhängig. Die Neußerungen, die den Berfasser zu jener Annahme verleiter baben, find ledialich aes richtet gegen die Uebertreibungen neuerer lutherifcher Theo= logen, welche ein Moment aus biefem Gebiet zum eigent= lichen Cardinalpunct evangelischer Lehre fteigern, und mir fceint, daß fie bieg beutlich ausdrucken. Darum muß ich auch ben Ladel des Berfaffers G. 40. zurudweifen, daß ich mir die Lehre ber lutherifden Rirche in einer überfpann= ten Saffung gegenüberstelle; mit ber Lebre der lutherifden Rirche habe ich es an der Stelle, auf welche fich derfelbe bezieht, eben gar nicht zu thun. -

Ebenso fremd ift mir die Ansicht, daß unsere Tren= nung von der romischen Kirche lediglich in ihrer verstum= melten Verwaltung des zweiten Sacramentes begründet sey. An der Stelle, aus der der Verfasser dieß schließt, wird allerdings von diesem Punct ausgegangen, aber auch sofort zurückgegangen auf die falsche Vorstellung von der Macht der Kirche, auf der die eigenmächtige Veränderung bes Sacraments beruht, und auf das im tieferen Grunde liegende Princip. Wenn dabei anerkannt wird, daß die Lehre der romischen Kirche, zunächst vermöge ihres Jusam= menhangs mit der alten Rirche, viele edle und toftliche Eles mente enthalte, die an fich fabig find den Menfchen aus feiner naturlichteit zu einem geiftlichen und gottlichen Leben zu wecken und zu erzieben, fo tann es allerdings fo fcheis nen, als ware damit von ihr ber allgemeinen Bedingung firchlicher Einigung, wie ich fie vom evangelischen Stands puncte aus aufzustellen versuche, entsprochen. Und gern gebe ich ju, bag meine Ausführung biefes Punctes nicht Die hinreichende Bestimmtheit und Genauigkeit bat, um jedes Difverftandnif zu verbuten. Sur mich mar er eben nur ein Nebenpunct, da ich es lediglich mit der Frage um Trennung und Bereinigung innerhalb bes Protestantismus ju thun hatte. Doch wunschte ich bier, ber Berfaffer batte bie S. 107. von mir gemachte Unterfcheidung zwifchen folchen religiofen Gemeinwefen, in benen bie Denfchen burch ihre Lehre, und folchen, in denen fie trog ihrer Lehre zum Besig des ewigen Lebens gelangen, nicht fo rasch als unbrauchbar weggeworfen. Es gibt im geschichtlichen Gebiet des Chriftenthums religiofe Gemeinwefen, in denen ber Gesammtbestand der Lehre durch ichmere Srrthumer fo tief getrubt und verdunkelt ift, daß er als folcher nicht mehr geeignet ift die Menschen zum wahrhaftigen Leben in ber Gemeinschaft Gottes durch Jefum Chriftum zu fuhren. Aber er enthält beffenungeachtet, fo lange ein folches Gemeinwefen mit feinem Betenntniß eben nicht ganglich berausgefallen ift aus dem Chriftenthum, noch immer die Grundlagen ber Gnabens und Seilsverfundigung in Chrifto allein; und es gilt auch bier, daß bie Dhren ber Borer oft zuchtiger find als bie Lippen ber Lehrer; bie empfang= lichen Gemuther halten fich inftinctartig an diefe einfachen Grundlagen und tragen fie uber in ihr inneres Leben, ju bem Ballast ber Irrlehren und Migbrauche aber verhalten fie fich eigentlich nur leidend, ohne fich ihn wirklich anzueigs nen. Und fo fteht es mit bem Lehren und Leben ber romiichen Rirche, in welcher ich teineswegs, wie ber Berfaffer

302

ì

## b. Berhaltniß zwisch. b. Birkfamkeit b. h. Geiftes 2c. 303

mir zuschreibt, "die Forderung in Betreff der reinen Lebre fur bie firchliche Gemeinschaft erfullt" finde. Der Lehrbes ftand diefer Kirche und feine firchliche Berwaltung ift, fo weit mit ben verderblichen Irrthumern vom Berbienft ber Berte in Bezug auf die Rechtfertigung, von Genugthuungen, Ablaffen und Birtung bes Degopfers, von priefterlicher Gewalt und Macht bes Papftes uber Glauben und Ges wiffen der Chriften, von Mariens und Seiligenverehrung wirklich Ernst gemacht wird, zwar auch fo noch fabig die Menscheit in einer außern, driftlich gesehlichen Dronung ju halten, aber nicht geeignet fie ju einem wahrhaften geift. lichen Leben in der Gemeinschaft unfers herrn zu erziehen. Eine folche Lehrverwaltung ift eben nicht mehr Berwaltung bes gottlichen Bortes als des wahrhaftigen Gnadenmittels, fondern Berbullung deffelben burd Menschenfundlein. Aber trot biefes tiefverderbten Lehrbestandes ihrer Rirche haben fich unzählige katholische Christen von jeher in ihrem relis gibfen Leben an die heilfamen Grundlehren des Chriftens thums gehalten, ohne fich um jene beillofen Buthaten mehr ju tummern, als fie eben burch bie außere firchliche Drbs nung gezwungen waren. Und fo ift es möglich geworden, baß uns in der romisch-katholischen Rirche auch nach ihrer Burudweisung bes Unternehmens ber Reformation, die ganze abenblandifche Rirche im Feuer Des gottlichen Borts ju reinigen, taufend Erscheinungen einer innigen und tieffinni= gen Frommigkeit begegnen.

Dieß führt mich auf ben Versuch meiner Schrift, in bem 3weck ber Erlösung, ber Wiedergeburt ber Menschheit aus ihrem natürlichen Leben zum geistlichen und ewigen Leben ben leitenden Gesichtspunct nachzuweisen, ber uns erkennen lasse, welches Maß und welche Art von Lehrunterschieden die kirchliche Vereinigung ausschließe und welche nicht. Es versteht sich in diesem Gebiet von felbst, daß sich der Lösung einer solchen Aufgabe die Gestalt eines Rechenerempels nimmer geben läßt, daß nur ein in der innern Erfahrung

wurzelndes Berftandniß der Sache uber diefe Unterfciede der Berthbeftimmung richtig urtheilen tann, bag wir bier abgeschnittene Grenzen einmal nicht bekommen, sondern flie= gende Uebergange, Theilungen, die auf einem Mehr ober Minder beruhen. Der Berfaffer nun findet ichon das Princip mangelhaft und unzulänglich zu biefem 3wecke und ftellt einen andern Gesichtspunct für die Beantwortung der Frage nach der firchentrennenden Bedeutung der Lehr= bifferenzen auf. Bie ich darüber bente, wird fich aus dem weitern Berfolg unferer Unterfuchung von felbft ergeben. Aber ber Berfaffer vermißt auch vom Standpuncte jenes Princips aus die naberen Beftimmungen, die zur Ausfuhrung def= felben jedenfalls erforderlich feyen. Um in beftimmtem Falle ein Urtheil zu gewinnen, ob eine Rirche mit ihrer offent. lichen Lebre diefer Forderung entspreche, muffe boch erft gezeigt werben, was denn nothwendig fen, welcher beftimmte Inbegriff von fcriftmaßiger Lehre, um jenen Erfolg, bie Erzeugung geiftlicher Menfchen, ficher zu ftellen.

In diefem Puncte muß ich dem Berfaffer gegen mich felbst zunachft Recht geben! Sollte die Begründung der Union in ftrengem ftetigem Stufengange von ihren An= fången aus ju ihren Bielen fortfcbreiten, fo genugte es bier allerdings nicht ein regulatives Princip aufzustellen zur Beftimmung ber Lehrmomente, ohne beren Besit bie Rirche ihren Beruf, als Drgan Gottes die Rrafte ber Erlofung in der Menschheit zu pflanzen und zu pflegen, nicht in gesicherter und geordneter Beife zu erfullen vermag. Es ware dazu erforderlich, das Ganze ber chriftlichen Lebre nach allen ihren wefentlichen Bestimmungen von jenem Gefictspuncte aus zu entwerfen, ihn als organifirendes Princip Diefes Ganzen thatsächlich zu erweisen. Dieß hatte bann ju einer eingehenden Untersuchung über den Unterschied zwischen Glaubensartiteln der Rirche und Lehrfähen ber Theologen und über die weitern Unterschiede innerhalb des erftern Gebietes geführt; und eben die Beitschichtigkeit biefer

#### d. Verhaltniß zwisch. d. Birkfamkeit d. h. Geistes 2c. 305

Untersuchung und, ich will es nicht leugnen, auch ihre Schwierigkeit, namentlich für einen dogmatischen Theologen, ber dem litterarischen Publicum noch nie vollständig Rechen= schaft über ben Zusammenhang seines dogmatischen Denkens gegeben hat, hinderte mich dieselbe in meine Schrift aufzu= nehmen. Es war eben nicht entfernt, wie der Versasser vorauszusehen scheint, meine Absicht, mit dieser Schrift etwas Abschließendes zu geben, sondern nur Grundlinien zu ent= wersen zur eregetisch=dogmatischen Rechtfertigung der evan= gelischen Union, in der Zuversicht, daß über diese Aufgabe früher oder später stärkere Kräfte kommen werden, um diese Grundlinien zu berichtigen und dem so berichtigten Entwurf die volle theologische Ausschhrung zu geben.

Ferner darf zur richtigen Auffassung meines Berfahrens nicht unbeachtet bleiben, daß in meiner Schrift unmittelbar an die Darlegung des Princips, von welchem die Unterfucung uber Recht oder Unrecht firchlicher Bereinigung fich leiten laffen foll, die Erorterung des bestimmten Berhaltniffes zwifchen lutherifcher und reformirter Lebre, ibrer Uebereinftimmung und ihrer Abweichungen, sich anschließt. Der Entwurf des Confenfus, der dem Berfaffer nach G. 6. fur die eigentliche Frage bedeutungslos ift, hatte nach meinem Plan in diefem Fortidritt ber Momente die entscheidendfte Stelle; er follte es zur Anschauung bringen, daß die bekenntnig. maßige Glaubens= und Lehrgemeinschaft, die zwischen dem lutherischen und reformirten Protestantismus besteht, ben obigen Anforderungen an die Bedingungen firchlicher Ber= einigung unftreitig entspricht, und fo ben Mangel jener Ausfuhrung einigermaßen ersegen. 3ch tann hiernach nicht zu= geben, daß der feltfame Siatus, den der Berfaffer zwischen I-III. und IV-VI. meiner Schrift findet, in der Birklichkeit vorbanden fey.

Mit der Erledigung diefer Migverständniffe hoffe ich zugleich gegen den Borwurf der Inconsequenz geschücht zu

feyn, wenn ich, ber weiteren Auseinandersegung des Bers faffers folgend, aus dem Gesichtspuncte der Unionsfrage das Verhältniß zwischen der Birkfamkeit des heil. Geistes und der Birk= famkeit der Gnadenmittel genauer erörtere.

Biewohl der Berfasser in feiner Betrachtung biefes Bers haltniffes von dem allgemeinen Begriff "Gnadenmittel" aus. gebt, forankt er benfelben doch in ihrem Berfolg gang auf Ein Gnabenmittel, bas gottliche Bort, ein. Und darin muß ich ihm Recht geben, nicht bloß nach dem Maßftabe meiner eignen Einsicht in den wahren Sinn der beil. Schrift, fondern auch von dem Standpuncte des lutheris schen Lehrbegriffs aus, den er hierin vertritt. Es gilt in Diefer Frage boch vornehmlich die Betebrung des Den= ichen; die Bekehrung aber, die mit der Entstehung von Reue und Glauben an Christi Gnade und Sundenvergebung zu Stande kommt, wird nach diefem Lehrbegriff vom beil. Geift ordentlicherweife burch bas Mittel des Bortes, burch bie Predigt bes Gefetes und bes Evangeliums, gewirkt. Auch das Sacrament ber Taufe macht bier im 201= gemeinen keine Ausnahme. Als Taufe der Erwachfenen hat es bie Predigt des gottlichen Bortes und ben durch die Reue bedingten Glauben an die Gnadenverheißung Chriffi zu feiner ordentlichen Boraussegung. In der nachsymboli= ichen Entwickelung der lutherischen Dogmatik tritt allerbings bei der Kindertaufe das Sacrament bestimmt an die Stelle des Bortes und wird das Mittel, wodurch der heil. Geift ben Glauben und die Biedergeburt wirkt; allein biefe Borftellung hat denn auch zu ihrer Rehrseite fofort bie 2b= fonderung ber Bekehrung von der Biedergeburt oder, nach einer andern Fassung, der Biedergeburt im engern Sinne von der Biedergeburt im weitern Sinne, fo daß jene von dem entwickelten, bewußten Leben der in der Taufe unmittelbar nach der natürlichen Geburt Biedergeborenen gefordert wird und ihre Bewirkung an bas eigenthumliche

# b. Berhaltniß zwisch. d. Birkfamkeit d. h. Geistes 2c. 307

1

Mittel des Borts gebunden bleibt. In den fombolischen Buchern ift das gewöhnliche Berfahren dieß, daß, wenn im Allgemeinen gefagt wird, wie der heil. Geift im Menfchen Reue und Glauben, Bekebrung und Erneuerung wirft, als Mittel oder Berkzeuge Bort und Sacramente genannt werden, wenn aber in die besondern Bestimmungen diefer Bermittelung eingegangen wird, nur vom gottlichen Bort bie Rebe ift. Fur diefes Berfahren ift icon der funfte Ars titel ber augsburgischen Confession ein vorbildlicher Beleg: "Solchen Glauben zu erlangen bat Gott bas Predigtamt eins geseht, Evangelium und Sacrament gegeben, badurch als burch Mittel ber heilige Geift wirtt und bie Bergen troffet und Glauben gibt, wo und wann er will, in denen, fo bas Evangelium boren, welches lehret, daß mir burch Chrifti Berdienft einen gnadigen Gott haben, fo mir folches glauben. Und werden verdammt die Biedertäufer und Andere, fo lehren, daß wir ohne das leibliche Bort des Evangelii den heiligen Geist durch eigene Bereitung und Berke verbienen." Ganz in derfelben Urt handelt Die Concordienformel im zweiten Artikel der sol. decl. (45-72.) von dem Birten des beil. Geiftes in ber Bekehrung und den außern Bermittelungen deffelben. Ebenso wird bas Uebergewicht bes Bortes uber bie Gas cramente in diefer Beziehung von den ältern lutheris ichen Dogmatifern reichlich anerkannt.

Bie håtte es im evangelischen Gebiet auch je vers kannt werden können? Es ist ja offenkundige Thatsachte der Erfahrung, daß überall, wo durch die Wirksamkeit der Inade ein neues Leben entsteht, es sich entsaltet in Vors stellungen und Erkenntnissen, Bewegungen der Seele und beharrenden Stimmungen des Gemuths, die zu ihrem Kern den in die Seele gefallenen Samen der Verkündigungen und Belehrungen des göttlichen Wortes haben. Das neue Leben entsteht nicht anders als durch den Slauben an Chrisftum; darum ist die Kunde von Christo, von seinem Wefen, feinem Thun, Leiden, Ueberwinden, das nothwendige und allbeftimmende Medium, und diefe haben wir im Bort. Steht also feft, was ber eigentliche Fundamentalfat bes Chriftenthums ift, daß der Menich bes emigen Seils nur theilhaftig wird im glaubigen Anfolus an Chriftus, an ben wirklichen, in der Geschichte erschienenen Chriftus, nicht an einen sogenannten idealen Chriftus, ju deffen Bildung der hiftorische der Bernunft oder Phantasie eben nur den Unftoß gegeben haben foll, fo ftebt auch feft, daß die Ent= ftehung und das Bachsthum diefer Theilnahme am heil durch das Wort des Evangeliums wesentlich bedingt ift. Das Wort und feine Birkfamkeit nimmt im Entstehen und Berden bes Lebens aus Christo die ganze Breite deffelben ein, die Sacramente bilden hervorragende Sobepuncte deffel= ben. Gie find mitwirkende Gnadenmittel fur die Ernab. rung und Starkung diefes neuen Lebens, aber fie find.es badurch, bag fie felbft vom Bort umfaßt und burchdrun. gen find. So redet denn auch die heil. Schrift felbft, wo fie von Pflanzung und Entfaltung diefes Lebens handelt, unzähligemal vom Bort, während fie der Sacramente, nämlich bes Sacramentes der Taufe, in biefem bestimmten Busammenhange nur an wenigen Stellen erwähnt »). Bie ich die heil. Schrift verstehe, lehrt fie uns in anderer Beziehung wieder einen eigenthumlichen Borzug der Sacra= mente vor bem Bort kennen; barin aber bin ich ganz mit bem Berfaffer einverstanden, daß, wenn es fich um bie außere Bermittelung ber gottlichen Birkfamkeit zur Bekehrung und Erneuerung des Menschen handelt, wir es vornehmlich mit dem Bort zu thun haben. Sedenfalls wurde es unfere Untersuchung ungemein erschweren und verwickeln, wenn wir das Berhaltniß zwischen Gnadenwir= fung und Sacrament in diefelbe hineinziehen wollten;

a) Nõm. 6, 3. 4. Gal. 3, 27. Eph. 5, 26. 27. Kol. 2, 12. Lit. 3, 5. 1 Petr. 3, 21.

## d. Berhaltniß zwisch. d. Birkfamkeit d. h. Geistes 2c. 309

denn die oberflächlichste Betrachtung lehrt, daß an eine wirkliche Gleichartigkeit dieses Verhältnisses mit dem zwizschen heil. Geist und Wort gar nicht zu denken ist. Schon um der Vereinfachung der Aufgabe willen also solge ich gern dem Vorgange meines Beurtheilers und schränke meine Betrachtung auf das letztere Verhältniß ein.

Rach der Ansicht des Verfassen nun verschiebt der reformirte Lehrbegriff das Verhaltnis von Geift und Wort in spiritualistischer Beise, und ihren tiefern Grund foll diese Verschiedung haben in der Lehre von der partikularen Praz deftination und Gnade. Hiernach wird in diesem ersten Arz tikel eine zwiesache Frage zu beantworten seyn: Wieweit find der lutherische und der reformirte Lehrbegriff einverz standen in Beziehung auf das Verhältniß zwischen der Wirks famkeit des heil. Geistes und der Wirksamkeit des göttlichen Wortes, dies Verhältnis rein für sich betrachz tet? Welchen Einfluß ubt Calvins Pradestinaz tionslehre auf die Auffassung wird den Einklang oder Widerspruch der beiden Lehrbegriffe? —

Den Grundfag unferer Reformatoren, bag bie befehrende, erleuchtende, beiligende Birffamfeit des heil. Geiftes fich unabtrennlich an das Birten des gottlichen Bortes getnupft hat, balte ich mit dem Berfaffer fur ein theures Kleinod der evangelischen Kirche. Dhne diesen Grundfat - baran ift taum zu zweifeln - wurde die große reformatorische Be= wegung fich bald genug zersplittert haben in eine Menge fpiritualiftifcher Getten, die nach einem furzen Raufch enthus fiaftisch = phantaftischer Frommigkeit zuerft ben verneinenden Geiftern und fobann burch deren wildes Berftorungswert ber bie alten Buftande wiederherstellenden Macht ber romis ichen hierarchie verfallen feyn wurden. Die hauptfache ift in dieser Frage immer und ganz allgemein, daß in der Theol. Stud. Jahrg. 1856. 21

unabwendlichen Folge biefer Lostrennung des beil. Geiftes vom Bort an die Stelle des den Menschen wahrhaft befreienden beiligen Geiftes unter mancherlei Masten bie Tyrannei der natürlichen Bernunft und Phantafie und an bie Stelle bes hiftorischen Chriftus jener sogenannte ideale tritt, ein Gemacht bes menschlichen Geiftes, bei dem er fich Leben und Seligkeit nicht bolen kann, ba er ihm vielmehr erft felbft geben muß, mas er von Leben haben foll. 2Benn eblere fpiritualiftische Richtungen, wie bie ber Quater ben naturaliftifchen Ronfequenzen Biberftand zu leiften und fich ben lebendigen Bufammenhang mit der geschichtlichen Offenbarung Gottes und eine tiefe und innige Frommigkeit zu wahren gewußt haben, fo verdanten fie dies viel mehr als fie felbft wiffen ben großeren Rirchengemeinschaften, die fich fest auf das Wort gegründet haben. Auch ift nicht zu zweifeln, daß Buthers fraftige Durchfuhrung biefer Grund= fase, wie er fie zuerft in feiner Schrift wider bie bimmlis fchen Propheten gegeben hat, auch bier bahnbrechend geme= fen ift fur die Reformatoren ber fcmeizerfchen Geite; und wenn Calvin fpåter bekennt, durch Lutbers Untrieb und Dienft fen das reine Evangelium wiederhergestellt worden, und wenn Luther ihn gleich einen Teufel nennen follte, werde er ihn boch als einen auserwählten Rnecht Sottes anerten= nen, fo hat er dabei gewiß nicht bloß Luthers Rampf gegen ben Materialismus ber romifchen Rirche, fondern auch den gegen ben Spiritualismus im Auge, wie er benn in diefer Beziehung nach bem thatsächlichen Beugniß feiner Schriften unftreitig viel von Luther gelernt hat.

Nur fo darf man diefes Verhältniß gewiß nicht dars ftellen, wie unfer Verfaffer thut. Allerdings, fagt er S. 52., fpreche fich Calvin weit vorsichtiger aus als 3wingli und Dekolampad; er fey vor Ullem bestrebt die Bedeutung, die er dem außern Wort und ben außern fakramentlichen Beichen zuschreibt, recht ausbrudlich zu betonen und bes fimmt hervorzuheben, um dem Vorwurf eines die außern

# b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 311

Gnabenmittel verachtenden Spiritualismus porzubeugen. beffen Gefahr in ber ichwärmerischen Biebertäuferei offen bervorgetreten und ber allgemeinen Berurtbeilung verfallen Diefe Auffassung, als gebe die eigentliche Richtung fep. Reformators auf Hintansehung des Bortes einem Deð unmittelbaren Birten des Geiftes ju Liebe, mare nicht ein= mal in Beziehung auf 3 wingli, der ganz auf diese Seite gebrangt wirb, eine gerechte zu nennen. Doge ber Berfaffer boch nur ermägen, wie 3mingli in feinen 67 Ronflufionen vom Januar 1523, alfo geraume Zeit vor dem Ausbruch bes litterarischen Rampfes Luther's gegen bie himmlischen Propheten, verfahrt. Er ftellt zuerft als Summe des Evangeliums fest das alleinige heil in Sefu Chrifto, dem wahren Gottessohne, bestimmt von ba aus den Begriff feiner Rirche und fcbließt Artikel 13. und 14.: "Bo dem gelofet d. i. bem haupt, Chrifto, Schor gegeben wird, erlernet man lauter und klarlich ben Billen Gottes und wird der Menich burch feinen Geift zu ihm gezogen und in ibn verwandelt. Darum alle Chriftenmenschen ibren hochften Fleiß antehren follen, daß bas Evangelion Chrifti einig geprediget werbe allenthalben." Diefe grundlegenden Sate miffen alfo von teiner Birtung des Geiftes Gottes, obne wo das Evangelium Christi gepredigt und Christo Sehor acgeben wird. Eben fo fagt er in ber Auslegung ju biefen Schlußreden: ob bei feinen Gegnern ber Geift Sottes fen, bas erfinde fich baran, fo fie fein Bort zu ihrem Begführer hatten, ,,alfo daß bie Schrift euer Meister ift und ihr nicht Meister uber die Schrift fend: fo ift der Seift Gottes bei euch" a). Bo Diefer antispiritualiftische Grundfat fo festgestellt wird als Ausgangspuntt bes ganzen Reformationswerkes, da tann bas theologische Denken in der genauern gaffung des Berhaltniffes zwischen Geift

21 \*

.

a) Zwingli's Berke, herausgegeben von Schuler und Schultheß. B. 1, S. 201.

und Bort wohl noch auf verfehlte und unhaltbare Bestim= mungen gerathen, wie denn Zwinglis Theorie von dem außern und dem von demselden unabhängigen innern Wort eine solche ist, die denn auch mit jenen gesunden Grundsfahen sich übel reimt; aber es wird nicht gerecht seyn, so ohne Einschränkung zu sagen, daß Zwingli "das Wirken der Gnade von dem außern Worte trenne". Richtiger ist es ohne Zweisel, wie Zeller thut a), hier einen unaufges lösten Wierspruch zu erkennen zwischen der Auffassung des Verhältnisses, die sich in der Reformation siegreich durchs gesch hat, und gewissen sein Waterialismus der römisch= katholischen Kirchenpraris den Reformator getrieben b).

Bas nun Calvin betrifft, so ist es wohl nur der Feder bes Verfassentschlupft, wenn er feine Ansicht nach der von ihm felbst relativ gebilligten Seite so darstellt: "er fen damit beschäftigt die Bedeutung des außern Wortes neben dem innern sicher zu stellen, die mystische Verachtung bes außern Wortes neben dem innern aufs bestimmteste

- a) Das theologische System Zwingli's, S. 143. Bergl. auch die fürzlich erschienene treffliche Schrift: Ulrich Zwingli, dargestellt von D. Sigwart (Repetenten in Lübingen), S. 44 ff. 53 f.
- b) Eine Note des Berfaffers erlaube ich mir in einer Note ju berich= tigen. Er führt S. 53. bie Borte Zwingli's an: ber Glaube werbe gewirft per illud verbam, quod coelestis pater in cordibus nostris praedicat, quo simul illuminat ut intelligamus, et trahit ut sequamur (aus ber Schrift gegen Bieron. Emfer), und bemerkt bazu: "man beachte hier zugleich bie Bermifchung bes Seiligungsmomentes mit bem Begriff bes Glaubens, worin fich bie Biedergeburt vollzieht, fo daß für bie fides instificans als folche nach ihrer Besonderheit im Biebergeburtsproceg fein Blat bleibt." Dieg Urtheil beruht lediglich auf einem Migverftandnig; ber Berfaffer bezieht bieß: trahit ut sequamur, auf ben neuen Behorfam ber Biebergeborenen, Zwingli aber benft babei an Joh. 6, 44. (wie bei bem erften Cat an B. 45.), alfo an die Befehrung zu Chrifto, und versteht dieß verbum in cordibus praedicatum von einer innern Einwirfung auf die Seele, wodurch der Bater zum Sohne zieht, den rechtfertigenden Glauben an Chriftum bervorbringt.

• )

#### d. Verhaltniß zwisch. d. Birtfamkeit d. h. Geistes 2c. 318

zurudzuweisen" (S. 55.); benn diefe ganze Theorie vom innern und außern Wort ift ihm ja fremd. Auch gebt feine Bertheidigung des Grundfases, daß die Birkfamteit des heil. Geistes fich durch das Bort vermittele. fo unvertennbar zurud auf urfprungliche, mit feinem ganzen relis aidfen Bewußtfenn vermachfene Gedanten und greift felbft als organifirendes Princip in bie Anlage feines dogmatifchen Hauptwerkes, ber Institutio christianae religionis, ein. daß sie am wenigsten bem abnlich sieht, mas man beut zu Tage mit einem durch feine biplomatische gabmbeit uns gemein bezeichnenden Ausdrucke ...einer einmal porhandenen Strömung Rechnung tragen" nennt. Bu ben Nachweisun= gen diefes Grundfates, die meine Schrift über die Union aus Calvin's Institutio gegeben, wird bemerkt S. 52., ich hatte mir die Sache zu leicht gemacht, indem ich mir die Aufaabe fo gestellt, als komme es nur barauf an zu zeigen, daß die calvinische Pradestinationslehre den außern Mitteln der Gnade nicht jede Bedeutung als Mitteln ber Gnate abspreche. Es frage fich bestimmter, welche Bedeutung den außern Mitteln ber Gnade im calvinistischen Syftem zugestanden werde und zugestanden werden tonne. Den genaueren Busammenhang ber Frage mit ber Dradeftinationslehre laffen wir bier noch bei Seite; darin aber bat der Verfasser ganz gewiß Recht, daß der fich bie Ber= theidigung Calvins zu leicht macht, der nur nachweist, daß er dem gottlichen Worte irgend eine Bedeutung als Mittel ber Gnade zugeschrieben. Er könnte dann 3. B. gelehrt haben, daß die Gnade in derfelben Ordnung, wie fie fich etwa der Naturbetrachtung oder der Beranderungen und Ereigniffe des geselligen Lebens ober der Storungen bes individuellen Lebens als Mittel bediene, um dadurch den Menschen zum heil zu fuhren, fo gelegentlich auch wohl das gottliche Bort zu diefem Zweck brauche; und dieß ware benn allerdings ein fchlechtes Bollwert gegen den Spiritua= lismus. Aber habe ich denn wirklich blog bemiefen, daß

Calvin dem gottlichen Worte nicht jede Bedeutung als Mittel der Snade abspreche ? Ich hatte es dort nur mit dem Verhältniß dieses Momentes zur Prädestination zu thun und zu zeigen, daß in Calvins Sinne die Abhängigkeit des endlichen Erfolges von dem unbedingten Rathschluß Gottes an der für den Menschen bestehenden Nothwendigkeit, die Mittel zu gebrauchen, durchaus nichts ändern könne. Und eben diese Nothwendigkeit des gottlichen Bortes als Gnadenmittels habe ich aus Calvin nachgewiesen, und diese Nothwendigkeit ist doch hoffentlich etwas mehr als "irgend welche Bedeutung".

Allein ich febe wohl aus dem Folgenden, daß dem Berfaffer eben die Anerkennung biefer nothwendigen Berbindung zwischen beil. Geift und gottlichem Wort in ber Betehrung und Erneuerung des Menschen wenig bedeutet, weil er auf die Art, wie die Birtfamteit des heil. Geiftes mit bem Borte fich einigt, alles Gewicht legt. S. 58. wird erinnert, nicht das fen Calvins Lehre, daß der heil. Geift, burch das Bort, im Borte zu uns, in unfer Berg tommend, ben Glauben mirte - was dem Berfaffer unftreitig Bezeichnung ber lutherischen Lehre ift -, fondern er reiße Beides, das außere Wort, das nun als ein bloß außeres erscheinen muffe, und bas innere Birten bes beul. Geiftes im herzen, bas nun als ein unvermitteltes, als ein un= mittelbares gefaßt werden muffe, aus einander. Und eben biefes, ob und wie ber Glaube durch bas außere Bort gemirkt werbe, ift bem Berfasser nach G. 57. boch ber Punkt, wo ber fundamentale Gegenfas zwischen 3mingli und Luther fich geltend mache, und in diefer Beziehung fep Calvin ganz mit Zwingli einig.

Ich will mich nun hier bei der Art nicht aufhalten, wie der Verfasser S. 59. die calvinische Ansticht darstellt — es kommt dabei so heraus, als hätte der Glaube unabhängig vom Wort schon einen Inhalt, nur eben einen ganz unbestimmten, und das Wort bestimme ihn nur näher —,

# b. Berhaltniß zwisch. d. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 315

eben fo wenig bei dem, was G. 60. als Erganzung ber calvinischen Lebre aus ihrem Geift und Bufammenbang beraus beigebracht wird - als reize das Bort den Denfcen in fich felbft zu geben und den innern Lehrmeifter zu boren - ; jenes hat ber Berfaffer bei Calvin ficherlich nicht gelefen, und diefes icheint mir feinen Gebanten einfach auf den Ropf zu ftellen. Uber indem ich dieß als unrichtige Auffassung ablehnen muß, gebe ich ohne Biderrebe ju, daß Calvins Saffung diefes Berhaltniffes von berjenigen ab= weicht, die der Berfaffer fur die lutherische nimmt. Nach biefer hat die ben Glauben bervorbringende Birkfamkeit des beil. Geiftes fich auf eine geheimnisvolle Beife mit dem Borte unzertrennlich vereinigt und ift demfelben ftetig einwohnend, nicht etwa nur in dem Sinne, bag bas gottliche Bort feinen Urfprung in der Eingebung des heil. Geiftes bat, fondern als eine eigenthumliche Birtungstraft, bie zu der aus jenem Urfprunge quellenden Ratur und Rraft des Bortes noch binzu kommt. Nach Calvin dagegen muß fich mit der Predigt des Bortes eine Birkfamkeit des beil, Geiftes im Bergen ber Buborer, jene begleitend und ihr Berftandniß eroffnend, verbinden, wenn es zum Glauben kommen soll. Frustra, sagt er in der Instit. chr. rol. lib. III, c. 1, §. 4, caecis lux se offerret, nisi Spiritus ille intelligentiae aperiret mentis oculos - internus doctor, cuius opera in mentes nostras penetrat salutis promissio.

4

Raher ist Calvins Vorstellung diese: Seinen Gegenstand, Christum, Gott, wie er in Christo sich offenbart, giebt dem Glauben allein das Wort. In diesem Sinne nennt er Instit. christ. rel. lib. III, c. 2, §. 6. das Wort fons fidei und fagt: tolle verbum et nulla iam restadit fides. An sich nun wurde, wie er a. a. D. §. 33. zu Anfang zeigt, die bloße außere Predigt dieses Wortes hinreichen, um den Glauben zu erzeugen. Aber die Sunde hat den menschlichen Geist mit Finsterniß umbullt und in Stumpfheit versenkt, fo daß die Klarheit des Wortes ihn jeht nur blendet. Darum bedarf er ber Sulfe des beil, Geiftes, feiner Erleuchtung, ohne die mit dem Bort nichts auszu= richten ift. Bie ber Same, zeigt Calvin lib. IV, c. 14, §. 11, wenn er auf muftes, vernachlaffigtes Land fallt, er= ftirbt, fo muß die Seele durch die Sand des himmlischen Beiftes bearbeitet werben, wenn ber Same Des gottlichen Bortes Frucht tragen foll. Um bestimmteften wird lib. II, c. 5, §, 5, (bifariam Deus in electis suis operatur etc.) unterschieden, mas bei bem gegenwärtigen Buftande ber menschlichen Natur das Bort vermag, und was der beil. Geift leiften muß. Das Bort, für sich genommen, tann ' nicht mehr als bas Berlangen nach ber Erneuerung in ber Seele weden; gewirkt wird diefelbe durch den beil. Seift. Der fpater befonders von Urminianern und deutschen Gu= pranaturaliften vertheidigten Unficht, welche die naturliche pinchologische Birkfamkeit des gottlichen Bortes fur bin= reichend halt, um die Sinderniffe ber Betehrung in der menschlichen Geele zu uberminden, ftellt er fich lib. II, c. 2, §. 21. ausdrucklich entgegen : Neque hic garriat Pelagianus quispiam huic vel stupidițati vel ruditati Deum succurrere, dum verbi sui doctrina eo dirigit hominis intellectum, quo sine duce pervenire non poterat. Habebat enim David legem, in qua, quicquid sapientiae desiderari potest, comprehensum erat; neque tamen eo contentus oculos sibi retegi postulat, ut legis ipsius mysteria consideret. Qua certe locutione innuit solem exoriri terris, ubi hominibus Dei verbum elucet, verum eos non multum inde consequi, donec oculos vel dederit vel aperuerit ille ipse, qui ideo pater luminum vocatur, quia, ubicunque Spiritu suo non resplendent, omnia tenebris occupantur. -

Bwischen diefen beiden Theorien ist, wie gesagt, ein Unterschied; wenn der Berfasser aber meint, es sen vielmehr ein fundamentaler Gegensatz und der

## b. Berhaltniß zwisch. b. Birkfamkeit b. h. Geiftes 2c. 317

eigentliche Kernpunkt in diefer ganzen Frage, und von bier aus eben bie Anerkennung ber nothwendigen Berbindung von Geift und Bort in ihrer Bedeutung nur gering an. fchlagt, fo muß ich freilich ben entschiedenften Biberfpruch einlegen. Um die Lehre der evangelischen Rirche von allem Spiritualismus principiell zu scheiden, kommt es nur barauf an feftzuhalten, bag alle Birtfamteit des heil. Geiftes zum Seil des Menschen fich durch das Bort vermittelt und innig an bas Bort anschließt. Damit ift bann allen und jeden Offenbarungen und Eingebungen, die über das Bort binausgeben und fich als eine felbftftandige Quelle der Erfenntniß neben ihm geltend machen, gewehrt, noch mehr ber Anmaßung, den Inhalt des Bortes richten zu wollen nach dem Inhalte folcher vermeintlicher Eingebungen. Um diese beiden Punkte bewegt fich denn auch ausschließlich, was bie Augustana, die schmalkaldischen Artikel, die Kon= fordienformel diefer Denfart ausdrucklich entgegenfegen; auf bas nahere Berhaltniß aber zwischen ber Birkfamkeit bes Bortes und des beil. Geiftes laffen fie fich in diefem Gegensate gar nicht ein. Dieß schwierige und geheimnißs volle Berhaltniß zu bestimmen ift jedenfalls gang ein Problem der theologischen Schule; bas Intereffe und Bedurf. niß ber glaubigen Gemeinde geht bier nicht weiter als auf Sicherftellung bes Sages, daß der heil. Geift das Beil des Ein= zelnen nicht wirke ohne Bermittelung bes gottlichen Bortes, mit ben obigen Antithefen; ja es wird nicht einmal mog= lich fenn, ihr die Bedeutung des Unterschiedes jener beiden Theorien wirklich deutlich ju machen; fie wird, wenn man ihr diefen Unterschied betont, die eine oder die andere zu= verlaffig migverstehen. Die nabere Bestimmung des obigen Berhaltniffes war bekanntlich ber Gegenstand des Streites, ber im dritten Sabrzehent des fiebzehnten Sabrhunderts zwi= fcen den lutherischen Predigern in Danzig Rathmann und Corvin und ihren theologischen Auctoritaten geführt murde, und wenn ich zugeben mußte, daß diefer Streit das Fun1

bament betroffen håtte, so wüßte ich freilich auch benen nichts mehr entgegenzusehen, welche die christologischen Gegensähe zwischen névosis und novivis oder zwischen ubiquitas dominici corporis absoluta und hypothetica für zureichende Gründe kirchlicher Trennung halten.

Nach diefer Bermahrung der Grenze, welche der reli= aidfen und kirchlichen Bedeutung diefer dogmatischen Differenz jedenfalls gestedt ift. konnen wir nun rubiger unterfuchen, wie in diefer Beziehung der lutherifche und ber reformirte Lehrbegriff fich benn eigentlich von einander unterscheiden. - Der Berfaffer tadelt mich, daß ich in meiner Schrift über die evangelische Union mich für Reftftellung bes Berbaltniffes zwischen beiden Lebrbegriffen auf die Bekenntnikschriften beschrankt habe, ohne auf die Lehrspfteme der beiderseitigen theologischen Schulen und die barin etwa bervorgetretenen principiellen Unterschiede Rud= ficht zu nehmen; ja er knupft baran ganz bedenkliche Uns beutungen über außerliches Treiben der Sache und Bedung und Rabrung bofen Saders. Allein ich glaube, daß bier ber Berfasser meine Ansicht nur etwas ungenau aufgefaßt bat, weil ich mir in der That nicht benten tann, daß er auf feinem Standpunkte den Grundfagen felbft feinen Beifall verfagen follte. Er migbilligt unftreitig, wie auch aus einer Andeutung in diefer Abhandlung hervorgeht, bas Strategem der Mohlerichen Symbolit, bei der Darlegung des protestantischen Lehrbegriffs die Betenntnißschrif= ten möglichft in Sintergrund, die Privatfcriften der Reforma= toren bis zu Luthers Tifchreden in Bordergrund zu ftellen. Dann aber konnte er baffelbe oder vielmehr ein noch weiter gehendes Berfahren innerhalb des Protestantismus unmögs lich loben. Wenn wir der fatholischen Polemit nicht geftatten, den lutherischen Lehrbegriff nach Luthers Schrift de servo arbitrio festzustellen, fo tonnen wir auch nicht, ohne uns durch zweierlei Dag zu verfundigen, der refors mirten Theologie zumuthen fich ben wahren Sinn ihres

b. Berhaltniß zwisch. b. Birkfamkeit b. h. Geistes 2c. 319

1

kirchlichen Lehrbegriffes etwa nach Zwingli's oder Dekolam= pads Abendmahlsschriften oder nach des Erstern anamnema de providentia Dei bestimmen zu lassen \*).

Es handelt fich in diefer Frage ja boch um ein Urtheil über die Möglichkeit ober Unmöglichkeit firchlicher Bereini. gung. Bu dem Ende find die Lehrbegriffe der beis ben Kirchen und ihr Berhaltnig unter einander in Betracht zu Reben. Bie foll es ba nun zulaffig feyn, diefe aus andern Quellen ju fcopfen als aus folden, welche öffentliche tirchliche Anerkennung genießen ? Das find aber eben nur die Bekenntnißschriften. Das heutige Unternehmen, nicht bloß die jenen gleichzeitige, fondern auch die folgende Theologie in diefer Frage felbstiftandig mitreden zu laffen, muß ja foon baran fcheitern, daß fich bann gar teine fichere Grenze mehr ziehen laßt, bag nach dem biermit geltend gemachten Grundfat die Theologie des achtzebn= ten und neunzehnten Jahrhunderts, infofern fie fich ben ftetigen Bufammenhang mit Lehre und Betenntniß ber Reformation irgend bewahrt bat, daffelbe Stimmrecht haben wurde wie die des fechzehnten und flebzehnten Sabrhun= berts. - Bas man etwa als Principien der beiden Lehrbegriffe bezeichnet bat, 3. B. in beutiger Beife als Princip des lutherischen den Gedanken der Durchdringung des Unendlichen und Endlichen, als Princip des reformir. ten die Dependenz des Endlichen vom Unendlichen, oder dort den Ausgang von der Anthropologie mit Berkurzung ber Theologie, hier den Ausgang von der Theologie mit Berfurzung ber Anthropologie, oder dort die hervorhebung bes idealen, bier des bistorischen Christus, ober dort die kontemplative Rube der Maria, bier die unruhige Geschäfs tigkeit der Martha, ober bort -- benn auch dieß fast diame= tral Entgegengefeste ift aufgestellt worden, und ich glaube,

a) Bergl. die übereinftimmenden Aeufferungen in Langes positiver Dogmatik, G. 378.

mit gleichem Recht — die Erfaffung der heilsgewißbeit als Bieles, hier die Erfaffung derfelben als unbedingter Bors aussehung u. f. f., das könnte in eine folche Darlegung jedenfalls nur gehoren, infofern es fich ficher aus den Gagen der Betenntnißschriften ableiten ließe. D. Schentel be= mertt in feinem "Befen des Protestantismus" (1, 133.) im Allgemeinen gewiß mit Recht, daß die Bekenntnißschriften beider protestantischer Konfessionen Burgelfragen gern um= geben und fich auf Grundfabe ungern einlaffen. Aber es gilt in ber Frage bes Lehrfonsensus eben auch nicht Principien und ihr Berhaltniß untereinander, fondern den thats fachlichen Beftand ber Lehre Darzulegen. Bie D. Beiße in der Borrede zur zweiten Ausgabe feiner Chriffologie Luthers eine folche Darlegung eine "zufammengebettelte und zufammengeflickte" nennen tann, begreift fich eben nur daraus, daß er von der Boraussehung ausgeht, daß lutherifder und reformirter Protestantismus nicht aus dem Quell Einer und derfelben religiofen Grundanschauung fließen, fondern in einem principiellen Biderftreit mit einander fteben, wovon mir grade das Gegentheil gewiß ift. Berbielte es fich fo, wie Beiße fagt, daß ein folcher Ronfenfus "aus ben unter einander ftreitenden Betenntniffen des Reforma= tionszeitalter6" zusammengesett werden mußte, fo ware dies freilich fur mich eine mubselig unerquickliche Flicars beit gewesen; ich meinestheils kann nach meiner Bekannt= ichaft mit den protestantischen Betenntnißschriften, insbes fondere mit benen, um die es fich bier allein handelt, nur finden, daß fie gemeinschaftlich ftreiten gegen bas romifche Rirchenthum und gegen das fpiritualistisch=anarchische Settenwefen, unter einander aber eben nur in wenigen Punkten.

Bon diefer Aufgabe muß die andre unterschieden werden, die in den Bekenntnißschriften hervortretenden Abweischungen der beiden Lehrbegriffe in ihren tieferen Grunden zu erforschen. Für diefen 3weck muffen ohne Zweisel auch die Privatschriften der Theologen zu Rathe gezogen

## d. Berhaltniß zwisch. d. Birkfamkeit b. h. Geistes 2c. 321

werben, naturlich zunachft nicht die der folgenden Beiten, unbeschadet ihres Berthes als untergeordneter Bulfsmittel ber Auslegung, fondern die gleichzeitigen und hier außer ben Privatschriften der Berfasser der Betenntnißschriften felbit nur die Schriften folcher Theologen, von denen fefts fteht, baß fie dieselbe theologische Denkweife vertreten. Und babei ift nie aus dem Auge zu laffen, daß die Aufgabe ein Betenntniß abzufaffen ihrer Natur nach einen maßigen= ben, bas icarf Eigenthumliche in Sintergrund brangenden, bas Gemeinfame hervorziehenden Einfluß ubt, zumal wenn Die Abfassung aus der Arbeit Mehrerer hervorgeht. Eine britte von beiden zu unterscheidende Aufgabe ift die, die theologische Entwickelung und Gestaltung ber Lehre auf beiden Seiten von der Reformation an bis zur Gegenwart zu vergleichen und bie unterscheidenden Eigenthumlichkeiten berfelben aufzuzeigen. - Benn in einer Untersuchung uber die Lehrbegriffe der beiden Rirchen und ihr gegenseitiges Berhaltniß diefe Grenzen nicht gewahrt und die verschiede= nen Aufgaben mit einander vermischt werben, wenn zum 3med der Vergleichung jener Lehrbegriffe über die nur fluchtig berucksichtigten Bekenntnißschriften hinaus oder bei ihnen vorbei gleich nach den Privatschriften der spätern Theologen gegriffen wird, wenn noch dazu ohne alle Me= thode bald aus diefer, bald aus jener einzelne Belege auss gelesen werden, fo ift den einfeitigften Auffassungen ber Lehrbegriffe und ihrer Gegensätze, ja den halbbrechendften Kunststucken dogmatischer Rombination Thor und Thur geoffnet.

Ich verhehle nicht, daß ich hier besonders an bas Berfahren eines Theologen von ausnehmendem Scharffinn und anerkannt grundlicher Gelehrsamkeit in diesem Gebiet denke, Schne den burgers. In seiner vergleichenden Darstellung des lutherischen und reformirten Lebrbegriffs, wie sie kurzlich durch Guders sehr bankenswerthe Bemühung veröffentlicht worden ist, geht er Th. I, S. 39. f. von dem

Gedanken aus, daß dem Reformirten bie guten Berte zus nachft barum nothwendig feven (fubjektiv nothwendig, wie denn nachber noch die fubjektiv sobjektive und die objektive Nothwendigkeit der guten Berke dargelegt wird), "weil das Subjekt nur durch ihre Berrichtung feines Glaubens fetbit aemiß werde", während der Lutheraner ben Glaubensgenuß unmittelbar habe ; "fein 3ch, davon im Tiefften erfullt, tonne fich nicht wieder fritisch bazu verhalten." Denfelben Gebanten fpricht Sonedenburger in feiner Recension ber Schweizerschen Glaubenslehre aus a). Dieg ware nun aewiß ein febr bedeutsamer Unterschied; nach der reformir= ten Auffassung mare dann zwar nicht bie Rechtfertigung felbft, aber boch bie Berficherung ber Rechtfertigung von ber heiligung abhångig, was einen außerorbentlich fcmachen Begriff vom Glauben vorausset und dem Christen den objektiven Grund feiner Zuversicht auf einem Umwege, aber im Refultat wie das tatholifche Syftem, unter ben Rugen wegzieht. Fur einen fo wichtigen Gat, auf den auch Schne= denburger felbft weitgreifende, zum Theil wahrhaft monftrofe Folgerungen baut, erwartet man eine recht vollftan. bige Begrundung. Als folche wird aus dem heidelberger Ratechismus dargeboten die ungeschickte Antwort auf Frage 86: Barum follen wir gute Berke thun? - - Darnach auch, bag wir bei uns felbft unfers Glaubens aus feinen Fruchten gewiß feyen; außerdem. eine Stelle aus b'Dus t r e in's furzem Entwurf ber gottlichen Babrheiten v. J. 1693 und eine andre aus der ungefähr gleichzeitigen theologia theoretico-practica des Peter van Maftricht, die ubrigens ftreng genommen nicht bieber gebort, (Der herausgeber fugt noch hinzu eine Stelle aus Leo Juba's tl. Ratechismus, bie aber nur befagt, was nach den flaren Aussprüchen Chrifti fur alle Konfeffionen durchaus feststehen muß, daß bie guten Berte ein Beichen des Glaubens find fur Andre, und zwei

a) Bergl. theolog. Studien und Rritiken 1847, S. 960.

i

d. Berhaltniß zwifch. b. Birtfamfeit b. h. Geiftes 2c. 323

Ausspruche aus Schriften des achtzehnten Jahrhunderts). Laft fich eine fomachere Begrundung benten, um zu ers weifen, daß ein fo folgenreicher Sat bem reformirten Lebr. begriff mit Recht beigemeffen werde ? Nicht als zweifelte ich, daß fich fur ben Rudichluß von der eignen heiligung auf Die Babrheit und Unverlierbarteit des eignen Beilebefiges noch viele andere Belegstellen aus reformirten Dogmatikern wurden mit Leichtigkeit beibringen laffen. Sandelt es fich aber um ben Bebrbegriff ber reformirten Rirche. fo tonnen folche Belege aus den Dogmatifern jedenfalls nur eine Bedeutung haben, wenn fie mit dem zusammens ftimmen, was durchgebende Lehrart ber reformirten Betenntnißschriften uber die Gewißheit das Seil zu bes fipen und die Motive des Trachtens nach auten Berten ift. Diefe aber, die belvetischen Konfessionen, bas vierftab= tifche, franzofifche, englische, fcottifche, belgifche, thornifche Bekenntniß, die dortrechter Schluffe, der genfer Ratecismus, auch der heidelberger, fprechen fammtlich bas aufs ftartfte aus, was nach Schneckenburger lutherifche Eigenthumlichkeit fenn foll, das Bewußtfenn, daß an den auten Berten des Gerechtfertigten, die mit innerer Nothwendigkeit aus bem Glauben bervorgeben, immer noch Sunde und Gebrechlichkeit haften, die fie ganz ungeeignet machen Grundlage feiner Buversicht zu feyn, und grunden biefe Buverficht auf die gottlichen Gnadenverheißungen und auf bas Zeugniß bes beil. Geistes, welcher uns biefelben verfiegelt. Auf jene aus einer leeren Abstraktion entspringende Trennung zwischen dem Glauben und der Gemißs beit den Glauben zu besiten laffen fie fich überhaupt gar nicht ein. Nicht von einer wie im Baubertreife fich breben= ben Gemisheit, das, was feinem Begriffe nach eben die Sewißheit der fubjektiven Aneignung ift, d. b. den Glau= ben, fondern von einer Gemigheit das objektive Beil wirklich zu befigen ift bei ihnen bie Rede, und über biefe fagt bie belgifche Ronfeffion Art. 24 : Proinde semper in dubio

et sine ulla certitudine hinc illinc fluctuaremus miseraeque nostrae conscientiae perpetuo torquerentur, nisi in unico merito mortis et passionis servatoris nostri conquiescerent ; die dortrechter Synode c. v. Art. 10: haec certitudo non est ex peculiari quadam revelatione praeter et extra verbum facta, sed ex fide promissionum Dei, quas in verbo suo copiosissime in nostrum solatium revelavit, ex testimonio Spiritus Sancti testantis cum spiritu nostro nos esse Dei filios et haeredes a). Bill man folche Gabe ber Bekenntniß= fcriften gegen einige anders lautende Ausspruche reformirter Dogmatiker, denen fich ohne Schwierigkeit gemiß eben fo viele mit jenen Sagen übereinstimmende Ausspruche an. berer Dogmatifer entgegensehen laffen, in Sintergrund brangen, fo mußte man wenigstens die Folge ziehen, daß von einem reformirten Lehrbegriff als Einheit überhaupt nicht bie Rebe fenn tonne.

Sollen aber die Theologen vernommen werden, fo kann boch gewiß, zumal in diesem Gebiet der Fragen, kein Urtheil so schwer ins Gewicht fallen als das von Schnedenburger hier ganz ignorirte Calvins. Dieser nun betrachtet natürlich, wie Luther und die lutherischen Theologen auch thun, den rechtfertigenden Glauben zugleich wesentlich und unmittelbar als den praktischen Anfang eines neuen, Gott zugekehrten Lebens und will ohne Zweisel nichts wissen von einer Gewißheit des eignen heilsbesiges, wo Semand von einem folchen Anfange nur das Gegentheil bei sich

a) Denique, heißt es bort weiter, ex serio et sancto bonae conscientiae et bonoram operum studio. Beachten wir, baß es fich hier nicht um eine Gewißheit ben ächten Glauben zu besitzen, fondern um die Gewißheit von der Unzerstörbarkeit des eignen Heilsbesitzes handelt, ferner daß nur die Wahrnehmung des eignen studium zur Mitbegründung dieser Gewißheit verwendet wird, so ergiebt sich der Unterschied dieses Gedankens von dem obigen des heidelberger Ratechismus.

# b. Berhaltniß zwisch. b. Birkfamkeit b. h. Geiftes 2c. 325

wahrnahme. Handelt es sich aber um die eigentliche Grundlage diefer Gewißheit, fo feben wir ihn ganz objektiv verfahren. Instit. lib. III, c. 2, §. 38. fagt er: Equidem si ab operibus aestimandum sit, qualiter affectus sit erga nos Dominus, id ne tenui quidem coniectura posse nos assequi fateor; sed quum simplici et gratuitae promissioni respondere fides debeat, nullus ambigendi locus relinquitur. c. 24, §. 4: Quemadmodum in exitialem abyssum se ingurgitant, qui, ut de sua electione fiant certiores, aeternum Dei consilium sine verbo percontantur: ita, qui recte atque ordine ipsum investigant, qualiter in verbo continetur, eximium inde referunt consolationis fructum. 6. 5: Ouodsi in Christo sumus electi, non in nobis ipsis reperiemus electionis nostrae certitudinem; ac ne in Deo guidem Patre, si nudum illum absque Filio Christus ergo speculum est, in quo imaginamur. electionem nostram contemplari convenit et sine fraude licet. Quum enim is sit, cuius corpori inserere destinavit Pater, quos ab aeterno voluit esse suos - satis perspicuum firmumque testimonium habemus nos in libro vitae scriptos esse, si cum Christo communicamus. Porro ille certa sua communione nos donavit, quum per Evangelii praedicationem testatus est se nobis a Patre datum etc.

Sft es nicht sonderbar, daß dieser angeblich reformirte Rückschluß aus der eignen Heiligung auf die Wahr heit des eignen Glaubens, den ich bei Calvin und in den reformirten Bekenntnißschriften mit Ausnahme des heidelberger Katechismus vergeblich suche, sich bei ältern lutherischen Dogmatikern findet, natürlich in vorsichtiger Beschrätung und unbeschadet des testimonium Spiritus Sancti internum und der verssegelnden Bedeutung der Sakramente? Chemnit im Locus de bonis openbus, qu. 4, e. 2., sührt beisfällig aus Luther an: iustitia ex operibus sequenti-Theel. Stud. Jahra. 1856.

bus non tantum aliis innotescit, sed etiam sibi ipsi certa redditur, quod sit vera. Und weiterhin wird unter den causae bonorum operum, quae respiciunt ipsos renatos. aufaeführt: ut habeant internum testim onium verae fidei et acceptae iustificationis (für fich felbit, wie auch aus dem Folgenden erhellt). Sutter im Compendium locorum theol. (S. 90, in Tweffens Zusaabe) bezeichnet den impulsus Spiritus Sancti ad obedientiam mandatis Dei praestandam meniastens als einen ber Gründe für die certitudo electorum de sua perseverantia in fide. Deutlicher fagt Quenftedt p. IV, p. 329: Ex his (bonis operibus) confirmatur notitia nostra de praesentia fidei, quod habeamus veram fidem, wofür er fich auf 2 Petr. 1, 10. 1 Job. 3, 14. beruft. Baier im Comp. theol. posit., de renov. et bonis opp. §. 22, c. (p. 705.): Opera danda est, ut vocationem et electionem nostram firmam reddamus. scil. quod ex operibus nostris de nostra fide, ex hac de vocatione nostra et electione certiores reddamur. Hollaz im Examen G. 1189. fleidet jenen Rud. fcluß in folgenden Spllogismus: Quicunque Deum et proximum suum diligit, is fidei suae certus est. Atqui ego Deum et proximum meum diligo. Ergo etc.

Nach alle dem kann ich nicht glauben, daß von diefem angeblichen Grundunterschied zwischen lutherischem und rez formirtem Lehrbegriff irgend etwas übrig bleiben wird, was einer unbefangenen historischen Kritik Stich hielte. Sa wenn wir uns weiter auf den innern Zusammenhang der calvinis schen Prädestinationslehre befinnen, so hat sie in der Annahme, daß der wahrhaft Gläubige nimmer wieder abfallen könne, ein der vollen Glaubensgewißheit des eignen Heilsbesitzes sehr gunstiges Moment vor der lutherischen Theolos gie voraus — vor der lutherischen Theolos ie; denn in den lutherischen Bekennnißschriften ist der Gegensach gegen die Unverlierbarkeit des heil. Geistes in dem Sinne, in

## b. Berhaltniß zwisch. b. Birkfamkeit b. h. Geistes 2c. 327

welchem sie von einigen reformirten Konfessionen behaup= tet wird, noch nicht bestimmt ausgebildet. Wie leicht wäre von hier aus dur b einfache dogmatische Kombinationen zu zeigen, ber reformirten Frommigkeit sey das zweisellose Ruhen in dem einmal empfangenen Heilsbesits als einem wesentlich fertigen eigenthumlich, während der Lutheraner die Zuversicht seines Heilsbesites der Furcht ihn wieder zu verlieren in jedem Augenblick auf's neue abkämpfen musse, so daß in diesem Kampfe die aus dem Glauben entsprin= gende Heiligung eine wesentliche Stelle habe! Und an Be= legstellen aus den Dogmatikern beider Seiten sollte es mir wahrlich nicht fehlen. —

3ch vermag bei diefer Gelegenheit meinen lebhaften 3weifel nicht zu verbergen, ob die jegigen Bemuhungen. bie Differenzen zwischen lutherischem und reformirtem Pro= testantismus auf einen einfachen und icharfen Gegenfas zweier Grundgedanten als Princip zurudzufuhren, uberbaupt jemals ihr Biel erreichen tonnen. Auch finde ich mich nicht allein mit diefem Zweifel, noch flarker fpricht ihn D. Ebrard aus in der Borrede zum zweiten Bande feiner Dogmatik, und auch D. Nitfc fcheint ihn zu theis len nach feinen Aeußerungen uber biefen Gegenftand im erften Bande feiner praktischen Theologie. 3ch bin weit entfernt zu leugnen, daß sich auf dem Einen Grunde gemeinfamen evangelischen Glaubens zwei eigenthumliche Ge= ftalten des Proteftantismus entwickelt baben, die lutherifche und Die reformirte. Die batte es benn auch anders tommen tonnen, wenn boch beide Geftaltungen auf einem verschiedenen geschicht= lichen Boden und unter Leitung verschiedener Perfonlichkeiten heranwuchfen, und wenn boch die lebhafte Bechfelwirfung burch ben theologischen Streit und bie firchliche Trennung bald flillgestellt ober befchrankt wurde ? Aber wenn wir auch bas Sahrhundert der proteftantischen Geschichte ins Zuge faffen, in welchem diefer Unterfcied in Theologie und firchlichem Leben sich am schärfsten ausgebildet hat, das Jahrhundert

22 \*

von der Konkordienformel bis zu den Spenerfchen Beiten, fo werben wir bei gerechtem Berfahren, wie mir icheint, mit ben Berluchen die mannichfachen Differenzen auf eine Einbeit zurückzuführen immer nur auf folche Unterschiede tommen, in denen fich bie ftarkere ober ichmachere Beto= nung eines ber protestantischen Frommigkeit wefentlichen Elementes auf der einen und andern Seite ausbruckt, nicht auf einen bestimmten principiellen Gegenfag. Und bieg wird fich im Befentlichen gleich bleiben, mag man nun ben eigentlichen Nerv des Unterschiedes in der Lehre von dem innern Berbaltnif ber beiden naturen in Christo oder mas jedenfalls eben nur für bas bezeichnete Beitalter, nicht fur das ihm vorangehende möglich ift - in dem Begriff der Prådestination zu finden meinen. Diefen Unterschied bes ftartern hervortretens und bes relativen Burudtretens bes einen ober andern Momentes in bem Befen bes Drotes ftantismus richtig auszudrucken, bas wurde allerdings ein bescheideneres Resultat feyn als das, mas jene Bemubun= gen erftreben, aber gemiß ein ber geschichtlichen Babrheit entsprechenderes und der geschichtlichen Forfchung zutraglicheres. Denn darüber tann fich doch ein unbefangener Beurtheiler nimmermehr tauschen, daß es bier an einem folden Bufammenftoß großer entgegengefester Geiftebrich: tungen, wie wir ihn etwa zwischen Katholicismus und Protestantismus haben, einmal ganzlich fehlt. Die bisherigen Formulirungen des Unterschiedes, infofern fie einen principiellen Gegenfatz auszudrucken ftreben, gemahnen mich gang wie viele abnliche Konftruktionen im Geschichtsgebiet, wie fie zur Blutezeit der Schellingschen und Segelfchen Philos fopbie im Schwange waren; fie find von einigen Beftim. mungen des Objekts abgenommen und werfen auf diefe ein neues, eigenthumliches Licht, aber tonnen bie achte hiftoris fce Forfdung nur verwirren, fo wie fie als Schluffel fur bas Ganze gebraucht werben. -

· Bir fehren von diefer jedoch nur fcheinbaren Abichmei-

## b. Berhaltniß zwifch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 329

J

fung zurud zu bem unmittelbaren Gegenstand unferer Un= tersuchung. Um die reformirte Lebrart uber die Beife, wie beil. Geift und Bort Gottes in der Bewirkung ber Betehrung und Seiligung fich vereinigen, zu beftimmen, geht ber Berfaffer auf Calvin zurud. Dagegen babe ich nichts einzuwenden; denn ich finde in den reformirten Betenntnißschriften, soweit fie fich genauer uber dies Berhaltniß außern - unter denen, die meine Schrift über die Union zu berudfichtigen hatte, gilt dies eigentlich nur von ber zweiten helvetischen Konfeffion, dußerdem von Calvins Rate= dismus und den dortrechter Artifeln -, im Befentlichen Diefelbe Auffaffung; nur die repetitio anhaltina, wenn wir fie uberhaupt hierher rechnen durfen, weicht ab. Sehr be= ftimmt legt fich diefe Auffaffung dar in folgenden Borten jenes foweizerfchen Betenntniffes (Urt. 18.): Credamus ergo Deum verbo suo nos docere foras per ministros suos, intus autem commovere electorum suorum corda ad fidem per Spiritum Sanctum. Bie aber fteht es auf der lutherischen Seite? 3ch munichte, es hatte dem Berfaffer gefallen fich genauer darüber zu erklaren, was er als die achte lutherifche Lehre uber dief Berhaltniß betrachtet. Bas er als folche andeutet und voraussett, bas ift die Faffung, welche in der lutherifchen Dogmas tit bes fiebzebnten Sabrhunderts aus jenem Rathmannichen Streit hervorgegangen ift. Bei Gerhard ift fie noch etwas unbestimmt gehalten im Bufammenhang mit feiner Stellung ju diefem Streit, über welche D. Tholud in feinem Geift ber lutherischen Theologen Bittenbergs S. 109. anziehende Mittheilungen macht. Beftimmter finden wir fie bei Quenftedt, Baier, Sollaz. Bas dem Berfaffer an Calvins Auffassung bes Berhaltnisses befonders anftoßig ift, laßt fich aus den von ihm unterftrichenen Stellen erfehen. Es ift, naturlich bier noch abgeseben von dem Einfluß feiner partifulariftifchen Pradeftinationslehre, diefes, daß Calvin fich ein die außere Darbietung bes Bortes beglei.

I

tenbes erleuchtenbes Birten des beil. Geiftes im Innern ber Geele bentt, wodurch er bem Borte erft in biefes In= nere Bahn brechen, baffelbe fur die Birtfamteit des 2Bor= tes offnen muß. heiliger Geift und Bort Gottes - bieß ergiebt fich aus der obigen Darlegung der Anficht Calvins - find im Proceg ber Betehrung des Menfchen zu Gott zwei Raufalitaten, die zwar zu Einem 3wede zufammen. wirken, und von denen die erstere fich in ihrem Birten ftetig auf die andere bezieht, doch fo, daß jede in ihrer eigenthumlichen Beife wirtfam ift. Das ift die regelmäßige Dronung Gottes : feine Bekehrung ohne Berufung zu Christo burch das Wort; aber zu diefer Berufung muß, wenn fie Erfola baben foll, noch etwas bingutommen, bie innere Birkfamkeit des heil, Geiftes. Diefe Borftellungsmeise beabsichtigt der Lehrtropus jener lutherischen Dogmatifer allerdings auszuschließen. Seiliger Geift und Bort Gottes follen nicht als sociae causae, das Birken bes ersteren nicht als eine assistentia, als ein parastati= fces gedacht werden, fondern ftreng als ein Birten burch bas Bort, fo alfo, daß ber heil. Geift durch eine myftische Bereinigung mit bem Bort letterm feine übernaturliche Rraft als eine bemfelben immanente ein= für allemal mittheilt. Eine gewiffe Analogie mit bem Berhaltniß zwischen ber himmlischen Mittheilung und bem irdischen Element in den Sakramenten — ober, genauer zu reden, nur im zweiten Sakrament; benn bie themistische Borstellung, Deum spiritualem virtutem aquae contulisse et indidisse, lehnt Luther in ben ichmalkalbischen Artikeln III, 5. ausdrudlich ab und bat die lutherische Orthodorie nie vertheidigt - fallt auf beiden Seiten leicht in die Augen. hollag faßt bie hauptbestimmungen fo zufammen : Verbum Dei est medium salutis efficacissimum, quippe cuius vis et efficacia non est tantum obiectiva, sed etiam effectiva, non consistens in morali persuasione, sed in supernaturali operatione, non externa aut in

330

# b. Berhaltniß zwisch. b. Birkfamkeit b. h. Geistes zc. 331

usu humano superveniens, sed verbo intrinseca, non accidentalis, sed necessaria ex necessitate ordinationis divinae, atque adeo non separabilis, sed perpetuo extra usum quoque verbo divino, qua actum primum, competens. Est haec efficacia vere divina, eundem cum Spiritu Sancto, qui perpetuo cum verbo unitus est, producens effectum, in quem Spiritus influit una cum verbo per vim divinam, quae Spiritui Sancto originaliter et independenter, verbo Dei communicative et dependenter propter mysticam verbi cum Spiritu Sancto unionem intimam et individuam competit. Bur Berdeutlichung einiger Beftimmungen in diefer Erklärung fuge ich noch aus Bernstorfs disputatio de verbo Dei scripto §. 47. hinzu: Nec enim tantummodo instituimur et edocemur per verbum, sed et regeneramur, emendamur, mutamur, ita ut non solum monendi et persuadendi, sed et efficiendi ac operandi vim habeat, idque ob perpetuum Spiritus Sancti influxum, quo animatur veluti verbum et multo efficacissimum redditur.

Diefes also ift die Lehrweise ber lutherischen Theologie des siebzehnten Jahrhunderts über das Verhältnis von Geift und Wort in der Bekehrung; was aber sagen die Bekenntnisschriften der futherischen Kirche? D. Schmid versichert in seiner Dogmatik derselben S. 395., die von ihm aus den oben genannten Dogmatikern entnommene Bestimmung der efficacia verbi divini sey wenn auch nicht den Worten so doch der Sache nach entschieden der Ansicht der symbolischen Bücher gemäß. Gewiß, wenn "die Sache" eben das ist, was oben als wesentlicher Gegensach der reformatorischen Lehre gegen die enthusiastischen Sekten überhaupt bezeichnet wurde. In dem besondern Gegensach jener dogmatischen Lehrarten aber drückt sich zunächst die augsburgische Konfession so aus, daß sie die zweite Fassung des Verhältnisses zwischen Geist und Wort

gewiß nicht begunftigt. Art. 15: Ut hanc fidem consequamur, institutum est ministerium docendi evangelii et porrigendi sacramenta. Nam per verbum et sacramenta tanquam per instrumenta donatur Spiritus Sanctus, qui fidem efficit, ubi et quando visum est Deo, in iis qui audiunt evangelium. Durch ben Gas: per verbum et sacramenta tanquam per instrumenta donatur Spiritus Sanctus, wird bas Allgemeine des Berbaltniffes festgeftellt, bag alle Mittheilung bes beil. Geiftes wesentlich vermittelt ift burch bie Bertundigung bes Evangeliums von Chrifto - womit ja ohne 3meifel auch Calvin einverstanden ift, fo gewiß ihm ariomatifc feftfteht : teine Bekehrung ohne Berufung ju Chrifto durch das Bort. Raber wird dieß Berhaltniß burch bas Folgende dabin beftimmt, daß der heil. Geift ber den Glauben bervorbringende ift, bag er ihn aber nur in folchen wirkt, welche bas Evangelium von der Rechtfertigung in Christo boren nicht als ware dieß goren fur fich allein der fichere Weg zum Glauben, was ja auch der offentundigsten Erfahrung wider= fprache, fondern nur in denen entfteht er nach biefem Artitel der Augustana, in denen es Gott gefällt ihn burch den beil. Beift zu wirken. Doch bieß fchlagt ichon in bie fpater zu erorternde Pradeftinationsfrage ein; aber flar icheint boch jedenfalls, daß im Sinne diefer Stelle der Glaube in der menfclichen Geele nicht durch das Bort allein, fondern erft burch eine zu dem Gebor deffelben binzutretende und nicht uberall binzutretende Birkfamkeit bes beil. Geiftes wirklich zu Stande tommt. Darum findet fich dieß: wann und wo er will, auch in den marburger und fcmabacher Artikeln, den Grund= lagen der Augustana, eben fo ausdrudlich hervorgehoben, in den erfteren fogar doppelt, Art. 6. und 8. Diefe Ber= vorhebung ware boch offenbar gang mußig und unbegreif. lich, wenn die Meinung ware, bag der heil. Geift fich durch das Wort und in dem Wort der Seele eines Seden mits theile, ber aufmerkfam auf baffelbe bore. Dem Berfaffer

### b. Berhaltniß zwisch. b. Birkfamkeit b. h. Geistes 2c. 333

find unftreitig fo gut wie mir die Auslegungen bekannt, burch welche die spåteren lutherischen Theologen diese Satze der Augustana ihrer Fassung des Dogmas konform zu machen strebten; aber er wird sie gewiß so wenig wie ich fur Proben ächter historischer hermeneutik halten.

Sanz diefelbe Anschauung einer zu bem verfundigten Bort binautretenden Birffamkeit des beil. Geiftes tritt uns noch flarer entgegen im fleinen Ratecbismus Luthers, in der Erklärung der zweiten Bitte, daß bas Reich Gottes zu uns tomme, "wenn ber himmlifche Bater uns feinen beil. Beift giebt, daß wir feinem beiligen Bort durch feine Snade glauben und gottlich leben bier zeitlich und bort ewiglich". Dem entspricht genau, mas ber großere Rates chismus zu derfelben Bitte fagt : Dazu er auch feinen beiligen Geift gegeben hat, der uns folches beimbrachte durch fein beiliges Bort und (uns) burd feine Rraft im Glaus ben erleuchtete und ftartte. In bemfelben Ginne lehrt bie= fer Ratechismus zum dritten Artikel des apostolischen Symbos lums: Bum ersten bat er (ber beil, Geift) eine fonderliche Gemeinde in der Belt, welche ift die Mutter, fo einen jeg= lichen Chriften zeuget und tragt durch bas Bort Gottes, welches er offenbaret und treibet, bie Bergen erleuchtet und angundet, baß fie es faffen, an= nehmen, daran hangen und dabei bleiben. Denn wo er's nicht predigen laffet und im herzen er= wedet, bag man's faffet, ba ift's verloren. Damit tann noch verglichen werden, mas die Borrede fagt: bag ber beil. Beift bei folchem Lefen, Reden und Gedanken ge= genwärtig ift und immer neue und mehr Licht und Undacht bazu giebt »), daß es immerdar beffer und beffer fcmecket

a) Diefen offenbar fehlerhaften Tert geben die deutschen Konfordien= bücher; in der lateinischen Uebersetzung (bei Hafe S. 393.) heißt e6: qui subinde novos motus excitet ac maius lumen suppeditet.

und eingehet u. f. f. So tragen benn auch die alten lutherischen Agenden burchaus tein Bedenken, nicht bloß in der Litanei, sondern auch in mannichsachen andern Gebeten Gott zu bitten, daß er zu seinem Worte seinen Geist und Kraft geben wolle.

Es ware allerdings voreilig um biefer und vieler ahn= licher Stellen willen den fombolifchen Buchern der luthe= rifchen Rirche die Zuffaffung des Berbaltniffes zwifchen Geift und Bort in der Bekehrung zuzuschreiben, die der Berfaffer für die eigenthumlich calvinische halt. Sene beiden Auffassungen biefes Berbaltnisses, zwischen benen, nachdem fie einmal aus einander getreten, jede entwickelte bogma= tische Lehrweise, die nicht etwa die gemeinsame Boraus= fehung verneint, entweder die eine wählen ober eine Bermittelung suchen muß, liegen in jenen Schriften eben noch undeschieden neben einander und werden, weil eben noch fein Streit über bie fen Dunkt ihren innern Gegenfatz geweckt hat, ofters ganz unbefangen neben einander gestellt. Go fagt Luther in den fcmalkaldischen Artikeln, III, 8: Gott giebt niemand feinen Geift oder Gnade ohne durch oder mit bem vorgehenden außerlichen Bort. Siermit ftimmt benn auch ber fechste und achte marburger Artifel: burch und mit folchem mundlichen Bort wirft und fchafft er den Glauben, wo und in welchem er will,

Etwas anders verhålt es sich mit der Konfordiensormel, die von der Vermittelung der Wirksamkeit des Geistes durch das Wort im 2. und 11. Artikel handelt; sie betont an vielen Stellen das "durch" so, daß es in einen gewissen Gegensatz gegen das "mit" tritt. Den antispiritualistischen Gegensatz drückt sie in mannichsachen Wendungen und häusiger Wiederholung etwa so aus: Spiritus Sanctus per verbum efficax esse, gratiam largiri vult. Pater trahit hominem virtute Spiritus sui Sancti, videlicet per auditionem verdi sui divini —, qua electi e faucibus Satanae eripiuntur; Spiritus Sanctus per auditionem

#### b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 335

verbi Dei veram in nobis fidem operatur. Spiritus Sanctus electos per verbum vocat, illuminat atque convertit atque omnes illos, qui Christum vera fide amplectuntur, iustificat atque in eos aeternam salutem confert. Spiritus Sanctus per verbum vult in iis (in electis, qui in peccata lapsi sunt) efficax esse, ut in viam redeant. In berfelben Richtung hebt die Formel, wo fie bes Biderftrebens gegen den beil. Geift gebentt. wiederholt hervor, daß er durch das Wort fraftig wirken wolle, z. B. Art. 11, §. 40. 41. 78. — worin doch die Abficht ju liegen icheint, die Borftellung auszuschließen, als tonne ju diefem Biderftreben die Unterbrudung anderer innerer Regungen außer dem unmittelbaren Einbrud bes Bortes gehoren. Go wird es wohl auch gemeint fenn, wenn fie Urt. 2, §. 83. von ben motus Spiritus Sancti fagt, daß fie durch das Bort geschehen. - Es war un= verkennbar besonders ber fortgehende Rampf der lutheri= fcen Theologie mit Schwentfeld, der die Konfordienformel zu diefer Scharfung bes Grundfages bewog.

Dennoch begegnet uns auch bier baneben die andere Auffaffung, welche nicht auf eigentliche Immanenz ber Birt. famteit bes heil. Geiftes im Bort, fondern bei Refthaltung ber engen und unzertrennlichen Berbindung auf ein begleis tendes Berhaltniß derfelben zur Birtfamteit des Bortes gebt. So faat die Konkordienformel Urt. 11, §. 60: Deus nobis verbum suum et Spiritum Sanctum largitur. §. 39: Credimus Spiritum Sanctum cum verbo praedicato, audito et diligenter considerato praesentem atque efficacem esse et operari velle. Urt. 2, §, 52: Praedicatio verbi Dei et eiusdem auscultatio sunt Spiritus Sancti instrumenta, cum quibus et per quae efficaciter agere et homines ad Deum convertere atque in ipsis et velle et perficere operari vult. Ja bald nach biefer Stelle giebt fie eine nabere Bestimmung bes Ber= håltniffes, welche genauer erwogen eben auf diefe Auffaffung

۱

führt, §. 55: Etsi utrumque, tum concionatoris plantare et rigare, tum auditoris currere et velle (b, i, nach bem Borigen praedicare et audire verbum), frustra omnino essent neque conversio sequeretur, nisi Spiritus Sancti virtus et operatio accederet, qui per verbum praedicatum et auditum corda illuminat et convertit, ut homines verbo credere et assentiri possint: tamen neque concionator nèque auditor de hac Spiritus Sancti gratia et operatione dubitare debent. Benn bie unterftrichenen Gabe nicht vollig finnlos fenn follen, fo tonnen die Borte: qui per verbum - convertit, in diefem Busammenbange nur bedeuten, daß biefe innere Birtfamteit bes beil. Geiftes wefentlich und unabtrennlich fich auf bas vertundigte und vernommene Bort bezieht, in Diefem Sinne fich burch bas Bort vermittelt. So tragt ja auch ber heidelberger Rates dismus - und mit Recht - fein Bebenten fich Fr. 65. fo auszubruden: Der beil. Geift mirket ben Glauben in unfern Bergen burch die Predigt des heiligen Evangelions; wiewohl Urfinus und Dlevianus Calvins Unficht über jenes Berhältniß zugethan waren.

Sehen wir naher zu, was unfer Verfaffer in diefer historischen Frage eigentlich behauptet, so stellt er namentlich Luther in principiellen Gegensatz gegen Zwingli und eben damit, nach seiner Ansicht von der Uebereinstimmung zwischen Zwingli und Calvin, auch gegen Letzteren. Die obigen Nachweisungen aus den beiden Katechismen sind biefer Auffassung gewiß nicht gunstig; steht es aber vielleicht besser mit Luthers Privatschriften ? — Darüber kann naturlich unter uns kein Streit seyn, daß Luther an unzählis gen Stellen seiner Schriften die Wirksamkeit des heil. Geistes als eine durch das Wort erfolgende darstellt, daß er auch östers sich so ausdrückt, als sey die Wirksamkeit des beil. Geistes und die des Wortes nicht bloß innig vereinigt, sonbern eine und dieselbe. Wo es aber darauf ankommt das b. Berhaltniß zwisch. b. Birkfamkeit b. h. Geiftes 2c. 337

Berhaltniß icharfer zu bestimmen, finden wir Luther nicht einmal, fondern oftmals gang auf demfelben Bege mit Calvin, Calvin fagt in der Institutio lib. III, c. 2. 8. 84. von Chrifti Unterredung mit den beiden Jungern auf dem Bege nach Emmaus: Christus regni sui mysteria duobus discipulis praeclare edisserens nihil tamen proficit, donec sensum illis aperit, ut intelligant Scripturas. Sic edoctis divino eius ore apostolis Spiritus tamen veritatis mittendus est, qui eorum mentibus eandem instillet doctrinam, quam auribus usurpaverant. Un diefer Stelle nimmt ber Berfaffer G. 57. großen Anftog und zieht aus ibr die ungunftigften Schluffe. Aber giebt nicht Luther mefentlich Diefelbe Borftellung, wenn er in feinem Glaubensbetenntniß (hinter dem großen Be= kenntniß vom Abendmahl) fagt : Beil folche Gnade (bas Bert des Sobnes) Niemand nute mare, wo fie fo beimlich verborgen bliebe und zu uns nicht kommen konnte, fo kommt ber beil. Geift und giebt fich uns gang und gar; ber lebret uns folche Boblthat Chrifti, uns erzeiget, ertennen, bilft fie empfahen und behalten, nuglich brauchen und austheilen, mehren und fordern. Und thut baffelbige beides innerlich und außerlich, innerlich burch ben Glauben und andere geiftliche Gaben, außerlich aber burchs Evan= gelium, burch die Laufe und Sakrament bes Altars u. f. m. - womit noch zu verbinden ift, mas er furz vorher fagt: Das ift unfer Trot, fo wir folches Geiftes Beugnif in un= ferm Bergen fuhlen, bag Gott will unfer Bater fenn. Eben fo deutlich ift die Erklärung, die Luther etwa neun Jahr fpater den Schweizern über den Sinn der wittenberger Ronfordie giebt : Damit ich auf eure Artikel komme, fo weiß ich keinen Mangel an dem ersten von bem mundlichen Bort, benn wir auch nicht anders lehren. Denn der beil. Geift muß wirken inwendig in bem Bergen der Buborer und bas außerliche Wort allein nichts ausrichtet. Sonft wo es bas außerliche Bort allein follte thun, wurden Alle glaubig,

bie es horen; welches boch nicht geschieht, wie die Erfahrung überzeuget. Und St. Paulus fpricht zu ben Romern am zehnten : haben fie es nicht gehort? aber fie glauben nicht Alle dem Evangelio. Doch daß wohl das mundlich Evangelion Gottes Bort und Gottes Rraft beiße zur Seliakeit Allen, die daran glauben, Rom. 1., als burch welches Gott ruft, und zeucht welche er will burch feinen beil. Geift »). 3ch habe durch die Interpunktion bestimmt angezeigt, wie die beiden letten Sate (als burch welches u. f. w.) ohne Zweifel genommen werden muffen, wenn fie nicht fpracmibrig werden und dem, mas Luther ein paar Beilen vorher ausdrudlich gefagt hat, widerfprechen follen. Der Berfaffer leitet G, 58. aus Calvins Gagen die Folge ab, bas außere Bort habe ichlechthin nicht bie Rraft den Glauben felbft zu wirken, diefer muffe anders in uns gegrundet (?) werden, burch den Geift Gottes; bier nun tann er biefe ibm fo anftoßige Borftellung fo beftimmt wie mog= lich von Luther felbft ausgesprochen finden. -

Doch ber Berfaffer wird mir einwenden, das Falfche und Hochgefährliche jener calvinischen Stellen liege doch besonders in der Ansicht, daß der heil. Geist in den Seelen biefelben Borstellungen innerlich hervordringe, die ihnen das Bort dußerlich darbiete. Aber auch dieß haben wir genau eben so bei Luther, nur mit der fühnen Steigerung, daß, was Calvin bloß von apostolischer Inspiration sagt, Luther auf die Erleuchtung aller glaubigen Christen ausdehnt. In der Predigt, die Luther 1537 in Schmalkalden zur Auslegung des christlichen Glaubens gehalten, sagt er nicht nur: Gott gießt den heil. Geist in die Herzen aus, welcher uns in den Herzen sagt, daß es in ber Wahreit so ist und nicht anders, wie der andere Artikel lautet — sondern auch: Reben dem nun, daß solches also geschehen und im Wort des Evangelii uns also verkundigt wird, schreibt es auch der heil. Geist

a) Luthers Briefe, herausgegeben von be Bette B. 5, S. 85.

#### b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit b. h. Geistes 2c. 339

noch innerlich ins Herz; benn die es hören, kriegen auch inwendig eine Flamme, daß das Herz spricht: das ist je wahr, und sollte ich hundert Lode darüber leiden und weiterhin noch beutlicher: Wenn man nun fragt: wos her weißt du es? daß man antworte: ich weiß es daher, daß ich's im Wort und im Sakrament und der Absolution also höre, und daß mir's der heil. Geist eben so im Herzen sagt, wie ich s mit den Ohren hier im Glauben (im apostolischen Glaubensbekenntniß) höre, daß christus für mich Mensch geworden, gestorben und wieder auferstanden sey, wie St. Johannes in der ersten Epistel K. 2, B. 27. auch sagt: Die Salbung lehrt's euch, d. i. eben wie der heil. Geist in's Herze schweit, so reimet es sich mit der heil. Schrift.

Ich hatte noch eine Reibe von Stellen aus Luther in Bereitschaft, in denen fich die in jener Ubhandlung ange= fochtene Grundvorstellung von einer zum Bort binzukoms menden innern Birkfamkeit des heil, Geiftes bezeugt. Aber mich dunkt, die angeführten nebft den aus den Ratechismen ausgehobenen find in ihrer Uebereinstimmung mit bem, was bort aus Calvin beigebracht wird, fo fchlagend, daß fie weitere Citate uberfluffig machen. Der Berfaffer erhebt S. 85 f. gegen Calvin eben auf Grund feiner Mittheiluns aen aus ber Institutio die- Anklagen, er fuhre die innere Erleuchtung - auf eine mit der Birkung bes außern Bortes unvermittelte Birkung des beil. Geiftes in ber Seele bes Menschen zuruch, er laffe bie illuminatio Dei fich nach ber Regel ber ewigen Ermählung unabhängig von ber außern Bezeugung bes gottlichen Gnadenwillens vollziehen, er fcbließe die Mittelurfachen - bier die Gnadenmittel, bes fonders das Wort - von dem den Glauben bervorbrin= genden Birten Gottes ganzlich aus, nach ihm wirke bie oberfte Urfache ben Glauben ohne bie Gnadenmittel un= mittelbar in der Seele des Menschen. Das ware nun allerdings ganz bie fpiritualistische Lehre der zwickauer Pro=

pheten und Karlstadts, des Mungerschen Schwarms und der Anabaptisten, ja zum Theil noch über dieselbe hinaus= gehend. Aber mit demfelben Recht lassen siehen; wenn Calvin sequenzen aus Luthers obigen Sägen ziehen; wenn Calvin des Spiritualismus schuldig erklärt werden soll, so muß Luther sein Schicksal theilen, und wir bekommen das seltsame, für die Geschichte unserer Reformation mehr als bedenkliche Resultat, daß diese großen Manner den Feind, den sie außer sich so mächtig bekämpsten, unbewußt als Schlange im eignen Busen gehegt haben.

Der Berfaffer muß es mir ju gute halten, bag ich alle biefe Konfequenzen als unbefugte, mithin als vollig grundlofe Beschuldigungen gegen Calvin zurudweife, bag ich überhaupt nicht gleich Spiritualismus zu feben vermag, wo ich die Theorie von der Immanens des beil. Geistes im Borte nicht finde. Unfre lutherische Theologie ift auf bem besten Bege sich den Spiritualismus zu einem Gespenft zu machen, das fie nicht ruben laffen wird, bis es fie aus allem Glauben an die lebendig gegenwärtige Birtfamkeit des heil. Geistes berausgescheucht bat. 3mar betrachte ich jene Borftellung von einer der außern Mittheilung durch bas Bort, fo zu fagen, parallellaufenden Einpflanzung def= felben Inhaltes in die Geele burch die Birkfamkeit des beil. Geistes, mag fie auf die Erleuchtung jedes gläubigen Chriften ausgedehnt oder auf bie apostolische Eingebung beschrankt werden, als entschieden unhaltbar und ben Ausfpruch Christi, auf den Calvin anspielt (Job. 14, 26.), fo wie bei Luther die Stelle 1 Joh. 2, 20. 27. als migverftanden. Allein es ift ja boch jedenfalls nur eine verfehlte Raffung des Gedankens, daß ber durch bas Bort der Bors ftellung gegebene Inhalt erst durch die erleuchtende Birtfamteit des heil. Geistes wahrhaft in die Seele einzubringen vermag. Bas Luther betrifft, fo wird ber Berfaffer mir wahricheinlich auf's Bort glauben, daß es fich fo verhalt; Calvin aber fagt 3. B. in feiner Instructio adversus

Digitized by Google

### b. Berhaltniß zwisch. b. Birkfamkeit b. h. Geiftes 2c. 341

fanaticam et furiosam sectam libertinorum, qui se spirituales vocabant, c. 9: Non enim ideo (Dominus Spiritum suum) promisit, ut praetermissa scriptura per nubes et aëra vagemur, sed ut veram eius intelligentiam adipiscamur eague contenti simus. Haec enim sunt verba Christi: cum venerit Spiritus veritatis. patefaciet vobis omnia, quae a me audiistis. Videmus eum non promittere Apostolis Spiritum, qui novas doctrinas fabricet, sed qui solum eos confirmet in evangelio, quod ipsis fuerat praedicatum. Bare es nicht zu weitläuftig, fo feste ich bieß ganze neunte Rapitel jener Instructio bierber. Statt beffen fuhre ich nur noch aus der Institutio, lib. III, c. 24, 6. 8. die einfachen Borte an: Interiori sui Spiritus illuminatione efficit (Deus), ut evangelium praedicatum eorum (fidelium) cordibus insideat.

Bill aber der Berfaffer eben aus der Annahme eines folchen zu dem Eindruck des Bortes binzukommenden in= nern Birtens des heil. Geistes jene Ronfequenzen ziehen wie benn burch gesperrten Druck folgende Stellen Calvins als anftofig hervorgehoben werden : 2llen fen Gottes Barm= berzigkeit zur Uneignung bargeboten (im Bort), die fie nur begehren und anrufen, quod non alii faciunt nisi quos illuminavit; mabrend beiden Gottes Barme berzigkeit angeboten werde durch das Evangelium, fides est, hoc est, Dei illuminatio, quae inter pios et impios distinguit, Instit. chr. rel. lib. III, nicht c. 2. wie ber Berfaffer citirt, fonbern 24, §. 17. -, fo thut er Calvin und zugleich Luther das fchwerste Unrecht. Der Ber= faffer icheint die Bermittelung ber Birkfamkeit des heil. Geistes durch das Wort nur ba gewahrt zu finden, mo angenommen wird, daß der heil. Geift bie Geele gar nicht anders beruhre als burch die Borftellungen, welche ben Inhalt bes Bortes bilden, durch diefe jedoch auf eine übernaturliche und gebeimnisvolle Beile. Aber dieß ift Theol. Stud. Jahrg. 1856. 23

jedenfalls eine zu enge Auffassung des fraglichen Begriffs; da überall ift Bermittelung durch das Wort, wo nur aner= tannt wird, daß das Birten bes heil, Geiftes in der Seele in ftetiger Beziehung auf die Renntniß des Bortes ftebt. bag es fich wefentlich an bas Bort und bie von deffen Inhalt ausgebenden Eindrude auf die Geele anschließt. Bon einer illuminatio Dei unabhängig von der äußern Bezeugung bes gottlichen Gnadenwillens, von Ausschließung ber Mittelurfachen aus bem den Glauben bervorbringenben Birten Gottes u. f. w. tann fcblechterbings nur bie Rebe fenn, wo das Dbige geleugnet wird. Diese Leugnung aber wird ber Berfaffer zwar bei Rarlftadt, Munger u. 2., aber gewiß nicht bei Calvin finden. Fidem nobis Deus inspirat, sed evangelii sui organo, sicuti admonet Paulus fidem esse ex auditu, fagt Calvin Institut. lib. IV, c. 1. 6, 5. Bu diefer Stelle (Rom. 10, 17.) bemerkt er in feinem Rommentar: Est notabilis locus de efficacia praedicationis, quoniam ex ea fidem nasci testatur. Confessus nuper quidem est per se nihil proficere; sed ubi Domino operari placet, hoc instrumentum est potentiae ipsius. Et certe vox hominis usque in animam penetrare sua virtute nequaquam potest: et nimium extolleretur mortalis homo, si diceretur vim habere nos regenerandi: lumen etiam fidei sublimius quiddam est, quam ut humanitus conferri possit. Verum haec omnia non obstant, quin Deus per hominis vocem efficaciter agat, ut eius ministerio fidem in nobis creet. 2Ber Calvins Schriften tennt, wird fich erinnern, wie außerst haufig Achnliches bei ihm vorkommt, naturlich ohne daß er damit von feiner oben bargelegten Borftellung bas Geringfte zurudnehmen wollte. Doch will ich nicht unterlaffen, eine von bem Berfaffer nicht erwähnte Stelle zu berühren, die eine andere Anficht auszusprechen scheint. Inst. lib. IV, c. 16, §. 19. fagt Cale vin gegen bie Anabaptisten, bie bie Doalichfeit einer ben

342

## b. Berhaltniß zwisch. d. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 343

Glauben hervorbringenden Birtfamkeit des beil. Geiftes im neugebornen Rinde leugneten, und gegen ihre Berufung auf Rom. 10, 17: Non animadvertunt Apostolum, quum auditum fidei principium facit, ordinariam tantum Domini oeconomiam et dispensationem, quam tenere in vocandis suis solet, describere: non autem perpetuam ei regulam praestituere, ne alia uti ratione possit. Quo modo certe in multorum vocatione usus est, quos interiore modo Spiritus illuminatione, nulla intercedente praedicatione. vera sui cognitione donavit. Allerdings behnt bier Calvin, wenn er von multi fpricht. bie Ausnahme, bei ber er an folche Berufungen wie die bes Paulus, ber Propheten im Alten Teftament zu benten fceint, etwas weit aus; aber daß mit dem Grundfat felbft fogar die folgende lutherische Dogmatit einverstanden ift, zeigt z. B. icon die Bergleichung Gerhards, welcher in feinen Loci, de baptismo §. 122., lehrt: Ordinarie (Deus) per auditum et meditationem verbi in cordibus hominum fidem excitat; interim illa Dei actio non est absolute alligata ad verbi auditum, quia Saulum spirantem minas et rebellantem convertit. Auch bie Konkordienformel U. 11, 6. 27. fagt nur: Dominus non solet hominem immediate vocare, sed per verbum. Calvin bestimmt bieg naber fo (a. a. D. c. 1, 6. 5.): Etsi externis mediis alligata non est Dei virtus, nos tamen ordinario docendi modo alligavit; quem dum recusant tenere fanatici homines, multis se exitialibus laqueis involvunt. Ueberdieß mußten ja eben wegen der Rindertaufe bie lutherischen Dogmatiter fo gut wie bie-re= formirten von jenem Grundfat: per auditum verbi fidem excitat Deus, ein weitumfaffendes Gebiet von Ausnahmen vorbehalten.

Der Verfasser fpricht G. 51. die Ueberzeugung aus, es werbe auf die Dauer unmöglich feyn, im Widerspruch mit der Geschichte es zu verdecken, daß die Lehre Calvins

23\*

in ben wefentlichen Punkten, um die es fich handle, principiell diefelbe mit der 3minglischen Lehre bleibe. Gewiß bat er fur diefe Behauptung, infofern fie boch mehr fagen foll, als was fich bei richtigem Berftandniß ber 3minglischen Lebre, fur mich wenigstens, von felbst versteht, ichlagendere Beweise in Bereitschaft, als es ihm bier gefallen hat mit= autheilen; aber bis ich jene prufen tann, muß er mir ichon gestatten bie gerade entgegengesette Ueberzeugung festzuhalten. 3ch febe jest Tendenzen in der Geschichtsforschung von fehr verschiedenen Standpunkten aus, dem lutherischen, reformirten und einem gegen diefe tonfeffionellen Fragen indifferenten, barin zufammentreffen, bag fie bie eigenthums liche Bedeutung ber Calvinischen Lehre, namentlich feiner Abendmahls= und Pradeftinationslehre, verhullen theils burch gezwungene Ausgleichungen mit 3wingli, theils durch 3ubulfenahme moderner Borftellungsweifen als Unterlagen, auch mohl durch Beraubreißen der einzelnen Momente aus bem großen Gedankenzusammenhange, dem fie angeboren. Mir wedt dieß oft die Erinnerung an meinen theuern Leb. rer und Freund Scheibel, ber ichon vor mehr als 30 Jahs ren mich zu überzeugen fuchte, daß Calvin eigentlich in einer geheimen Beiftesgemeinschaft geftanden mit ben Antitrinis tariern jener Beit, aber tauben Dhren predigte, weil bie Er= innerung an den Scheiterhaufen bes Michael Servede und noch mehr ber machtige Glaubensgeift, der mich unmittelbar aus der Institutio ansprach, mich unempfänglich machte gegen feine kunftlichen Urgumente. Nachdem ich fpater bie Berte Calvins genauer kennen gelernt hatte, ift es mir zur unumftößlichen Gewißheit geworden, daß diefe Auffaffung und alle abnlichen, wie fie neueftens felbst das allerwohlfeilfte Mittel der Fälschung Calvinischer Stellen nicht verschmäht haben, um fich geltend zu machen, an der Macht der bifto= rifchen Babrheit zerschellen werden. - Bas nun bas Berhåltniß Calvins zu Luther und Zwingli betrifft, fo gehört eine ausführliche Darlegung ber Uebereinftimmung und Ber-

344 -

### d. Verhaltniß zwisch. d. Wirksamkeit d. h. Geistes 2c. 345

foiedenheit nicht bierher; ich begnuge mich auf bas eigne Beugniß Calvins zu verweisen, das in feiner verhaltnißs maßigen Ungunft gegen 3wingli bier gemiß um fo fcmerer ins Gewicht fallen muß, ba er es zum Theil gegen beffen entschiedene Unhänger abgelegt bat. Benn Calvin feinem Freunde Farel fcreibt: Si inter se comparantur (Lutherus et Zwinglius), scis ipse, quanto intervallo Lutherus excellat, fo muß dieß von vorn berein einiges Mißtrauen weden gegen die Entdeckung beutiger Theologen, daß Calvin der Sache nach ein treuer Unhänger 3winglis gewesen und von Luther nichts gelernt als Unbequemungen in Re= bensarten und Ausdrucksweisen. Giefeler ftellt einige naber eingehende Urtheile Calvins über beide Reformatoren zu= fammen, in welchen er unter Underm Luther einen treffli= den Apostel Christi nennt, durch beffen Antrieb und Dienst vornehmlich das reine Evangelium miederhergestellt fen, und uber 3minglis falfche und verberbliche Lehre von den Satra= menten flagt a). Denn er diefelbe eben ba eine profane nennt, fo ift zu erinnern, daß er uber deffen Pradeftinationslehre in einem Briefe an Zwinglis treuen Freund Bullinger eben fo urtheilt b). Ueberhaupt wird es in die= fer Frage nach der wahren Stellung Calvins in den Theilungen und Spaltungen der reformatorischen Bewegung nuglich fenn fich ben machtigen Ginfluß immer gegenwärtig zu halten, den der Geift des Zuguftinus auf diefen Re= formator mehr noch als auf irgend einen andern geubt hat; nicht als ware diefe Bermandtichaft icon eine Burgichaft gegen alle bedenklichen Abweichungen; aber allerdings mußte ber Geift des Lehrers im Schuler wunderbar aus der Urt. geschlagen fenn, wenn ber eigentliche hintergrund in ber Ueberzeugung des Lettern Spiritualismus und Subjektivis= mus fenn follte. Die Erinnerung an diefen Bufammenhang

a) Kirchengeschichte III, 2, S. 167 ff.

b) hef, Bullingers Leben 11, S. 45.

#### Müller

würde ben Verfasser auch davor bewahrt haben, an einer spätern Stelle, S. 66, bei der Berührung der Sakramentslehre Calvins, seine Leser zu einer irrigen Auffassung zu verführen. Er sagt: nach der reformirten Lehre auch in ihrer calvinissischen Fassung bleibt das Sakrament als folches seinem objektiven Wesen nach nur das äußere signum u. s. w. Dieß ist ganz richtig und kann leicht aus der Institutio lib. IV, c. 14. belegt werden, tritt aber in ein ganz anderes Licht, so wie man sich erinnert, daß Calvin bem Augustinischen Sprachgebrauch folgt, welcher zwischen sacramentum und res sacramenti unterscheidet und unter jenem eben nur das äußere Zeichen samt dem Wort der Einsehung und Berheißung versteht; wie denn Calvin auf biese Unterscheidung sich ausdrücklich beruft a. a. D. §. 15.16.—

Bie man nun immer über diese allgemeine Frage, die Stellung Calvins in der reformatorischen Entwickelung be= treffend, urtheilen mag: in der besondern Frage um die Art des Zusammenwirkens von Seift und Wort, auf die jene Ubhandlung so großes Gewicht legt, glaube ich ihrem Versaffer dargethan zu haben, daß er ent= schieden Unrecht thut Luther und Calvin einander entgegen= zusegen. Um uns aber die Uebersicht über den historischen Sachverhalt zu vervollständigen, wollen wir noch einen Blick wersen auf die Schriften der vornehmsten lutherischen Ebeologen bis zu dem Rathmannschen Streit, der zuerst die Ausmerksamkeit auf die genauern Bestimmungen dieses Verzhaltnisses lenkte.

Was den Melanchthon betrifft, so ist seine Betrachtungsweise so ganz durchdrungen von der Annahme einer die Predigt des Wortes begleitenden unmittelbaren Wirksamkeit des heil. Geistes im Herzen, daß es schwer ist einzelne Stellen auszuwählen. Die Zusammenordnung des Wortes und des heil. Geistes ist bei ihm vor= herrschender Sprachgebrauch. So sagt er in seinen Loci, de vocabulo gratiae: Cum verbo Dei efficax est Spiritus

# b. Berhaltniß zwisch. d. Birtfamteit b. h. Geistes zc. 347

Sanctus, erigens et adiuvans corda - nec conturbemus Spiritum Sanctum, sed assentiamur verbo Dei et obsequamur Spiritui Sancto a); de bonis operibus: interior obedientia non potest inchoari sine agnitione evangelii et sine Spiritu Sancto b). Eben fo in dem Examen ordinandorum an ber bekennten Stelle: Concurrunt in conversione hae causae: verbum Dei, Spiritus Sanctus, quem Pater et Filius mittunt, ut accendat nostra corda, et nostra voluntas assentiens et non repugnans verbo Dei c). Hier barf auch die Ordnung ber Momente nicht unbeachtet bleiben; Delanchthon wurde ben beil. Geift nicht an zweiter Stelle nennen, wenn er fein Birten nicht als hinzukommend zur Raufalitat bes Bortes betrachtete. Ferner fagt er eben ba de iustificatione: Verissimum est simul Filium Dei corda vivificare, dicere consolationem in cordibus per evangelium et Spiritu Sancto accendere tales motus, qualis est ipse d); de ecclesia: In coetu amplectentium evangelii doctrinam et recte utentium sacramentis Filius Dei efficax est et voce evangelii et Spiritu Sancto multos regenerat ad vitam aeternam e). Benn er fich bafur nun häufig des Ausdrucks bedient: Spiritus Sanctus per verhum efficax est, hominem convertit, regenerat, fo wilfen wir aus ben obigen Unfuhrungen, wie mir bieß zu verstehen haben; feine Meinung ift, daß ber beil. Geift in teinem Menschen wirtfam fey zur Betehrung, ohne daß ihm vorher das Evangelium kund geworden, und ohne fein Birten an den Inhalt diefes Evangeliums auf's engfte anzus fnupfen. Benn er ferner bas Berhaltnis zwischen Birtfamteit des heil. Geistes und Uneignung des Evangeliums

- b) A. a. D. S. 424.
- c) A. a. D. S. 670.
- d) A. a. D. S. 672.
- e) A. a. D. S. 687.

a) Corpus doctrinae Philipp., Strafburg 1580, S. 421.

bald fo barftellt, daß ber Mensch erft an bas Evangelium glaube, bann werbe ihm ber beil. Geift geschenkt, balb fo, bag er erft ben beil. Geift empfange, um in feiner Rraft an das vernommene Evangelium zu glauben: fo ift dief fein Biderspruch, fondern ein Ausbruck für ben Cirtel, mit bem im geiftigen Gebiet ein neues Princip feine Entwicke. lung beginnt; doch muffen wir in Melanchthons Sinne die zweite Saffung für bie genauere halten. Dir haben beide zusammen in feinen Loci de bonis operibus: Cum fide eriguntur perterrefactae mentes, simul datur Spiritus Sanctus, qui excitat novos motus in corde congruentes legi Dei. - Vocat (Zacharias) Spiritum gratiae, eo quod testificatur in cordibus nostris, quod Deus sit nobis propitius, cum yidelicet movet corda, ut promissioni assentiamur et statuamus nos a Deo recipira). Lettere Sentenz wiederholt er haufig in den Loci und in bem Examen ordinandorum.

Doch lehrt auch der heftigste Gegner des praeceptor Germaniae, Matthias Flacius, in feiner Clavis beutlich, daß zur gehörten oder gelefenen Schrift noch eine Birkfamkeit des heil. Geistes in dem Herzen hinzukommen musse, wenn sie wahrhaft verstanden seyn wolle, Ih. 2, S. 8: Christi munus est tum nobis aperire scripturam tum cor nostrum illuminare, ut intelligat scripturam. Hoc autem fit, cum eum fide agnoscimus et apprehendimus. — Scriptura — sicut a Spiritu Sancto per prophetas proposita est, ita eiusdem lumine necessario explicari debet. —Omnino ita agit cum homine Deus, ut per aures et oculos, verbo ac sacramentis, nan tamen citra internam motionem ac illuminationem eum instruat. — Cum convertimur ad Christum, tum tollitur velamen de nostro corde et etiam de

a) A. a. D. S. 424.

# d. Berhaltniß zwisch. d. Birtfamteit d. h. Geiftes 2c. 349

ipsa scriptura, non solum quia illuminamur spirituali luce, sed etiam quia scopum et argumentum totius scripturae tenemus, nempe ipsum Dominum Iesum cum sua passione et beneficiis.

Und nicht blog bei Matthias Flacius, fondern bei allen Parteien ift in den Streitschriften jener Beit uber die Rrafte des Menfchen nach dem Rall, über die Rechtfertigung, über Die auten Berte vielfach und ohne eine Spur von Beforgs niß, damit dem Calvin in's Netz zu gerathen, bie Rede von einer zur Berfundigung bes Evangeliums binzutom= menden Birtfamteit des beil. Geiftes, welcher nach Apoftels geschichte 16, 14. befonders bas aperire cor zugeschrieben zu werben pflegt. hiervon ift auch die fynergiftische Dartei nicht auszunehmen, welche fonft wohl, um bem Billen ans feinen natürlichen Kraften ein wirkliches Mitmirken in ber Betehrung zuschreiben zu tonnen, bas ftartfte Intereffe hatte Die Birkfamkeit des beil. Geiftes mit ber Birkfamkeis des Bortes ftreng zu identificiren. Ihre Formel von den tres causae efficientes conversionis: Spiritus Sanctus, verbum Dei, voluntas Dei non repugnans, sed assentiens, begunftigt, für fich genommen, diefe Identificirung offenbar eben fo menig wie der fpater von der Kontordienformel aboptirte Sat ihrer Gegner: duae tantummodo causae, Spiritus Sanctus, verbum Dei.

Es ist bekannt, welches hohe Ansehen unter den nachreformatorischen Dogmatikern Acgidius hunnius genossen, und wie er es vorzugsweise war, der nach der Konkers dienformel die anticalvinischen Bestimmungen der lutherischen Dogmatik in den Lehren von Prådestination, Gnade, freiem Billen, Bekehrung genauer ausgebildet hat. Dennoch trägt er kein Bedenken in seiner Refutatio thesium Tossani, zur 132sten thesis, zu sagen: Cum auditus noster per se non possit praestare quicquam ad fidem animo concipiendam, si vel centum annos audias, Deus vero auditui tuo non benedicat: ideo Deus est, qui ad praedicationem docentis et auditum discentis incrementum largitur et fidem accendit etc. Sunnius dentt fich babei, bag Seder, ber bas Bort Gottes fleißig bort, auch ficher zum Glauben gelangt, aber eben vermöge des gottlichen Rathichluffes burch eine Birkfamkeit bes beil. Geiftes, ben gottlichen Segen, ber, wenn jene conditio sine qua non erfullt mird, ju dem auditus verbi unfehlbar bingu. kommt. Bur Erläuterung diefer Stelle will ich noch zwei andere anfubren. Die eine bezieht fich auf vorbereitende \* Afte ber Gnade und ift zugleich mertwurdig fur bie freiere Borftellung des Sunnius von biefer Birkfamkeit des beil. Geiftes. In feinen quaestiones et responsiones de praedestinatione fagt er: Dubium nullum est inter eos, qui in ecclesia sunt, non facile ullum reperiri, quem non Spiritus Dei (vel concionibus ministrorum vel obiecto aliquo insigniori infortunio vel meditatione mortis aut novissimi iudicii vel mentione obitus eorum, qui in hac vita cari fuerunt, vel quacunque alia occasione, quae multiplex et paene infinita esse potest) aliquando moveat et nonnihil emolliat et quasi forinsecus assistens pulset et submoneat de suscipienda cura aeternae salutis. Cuius rei ipsa experientia testis est. At hanc Spiritus Sancti quasi forinsecus assistentis et pulsantis admonitionem diabolus elidit etc. .). Die andere, aus derfelben Schrift, geht auf die bekehrende Birkfamkeit des heil. Geiftes. Bon der Endia fagt er: Haec audiens concionem Apostoli motu Spiritus Sancti aperientis cor eius intendebat devote etc. b). Jeder Blid in biefe Schriften bes hunnius lehrt, wie oft er sich auch so ausdrudt: Spiritus Sanctus efficax est per praedicationem verbi; aber die obigen Gabe zeigen, wie wir dieß zu versteben baben.

- a) Opera lat. I, p. 811.
- b) A. a. D. S. 814.

d. Berhaltniß zwifch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes 2c. 351

Im Sinne ber Borftellungsmeise, bie unfer Berfaffer für bie alleinberechtigte balt, bruden fich mit einer ge= wiffen Kolgerichtigkeit unter ben angesehenften lutherischen Dogmatikern jener Zeit, soweit sie mir zur Sand sind, nur Chemnit (in feinen Loci und in feinem Meisterwert über bas tridentinische Koncil) und hutter aus, Bon bem großen Dogmatiter Gerhard, bem Beitgenoffen bes Rathmannichen Streites, theilt D. Tholud a. a. D. S. 110. eine mertwürdige Aeußerung mit, welche das Geständniß in fich fcbließt, vor bem Ausbruch biefes Streites in einer bem Sinne Rathmanns gunftigen Beife gelehrt zu haben, und Dieg mit bem vielgebrauchten Bort bes Auguftinus entschul. biat: nondum motis controversiis securius locuti sunt (patres). Erft von diefer Beit an machen die lutherischen Dogmatiter bie abmeichenbe Auffaffung bes Berbaltniffes zwischen Geift und Bort baufig zu einem besondern Streitpunkt mit ben reformirten und finden bann auch an Calvins Bestimmung biefes Berhaltniffes bin und wieder etwas auszuseben.

Sedenfalls also ist bas, was der Verfaffer als luthe= rische Lehre über das Verhältniß zwischen Geist und Wort in der Hervordringung des Glaubens im Gegensatz gegen Calvins Ansicht bezeichnet, nur die Doktrin der lutherischen Theologie des siebzehnten Jahr= hunderts; und woher dieser Theologie die Kraft kommen sollte, die Theologie der solgenden Zeit zu normiren, und ber Anspruch, bei einer Entwersung des Konsensus zwischen der bekenntnismäßig reformirten und lutherischen Lehre gleichsam als authentische Interpretation der letztern zum Grunde gelegt zu werden, ist auch nach den Grundsäten der lutherischen Kirche schlechterdings nicht zu begreifen.

Aber auch bei den Dogmatikern des siehzehnten Jahr= hunderts sehen wir in gewissen Beziehungen noch jene dem Berfasser so bedenkliche Vorstellung von einer das außere Wort begleitenden innern Wirksamkeit des heil. Geistes her-

١

portreten. Bunachft in ihrer Lebre von ber Auslegung ber heil. Schrift. Bas icon Chemnit in feiner Rris tit des zweiten Detretes ber vierten tribentinischen Sellion einfach fagt: Donum interpretationis est lumen Spiritus Sancti accensum in cordibus piorum. -- Quia animalis homo non percipit ea, quae sunt Spiritus Sancti etc., opus est ergo Spiritus Sancti illuminatione ad inveniendum et dijudicandum verum scripturae sensum. Et pater coelestis dabit Spiritum Sanctum petentibus - das fest Gerhard auch in den auf die erfte folgenden Ausgaben feiner Loci genauer auseinander. Bie Calvin geht er auf die burch bie Gunde entstandene Berfinsterung bes menschlichen Geiftes zurudt. Er fagt de interpretatione scripturae sacrae §. 47. 48., es bedurfe einer Ausgleichung inter intellectum cognoscentem et rem cognoscendam, und barum fen divini luminis irradiatio erforderlich; alias mysteria in scripturis erunt liber clausus et signatus; mofur er ein Bort Luthers aus ber Schrift de servo arbitrio anführt, daß ber Mensch, etiamsi exterius proponantur (mysteria in scripturis), tamen salutarem et solidam eorum notitiam absque interna Spiritus Sancti collustratione et lumine nicht besiten tonne. Orandus ergo, folgert Ger= harb 6. 50., Spiritus Sanctus, ut ipse scribat in corda nostra et obsignet ea, quae exterius in verbo proponuntur. Demgemäß stellt er im ersten locus ber exegesis uberior de scriptura sacra, zur nabern Bestimmung ihrer perspicuitas, §. 413. den Sab auf: claritatem verbi externam non excludere necessitatem interioris illuminationis et claritatis a Spiritu Sancto petendae et impetrandae, wofür er weiter unten, §. 434., wieber aus Luther de servo arbitrio anführt: ne unum quidem iota in scripturis perspicuum est sine Spiritus Sancti luce. Quodsi semen verbi, fagt Gerhard §. 432. gegen focinianische Vorstellungen, frustra spargitur, nisi Deus

### b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 353

det incrementum, utique requiritur peculiaris aliqua divinae gratiae operatio in hominum conversione et illuminatione. — Ioh. 6, 45. ostenditur evangelii praedicationem tunc demum esse salutarem, quando accedit divina operatio et illuminatio. Unfer Verfasser tabelt S. 39. Calvin deshalb. daß er in den Borten: Christus regni sui mysteria duobus discipulis praeclare edisserens nihil tamen proficit. donec sensum ill'is aperit, ut intelligant scripturas, des herrn Unterricht von dem Deffnen bes Sinnes ber Junger trenne, und ich habe fcon oben bemerkt, bag auch ich in diefer Borftellungsweise eine Berfehlung finde. Bie abnlich aber lautet es, wenn Gerhard 8. 432. fagt: Christus discipulis aperuit mentem, ut intelligerent scripturas; ubi manifestum est non exteriore duntaxat interpretatione, sed etiam interiore mentis illuminatione scripturas fuisse discipulis a Christo apertas. Allerdings bleibt, auch abgesehen von dem Ginfluß der gratia particularis bei Calvin, immer noch ein Unterschied. Gerhard fucht wie die folgenden luthe= rifchen Dogmatiter zugleich mit ber beutlich ausgefprochenen Nebenordnung ber außern Belehrung und innern Erleuch= tung bas Ineinanderfeyn beider festzuhalten und bedient fich ju biefem 3mede mehrfach folcher Ausbrucksweifen: In scripturis et per scripturas lux illa Spiritus Sancti quaerenda et impetranda — per ordinarium medium, videlicet per diligentem verbi lectionem et meditationem, Spiritus Sanctus piis precibus invocatus salutarem divinorum mysteriorum intelligentiam nobis vult largiri. Calvin vertnupft zwar beides eng mit ein= ander und weiß mit der früher erwähnten Ausnahme von feiner illuminatio Spiritus Sancti, der nicht die praedicatio verbi vorangegangen mare; aber er beläßt es boch bei ber Nebenordnung und gebraucht folche Ausbrucksweis fen, die zugleich fur biefes Berhaltniß bas per scripturam

sacram betonen, nicht, ohne Zweifel zunächft weil fie ihm mit jener Nebenordnung im Widerspruche zu stehen schienen.

Noch beutlicher tritt bei den lutherischen Dogmatikern Diefe Borftellung von einer innern Birkfamkeit des beil, Geiftes, die zu ber Birfung des außern Bortes bingus tommen muffe, in ihrer Lebre von bem Beugniß bes beil. Geiftes in ber Seele ber Gerechtfertigten bervor. Es mag genugen Gerhard anzuführen, der fich hieruber im locus de iustificatione per fidem, c. 4, 6. 86. fo ausbrückt: Deus non solum exterius in verbo testatur de sua gratia credentibus in Christum promissa, sed etiam donat illis Spiritum Sanctum, qui testimonium reddit spiritui ipsorum, quod sint filii Dei, sicque interius eos confirmat de gratia Dei, de beneficiis Christi ac de speciali eorum applicatione.-Illud ipsum, quod Spiritus Sanctus exterius testatur in verbo, idem etiam obsignat hoc suo testimonio interius in corde.

Um alfo, abgesehen von dem Einfluffe der partikularis ftischen Prådestinationslehre Calvins auf die Fassung des Berhältnisses zwischen Wort und Geist, selbst einen be= ftimmten Gegensatz zwischen feiner Lehrweise und der luthes rischen Dogmatik des siedzehnten Jahrhunderts zu gewinnen, wurde es nothig seyn, die Bestimmungen der letztern noch zu schärfen durch Ausscheidung der der calvinischen Lehrweise verwandten Clemente 2).

Indem ich mich nun zu dem Einfluß wende, ben Calvins Prade ftinationslehre auf feine Beftimmungen

**3**54

Digitized by Google

a) Auch ber neueste Darsteller biefer Dogmatik, Schmid, findet kein Arg darin von der Berufung ganz einfach zu fagen, sie seh stets begleitet von einer Wirkung des heil. Geistes, a. a. D. S. 344. Wie viel behutsamer werben wir noch lernen mußen uns aus-

### b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit b. h. Geistes zc. 355

über Geift und Bort ausgeübt hat, tritt mir aus ber 215= handlung, auf die wir hier Bezug nehmen, ein Einwurf gegen mein Berfahren entgegen. Berhielte es fich namlich fo, wie der Berfaffer annimmt, daß diefe Bestimmungen eben ganz auf ben Motiven ber Lehre vom unbedingten Rathiclug beruhten, fo mare bie Sonderung in der Betrachtung eine unberechtigte. So weit nun bin ich einverftanden, baf bie Annahme einer zum Bort bingutom= menden und daffelbe begleitenden Birkfamkeit des beil. Geiftes es Calvin erleichterte feinen Partikularismus in der Prådestinations= und Gnadenlehre geltend zu machen. Aber daß biefe Annahme eine felbstiftandige Burgel hat in einem von jenen Begriffen ganz unabhängigen Intereffe, bas, glaube ich, ergiebt fich ichon aus ber bisherigen Darlegung, namentlich infofern wir diefem begleitenden Ber= haltniß boch auch bei denen begegnen, die mit jenem Partikularismus grundlich gebrochen haben, wie bei Melanch= thon und gemiffermaßen boch auch bei Gerhard und andern Dogmatikern feines Beitalters. Beftimmter werde ich das von zu reden haben, wenn ich im zweiten Artikel meine eigne Unficht von dem Berhaltniß zwischen Geift und Bort darzülegen verfuchen werbe.

Alfo, wie gefagt, so weit ist kein Streit unter uns, bag durch die calvinische Vorstellung von der zum Wort hinzukommenden, dasselbe begleitenden Wirksamkeit des heil. Geistes die partikularistische Ansicht von dieser Wirksamkeit und also auch von der Prädestination erleichtert wird. Und zwar, wenn ich recht sehe, in diesem Jusammenhange. Benn die ganze Wirksamkeit des heil. Geistes, welche im

brücken, um nicht bem Borwurf calvinischen Spiritualismus zu verfallen! Auch die römisch-katholische Theologie verräth sich als Spiritualismus; denn sie erachtet z. B. bei Bellarmin de gratia et liders arbitrio 1. VI, c. 15. außer der praedicatio externa zur Bekehrung noch eine excitatio interna, welche sie als ein besonderes Bert der göttlichen Gnade betrachtet, für nothwendig.

Bergen bes Menschen bie Betehrung ju Gott vollbringt, in folcher Beife bem gottlichen Bort einwohnend gebacht wird, daß fie lediglich durch die im Bort enthaltenen Borftellungen und Antriebe und in ihnen thatig ift, fo ift jene Birkfamkeit Allen, denen nur wirklich das Evangelium fich barbietet, gleich gegenwärtig, und die Urfache des Unterfciebes zwifchen glaubiger Unnahme Giniger und unglaubiger Berschmähung Anderer liegt einzig und allein in ihnen felbft, oder, um nicht zupiel zu fagen, fie liegt jedenfalls nicht barin, daß ber beil. Geift Etlichen den Beiftand feiner Gnade vorenthielte, fondern darin, daß hier ber Erfolg noch durch andere Bewegkrafte irgendwie bedingt ift, deren Birkfamkeit Gott irgend ein Dag von Selbstftandigkeit gewährt haben muß. Wird dagegen die Birkfamkeit des beil. Geiftes als eine das Bort begleitende gedacht, fo fuhrt bieß zwar durchaus nicht nothwendig auf jene partikulari= ftische Ansicht von Gnade und Pradestination. Es låßt fich ja unter diefer Boraussehung fehr wohl denken, daß ber heil. Geift überall, wo das Bort vernommen und eine bestimmte fubjektive Bedingung von Seiten des Bernehmenden erfullt wird, fein begleitendes Birten uben will. Auch wird tein fachkundiger Beurtheiler behaupten, daß biefe Annahme unter jener Boraussebung eine kunftliche, gezwungene fen; fie laßt fich vielmehr leicht als eine in ber Natur der Sache wohlbegründete Busammenordnung erten= nen. Aber allerdings ift fur bie Borftellung des begleitens ben Berhaltniffes bie Möglichkeit gegeben, ben gott= lichen Billen und Rathschluß felbft zum Princip der Bu= rudhaltung des heil. Geiftes mit feiner den Glauben zeu= genden Birkfamkeit bei einem Theil derer, die das Bort vernehmen, zu machen.

Und diesen Anknüpfungspunkt benutt Calvin im Snter= effe feiner partikularistischen Pradestinationslehre. Die Berufung durch das Evangelium hat nicht überall die Wir= kung, daß sie im wahren, also auch beharrenden Glauben

Digitized by Google

### b. Verhaltniß zwisch. d. Birtfamkeit d. h. Geistes 2c. 357

angenommen wird; fondern viele verfcomaben diefelbe und erfahren von ibr bann nur bie Birfung, blinder und perftockter zu werben als zuvor. Undere nehmen fie an mit einem oberflachlichen Glauben, der ohne wahrhafte Buverfict und fruchtbringende Kraft in ihren Bergen nicht auss Dauert und fie bei feinem Erlofchen in bemfelben Buftande zurudlaßt, in welchen die Berufung ihre Berachter fturzt (fides temporaria, f. reproborum). Daß jene felige Birfung der Berufung in so vielen ausbleibt, daran ift ihre eigene Sunde iculd, die Bosheit und Bertehrtheit ihres Bergens. Allein da die Berufung alle Menschen in diesem Buftande vorfindet, fo muffen da, mo fie wirkfam feyn foll zum heil, diefelben hemmungen durch die innere Erleuchs tung des heil. Geiftes überwunden werden. (Si quis respondeat diversitatem ex eorum provenire malitia et perversitate, nondum satisfactum fuerit, quia et illorum ingenium eâdem malitià occuparetur, nisi Deus sua bonitate corrigeret a).) Da nun, wo der heil. Geift bas Berg bes Menfchen mit feiner erleuchtenden Rraft burchdringen will, dieje hemmungen unfehlbar überwunden werden und ber feligmachende Glaube entsteht, formuß bei denen, in welchen die Berufung unwirkfam bleibt, ein folcher gottlicher Bille nicht vorhanden feyn; ware er vor= banden, fo wurden fie ohne 3weifel bekehrt werden. (Posset Deus malorum voluntatem in bonum convertere, quia omnipotens est. Cur ergo non facit? quia noluit b). Obstinatos ideo non convertit, quia potentiorem illam gratiam non exserit Deus, qua non destituitur, si eam proferre vellet c).) Denn den Menschen zum Mit= wirter Gottes machen, fo bag erft burch jenes Buftimmung bie Erwählung gultig wurde, heißt ben Billen des Men-

Theol. Stud. Jahrg. 1856.

24

a) Instit. lib. III, c. 24, §. 12.

b) A. a. D. S. 13. nach Augustinus.

c) A. a. D. c. 23, §. 1.

ichen über Gottes Rathfcluß fegen. (Nonnulli cooperarium Deo faciunt hominem, ut suffragio suo ratam electionem faciat: ita secundum eos voluntas hominis superior est Dei consilio a).) In solchen Källen alfo bålt ber beil, Geift feine erleuchtende, betehrende Birtfamteit pon bem Bort zurud. Dag nun Einigen diefe Gnade des beil. Geiftes zu Theil wird, fo bas fie an das Bort alaus ben und durch den Glauben heilig und felig werden, Inbern nicht, das bat feinen letten Grund in dem ewigen Rathfchluß ber gottlichen Erwählung. (Illuminatio electionem Dei aeternam pro regula habet b). - Electio fidei mater c).) Das Gott aber im Epangelium Allen bas Beil barbietet und Alle zu fich einladet, mabrend er boch nur ben Ermählten den Glauben fchenkt, das geschieht ba. au, damit die Ermählten defto gemiffere Buverficht haben, wenn fie vernehmen, bag auch bie größten Gunder angenommen werden, fo fie nur glauben, ben Bermorfenen aber alle Entschuldigung um fo mehr abgeschnitten werbe, wenn fie fich bewußt werden muffen, daß fie das Dargebotene undankbar verschmäht haben. (Sed cur omnes nominat? Nempe quo tutius piorum conscientiae acquiescant, dum intelligant nullam esse peccatorum differentiam, modo adsit fides, impii autem non causentur sibi deesse asylum, quo se a peccati servitute recipiant, dum oblatum sibi ingratitudine sua respuunt d).) -

Der Verfaffer hat fich feinen Recenfentenberuf, abweichend von dem Brauch vieler Amtsgenoffen, fo fcwer gemacht die zu beurtheilende Schrift wirklich zu lefen. Derfelbe weiß daher, daß ich ber Lehre von ber unbedingten

a) ¥. a. D. §. 3.

b) A. a. D. c. 24, §. 17.

c) A. a. D. c. 22, §. 10.

d) A. a. D. c. 24, §. 17.

358

## b. Berhaltniß zwisch. b. Birkfamkeit b. h. Geistes 2c. 359

Borherbestimmung keineswegs zugethan bin, und wird mir wohl auch zutrauen, daß ich der Meinung nicht bin, ibr Rebler bei Calvin liege nur in ber rudfichtslofen Ableitung fo tief verlegender Konsequenzen, wie fie in ben letten Saten enthalten find, aus den principiellen Unschauungen und muffe benn auch eben burch Abftumpfung ober Umgehung biefer Ronfequenzen berichtigt werten, fondern bag ich ben . Srrthum in ber einfeitigen Auffallung gemiffer Grundbegriffe fuche. Uber dieß muß ich offen bes tennen, daß ich mich in die Behandlung diefer Lebre, welche jest unter uns und am meisten unter den Theologen der von dem Berfaffer vertretenen Richtung gangbar zu werden broht, nicht zu finden weiß. Eine Lebre, in welcher folche Beifter wie Auguftin, Luther, Calvin eine hohe Befriedigung fanden, eine Lehre, die fowohl nach ihrem innern Bufammenhange als auch nach ihrer eregetischen Begrundung fur ben, ber in beides ernftlich und allfeitig eingeht, fo fchmer zu überwinden ift, eine Lehre, Die aus einem fo tief relis gidfen Intereffe entsprungen ift, die laßt fich nicht fo leicht abfertigen, am allerwenigsten als das Gemacht eines abftrakt rationalistischen Berftanbes. Dder könnte Jemand zweifeln, daß wie bei Augustin und Luther fo bei Calvin das eigentliche Motiv ber unbedingten Pradeftinationslehre in bem Bewußtfeyn liegt, daß unfer heil, wie deffen obs jektive Begründung fo beffen fubjektive Aneignung, das Bert ber freien, unverdienten Gnade Gottes ift, in bem Drange, biefer Gnade allein die Shre unfrer Errettung bom ewigen Berderben zu geben, daß auch Calvin fich nur Darum bem Begriff ber unbedingten Pradeftination mit ber ganzen Energie feines Geiftes zuwandte, weil er in ihm ben reinen Zusbrud für bieg Bewußtfeyn ju finden meinte ? Es ift, zumal bei der von Calvin in ber Institutio befolgten Methode, fowierig oder ganz unmöglich einen folchen Sat ohne große Ausführlichkeit zu beweifen; bier muß ich mich begnügen anzuführen, was Calvin gleich ju Anfang ber

24 \*

Abhandlung de electione aeterna fagt: Nunguam liquido ut decet persuasi erimus salutem nostram ex fonte gratuitae misericordiae Dei fluere, donec innotuerit nobis aeterna eius electio: quae hac comparatione gratiam Dei illustrat, quod non omnes promiscue adoptat in spem salutis, sed dat aliis quod aliis negat. Huius principii ignorantia quantumex gloria Dei imminuat, quantum verae humilitati detrahat. palam est a). - Scharffinnige und gelehrte Theologen unferer Beit bemuben fich bie Principien der Recht= fertigung durch den Glauben und ber unbebingten Prabestination in einen gemiffen Gegen= fatz mit einander zu bringen. 3ch tann meine Ueberzem gung nicht aufgeben, daß in Luther und Calvin beide Principien aufs engste mit einander zufammenhangen, bag dies felben religiofen Motive, die bei ihrer Saffung ber Lehre von ber Rechtfertigung burch den Glauben mitmirkten, ihnen den Begriff unbedingter Borherbeftimmung wichtig und werth machten. Es ift nicht bloß der Gedanke, ber bei Calvin oft und in mancherlei Formen vorkommt, daß ber burch den Glauben Gerechtfertigte eine volle Gewißbeit von feinem emigen Seile nicht haben tonne, wenn er nicht wiffe, daß daffelbe ganz und unbedingt in einem ewigen Rathfcluß Gottes aufgehoben fen, fondern der Bufammens bang liegt noch tiefer. Bas ift bei beiden Reformatoren ber rechtfertigende Glaube denn anders als bas tieffte Berzagen an der eignen Kraft fich das heil zu erringen, die grundlichste Berzichtung auf eigenes Berdienft, die ganzliche Singebung an die Gnade Gottes in Christo? Ift aber in ber Frage der Rechtfertigung Berzichtung auf uns felbit, hingebung an Gott unfer Theil, wie follte es bas nicht auch feyn in ber Frage ber Gnabenmirkungen ? Bas tann bem

a) A. a. D. l. III. c. 21, §. 1.

b. Berhaltniß zwisch. d. Birkfamkeit d. h. Geistes 2c. 361

Menschen beffer geziemen als ganz zu ruhen in der allein und unbedingt, also unwiderstehlich wirkenden Gnade, mithin in dem ewigen Rathschluß Gottes, deffen Vollzieherindiese einen Theil der Menschheit sich aneignende Gnade ist? Drückt sich dieser innere Zusammenhang bei Calvin nicht schon darin aus, daß er im dritten Buch seiner Institutio erst vom rechtsertigenden Glauben handelt, dann von der ewigen Erwählung? — Ich freue mich in Schenkels Schrift über den Unionsberuf des Protestantismus S. 78 f. zu lefen, daß er über die innersten Motive der calvinischen Vorherbestimmungslehre eben so denkt.

Bas nun aber die Meinung betrifft, Calvin habe die fpekulirende Vernunft zur bochften Autorität gemacht und aus ihr feine Pradeftinationslehre berausgesponnen, fo zeigt fein ganzes Berfahren in der Entwickelung und Begrün= bung berfelben wohl aufs deutlichste, wie fern bas feiner Absicht lag, Schleiermacher hat in feiner Ubhandlung über die Lehre von der Ermablung das Bewußtfeyn Calvins uber feine eigne Lehre unftreitig richtig bezeichnet, wenn er fagt, daß fie ihm eine Lehre ber Schrift war. ЗÓ will damit nicht leugnen, daß wie bei Luther fo bei Calvin gemiffe metaphylifche Begriffe einen irreleitenben Einfluß auf die Entwickelung diefer Lehre geubt haben. Aber auch wo fie diefem Einfluß folgen, meinen fie boch nur bie nachften Konsequenzen aus Saten der beil. Schrift zu ziehen.

Es wird nicht unnut feyn, ehe wir zufehen, wie in biefem Punkt lutherisches und reformirtes Bekenntniß sich eigentlich zu einander verhalten, bei diesen innern Motiven der unbedingten Prabestinationslehre noch einige Augenblicke zu verweilen. Wie es bei Augustinus offen vorliegt, daß bas Bewußtseyn der Alles wirkenden Gnade, welches zu feiner Kehrseite die Ueberzeugung von einer solchen Tiefe und einem solchen Umfange des Verderbens in der Menschheit hat, daß dadurch die Fähigkeit des Billens, zur Errettung aus diefem Berderben irgend etwas beizutragen, ausgeschloffen wird, ihn zu feinen Pradeftinationsbegriffen. treibt, fo ift es alfo nach bem Dbigen auch bei den Re= formatoren. Die Errettung und Beseligung eines Theils ber Menschheit, mabrend ber andere Theil verloren gebt, aeht nicht als zufälliges Refultat aus bem Bechfelfpiel gottlicher Gnade und menfdlicher Freiheit bervor,. fondern ift ausschließliches Wert der Gnade und eben barum, ba alles Birken Gottes in ber Beit nur die Ausführung feines ewigen Billens und Rathfcbluffes ift, durch Die ewige Er= wählung und Borherbeftimmung Gottes festgestellt. Dabei leitet die Reformatoren wie den Augustin der ihnen ariomatifch feststehende Sat, bag bem, was eigentlich Bille ift in Gott, der Erfolg ichlechterbings entsprechen muffe, und laßt fie ben von jenem Rathichluß nicht zu trennenden, aber wohl zu unterscheidenden Billen der Liebe in Gott nicht finden, der fich jeder andern Birkungsmacht begeben bat als eben biefer den freaturlichen Billen lockenden, überre= denden, frei gewinnenden Macht der Liebe. Da nun aber Schrift und Erfahrung lehren, daß auch im Gebiet der Berfundigung des Erangeliums, in welchem bie gottliche Gnade Alle zu fich einladt, doch nicht Alle des Seils theils baftig werden, fondern Ungablige es verschmaben, fo tom= men fie mit unabwendlicher Nothwendigkeit dabin, von biefem verfunbigten Billen Gottes, welcher allgemein ift, ben eigentlichen verborgenen Billen, welcher nur Einigen bie zur Ergreifung des Evangeliums nothige Gnade ju geben beschloffen hat, zu unterscheiden. Reißt man Calvin heraus aus feinem Zusammenhange mit Augustin und Luther und biefe Borftellung von ber voluntas revelata, mit der es Gott boch nicht Ernft ift, aus ihrem Bufammens hange mit dem ganzen Syftem der Pradeftinationsbegriffe, fo fann man es leicht fo barftellen, als ware es Calvin eine Rleinigkeit gewesen, Sott eine grausame Luft an tantalis

#### 362

#### b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit b. h. Geistes 2c. 363

icher Qual ber Berworfenen anzudichten. Go haben gerade von biefem Puntte aus icon gleichzeitige Gegner wie Ca= ftellio ben Gott Calvins Teufel, ihn felbft einen Teufels. propheten genannt. Betrachtet man aber diefe verwerfliche Borftellung in jenen Zusammenhängen, fo erkennt man leicht, daß ein fo fpftematischer Geift wie Calvin diefe Rone fequenz fclechterdings nur durch Umbildung gemiffer Grund. begriffe ber gemeinfamen Lebre batte vermeiden können. Das ift vor Allem eben jener falsche Begriff ber gottlichen Allmacht, ber Gott nicht gestatten will andere Befen fich möglichft abnlich zu machen durch Mittheilung eines 26. glanzes ber gottlichen Selbftftanbigkeit, in bem eigenthums lichsten Gebiet diefer mitgetheilten Gelbitftandigteit fein allbeftimmendes Machtwirken zurudzuhalten, ja fich 3mede ber Liebe ju fegen und die Erreichung derfelben im vollen Ernft zu bedingen durch irgend welches Berhalten berer, auf die fie gerichtet find.

Dder mare es wirklich fo, wie es fich jest Biele vorftellen, bag in demfelben Mage, als die Theologie ber for= malen Freiheit bes menfcblichen Billens etwas einraumt, fie fich von Augustin entfernt und Des lagius annahert? Berhielte es fich fo, bann mußten wir freilich vor Allem darauf bedacht feyn den Augustin felbft von feinem verstedten Pelagianismus zu reinigen. Denn mas mare es anders als pelagianischer Sauerteig, daß Augustin boch an Einem Punkte, und zwar an einem fo entscheidenden wie bie Babl der erften Denfchen zwischen Sehorfam gegen Gott und gegen den Berfucher, dem freien Billen unbeschrantten Raum lagt fich aus fich felbft zu bestimmen? - was ihm denn auch oft genug als Intonfequenz vorgerückt worden ift. Damit bekämen wir denn allerdings jenes Syftem des Supralapfarismus, nach meldem in letter Beziehung, wieviel und welcherlei immer bie Mittelursachen feyn mogen, ob mechanisch wirkende oder svontane, dem gottlichen Billen die Berursachung nicht

mehr bloß alles Guten, fondern auch alles Bofen zugeidrieben werden muß. Bor biefer Konfequenz erfcbridt auch ber unerschrockene Muth, den bem Calvin grade in ber Durchfubrung feiner Pradeftinationsbegriffe bie Ueberzeugung einflößte feften Ruß zu haben auf bem Grunde ber biblischen, namentlich paulinischen Lebre, und er zieht eine Schranke durch das Berbot für das unmittelbar fitt= liche und religiofe Bewußtfenn, uber die nachften. Urfachen zu den entfernteren, wiewohl unbedingt bestimmenden bin= aufzusteigen. (In corrupta potius humani generis natura — Abam nach bem Borigen in propria malitia evidentem damnationis causam, quae nobis propinquior est, contemplemur, quam absconditam ac penitus incomprehensibilem inquiramus in Dei praedesti-Intus mali sui causam quum inveniat natione a). homo, quid circuire prodest, ut eam in coelo quaerat? Palam in eo apparet culpa, quod peccare voluerit. Cur in coeli adyta prorumpens in labyrinthum se demergit? b).) Sft aber biefe Schrente offenbar eine machtlofe, ichon barum, weil bie, welche fie ziehen, fie in ihrer Lehre ja felbst durchbrechen, nehmen wir also die fupralapfarische Ansicht in der rudfictslofen Durchführung ihres Princips, fo wurden wir uns boch ernftlich befinnen muffen, wobei mehr verloren ware, bei dem pelagianifden Babn ber Genugfamkeit bes menfchlichen Billens alles · Sute aus fich felbft und fur fich felbft zu vollbrin= gen, oder bei diefer verzweifelten Pracipitation aller freaturlichen Billensbewegung und Billensentscheidung in einen allbeftimmenden Billen, der jene zu feinem vollig unfelbftftåndigen Bertzeug ober feiner Erfcheinungsform berabset.

Aber bieß Dilemma beruht zum Glud auf einer falfchen



a) Instit. lib. III, c. 23, §. 8.

b) Consensus genevensis bei Niemeper S. 267.

# b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 365

Stellung ber Gegenfate. Der Gegenfat zwischen Augusti= nismus und Pelagianismus ift religiofen Urfprungs, er bat feinen tiefften Quell in einer verschiedenen Auffaffung bes Berhaltniffes, in welchem der Menich au Gott ftebt allerdings nicht blog nach ber Sunde und um der Sunde willen, fondern fcon an fich. Der Gegenfat zwischen De= terminismus und Freiheitslehre hat feinen urfprünglichen Drt in den Substang= und Raufalitatsbegriffen der Metaphyfik. Es ift eine uerabaous els allo yévos, wenn beut zu Tage manche Theologen den einen Gegensatz mit dem andern vertauschen, als verstände fich ihre wefentliche Identität von felbst. Go thut 3. B. Ochweis zer, wenn er in feiner Schrift uber die protestantischen Centralbogmen gegen Dorner bemerkt, nichts tonne jeder Urt von Pelagianismus ftarter entgegengesett fenn als 3minglis ohne 3meifel determiniftische Lehre (I. S. 129.). Auf deter= miniftischer Grundlage tann fich febr wohl eine entschieden pelagianische Anschauungeweise aufbauen, bie ben Menschen ganz auf feine Rraft und fein Berdienft ftellt. Go ift der Stoicismus Determinismus, und boch athmet feine Ethik ganz biefen pelagianischen Geist. Und ift Bolfs ober hers barts Lehre etwa darum antipelagianisch, weil sie entschie= ben beterminiftifc ift ? Dber war es willfurliche Bantfucht ber Reformatoren, daß sie in der Theologie bes Thomas von Uquino, deren metaphyfifche Grundlage ohne 3weifel Determinismus ift, gemiffe velagianische Neigungen bcs tampfen ? - Benn bagegen irgend einer Unficht der Bes ariff der menschlichen Freiheit befonders darum von Gewicht ift, weil nur durch ihn die Tiefe der Sunde, die Schuld des Menschen in der Sunde und die Seiligkeit Gottes wirklich erkannt werden tann, wenn fie festhålt, bag alles Sur-fich-wollen und . ftreben diefer Freiheit zur Un= freiheit fuhrt, daß ihre hochfte Bestimmung das empfang= liche Berhalten zu Gott ift, mas bat eine folche Freiheits= lehre mit bem Pelagianismus zu fchaffen ? - Es ware fur bie Sache bes Determinismus, wie sie immer auf's neue mit kuhnen Eroberungsplanen unter uns auftritt, eine köstliche Beute, wenn sie allen Antipelagianismus auf ihre Seite zu ziehen vermöchte. Aber Charakteristikum des Pelagianismus ist nun einmal nicht ber Begriff der (formalen) Billensfreiheit, sondern die Vorstellung etwas zu seyn und zu vermögen in Beziehung auf das ewige Leben außer der Gemeinschaft mit Gott. Die augsburgische Konfession ist gewiß durchaus antipelagianisch und doch nach dem Zeugenis des achtzehnten Artikels, wie ihn der innere Entwickelungsgang der Melanchthonschen Theologie auslegt, nicht beterministisch.

Bie ich hiernach — mit D. Ebrard — dafür halten muß, daß der Glaube an die gottliche Gnade im Sinne des Paulus und Augustinus wohl thun wird fich vor dies fem Bundniß mit dem Determinismus zu buten, fo tann meine Meinung naturlich auch nicht fenn, daß die Theologie als Bollwert gegen die unbedingten Pradeftinationsbegriffe Annaberungen an den Delagianismus, die Anerkennung eines menschlichen Bermögens für fich irgend etwas zum ewigen Leben Subrendes zu leiften, mag man es freien Billen nennen oder wie fonft, aufstellen folle. Eine folche Aufftellung wurde nicht blog ber flaren Lehre des Apostels Paulus, fondern auch der Lehre Chrifti felbft bei Johannes widerstreiten, fie wurde der driftlichen Rrommigkeit ihren tiefften Lebensnerv zerschneiden. Riemals fo darf die pråbestinatianische Konsequenz vermieden werden, daß das Befentliche jener religiofen Grundanschauung felbit, von ber die größten Bertreter ber unbedingten Pradeftinations. begriffe ausgingen, aufgegeben wird. Gemig nicht in dem Bewußtseyn, daß unfer Seil auch nach der fubjektiven Aneignung bas Bert der freien unverdienten Gnade ift, nicht in dem Drange biefer Gnade allein die Ebre unferer Errettung vom ewigen Berderben zu geben, liegt ber Rebler ihrer Theologie.

1.

### b. Berhaltniß zwifch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 367

Diefer Rebler liegt vielmebr barin, daß fie bem Begriff diefer fich nimmer verleugnenden Gnade nicht wahrhaft treu bleiben, daß fie den bavon unabtrennlichen Gedanten: ichlechs terbings nur die eigne Berfculdung tann es fepn, burch bie ungeachtet biefer Gnade ein Theil ber Menfchen vertoren geht, zwar in diefer Allgemeinheit gufftellen, aber nicht entschloffen burchfuhren in ihrer Drabeftingtionslehre, Sie nehmen ihren Ausgang von dem tiefften Bewußte fenn ber gottlichen Gnade, aber fur die weitere Entwickelung der Begriffe dieses Gebietes wird bas Intereffe an ber Dacht vorwiegend und brangt das Intereffe an der gottlichen Liebe in den Hintergrund, Bon folchen Machtbegriffen aus fehen wir die Reformatoren Ges banten mit Geringschähung wegwerfen, bie bie nachften Berwahrungsmittel gegen den Abfolutismus der Drådeftis nationslehre find, wie bie Unterscheidung zwischen einem positiv verurfacenden und einem bloß zulaffenden gottlichen Billen, bie Anerkennung, daß bas gottliche Biffen im Un= terschiede von der gottlichen Borberbestimmung teine Rau= falitat bat. Und boch ift das Intereffe an der Liebe Gottes bas folechthin bochte, welches die driftliche Theologie nimmer einem andern unterordnen barf. Es ift in unferer Beit nothig ausdrucklich hinzuzufugen, mas fich fonft von felbst versteht, daß der Begriff diefer Liebe durch eine ab= ftrakte Auffassung, die ihn von der Seiligkeit trennt, von Grund aus verdorben wird, genauer, daß die gottliche Liebe als eine folche anerkannt fenn will, ber es mit fich felbit Ernft ift, und bie ihren Gegenfat, Selbftfucht und Saf , und Alles was aus diefen Quellen fließt, verneint und verdammt.

Benn es Augustinus, Luther, Calvin moglich gewefen ware, eine anoxaraoraois navrow als Folge eines unbedingt bestimmenden Rathschluffes Gottes und also einer unwiderstehlich wirkenden Gnade zu denken, so kann es scheinen, als ware ihnen der Biderstreit zwischen diefen Be=

١

griffen und dem Princip der gottlichen Liebe erspart worden. Bir brauchen nicht zu untersuchen, ob es fich wirklich fo verhalt, ob ba wirkliche Liebe ift, wo Naturnothwendigkeit berricht und unwiderstehliches Birten, mag es feine nothis aende Gewalt immerhin verhullen und ben Befen, die es beterminirt, die Form der Spontaneität, den Traum einer gemiffen Selbstbestimmung laffen. Diefe Austunft wurde ienen Rirchenlehrern iedenfalls verschloffen burch Schrift und Erfahrung, durch das Entwickelungsgesets des Bofen und bie Doppelmirtung bes Evangeliums, wie fie in beiden fic Und fo ergibt fich ihnen, indem fie bie gottliche bezeugen. Abficht nach ber Befchranktheit bes Erfolges ber gott= lichen heilbanftalten innerhalb der Geschichte meffen, die Rothwendiakeit, der Berneinung einer gottlichen Abficht, die über den wirklichen Erfolg diefer Seilsanstalten binausgeht, bie Babrbeit der gottlichen Liebe zum Opfer zu bringen. Die gottliche Menschenliebe ift es, aus der die Anordnung ber Erlofung fur bas in Sunde und Berbammniß verfun= tene Geschlecht entspringt; und boch foll ein Theil diefes Beschlechtes von der Erlofung ausgeschloffen, verworfen fenn, nicht um einer neuen Berfdulbung willen, fondern von vorn berein. Bielen unter diefen Berworfenen wird das Evangelium von der Gnade Gottes in Chrifto bargeboten, boch ohne ben Billen Gottes, ihnen ben Gnabenbeiftand zu ertheilen, burch den allein fie im Stande find bas Evangelium anzunehmen.

Am hårteften wird diefer Anftoß bei den Lehrern unbedingter Vorherbestimmung, die man jetzt als die konfequentesten zu loben pflegt — und gewiß mit Recht, wenn man von dem metaphysischen Princip des Alles absolut bestimmenden gottlichen Willens, der abstrakten, die Selbstständigkeit aller andern Ursachen verschlingenden Allwirkfamkeit Gottes ausgeht. Das sind die, welche auch den Sundenfall, durch den überhaupt erst das Bedurfnis ber

#### b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes 2c. 369

Gnabe und Erlofung in ber Menscheit entsteht, zunachft natürlich von bem fich vertebrenden Billen bes Menfchen, aber in letter Beziehung von dem verhängenden Billen Gottes berleiten. Cadit homo, fagt Calvin, providentia Dei sic ordinante, sed suo vitio cadit a). Dber wie Luther benfelben Gedanken in ber Schrift de servo arbitrio nåher bestimmt: Etsi primus homo non erat impotens assistente gratia, tamen in hoc praecepto (Gen. 2, 17.) satis ostendit ei Deus, quam esset impotens absente gratia. Quodsi is homo, cum adesset Spiritus, nova voluntate non potuit velle bonum de novo propositum, id est, obedientiam, quia Spiritus illam non addebat, quid nos sine Spiritu possemus in bono amisso? Ostensum est ergo in isto homine terribili exemplo pro nostra superbia conterenda, quid possit liberum arbitrium nostrum sibi relictum ac non continuo magis magisque actum et auctum Spiritu Dei b). Es laßt fich verfteben, wie eine tiefe Froms migkeit ben ichneidenden Biderfpruch biefer Borftellungs= weife mit der gottlichen Gerechtigkeit, Seiligkeit, Liebe fub= jektiv zu bewältigen vermochte. Luther und Calvin fagen es uns vielfach, fo Luther in der angeführten Schrift: Aeternam suam clementiam et misericordiam abscondit sub aeterna ira, iustitiam sub iniquitate. Hic est fidei summus gradus, credere illum esse clementem, qui tam paucos salvat, tam multos damnat, credere iustum, qui sua voluntate nos necessario damnabiles facit, ut videatur, referente Erasmo, delectari cruciatibus miserorum et odio potius quam amore dignus. Si igitur possem ulla ratione comprehendere, quomodo is Deus sit misericors et iustus, qui tantam iram et iniquitatem ostendit, non esset

a) Instit. christ. rel. l. III, c. 23, §. 8.

b) S. 79. 80. Ausgabe von Seb. Schmib.

opus fide. Nunc cum id comprehendi non potest, fit locus exercendae fidei a). Aber aussprechen muß man es offen der unverlezzichen Majestät der Wahrheit zu Ehren, daß dieß eine schwere Berirrung der Reformatoren war, und daß die protestantische Theologie in einer Zeit, wo sie sich wieder besinnt auf ihre wahren und unvergänglichen Ursprünge, es bringend bedarf, scharfe und seste Grenzen zu ziehen gegen die prädestinatianischen Ausweichungen, von denen jene stärker bedroht wird, als diejenigen meinen, die das papierne Fundament unbestimmter, den innern Widerspruch nur versteckender Formeln für einen Felsen von Granit halten.

Diefen Schutz vermag ich nur barin zu finden, baß bie Theologie unter Beisung der heil. Schrift das Befen ber Liebe und Gnade, von deren lebendigem Bewußtfeyn ja auch jene absolutiftischen Prabeftinationsbegriffe ausge= ben, tiefer erforsche. Diefe gottliche Liebe bat uns den größten Begriff von ihrem Befen und Bermögen gegeben burch bie Menschwerdung bes Eingebornen, durch die Tiefe und ben Ernft der Selbstentaußerung, wodurch ber, welcher Bott ift von Ewigkeit, fich in die Schranken der menfc. lichen Natur und ihrer irdifchen Entwickelung begiebt und gehorfam wird bis zum Tobe, ja bis zum Lobe am Kreuz. Nach biefem Magftabe follen wir ermeffen, weß wir uns fonft zu Gott zu verfehen haben. Ber diefer Erkenntniß nachgeht, bem tritt ber Gedante unendlich fern, bag Gott feine Größe darin fuchen follte, die nach feinem Bilde geschaffes nen Befen unbedingt zu beterminiren. Golde Gage, burch bie Augustinus Gott ju verherrlichen meint : Deus semper ita suadet, ut persuadeat; Dei voluntas voluntate hominis impediri non potest, haben ihre Bahrheit, infofern

a) A. a. D. S. 37. Bgl. S. 223: Si talis esset eius institia, quae humano captu posset indicari esse insta, plane non esset divina et nihilo differret ab humana institia.

b. Berhaltniß zwifch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 371

fie ausdrücken, was Gott könne nach dem abstrakt gedachten Willen feiner Macht, nämlich alle Persönlichkeit außer ihm vernichten, ihr Wollen und Selbstbestimmen zu einem bloßen subjektiven Schein herabsehen, ja anch diesen subjektiven Schein ihr nehmen und sie behandeln, als wäre fie ein willenloses Ding, Stock und Stein. Aber wir wissen, daß Gott Liebe ist, und weil er das ist, hat seine Liebe feine Allmacht ganz in ihrer Gewalt. Es hat keinen Sinn, daß die Liebe sich der Macht unterwirft; aber es hat ben höchsten Sinn, daß die Macht in allen ihren Bethätigungen der Liebe bient.

Und eben biefe tieffte Bestimmung bes gottlichen Befens verleugnen jene und alle abnlichen Sate, infofern fie fich als Ausbruck für das wirkliche Berhalten Gottes gegen ben Menichen geltend machen. Benn es der Liebe Gottes gefallen bem Menfchen einen Strahl der gottlichen Selbft= ftandigkeit mitzutheilen, daß nun in bas Gebiet feines geiftigen Seins folechterdings nichts eintreten, Inhalt deffelben werden tann, was nicht mit diefer Gelbftftandigkeit fich irgendwie vermittelte, wer mag bem Schöpfer wehren, bag er fein Bemuben um fein eignes Geschopf, um es ju feiner Gemeinschaft zurudzuführen, durch deffen Billigteit ibm zu folgen bedingt ? Jede Gelbftbeschrantung der Macht Gottes in ihrer Bethatigung ift Gottes im bochften Grade wurdig, die aus Berhältniffen entspringt, welche bie Liebe Gottes gesethat. Benn die Liebe, nicht bloß bie empfangende, fondern auch bie mittheilende, wefentlich Demuth ift, warum rechnen wir es zur Erhabenheit bes Sottes, welcher Liebe ift, daß es ihm unmöglich fenn foll fich gegenüber ber verschloffenen Selbftheit feiner Rreatur aufs Bitten ju legen, anzuklopfen, ob fie ihm die Thur aufthue, um ju ihr eingeben ju tonnen ? Barum meinen wir uns auf feine Ehre beffer zu verstehen als bie beil. Schrift, wenn wir leugnen, daß fein Bille felig zu machen von der hartnadigteit des menschlichen Billens verbindert

werben tonne ? Die rubrenden Rlagen Gottes im U. und R. T. über die Biderspenstigkeit und ben Ungeborfam ber Menfchen, über welche Luther und Calvin fo leicht binmegs kommen, indem fie dieselben auf einen offenbaron Billen, ber bem verborgenen, mahren Billen Gottes widerftreitet, ober auf Unbequemung an menschliche Beife zu reden zu= rudfuhren, fie find ein erschutterndes Beugniß von der Tiefe der gottlichen Liebe und von der Tiefe der menschlichen Freiheit in ihrer Gelbstverkehrung und lehren uns mehr pon den Gebeimniffen des mabren Berhaltniffes Gottes zum Menschen als alle deterministischen Machtbegriffe. Nicht als follte von den Gnadenwirkungen Gottes in der menfch= lichen Seele die gottliche Machtwirkung ausgeschloffen und damit geleugnet werden, daß jene auch eine Seite haben, wonach fie einer phyfifchen Birtfamteit analog find. Muffen wir uns den abstrakten und unlebendigen Macht= begriffen, welche viel zu maffive Sandhaben find fur die Saffung diefer Probleme, entschieden widerfegen, fo durfen wir boch nicht Ginfeitigkeit mit Ginfeitigkeit, b. b. mit einem Rudamae auf die eben fo abstratt gedachte Liebe betämpfen. Nur bas behaupten wir, daß bie gottliche Macht der Liebe bient, und daß, weil hiernach das Princip biefer dyna= mifchen, mit dem eignen Leben der Seele fich innerlich verfcmelzenden Einwirtung Gottes ethifc ift, diefe Einwirfung in letter Beziehung auch von Seiten der Seele etbifc bedingt fenn muß.

Und eben dieses etdijche Interesse, nicht das Interesse, den Werth und die Unentbehrlichkeit der Gnadenmittel in Geltung zu erhalten, sondern das Streben, das Bewußtseyn der Heiligkeit und Liebe Sottes gegen Beeinträchtigung zu wahren, ist es, wovon auf der lutherischen Geite der Reformation der Gegensatz gegen den Absolutismus der Prädestinationsbegriffe seinen Ausgang nimmt. Bei Melanchthon, der bekanntlich zuerst unter ben Reformatoren vor den Konsequenzen dieser Lehrweise erschrickt

# b. Berhaltniß zwifch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes 2c. 373

und eine andere Bahn zu brechen fucht, liegen diefe Dotive, namentlich das erfte, fo flar vor, daß ich darüber kein Bort zu verlieren brauche. Die Angriffe bes hefbus auf die Lehre von der unbedingten Pradeffination (1560) fann ich nur nach Beza's abstersio calumniarum, quibus aspersa est ecclesia genevensis a Tilemanno Hesshusio a) beurtheilen. Aus deffen Darftellung aber laßt fich als treibendes Princip biefer Angriffe das Intereffe an ben Gnabenmitteln auf teine Beife ertennen; erft an achter und neunter Stelle erwähnt er die Fragen der Sakramente, aber nicht einmal im Busammenhange mit ber Orabeffina= tion. Statt beffen bat hegbus nach Beza's Bericht bas oben erwähnte Intereffe der heiligkeit Gottes an bie Spige gestellt. Arguit nos Hesshusius triplicis impietatis in primo errore, quem nobis tribuit. Dicit enim nos impie docere de fato. Deinde Deum a nobis constitui peccati causam. Tertio clamitat nos reddere incertam Dei voluntatem b) (cum docemus, erlautert Beza fpater G. 323. eum, quae foris verbo suo prohibeat, occulto tamen decreto ordinare ut fiant). Schweizer in feinen proteftantischen Centraldogmen S. 417 glaubt zwar auch bier ju feben, daß der Lutheraner die Kirchlichen Gnadenmittel weit unabhängiger wirkfam denke als der Reformirte, und ich leugne natürlich nicht, daß bier in der That ein Unterfcied ift zwischen heghus und Beza. Aber bavon, daß biefer Gedanke das treibende Princip des Biderfpruchs ge= wefen fep, laßt auch feine eigne Darftellung ber Streitpuntte nach Beza's Gegenschrift nicht bas Geringfte erten-

b) A. a. D. S. 313.

Theol. Stud. Jahrg. 1856.

25

a) Tractationes theol. Genf 1582, S. 312 f. — Die Erwähnung jenes theologischen Klopffechters in dieser Reihe bedarf fast einer Entschuldigung; denn ein Jahr später sehen wir ihn im synergistischen Streit wieder für unbedingte Prädestinationsbegriffe das Schwert ziehen.

nen, - Eben fo wenig ift biefes Motio in bem Streit au finden, ben bald nachber (1561) Marbach und andere ftraßburger Prediger gegen die Pradeftinationslehre ibres Rollegen Banchius erhoben, Schweizer .) behauptet es barum. weil in diefem Streit die Frage um die Unverlierbar= feit bes Gnadenstandes besonders bervorgeboben fen; "wer fich wefentlich mit den Gnadenmitteln begnuge (? batte benn etwa Marbach bie Begriffe: Ermablung, Borberbefimmung, aus feiner Lehre verbannt ?), konne nicht leicht Die Unverlierbarteit des Gnadenstandes lebren ; wer in jeder mabren Betebrung die Rraft ber gottlichen Ermablung felbit fich vollziehen febe, werde nicht leicht annehmen, daß biefes Gotteswert wieder untergeben tonne." Aber er geht babei von ber im wahren Bufammenhange der unbedingten Pråbeffinationslehre burchaus nicht begründeten Borausfesung aus, als tonne die gottliche Erwählung ihre allbeftimmende Rraft nicht febr wohl auch baburch bethatigen, daß fie ben Erwählten die Gnadenmittel unfehlbar zuführt und aneig. net. - Dagegen macht bie von ben Schiedsrichtern ents worfene Bergleichsformel b) gleich zu Anfang in einem gewiffen Gegenfatz gegen Banchius den von Melanchthon auf= unzáhligemal gestellten und auf der lutherischen Seite (auch von ber Kontorbienformel, in beren elftem Artitel fich aberhaupt die Gedanken der ftragburger Bergleichsformel wiederfinden) wiederholten Ranon geltend, die Lehre muffe fo vorgetragen werden, daß fie den Gemuthern nicht Eroft und hoffnung raube, und im Jusammenhange bamit bie Allgemeinheit der gottlichen Berheißungen, die Betheuruns gen Gottes, daß er ben Lod des Sunders nicht wolle. Aehnliches wird zum Schlusse noch einmal eingeschärft. 3th bin fo wenig wie Schweizer der Meinung, daß biefe Formel, an deren Abfaffung Sac. Andred Theil genommen,

374



a) A. a. D. S. 441.

b) Bei Löscher, hist. motuum II, S. 229 f.

#### b. Berhaltniß zwifch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 375

die Schranken der unbedingten Prabestinationslehre wirklich durchbreche; aber das tiefe religiofe Intereffe, welches ders felben in der lutherischen Theologie entgegenzuwirken bes ginnt, ist in ihr deutlich zu erkennen.

Roch klarer legt fich ber wahre Sachverhalt bar im elften Artitel ber Rontordienformel. Bis zum fiebens undzwanzigsten Paragraphen entwickelt fie eine Reibe Gate, Die, abgefehen von bem etwas anders gestalteten Begriff bes gottlichen Borhermiffens, mit ber wirflichen, nichtburch Ronfequenzmachereien entstellten Lebre Calvins fammtlich in Einklang ftehen. Dann aber, §. 28. ff., tritt der Gegenfatz gegen Calvin bervor mit bem Gedanken ber Allge= meinheit der evangelischen Berheißung und bes Ernftes Diefes gottlichen Gnadenwillens, woran bann weiterbin, 6. 37. 38., die Berweifung auf die Sakramente und die absolutio privata als bie traftigfte Uneignung Diefer eban= gelifchen Berbeißung, übrigens ohne bag eine polemifche Beziehung fichtbar wurde, fich anknupft. Auf diefe Allge= meinheit und Buverlaffigfeit ber gottlichen Gnabenverheißung kehrt die Konkordienformel auch im Folgenden mehrfach zurudt, befonders am Schluffe §. 89-93., und laßt uns darin das eigentliche Motiv ihres beabsichtigten Gegenfages gegen Calvins Drabeftinationslehre ertennen.

Der Verfasser nun findet das, was ich in meiner Schrift über die evangelische Union rücksichtlich des Berhältnisses zwischen der obersten Ursache und den Mittelursachen in der Prådestinationsfrage bemerkt habe (S. 269 f.), sehr unerheblich, weil es sich ja von selbst verstehen soll, daß man beides zusammenfassen musse. Und doch sehe ich eben in diesem Punkte gelehrte und scharffinnige Männer, Gegner und Vertheidiger der calvinischen Prådestinationslehre, in der Auffassung derselben oder des Gegenstaches zwischen ihr und der lutherischen Dogmatik sehlgehen. So Martensen, besonders in seiner Schrift über die christliche Tausse und die baptistliche Frage, so Schweizer. Und ber Versaffer

۱

25\*

felbst behauptet ja S. 63, daß "Calvin in ausschließend gegensählicher Weise die Bedeutung bestimme, die den Mittelursachen zuzuschreiden seyn soll, indem er dieselben von dem den Glauben hervorbringenden Wirken Sottes ganz= lich ausschließe", wovon übrigens Calvin, wie ich oben gezeigt habe, weit entfernt ist, sondern er hat eben "beides zusammengesaßt". Ich kann es darum nicht für so über= slüffig halten auf die wahre Fassung jenes Verhältnisses in der Were von der unbedingten Prädestination aufmerkkam zu machen. Denn Schade ist es doch um die verlorene Mühe in Vestreitung oder Vertheidigung eines Punktes, an dem der Fehler jener Lebre oder ihr eigenthümlicher Gegensah gegen die lutherische Dogmatik gar nicht liegt, und dessen Systeme zu verschieben.

Es ift burchaus nicht einzusehen, marum ber bochfte, unbedingt bestimmende Bille nicht in vollem Ernfte Reiben von Bermittelungen follte fegen tonnen, um bie von ibm erwählten Befen durch fie hindurch zu ihrem ewigen Biele zu führen. Es ift eben fo wenig einzusehen, was ihn binbern follte alle diefe Bermittelungen vollkommen zu beherrichen und mit feiner allgegenwärtig begleitenden Rraft in ihren Erfolgen zu bestimmen, fo daß fie fclechterdings ausrichten muffen, wozu fie von ihm gefest find, und nichts weiter. Sollte Calvin es wirklich fur bas Sobere gehalten haben, wenn der gottliche Bille, um einen beschloffenen Erfolg zu verwirklichen, in abstrakter Unmittelbarkeit wirken muß, als wenn er burch Reihen von Bermittelungen mit feiner allumfaffenden und alldurchdringenden Raufalität bin= durchgreift ? Dber mare er etwa nach bem fonftigen Bufam= menhange feines Systems zu ber Annahme genothigt gemefen, daß diefe Bermittelungen, bier alfo befonders die eigent= lichen Gnadenmittel, einmal von Gott gefeht, nun nach ihrer eignen Natur autonomifch fortwirken, ohne daß Gottes Bille weiter Gewalt uber fie hat? Mußte er etwa zugeben,

b. Berhaltniß zwisch. b. Birkfamkeit b. h. Geiftes 2c. 377

baß nun die Gnadenmittel auch über den Kreis der Erwählten binaus noch Biele zum emigen Seil fubren tonns ten, ober wohl gar, daß fie in ihrer Birkfamkeit zurude bleiben tonnten binter ben emigen Reftstellungen bes gott= lichen Rathfculuffes, daß es Gott nicht möglich fen überallhin die Gnadenmittel zu bringen, wo er Erwählte hat -fo daß biefe bedenklichen Folgen ihn håtten abhalten muffen folchen Bermittelungen eine reale Bedeutung zuzuerkennen? Und wenn Luther ofters die Gemiffheit ausspricht, daß, mo nur die Predigt des Evangeliums gehet, Seelen gesammelt werden zur wahren Kirche Christi, hat etwa Calvin ben innern Zusammenhang feines eignen Syftems nicht verftanden, daß er ganz baffelbe fagt, z. 28.: Ubicunque Dei verbum sincere praedicari et audiri, ubi sacramenta ex Christi instituto administrari videmus, illic aliquam esse Dei ecclesiam nullo modo ambigendum est, quando eius promissio, Matth. 18, 20, fallere non potest a)? - Schweizer bat furglich auf lehrreiche Beife das Andenken an die Ansichten des reformirten Theologen Claube Dajon über Geift und Bort und an die Stellung, welche die orthodoren Theologen der reformirten und lutherischen Kirche zu ihnen nahmen, erneuert b), ber Pajon geht in feiner Theorie des Berhaltniffes zwischen Geift und Bort über die mabre Deinung der lutherischen Theologie feiner Beit noch bedeutend hingus, indem er die Rraft, mit der das Wort auf die Geele wirkt zu ihrer Be= kebrung, lediglich daraus berleitet, daß der beil. Geift der Urheber des Borts ift durch die Infpiration c). Und boch fommt ihm nicht in Sinn sich um diefer Theorie willen von der unbedingten Prådestinationslehre und von der Annahme einer unmiderstehlich mirkenden Gnade lobfagen zu wollen.

c) A. a. D. S. 16. 17.

a) Instit. 1. IV, c. 1, §. 8.

b) Baur und Beller, theologifche Jahrbucher 1853, S. 1-54. 163-191.

Eine Indifferenzirung der Mittelurfachen von ben Grundbegriffen der calpinischen Pradeftinationslehre aus laßt fich eigentlich nur dann denken, wenn Calvin gelehrt batte, daß die Ermählten die Gewißheit ihrer Erwablung burd unmittelbare Erforfdung bes verborgnen gottlichen Rathfoluffes als ber bochften Urfache erlangten, hatten fie folde Gemigbeit auf Diefem Bege einmal gewonnen, fo ließe es fich wenigstens von ber pipchologischen Geite ber ertlaren, wie fie babin kommen konnten Wort und Sacrament, ja die erlofenden Thatfachen und ihre Aneignung in Buge, Glauben, Beiligung, zulest Chriftum felbst als überfluffig fur fie felbst gering ju achten. Raturlich ift auch diefe Unficht uber ben Beg zur Gewißheit von der eignen Erwählung Calvin mit großer Buverlicht zugeschrieben worden. Dem Berfaffer aber ift gewiß nicht unbekannt, wie Calvin in Babrbeit baruber urtheilt. In der Instit. lib. III, c. 24, §. 4. 3. 28. fagt er: Quemadmodum in exitialem abyssum se ingurgitant qui, ut de sua electione fiant certiores. aeternum Dei consilium sine verbo percontantur : ita qui recte atque ordine ipsum investigant, qualiter in verbo continetur, eximium inde referunt consolationis fructum.

Gegen ben Pighius spricht sich Galvin über bas Bers håltnis bes göttlichen Billens zu ben Mittelursachen in der Prådestinationsfrage so aus: Quaerit Pighius, quorsum noster in scribendo et concionando labor, si homo ante fidem satanae vinculis captivus tenetur, ut sanam doctrinam recipere atque amplecti per se nequeat, ubi autem Dei spiritu illuminatur, efficaciter et necessario eam recipit? Respondeat hic Paulus: quia evangelium Deus in hunc finem destinavit, ut per ipsum spiritus sui virtutem exsereret. Quid amplius vis? Solus est Deus qui agit; sed quia spiritus sui virtutem quodammodo in evangelio inclusam esse voluit, non vana neque inutilis est nostra opera, quae eius

Digitized by Google

1

#### b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 379

providentias servit a). Bermoge deffelben Bufammenbans acs können natürlich auch die subjektiven Momente der Seilsordnung durch den unbedingten Pradeftinationsbegriff nicht indifferenzirt werden, und Gabe wie diefe: wer nur buffertig Chriftum fucht, foll nicht zweifeln an feiner Gnade: bu brauchft nur bas Bort von feiner Gnade im Glauben anzunehmen, fo haft du Bergebung ber Gunden und emiges Leben, laffen fich mithin dem calvinischen Doama nicht entgegenstellen zur Abwehr deffelben ; benn auch Calvin lehrt bieß, indem er die Entstehung der Bußfertigkeit und des Glaubens von der Birkfamkeit der gottlichen Gnade, mit= hin von ber ewigen Erwählung berleitet. Eben barum verrucht es auch ganzlich ben Streitpunkt, wenn etwas fpåter lutherische Dogmatifer, wie Quenftedt, Hollaz, um ben Gegenfatz gegen bas catoinifche, decretum absolutum - einen von Calvin übrigens gar nicht gebrauchten Ausdruck - ju bezeichnen, bas gottliche Defret ordinatum nennen. Dieß foll und fann nur befagen, bag Gott bie Menfchen nach einer bestimmten Dronung, burch bestimmte Mittel felig macht und alfo diejenigen, die zum ewigen Leben ausermählt find, in diefe bestimmte Gnadenordnung fubrt. Damit aber ift nichts gefagt, was nicht auch Calvin lehrte. --

Wer diefe Fassung bes obigen Verhältniffes in dem ganzen Umfange ihrer Bedeutung genauer erwägt, der wird ohne Zweifel erkennen, daß die richtig verstandene calvinische Prådestinationslehre ein Princip eigen= thumlicher Kirchenbildung überhaupt nicht seyn kann. Allerdings ist in Calvins theologischem System der ewige allbestimmende Wille und Rathschluß Gottes, seine Gerechtigkeit und feine Barmherzigkeit an der Welt zu bethätigen, der höchste Stelle hat und kein Princip mehr über sich, aus dem er abgeleitet wäre. Aber indem

a) Opp. Calvini (Genevae 1617), t. VII, p. 143.

dieg Princip aus der verschloffenen Ewigkeit in die Birks lichkeit des religiofen Lebens beraustritt, bestimmt es fich burchgangig durch den zweiten Gedanten, bag berfelbe emige Bille feine eigne Ausführung an eine bestimmte Entwickelungsordnung geknupft bat: das Erlofungswerk des Sott= menschen, verfundigt und dargeboten im Bort, die Aneignung beffelben in Bufe und Glauben, gemirkt vom beil. Geift, versiegelt durch die Sakramente. Das Princip behålt babei fur bie Gestaltung des theologischen Syftems feine durchgreifende Bedeutung; eben fo giebt es bem innern religiofen Leben des Einzelnen eine eigenthumliche Sarbung. Aber in ber Behandlung des firchlichen Lebens, in der Gestaltung feiner Lebrübung, feines Rultus, feiner Disciplin und Berfaffung, muß die Lehre von der unbedingten Prådeftination nach allen wesentlichen Bestimmungen gang eben fo verfahren wie die Lehre von ber durch irgend etwas im menfolichen Berhalten, durch den Glauben oder foließlich durch den willis gen Gebrauch der Gnadenmittel bedingten Borberbeftimmung. Dort und bier diefelbe Reihe von Thatfachen bes innern Lebens, an diefelben Bermittelungen getnupft; nur die Erflarung ift eine verfchie= bene. -

Calvin ift oft genug, neueftens z. B. .von Heppe 2), fo aufgefaßt worden, als fey fein Absehen dahin gegangen eine "Kirche der Prädestinirten" zu stiften. Aber Calvin lehrt mit großem Nachdruck und im ausdrücklichen Gegensch gegen die Vorstellung von einem semen electionis ab ipsa nativitate electorum cordibus insitum, daß die "Prädesstiniten vor ihrer Berusung und Erleuchtung Kinder des Zorns sind b). Sind sie das, so sind sie auch

a) Geschichte bes deutschen Protestantismus I, S. 25, vergl. S. 20. b) Instit. christ. rel. lib. III, c. 24, §. 10. 11. Es ist also auch

#### b. Berhaltniß zwisch. d. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 381

noch nicht wahrhaft Glieder der Kirche, sondern als solche kommen sie für die Kirche und ihr Handeln jedenfalls erst in Betracht, wenn sie nun in Folge der göttlichen Gnaden= wahl zum wahrhaftigen Glauben gelangen und durch denfelben der Rechtfertigung und Biedergeburt theilhastig werden. Also für jede mögliche Frage der Kirchendils dung und Kirchenleitung, gescht auch sie würde von Galvin nach den überspanntesten donatistischen Ansichten ge= löst, treten jedenfalls an die Stelle der Prädestinirten die Gerechtfertigten, wahrhaft Gläubigen. Daraus quellen Anschauungen, welche Calvin von dem römisch= katholischen Kirchenbegriff allerdings durchaus scheiden; aber es sind Anschauungen, die er mit der lutherischen Leiter theilt, die eben dem Protestantismus überhaupt wesentlich find a).

Indeffen ließe sich boch noch ein eigenthumlicher Ein= fluß der absoluten Pradeftinationsbegriffe auf solche Fragen denten, vermittelt namlich durch die vollkommene Gewiß= h eit von f einer eignen Erwählung, also von ber Unverlierbarkeit des Gnadenstandes, die nach Calvin der Gerechtfertigte in jedem Moment, wo sein Glaube lebendig ift, besigt. — Diese Gewißheit nun geht nach Calvin mit

a) Anders Thiersch, Borlesungen über Katholicismus und Protestantis= mus S. 46 f. (erste Ausg.), eben auch von der gangbaren Bor= stellung aus, daß das Princip der absoluten Prädestination alle historischen Bermittelungen zur Gleichgültigkeit herabsetze. Dann wäre freilich die Konsequenz unvermeidlich, "das Wessen daß die empi= rische Erschäre der Innerlichkeit zu versetzen, daß die empi= rische Erschäre der Innerlichkeit zu versetzen, daß die empi= rische Erschäre der flare Augenschein, wie schlig bahingestellt bleibt". Aber eben der klare Augenschein, wie schlig bahingestend dies Calvin ist, hätte Thiersch mahnen sollen, daß seine Aussa

ganz unrichtig, was Martensen, die christliche Tause und die baptis ftische Frage S. 37, als eine bekannte Sache darstellt, daß nach Calvin die Menschen "von Natur" entweder Kinder des Lichts oder der Finsterniß seyen.

ihrem Einfluß zurück auf das eigne Innere des Gerechtfertigten und giebt demselben da, wo ächt calvinische Prädestinationsbegriffe wahrhaft in die Ueberzeugung eingedrungen sind, unstreitig ein eigenthümliches Gepräge. Aber ist denn Calvin jemals in den Sinn gekommen zu behaupten, daß der wahrhaft Gläubige eine solche Gewißheit auch habe über das Gerechtsertigt-, also Erwähltsen des Andern? Wielmehr verneint er das ausdrücklich und vielsach, z. B. Instit. lib. IV, c. 1, §. 3: Hie non iubemur reprobos ab electis discernere, quod est solius Dei, non nostrum. Und doch müßte er dieß behauptet haben, wenn der Gedanke der Unverlierbarkeit des wahrhaft erlangten Gnadenstandes bestimmendes Princip werden sollte für die Bildung und Erhaltung der religiösen Semein sch aft.

Bie also Calvin durch feine Pradeftinationsbegriffe auf feine Beife gehindert wird in Fragen der Rirchenbildung hand in hand ju geben mit benen, welche bie Grunds fate der Rechtfertigung durch den Glauben und ber Birtfamkeit ber Gnabenmittel nicht auf ben Grundfat einer unbedingten Gnadenwahl zurudfuhren, fo beweift auch feine portreffliche Entwickelung ber Lebre von der Rirche im vierten Buch ber Instit. chr. rel. und nicht minder die prattifche Geftaltung des genfer Rirchenwefens thatfachlich, wie fern er von jenen donatistischen Gedanken mar, wie wenig er barauf ausging eine Gemeinde von volltommen Beiligen oder auch nur von eitel Biedergebornen bergus ftellen. Es ift eine wohlerwogene Unterscheidung Calvins, daß man in diefer Frage die Stellung der einzelnen Men= fcen und ber Gemeinwefen (eoclesiae) fondern muffe. 2ber auch in der erften Beziehung will er als Glieder der Kirche anerkannt wiffen, qui et fidei confessione et vitae exemplo et sacramentorum participatione eundem nobiscum Deum ac Christum profitentur a). Bon einer

a) A. a. D. c. 1, §. 8. 9.

# b. Berhaltniß zwisch. d. Birtfamteit d. h. Geiftes 2c. 383

Gefammtheit aber urtheilt er im folgenden Paragraphen, daß, wenn sie das Amt des Wortes und die Verwaltung der Sakramente hat und ehrt, sie unzweiselhaft als Kirche betrachtet werden soll, quia sine fructu illa non esse certum est. Sein Streben eine evangelische Kirchenzucht herzustellen hat doch wahrlich allgemeingültigere Grund= lagen im Christenthum als seinen besonderen Prädestina= tionsbegriff. Auch was die Mission betrifft, so zeugt es nicht eben von tiesem Eindringen in das Innere dieses Be= griffs und wird, überdieß durch die Erfahrung schlagend widerlegt, wenn-diters geurtheilt wird, er mulsse jene Thätig= keit stücktellen oder doch lähmen und beschränken. —

Aber wie verhalt es fich in Beziehung auf die Drabestinationsfrage denn eigentlich mit dem lutheris ichen Lehrbegriff? Der Berfaffer behandelt es in feiner Beurtheilung meiner Schrift als etwas, was fich ganz von felbft verftebe, daß derfelbe diefer Lebre von der unbebingten Borberbestimmung fremd und entgegengefest fev. Er hat Recht, wenn er dabei an die lutherische Theologie des siebzehnten Jahrbunderts denkt. Aber follte er es im Ernft für glaublich halten, das Refultat der jest lebhaft auf diefen Punkt gerichteten Forschung werde die allgemeine Ueberzeugung von der Uebereinstimmung diefer Theologie und ihrer Pradeftinationslehre mit ber Lehre Luthers und ber altern lutherischen Bekenntnißschriften fewn ? Nach ben eignen Aeußerungen des Berfassers barf ich ja boch nicht zweifeln, daß ihm das Gebiet der historischen Babrbeit beiliges Land ift und alle Burechtmacherei hiftorischer That= fachen auch den edelften Intereffen und wurdigften Zwecken zu Liebe Sunde und Frevel. Mir nun ift es von derfelben Gefinnung aus langst gemiffeste Ueberzeugung geworden, . baß eine richtige Einsicht in den Entwickelungsgang ber reformatorifcen Lehre fich nimmer gewinnen laßt, wenn man nicht ben umfassenden und tiefgreifenden Einfluß im Auge behålt, ben ber Begriff ber unbedingten Pradeftination

und ber unbedingt wirkenden Gnade in den erften beiden · Jahrzehnten der reformatorischen Bewegung überall und auch nach Melanchthons Abwendung noch langebin auf die lutherifche Theologie ubt. Schweizer, ber in feinen Gentraldoamen des Protestantismus diefen Einfluß auf dem Grunde tuchtiger geschichtlicher Forschung an's Licht ftellt, macht wiederholt barauf aufmerkfam, daß Calvin in feiner Bebandlung ber Oradeffinationslehre vielfach das Bewußts fenn ausspricht, nichts weniger als eine besondere Ansicht, pielmehr nur bie gemeinfame Lehre ber gemen Reformation zu vertreten. Die synergiftischen Milberungen ber Lebre erklart er fich aus Melanchtbons Schwäche, aus übertrie= bener nachgiebigkeit gegen die Bedurfniffe der rohen Menge und "bleibt überzeugt, daß diefer, in der Sache mit ihm übereinstimmend, nur in der Form von ihm abweiche". Daß man die universitas promissionum festhalten muffe - ita loquuntur, fagt er in unvertennbarer Beziehung auf Melanchthon, moderati quidam homines, non tam opprimendae veritatis causa, quam ut spinosas quaestiones arceant ac frenent multorum curiositatem. Laudabilis voluntas, sed consilium minime probandum, quia nunquam excusabilis est tergiversatio a). Auf Luthers Lehre von Borberbeftimmung, Snade, unfreiem Billen beruft fich Calvin haufig ; es treten einigemal auch Abweichungen berpor, aber meines Biffens nur folche, in denen er fich bewogen findet gemiffe hyperboli= fche Ausbrucksweifen Luthers zu maßigen - nihil interest, fagt er bierüber gegen den Pigbius b), nisi quod forma loquendi sic fuit mitigata, ne quid offensionis haberet.

Bas nun Luther felbst und sein wichtiges Buch de servo arbitrio betrifft, so will ich nicht wiederholen, was ich in meiner Schrift über die Union und eingehender

b) Opera t. VII, p. 142.

384

١,

a) Instit. christ. rel. lib. III, c. 22, §. 10.

### b. Berhaltniß zwifch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 385

an einem andern Drte a) über feinen eigenthumlichen Inbalt gefagt babe. Den Bemubungen fpåterer lutherifcher Theologen, denen es ein unerträglicher Gedante mar, daß Luther über bie Pradeftination wefentlich wie Calbin gelehrt haben follte, ihn durch "bequeme Auslegungen" mit ihrer Lehrart von Pradeftination, Prafcienz, Freiheit, Gnade in ben iconften Einklang zu bringen, vermag ich einmal keinen höheren Berth zuzuschreiben als etwa den Bemühungen der romifch-tatholischen Theologie, fich bie Lebre bes Augu= ftinus nach ihrem Bedarf zurechtzulegen. Entschuldigen laßt fich biefe Art Auslegung nur badurch, daß, wie auch heutige Erfahrung vielfach lehrt, die Berfuchung febr groß ift in einer bestimmten Babn ber Entwidelung bas Spätere unbewußt in das Frühere hineinzudeuten. - In biefem Lehr= punkte fteben die beiden großen Rirchenlehrer einander fo nahe, als es nur überhaupt bentbar ift zwischen zwei Dannern von fo verfchiedener Geifteseigenthumlichkeit. Diefe Berfchiedenheit zeigt fich uns in der fpftematischen, alle Be= griffe besonnen auf einander berechnenden Darlegung der Lehre bei Calvin, in ihrer forglofen Entwickelung aus unmittelbaren Anschauungen des Gemutbes beraus bei Lu= ther. Luther hebt die Unfreiheit des Billens mitten im zeitlich geschichtlichen Leben bes Menschen besonders bervor, wie fie ihm denn als Thema des Streites durch die Diatribe bes Erasmus gegeben war, mahrend bei Calvin der Ge= banke bes emigen gottlichen Rathfchluffes ftarter bervortritt, wie er in unbewegter Rube und Abgefcloffenheit und boch allbestimmend über ben Bewegungen des endlichen Dafeyns fteht. Aber fo wenig bei Luther wie bei Calvin liegt zum Grunde eine deterministische Abneigung gegen ben Freiheitsbegriff, fondern bei Beiden bas Beftreben dem Billen Gottes und feiner unüberwindlichen Gnadenwirt-

a) Lutheri de praedestinatione et libero arbitrio doctrina. Gottingen 1832.

famkeit allein die Ehre zu geben. Und jenes Ableiten ber Rothwendigkeit alles Geschehens aus bem Abgrunde ber gottlichen Ewigkeit heraus hat ja auch Luther in feiner Schrift gegen Erasmus, nur daß er es unter den Gefichtspunkt der gottlichen praescientig ftellt. Man tann in biefem Ausgang von den Tiefen bes Gemuths und beftimmter in gewiffen christologischen Gedanken Luthers eine verborgene Begenwirtung gegen die fcroffe Einfeitigteit ber unbedingten Gnaden. und Prabeftinationslehre entde= den, die bei Calvin in geringerem Dage vorhanden ift; boch ift es nach Luthers eignen fpatern Erflarungen uns möglich zu leugnen, daß fie ihn niemals zum Bruch mit biefer Lehre geführt bat. Delanchthons Modififation berfelben vom Jahre 1532 an mochte er fich abnlich wie Calbin zurechtlegen, und es laßt fich nach ben von Schwei= zer a. a. D. S. 384 387 mitgetheilten Meußerungen gegen Calvin vermuthen, daß Melanchthon felbft diefen prattifchen Sefictspuntt auch gegen Luther geltend gemacht haben wird. Luther duldete diefe Lehrform als eine Anbequemung an bie Stufe Des driftlichen Boltes, welches wegen ber Gefahr frechen ober angftlichen Digbrauchs von der Beschäftigung . mit den Begriffen der unbedingten Borberbestimmung abzulenten er fpåter felbst für beilfam hielt. Und diefe Duls bung hatte bei Luther eine beftimmte Grundlage in feiner Faffung der Lehre felbst, darin, daß grade bei ihm fruber und fpater bie Entgegenfetung zwischen 'bem verborgenen und dem offenbaren Billen Gottes fo foroff bervortritt, Den verborgenen Billen, welcher unbedingt bestimmend ift, bat Gott fur fich behalten ; ber offenbare Bille, nach weldem Gott bedingt und beschränkt erscheint nach Menschenweife, ift der den Menfchen gegebene. Uber eben diefe Ent= gegensehung mußte ihrer innern Natur nach zur Rolge baben, daß auch in feinem Bortrage der Lehre für die Gelehrten Die Beziehung auf die Dekrete der unbedingten Pradeftis nation und die neceffitirende Birtung der gottlichen Drafcienz

# b. Berhaltniß zwisch. d. Birtfamteit b. h. Geiftes 2c. 387

immermehr in den Hintergrund trat. In den offenbaren Billen Gottes, wie er verfundigt und bargeboten merbe in der Kirche durch Predigt, Absolution, Saframent, folle man fich halten. Dabei war ihm, icon nach feiner immer fest. gehaltenen Lebre von ber Unfreiheit des menschlichen Billens und von der reinen Daffivitat bes Menfchen in der Bekebrung, gewiß niemals zweifelhaft, worauf es in letter Beziehung berube, daß Einige fich an diefen offenbaren Snadenwillen in Chrifto halten, Undere nicht, eben auf dem verborgenen Billen und Rathfchluß Gottes - nach der Schrift de servo arbitrio: occulta illa et metuenda voluntas Dei ordinantis suo consilio, quos et quales praedicatae et oblatae misericordiae capaces et participes esse velita). 230 er es (bas Bort Gottes) nicht predigen laffet, fagt Luther im großen Ratechismus jum britten Artikel des Symbolums, und im herzen erwedt, daß man's faßt, ba ift's verloren. Reun Jahre fpater fcbreibt er ben Schmeis zern in Sachen der wittenberger Ronfordie : Der beil. Geift muß wirken inwendig und bas außerliche Bort allein nichts ausrichtet. Sonft, wo es das außerliche Bort allein follte thun, würden alle gläubig, die es hören, welches doch nicht geschieht, wie die Erfahrung überzeuget. - Als durch weldes (durch das Bort) Gott ruft, und zeucht, welche er will, burch feinen beil. Geift (bei De Bette V, S. 85).

Die Stellung der augsburgischen Konfession besonders in ihrem fünften und neunzehnten Artikel sowie der Konkordienformel Art. 11. und 2. zum Begriffe unbedingter Vorherbestimmung habe ich schon in meiner Schrift über die epangelische Union b) kurz bezeichnet, und was seitdem barüber bemerkt worden ist, kann mich nicht

a) A. a. D. S. 90.

b) S. 209 ff.

bewegen von dem bort Gefagten etwas zurudzunehmen. So machtig beberrichen bie Gedanken unbedingter Prade= ftination bie reformatorifde Entwidelung in den erften Jahr= zehnten und fo innig haben fie fich mit dem religiofen Grundintereffe der Reformation verwebt, daß die Reaktion bagegen fich nur zogernd und fcmankend erhebt, oft unklar uber ibre principiellen Ausgangspuntte, ofter noch uber bie Grenzen, bis zu denen fie vorzuschreiten bat. Es ift von folgenreicher Bedeutung, daß bie Konkordienformel die Allgemeinheit ber gottlichen Gnabenverheis gung als unumftoglichen Grunbfat feftftellt und bie Unterfcheidung zwischen verborgenem und offenbarem Billen Gottes, foweit fie ben Glauben an den Ernft der gottlichen Berheißung und Gnabenbarbietung untergrabt, abwehrt; batte fie nur nie vergeffen, daß fie diefe Schrante gegen bie unbedingten Prabeftinationsbegriffe entschieden Melanchthons Dienfte am gottlichen Bort verbantte. Aber wieviel fehlt noch bazu, daß fie fich die Bedeutung diefer Schranke ju flarem Bewußtfenn gebracht und Alles ausgeschieden hatte, was mit ihr unverträglich ift! Es ware febr verkehrt darin einen Vorwurf gegen die Berfaffer der Ronkordienformel zu erblicken; wir bezeichnen nur ben ob= jektiv vorliegenden Entwickelungsgang der Sache. Unter ben gegebenen Bedingungen konnte er kaum ein anderer fenn, als daß die Lehre felbft dem unmittelbaren Ginfluß der unbedingten Pradeftinationsbegriffe fich nur febr allmablich entzog, daß fie, von diefem Streben getrieben, boch noch lange einzelne Borftellungen, bie biefem Syftem ange-– håren, mit sich führte. 3ch habe in meiner Schrift über bie Union auf die der unbedingten Pradeftination entgegen= gesetten Bestimmungen aufmertfam gemacht, welche bie lutherifche Theologie des fiebzehnten Jahrhunderts hat, wah= rend fie ber Konkordienformel noch fehlen, eben fo auf einige Gate (auch uber die Frage von der Berlierbarkeit ber Gnade), welche noch eine positive Sinneigung zu bem

#### d. Berhaltniß zwisch. d. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 389

unbedingten Prådeftinationsbegriff in fich foliegen. In diefer Beziehung ift auch bas Berbaltniß beachtenswerth, in wels chem bie Konkordienformel zu ihrer Borarbeit, dem torgis ichen Buche, ftebt. Die Konkordienformel grundet gegen ben Schluß bes elften Artifels bas Urtheil, baß bie Urfache unferer Erwählung zum ewigen Leben lediglich in Gottes Barmberzigkeit und dem Berdienst Sefu Chrifti, auf teine Beife in uns liege, darauf, daß wir ermählt feven, ebe wir geboren worden, ja ehe der Belt Grund gelegt worden. Bird nun dieß fo begründet, fo wird damit offenbar nicht bloß alle Urfache, fondern auch alle Bebingung ber Ermablung und mithin ber Betehrung im menschlichen Berhalten, wie fie von ber lutberischen Theologie des fiebzehnten Sabrhunderts mit der von ihr angenommenen Ewigkeit der gottlichen Er= wählung einfach durch ben Begriff ber gottlichen Prafcienz vermittelt murbe, ausgeschloffen, zunachft alfo ber Sast intuitus fidei ingreditur in decretum electionis; benn diefem Glauben ober jeder andern denkbaren Bedingung im menschlichen Berhalten gebt die gottliche Erwählung eben fo gut auf ewige Beise voran, wie jeder gedachten Urfache ober jedem Berbienft im menfchlichen Berhal. ten. In bem torgischen Buche nun, welches bekanntlich noch eine mildere Stellung zum melanchthonschen Lehrtropus bat als die bergische Kormel, fehlt bier der obige Sat von ber Urfache ber Erwählung a). Man fieht, er ift durch bas Beftreben bineingekommen, den Lehrtropus im Gegen= fat gegen alles Synergistifche zu icharfen, und bieg Be= ftreben bat damals noch die ftarke Annaberung an unbebingte Pradeftinationsbegriffe uberfeben laffen.

Bas vollends Neuere als Eigenthumlichkeiten des luthes rifchen Lehrbegriffes aufgestellt haben, 3. B. daß alle Mens ichen zur ewigen Seligkeit pradeftinirt feyen (Samuel hubers

Theol. Stud. Jahrg. 1856.

26

ī

a) S. Abbrud des torgifchen Buches, herausgegeben von Semler, S. 312.

Sath), ober gar, daß es nach ihm keine ewige Erwählung und Borherbestimmung gebe, sondern nur eine zeitliche, ans dem lebendigen Ineinanderwirken von göttlicher Snade und menschlichem Willen resultirende, das wird der, der von den symbolischen Büchern, von Hunnius, Hutter, Serhard, Calov, Quenstedt zur Benrtheilung dieser Frage kommt, fast für einen Scherz zu halten geneigt seyn. Ift es Ernst, so ift dieß eben ein warnendes Beispiel, wie leicht es uns begegnen kann die allermodernsten Borstellungen, die sich in der lutherisch genannten Theologie entwickeln, ohne Weiteres dem lutherischen Lehrbegriff aufzuhürden.

Rehmen wir also die Sache einfach, wie fie liegt, fo ift offenbar, daß man dem Lehrbegriff ber lutherischen Rirche, b. b. dem Lehrbegriff, der fich aus den Betenntniffcbriften berfelben ableiten läßt, zwar nach feiner spätesten Urfunde rine antipredeftinatianifde Sondeng, aber uns moalich einen durchgeführten und mit fich felbst in Einklang gebrachten Gegensatz gegen die calvinische Pradeftinations= lehre zuschreiben tann. Wenn es bennoch baufig geschieht, fo beruht dieß - ich muß es hier wiederholen, weil eben an diefem Puntte hiftorifches Biffen und Urtheil fich auf verderbliche Beife zu verwirren drobt - großentheils darauf. daß man den wahren Zusammenhang der calvinischen Pra= destinationslehre nicht kennt und darum diefelbe durch Be=\_ ftimmungen ausgeschlossen findet, die mit ihr vollkommen vereinbar find. Diejenige Auffaffung biefer Lebre, welche vor 30-40 Sahren Bretfcneider vertrat, ift auch heute unter uns noch fehr ausgebreitet a); die gründliche Lektion,

a) So steht in einer eben erschienenen Schrift: Feuerlein, die Sittenlehre des Christenthums in ihren geschichtlichen Hauptformen, S. 129, zu lesen : "Der electus mag in die plumpsten Sünden versallen; er hat doch die Gabe der Perseveranz, er kann von Gottes Seite aus nie totaliter und finaliter aus der Gnade sallen" u. s. f. Ueber den oloctus num lehrt nicht bloß die Konkordenformel, sondern auch die lutherische Theologie des stebzehnten Jahrhunderts

# b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 391

welche diefer Theolog von Schleiermacher in beffen berühmter Abhandlung über die Lehre von der Erwählung erhielt, hat nicht die Frucht getragen, welche von ihr ruct= fichtlich der historischen Auffaffung zu wünschen und zu hoffen war. —

Nach der andern Seite liegt vor Augen, daß biejenige Bestimmung der calvinischen Pradeftinationslehre, um bie es fich bier bandelt, bie Behauptung eines verborgenen gottlichen Billens, burch welchen einem Theil ber burch bas Bort Berufenen ber zur Annahme bes Rufes nothige Beiftand ber Gnade unbedingt versagt fen, in den refor. mirten Betenntnißschriften, welche in der preußischen und überhaupt deutschen Unionsfrage in Betracht kommen, gar nicht entbalten ift. Man bat gesagt, daß, wenn erft bie reformirte Eigenthumlichkeit im firdlichen Leben fich wieder lebendig entwickelte, bald auch bie icharfen Prabeftingtions= beariffe Calvins wieder hervortreten wurden; und ich barf. fo scheint es, dem um fo weniger widersprechen, ba ich von bem Reiz und ber Macht, die diefe Lebre über bas religiofe Gemuth ubt, gunftiger bente, als es bie berrichende Infict jest zu thun icheint. Aber diefe Macht empfangt fie doch eben ganz von dem Bahrheitsmoment, bas fie enthalt. von dem Bewußtfenn, daß tein Menich fich felbft von Sunde und Sould zu befreien ober aus fich felbft ein neues Leben anzufangen vermag, daß unfer heil ganz in dem Billen und Birten der gottlichen Gnade ruht. Bir feben naturlich voraus, daß diefes Moment von der Union in ihrer Lehrordnung gewahrt wird; geschieht es, fo liegt grade in

ie,

ganz eben so, baß er auch aus den schwersten Berfündigungen unfehlbar wieder zurückgeführt werde zur Onabe und nie finaliter aus ihr fallen könne. Die Abweichung letzterer von Calvin betrifft nur den renatus, iustificatus als solchen. Und hier können wir uns gewiß Alle an dem heiligen Ernst spiegeln, mit welchem Calvin in der Institutio solche Fälle wie die des David und Petrus behandelt.

26\*

ber Union eine mächtige thatstächliche Gegenwirkung gegen bie Ausweichungen in einseitige und unwahre Bestimmungen, in welche Calvins Lehrbegriff sich verstrickt hat. — Es ist dieß einer der zahlreichen Punkte, die uns daran mahnen, wie sehr die scharfe Spannung des konsefsionellen Unterschiedes innerhalb des Protestantismus geeignet ist auf beiden Geiten grade das Fehlerhafte in seiner Entwickelung zu sördern und zu stärken, wie dagegen die Vereinigung auf dem Grunde der gemeinsamen evangelischen Lehre die Kraft hat Abirrungen zu verhuten oder wieder zurechtzubringen. —

Aber auch was Calvin felbst betrifft, fo macht ber Berfaffer fich eine feltfam unbegrundete Borftellung uber ben eigentlichen Kernpunkt bes Gegenfages zwischen beffen Prabeftinationslehre und bem lutherifchen Lehrbegriff in Beziehung auf bas Berhaltniß zwischen Pradeftination und Birkfamkeit des Bortes, Als eigenthumlich calvinifche An= ficht wird es G. 60. dargestellt, daß die gottliche Beilsverbeißungen erst bann in Kraft tråten, wenn man fie im Glauben aufnehme: "ubi contra, fage Calvin, exinanita est fides, simul abolita est promissio". Um ben Biber. ipruch gegen bie lutherische Lehre bier flar vor Augen zu haben, durfe man' fich nur erinnern, welche Bedeutung in Diefer dem an den Einzelnen fich wendenden, ihm, bem Einzelnen besonders, die Sundenvergebung in gottlich gewiffer Beife zufprechenden Borte zutomme. Bu bem gott= lich gemiffen : Dir find beine Gunden vergeben, tonne es nach Calvin nicht kommen. Nach feiner Lehre bleibe bie Bezeugung des gottlichen Gnadenwillens ftets eine außerlich objektive an alle Menschen, unter ber Bebingung bes Glaubens, ohne jede gewiffe Applikation an ben Einzelnen felbft, fo daß der Einzelne auch niemals in dem außerlichen Beugniß von Gottes Gnadenwillen, welches immer nur ein Beugniß von dem gottlichen Gnadenwillen der Erlöfung überhaupt bleibe, ben gemiffen Grund feiner Sundens

392

# b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes 2c. 393

vergebung sehen könne. Die Gewißheit, daß ihm die Ber= heißung gehore, habe er in dem durch Gottes unmittelbare Erleuchtung in ihm gewirkten Glauben.

Diefen Gaben liegt ein wahrer Gebante zum Grunde, biefer, daß heilsbedurftige, bußfertige Menschen, wenn fie mit dem 3weifel tampfen, ob fie bie Bergebung ber Gun= den haben oder fich aneignen durfen, niemals an Unterfucung und Abmagung ihrer fubjektiven Buftande gemiefen werben follen, fonbern immer und immer wieder nur an bas Objektive, an das Wort ber Berbeißung. Denn diefe fubjektiven Buftanbe, Empfindungen, Erfahrungen find, fur fich genommen, eben fo wenig ein fester Grund unfrer 3uversicht in Gottes Gnade ju fteben als bie eignen fittlichen Leiftungen und guten Berte; dem angefochtenen Gemiffen ift nimmer anders zur gottlichen Gewißheit und zum Frieben zu helfen, als daß man es lehrt von fich megfeben und allein auf Gottes Gnade in feinem Bort ichauen. Und im Geiste des lutherischen Lehrbegriffes ift es begründet biefe gottliche Dronung besonders zu betonen im Gegenfas gegen die in einfeitige Subjektivitat abirrende Praris bes Pietismus - aber nicht, wie ber Berfaffer meint, im Ges genfatz gegen Calvin. Denn Diefer loft, wie ich zur Bes nuge nachgewiefen zu haben glaube, jene Aufgabe nicht wesentlich anders als der lutherische Lehrbegriff. Den Sat. an dem ber Berfaffer Anftog nimmt: ubi exinanita est etc., fann er in verschiedenen Formen bes Ausbruds zwan= zigmal in den fymbolischen Buchern der lutherischen Rirche, mag Luther oder Melanchthon ober Andrea, Chemnis, Chytraus u. f. m. ihr Koncipient fenn, finden; benn es ift ein Grundgedanke, ber burch ben ganzen lutherischen Lehrgriff burchgreift. Saft gang mit denfelben Borten fteht er z. B. zu lefen in der Apologie Art. 7, §. 20. bei Safe : Promissio est inutilis, nisi fide accipiatur. Der Glaube ift eben nichts Underes als bie einfache Ergreifung, Uneig= nung der im Bort uns bargebotenen Gnadenverheißung,

und ohne biefe Aneignung tann bas verbeis fene Gut auch in Saframent und Abfolution nimmer bas unfre werben. Bu einem Anbern tann ein lutherischer Diener bes Bortes mit gottlicher Ge= wißheit fagen: Dir find beine Gunden vergeben, infofern jener nur diese einfache Bedingung erfullt die dargebotene Gnade im Glauben zu ergreifen; ob er fie wirklich erfullt, baruber tann er nur eine menichliche Gewißheit haben, nimmer eine abttliche, welche ibm nur burch Infpiration werben konnte. Ergreift diefer Andre bie dargebotene Gnade, fo bat er die Gewißheit der empfangenen Sundenvergebung auf Grund des gottlichen Bortes, bas ihm der Diener beffelben verkundigt, nimmer aber auf Grund der Gemificeit, bie diefer etwa von ber ihm wirklich zu Theil gewordenen Sundenvergebung hat, vielmehr ganz unabhängig davon, ob diefer eine folche Gewißheit hat oder nicht. Selbst effen muß er, um fatt zu werden ; das tann tein Undrer für ibn thun. Benn es alfo, da diefes Selbsteffen eine innere That ift, zu einem unbedingt gemiffen: bir find beine Gunden vergeben, auf's ftrengste genommen, nicht kommen kann, fo boch zu einem unbedingt gewissen : mir find meine Gunden vergeben, und bas ift unendlich michtiger, ja bas Alleinwich= tige - es ware benn, daß ber Berfaffer wirflich ben Gat pertheidigen wollte, die Gewißheit bes Empfangenden Gundenvergebung zu haben hange von jener Gewißheit des Mittheilenden, nämlich des menschlichen Organs, ab. Diefe Bestimmungen find bem lutherischen und calvinischen Lehrbegriff burchaus gemeinfam. Denn nach Calvin ift ber Glaube, der das Bort von der Gnade in Chrifto zuverfictlich ergreift, Frucht und Zeugniß der Erwählung, alfo ein niemals irre gehender. Daß aber Calvin die Ermablung fich nicht burch eine "unmittelbare", b. h. eine ohne Vermittelung des Bortes gewirkte Erleuchtung vollzieben laßt, ift oben gezeigt.

Es ift unschwer zu ertennen, mas ben Berfaffer biefen

394

# b. Berhaltniß zwifch. d. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 395

einfachen Sachverhalt vertennen und auf fo bocht bedentliche Borftellungen gerathen laßt. Mit andern Theologen, bie jest zwischen lutherischem und reformirtem Lehrbe. griff eine Rluft zu befestigen ftreben, "daß, die ba wollten von hinnen hinabfahren zu euch, konnen nicht, und auch nicht von bannen ju uns beruberfahren", muht er fich auch bier auf der lutherischen Seite einen principiellen Diffensus zu ermitteln, einen Punkt ausfindig zu ntachen, an welchem das objettive Seilsgut obne eine aneignende Tha. tigteit des Subjettes dem Subjett boch wirklich zu eigen wird. Der Träger des Amtes foll die Absolution nicht blog fategorifc aussprechen, fondern er foll auch wiffen mit gottlicher Gewißheit, daß fie diefen beflimmten Perfonen, die fie vernehmen, wirklich zu Theil Das ift ein Stein des Silvphus, mit dem fich bie mird. Theologie nothwendig vergeblich abmartert -, von dem aber der lutherifche Lehrbegriff eben fo menig etwas weiß als das gottliche Bort a). - Go darf man ben franken Subjektivismus, der aus Theologie und Leben des vergangenen Beitalters noch machtig berüherwirkt in die Ge= genwart, nicht heilen wollen, daß man durch bas Streben fubjektive Moment zur volligen Bedeutungslofigkeit dað berabzusegen die entgegengesete Krankheit des ex opere operato hervorruft, noch weniger so, daß man dieß Mo= ment von dem Empfänger ber Gnadenverheißung in den barreichenden Amtsträger verlegt, fondern nur fo, daß die menschliche Subjektivität in bie Schranken gewiesen wird, welche ibr die Begriffe ber Schopfung und ber Sunbe und ber burch gottliche Beranstaltung gesetten und burch

a) Daß Luther die Objektivität der Absolution in einem Sinne faßt, – der die einfache Bedingung des aneignenden Glaubens nicht aus= fchließt, sondern einschließt, ist gründlich gezeigt von J. Kösklin, Luthers Lehre von der Kirche S. 35 ff., und Steitz, die Privat= beichte und Privatabsolution der lutherischen Kirche S. 32-45.

ein ftetiges gottliches Birten fich im innern Leben realifiren= ben Erlofung ziehen. --

Es giebt eine miffenschaftliche Impotenz, ber es einmal verfagt ift einen großartigen fystematischen Busammenbang zu faffen. Indem fie die Bestimmungen ifolirt und bie auf der Dberflache liegenden Unterschiede verschiedener theos logischer Syfteme in biefer Bereinzelung gegen einander treibt als unverschnliche Gegenfage, indem fie ferner bie gottliche Babrheit nur in einer beftimmten Darftellungsund Bezeichnungsweise und in feiner andern wiederzuers tennen weiß, vermag fie bie wahren Einheitspuntte und eben barum auch Quell und Dag ber Differenzen niemals Diefe Auffaffung der verschiedenen firchlichen zu finden. Lehrbegriffe fuhrt in einer gemiffen Schicht unfrer Litteratur nothwendig das große Bort, und man muß es ihr bier laffen, weil fich in der That nur von geduldigem Studium und einem baburch gebildeten geschichtlichen Sinn Befferes fordern laßt, und muß nur froh feyn, wenn fie fich von groben Falfoungen leidlich frei halt. Defto ftrenger bat bie ernfte miffenschaftliche Forschung uber fich ju machen, baß es ihr nicht unversehens begegne an folche Auffaffungen irgendwie anzuftreifen. Die evangelische Union aber darf es fich nicht zumuthen laffen ein folches Rechnen mit großentheils fingirten Größen als Grundlage ber Entscheidung über ihre innere Berechtigung anzuertennen.

So wenig ich hiernach bem Verfasser rudficktlich ber Stellung, bie er der Pradestinationsfrage zwischen den bei= ben kirchlichen Lehrbegriffen des Protestantismus giebt, bei= pflichten kann, so muß ich ihm doch Dank wissen, daß er mich in meiner eignen dogmatischen Ueberzeugung nicht auch, wie Andre gethan haben, für neutral zwischen Calvin und der lutherischen Theologie oder schließlich gar für einen Anhänger ber calvinischen Lehre ansieht. Denn sehr ungeschicht muß ich mich doch ausgedrückt haben, wenn

#### d. Verhaltniß zwisch. d. Birkfamkeit b. h. Geistes zc. 397

es fo einem icarffinnigen Gelebrten wie D. Baur bat begegnen können fo etwas berauszulesen aus meiner Dar= ftellung bes Konfenfus in diefem Lehrpunkte. Allerdings meinte ich es auf's beutlichste gesagt zu haben, daß und warum meine Aufgabe bei Entwerfung bieses Ronfenfus eine ftreng biftorische sey, daß und warum ich mich ferner lediglich an die Bekenntnißschriften und zwar an einen bestimmten Kreis berfelben zu halten batte, ohne mich um die weitere Entwickelung bei den Dogmatikern unmittelbar zu fummern, daß und warum ich endlich in jedem Artitel nur bas Gemeinfame, Uebereinftimmende barzuftel. len hatte, bie Differenzen besonderer Erorterung vorbehals tend. Dennoch ift es mir damit fo fchlecht gerathen, daß ich mich in allen biefen Puntten von D. Baur (in feiner Abhandlung: das Princip des Protestantismus und feine geschichtliche Entwickelung a)) vollig migverftanden febe. "Bie tann", fragt D. Baur S. 119, "in einer boamatischen Formel von folder Bedeutung, wie die diefes Entwurfes feyn foll, eine fo wichtige und in das Ganze fo tief ein= greifende grage - bie Frage ber Pradeftination ift gemeint - fo unbeftimmt gelaffen und ihre Entscheidung umgangen werden ?" 3bre Entscheidung im Ronfensusent= wurf? Das ift feiner Aufgabe volltommen fremd, fondern er hat eben nur bas Uebereinstimmende barzulegen, mas in biefem Lehrpunkt die Betenntnißschriften beider Seiten darbieten, fey es viel oder wenig, bestimmt oder unbestimmt, habe es einen großen oder geringen bogmatischen Werth. "Die Berufung auf die Konkordienformel rechtfertigt dieß nicht; denn wenn auch die Formel fo unbestimmt ift, wie fie zu feyn fcheint, fo bielten bie Berfaffer berfelben nichts absichtlich zurutt, fondern fie versuchten eine gofung, fo weit fie eine folche von bem Standpunkte ihres bogmatischen Bewußtseyns geben tonnten. Sest aber ift der Stand der

a) Baurs und Zellers theolog. Jahrbücher, 1855, S. 1.

Sache ein ganz andrer. Nachdem bie Drabeftinationslehre zu einer fo anerkannten und ftehenden Unterscheidungslehre der beiden Konfessionen geworden ist" - nach meinen Begriffen von Konfession kann fie bas schlechterdings nicht geworden fenn, wenn fie es in ben beiberfeitigen Betenntniß. schriften nicht schon war ---, "kann Niemand, der sich nicht ben Borwurf nicht blog einer oberflächlichen, fondern auch einer recht absichtlichen Bertuschung zuziehen will, fich zwis fchen die beiden Lehrbegriffe vollig neutral bineinstellen. Er muß fich entweder für oder gegen die Pradeftinationslehre entscheiden." D. Baur meint die Lebre von der unbebingten Prabeftination, und fo bin ich vollkommen eine verstanden, doch mit dem fich von felbst ergebenden Bor= behalt, daß bie Entscheidung in ben Konfenfusentwurf nur infofern gebort, als die beiderfeitigen Betenntnißschriften in übereinstimmender Beife eine Entscheidung fur ober gegen geben. Bas aber D. Baur von absichtlicher Bertuschung, von neutraler Stellung zwischen den beiden Lehr= begriffen fagt, beruht auf der bocht fonderbaren Unnahme, daß ich in dem Konsensusentwurf diejenige Behandlung diefes Lehrpunktes, bie mich als dogmatischen Theologen am meisten befriedigt, hatte vortragen wollen. In der That båtte mich kaum ein anderes Misverständnis mehr über= raschen können als biefes, daß es bei mir auf eine Theolos gie abgefeben fen, welche Alles unbestimmt laffe, was in den Diffenfus des lutherischen und reformirten Lehrbegriffs falle, ober welche boch alle Sate bes Ronfenfus beider Lehrbegriffe zu ihrer feften, unbedingt gultigen Borausfegung mache, mithin auf das felbstftandige Schöpfen der Ertenntniß aus der Quelle der Offenbarung grundfablich verzichte. "Entscheidet er fich fur fie (die Lehre von der unbedingten Pradeftination), fo ftellt er fich eben damit auf die refors mirte Seite; entscheidet er fich gegen fie, fo tann er fich nur auf die haltpunkte ftugen, die icon die Konkordienformel darbietet." Reineswegs; benn im elften Urtikel ber

398

#### d. Berhaltniß zwisch. d. Birkfamkeit d. h. Geistes zc. 399

Ronfordienformel, den zweiten binzugenommen, feblen eben noch bie wichtigften und nothwendigften Bermahrungen gegen die Lehre von der unbedingten Pradeftination, und zwar auch nach D. Baurs wiewohl von der meinigen abweichenden Unficht. 3m Folgenden wird ausgeführt, daß Die der calvinischen Pradeftinationslehre gegenüberstehende Theorie der nachsymbolischen lutherischen Dogmatit fich boch fo febr burch Beftimmungen ber Formel felbft habe begrunden können, daß fie mit Recht nur als die aus ber Formel felbft gezogene Konfequenz angeseben werben tonne. Gemiß, nur eben mit bemfelben Recht, mit welchem durch andre Bestimmungen ber Formel ber Begriff einer unbebingten Prabeftination fich begrunden tann, woraus benn eben erhellt, daß der Gegensatz gegen die calvinische Prade= ftingtionslehre in ber letten lutherischen Betenntnisschrift noch weit entfernt ift von bem immer noch fehr geringen Dag von Bestimmtheit und haltbarteit, welches er in ber lutherischen Theologie des fiebzehnten Jahrhunderts bat =). - Sebe man nun, meint D. Baur weiterhin, die von mir dem Artikel des Konfenfus von der Erwählung gegebene Kaffung nåber an, fo könne man fie nur calvinisch nehmen. "Sie umgeht die Frage, ob Gott alle Menschen selig machen wolle, fie fagt nur, die ewige Babl und Borberbeftimmung umfasse nicht alle Menschen, fie bezieht sich nur auf bie frommen und wohlgefälligen Rinder Gottes; wenn aber Die Urfache ihrer Ermählung fclechterdings nicht in ihnen felbst, fondern einzig und allein in ber gottlichen Barmberzigkeit liegt, fo versteht fich von selbst, daß sie nicht aus Rudficht auf ihre Frommigkeit und Gottgefälligkeit erwählt find, fondern ihre Krommigkeit und Gottgefälligkeit bat felbst ihren Grund nur in ihrer Ermählung. hiermit ift bemnach bie abfolute Pradeftinationslehre ausgesprochen."

a) Bergl. Schweizers Urtheil, die protestantischen Centraldogmen 1, S. 484 ff.

3ch tann die lette Folgerung, insofern es erlaubt ift an die Stelle ber Frommigkeit und Gottgefälligkeit bie glaubige Annahme der Gnadenverheißung zu feten, nicht als richtia anerkennen, weil ich den Unterschied, den bier ichon die ältern lutherifchen Theologen zwifchen Urface (Berbienft) und Bedingung machen, in dem mahren Berhaltniß zwischen gottlicher Gnade und menschlichem Billen volltommen begründet finde; wenn ein Bettler burch das Gefcent eines Konigs zum reichen Manne wird, fo wird tein Menfch fagen, fein Reichwerden habe zwei Urfachen, die Gnade und Bohlthat bes Königs und die Annahme bes Bettlers. Bare aber jene Folgerung richtig, fo trafe . fie eben die Konkordienformel felbft, und bas Berfahren meines Konfensusentwurfs ware jedenfalls ganz in Drd= nung. Falsum igitur est, fagt fie Art. 11, §. 88, et cum verbo Dei pugnat, cum docetur, quod non sola Dei misericordia et unicum sanctissimum Christi meritum, verum etiam aliquid in nobis causa sit electionis divinae, propter quod nos Deus ad vitam aeternam praedestinaverit. Benn nun D. Baur fortfahrt: "Bie reimt fich aber bamit die weitere Beftimmung, daß die gange Schuld und Urfache ber Berftoßung und Berdammung ber Unglaubigen in ihnen felbst liege - nicht barin, bag Gott ihnen feine Gnade fclechterdings nicht geben will?" fo mar, dieg zu unterfuchen, eben wieder gar nicht Aufgabe des Konfensusent= wurfs, fondern er hatte biefen Sat einfach aufzunehmen, weil er ben beiderseitigen Betenntniffen ohne Frage gemeinschaftlich ift und von ihnen als ein hauptfatz betrach= tet wird.

Doch genug hiervon; ich darf die Lefer nicht ermuden burch die Nachweisung, wie diese unrichtige Auffassung des Konsensus wieder eine Quelle andrer Mißverständnisse wird. Herr D. Baur urtheilt fehr ungunstig über die "Unionstheologie"; indem er von der Boraussehung aus-

### b. Berhaltniß zwifch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes 2c. 401

gebt, baß in ben beiderfeitigen Bekenntnissen geschichtlich abgeschloffene Syfteme vorliegen, von benen jedes feine eigenthumliche Grundanschauung bat, erscheint ibm bie Union als ein wunderlich zusammengezwungenes Befen. 3ch wurde ihm Recht geben, wenn ich nur bie Borauss fetzung für gegründet halten, d. b. wenn ich meine bisberige Ueberzeugung von ber principiellen Einheit der deut. fcen und fcweizerifchen Reformation als einen Babn abthun und mich überreden konnte, daß ohne ein tiefes posi= tives Band' etwa nur die Negation gegen romifchen 3rr= thum und Migbrauch fie verbinde, wie ja in diefer Beife auch ber Anabaptismus mit der Reformation verbunden war. D. Baur fragt: wer benn leugnen könne, bag bie größten Geifter, ju benen unftreitig boch Luther und Calvin gehörten, grade dieg vor Andern voraus hatten, daß in ihnen, fo zu fagen, 20es aus Einem Suffe fey und fomit auch in ihrem Denken und Produciren ein weit tieferer innerer Bufammenhang und eine burchgreifendere Einheit, als ber außerlichen Betrachtung nach zu feyn fceine ? Aber er vergißt dabei ganzlich, daß in der Frage um das Recht kirchlicher Vereinigung es fich nicht barum bandelt Butber und Calvin unter Ginen But zu brin= gen, fondern um das objektive Berhaltniß der in den Betenntnißschriften fich barlegenden Lebre; diefe aber auf ber einen und andern Seite als reinen Ausbruck ber Gei= fteseigenthumlichkeiten Luthers und Calvins zu betrachten ift boch geschichtlich gradezu unmöglich. Auch murbe, wenn Eine driftliche Partifularlinde nicht zwei große Geifter in relativer Selbstftandigkeit neben einander foll als ihre Grunder ehren können, fich nicht mehr begreifen laffen, wie boch die Einheit ber lutherischen Rirche neben Luther Melanchthon zu ertragen vermochte, und wir mußten Fla= cius, heßhus und andern Mannern biefer Richtung Recht geben, wenn fie im Eifer fur reines Lutherthum den Ber= faffer der augsburgischen Konfession und ihrer Apologie

#### 402 Muller, b. Berh. zwifch. d. Birtfamt. d. h. Geiftes zc.

burch - Konfutationsbücher und bergl. aus ber lutherischen Kirche hinauszudrängen suchten. Ueberhaupt wäre es für den Protestantismus höchst verhängnisvoll, wenn seine Rirchendildung principiell auf die großen Persönlichkeiten, durch deren Dienst Gott ihm Bahn gemacht hat, gestellt würde; um Persönlichkeiten außer der Einen gottmenschlichen Persönlichkeit Jesu Christi, wie groß sie immer seyn mögen, können sich nur Gekten bilden.

# Gedanken und Bemerkungen.



1.

## Schreiben an Hrn. Prälat D. Ullmann, ben fuldaer Coder des neuen Teftaments betreffend. Bon E. Mante.

Geftatten Gie mir, bochwurdiger herr Pralat, Ibnen fur bie Studien und Krititen ergebenft eine tritifche Mit= theilung zu machen, von der ich hoffen barf, daß sie für Sie und die Lefer Ihrer geachteten Beitschrift nicht ohne Intereffe feyn werbe. Durch einen außern Grund gehindert, meinen Nachforfcungen uber bas Somiliar Rarl's des Großen, an deren Beginn in Karlsruhe Sie vorm Jahr fo freundlichen Antheil nahmen, für jest weiter obzuliegen, habe ich die laufenden Herbstfferien großentheils an der fuldaer Bis bliothek zugebracht, um mich nach einem langgebegten Wunfche mit bem ba aufbewahrten, aus dem fechsten Sabrhun= bert ftammenden, in neuerer Beit burch Lachmann und Buttmann verglichenen Cober des neuen Teftaments grund= licher, als es ein fluchtiger Aufenthalt erlaubt, zu beschäftis gen. Dabei bin ich zu einigen Erkenntniffen gelangt, bie es verbienen mochten, in weitern Rreifen befannt zu werden. 3ch wahle aber ju ihrer Darftellung biefe briefliche Form, theils weil es mir ein Anliegen ift, fie Ihnen querft vorqus legen und Shr Kennerwort barüber zu vernehmen, theils weil babei Manches zu fagen ift, mas fich beffer in einem Briefe als in einer Abhandlung berichten låßt.

Unter ben mancherlei Räthfeln, welche diefer durch feine Schönheit und fein Alter gleich ausgezeichnete Coder dem Kritiker zu lofen gibt, fallen am meisten die Bemerkungen Theol. Stud. Jahrg. 1856. 27 ins Auge, mit welchen er durch die hand des Bischofs Bictor von Capua um die Mitte des fechsten Jahrhunderts ausgestattet worden ist.

3war einige diefer Bemerkungen haben wenig ober nichts Rathfelhaftes an fich. Go mehrere am Rande an= gebrachte Berbefferungen ober Erlauterungen des Tertes; fo ein "legi", welches unter den Schlußworten mehrerer neutestamentlicher Briefe erscheint; fo ein "legi meum +", welches unter ber Epiftel Jacobi zu lefen ift. Es tann fich bei ben letteren Borten nur fragen, zu welchem 3med wohl Bictor fie in den Coder eingetragen babe. Auch die freilich fur fich nicht verständlichen, neben den Eingangs: worten der mit legi unterzeichneten Briefe vorfommenden Buchftaben X. F. bleiben bem Beobachter nicht lange un. flar : aus zwei fpatern Bemerkungen Bictor's, beren eine unter der Apostelgeschichte, die andere unter der Offenbarung Johannis angebracht ift, erhellt, daß dadurch die Borte Christi famulus bedeutet werden, mit benen fich Bictor felbst bezeichnet und in welchen wir benn bas Subject ju jenem Berbum zu erkennen haben. Dieg bat auch der einzige Gelehrte, ber fich mit biefen Bestandtheilen bes Cober erfolgreich beschäftigt bat, ber bekannte fuldaische Diploma= tifer Schannat in feinen Vindemiae litterariae 1723 und feiner Dioecesis et hierarchia Fuldensis 1727 wohl erkannt, Dagegen ift ein anderer am Rand bes Coder oft porkommender, bier und ba mit einem Abkurzungszeichen versehener Buchstabe, R, ber boch gleichfalls von Bedeutung feyn muß, weder von ihm noch von irgend Semand nach ihm erklart, höchst wahrscheinlich gar nicht bemerkt worden. Borzüglich aber find es die besagten beiden Unterschriften Bictor's, welche ber fritifchen Erlauterung bedurfen, und zwar weniger die erste, leicht zu lesende, als die lette unter der Apofalypfe befindliche, welche ben eigentlichen Schlufftein des ganzen Cober bildet. Bon diefer hat Schannat nur bie zwei erften, wohlerhaltenen Beilen zusammenhängend, freilich bie

## Schreiben an Herrn Pralat D. Ullmann. 407

zweite nicht ganz richtig, gelesen; von dem übrigen Beftand derfelben, welcher etwas mehr als vier Beilen einnimmt, hat er nur einige Bruchstücke berausgebracht und es zu einer Erklärung daber nicht gebracht. In der That ftellen fich ber Lesung und Deutung diefer Unterschrift, des Bichtigften, was fich von Bictor's Sand im Coder befindet. bie größten Schwierigkeiten entgegen. Bie fich fogleich zeigen wird, hat Bictor felbst in der zweiten Beile eine Correctur angebracht. Ungewiß zu welcher Beit find ferner fåmmtliche Beilen mit Ausnahme ber beiden erften ausradirt worden, und zwar mit einem tief eingreifenden Meffer, fo daß manche Buchstaben ganz verloren gegangen find. In Diefem Juftand hat Schannat Die Unterschrift vor fich ges habt. Nach ihm aber, vielleicht erft in diesem Sabrhundert. hat ein Kritikaster den glucklichen Einfall gehabt, um der etwa noch vorbandenen Punctchen und Striche mit Sicherbeit habhaft zu werden, fammtliche Beilen mit - Gallapfeltinctur zu überftreichen; und bie Folge bavon ift gewefen, daß an ber Stelle von etwas Geschriebenem bem Beschauer ein mächtiger brauner Riect entgegentrat. Selbst von dem, was Schannat noch gelefen, war baburch Einiges bodft untenntlich, Underes vollig unfichtbar geworden, und manchem Betrachter mag es wie mir in den Serbstferien bes vorigen Jahres, wo ich ben Cober zuerft ins Auge faßte, ergangen feyn, daß er fich mit Leidwefen über den Berluft von Borten, die jedenfalls uralt und moglicherweife von Bichtigkeit waren, von der muthwillig ju Grunde gerichteten Schrift abmandte.

In diefem herbst långere Zeit mit dem Coder beschäf= tigt, tam ich zu der Ueberzeugung, daß es zu einem volligen Verständniß seiner Entstehung durchaus nöthig sev, den Fleck zu entziffern und die übrigen victor'schen Bemerkun= gen mit dem daraus zu ziehenden Gewinn in Verbindung zu sehen. Der dunkle Fleck, erlauben Sie mir den Ver= gleich, erschien mir wie eine Felsenhöhle, aus der die Stimme

1

27 \*

eines dreizehnhundertjährigen Alten, der über fein Wert Rechenschaft ablegte, erst verständlich, dann immer leiser und leiser, in abgebrochenen Lauten hervorlallte: ihr zu lauschen, sie ganz zu verstehen, schien mir der eifrigsten Auf= merkfamkeit und der geduldigsten Anstrengung werth. 3c durste mich um so mehr der Hoffnung hingeben, daß, wenn es überhaupt noch möglich wäre, hier etwas Bestimmtes herauszuhören, ich ein glucklicher Hörer seyn würde, als sich ein junger Gelehrter, der für dergleichen Stimmen des Alterthums ein sehr scharfes und geübtes Ohr hat, herr D. Karl Pert aus Berlin, welcher sich gerade in Fulda aufhielt, um für die Monumenta die im dortigen Regie= rungsarchiv ausbewahrten Kaiserurkunden zu studien, gern bereit erklärte, mit mir den Bersuch zu wagen.

Freilich legten mir die politischen Berhältniffe jener Wochen, in denen die Westmächte ihre letzten und gewaltig= stien Anstrengungen vorbereiteten, um das haupt der stolzen Geesseste zu beugen, einen Bergleich ganz anderer Art noch näher. Zwar waren hier keine Erfolge zu erringen, welche im Reich der theologischen Wissenschaft alte Verträge zu Boden würfen und die Grundlagen für neue emporbräch= ten; aber ein Document, das, Allen sichtbar, sich doch Jahr= hunderte lang dem Verständnisse Aller kübnlich entzogen, ber allgemeinen Kunde wieder zu öffnen, erschien doch als eine Art von Eroberung; und wir waren keineswegs gefonnen, uns von den Mauern dieser Burg unverrichteter Gache zurückzuziehen.

An einem sonnigen Nachmittage, denn Nebel und Bolten sind für Kriegszüge dieser Art übel geeignet, machten wir uns, überdieß verbunden mit dem gefälligen Praktikan= ten an der Bibliothek zu Fulda, herrn Keiß, ans Werk. Das Erste war, daß eine von D. Pert bei unleserlichen Stellen der Kaiserurkunden mit Sluck angewandte, für das Pergament völlig ungefährliche Tinctur, das sogen. Sulphureum, auf unsere Stelle gebracht wurde. 3war that das

## Schreiben an Herrn Prálat D. Ullmann. 409

Sediment ber Gallapfeltinctur Biderstand, indeß zeigte fich boch bald, bag eine icone Anzahl ganzlich verblichener Buge und die Tintenrefte an den radirten Stellen aus ibrem Dunkel bervortraten, und fo ber Combination ein weiter Spielraum gewonnen war. Theils mit bloßem Zuge, theils unter Unwendung der Loupe erkannten wir nach und nach den arokten Theil der Buchftaben der erften ungelesenen Zeile und festen uns fo in Besit ibres Inhalts. Da Sie felbst dergleichen Berfuche gemacht haben, fo miffen Sie aus Erfahrung, mit welchem Ergogen, aber auch, mit welder Anftrengung fur Auge, Leib und Seele fie verbunden find. Bir mußten es diesen Nachmittag mit der einen Beile bewendet seyn lassen. Ein zweiter Nachmittag, an dem wir aufs neue zum Anlauf ichritten, batte inden nicht einmal den gunftigen Erfolg des ersten. Bir fuchten die Belagerung zwar nach allen Regeln kritischer Kriegskunft zu betreiben, und errangen allerdings einen Bortbeil: D. Pers, ber icon um iene erste Beile wesentliche Berdienste hatte, eroberte ein Bort der dritten, allein die zweite Beile, foviel wir auch uber ihre Charaktere Bermuthungen auf= ftellten, und mit ihr denn alles Uebrige, hielt fich gegen unfere Angriffe aufrecht, und ich gestehe, daß mir ber Muth zu finken begann. Indes richtete eine mir im gunftigen Augenblick, beim Studium uber bas Beitalter Bictor's, be= fannt gewordene Urfunde, welche einiges der unferigen Aehnliches enthält, meine hoffnung wieder auf. 3ch men= bete den folgenden Vormittag daran, von Neuem das Bert ju betreiben, und es gelang mir, namentlich unter naberer Bergleichung der in der ersten Unterschrift enthaltenen An= gaben, mich in Befit des Ganzen zu feten. Um mich zu vergemiffern, bag ich mich nicht taufchte, theilte ich D. Pers meine Ansicht mit, und ich hatte die Freude, daß er fich da= mit vollkommen übereinftimmend erflarte.

Bollen Sie mir nun gutigst in die Einzelnheiten des Refultates folgen, fo erlaube ich mir, Ihnen zunachst die

## Ranke

Unterschrift der Apostelgeschichte vorzulegen. Diese hat Schannat in den genannten Berten folgendermaßen abdrucken laffen:

VICTOR . FAMULUS . CHRISTI . ET . EIUS . GRATIA . EPISCOPUS . CAPUAE . LEGI . VI . NONAS . MAI . DIE . INDICTIONE . NONA . QUINQ . POST . CONSULATUM . BASILII . V. C.

Sedes Wort diefes Abdrucks entspricht allerdings einem Borte des Originals; auch ist ganz richtig, was Schannat bemerkt, daß das fünfte Sabr des Confuls Bafilius das Jahr Chrifti 546 fen; dies muß (vgl. Petavius, rationarium temporum, fölner Ausg. von 1720, III. p. 121.) als etwas Festftebendes betrachtet werden. Allein Schannat's Berfahren ift zunächft infofern in Anfpruch zu nehmen, als zum Abbrud ber Schrift Uncialen gewählt und bie Borte burch Puncte auseinander gehalten find. Bictor's Bemers tungen find im Gegentheil fammtlich in Bugen gefchrieben, bie den Uebergang von ber Uncialschrift zur Curfivschrift bezeichnen, und von den monumentalen Puncten zwischen ben einzelnen Borten ift in ihnen teine Spur vorhanden. Gerade in Bezug bierauf find fie fur die Paldographie von Bichtigkeit : fie mogen ju ben alteften Beifpielen von Curfivfdrift gehoren, die wir überhaupt befigen. 3meitens laßt Schannat in Frage, wie bas quing. gelefen werden foll, ob quinque - in welchem Fall es an einem Sub= ftantivum fehlen wurde, worauf fich daffelbe bezöge - oder anderswie. Und endlich hat er eine Abbreviatur am Ende bes Ganzen, welche wie ein Cs mit baran gehängtem Schnortel aussieht, zu entziffern ganz verfaumt. Liegt, fo muß man fragen, in diefer Abkurzung vielleicht bas zu dem quing. gehörige hauptwort, etwa annos, verborgen ? Uber freilich muß man von diefer Auffassung fogleich absehen, ba man fich gestehen muß, daß ein Bort wie annos nimmermehr durch Cs abgefurgt werden fann.

Schreiben an herrn Pralat D. Ullmann. 411

Die Lösung diefer Fragen wird durch einige Inschriften vermittelt, die ich bei Petavius a. a. D. und Mommsen, inscriptiones regni Neapolitani Latinas abgedruckt finde. Um nämlich zu erweisen, daß die Zählung der Jahre nach der Aera Basiliana noch gegen Ende des sechsten Jahrhunberts stattgefunden habe, bringt Petavius eine bei St. Andreas in der Discefe Avignon (vgl. Baronius, annal. ed. Venet. III. p. 575.) gefundene Steininschrift vom Jahr 587 bei, welche nach richtiger Lesung folgendermaßen lautet:

> Obiit bonae memoriae Caesaria medium noctis die dominico inlucescente VI. idus decembris quatragies et sexies post consulatum Basilii iunioris V. C. C. anno duodecimo regni domini Cheldeberti, indictione quinta.

Noch bedeutender find zwei Inschriften bei Mommsen. Die eine lautet:

HIC . REQVIESCIT . IN

PACE . FAMVLVS

DP .  $\triangle$  . ID' . APRIL' . ITER'

P.C. BASILI.V.C.CNS.

Die andere:

DECIES PSC BASILI VC CONSL.

Alle brei liefern Erweise der eigenthumlichen Art, wie man im sechsten Sahrhundert in Italien und Frankreich das Datum zu schreiden pflegte. Es ergibt sich aus ihnen, daß das quinq. unserer Stelle nicht als Cardinalzahl, sondern als Abverbium numerale zu betrachten und also quinquies zu lesen ist. Ueberdieß lehren sie, daß jenes Cs nichts Anderes als consulis bedeutet, und geben einen schlagenden Beweis für das anderweitige Vorkommen des sast unglaub= lichen Pleonasmus: post consulatum Basilii V. C. consulis. Man sieht: es war den Schreidern dieser spätern Zeit, weil sie sich bewußt seyn mochten, daß die Bezeichnung V. C. (vir consularis) meist eine uneigentliche, zur bloßen Titulatur herabgefunkene war, nicht genug, post consulatum hinzuschreiben; sie versäumten nicht, noch ein Wort hinzuzufügen, wodurch ausgedrückt werden sollte, daß der Bezeichnete in der That Consul gewesen sey. Brauchbare Bemerkungen zur weitern Begründung dieses herabkom= mens der consularischen Würde gibt das handbuch der romischen Alterthumer von Becker III, 238.

Mit diefer Kunde ausgeruftet, laffen Sie uns nun zu der letzten victor'schen Unterschrift, der unter der Apotalppse angebrachten, schreiten. Schannat hat von ihr folgende Worte gelesen und abdrucken laffen:

VICTOR.FAMULUS.CHRISTI.ET.EIUS.GRATIA. EPISCOPUS.CAPUAE.LEGI.ET.APUD.

| • | • | • | • | • | ٠ | • | •  | ٠  | ٠  |                       |
|---|---|---|---|---|---|---|----|----|----|-----------------------|
| • | • | • | • | • | • | • | •  | •  | •  | INDICTIONE, NONA.     |
|   |   |   |   |   |   |   |    |    |    | • • • • • • • • •     |
| ٠ | • | • | • | • | • | L | EC | Я. | 11 | D.X. DIE. PRID. IDUUM |
|   |   |   |   |   |   |   |    |    |    | ÀPRIL.                |

Abgesehen von dem gerügten Gebrauch des Uncialdrucks ist hierbei zuvörderst zu bemerken, daß vor dem Wort apud kein et zu lesen ist. Vielmeht ist deutlich: Victor hatte an dieser Stelle ein d geschrieben, sah sich aber, es wird sich sogleich zeigen wodurch, veranlasst, diesen Buchstaben zu durchstreichen; diese Correctur hat denn Schannat fälschlich fur ein et angesehen.

Die folgende Zeile, von welcher berfelbe nichts gelefen, enthält unverkennbar die Worte: basilicam Consta . . . ianam, von welchen das letztere, durch eine Luck durchbrochene, offenbar nichts Anderes seyn kann als Constantinianam.

Von ber nåchstfolgenden Zeile find für ein scharfes Auge die Worte erkennbar: d. XIII. Kal. Maias, woran sich die bereits von Schannat gelesenen ind. nona anschliez sen. Augenscheinlich ist es diese mit d. [die] beginnende Beitangabe, was Bictor gleich nach dem legi in der zweiten

Schreiben an Herrn Pralat D. Ullmann. 413

Beile niederschreiben wollte. Indem er aber damit den Ans fang machte und das d hinschrieb, besann er sich, daß es zweckmäßiger sey, erst die Ortsangabe zu Gewerkstelligen, und kam erst in der vierten Zeile auf die Angabe der Zeit zurück.

Der Inhalt der vorletzten Beile, welcher wie der ber britten Schannat's Augen durchaus entging, ift aus folgen= ben, nicht ohne Schwierigkeit zu erkennenden Buchstaben und Buchstabentheilen zu erschließen:

q.n. 1 p c basili u c cof.s I

Båren wir nur auf sie angewiesen, so wurden sie schwer und nicht mit Sicherheit gedeutet werden können. Im Verhältniß aber zu den analogen Worten der ersten Unterschrift können sie nichts Anderes sagen wollen, als:

quinq. post consulat. basilii V. C. consulis,

und wir haben in ihnen fomit eine Wiederholung der in jener gegebenen Sahreszahl und nebenbei eine neue Bestätigung des besprochenen Pleonasmus.

Bas ift aber mit bem I am Ende ber Beile anzufangen?

Dieses wird sofort deutlich, sobald die Anfangssylben ber letten Zeile aufgefunden find. Unverkennbar lauten diese:

terato,

woran sich dann die von Schannat gelesenen Worte legi ind. X. die prid. iduum April. anschließen.

Bir haben danach in unserer Stelle zwei Angaben, ein erstes legi mit der dazu hehdrigen Orts- und Zeitangabe und ein zweites legi mit vorausgeschicktem iterato und hinzugefügtem Datum.

Hiernach ftellt fich 3wed und Inhalt beider Unter-

Während Victor einige Abschnitte des neuen Testaments nur mit dem Wort legi oder legi meum + unterschrieb, fügte er der Apostelgeschichte die längere Bemerkung bei, er habe die Durchlesung derselben VI. Non. Mai. des fünften Jahrs nach dem Consulat des Bassilius, d. i. am 2. Mai 546, vollzogen. Bei der Apokalypfe aber bemerkte er noch ein Mehreres, erstens, daß er sie in den Räumen der basilica Constantiniana und zwar d. XIII. Kal. Mai. (am 19. April 546) gelefen, und zweitens, daß er die Lefung (wahrscheinlich nun die des ganzen Coder) indictione X. prid. Id. April. (am 12. April 547) wiederholt, oder, wenn man will, die Wiederholung an diesem Tage vollendet habe.

Schannat trifft gewiß im Ganzen bas Rechte, wenn er fagt, Bictor habe durch diefe Bemertungen feinen im Coder angebrachten Berbefferungen den Stempel der 3us verlaffigfeit aufdruden, er habe bamit fagen wollen, nicht irgend ein unberufener Schreiber, fondern er felbft, ber Bischof, habe die Correcturen gemacht. Indes scheint mir bamit nicht Alles ausgesprochen ju fenn, mas Bictor bei Diefen Notizen im Ginne hatte. Die genaue Ortes und Beits angabe, welche derfelbe feinem legi hinzufügte, scheint mir einen Erweis zu enthalten, daß er auf feine Durchlefung ober Durchbefferung des Coder einen febr großen Berth legte. Die Mube - warum follen wir nicht fagen, der fritifchen Bergleichung ? - erschien ihm als eine Arbeit, Die es verdiente, das Datum ihrer Bollendung mit fich zu fuhren. Benigstens ftimmt mit diefer Auffassung eine Meußerung Bictor's, bie er dem ersten Theil des Coder, ber barin ent. haltenen Evangelienbarmonie, vorausgeschickt hat. In dem Prologe, mit welchem er diefe einleitet, erzählt er, es fen ihm zufällig ein Band unter bie Hande gekommen, worin bie vier Evangelien zu Einem Ganzen verschmolzen feyen. Leider aber habe es darin an einer Angabe der Stellen gefehlt, aus welchen bie einzelnen Abschnitte zusammengefügt worben. Er habe benn die Arbeit, das Fehlende hinzuzufügen, übernommen. Die Borte, mit denen er dieg mittheilt, bes weisen, welche Mube sie ihn gekoftet. Studium laboris, fagt er, impendi, ut memoratos numeros per loca congrua diligenter adfigerem, und weiter: nos in eo

## Schreiben an Herrn Pralat D. Ullmann. 415

sumus labore versati, quo opera solet novella praesumi. Kam hierzu noch die Nothwendigkeit, den Coder Bort für Wort durchzugehen, falsch geschriebene Worte zu verbeffern, Ausgelassenes einzuschalten, und was dergleichen mehr ist, so begreift man wohl, wie sehr sich Victor der Tage freute, an welchen er die Lesung einzelner Theile, am meisten aber desjenigen, an dem er die wiederholte Lesung des Ganzen zu Ende gebracht hatte.

Ift nun dieß der Inhalt der Unterschriften, so läßt sich, wenn ich nicht irre, auch jenes seltsame R, welches sowohl in den Briefen des neuen Testaments, als in der Evan= gelienharmonie öfters vorkommt, erklären. Es wird sich eben auf die zweite Lesung beziehen und etwa durch ein Wort wie Retractavi oder Relegi gedeutet werden mussen.

hiernach bleibt nur noch Ein Gegenstand ber Unterfuchung bedurftig: die bier fo unerwartet auftauchende basilica Constantiniana, in welcher Bictor feine Arbeit volls fuhrt hat. Last fie fich wohl anderweitig nachweifen ? Birklich ift dieß der Fall. Bei dem kundigen Ughello, beffen Italia sacra zu Rathe zu ziehen bier geboten mar, finde ich in der Lebensbeschreibung des Bischofs Protus von Capua (314-337) den biftorifc begründeten Bericht, mabricheinlich in beffen Beiten falle ber Bau einer durch Conftantin zu Ehren ber Apostel in Capua errichteten Basilica, welche von ihrem Grunder reich dotirt und nach feinem Namen Constantiniana benannt worden fen. Bugleich theilt er bie Anficht eines andern italienischen Archaologen, des Capuas ners Camillo Pellegrini, mit, wonach diefe Rirche feine andere ift, als bie später unter dem Namen Divi Petri ad corpus bekannte. Hierin liegt eine theilweise Probe unferes fritischen Erempels, welche mir außerft erwunscht gekommen ift, und mit der ich die Rechnung schließen darf.

### Ullmann

Indem ich Ihnen vorstehende kleine Arbeit vorzulegen mir erlaube, bitte ich um gutige Aufnahme derselben und verharre verehrungsvoll,

hochwurdiger herr Pralat,

Ihr ergebener

E. Ranke.

Marburg, 26. October 1855.

# Ein Wort der Erwiederung auf das Vor= anstehende.

## Bon D. C. Ullmann,

Sie haben mir allerdings, verehrter herr und Freund, Ihre Mittheilung über den wichtigen fuldaer Coder des neuen Teftaments dadurch noch näher ans herz gelegt, daß Sie der= felben die Form eines Sendschreibens an mich gegeben haben. Aber auch ohne diefe persönliche Widmung würde der mit fo viel Frische und Lebendigkeit abgefaßte kleine Auffatz nicht verfehlt haben, meine herzliche Theilnahme in Anspruch zu nehmen, und Sie erlauben mir wohl, mich darüber etwas eingehender und zugleich in einer allgemeineren Beziehung auszusprechen.

Indem ich im Gedränge von Arbeiten ganz entgegengesetter Art Ihre Erörterung las, ergriff mich auf der einen Seite ein gewisses heimweh, doch auch wieder einmal, wenn gleich auf andern Gebieten, ahnliche Untersuchungen an= stellen zu können; auf der andern Seite aber empfand ich auch ein wahres Bohlgefühl darüber, daß eine Arbeit vor mir lag, welche nicht nur ihren Gegenstand bis zu dem lehten Puncte der Möglichkeit erschöpfte, sondern dabei auch in voller wissenschaftlicher harmlosigkeit und Unschuld nichts Anderes wollte, als ein für die Forschung gestelltes Problem reinlich und klar zur kösung zu bringen. Es war, mit ein Wort der Erwiederung auf das Voranstehende. 417

einem Wort, der lautere und liebevolle, von aller weiteren Absicht freie Forschungsgeist, der mich aus Ihrem Auffahe besonders ansprach.

Sie werden mich hierbei, mein Verehrter, nicht mißverstehen! Es ift nicht meine Meinung, ein dem Leben entfremdetes und von dem Ganzen der Wissenschaft sich ablösendes Interesse für das Aufspüren und Untersuchen solcher Dinge, die am Ende nur vereinzelte literarische Merkwürdigkeiten bleiben, als eminent werthvoll anzupreisen, Auch weiß ich ja gar wohl, daß der belebende Mittelpunct der ganzen wissenschaftlichen Thätigkeit, welche Sie üben, nicht ein Interesse ber eben bezeichneten Art, sondern die Liebe zum herrn und zu seiner Kirche ist, und daß Sie mit allen Einzelforschungen stets dem großen, in sich zusammenhängenden Ganzen der theologischen Wissenschaft bienen wollen. Nein, der Gesichtspunct, unter dem sich mir die Sache darstellte, war vielmehr folgender.

Es hat, wie Sie gar wohl wiffen, eine Zeit gegeben - und fie liegt noch nicht allzu weit hinter uns - ba man nur eine mit reichem Material ausgestattete Abhandlung uber eine entlegene Partie der judischen oder christlichen Antiquitaten zu fcbreiben ober an einem beliebigen Buche des Kanons zum kritischen Ritter zu werden brauchte, um fich den Namen eines Theologen und die Anwartschaft auf eine theologische Lehrstelle zu ermerben. Diefe Beit ift porüber. Es werden jest tiefer gehende und ernftere Anfordes rungen an den Theologen gemacht, fowohl in Betreff der wiffenschaftlichen Durchbildung als in Betreff der firch= lichen Gesinnung, und wir wollen bem gegenüber die frubere oberflachliche, ja oft leichtfertige Betrachtungs= und Beur= theilungsmeife gewiß nicht zurudwünschen. Uber, wie es im menschlichen Leben zu gehen pflegt: kaum find wir der einen Noth entronnen, so brobt uns eine andere. Mar man früher bei der oft nur gelehrten Arbeit der Theologie in hohem Grade theilnahmlos gegen die eigentlichen Objecte

#### Ullmann

biefer Arbeit, alfo theologifc und firchlich in bifferent, fo ift jest vielfach an die Stelle biefer Gleichgultigkeit nicht fomohl das wahrhaft gefunde theologische und kirchliche Intereffe, als vielmehr die Tendenz getreten und die theoloaischen Arbeiten laffen fich mehr und mehr bazu an, ein tendengibfes Gepråge zu erhalten. Die fpecififch confessionellen oder auch anticonfessionellen Fragen in Lebre, Cultus und Berfassung baben fich in den Bordergrund ge= ftellt, und biernach werden nicht nur die Gegenstände ber Behandlung gewählt, fondern die Behandlungsmeife felbft bestimmt fich auch einem guten Theile nach dabin, daß das folieflich zu erreichende Biel icon von vorneherein unver-Die natürliche Folge biervon ift, daß rudbar feftsteht. Diejenigen Bestandtheile der Theologie, welche, wie wefents lich und nothwendig für bas Ganze der Biffenschaft fie fonft auch feyn mogen, boch ein unmittelbares Intereffe ber an= gebeuteten Art nicht barbieten, immer spärlicher bearbeitet werben, und daß dasjenige, mas zu Tage gefordert wird, boch immer nur vorzugsweise einer bestimmten Richtung und Partei bienftbar und dienlich ift. Das Gebiet der ge= meinfamen gelehrten Forfdung, die in unbefangener Beife nur die Bahrheit im Auge hat, wird immer enger, immer feltener betreten, die Scheidemande, welche die verschies benen Dentweisen und Bege trennen, werden immer hober, und es muß nothwendig, wenn biefer Proceg in gesteiger= tem Daße fortschreitet, eine gemiffe Barbarei eintreten, bei ber keine Urt von Theologie, auch nicht eine kirchliche, die ibres Namens werth fenn foll, bestehen und wahrhaft ge= deiben kann.

Diefen Juftanden gegenüber, die theils fcon vorhanden find, theils noch mehr fur die Zukunft drohen, muß es ges wiß Jedem, der die ernste, volle und aller Absichtlichkeit sich entschlagende Pflege der echten theologischen Gelehrsamkeit in ihrer großen Bedeutung erkennt, in eigenthumlicher Beife wohlthun, wenn ihm wissenschaftliche Erscheinungen entge-

418

## ein Wort der Erwiederung auf das Boranstehende. 419

gentreten, die sich ohne Verknüpfung mit den Tendenzen bes Tages als reine Erzeugniffe treuer und gründlicher Forschung darstellen, wenn er Männer kennen lernt, die sich burch die herrschende Zeitströmung nicht abhalten lassen, sich solcher Forschung noch mit voller hingebung und Liebe zu widmen. Und diese besondere Freude habe auch ich, mein verehrter Freund, aufs lebhasteste empfunden, als Sie mir vor Jahresfrist bei Ihrer Untersluchung über das bei uns aufbewahrte Homiliarium Karl's des Großen persönlich näher traten, und nicht minder, als ich Ihre voranstehende schöne Arbeit über die fuldaer neutestamentliche Handschrift vor Augen hatte.

Bas nun folieflich diefe Arbeit felbft betrifft, fo tann freilich nur ber, welcher fich burch Autopfie eine Einficht in den Gegenstand der Untersuchung verschafft bat, ein voll= kommen genügendes Urtheil darüber fällen. Abgesehen jes boch biervon, hat Ihre Darftellung auf mich durchaus den Eindruck der Richtigkeit und Babrheit gemacht. Nur eines war mir bei der fonft fo großen, bis ins Einzelfte geben= den Akribie ber Durchfubrung einigermaßen auffallend: der freilich unbedeutende Umftand, bag Gie nicht auch ber Unterschrift unter dem Brief Sacobi "legi meum +" eine besondere Erklärung widmen wollten, da ich mir boch taum denten tann, daß Gie diefe Borte als ohne Beiteres perftåndlich follten angesehen haben. Sie erlauben mir alfo wohl, daß ich, vorbehaltlich einer befferen Deutung, diefe fleine Lude erganze. Das + burfte bier wohl nichts Anderes fenn, als bas Beichen, welches wir vielfach in alten Urfunden vor ober hinter einem namen finden, und zwar nicht etwa bloß, wie es jett noch gewöhnlich ift, bei Bi= fcofen und hoberen Geiftlichen, fondern auch bei Perfonen ber verschiedensten Lebensstellung aus bem Laienstande, Sier aber vertritt es vermuthlich den Namen felbft. Es ift bas Beichen des namens, und in biefem Ginne ju meum bas Substantivum signum zu erganzen, welches signum eben 420 Ullmann, ein Bort d. Erwieder. a. d. Boranftehende.

das + ift. So wåre also zu dem sonst in dem fraglichen Goder gewöhnlich nur einfach vorkommenden legi hier noch das meum + hinzugefügt, um dieses legi durch das Ramenszeichen des Schreibers als wirklich von ihm herrührend zu beträftigen, ähnlich wie wohl manche Ramensunterschriften noch durch ein beigegebenes manu propria bestätigt werden. Außerdem bemerke ich noch, daß das von Ihnen burch relegi oder retractavi erklärte R vielleicht eher durch das Wort recognovi aufzulösen feyn möchte, welches in technischer Weise aussagt, daß die Stelle oder Schrift, bei der es angebracht ist, verglichen und richtig befunden worben sey.

Halten Sie mir diefe geringen nachträglichen Bemerkungen zu Gute und verbeffern Sie diefelben, wenn sie uns richtig seyn sollten. Vor Allem aber genehmigen Sie meine guten Bunsche für die rüstige Fortsetzung Ihrer gelehrten Arbeiten und meine freundliche Bitte, bald wieder zu uns zu kommen, um das verdienstliche Werk der Herausgabe des carolinischen Homiliariums zum gedeihlichen Ziele zu führen.

In herzlicher Liebe und Hochachtung

der Ihrige

C. Ullmann.

Karlsruhe, den 24. Novbr. 1855.

2,

## Gott der allein Gute.

Eine eregetisch=bogmatische Betrachtung über Matth. 19, 16-22. Von D. Kriedrich Köfter.

Die genannte Stelle verrath ihre besondere Bichtig= keit schon dadurch, daß sie bei allen drei Synoptikern sich findet, und zwar in sester Reihenfolge zwischen der Seg= nung der Kinder und den Aussprüchen über den Eintritt

## Rofter, Gott der allein Gute.

ins Gottesreich. Sie feffelt die Aufmertfamteit burch ibre anschaulich lebendige Darftellung, aber fie reist auch uns willfürlich zu tieferem Nachdenken burch ibren Inhalt, wels der einen Cardinalpunct aller Religion behandelt. Berge= genwärtigen wir uns benn zuerft ihren Sinn und Bufammenbana.

Ein noch junger Mann (13. 22.), dem hoben Rathe angehorig (aogwov, Lut.), richtet in tiefer Bewegung (benn er lauft berzu und thut einen Kniefall. Mark.) folgende Frage an den herrn : "Meister, mas foll ich Gutes thun, damit ich des emigen Lebens theilhaftig werde ?" Dag die Frage hier keine aralistig versuchende war (wie Luk. 10, 25. und Matth. 22, 36.), fondern aus aufrichtigem Seilsverlangen hervorging, dafür fpricht der liebevolle Blict, melden ber gottliche Menschenkenner auf ben Fragenden richtet (Mark.); im Fortgange jeboch zeigt fich, bag bas Streben bes Junglings ein irre geleitetes mar, burch pharifaische Borurtheile und finnliche Borstellungen von meffianischer Sludfeligkeit. Er weiß, daß er nur durch Gutesthun in bas Reich Gottes eingeben tonne ; aber ungewiß ift er, burch welches befondere Thun er unfehlbar und geraden 20e= ges bas Biel erreichen werde »). Die Antwort Sefu lautet: "Bas fragst bu mich wegen des Guten? Einer ift der Gute! Billft bu aber zum Leben gelangen, fo halte Die Sebote !" Deine Frage ift uberfluffig, will ber herr fagen ; benn ba Gott der allein Gute ift, fo gibt es fur den Renfchen keinen anderen Beg zum Leben, als das halten feiner Gebote! Nun muffen wir aber bemerken, daß Frage und Antwort bei Mark, und Luk, etwas anders lauten;

a) Diefelbe Frage thut Apostelgesch. 16, 30. der Rertermeister zu Bhilippi an Paulus: "was muß ich thun, daß ich gerettet werde?" Beil hier aber die Frage aus voller herzenseinfalt tam, fo wird von ihm nur Glaube (Buverficht) geforbert. 28

Theol. Stud. Jahra. 1856.

421

namlich bie Frege : "Guter Deifter, mas muß ich thun?" u. f. w., und bie Antwort: "was nennest bu mich aut? Riemand ift aut, wher Einer, nomlich Gott." Diefe doppelte Tertesgestalt tommt jedoch mejentlich auf denfels ben Sinn binqus, und es hat tein Bedenten, anzunehmen, bag ursprunglich bie Frage lautete: Guter Deifter, mas mus ich Sutes thun? und bie Antwort: mas nenneft bu mich gut und fragst mich nach dem Guten? Riemand ift gut, außer Gott allein! Scheint es nun, als ob Jefus mit ben Borten : "was nenneft bu mich gut ?" bas Prabicat bes Gutfepns von fich ablehne, fo bemerkt basy schon Bolf (in Curis ad h. l.); haec quaestio non negantis est, sed examinantis. "Bedenfit du auch wohl, indem du mich ant nennft, daß diefes Pradicat Gott allein aufommt ?" Alfo gebubrt es Sefu ant vermoge feiner voll= tommenen Einheit mit bem Bater. Der ganze nachbrud liegt nun aber barauf, bag Gott ber ausschließliche Inhaber jenes Pradicats fen (oudelg si un ele). Denn biernach tann bas Gute nichts Underes fenn, als Befolgung Seines Billens (Seiner Gebote). Der Jungling fragt aber in feiner Einfalt weiter : "welche (befonders fcwere) Gebote meinst bu benn?" worauf ibm aus dem Detalogus, dem heiligen Grundgesete vom Sinai, und zwar aus deffen zweiter Tafel, die einfachften Gebote genannt werden. Bei Matth, fugt ber herr noch, als Grund= lage aller diefer Gebote, die Forderung ber Nachftenliebe binzu. Er deutet an (im Sinne der Bergpredigt), daß die Gefete Gottes eine unendliche Zufgabe enthalten, indem es dabei nicht bloß auf das außere Bert ankommt, fondern auf die innere Gemutherichtung. Die Erwiederung bes Jung= lings zeugt von Selbstzufriedenheit und von jener phari= faischen Befangenheit, welche zwischen großen und fleinen Seboten einen Unterschied machte. "Alle diefe (gemeinen und leichten) Gebote habe ich beobachtet von meiner Jugend

¢

422

:

#### Gott der allein Gute.

an." Aber ber Bufah : "worin bin ich noch surud?" verrath boch ein lebhaftes Gefubl fur bobere Sittlichfeit; baber ber herr ben Fragenden liebevoll anblickt und ohne weitere Erorterung fortfabrt: "willft bu volltommen fenn (die hochfte Forderung erfallen), fo vertaufe beinen Befit und gib ibn armen Leuten, und bann komm und folge mir nach !" Diefes Bort will ben Jungling bei feiner fomachen Geite faffen und ftellt ibn auf bie Drobe. ob er feinem Abgotte, bem Reichthum, entfagen tonne, Es ift allo nicht zu verstehen von bem außeren Berte, fonbern von ber inneren Gelbftverleugnung und Entfagung alles Irbischen, welche von dem Innger Jesu verlangt wird. Der reiche junge Mann besteht biefe Drobe nicht: auf ein alanzend verdienftliches Bert mar er mohl gefaßt : mm er aber allem Glanz und Berdienft entfagen foll, geht er trauernd von dannen.

Bas uns nun biefe Erzählung fo bochmichtig macht, ift bas energisch ausgesprochene Bort: Gott ift der ausschließlich Gute. Somit ift er micht bloß der unvergleichbar Beste, fondern auch der abfolut Gute, die Urquelle alles fonft etwa vorhandenen Guten; ja, er iftnicht bloß abstract bas bochfte Gut (ro auroayadov, wie Gregor von Nazianz fich ausbrudt), fonbern ber allein Gute, die volltommen gute Perfonlichteit. Auch wird burd ben Bufammenhang ber Stelle bas metaphy= fifch Gute (Die Bolltommenheit) gwar nicht ausgeschloffen, aber boch vornehmlich an bas fittlich Gute gedacht. Bie inhalt- und folgenreich nun biefer Gat fey, muß man von geiftreichen Myftitern, z. B. einem Tauler, lernen. Sn ber That liegt darin der Grundcharakter des Christenthums, und der Quellpunct aller ihm eigenthumlichen Babrheiten, feine tief fittliche Tendenz, und damit feine Allasmeingultig= feit anogefprochen; ein Offenbarungsfah, welcher zugleich,

28,\*

wenn man es richtig verftehen will, die hochfte Bernunftigkeit des Evangeliums darstellt. Spuren davon finden fich ichon im alten Testamente, gemäß bem barin berrichens ben fittlichen Geifte. Jebova ift "gut und fromm" (שוֹב) ישיר Df. 25, 8.), und wie er ben Denfchen gefagt bat, mas gut fen (Micha 3,2.), fo ift er den Guten gnådig (Amos 5, 15.). Auch die Burzel prz, mit der ganzen Familie ihrer De= rivaten, wird häufig von dem Gutfeyn Sehova's gebraucht. So Df. 11, 7: "Sebova ift priz und liebt ripfiz. Ferner wird fein Geift der gute genannt (Pf. 143, 10.; Rebem. 9, 20.), besgleichen feine Gebote (Nebem. 9, 13) und feine Dffen= barung überhaupt (Serem. 6, 16.; 2 Chron. 6, 27.). 3m Bergleich mit ihm wird den Den fchen und felbft den Engeln das Sutseyn abgesprochen (Siob 4, 17.; Pred. Salom. 7, 21.; Jerem. 13, 23.); und das tieffinnige Buch Biob dreht fich eben um die Frage von dem Berhaltniß bes (relativen) Gutfeyns der Denfchen zu dem gottlichen. Aber darin zeigt unsere Stelle einen Fortschritt der neute= ftamentlichen Offenbarung, daß fie Gott den allein und ausschließlich Guten nennt a), wie er andermarts ber allein Beife (1 Tim. 1, 17.) und allein Unfterbliche beißt (1 Tim. 6, 16.), zur Bezeichnung einer charakteriftifchen und Grundeigenschaft.

Man muß sich daher wundern, daß diefer von bem herrn so stark betonte Ausspruch in der Christenlehre nicht immer die verdiente Berücksichtigung gefunden hat, und daß namentlich in dem Lehrstücke von den Eigenschaften Sottes fein Alleingutseyn oder seine sittliche Bollkommenheit nicht besonders hervorgehoben wird. 3war führen die alteren Dogmatiker (Hollaz, Quenstedt u. A.) die bonitas

a) Angedeutet scheint etwas Achnliches in der Stelle Bf. 16, 2., wenn man übersetht: "mein Gutes (שוֹבְרוֹי) liegt nicht über dir hinaus (also in dir.)." Aber das ift doch nur negativ gesprochen.

Dei mit auf, als die perfectio, quae omnes complectitur perfectiones; allein dieft mare das abfolute Gutfenn, der Compler fammtlicher Bollkommenbeiten im meta= physischen Sinne (veral, Tweften's Dogmatit. II. S. 48.), von welchem die Schrift überhaupt nichts fagt, und am wenigsten unfere Stelle. Denn zu dem reichen Junglinge redet der herr von ben Geboten Gottes, alfo von feinem Billen (dem guten, wohlgefälligen und vollkommenen Gotteswillen, Rom. 12, 2.), und Diefe mora= lifche Bolltommenheit ift praktifc ungleich wichtiger, als jene abstracte. Die neueren Dogmatiter bingegen nehmen die Sute (bonitas) nur von der auf das Wohlfeyn aller lebendigen und empfindenden Befen gerichteten Birtfamteit Sottes, welche man richtiger Gutigteit (benignitas) nennen wurde, und von der ift in unferer Stelle augenscheinlich nicht die Rede. Aber wird nicht die fittliche Bollfommenbeit Gottes burch das Attribut der Seiligkeit bezeichnet? Allerdings. Doch ift biefes Attribut ursprünglich ein negas tives und deghalb mehr umfaffend als das positive der fittlichen Gute; mp namlich, wie aylocovn, ift Entfernung von aller Unreinheit, ober bie negative Bollfommen= beit, in Beziehung auf das Physische sowohl als Morali= iche. So wird 3 Mof. 11, 43 ff. das Berbot des Ge= nuffes unreiner Thiere dadurch motivirt: "ihr follt heilig fenn; benn ich bin heilig." So heißt ber Tempel zu Jerufalem und befonders fein innerstes Gemach Unp; Sabat. 1, 12. hingegen wird Jehova als der heilige Ifraels an= geredet, mit bem Bufate : "reines Zuges, tannft bu Bofes nicht feben und Frevel nicht anschauen." Zuch der beilige Sottesgeift ift demnach ber von aller außeren oder in= neren Unreinheit entfernte, welcher durch die Berührung mit folcher Unreinheit betrubt wird (Ephef. 4, 30.) a), Die

a) Die Bedeutung hehr und majestätisch (Jes. 6, 1.) erhält das Wort heilig erst folgeweise.

immanente Eigenschaft ber Beiligkeit begreift alfo bie bes allein Gutfeuns zwar mit in fich, aber biefe lettere tritt boch, als positiven und transitiven Inhalts, fcarfer Man tann fie beschreiben als die vollendete bar. bervor. monie des gottlichen Bollens mit fich felbit, und fo bildet fie die Spise und bas genetische Princip aller fittlichen Bon der Liebe 3. 28, heißt es Bollfommenheiten Gottes. 1 Sob. 4. 16: Gott ift Liebe (ayany, b. b. ein liebes volles Befen, wie Job. 4, 24: πνεύμα ό deós. Gott ift ein geiftiges Befen); aber es leuchtet ein, daß bieje erft burch die fittliche Grundlage ihren vollen Gehalt und Berth erlaugt, wie benn auch bie Liebe bes Denfchen gegen Sett ibentisch ift mit bem halten feiner Gebote oder feines Billens (1 Joh. 5, 3.). Sofern die Ausübung des Guten von bem Ertennen beffelben abhängt, fteben Gottes Alls wiffenbeit und Allmeisbeit mit feinem volltommenen Gutfeon in Berbindung; er erkennt nämlich auch bas dem Guten widerftreitende Bofe (1 Mof. 3, 22.; Serem. 23, 23.); baber er felbft aus bem bofen Bollen der Menfchen bes Sute berzuleiten vermon (1 Mof. 50, 20.). In diefer Berbindung des vollkommensten Biffens und Bollens bat ferner Die gottliche Babrhaftigkeit ihren Grund (alhorsa rou door. Rom. 3, 7. 15, 8.), b. b. die Buverlaffigfeit alles deffen, mas er von feinem Belen und Billen offenbart, vermone des Bufammenhangs zwifchen bem Babren und Guten. Endich eber, die Schwierigkeit, Gottes Gpade und Berechtigkeit mit einander in harmonie zu denken, lofet fich volltommen, wenn wir beide unter den Begriff des Meinauten ftellen. Denn ba beide auf bas bochfte Gut gerichtet find, fo kann die Gerechtigkeit nicht zu ftreng und bie Gnade nicht fcwach gedacht werden. Daber auch in der berühmten Stelle Rom. 3, 21-26. Suzaosven nicht eine rudfictblofe Strafgerechtigkeit bedeuten wird, fondern vielmehr (f. oben) die Rechtschaffenheit, das fittliche Sut-

feyn Gottes. Denn záqıs, avozi und záqessis ftehen zur Erläuterung barneben, und B. 26. beschließt mit der Antithese: "damit er wäre (sich darstellte) nicht nur felbst gut, sondern zugleich auch für gut achtend und erklärend den Gläubigen (sey er Jude oder Nichtjude, B. 30.)."

Der Aussbruch des herrn : Niemand ift aut als Gott allein, ftellt alfo bie gewöhnlich als Seiligkeit anerkannte gottliche Bollkommenheit in ein helles, die ganze Glaubens= lehre bestrahlendes Licht. Um uns bavon zu überzeugen, wollen wir kurzlich ihren Einfluß auf die hauptpuncte Diefer Lebre Darlegen. Gott ift nicht bas bochfte Gut, eine Sbee, fondern ber bochft Gute, eine fittliche Derfonliche das Trinitätsdogma, welches feit. Anq in metaphyfischer Sinficht fo große Schwierigkeiten darbietet, wird burch Beziehung auf Gottes Alleingutfenn ber menfchs lichen Saffung naber geruckt und aus dem farten Dogma in einen turgen, lebendigen Ratecbismus bes gangen Chris ftenthums verwandelt. Die gottliche Dreieinigteit ift freilich am ficherften aus bem Confenfus ber Schriftlebre abzu= leiten, will man fie aber speculativ deduciren, fo fcheint es fruchtbarer, von Gottes Sutfeyn auszugehen, als, mit Liebner, von feiner Liebe =). Das allein gute gottliche Befen (sig δ θεός) hat fich in drei Perfonlichkeiten geoffenbart, als ber Urgrund des Guten, als deffen welterlofende Ericheinung und als feine an jeder einzelnen Geele fich bewährende Birkfamkeit. Der Bater ift, nach unferer Stelle, der Quell alles Guten; viel mehr, als irdifche Bater, gibt er Gutes denen, die ihn bitten (Matth. 6, 11.). In dem Sohne erschien der absolut Gute (zonororns nal gehausganla Deov. Tit, 3, 4.) zur Erlofung ber Menschen; denn er

a) Daß die Heiligkeit (bas vollkommene Gutseyn) Gottes eine tri= nitarische Beziehung habe, erkennt auch Thomastus an: von Christi Person und Wert. Th. 1. S. 123.

burfte fprechen: "wer mich fieht, fiehet den Bater" (Joh. 14, 9. 10.). Der vom Bater und Sohne ausgehende (die Trinität vollendende) Geift aber wird schon im alten Testamente der gute genannt, und als solcher wirkt er theils auf die Welt ein, sie übersührend von ihrer Sünde, von (Christi) Serechtigkeit (sittlicher Vollkommenheit) und von bem über alles Bose ergehenden Gerichte (Joh. 16, 8.), theils auf die Gläubigen, welche er fortwährend treibt, Sottes Kinder (im Sutseyn ihm ähnlich) zu werden (Röm. 8, 14.).

Die Beltfcopfung, als ein Bert bes allein Su= ten, ift eben deghalb urfprunglich ein gutes Bert (1 Dof. 1, 20.); und das bildet den biblischen Optimismus. Eben fo richtet fich die Borfehung wefentlich auf das Gute, burch die Bermirklichung des Reiches Gottes (Rom. 14, 17.); benn lauter Gutes kommt von oben berab (Sak. 1, 17.), und denen, die Gott lieben, muß Alles zum Guten mit= wirken (Rom. 8, 28.). hiermit verschwinden alle 3weifel an ber Nothwendigkeit und Rraft des Gebets; denn wer wollte und durfte nicht beten, wenn das fo viel beißt, als fich mit aller Zuversicht an den volltommen Guten wenden ? Den Bittenden gibt der himmlifche Bater allezeit Sutes (Matth. 6, 11.), oder den heiligen Seift (Luf. 11, 13.). Aber bas calvinifche decretum absolutum ift biers mit fchwerlich vereinbar. Die guten Engel beißen zwar Beilige, in Bergleichung ju den Menschen, find jedoch vor Sott nicht ohne Rebler (Siob 4, 18.) und fteben tief unter bem Sohne Gottes (Sebr. 1, 4.). Se mehr fie fich aber bem bochften Gute annabern, um fo tiefer find einige von ihnen durch Ungehorfam gefallen (2 Petr. 2, 4.). Diefe heißen daher nveupara axadagra, und ihr Oberhaupt o novypos (1 Joh. 2, 13, 3, 12.) als Christi Bidersacher. Der Teufel ift jedoch kein Ahriman dem Drmuzd gegenuber, tein bojes Grundwefen, fondern nach conftanter

Digitized by Google

Schriftlehre ein Seschöpf und Unterthan Gottes, und feine Macht, durch Christus zerstört, besteht allein in der Versuchung (Verführung. 1 Petr. 5, 8.; Offenb. 20, 10.).

Die biblifche Anthropologie wird allfeitig beftimmt burch den Say: Niemand ift gut, außer Gott. 2Benn nam= lich Gott der absolut Gute ift, fo tann der ursprünglich geschaffene Mensch nur relativ gut gewesen sevn. Mat bem Bilde Gottes geschaffen, ftand er in Einheit mit Gott und war noch ohne Sunde, trug aber die Berfuchbarkeit zum Bofen in fich. Der von außen kommende Reiz der Berführung bewirkte in ihm die erste Uebertretung des guten Gotteswillens, und von ba ab ift die Sunde ju allen Menschen hindurchgedrungen (Rom. 5, 12.), berges ftalt, daß in ihrem Aleische (ihrer niederen Natur) nichts Sutes mehr wohnt (Rom. 7, 18.). Alle fundigen und er= mangeln ber gottlichen herrlichteit (des Sutfeyns, Rom. 3, 23.). Aber die Sehnsucht, wieder gut oder zu Kindern Gottes adoptirt zu werden (vlodeola. Gal. 4, 5,), und die Fabigfeit, durch Berfohnung mit Gott erloft, von der Gunde befreit zu werden, ift ihnen vermöge bes gottlichen Ebenbildes geblieben.

Hieran schließt fich nun die Heilslehre. Das an fich gute Gefet Gottes (Rom. 7, 12, 16.) ift boch untraf= tig (advvarov. Rom. 8, 3.), die von Gott abgefallene Menscheit zu ihm zurudzuführen. Da aber ber Dochft= gute bie Sunde nicht bulden konnte, fo mar es fein ewiger Rathichluß, zur Vernichtung derfelben feinen Sohn zu fen= Diefer erschien, ben Menschen außerlich gleich (ev ben. δμοιώματι σαρχός άμαρτίας, Rom. 8, 3.), mithin auch versuchbar (hebr. 4, 15.), aber, weil er allein den Billen feines Baters suchte (Job. 5, 30.), negativ unsündlich und positiv als das Ebenbild des Alleinguten. So ift er, augleich der Menscheit und der Gottheit angehörig, Mittler und Berfohner geworden (1 Tim. 2, 5.); denn fein Thun

und Leiden war ftellvertretend (2 Ror. 5, 21.), genugthuend (fofern er bas Gute als in der Menschennatur unvertilgbar darftellte. Rom. 6, 10. 11.), und burch beides rechtfertigend (Rom. 8, 30 f.). Die in ihm erlangte Bergebung fubrt aus bem Lode zum Leben (2 Ror. 5, 14, 15.), b. b. aus ber Gundenfnechtschaft zur Freiheit im Guten. Diele felige Beranderung beißt als Bert Gottes Biedergeburt (1 Petr. 1, 3. 23.), als Bert bes Menfchen Betebrung (Apostelgesch. 3, 19.). Auch der Glaube, als das Mittel, fich Christi Berdienst anzueignen, wird ebensowohl vom Menfchen abgeleitet (1 Tim. 1, 19.), als von Sott (Gal. 5, 22.). Hierin liegt aber keineswegs ein Biderspruch, indem der heil. Geift durch bie voraufgehende Kraft des Bortes Sottes die nachfolgende Gelbfithatigfeit des Denfchen er= wedt. Daher 2 Kor. 3, 5: "wir Chriften find wohl tuchtig zum Guten, aber nicht als von uns felber, fondern als von Gott."

\$

Bas die letzten Dinge betrifft, so kann eine selige Unsterblichkeit, welche allein dieses Namens werth ist, nur auf sittlichem Wege erlangt werden (Job. 5, 29.); benn durch Achnlichkeit mit dem vollkommen guten Gott werden wir seiner Natur theilhaftig (2 Petr. 1, 4.), mithin unseres, unvergänglichen Daseyns gewiß. Am Ende der Dinge aber wird sich dieser Gott verherrlichen durch das dem Sohne übergevene Gericht (Rom. 2, 10.; 2 Kor. 5, 10.), in welchem der endliche Sieg des Guten verkündigt (2 Tim. 4, 8.), hingegen alles Böse von dem neuen himmel und ber neuen Erde ausgescholfen werden wird (2 Petr. 3, 13.).

Endlich auch die Lehre von ber Offenbarung hängt mit dem Glauben an den allein guten Gott genau zusam= men; denn sie ist eine gute ( $x\alpha\lambda\eta$ , 1 Tim. 4, 6.), und die Mysterien, welche sie kund macht, sind sittlicher Art, nämlich theils die Tiefen ( $\beta\alpha\partial\eta$ ) der Gottheit, theils was Gott bereitet hat denen, die ihn lieben (1 Kor. 2, 7 f.).

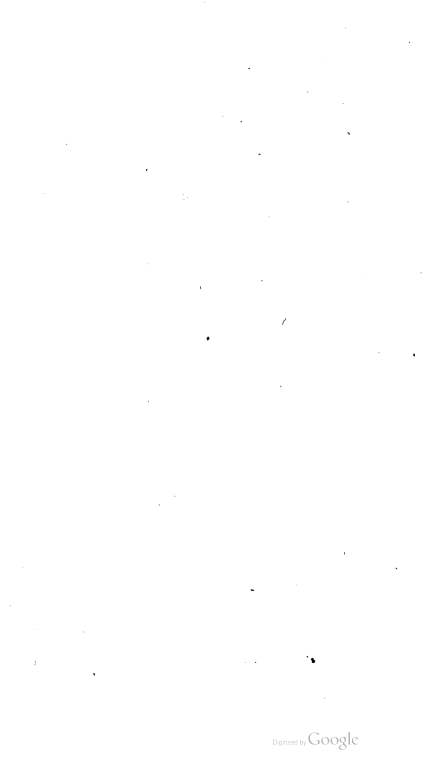
Daher liegt ber Hauptbeweis ihrer Gottlickkeit in bem Streben, Gottes Willen zu thun (Joh. 7, 17.); benn wer sich dem Guten zuwendet, dem offenbart sich Gott. Auch die Beissaung wird nicht (wie die Mantik) bloß durch den Erfolg bewährt, sondern zugleich durch ihre Harmonie mit den gottlichen Geboten (5 Mos. 18, 5.). Die Offens barung in der Schrift (die Inspiration) hat ebenfalls einen sittlichen Zweck, den Menschen zum Guten geschickt zu machen (2 Tim. 3, 16.), und ist daher von dem rein histos rischen Gehalte der Schrift nicht in vollig gleichem Sinne zu behaupten.

Bie nun die Dogmatik bie Offenbarung des volltom= men guten Gottes an die Menfchen barftellt, fo bie chrifts liche Ethik die Erziehung bes Menschen zur Zehnlichkeit mit diefem Gotte. Die Moral des alten Bundes fteht gang unter bem Gesichtspuncte ber religiofen Reinigkeit (Seiligkeit. 3 Mof. 11, 44.); bie des neuen Teftaments hat einen mehr positiven Gehalt: sie fordert von uns, voll= kommen zu werden wie Gott (Matth. 5, 45.). Ihre Urquelle ift der geoffenbarte gute, Gott wohlgefällige und volltom= mene Gotteswille (Rom. 12, 2.) im Berhaltniß zu ber menschlichen Gundhaftigkeit (Rom. 5, 12.), und baber ift fie wesentlich Agathologie (Lehre vom Guten) und um des Gegensates willen Ponerologie (Erkenntniß des Bofen), Die Biedergeburt bezeichnet ben entschiedenen Uebergang aus bem Bofen in bas Gute (Joh. 3, 3.; 1 Petr. 1, 23.) und bildet baber bas eigentliche Princip der chriftlichen Ethit. Denn ber Biedergeborene ift aus Gott, weil er das Gute thut (3 Job. 11.); er balt bas gottliche Gefet aus freier Liebe (1 Joh. 5, 3.), und folche Liebe ift des Gefetes Er. fullung (Rom. 13, 10.). Der Chrift ift ber gute Mensch. welcher Gutes hervorbringt aus dem guten Schate feines Bergens (Matth. 12, 35.).

Den hohen Berth diefes Lehrstudes fur die Apolos

g et ik brauchen wir nur anzudeuten. Denn gegen bie vielen und heftigen Angriffe auf das Christenthum in un= feren Tagen kann dasselbe nicht kräftiger vertheidigt wer= den, als durch den Beweis, daß es die Offenbarung des allein guten Gottes fey: damit werden für jedes unverdorbene sittliche Gemuth die Blendwerke des Atheismus und Pantheismus unfehlbar zerstört. Und wenn die evangeli= sche Kirche sich mit Recht ihres sittlichen Fundamentes rühmt, so hat sie gegen Kirchensagungen und papstliche Auctorität, wie gegen die Lehren vom Verdienste der Heiligen und von überschüftigen guten Werken immer aufs Neue das Wort des Herrn geltend zu machen: "Niemand ist gut, außer dem Einen, nämlich Gott."

# Recensionen.



Der Unionsberuf des evangelischen Protestantis= mus, aus der principiellen Einheit, der confef= fionellen Sonderung und der unionsgeschichtlichen Entwickelung desselben nachgewiesen von D. Da= niel Schenkel, ord. Prof. d. Theol., Direct. des evang. Predigerseminars und erstem Univer= fitätsprediger in Heidelberg. Heidelberg 1855, bei Karl Winter.

#### (Sáluş.)

Bas das Trennende zwischen ben beiden Confessionen sey und wie es hereingekommen, wird im zw eiten haupt= theil des Buches gezeigt. Schenkel versolgt hier mit großer Gründlichkeit und Senauigkeit in sehr objectiv gehaltener Darstellung die Geschickte der Sacramentstreitigkeiten. In Folge bessen ist es natürlich, daß er im Wefentlichen das Nämliche gibt, was Referent in seiner Schrift ", das Dogma vom heil. Abendmahl und seine Geschichte" gegeben hat. Man sieht es aber auf allen Puncten, wie sich von selbst versteht, daß Schenkel nicht aus dieser Schrift, sondern aus den Lucklen selbst geschöpt hat, obwohl er oftmals auf jene Schrift, theils bestätigend, östers aber ergänzend oder be= richtigend oder berichtigen wollend, sich zurückezieht.

Luther's urfprungliche Abendmahlslehre haben wir schon berührt. Selbst gegen Carlstadt hat Luther seinen alten Satz noch wiederholt : "Brod und Bein "helfen nichts, auch Leib und Blut Christi im Brod

"bilft nichts; bas Bort, bas Bort, bas Bort "thut's." Luther hat gelehrt, bag in und unter bem Brod und Bein Chrifti Leib und Blut gegenwärtig fey und mund= lich genoffen werbe, aber diefer mundliche Genuß war ihm nicht bie hauptfache im beil, Abendmabl, fondern nur ein "angehängtes Zeichen" fur bie hauptsache, nämlich fur bas Bort von der Sundenvergebung. Erworben habe Chriftus biefelbe am Kreuze; ausgetheilt werde fie im Sacrament, und um dieß desto gewiffer zu machen, gibt Chriftus feinen Leib und fein Blut als Siegel bazu. Diefes Siegel hat ihm aber fo wenig felbftandige Bedeutung, daß er gegen Carlftadt fagt : "Bo gleich eitel Brod und "Bein da ware, fo aber das Bort da ware, fo mare "doch deffelben Borts halben im Sacrament Ber: "gebung ber Sunden." Der hauptftreitpunct zwifchen Luther und Carlftadt war diefer, ob das Gotteswort ber Berbeigung die Substang im Abendmable fen, ober unfere That der Erinnerung und des Glaubens. "Luther verwirft" (Schenkel S. 209.) "an Carlftabt naments "lich deffen pelagianische Gefinnung, vermöge welcher ber-"felbe auf bem Bege menfchlicher Unftrengung, "anstatt durch das Mittel gottlicher Gnadenmit-"theilung, bas heil im Abendmable fich vermittelt bachte." Der Streit über die Auslegung der Einsehungsworte war mehr fecundarer Matur.

So Schentel. Wir geben zu, daß in Luther's Augen der Streitpunct sich so darstellte. Anders in Carlstadt's Augen. Beide haben sich eben nicht verstanden. Carlstadt will seinerseits — nicht so sehr mit Unrecht das urgiren, daß es nicht neben dem einen, durch Christi Lod erworbenen Beg zur Sündenvergebung, dem Slauben, noch einen zweiten, davon abgesonderten Beg, das facramentale Essen könne (siehe die Belege in meinem Dogma vom Abendmahl, 11. S. 124 sch.). Ihm war der Slaube dabei nichts weniger als eine "menschliche An-

## ber Unionsberuf des evang. Protestantismus. 437

ftrengung"; er ftellte ihn nicht in Gegensatz zur Berbeißung, fondern zum Effen. Dieß in Rurze zur Er= gånzung ber Darftellung Schenkel's.

Mertwurdig ift, daß Luther (Schenkel, S. 207.) icon gegen Carlftadt's Einwurf (Chriftus fteige nicht mehr vom Simmel hernieder) die Ubiquitat geltend machte.

Benn Ochentel S. 210. fagt, Carlftadt habe .. fomer. lich gang foulblos ben Berbacht einer wenigstens moralischen Mitbetheiligung bei den Bauernunruben auf fich gezogen", fo ift bas viel zu zart geredet. Benfen hat in feinen Untersuchungen über ben Bauernfrieg die motalifde und perfonliche Betheiligung Carlftabt's an jenem Aufruhr nachgewiefen. ---

Es folgt nun ber Streit gegen 3wingli. Die wesentliche Differenz zwischen beiden gibt Schenkel (S. 215.) treffend fo an, bag 3wingli's Abend= mahlblehre auf bem materialen Princip von der Rechtfertigung allein durch den Glauben, bie Luther's auf bem formalen Princip von der Autorität des Schriftwortes ruhte. Nach Zwingli kann die Seligkeit nicht an das Effen des Leibes und Blutes Chrifti geknupft feyn, weil nur ber Glaube zur Geligkeit und Gundenvergebung fubren kann; und aus diefer analogia fidei folgt ihm, daß man die Einfehungs= worte nicht im eigentlichen Sinne verstehen durfe. 3wingli findet diefe analogia fidei, diefen Ranon fur die Gregefe ber Einsegungsworte, hauptfachlich in Joh. 6. Dort rebet Chriftus von einem zur Geligkeit nothwendigen Effen und Trinken feines Fleisches und Blutes, von einem folchen Effen und Trinken, welches nur von Glaubigen vollzogen werden kann (weil B, 51. und B. 54. dem biefes Effen Bollziehenden bas ewige Leben zugesprochen wird) - und bort fagt der herr 23. 35., wer an diefem (im Glauben gefchehenden) Effen Theil nehme, den hungere und burfte nach nichts mehr. Daraus folieft 3wingli, 29

Theol. Stud. Jahrg. 1856.

bag unmöglich neben diefem Job. 6. befcbriebenen gläubigen, geiftlichen Effen bes fur bie Belt in ben fubnenden Lob gegebenen Rleifches und Blutes Chrifti (meldes nach 28. 63. nicht als Materie, nicht als "caro quae pondus und sanguis qui humorem habet", fondern als "pignus salutis" eine Speife bes Lebens fen) noch ein zweites anderes, mund= liches Effen ber Substanz des Fleisches und Blutes Chrifti nothwendig oder nuglich oder denkbar fenn könne. Da die Junger nun bei der Einsehung des beil. Abendmahles noth= wendig fich jener Rede Seju erinnern mußten, ba ferner Chriftus fie feinen Leib zu feinem Gebachtniffe effen bieg, da endlich damals Christi Leib noch unverklart und fictbar vor ihnen fag, Chrifti Blut noch nicht vergoffen war: fo muffe man nach dem Borgang von Tertullian, Auguftinus und andern Batern bie Einfegungsworte tropifc erklaren. - Die Substanz bes beil. Abendmables war fur Bwinali mithin der Berföhnungstod Chrifti, das heil. Abendmahl nennt er (was Schenkel hier hatte anfuh= ren follen) "nicht eine Biederholung, fondern ein Sedachtniß des einmaligen Opfers Christi". Schon aus biefem Gegenfate wird feine wahre Meinung flar.

Zwingli hatte diefe Ansicht nicht im Gegensahe zu Luther ersonnen, sondern war in selbständiger Schriftsorschung für sich darauf gekommen. Wir hätten es gern geschen, wenn Schenkel sogleich hier auf das Mangelhafte und Unvollendete dieser Ansicht hingewiesen hätte. Ist das Brechen des Brodes ein Zeichen des Todes Ehristi, so muß auch das Effen des Brodes ein Zeichen der mystischen Bereinigung mit dem einmal getödteten und nunmehr verklärten seyn. Jene geistliche Bereinigung lehrt er felbst unmittelbar nach der Abendmahlseinschung und in Bezug auf dieselbe im Sleichnis vom Weinstoch und ben Reben, und die heil. Schrift lehrt sie auch sonst (Gal. 2, 20.; Eph. 5, 50.). Um an den Früchten des Todes Ehristi Theil zu haben, mussen wir an der Person

## der Unionsberuf des evang. Protestantismus. 439

Chrifti felber Theil haben; ber neue Bund in feinem Blute ift kein bloß juridischer, sondern der allerrealste Lebensbund zwischen Bräutigam und Braut (Eph. 5.). Dann ift aber das geistliche Essen Joh. 6. mehr als der Glaube; der Glauben ist nur die Bedingung, der Glauben ist das Aufthun des Mundes; diesem Aufthun des Mundes entspricht von Christi Seite eine wirkliche Mittbeilung seiner selbst, eine geistliche Speisung mit ihm, dem Brode des Lebens, und mit der entsuchnenben Kraft seines Lodes.

Babrend fo 3wingli's Lehre, mit ber von Calvin verglichen, als unvollendet erscheint, laßt es fich nicht vertens nen, bag fie, mit ber Luther's veralichen, als die in fich vollendetere, einheitlichere, ichriftgemäßere fich barftellt. Bor Allem - und bas macht Schenkel S; 220. mit vollem Rechte nachbrudlichft geltend - bandelt es fich zwis fcen Luther und 3wingli "nicht um bas Schrift-"princip, fondern um bie Schriftauslegung". Es fteht nicht - wie es taufendmal ift bargestellt worden - ber kindliche Glauben an das Schriftwort bem Unglaus ben oder den Bernunftarunden entgegen, fondern es fteben zwei verschiedene Schriftauslegungen einander entgegen, von welchen die des 3mingli zu ihrer Bafis nichts als flare Schriftausspruche, ju ihrer Stute die Rundamen. tallehre von ber iustificatio ex sola fide und zu ihrer Empfehlung den Umftand hat, daß 3wingli die Einfegung des heil. Abendmables in ihrem vollen biblifchen Bufammen= bange mit dem Ganzen der evangelischen Geschichts, und Lehrentwickelung aufgefaßt hat. — Luther's Lehre beruht ebenso fehr auf Auslegung. Es ift nicht wahr, daß ber Lehrsat, als ob Chriffi Leib und Blut in und unter Brod und Bein sey, in der Schrift klar und deutlich gelehrt fen. Auch er beruht auf einer Auslegung, und zwar auf einer tropischen, Schenkel meint, wenn man bie Einsegungsworte verstehe, wie fie lauten, fo fuhre bas 29 \*

auf die Transsubstantiationslehre. 3ch glaube, bas ift noch zu menig gesagt. Christus sagt: rovró έστι r d σωμά μου, "bas ift ber Leib mein." Sagt er bas vom Brobe, daß es der Leib fein fen, und nimmt man bas wortlich, fo fagt Chriftus bamit nichts mehr und nichts weniger, als daß dieg Brod, das er in der Sand halt, fein Leib, ber einzige, ben er habe - denn er fest den bestimmten Artifel - fen, und daß bie Geftalt, welche die Sunger ficht= bar vor fich figen faben, nicht fein Leib fen. Denten wir uns, es deute Semand auf ein vor ihm liegendes Buch und fage: rovró ésriv ý negalý pov, jo wird dies - eigents lich genommen - nur fo verstanden werden tonnen, daß Dief vor ihm liegende Buch ber Ropf ber Perfon fen, und nicht bas Ding, das fie auf dem halfe tragt. So= bald man von diefer Erklärung abweicht, faßt man bie Borte nicht mehr, wie fie lauten. 3wingli wurde in der That am besten gethan haben, wenn er zu Marburg bem eord Luther's gegenüber bas ro mit Kreide auf den Tifc geschrieben hatte. Auch nach Luther's Lebre, fagt Schenkel treffend, ift das Brod nicht Christi Leib, fondern bleibt Brod, und hat Christi Leib nur in fic. Bes ruht aber Luther's Lehre ebenfalls auf Zuslegung, nun, fo muß fie ebenfo wie 3mingli's Auslegung fich's gefallen laffen, daß man fie an der heil. Schrift mittelst der allgemeinen hermeneutischen Grundfage und an ber analogia fidei prufe.

Was nun die analogia fidei betrifft, so hat schon ber Ausspruch Luther's, daß die Sündenvergedung durch Christi Tod erworden sey, ader im heil. Abendmahl ausgetheilt werde, etwas Auffallendes, sobald man ihn scharf nehmen will. Denn darüber ist doch nach Luther's eigenen ander= weitigen Aussprüchen kein Zweisel, daß man auch außer dem heil. Abendmahle die Sündenvergedung sich aneignen kann, und zwar dort wie hier nur durch Glauben. Das Abend= mahl würde also doch nur das Besondere sür sich haben,

baß barin bem Glauben noch ein befonderes Bahr= zeichen und Siegel gegeben wird. Gut, das leh= ren auch Zwingli und Calvin. Nach Luther aber foll dieß bem Glauben gegebene "außerliche Zeichen" ein folches feyn, an das man felbst erst wieder glauben muß, nämlich Christi nicht sichtbar, sondern unsichtbar vorhandener Leib und Blut. Auch das noch zugegeben, so muß man nun aber fragen: soll denn wirklich Christi verklärter, lebendiger Leid degra= dirt werden zu einem bloßen Zeichen, das auch von Ungläubigen und Verdammten mit dem Munde ge= geffen wird, auch dahin eingeht, wo Christi Geist nicht ist, und an und für sich gar nichts nücht, gar keinen Segen zu verleihen im Stande ist, sondern bloß — ein Zeichen der mitfolgenden Sündenver= gebung ist, letzteres aber nur für den Släubigen?

Diefe Theorie geht, fobald man fie naber betrachtet, fo aus ihren eigenen Fugen, daß man es weder 3wingli noch Calvin noch irgend einem Reformirten wird ubel neh= men durfen, wenn er fragt: wo fteht das gefchrieben ?? In den Einfehungsworten fteht es nicht; Chriftus fagt nicht: έν τούτφ έστι σωμά μου, sondern: τουτό έστι το σωμά µov, und was das, eigentlich genommen, heißen wurde, haben wir oben gesehen. Joh. 6, verwehrt uns fogar eine folche Erklarung; benn wer Chrifti Fleifch und Blut geiftlich (nämlich durch den Glauben und burch eine dem Glauben entsprechende myftisch = geheimnißvolle Selbstmit. theilung ber Perfon Christi) empfangen hat, ben hungert und durftet nicht mehr nach einer andern, leiblichen, mund= lichen Mittheilung der vom πνευμα Chrifti geschiedenen oaog Christi als folcher, die ja (nach 28. 68.) boch nicht leben= big machen tonnte. Die Gefchichte der Ginfebung felbft verwehrt ebenfalls eine folche Erklärung, "Da das Blut Chrifti" (Schenkel, S. 223.) ,,noch nicht vergoffen war, "fo konnte der herr auch noch nicht wirklich vergoffenes Blut "austheilen," und mit vollem Rechte fagt auch Jul. Muller

(in Berzog's Encuelov, Art. Abendmabl): "Satten bie "Junger Chrifti Bort eigentlich verftanden, fo mußte ihnen "die Borftellung, daß das Brod der Leib ihres herrn fen. "fo lebhaftes Erstaunen erregen, daß fie nach ber Analogie "ibres fonftigen Bertebrs mit ibrem Meister gewiß nicht "unterlaffen haben wurden, ihn um Auffchluß uber den "Sinn feiner Rede zu bitten." Die erlanger Zeitschrift fur Prot, und Sirche (1854. Aug. G. 68.) weiß biergegen nichts zu ermiedern, als die übel angebrachte Bemertung, es fen "naturlich, daß bie Junger Diefesmal folcher vors "wigigen Fragen fich enthielten "; fie mußten "zu ge-"muthlos gewesen fenn, wenn fie jene ernften Augenblide "noch mit allerlei Fragen ber Neugierbe entweiht hatten." Db bie erlanger Beitschrift bier von i enen Sungern fpricht, bie fo eben noch (Lut. 22, 24.) gestritten hatten, welcher ber großefte mare, ober von etmaigen anderen zwolf Jungern, ift nicht recht flar. Nur fo viel ift gemiß, daß eine bittende Frage um Erklärung fo wenig eine Frage ber "Neus gierde" und bes "Borwiges" gemefen ware, als die Frage Lut. 22, 33. ober Job. 13, 25 f., und bag fie ebenso wenig von Sefu ware zurudaemiefen worden, als Sefus Fragen wie Matth. 13. 10. und 36. 17, 19. 18, 1., Joh. 14, 5. und 8, u. a. unbeantwortet gelaffen hat. 2Benn aber bie erlang, Beitfchr. vollends fortfåhrt : "Ueberdieß hatte ber Bert "in jener Rebe Joh. 6, bereits fo wichtige Binke uber bas "Effen feines Fleisches und Trinken feines Blutes gegeben, "baß bie Junger mit Sulfe berfelben fich in bas jest eins "gesette beil. Abendmahl wohl finden konnten", fo muß man ihr fur dieß Zugeständniß herzlichen Dant wiffen. Die Junger mußten biernach an das Bort fich erinnern: "Ber mein Fleisch iffet und trinket mein Blut, der bat das ewige Leben", und konnten folglich nicht an eine manducatio oralis, an welcher auch Unglaubige Theil haben tonnten, benten. - Bu bem Allem tam noch bie Parallele mit dem altteftamentlichen Paffab, welche icon von Detos

Digitized by Google

i

lampad betont worden ift und von Schenkel noch mehr håtte urgirt werden durfen. Und endlich sehen wir an der Art, wie Luk. und Paulus das zweite der Einsezungsworte eperegetisch umgestalten: "dieser Kelch ist der neue Bund in meinem Blute", daß die Jünger, vom heil. Geist er= leuchtet, die Einsezungsworte wirklich so verstanden haben, daß der Gläubige durch den Genuß von Brod und Wein in den neuen Bund, der in Christi getödtetem Leib und vergossen Blute gestiftet ist (und nach Soh. 15, 1 ff. u. a. in einer geheimnißvollen persönlichen Lebens= gemeinschaft mit der Person Christi sich vollzieht), von Neuem eingesett, resp. in demselben bestätigt und be= festigt werde a).

a) Referent ift mit ber erlanger Beitfchr. gegen 3. Ruller barin einverstanden, daß Matthaus und Martus bie urfprüngliche Berfton ber Einfetzungeworte, Lukas und Baulus aber eine er= flärende Umgestaltung berfelben geben. Gben barum hat man aber bei Lukas und Baulus bie richtige Erklärung ju fuchen und braucht nicht (wie jene Beitfcrift Duller Schuld gibt) einen Biberspruch zwischen Matthäus und Baulus vorauszusegen, hat aber eben barum auch nicht nöthig, mit ber genannten Zeit= fcrift fünftliche Berfuche zu machen, ob benn nicht boch vielleicht "bes "Paulus Referat fehr wohl in Uebereinstimmung mit bem" (fynet= bochifch erklärten) "bes Matthäus gebracht werben fann" Gewiß fann Alles gebracht werben, wohin man es bringen will. Man barf nur mit ber erlanger Zeitschrift in 1 Ror. 11, 25. die Borte en ro eno aluare aus ihrer natürlichen Berbindung mit diading herausreißen und zu norngeor ziehen; man barf bann nur noch to norigeor in to fuco aluate umtehren und το αίμά μου έν τῷ ποτηρίφ ober το ποτήριον, έν ῷ τὸ alua uov ester, baraus machen ("biefer Relch ift vermöge meines Blutes, welches er enthält, bas ben neuen Bund vermittelnde" ober "er ift bamit, bag er mein Blut ift, bas neue Testament"): so hat man in der That das Gewünschte erreicht und ben Baulus "in Uebereinftimmung gebracht", zwar nicht mit Matthäus, wohl aber mit ber vorher fchon fertigen funftlichen Eregese bes Matthäus! hat bas moderne Lutherthum fein befferes eregetisches Bollwert fur feine "reine Lehre", fo muthe es uns nur wenigstens nicht zu, biefe monftröfe Eregefe unbefeben

#### Schenkel

Daß auch in diefem Falle Paulus recht wohl fagen konnte, wer unwurdig effe, unterscheide nicht den Leib des Herrn, das ist wohl klar. Das Gleichniß, das die erlanger Zeitschr. hiergegen (S. 73.) geltend macht, bezeichnet sie

und ungeprüft als die flare, deutliche Schriftlehre hingunehmen, und fordere nicht blinden Glauben für bas, was nicht im mindeften Ausfage bes Bortes Gottes, fondern ledialich Broduct menfchlicher Runft ift! Doch von fo unbescheidener Forderung ift auch bie erlanger Beitfor, weit entfernt. "So wurde es uns ganz wohl eins leuchten", fagt fie S. 77., "bag Baulus, wenn er fpäter als "bie Synoptifer über bas h. Abendmahl berichtet bat. "ben Ausbruck berfelben fortgebildet und bas Gepräge bes Tropus "ihm aufgebrückt hatte, um jedem Digverstande vorzubeugen" -fie vergift bier, bag fie felbft zuvor gegen 3. Muller ben Gas versochten hat, daß der Bericht des Mt. u. Mt. der ursprüngliche und ber bes Baulus ber spätere fen! - Es find bas zwei wichtige Bugeständniffe ber erlanger Beitfcrift: 1) bie Junger mußten bie Einfehungsworte nach Joh. 6. verstehen, und 2) ber paulinische Bertot ift ber fpätere, und wenn er bas ift, fo ift es wohl ein= leuchtenb, bağ Paulus ben Einsehungsworten bas Gepräge bes Tropus aufgebrückt hat, um jebem Diß= verstande vorzubeugen. Dazu kommt noch ein brittes, naiv= ftes Bugeftanbniß. S. 79. Denn Muller mit Calvin eine reale, aber nicht münbliche, nicht burch bas Brod vermittelte, sondern neben bem mündlichen Effen des Brodes hergehende, unmittelbar vom himmel herab geschehende Mittheilung Christi lehrt, so läßt die erlanger Beitschr. in ihrem Namen einen "Schüler" ben Einwand machen, "er tonne fich eine berartige reale Selbftmits "theilung Chrifti nicht benten, wofern fie nicht eine fubitantielle (foll beißen: mändlich e) fe p." Alfo daß Chrifti lebendiger Leib fich real mit der tobten Materie des Brodes verbinbe, ohne zuvor burch ein anderes Behifel ins Brod gebracht ju fenn, bas zwar tann ber "Schüler" fich benten; bag aber Chrifti Leib und Blut fich real mit bem inwenbigen Denfchen verbinde, ohne burch ein anderes Behikel, nämlich das Brod, ihm gebracht zu werben, bas tann er fich nicht benten; bas feb "Einfältigen nicht vorstellig zu machen". Alfo aufs Denten= tonnen und Borftelligmachen liefe am Ende die Sache hinaus. Beil es zu fcwer ift, bem Borte bes herrn 30h. 15, 1 ff. ein= fach zu glauben, barum muffen bie Einfegungeworte im

444

felbft als ein "noch immerhin hinkendes", und mit großem Rechte ; wer die Kahne verläßt, von dem tann man nicht wohl fagen, er unterscheide nicht den Rriegsherrn, weil die Fahne nicht einmal ein Beichen bes Rriegsherrn, geschweige ein Pfand und Siegel deffelben ift. Benn aber ein Leicht= finniger aus Bersehen ftatt eines anderen Papieres einen Ibalerschein nimmt, um sein Licht anzuzunden, fo kann von ihm wohl gesagt werden: er unterscheidet nicht ben Thaler, obwohl das Papier weder felbst ein Thaler, noch ber Thaler in dem Papiere ift, fondern das Papier nur eine Anweifung enthält auf einen Thaler. Und wenn einer bas Teftament feines Baters zerreißt, um bamit ben Schweiß von den Renftern zu mifchen, fo unterscheidet er nicht bie Erbschaft feines Baters, obwohl diefe Erbschaft nicht in bem Papiere ftedt, fondern er nur mit bem Papiere gugleich in das Recht auf deren Besith getreten ift. So un= terscheidet auch der, welcher das beilige Mabl wie ein ge= meines Mabl genießt, nicht basjenige Gut, in beffen Befit er mittelft diefes Mables (wenn er es recht gebrauchen wurde) treten wurde und das ihm mit dem Brod und Bein zugleich dargeboten und durch Brod und Bein zuges fagt und versiegelt wird, nämlich den gefreuzigten Leib und

Biderspruch mit Joh. 6, 51. u. 54. erklärt werden; barum muß — nachdem zuvor zugegeben war, daß die Jünger ble Einsezungsworte nach Joh. 6. verstehen mußten — hinterher boch wieder (S. 79.) als Axiom aufgestellt werden, die Einsezungsworte müßten so erklärt werden, daß "das h. Abendmahl einen "specifisch verschiedenen Charakter von der geistlichen Nießung "im Glauben gewinne". Und eine solche Eregese, welche eingestandenermaßen das Ergebniß, auf welches sie kommen will, zuvor schon fertig hat und S. 79. wieder umflöst, was sie S. 68. ausgesprochen, macht den Anspruch, man müssen sie slauben, weil sie "dei den Buchstaden der Einsezungsworte bleibe"—! und findet es "zu beklagen, daß die reformirte Theologie dieß noch "immer nicht zugestehen will." Wir fürchten, daß nach solch en Proben dieß auch noch sehr lange dauern werde.

ĥ

das vergoffene Blut Chrifti, oder nach Paulus' Auslegung: den in Chrifti Tod geschloffenen neuen Bund, den Lebensbund mit Chrifti Person, also Chriftum selbst.

Bir haben hier nun freilich dem Gange des schenkel's schen Wetkes schon vorgegriffen und den Inhalt von Theil III. Abschn. 4. ("die biblische Begründung der Union") schon mit heraufgezogen. Aber nicht ohne Absicht. Denn eben dieser Abschnitt enthält mehr eine biblische Begründung der calvinischen oder eine biblische Wegründung der calvinischen oder eine biblische Begründung ber Lutherischen Abendmahlslehre, als eine biblische Begründung ber Union, und hat auf die Union nur insofern Bezug, als er beweist, daß die lutherische Abendmahlstheorie mit schreiendem Unrechte sich als die einsach bibelgläubige der reformirten als einer minder schriftgemäßen gegenüberzustellen wagt,

Bir kehren nun zum Verlauf der geschichtlichen Entwickelung der Abendmahlöstreitigkeiten zurück, und da es unsere Aufgabe nicht seyn kann, diesen Verlauf in seiner ganzen Complicirtheit noch einmal darzustellen, so beschrän= ken wir uns darauf, diejenigen einzelnen Punkte anzumer= ken, wo Schenkel's Darstellung uns einer Ergänzung oder Berichtigung zu bedürsen scheint.

Benn Dekolampad in feiner Schrift de genuina etc. "dem Glauben allein alle Heilswirkung zuschreibt und den Tod Christi selbst nur als ein Pfand der Liebe Gottes gelten lassen will", so habe ich wohl recht gehabt, in meinem Dogma v. Abendm. zu sagen, daß "die Energie der Beziehung auf Christi Tod bei Dekolampad so gut wie ganz sehle", und vermag nicht recht einzusehen, warum Schenkel dieß "nicht genau" findet. — Ebenso wenig hat mich das überzeugen können, was er gegen meine Darstellung des Syngramma einwendet. Das Syngramma versucht zu zeigen, wie Christi Leib im Brod seyn könne, und thut dies so, daß wir daraus ersehen, wie nach An-

fict ber Berfasser bes Syngramma Christi Leib im Brobe fey — nåmlich genau fo, wie er im Borte ift. "Bie "der Glaube Gott gegenwärtig hat, fo muß er auch Chrifti "Leib und Blut gegenwärtig baben." "Benn Chriffus "fagt: mein Leib wird fur euch gegeben, hat er denn dann "nicht feinen Leib in bieg Bort eingefchloffen ?" "Bie bas "Bort von ber ehernen Schlange bie Beilfraft in fich trug, "fo trägt das Bort vom Abendmabl Christi Leib in fich." Das ift und bleibt eine vollig andere Anschauung, als die Luther's. Freilich betont auch Luther bas Bort, aber in ganz anderer Beife. Luther fagt, weil das Bort Chrifti Daftehe, fo werde der Leib Chrifti durch die Kraft diefes Bortes in bas Brob gebracht; Breng fagt, bas Bort im Abendmahl bringe den Leib Chrifti dem Den ichen oder bem Glauben. Benn er den Einwurf der Schweis zer, bag zwei Körper nicht an einem Orte fenn können. furz beseitigt mit dem Vorwurf; daß das Bernunftgrunde fenen, fo durfte Schentel (S. 230.) bieraus noch nicht ben Schluß ziehen, daß Brenz felbst geglaubt habe, ber Leib Christi fey im Brode als an einem Orte. Der geebrte Berfaffer wurde auch ichwerlich fo geurtheilt, ichwer= lich Brenzens Lebre mit ber Luther's identificirt haben, wenn er bie anberweitigen Schriften von Brenz, wo diefer fich über das b. Abendmahl ausspricht, mit in ben Rreis feiner Untersuchung gezogen batte. "Go Fleisch "und Blut Chrifti unfere geschenkten Gaben find", fagt Brenz im Comm. 3. Joh., "fo muß erfolgen, daß fie nach "Art und Beife geiftlicher Gaben unferm Glauben "mitgetheilt werden." - "Bir fragen nicht, ob ber Leib "Chrifti leiblich oder fleischlich im Brod wefentlich gegenwars "tig fen - fondern allein, ob im Brod und Bein uns "ferm Glauben der Leib und das Blut Christi bistri= "buiret werde. Das Brod wird ber Leib Christi genannt "von wegen der gegen wärtigen Uebergab, nam= "lich dieweil der Leib Christi mit dem Brod durch das

.

"Bort unferm Glauben geschenkt und gegeben wird." "Der außerliche Menfch empfangt feine außerliche, verwandte "Babrzeichen, der innerliche und geiftliche Menfc aber "feine innerliche und ihm allein gebührende und zufte-"hende Gaben." "Das Brod ift auf teine andere Beife "ber Leib Chrifti, denn wie uns derfelbe durchs Bort ges "bracht wird." "Der außerliche Mund des Leibes "nimmt und empfahet Brod und Bein nach feiner "Empfindung; aber der Mund bes Glaubens empfa-"bet auch nach feiner Empfindung den Leib und das "Blut Chrifti, daß auf folche Beife des außerlichen "Menschen Mund und Leib im Sacrament babe feine leib-"lichen Bahrzeichen, und der Glaub die geiftlichen "Gaben und Babrheit felbft." "Denn es ift ber "Leib Christi nicht im Brod, noch das Blut im Bein, "daß es allda fleischlich fein Subsistenz oder 2Befen haben "follte, fondern daß es bem Glauben bafepn und bienen "und demfelben dievenfirt und mitgetheilt werden follte. "Darum barfft bu bir teine neue Butunft Chrifti "ins Brod imaginiren." Go fagt Brenz. Bie ftimmt bas mit Luther's Lehre, deffen "Deinung in Summa" die war, "baß Alles, was das Brod wirke und leide, auch ber Leib Chrifti wirke und leide, daß er "gegessen und mit den Babnen zerbiffen werde" -?

So wenig es je gelingen kann, die Anschauung des Brenz von 1520—1530 mit der Anschauung Luther's zu vereinigen, so wenig dürfen vereinzelte Aeußerungen des letzteren benutzt werden, seine Ansicht auf die brenzische zu reduciren, wie dieß Schenkel S. 243. u. S. 246. zu versuchen scheint. Wenn Luther zum Beweis für die Ubiquis tät fagt, daß die Predigt des Wortes Christum wahrhaftig in die Herzen bringe, und daß man da auch nicht fragen dürfe, wie er vom Himmel herab ins Herz komme, so folgt daraus ganz und gar nicht (was Schenkel S. 244. folgert), daß nach Luther Christi Leib und Blut auch im

Brod und Bein nur auf die Beise wie in der Predigt oder im Herzen gegenwärtig sey, sondern nur dieß, daß (Schenkel, S. 258.) "die specifisch facramentale Segenwärtigkeit "des Leibes und Blutes Christi im Abendmahle durch die "Annahme einer kosmisch en Allgegenwärtigkeit nothwens "digerweise beeinträchtigt werde" — was aber eben Luthern selbst nicht zum Bewußtseyn kam. Und wenn Luther sagt: "die Worte bringen das mit, wie sie lauten", so meint er damit nicht wie Brenz: sie bringen Christum dem gläubigen Herzen mit, sondern: sie bringen ihn in das Brod und in den Wein, "Durchs Wort fasset er sich in s Brod", sagt Luther. —

Mit Unrecht nennt Schenkel S. 249. u. 253. den Brief Zwingli's an Luther vom 1. April 1527 einen "hefstigen", "um feiner Seftigkeit willen nicht zu entschuldigenden". Ich habe den Brief — er beginnt mit den Worten, daß Zwingli Luthern stets wie einen Bater geehrt habe abermals durchgelesen und sinde ihn ernst im höchsten Grade, aber von Heftigkeit keine Spur. Zwingli redet ihm in würdigem Tone ins Sewissen und stellt ihm allerdings vor, nie er durch folche Art des Streitens sich versundige. Solche ernste Worte, mit dem Muthe des Schmerzes gesprochen, aus dem Munde eines so verachteten Gegners, mögen Luther erbittert haben; aber Zwingli der Heftigkeit anzuklagen, geben sie uns kein Recht.

Bie febr Zwingli nur und ausschließlich burch Schriftgründe getrieben war, seine Fassung ber Luther's entgegenzusstellen, das urd S. 251. eine treffende Stelle aus seiner amica exegesis angesubrt: Iterum ergo audite, obsecro! Absurditatem non metimur ab ipsa re: nihil enim putamus absurdum esse, quod divinis eloquiis traditum est, si modo fidei intellectus recte capit eorum sensum. Nam fidei nihil est absurdum, si modo recte intelligas ea quae fidei credenda proponuntur. Quodsi quid fidei absurdum, id tandem vere absurdum est. Hic scilicet cardo versatur. Richt weil fie mit der Bernunft, sondern weil fie mit dem Glauben streitet, verwirft er seines Gegners Lehre.

Treffend ift bie Bemertung G. 261., wie Luther erft in zweiter Linie, erft durch den Rampf felbft gebrangt, im Laufe des Streites dem Abendmahle einen neuen, felb= ftåndigen Hauptzweck zuschrieb. Leib und Blut Chriffi follte nun nicht mehr bloß als Beichen und Befiegelung ber Sundenvergebung mundlich genoffen werden, fondern um die Auferftebung bes Leibes zu bewirten. Deint Luther bamit bie Auferftehung Aller, auch ber Bers dammten zum Gerichte, fo muß man fragen, erftlich, ob biefe auch in ber emigen Qual noch ben Leib Chriffi als causa bes Fortbestehens ihres Leibes in fich haben werden, zweitens, ob die Heiden, die nie bas Abendmahl empfangen baben, etwa nicht auferweckt werden follen. G3 icheint aber, daß Luther nur an die Zuferftebung zum Leben gedacht hat; denn er fagt an anderem Drte: Chrifti Leib und Blut "wandelt den, der es iffet, und macht ihn "ihm felbft gleich, geiftlich, lebendig und emig." "So wir "Chrifti Rleifc effen, fo ift biefe Speife fo ftart, daß fie "uns in fich wandelt und aus fleischlichen, fundlichen, fterbe "lichen Menschen geistliche, heilige, lebendige "Menschen macht." Es entging ihm, daß er hiermit bem Genuß ber Ungläubigen den Tobesftoß versette. Ift bas Effen des Leibes und Blutes Chrifti ein assimilari in Chrifti Leib und Blut, ein Bermandeltwerden des Effenden burch die Speife, fo ift es nicht mehr ein mundliches Ef= fen, beffen auch der Unglaubige fabig ift.

Der Abschnitt über Zwingli und Luther schließt S. 278 f. mit einer treffenden und präcisen Kritik des Streitpunctes und der beiderseitigen Mängel. "Die Wahrheit Luther's "war, daß er die göttliche Verheißung, das Wort der "Stiftung, als Substanz des Abendmahls seschielt und "bemselben eine objective, von jedem Gelbstwollen und "Selbstthun des menschlichen Subjectes unadhängige Wir-

"fung zuschrieb. — Aber indem er die Einsebungsworte in "Kolge einer unrichtigen Eregese von der damit beschriebes "nen Thatface bes Lodes Jefu ablofte, bie Doglich. "feit eines Typus bestritt und boch eine Synekdoche an-... nahm, verlor er den festen Boden des Schriftglaubens. --"Die Bahrheit Zwingli's war, bag er ben Glauben "an das durch den Rreuzestod ermorbene Ber= "bienft Chrifti als unerläßliche Bedingung eines befeli-"genden Abendmahlsgenuffes festhielt; er war aber in einem "Irrthum befangen, daß Chriftus den Glaubenden fich "nicht durch reale Gegenwart im Abendmable mittbeile. "daß die Art der Selbstmittheilung Christi nur eine fub-.jectiv gebachte, nicht eine objectiv thatsachliche fev." ---Die Babrheit beider Reformatoren widerfpricht einander nicht. "Daß die Einsehungsworte die Kraft in fich tragen. "bie gottmenschliche Perfonlichkeit Chrifti ben Abendmables "genoffen real mitzutheilen, widerspricht der Annahme, daß "nur unter ber Bedingung bes Glaubens an "bas versöhnende Berdienst Christi ein realer geiftlicher Ge-"nuß des herrn moglich fen, teineswegs" - fo wenig, als die Bahrheit, daß Chriftus fur bie Gunden aller Den= fcen genuggethan und Bergebung erworben habe, dem Sate widerspricht, daß man nur durch ben Glauben die Sundenvergebung, die fur Alle da ist, ergreifen und fich zu eigen machen könne, oder fo wenig, als die Babrheit, daß eine Kraft Chrifti das blutfluffige Beib geheilt hat, dem Borte Chrifti widerspricht : bein Glaube hat dir geholfen.

Schenkel geht nun (im dritten Abschnitt) zu De= lanchthon und Calvin über. Wir vermiffen hier eine allgemeinere Vorbetrachtung. 3wingli's und Luther's Lehrtropen waren nicht die beiden einzigen, ausschließlich vor= handenen. Bereits vor dem Sahre 1530 gab es zwischen beiden zwei vermittelnde Lehrtropen. Auf der einen Seite

hatte fich bei Bucer und in der Tetrapolis der 3minalianismus bereits vorwarts nach bem Calvinismus bin ent= wickelt und in der Tetrapolitana feinen Ausdruck gegeben (Christus non minus hodie quam in novissima illa coena omnibus qui inter illius discipulos ex animo nomen dederunt, cum hanc coenam ut ipse instituit repetunt, verum suum corpus verumque suum sanguinem vere edendum et bibendum in cibum potumque animarum, quo illae in aeternam vitam alantur, dare per sacramenta dignatur, ut iam ipse in illis et illi in ipso vivant et permaneant, in die novissimo in novam et immortalem vitam per ipsum resuscitandi); auf der andern Geite hat nicht erst Melanchthon von 1531 an die praesentia in et sub pane und manducatio oralis fallen laffen, fondern es war icon von Anfang an burch Brenz, Saner, Schnepf u. A. Luther's Lehre in einem anderen, von Lu= ther abweichenden Sinn aufgefaßt und dabin ausgebildet worden, daß das Bort Chrifti Leib und Blut nicht bem Brobe, fondern bem Glauben, nicht zu mundlichem, fondern zu inwendigem Effen bringe, und daß Brod und Bein als irbifche Speifen Beichen feven, mit denen zugleich die himmlische Speise dem Menschen mitgetheilt werde. Diefe Anfdauung war fo weit verbreitet, als Brenzens Satecbismus; wenn Melanchthon von 1531 an die manducatio oralis fallen ließ. fo ftellte er bamit nicht eine nagelneue Lehre auf, fondern zog fich nur auf einen Boben zu= rud, ber innerhalb ber Rirche augsburgifcher Confession bereits fillschweigend als berech= tigt anerkannt - allerminbestens geduldet mar.

Bir nehmen hier fogleich herauf, was Schenkel später (S. 318.) über den Sinn des Art. 10. der Invariata fagt. Benn Prof. D. heppe in neuerer Zeit fo weit gegangen ift, den

melanchthonisch = calvinischen Lebrtropus über bas Abend. mahl für ben alt = und urproteftantischen, gleichsam allein berechtigten zu erklaren und diefen Lebrtropus in die In= variata binein zu interpretiren, fo ift er bierin ganz entschie= den zu weit gegangen, und Goebel's reformirte Rirchen= zeitung bat ganz recht, wenn fie bagegen festbalt, baß Melandthon felbft auf dem augsburger Reichstage 1530 noch in ichneidendem Gegenfate zu den 3minglignern und Tetras politanern ftand. Noch weit weniger tann man heppe beipflichten, wenn er aus ber Eriftenz jenes vermeint= lichen "Urprotestantismus" (Melanchthomanismus) bas Recht ber Eriftens einer beutsch - reformirten Rirche ableitet. Diefe trägt ihr Recht in fich felber und ruht nicht auf ber Invariata, sondern hat in der Tetrapolitana ihr älteftes Burzelbekenntniß. - Aber foviel ift auf ber andern Seite auch wieder wahr, und wird von Schenkel S. 318. mit Recht geltend gemacht, baß bie Invariata, indem fie nicht bem ausgebildeten Calvinismus, fondern bem einfeitigen 3winglignismus fich entgegenstellte, Dieg in einer folchen Beile that, daß fie bamit ber brent = baner'fchen (und nachberigen melanchthon'ichen) Auffaffung (die im Befentlichen mit ber calvinischen ziemlich eins ift) immer noch freien Spielraum ließ und biefelbe nicht ausichloß. Der Berfuch ber ref. Rirchenzeitung, bie ge= nuin=lutherische Anschauung als die in der Invariata klar und ausschließlich ausgedruckte barzustellen, will uns als eben fo tubn erfcheinen, wie ber Berfuch Deppe's, ber bie nachherige melanchthon'sche Anschauung in ber Bariata findet. Die ref. Kirchenzeitung wehrt fich Dagegen, daß man bie Borte bes 10. Urt. ber lateinischen Invariata: in coena domini, auf adsint beziehe, und behauptet, diefelben tonnten nur zu vescentibus gehören; fie vergißt aber bierbei, daß biefer lateinische Artikel felbft nur die Uebers fesung des deutschen Artifels ift: "bag wahrer Leib und "Blut Christi wahrhaftig unter ber Gestalt bes Brods und Theol. Stud. Jahrg. 1856. 30

"Beins im Abendmahl gegenwärtig fey". hierin baben allo Schenkel und heppe gegen die ref. Rirchen= seitung unftreitig recht; und infofern eine Gegenwart im Abendmahl gelehrt wird, fonnte bie nachherige me= landtbon'iche Richtung (wonach nicht in Brod und Bein, wohl aber in ber handlung Christi Leib und Blut gegen. wärtig war) unter ben Flügeln bes 10. Art. der Invariata Plat finden. Uber mehr freilich auch nicht! Daß dieß ber ursprungliche Sinn der Invariata fen, ift eine viel zu weit gehende Behauptung Deppe's (ber auch Schenkel keineswegs bewflichtet). Die Invariata fprach fich uber den Gegenfatzwischen der lu= ther'ichen und nach berigen melanchthon'ichen Lebre burchaus noch nicht mit Bewußtfeyn aus. - Auch bie Borte "unter Geftalt Brodes und Beines" brucken die genuin = lutber'iche Lebre nicht aus und follen Die nachberige melanchtbon'iche nicht ausschließen. Sie follen (wie ich in meinem Dogma v. Abendm. II. S. 357. fcon gezeigt, und worin Schenkel mir S. 339. ebenfalls beiftimmt) nichts Underes fagen als: unter beiderlei Gefalt; fie beniehen fich auf den Ritus, nicht auf das Dogma, und waren, wenn fie auf bas Dogma fich bat. ten beziehen follen, in der lateinischen Ausgabe ficherlich nicht weggelaffen worben, ba in diefem Ralle zwischen ber lateinischen und ber deutschen Invariata eine weit größere Rluft entstanden mare, als fie je zwifchen ber Bariata und Invariata hat aufgefunden werden tonnen. Gie wurden weggelaffen, weil fie fich auf den Ris tus bezogen und ein Moment enthielten, bas Art. 22. obnes bin befprochen war. Burden fie jut Darftellung bes Dog ma bestimmt gewesen fenn, fo wurden fie von vorneherein un= brauchbar gewesen feyn, ba fie in diefem Kalle nicht bas lutherifche, fondern bas tatholifche Dogma (bag von Brod und Bein nur die Gestalt ubrig bleibe und unter diefer Gestalt Brobes und Beines die Subftanz bes Leibes und Blutes Chrifti gegenwärtig fen) ausgebrudt batten.

Die Sache steht also klar und einfach so, baß die Invariata die Lehre Luther's im Gegenfatze zu der Lehre Zwingli's, sowie zur katholischen Lehre ausdrücken wollte, und daß sie dieß in einer solchen Weise (noch ohne klares Bewußtseyn von dem erst später aufgetretenen feineren Gegensatze zwischen Luther und Melanchthon · Calvin) gethan hat, daß nicht allein die damals schon vorhandene brenz'sche Anschauung, sondern auch die nacherige melanchthonische sich mit ihren Ausdrücken zurechtsinden konnte. —

Bie Melanchthon nun durch Dekolampad's Einfluß und Briefe von 1530 an an Luther's Lehre irre wurde, wird von Schenkel kurz und richtig gezeigt. Gegen ben Vorwurf der "Charakterschwäche" sucht Schenkel ihn S. 288. zu vertheidigen. Wenn es ihm aber (nach Schenz tel) "unerschütterlich feststand, daß Christus beim Abendz "mahle nicht im Brode gegenwärtig sey", und wenn Mezlanchthon dieß Jahrzehente lang nicht öffentlich zu vertreten wagte und sogar bei der kasseller Concordienverhandlung mit Bucer sich zu einem "nuntius alienae sententiae" (wie Melanchthon felbst in einem vertraulichen Briefe an Camerarius gesteht) hergab, so war das auch eben keine Charakterstärke, und auch in Sachen des Interims hat er solche nicht bewiefen.

Melanchthon behielt die Sündenvergebung als den eis gentlichen Hauptzweck des Abendmahles bei, stellte aber das mystische Inwohnen Christi in den Seinen als einen zweiten Hauptzweck daneden (Schenkel, S. 287 ff.). Beide Zwecke, die Sündenvergebung durch Christi Tod und die unio mystica mit dem Verklärten, lagen ihm aber noch unvermittelt nebeneinander. Calvin war es (S. 295 ff.), welcher die Abendmahlslehre zur vollen Klarheit und innern Einheit brachte, indem er ihre Bas fis, das Verhältniß des Christen zum Heiland überhaupt, vor Allem genau und nach der vollen

30\*

Tiefe ber Schriftlehre wurdigte. Es ift bas neue Leben im Menfden ober bas Leben bes neuen Menfden, bas gespeift und genahrt werden foll. Seine einzige Speife ift - in und außer bem Abendmahl - der ganze le= bendige Chriftus; wer ihn hat, bat erstlich mit ihm bas Berdienst feines Lodes, die Rechtfertigung und Sun= benvergebung, und zweitens die Krafte ber Seiligung und bes neuen Lebens und der Berklarung. Das lebrt Chri= ftus Joh. 6., barnach mußten und follten bie Junger bie Einsetzung des h. Abendmahles verstehen (wie das ja auch bie erlanger Beitschr. f. Protest, zugibt); dies allgemeine Grundgefet gilt auch fur das h. Abendmahl. Indem Calvin zeigt, daß man die Gundenvergebung burch Chriffi Lod gar nicht empfangen könne, ohne Chriftum felbft real zu empfangen, und bag unferem Glauben an feis nen Lod feine reale wunderbare, geheimnifvolle Selbff= mittheilung entspreche, baut er die einseitige Lebre 3mingli's (mit dem er in der Eregefe der Einfetzungsworte, nicht aber in ber von Joh. 6., übereinstimmt) aus; und in= bem er bie Beziehung auf Sefu Tod und auf feine Inwobnung in lebendigen Zusammenhang bringt, verbindet er die einzelnen Baufteine des melanchthonischen corrigirten Lutberthums zu einem einheitlichen Bau.

Ganz klar ist, und von Schenkel (G. 313.) tref= fend gezeigt, daß die Gegenwart Christi im heiligen Abend= mahle nach Calvin und der reformirten 2) Lehre eine

a) Nicht ber "beutsch-reformirten", wie Schenfel S. 316. schreibt. Zwischen ber beutsch-reformirten und ber übrigen ref. Abendmahlslehre ift nicht ber leiseste Unterschieb. Die conf. Belg. geht in Art. 35. sogleich von ber Ibee ber duplex vita in regeneratis aus, bie Gallica lehrt aufs bestimmteste einen Empfang ber vera substantia corporis et sanguinis Christi, bie decl. Thorun. fügt bei, baß wir non solum quoad animam, sed etiam quoad corpus nostrum mit Christi verklärter Menschheit gespeist werden. Nur Heppe will von einem Unterschied zwischen beutsch-reformirt und calvinisch etwas wissen.

----

ganz andere ift, als nach Luther. nach Luther ift Chrifti Leib und Blut in Brod und Bein ba, und gebt mit Brot und Bein verbunden zum Munde des Menfchen ein. Nach Calvin ift Chrifti verklarter Leib im himmel. b. h. in bem Bereich der Schöpfung, wo es feine Sunde und keinen Tod gibt, und wie er einft auf Erden den Rnecht des Centurio unbeschadet des Raumintervalls beis lend gegenwärtig war, fo und noch viel mehr ift er jest dem Abendmahlsgenoffen gegenwärtig, bietet jedem feine Gegenwart und fich felbst an, vollzieht diefe Mittheilung aber nur, wo das Aufnahmsorgan, der Glaube. da ift. — Man kann noch mehr fagen. Auch der Leib und bas Blut Chrifti felbst ift nach Calvin etwas Inderes, als nach Luther. Nach Luther ift es die verflarte materielle Substanz, nach Calvin in erfter Linie der ae-Freuzigte Leib und das vergoffene Blut, d. h. der Tod des herrn; da man aber an diefem nur Theil haben tann, indem man an der Perfon Christi Theil bat, fo ift es bie lebendige ganze Perfon Chrifti, die fich mit dem innersten Centrum des Menschen, der unfterblichen feelischen Substanz, real und fub= ftantiell a) auf eine folechthin munderbare, un= begreifliche und allmächtige Beife, für die das Raumintervall gar keine Schranke bietet, vereinigt; und von ba aus endlich vollendet fich biefe geiftliche Ber= einigung bis zur heiligenden myftifcen Durchdringung auch Des Leibes mit ben himmlischen Lebenstraften Chrifti b).

a) Schenkel fagt: virtuell. Das entspricht nicht dem ref. Be= fenntniß. Veram substantiam fagt die conf. Gallica. Der ref. Rirche gilt eben nicht die Materie als folche, fondern das ver= Elärte lebendige Besen, das durch und durch πνευματικόν ift (1 Kor. 15, 44-45.) als das wahrhaft Substantielle.

b) Bergl. Schenkel, S. 367: "Findet nach Thomafius die lutherische Confession ihren Troft in der Lehne, daß Christus uns auch nach feiner Mensch heit allerwärts nabe seh, so findet die reformirte

Einen Punkt bat Schenkel nur mehr gelegentlich berührt und nicht zur vollen Klarheit gebracht - bie Lebre von ben beiden Raturen in Chrifto. Referent erlaubt fich, hier in Rurge auf das zu verweifen, mas er in feiner "chriftlichen Dogmatit" §. 361 - 390. über den Ge= genftand gesagt hat. Dort ift nachgewiesen, wie icon im Alterthum der Eutychianismus nicht das Gegentheil, fondern bie Confeguenz bes Neftorianismus war und auf ber aleichen Grundanschauung rubte, daß nämlich der Gottessohn fich mit einem Mariensohn verbunden habe. Neftorius laßt biefe beiden "Naturen" in con= cretem Sinne einfach nebeneinander fortbestehen; nach Eutyches haben fie, um fich wirklich vereinigen ju tonnen, einander von ihren Eigenschaften gegenseitig mitgetheilt. Die orthodore Lebre war vielmehr bie, daß ber Sohn Gottes - nicht eine menschliche natur, einen Denfchen fondern die menichliche Ratur, b. b. die Befcaffenbeit ber Menschen angenommen hat, Mensch geworden ift - alfo nicht, wie wenn Rupfer und Bint (nes ftorianifc) zufammengelothet oder (eutychianifch) zu Def= fing zufammengeschmolzen werden, fondern wie wenn ein Ronigssohn in fremdem Lande Rnecht wird bei einem Rertermeifter, um feinen gefangenen Bruder zu befreien. Der Königssohn ift bann nicht eine Mischnatur zwischen Orinz und Knecht, sondern ift ganz Königssohn und ganz

benfelben barin, daß er als Gottmensch nach der Totalität seiner Persönlichkeit uns nahe ist in Wort und Sacrament vermöge der Kraft seines H. Geistes. Wer aber mit seiner Person durch das Band des heiligen Geistes verbunden ist, der ist nun auch mit seiner Menschliet verbunden, die einen so wefentlichen Thetl (??) seiner Verson nach reformirter Schne bildet." — Beffer: der ist auch mit seinem Letbe verbunden, in welchem Chrisfus vermöge seiner Menschliet (d. h. Menschennatur, menschlichen Beschaftenheit) eristirt, und welcher seit der Auferstehung Christi ein verklärter Letb ist.

Rnecht. Er bat zu feinem unverlierbaren Befen als Ros nigssohn die Beschaffenheit und Ratur bes Knechtes ans genommen, nicht aber fich mit einem Rnechte verbuns ober in eins verschmolzen. 3ch habe bort ferben ner gezeigt, wie bie mittelalterliche Scholaftit in bie neftos rianifc = eutychianifce Grundanfcauung zurudfant, und habe nachgewiefen, wie Luther diefe fcolaftifche Anschauung theilte, und ebenso die Concordienformel, die auch gang ehrlich von bem filius Dei und bem mit ihm perbundenen filius Mariae rebet. und wie baber bie gegenseitige Gigenschaftsmittheilung ber beis den Maturen, d. b. der beiden Beftandtheile, Chrifti fich als nothwendige Confeguenz ergab. 3ch habe gezeigt, wie 3winali und Calvin, die altpatristischsorthodore Anschauung batten ("Christus naturam hominum assumsit") und lehrten, daß Chriftus bis zu feiner Auferftehung die Beschaffenbeit der dem Tod unterworfe= nen - von ba an in alle Emigleit bie Beschaffenbeit ber vom Tob befreiten , verklarten Menschennatur bat.

Bas foll nun aber diefe ganze historische Darstellung Schenkel's? Schenkel hat eine sehr gründliche und tüchtige Apologie der reformirten Lehre geliefert, und wir haben Ursache, ihm dasur Dank zu wissen, in einer Beit, wo diese Lehre so maßlos verunglimpst und entstellt wird, und von den Unwissendsten am meisten. Aber was hat dieß mit der Union zu schaffen? Die eigentliche Consequenz daraus wäre die: daß im Cals vinismus sich bereits die vollzogene Union darstellt. Referent ist in feinem theologischen Bewussts feyn allerdings ebenfalls überzeugt, daß die calvinische Abendmahlstehre, namentlich wenn sie noch einige Ausbils dung ersährt und gegen einige Misverständnisse sich ges stellt wird, die wahre schriftgemäße höhere Bers mittelung zwischen Luther und Zwingli in sich darstellt.

'

Daraus mag fich dann der Glauben ergeben, daß diese Lehre, weil wahr, am Ende wirklich den Sieg erringen werde. Aber doch wohl erst am Ende, bei Christi Wiederkunst; bis dahin durste die babylonische Sprach= und Begriffsver= wirrung wohl noch beträchtlich zunehmen, und die Schaar der Stolzen nicht kleiner, sondern größer werden. Was hat nun aber jene Hoffnung oder jener Slaube mit unserer hermaligen praktischen Unions= frage zu schaffen? Soviel ich sehe: gar nichts. Wir sind überzeugt: der Calvinismus ist schon die Union; ber Lutheraner ist überzeugt: das Lutherthum ist schon die Union. Das führt zu keiner Union.

.

Die praktische Frage der Gegenwart ift die, ob eine Union möglich, und wo fie ichon besteht, erhaltbar, und ob fie erlaubt und berechtigt fen, fo lange jene zwei Ueberzeugungen einander noch gegenübers fteben. Ochenkel geht allerdings auch - und zwar grundlich - auf biefe grage ein, allein wir muffen es als ben zwar einzigen, aber wesentlichen hauptmangel feines Bertes bezeichnen, bag in ber Behandlung felbft biefe zwei fo ganz verschiedenen Fragen bau= fig genug ineinander fließen und nirgends flar und fcarf von einander getrennt find. Dieg ift von ublen Folgen. Bir haben es in unfern Tagen oft genug erlebt, und erleben es noch täglich, daß diejenigen, welche im Lutherthum die bereits vollendete Union feben, nun die factisch bestehenden Unionen möglichst als Uebertritte zum Lutherthum auszuheuten und bas Lutherthum überhaupt als bas bochft= und abfolut = berechtigte geltend zu machen fuchen mit Umfturzung aller bestehenden Rechtsichranten. Da man nun Undere gern nach fich felbft beur= theilt, fo hat es auch nicht daran gefehlt, daß man Sol= chen, welche qua Theologen offen und ehrlich ihre Ueberzeugung ausgesprochen, daß im Calvinismus die wahre hobere Einheit liege, die Consequenz in die Schube

460

baß sie nun aefcoben hat, auch qua Rirchen= beamte darauf ausgehen wurden, "Alles reformirt zu machen". Ein folder Berdacht beschrantter Ropfe und Bergen gewinnt nun aber Nahrung, wo jene beiden Fragen nicht flar auseinandergebalten werden. Und eben bieß ift zu bedauern. Schentel fest fo fehr wie wir die Ehre reformirten Glaubens gerade darein, daß man nicht durch fünftliche und liftige Machinationen oder Rechtsbruche dem Calvinismus Bahn zu brechen, sondern der inneren Macht der Bahrheit und Ueberzeugung zu vertrauen habe. Er fpricht bieg auch mehrfach aus, aber wir wunschten, bag er fur blobe und mißtrauische Augen es noch Flarer und scharfer dargethan hatte durch eine fcneidende Gegenüberstellung jener beiden Aragen.

Rur bie prattifche Unionsfrage liegt nicht in ber calvinischen und auch nicht in ber melanchthonis f den Lehre, fondern in dem melanchthonifchen Grundfase. bag biefe Lehrdifferenz nicht von religios = prattis fcher Bedeutung fey - bie Lofung. Es hat melanch= thonifc = gemilderte lutherifde Rirchen gegeben, die die Scharfen von Luther's Abendmahlslehre in der prattifchen Lehrthatigkeit zurudtreten ließen (3. B. die Rirche der Rurpfalz unter Otto heinrich); es hat auch melanchthos nifch = gemilderte reformirte Rirchen gegeben, welche ursprünglich Rirchen augeburgischer Confession, aber unter Melanchthon's Einfluß entstanden - fpater in die reformirte Rirche gedrängt wurden, aber von ihrem alten Cha= ratter ein gut Theil beibebielten und die Scharfen der calvinischen Abendmablolehre (3. B. Die fcarfe Unterfcheis bung zwischen ben duo cibi, duo ora, duo porrigentes etc.), fomie feiner Prabeftinationslehre in der prattifchen Lehrthatigkeit zurudtreten ließen. Go wird es auch jest die allein praktische Frage seyn, ob ein folcher Standpunct, ber bie Scharfen der Lehrfufteme als religios=unmich= tig zurudtreten laßt, möglich und biblifc berechtigt fen

hier ift benn ber G. 325 ff. aus Urfunden und Aftenstücken geführte Rachweis, das von 1540-1560 Die melanchthonisch:gemilderte Bariata, welche die Scharfe ber Lehre Luther's aurudtreten lagt, feierliche officielle Geltung batte und von Luther felbft uns beanftandet mar, allerdings von Bedeutung. Es ban= belt fich dabei nicht darum, ber lutberifden Rirche unferer Tage die Bariata als ein rechtlich für fie noch guls tiges Symbol aufdrängen zu wollen, fondern einfach aus einer biftorifchen vergangenen Thatfache zu beweifen, daß bas, was von Luther und ben bamaligen protestantischen Rurften gescheben ift, beute unmöglich Gunde fenn tonne. Es ift urtundlich verburgte Thatfache, daß bis 1561 in Rurfachfen und ben meiften proteftantischen gandern (nach bem officiellen Beugniß des frankfurter Receffes) die 3n= variata langft vergriffen und die späteren Ausgaben (mit ber veranderten Lesart) "bei bem mehreren Theil in Rirchen und Schulen in Gebrauch" waren, und daß der Urheber ber Concordienformel, Andrea, in feinem Schreiben an Herzog Julius von Braunschweig vom 2. October 1570unter feierlicher Anrufung Gottes bie Bariata fammt bem gangen corpus Misnicum für ein "driftlich Bud" erklart und "wider der Rlacianer Calumnien" vertheidigt bat, ebenfo, daß Luther felbft nach dem Erscheinen der Bariata ben 10. Mai 1541 in einem Brief an Rurfurft Johann Ariedrich feine Freude ausgesprochen bat, daß "die liebe Confession rein und fest geblieben fep". Daraus folgt denn boch unwidersprechlich zweierlei : 1) daß die Bariata nichts wider Luther's Lehre Streitendes enthalten haben tann, fondern nur die specifischen Scharfen und Spigen Diefer Lehre (negativ) zurudtreten laßt, und 2) daß eben bieß Burudtretenlaffen damals von Euther felbft und den proteftantifchen Fürften und Theologen eben fo wenig für Gunde gehalten wurde, als es Luthern je als Gewiffenspflicht erschien, bie Abendmablogemeinschaft

mit Melanchthon aufzucheben. Euther hat niemals feine Lehre aufgegeben, aber auch niemals den zwischen seiner und der calvinisch = mes lanchthonischen Lehre bestehenden feineren Gegensatzum Gegenstand eines Streites oder einer praktischen Kirchenfrage gemacht. Die= fer Streit entbrannte erst eilf Jahre nach Luther's Lode, zur Zeit des wormser Colloquiums, als ein kirchlicher und kirchentrennender.

Rur bie prattifche Unionsfrage ift ferner auch von einiger, wenn auch nur mehr indirecter Bedeutung eine richtige Beurtheilung ber Concordienformel (Oden= tel, G. 355 ff., wo aber auch wieder die theologische Frage nach der Richtigkeit ber reformirten Ubendmabislehre und Die prattifche Frage nach der Union ineinanderfließen). Denen gegenüber, welche die Concordienformel als ben ges rundeten, vollendeten Abiding des lutherifchen Lehrfpftems ober wohl gar (mit Thomaffus) als bie Spike, auf welche alle dogmengeschichtliche Entfaltung ber Chriftenbeit von Anfang an binftrebe, betrachten und despalb von diefem Palladium tein Jota aufzugeben fich entfoließen tonnen, ift es allerbings auch im Intereffe ber praftifchen Unionsfrage von Bichtigkeit, nachzuweifen, daß bie Concordienformel ein Runftproduct ber Transac. tion zwischen einander widersprechenden innerlutherischen Parteien ift und den Biderfpruch nicht geloft, fondern in fich aufgenommen und verewigt hat. Referent hat in feinem Dogma vom Abendmahl diefe Parteien in Rurze dogmatifc charakterifirt; heppe bat im zweiten Bande feiner "Gefcichte des deutschen Protestantismus" mit dem ihm eigenen Sammlerfleiße eine Menge urfundlicher Belege uber ben Gang jener Transactionen gebracht, welche als urtundliche Actenftude ibre unbeftreitbare Gultigteit behalten, auch fur biejenigen, bie bem verbienten Manne um feines angebängten, allerdings oft über bas

### Schenkel

Biel binaus treffenden Raifon nements willen "Gefchafts. Auch Schentel weift G. 355 ff., macherei" vorwerfen. namentlich S. 377., 379. und 381 f., die inneren Biber= fpruche, in welche die Concordienformel fich verwickelt bat, nach. Doch bat er den fcbreiendften berfelben uberfeben. Die Form. conc. unterscheidet namlich in willfürlicher Scholaftit brei modi, wie Chrifti Leib gegenwärtig fepn tonne: 1) den modus comprehensibilis, wie Christi Leib fichtbar auf Erden war, 2) ben modus spiritualis, "wie ber Blic durch bie Luft gehe", 3) den modus divinus, ber ihm vermöge der communic. idiomm. zufomme, und wonach er immer uberall gegenwärtig fen. Bon diefem divinus modus beißt es: ea ratione creaturae longe illi praesentiores et penetratu faciliores sunt, quam iuxta secundum modum. Nun wird aber bald darauf gesagt, daß Christi Leib im Brode nicht nach dem divinus, fondern nach dem spiritualis modus fep. Dhne es zu bemerken, bat alfo die Concordienformel ben Sas aufgestellt, daß Chrifti Leib an jedem andern Orte "longe praesentior" fen, als im Brode des heil. Abendmahles!

Intereffant ift ber G. 384. verfuchte Rachmeis, daß gerade die reformirten Bekenntnißschriften es find, bie im Unterschiede von ber Concordienformel den Begriff der menschlichen Receptivität retten. Doch hat dief mit der prats tifchen Unionsfrage nichts mehr zu thun. Bichtiger ift der S. 389 f. geführte Nachweis, daß die confessio= nellen Differenzen, wie fie in den fertigen Betennt= nißschriften von 1560-1577 fich barftellen, fich aus bem religiofen Gebiete wirflich in bas Gebiet rein theologischer Schulfragen verlaufen baben und in diefer ibrer confessionellen Gestalt in ber That mehr der Biffenschaft als der Rirche angehoren. Die confessionelle Streitfrage war ja nicht die, ob Christus fich im Abendmable real mittheile, sondern bie (G. 392.) "ob er "ben Abendmablsgenoffen eine reale Selbstmittheilung ge=

١

"mahren tonne, ohne mit Brob und Bein fub-"ftantiell vereinigt zu fenn"; die reformirte Theolos aie bejahte, bie lutherifche verneinte es »); bieg ift aber, "ba Chriftus über die Dobalität feiner Bereinigung mit "bem Brod und Bein nichts gelehrt hatte," eine Schul. frage "fur den lururirenden Scharffinn der theologischen "Scholastik", oder, wie wir lieber fagen wollen (ba ja auch Schentel felbft fich eingebend mit ber eregetischen Prufung ber beiderfeitigen Abendmahlslehren beschäftigt bat), eine Soulfrage ber Theologie, indem bier nicht flare Schriftlehre und unglaubige Bernunft, fondern zwei verfchiedene, beiderfeits auf eregetifche Grunde fich flugende Berftandniffe einer icon um ihrer Tiefe willen fowierigen Schriftftelle vorliegen. Babr ift (S. 391.), daß "bas religiofe Smereffe an jener Differenz fei bem fieb-"zehnten Jahrhunder fo auf Null zurückgegangen ift, daß "wir in diefem Sabrhundert in religiofen Rreifen vielmehr "nur das Intereffe finden, die Differenz möglichft zu be-"schränken oder aufzuheben." Es war tein religiofes In= tereffe und fein religiofes noch driftliches Thun, wenn ber fonft fromme Nicolai im fechzehnten Sabrhundert ben Reformirten vorwarf, "daß sie nicht mehr den ewigen Gott, "fondern den leidigen Teufel, einen Dchfengott," anbeteten, oder wenn hoe von hoenegg dem Rurfurften von Sach. fen rieth, lieber mit ben Romifc = Ratholifchen gegen bie Calvinisten, als mit biefen fur den Protestantismus sich zu verbunden, ober wenn Lut. Dfiander bewies, bag Sculte= tus ein Gottesleugner fen, weil er die calvinistischen Berbundeten feines herrn als "Chriften" bezeichnet habe (Schentel, G. 394 f.). Nichts dient fo fehr dazu, an der innern Richtigkeit und dem hoheren Rechte des antiunioniffi= fcen, farren Lutherthums irre zu machen, als folde

a) So, wie gesagt, heute noch die Zeitschr. f. Protestant. 1854. Aug. S. 79.

Fråchte; und wo immer in der Geschichte die Energie sich auf jene Spiten und Schärfen der lutherischen Lehre \*) geworfen hat, da waren auch die gleichen Früchte wieder da; es scheint, daß diese confessionell unterscheidenden Schärfen der genuin=lutherischen Abendmahlstehre nicht in Seetenruhe sich vertheidigen lassen, sondern stets eine gewisse Fiederhige in ihrem Gesolge haben. Die Reformirten mußten sich in jenen Beiten der Polemik den Spottnamen "Gernbrücher" gesallen lassen, weil sie ihrersteits ausnahmlos jene Differenzen für nicht=fundamental erklärt haben.

Dieß religiofe Intereffe an ber Union führt nun ben Berfasser und uns zum britten haupttheile, wo das nie völlig erloschene Unionsstreber versolgt wird bis auf unsere Tage. Buvor macht ber Terfasser (G. 403 ff.) noch einen Bersuch, die beiden confessionellen Eigenthums lichkeiten auf den allgemeineren philosophischen Segensach bes Realismus und Ibealismus zu reduciren. Wir håtten diesen Bersuch lebhast hinweggewünscht, da er dem früher über die reformirte Abendmahlslehre Gesagten wider= spricht, und da bei solchen überaus allgemeinen Kategorien — schon in des seligen Neander Kirchengeschichte nicht viel herausgekommen ist, und auch heute nicht viel heraustommen kann. Ift Christi Person eine Realitat — und sie ist wohl die höchste — und theilt sich biese Person real dem

a) Wir reden hier durchaus nicht von der lutherischen Rirche oder Lehre als solcher. Es ist etwas Anderes, wenn ein evangelischer Lutheraner den Kern der Abendmahlslehre (die Speisung des inwendigen Menschen mit Christo) in der ihm traditionell oder individuell lieb gewordenen Form und Hülle der praesentia in pans besitzt, dadei aber alle Energie des Interessentia in den Kern, aus Christum, richtet, und ein Anderes, wenn dem antiunionistischen Lutheraner gerade dies Form zur Hauptsache wird, auf welche seine ganze Energie stad spant.

glaubigen Communicanten mit, fo fehlt es ber specififc calvinifchen Abendmablslehre am rechten Realismus feineswegs, und den Vorwurf des Spiritualismus könnte ibr nur machen, wer zwischen bem beiligen Geifte und bem irrlichtelirenden Menschengeifte nicht zu unterfcheiden wußte. Stellen wir aber dem Realismus fo allgemein den "Ideas lismus" entgegen, fo feben wir wohl zu, daß uns nicht bie Gegner der Union fatt diefes Idealismus ben Spiritualis= mus fubstituiren. Das ift eben bas große Berbienft Schentel's, daß er G. 188-402. die confessionellen Gegenfate im Detail ihrer concreten gefoidtlichen Birtlichteit bargestellt hat. Das Reduciren auf abftracte Begriffe und Aprioriconstruiren aus principiellen Gegenfagen wollen wir ben Gegnern überlaffen a). Schentel wurde auch ichmerlich auf diefen Reductionsverfuch verfallen fevn. wenn er nicht gefublt batte, daß ein guter Theil feiner biftorifden Untersuchung mehr eine Apologie der reformir= ten Lebre als der Union war. Eine flare Unterscheidung der theologischen und der praktischen grage wurde ibn diefer Berlegenheit überhoben haben.

Ueber ben britten Theil felbst kann Referent kurz feyn. Schenkel ftellt zuerst die Unionsversuche bis auf Spener bar: Luther's Unionsverlangen — bie witten= berger Concordie, deren rein-lutherischen Charakter er S. 444. mit Recht gegen heppe versicht — den merkwürdigen und wahrhaft erfreulichen Vergleich von Sendomir 1570 und bas leipziger Gespräch 1631, wo die Reformirten die

,

<sup>Die übel man fährt, fobalb man fich auf bas Glatteis abstracter</sup> Gegenstäte hinauswagt, bafür liefert S. 406 f. ein treffendes Beis spiel. Hier muß Tertullian, im Widerspruch mit feinen flaren Aeußerungen, weil er ein "Realist" war, ein Lutheraner gewesen sehn; ebenso wird Paschassus zu einem "Realisten" gemacht, auf Grund eines völltg mißverstandenen Ausspruchs, beffen richtigen Sinn ich bereits in meinem Dogma vom Abendmahl. I. S. 407 ff. erörtert hatte.

Invariata, fofern baburd bie Bariata nicht verworfen wurde, ju unterfcbreiben fich bereit erklarten (alfo fofern ihnen bie Freiheit zugestanden murde, die Inva= riata im Sinn der Bariata zu deuten und nur die praesentia in coena, nicht die praesentia in pane, darin zu finden), bas Gefprach von Thorn 1645, und die Unionsbemuhungen bes Calirtus, Paraus, Duraus, das taffeler Gesprach, bie Unionsbestrebungen bes Leibnit in humanitarischem Sinn, und endlich die Unionsvorschlage Spener's. Bir ver= weisen in Betreff Diefer mißlungenen Unionsverfuche ben Lefer auf Schenkel's Bert und theilen nur die G. 478. gegebene kurze Charakteristik diefer Berfuche mit. "Calirt "reprafentirt ben Unionsgebanten vom Standpuncte ber "driftlichen Toleranz, Paraus ben vom Standpuncte "politischer Einsicht, Leibnit ben bes weltman-"nischen Geistes, Spener ben ber evangelischen "Gemeinschaft ber Biebergebornen."

Höchst wichtig ist ber zweite Abschnitt: die wirkliche Stiftung der Union. Hier find mit dankenswerthem Fleiße Thatsachen zusammengestellt, die man wohl nirgends so beis fammen finden durfte, Thatsachen, woraus sich folgende hochst merkwurdige Folgerungen ergeben.

Der ungläubige Rationalismus bedarf keiner Union. Teller hat die Union für unnöthig erklärt, weil gerade die Verschiedenheit der Ansichten zu Gottes Erziehungsplan gehöre, und weil Ansichten uns nicht trennen sollen. Wem die Differenz abfolut gleichgültig geworden ist, dem ist auch die Union gleichgültig. Dieser teller'sche Standpunct spukte aber sort und sort bis in Schleiermacher. Während heumann, Storr und Steudel (seinhard, ohne sich besplich zu seyn) die reformirte Abendmahlslehre als "lutherische" vortrugen (S. 484 st.), mußte Planct, der die Differenzen wirklich kannte und eine Union mit wirklicher Ausgleichung ber Lehre wünschte (S. 490.),

flagen, daß "ber Indifferentismus das größte eigentliche Hinderniß der Union fey".

1

Der Indifferentismus widerfeste fich ber Lebrunion und wollte eine bloß firchenrechti liche; der Glaube arbeitete auf eine Lebrunion bin. Bie oft bat man es dem Indifferentismus und Ras tionalismus zugeschrieben, daß bie Union in der badischen und bayerifden Pfalz fic als wirkliche Lehrunion gestaltet babe! Aber mit welchem Unrechte! Der erfte nachbaltige Stoß zur preußischen Union tam von Schleiermacher ("zwei unvorgreifliche Gutachten", Berte I. Bb. 5. 6. 47 ff.). Er will, es "folle Niemanden zugemuthet werben, feine bisberige (confessionelle) Meinung uber irgend einen Gegenstand ber Lehre ju andern, damit nicht ber verberbliche Bahn bestätigt werde, als ob auf biefen bogmatifden Unterfchieden eine befondere Bichtigkeit lage". Daher will er bloße gegen= feitige Ubendmahls- und Rirchengemeinschaft. Die Confesfionen follen innerhalb ber Union fortbauern, ba bieß ja gefahrlos fey, fie follen nur nicht als firchentrennend geltend gemacht werden. Ganz bem entfpres chend, leiftete bie preußische Union auf eine wirkliche Lebrunion Bergicht. 3mar ift in der Cabinetsordre vom 27. September 1817 von "Befeitigung des Außerwefent= lichen", baneben aber auch bavon die Rede, bag "die bisberigen Lehrunterschiede als bloß außere anzufeben feven, und ber Beitritt ber Union baber teinen Confessionswechsel in fich ichließe". Daß bieß einen innern Biderspruch in fich ichloß, wird beute Niemand mehr bezweifeln.

Der erste Anstoß zur oberrheinischen Union daz gegen ging aus von dem Geheimenrath Brauer in Baden, einem gläubigen und frommen Manne (Schenkel, S. 506., vergl. auch Hundeshagen, die Betenntnißgrundlage der vereinigten evangelischen Kirche im Großherzogthum Baden). Diefer hat 1803 in feiner Schrift ",Gedanken Ebeol. Stub. Jahrg. 1856.

über einen Rirchenverein beider protestantischen Religionsparteien", bie zwei Grundidte burchgefubrt : 1) bag ber Bekenntnikstand in all den Lebren, worin beide Confessionen icon vor der Union einig maren, unverlett erhalten merden muffe, 2) das man anerkennen muffe, daß bei beiden Confessionen haben Irrthumer einfchleichen tonnen, daß man diefe Irrthumer auffuchen, befeitigen, und fo eine einhellige Lehre in Betreff ber fruber ftreitigen Puncte berftellen muffe (Brauer, G. 19.). Banz biefen Borichlägen entfprechend murbe von ben Generalfonoden 211 Sinsheim und Karlsrube 1820-21 die Union in Baben eingeführt, mit der ausbrudlichen Beftimmung, "bag jest "und in Jukupft keine Spaltung in unirte und nicht-unirte "Sirden ftattfinden burfe", und zur Befeitigung des Diffenfus in der Abendmablslehre wurde festgestellt, "daß mit "Brod und Bein im heil. Abendmable ber Leib und bas "Blut Chriffi empfangen werde jur Bereinigung mit 3bm, "unferm herrn und heilande," — es wurde alfo im Befente lichen auf die Bariata zurückgegangen. Der fromme glaus bige Theologe Schwarz, ber Schwiegersohn Stilling's, faate in feinem Commiffionsberichte: "Es foll eine Rirche "fenn; Dieje Einheit liegt aber teineswegs im Nichts, b. i. "im Indifferentismus, fondern im ewigen Befen ber Denfch-"beit, b. i. im Glauben an Jefus, ben heiland ber Belt. "Bir wollen alfo keine Bereinigung, welche fich gleichfam ...im inftigen Raume bildet. - - wir wollen nicht über "unferer beiligen Lehre binfcmeben, wir wollen nicht ibre "ftanbhaften Ausspruche umgeben, fondern wir wollen uns "mitten im Befen unferes Glaubens fest und beilig ver-"einigen."

Die Union in der bayerischen Pfalz 1818 ist eine Schwes fter der babischen. Auch hier "eine wirkliche Union in Lebre, Ritus, Rirchenvermögen und Berfassung, burch gegenseitige Ueberein Zumft", hier kberdieß anges "

nommen burch Ubstimmung von 40167 hausvätern gegen 539 (welche fobann bie Freiheit erhielten, lebenslänglich bei ihrer bisherigen Confession zu bleiben); auch hier "die bisberigen ftreitigen Lehrpuncte befeitigt" (Berein, Urt. §. 4.), und das heil. Abendmahl beftimmt als ,,ein Seft des Gebachtniffes an Jefum und ber feligsten Bereinis aung mit bem . . . Erlofer"; auch bier fprach einer ber Urheber und Fuhrer bes gangen Bertes, Dberconfifto= rialrath heint, vollig wie dort D. Schwarz, als Grundfatz aus: "Die icon gefagten Borte verhallen oft "wirtungelos, weil fich in ihnen mehr ber Geift des Beit-"alters als der Geift des Chriftenthums ausspricht. Bir "finden nicht, daß der religiofe Sinn ba traftiger angefact "wurde, wo man das Alte gegen das Neue vertaufchte. ---"- Man fagt, der Protestantismus fey ein ftetes Fort-"schreiten, . . . man könnte weit richtiger fagen, er fep "ein Burudfchreiten zu jener Epoche, wo bas Chriften-"thum noch in feiner ganzen Reinheit war. - Dies Biel "muffen wir auch jest im Auge behalten. Einen an= "bern Grund tann" u. f. w. — Ja fo weit war man von Indifferentismus entfernt, daß Seint den Borwurf bes Indifferentismus, wenn er gemacht werden follte, mit ben Borten abweift: "Ber diefe Sprache fuhrt, gibt ben Be-"weis, daß er ben ehemaligen Unterschied, ber uns in der "Behrnorm trennte, fo wenig als unfere Gemeinden tenne. "Die evangelische = reformirte Kirche hat als folche nie, wie "man gewöhnlich glaubt, ben zwinglinischen Begriff vom heil. "Abendmahle gelehrt, fondern ift demjenigen treu geblieben, "was hierüber die vierstädter Confession ausgedruckt hat."

Die oberrheinischen Lehrunionen danken also ben Im= puls zu ihrer Ausprägung als Lehrunionen nicht dem Indifferentismus, sondern umgekehrt einer gläubigen Richtung, welche daran festhielt, daß es nur Eine Wahr= heit geben könne, und daß weder die lutherische noch die reformirte Rirche ein Recht habe, ihre Lehre für infallibel

31\*

zu erklären und den Segenpart zu sich herüber zu commandiren oder zu escamotiren, und welche deshalb zu dem einzigen praktischen Auswege griff, als Grenznorm eine Formel festzustellen, welche das beiden Abendmahlstehren Semeinfame enthielt, und das Trennende als theologische Fragen von den Kanzeln und Katechissirluben auf bie Katheder und Studirstuben zu verweisen.

Im britten Abschnitt betrachtet Schentel (G. 535.) Die Gegner der Union, von harms an, der bie refors mirte Abendmablslehre nicht kannte und in der Union über. dieß ben Rationalismus fürchtete, durch von Ummon, ber mit feiner "Allerweltsreligion" im Bufen gleichwohl bie Union als eine "Berleugnung des Glaubens der Bater" perhorrescirte, felbft aber als "lutherifch" eine Abendmabls= lehre aufstellte, welche noch lange nicht zwinglinisch ift, bis herab zu dem betannten Scheibel, bem es mehr noch um bas Kirchenthum als um die Abendmablslehre zu thun war (S. 543 f.), während er felbst bie lutherifche Lehre aufgegeben hatte und in dem Abendmahl ein Opfermahl fab ; und zu Lobe, Delitfch (ber in feinen neuern Schrift= den zurudnimmt, mas er in feinen "vier Buchern von der Rirche" gegen Lobe festgestellt batte) und Rabnis, der das große Bort gesprochen: "in einer Beit, wie die unferige, "fällt ein Stud Chriftenthum, wenn irgend ein - romis "fdes Inftitut fallt,"

Darauf folgt Abschnitt 4: "bie biblische Begründung "ber Union." Go weit in diefem Abschnitt die calvinische Lehre eregetisch gerechtsertigt wird, haben wir ihn schon oben betrachtet. — Alsbann wird die moderne Messopfer= theorie von Scheibel, Kabnis, Thiersch und Har= nack biblisch und geschichtlich widerlegt, und endlich aus bem schriftgemäßen Begriff der Kirche und ben wesentlichen schriftgemäßen Bedingungen der Kirchengemeinschaft in einer mehr beherzigens= werthen als wissenschaftlich erschöpfenden Beise bas gott-

liche Recht ber Union nachgewiefen. Nur biefer britte Punct gehort eigentlich hierher. Das gottliche Recht der Union bleibt auch fur denjenigen bestehen, welcher sich zu Schentel's eregetischer Begrundung ber reformirten Abendmablslehre (welcher Referent übrigens, wie schon be= merkt, fur feinen Theil, feiner theologischen Ueber= zeugung nach, beipflichtet) nicht verstehen wurde.

Um Schluffe hat der Verfasser feine Ergebnisse in zwanzig Thesen zusammengefasst. Der Inhalt derselben ergibt sich bereits aus dem voranstehenden Referate. Treffend ist besonders die achte These: "Bir sind mithin dessen gewiß, "daß, wenn der Herr zu Maria sagt: "Eins ist noth", er "damit nicht den lutherischen Lehrbegriff vom Abendmahle "und nicht das genus maiestaticum in der Lehre von der "communicatio idiomatum meinte."

Und mas follen wir nun zum Schluffe von dem gangen Berte fagen ? Das theologische Publicum ift dem Berfaffer den herzlichften Dant dafür iculdig. Burde auch bei einer etwas anderen formellen Anordnung (bie Gregefe ber Abend= mahlseinsehung mußte dem zweiten Theile als theologifche Anficht des Berfaffers vorangeschickt und am Schluffe bes zweiten Theiles die praktifche Frage, ob die Union trot verschiedener theologischer Ueberzeugung boch firchlich berechtigt fen, von jener theologifchen Frage flar unterschieden werden; die Reduction ber confessionellen Differenz auf den Gegenfatz von Realismus und Idealis= mus mußte lieber ganz wegbleiben, dafür ware aber die Nofologie unferer Zeitfrankheit, des hierarchismus, ab= gesondert in einem Schlußabschnitt zu behandeln gemefen) bas Bert unftreitig an überzeugender Kraft noch wefentlich gewonnen haben, fo enthält es boch auch in feiner jetigen Gestalt materiell des Trefflichen und Bebergigens. werthen und Schlagenden und Ueberzeugenden fo viel, daß wir nur wunfchen mochten, daß es, wie von den Freunden, fo auch von den Gegnern der Union gelefen und fubirt

## 474 Schenkel, d. Unionsberuf d. ev. Protestantismus.

werden möchte. Aber durfen wir diefer Hoffnung uns hingeben? Es zeigt sich jest vielfach eine — sit venia verbo — Inquisitorengesinnung, welche weder sich überzeugen lassen, noch auch nur sich auf ein kräftiges eingehendes Disputiren einlassen will, sondern solche unbequeme Er= scheinungen entweder ganz ignorirt, oder die Arbeit treuer, steißiger Studien mittelst einer banalen Phrase von "Se= schichtsmacherei" bei Seite wirst und um einiger beigemischten irrigen Ansichten willen auch das urkundlich Erwie= sene für Null achten zu dürfen glaubt, oder endlich vollends durch Verbächtigung der Person des Versaffers seine Werbächtigung der Person des Versaffers seine wird indeß weder die historische Wahrheit, noch die theologi= sche Forschung sich beirren lassen, ruhig auf ihrem stillen, aber sichern Siegespfade voranzuschreiten.

> Confistorialrath D. Ebrard in Speier.

Der Brief an die Nömer, auf dem Grunde des alten Lestamentes ausgelegt von D. F. W. C. Umbreit. Mit dem Ausspruche Luther's: "Wer diese Epistel wohl im Herzen hat, der hat des alten Testamentes Licht und Kraft bei sich." VI u. 380 S. 8. Gotha, Verlag von Friedrich Andreas Perthes, 1856.

Es konnte bem Verfasser nicht in den Sinn kommen, die reiche eregetische Bibliothek über den Brief an die Romer aus neuerer und neuester Zeit abermals mit einem Commentare vermehren zu wollen; das hieße "Baffer in den Rhein", oder hier paffender, wenn man sich etwa ber vollständigen und geistvollen Auslegung des apostolischen Sendschreidens von Tholuck vorzugsweise erinnert, "Basse fer in die Saale" tragen. Sein Zweck ist nur gewesen, eine bescheidene, vielleicht nicht ganz werthlose "Betlage" zu ben eigentlichen Commentaren über unsern Brief zu geben. Doch er wird am objectivsten und anspruchlosessen werfahren, wenn er zur Charakteristrung seines Buches die Borrede aus demselben hier abdrucken läst.

"Es brångte mich schon vor långerer Beit, ben Brief an die Römer vorzugsweife mit alttestamentlichem Auge zu lesen, und aus dieser liebevoll gehegten, aber dennoch mehrfach unterbrochenen Beschäcktigung ist die vor zwei Jahren veröffentlichte Einzelschrift "die Sunde" hervorgegangen. Da dieselbe von den verschiedensten Seiten eine für mich sehr beruhigende, ja, ermunternde Aufnahme gefunden, wobei ich besonders der eingehenden Kritik des herrn D. Rägelsbach dankbarft gedenke, so biete ich nun die vollständige Auslegung des schwersten apostolischen Sendschreibens in gegenwärtiger Art und Weise zumächft gleichgefinnten Freunden und fobann der weiteren theologischen Senoffenschaft vertrauensvoll dar. Man wird ebenfowohl ans gemeffen finden, daß ich, auf meinen 3wed allein mich be= forankend, Alles hinweggelaffen, mas fonft zur Kritik, Auslegung und Erklärung gebort, als daß ich basjenige, was ich in bem vorausgegangenen "Bruchftud", welches aber bas "hauptftud" zum Verftandniß des Briefes, bereits mit größter Ausführlichkeit abgehandelt, hier nur furz beruhrt und babei ftets auf jene Schrift verwiefen babe. Da= fur ift Anderem, mas noch der Theologie des alten Tefta= mentes anbeimfallt, ein besto weiterer Raum gegonnt worben, wie denn überhaupt wohl tein einziger Lehrfat derfel= ben, obicon bisweilen nur in einer gedrängten Anmerfung besprochen, an gehöriger Stelle ganz unerortert geblieben. So ift ber erste Theil des Buches, die eigentliche Ausles gung, nur um des zweiten willen, der die altteftamentlichen Anmerkungen und Erlauterungen enthalt, vorhanden; in= deffen scheint mir boch jener, so weit mir über die eigene Arbeit ein Urtheil zusteht, auch an fich nicht obne Berth zu feyn, infofern ich besondere Aufmerksamkeit auf die fcharfe Erfaffung des Bufammenhanges und die genaue Entwickelung der Gedankenbewegung gemendet. Bas aber namentlich ben zweiten Theil betrifft, fo habe ich aus der reichen Sulle bes alten Teftamentes eine ftarte Babl feiner bedeutendsten Ausspruche für meine Aufgabe verarbeitet und dazu wieder einmal den ganzen unerschöpflichen Schat von Anfang bis zu Ende durchforicht.

Ich habe in dem Kreise geneigter Lefer vorzüglich diejenigen unter den Auslegern des neuen Testaments im Auge gehabt, welchen es nicht vergönnt gewesen, dem al= ten Testamente ein selbständiges Studium zu widmen. Vor Allem sollte das Buch meinem nun seligen Freunde Lucke gehören, und ich hatte bereits, als er noch, trotz langjähriger körperlicher Leiden, durch die Frische seines Geistes uns hier erquickte, eine Beibe an ihn gerichtet, aus ber ich jeht nur die folgenden Borte ihm nachzurufen für fich geziemend erachte:

"Darf ich mich boch in ber Auslegung des neuen Testaments Deinen Buborer und Schuler nennen, ba ich, als Du zum erften Male bie Entrathfelung ,,ber Sphinr auf ber Ausgangsbobe der beiligen Schrift," wie Du die Apotalypfe bezeichneft, in Gottingen versuchteft, ju Dei= nen Sugen fag, und wußte ich ja auf bem Gebiete, das Du Dir jur lebendigen Bezeugung Deines johanneischen Geiftes und Deiner gefunden beutschen Theologie vorzuges weife ertoren, Reinen zu nennen, zu bem ich mich in auf. richtiger Liebe mehr hingezogen fuhlte! - Unfere Bege ichieden fich zwar von einander : Du folgteft in Kreibeit und Gelbftanbigkeit bem Geifte Goleiermacher's und widmeteft Deine Kraft und Erkenntniß besonders ber Eregefe des neuen Teftaments; ich mard durch Eichborn ju herder und hammer geführt und machte die oriens talifch = theologifche, fowie fpåter die theologifch = orientalifche Erklarung bes alten Teftaments zu meiner vorzüglichften wiffenschaftlichen Lebensaufgabe. Aber ungeachtet diefer außerlichen Trennung floffen unfere Beftrebungen aus eis nem gemeinfamen Grunde, und wer fich Deiner begeifter. ten Borte über die Bufammengehorigkeit von herder und Schleiermacher in dem "Grundrig der neutefta= mentlichen Bermeneutit und ihrer Geschichte" erinnert, wird es verftanblich finden, daß in der Folge unfere Namen mit benen verwandter Freunde auf dem Titelblatte der "theo» logifchen Studien und Rritiken" vereinigt erscheinen."

Da keine Revission der einzelnen Druckbogen durch meine hand gegangen, so habe ich das peinliche Gefubl überwinden mussen, mein eigenes Buch, nachdem es mir ganz fertig zugesendet worden, um der Druckschler willen, obschon einige am Ende von dem Corrector angezeigt sind, unmittelbar wieder durchzulesen. Ich habe nun deren wirklich noch mehrere gesunden, darf aber wohl einen Theil U

berfelben, wenn etwa "dem" statt "den" oder ", ben" statt "dem" steht, auch einige bebrässche und arabische Borter falsch punctirt sind, der gesälligen Verbessferung der Lefer felbst überlassen. Rur wenigstens zweierlei wolle man dem Berfasser nicht anrechnen: S. 203. 3. 3 v. o. die "Bufte" statt "Veste" und S. 240. 3. 8. v. o. "Identität" statt "Idealität".

Seidelberg, ben 8. November 1855.

F. 28. C. Umbreit.

# Miscelle.

Digitized by Google

.

,

١

## Programma

## der haager Gesellschaft zur Vertheidigung der christlichen Religion auf das Jahr 1855.

Die Directoren der haager Gefellicaft gur Bertheis digung ber criftlichen Religion haben in ihrer Berbftverfammlung Ausfpruch gethan über eine bei ihnen eingegangene hollandifche Abhandlung mit dem Bablfpruche : het orthodore Syfteem u. f. f., als Beantwortung ber Preisaufgabe : "Ein religiofes Lefebuch, morin eine vernünftige und gemuthliche Auffassung bes Evangelium. Inhaltes, in Gegenfat zu einer bogmatifch = myftifchen Richs tung, nach den Zeitbedurfniffen flar ins Licht gestellt und mit Ernft empfohlen wird." Sie urtheilten aber, daß biefe Abhandlung, wenn auch gegen ben Inhalt nicht febr viele oder fehr wichtige Bedenten eriffirten, boch ber gorm wegen gar nicht in Betracht fommen konnte, weil es kein Lefebuch, fondern ein Lehrbuch, oder vielmehr eine trockene Abhandlung war, was die Gefellschaft teineswegs verlangt bat. Darnach lagen zwei Abhandlungen vor, eine bollan= bifche, mit dem Babifpruche: H yag azowuaros re Ral u. f. f., und eine hochdeutsche, mit dem Bablipruche: rov deov yévog eduév. Sie bezogen sich auf die Frage: "Bie baben mir uns die besonderen Offenbarungen Gottes, deren Inhalt und Geschichte in unferen beiligen Schriften enthal= ten ift, ju denten? In welcher Beziehung ftanden fie ju ber eigenen Seiftesentwickelung und ber fittlichen Freiheit

## 482 Programma der haager Gesellschaft

berjenigen, die fie empfingen, und welche Uebereinkunft bes fteht zwischen ihnen und dem Ursprunge des vielen Treffs lichen, was sich bei den heidnischen Bolkern entwickelt hat ?"

Und beide waren Folgen eines im Programm des vorigen Sahres an die Verfaffer ergangenen Gesuches, "ihre Arbeiten, nach Belieben, noch einmal durchzunehmen und wo möglich dergestalt zu verbessfern, daß die Bedenken, welche der Vekrönung entgegenstanden, wegstelen."

Die Ansichten der Directøren sind nun über diese er= neuerte Arbeiten vernommen worden; aber weil noch Be= denken übrig bleiben, die Abhandlungen, wie sie jest vor= liegen, zu vekrönen, ist die Entscheidung bis zur Frühlings= versammlung 1856 verschoben worden. Folgende Preisaufgabe wird aufs Neue, zur Beantwortung vor 1. September 1856, ausgeschrieben: "Ein religiosse Lefebuch, worin eine vernünstige und gemuthliche Aussalichs wystischen Rich= Inhaltes, in Gegensatz zu einer dogmatisch ungklichen Rich= tung, nach den Zeitbedürfnissen klar ins Licht gestellt und mit Ernst empfohlen wird."

Den Berfaffern wird die Bahl einer besonders anziebenden und unterhaltenden Form empfohlen. Bor 15. December 1856 erwartet die Gesellschaft die Antworten auf folgende, ebenfalls erneuert ausgeschriebene Fragen:

- I. "Eine kritische, aber gedrängt gefaßte Uebersicht ber Seschichte bes römischen Katholicismus in den Nieders landen, seit der Gründung der reformirten Kirche das felbst."
- II. "Welchen Urfprung hat man, auf Grund fowohl von früheren Untersuchungen, als von dem, was in der legten Zeit ans Licht gebracht worden, den verschiedenen Sammlungen und Recensionen der Briefe des Ignatius zuzuweisen, und welchen Werth haben diese zur richtigen Beurtheilung des Inhaltes und der frühesten Schicklale der Lehre des Christenthums?"

## zur Bertheidigung der christlichen Religion. 483

III. "Eine Geschichte des Presbyterial. Synobalsystems der reformirten Kirche der Niederlande, nebst Undeutung seines Ursprunges, seiner Entwickelung und des Ganges, den es dis auf unsere Tage, auch in Beziehung auf die Verbreitung seines Einflusses außerhalb jener, genommen hat."

Auch wunscht die Gesellschaft, vor 1. September 1857, Antwort zu erhalten auf die folgenden, ebenfalls schon fruber aufgestellten Preisaufgaben:

- I. "Welchen Einfluß hat das Verkennen des sittlichen Charakters der christlichen Offenbarung bis heute auss geubt auf die Borstellung, Unwendung und Vertheis digung ihres Inhaltes, und welche Verbefferung kann darin jest auf dogmatischem, praktischem und apolos getischem Gebiete angebracht werden ?"
- II. "Wie war die Vorstellung des Arius und feiner ver= schiedenen Nachfolger von der Person Christi? Welche Formen hat der Arianismus in der Dogmatik späterer Zeit angenommen? Wie hat eine unparteilsche ere= getisch=dogmatische Kritik über diese Ansicht zu urthei= len?"

Die Gesellschaft hat beschloffen, zur Beantwortung vor 15. Dec. 1856 folgende Frage vorzuftellen:

"Bas läßt sich für die Zukunft des israelitischen Bol. kes hier auf Erden erwarten ?"

Folgende Frage wünschen die Directoren vor 1. September 1857 beantwortet zu sehen: Weil die Berschieden= heit in der Mittheilung der Worte und Reden Sesu, wie diese bei den Evangelisten vorsommen, durch Etliche erklart wird aus der Tendenz, unterschiedene und streitige Richtungen in der alten christlichen Kirche entweder zu re= präsentiren oder zu verschnen, — eine Ansicht, wodurch die geschichtliche Gewißheit dessen, was Sesus selve selver, geschichtet wird, so wünscht man:

## 484 Programma der haager Gesellschaft

"Eine turz gefaßte, aber genaue Darstellung beffen, was nach jedem einzelnen Evangelisten durch Jesus als Wahrheit auf religidsem Gebiete vorgetragen ist, und eine Untersuchung, ob, auch mit Anerkennung einer retativen Verschiedenheit, eine solche Uebereinstimmung zwischen der Vorstellung der verschiedenen Evangelisten nachgewiesen werden kann, daß aus ihren Schriften die ursprüngliche Lebre Jesu selber mit genügender geschichtlicher Sicherheit hergeleitet werden kann?"

Für die genügende Beantwortung aller obgemeldeten Preisfragen wird die an Werth erhöhte Ehrenmunze von vierhundert Gulden ausgestellt, wobei den Versaf= fern die Wahl bleibt, den Werth ganz oder theilweife in barem Gelde zu entnehmen.

Auf die zum 1. September dieses Jahres ausgeschriebene Frage über die Schriften des Ignatius war eine hochdeutsche Abhandlung eingekommen, mit dem Bahlspruche: ro äμεινου έχθοον rov άγαθου, aber nicht allein das Griechische, sondern auch das Hochdeutsche, besonders in den Anmerkungen, war an vielen Stellen un= leserlich, weßhalb sie bei Seite gelegt werden mußte. Durch wiederholte Aufstellung dieser Frage hat das Directorium dem Berfasser die Selegenheit geben wollen, nach Belieben eine bessere Abschrift einzusenden.

Bor 15. December dieses Jahres wird noch den Antworten entgegengeschen auf die Fragen: über den paulinischen Lehrbegriff in Beziehung auf die Rechtfertigung des Sünders vor Gott, über die Erscheinung des Sohnes Gottes im alten Testamente, über den juristischen Standpunct zur handhabung der kirchlichen Orthodorie, und Gemälde aus der niederländischen Kirchengeschichte. Inzwischen ist auf die erste dieser vier Preiszur Bertheidigung ber chriftlichen Religion. 485

aufgaben schon eine hochdeutsche Antwort eingekommen, mit dem Bahlspruche: 2 Kor. 5, 21: Gott hat ben, der keine Sunde gekannt u. f. f.

Bor 1. September 1856 wird auch noch Antworten entgegengesehen auf die Fragen über das Evangelium der Hebräer und über das Evangelium des Matthäus.

Die Schriftsteller, welche sich um den Preis bewerben, werden ersucht, ihre Abhandlungen nicht mit ihren Namen, sondern mit einer beliebigen Devise zu unterzeichnen. Ein versiegeltes, Namen und Wohnort enthaltendes Billet, die Abhandlung begleitend, habe sodann dieselbe Devise zur Aufschrift. Die Abhandlungen mussen in hollandischer, las teinischer, französischer oder deutscher Sprache abgesäst seyn, und zwar die in deutscher Sprache mit lateinischen Buchstaben, widrigenfalls sie bei Seite gelegt werden. Ueberdieß wird den Schriftstellern aufs Neue in Erinnerung gebracht, daß auf gedrängte Behandlung großer Werth gelegt wird. Auch sey eine deutliche Schrift dringend empfohlen, indem unleserlich Geschriebenes abgewiesen wird.

Ferner find die Abhandlungen mit einer bei der . Ge= fellschaft unbekannten hand zu schreiben und posiffrei an den Mitbirector und Secretar der Gefellschaft 23. 2. van Senael, Doct. d. Theol. u. Prof. zu Leyben, einzufen= ben. Auch wird aufs neue zur Barnung baran erinnert, daß es ohne Zustimmung bes Borftandes der Gefellschaft nicht erlaubt ift, weder einzeln, noch in einem anderen Berte, feine befronte Abhandlung berauszugeben. Die Ge= fellschaft refervirt fich bas Recht, von ben eingegangenen Abhandlungen nach Belieben, zum allgemeinen Nuten, Gebrauch zu machen und fie, fey es, daß fie ben Preis erhalten, ober nicht, theilweife zu veröffentlichen, entweder mit bloßer Sinzufugung ber von ben Berfaffern gewählten Bablivruche, ober ihrer Namen, falls bie Berfaffer ber Theol. Stud. Jahrg. 1856. 32

## 486 Programma der haager Gefellschaft 2c.

Bitte um Eröffnung des Bahlfpruchbillets zu willfahren belieben.

Schließlich wird bemerkt, daß die Berfaffer ihre eingefandten Arbeiten nicht zurudbekommen; aber auf Anfrage ber Berfaffer und unter Angabe ihrer Adreffen und Gewährleiftung ber Kosten wird eine Abschrift von Seiten des Borftandes beforgt. In gleichem Berlag ift erschienen: Seschichte ber europäischen Staaten von Seeren und Utert. 30. Liefg. 1. Abtheilung, enthaltend; 3 in keisen, J. W., Seschichte bes osmanischen Reichs. 3r Bd., das innere Leben und der angehende Bersall des Reichs bis zum Jahr 1623. 2 Thr. 28 gr. Einzelpreis 8 ,, 22, 1r bis 3r Bd., Einzelpreis 11 ,, 14,

So wie der zweite, ift auch der britte Theil des vorftehenden Werkes reich an neuen und intereffanten Aufschlüffen sowohl in Betreff des innern Lebens des osmanischen Reiches, wie hinkichtich der in einem der entscheidenhen Wendepuncte seiner Geschlicht ob sein wans kenden Stellung der Pforte zu der europäischen Staaten welt. Ein großer Neichthum der bisher nur wenig oder wech gar nicht benuzten urtundlichen Materialien hat den Berfasser. Organicht benuzten urtundlichen Bertentien hat den Berfasser. Organicht benuzten urtundlichen Bertasserwaltung, Seerwessen. Organicht beruten über haltung der christlichen Mächte der Pforte gegenüber, namentlich die orientalliche Bolitik Frankreichs, wor Allem Seinsrichs IV., und Benedigs, das erste Aufstreten Englands in der Levante und das allmälige tiefere Eingreisen Aufsläungen zu geben, welche um so geögenschung verdienen, da sie zu tieferer Einstählichen Machte bei in die orientallichen Angelegenheiten u. s. w., eine Menge Aufstäungen zu geben, welche um fo größere Beachtung verdienen, da sie zu tieferer Einstählichen Bechächtlichen Mächte beit wie zu einer gebiegeneren Beurtheilung ber damit in Berblindung stehenden Fragen des Lages sehr wessentlich beitragen.

Die zuvor erschienene 29fte Liefg. brachte

Garlfon, Gefcichte von Schweden, 4r Bb.

Dauli, Geschichte von England, 4r Bd,

Diefer Band führt die englische Geschichte weiter vom Tobe heinrichs III. bis zum Ausgange des vierzehnten Jahrhunderts. Er schildert die Regierungen von vier Fürsten, deren zwei, der erste und dritte Ebuard, zu den bedeutenbsten gezählt werden, die in England geherrscht haben. Es ift das Zeitalter, in welchem die innere Berfassungsgeschichte des Staats entschieben die Richtung einschlägt, die ihm immer mehr zu einer eigenthümlichen werden sond und aufen hin durch einen rasch aufblüchenden handel und durch eine hartnäckig festgehaltene Eroberungsvolitif seine Stellung unter ben Reichen Auropa's zur Geltung zu bringen such. Dies wird in der Albiginitten:

32\*

Eroberung von Bales; Angriffe auf Schottland (Eduard I. und II.), Rampf um die Krone von Frankreich (Eduard III.), und Ruckwirkung der Eroberungspolitik (Richard II.).

nit Benutzung eines reichen, oft ganz unbekannten, in den englischen Arzchiven bewahrten Materials ausgeführt. Um die vielen für die Berzfassunge- und Culturgeschichte wichtigen Momente, wie sie es verdienen, hervorzuhzeben, hat es dem Berfasser gut geschienen, einen eigenen Abichnitt, gesondert von der Erzählung der Thatsachen, hinzuzusügen und ber Mannigsaltigkeit des Inhalts auch eine etwas geschmeidigere Form anzupassen. Er hat ihn betitelt: der Fortichritt im vierzehnten Iahrhundert, und begandelt in vier Paragraphen: Sanbel und Bandel — Staat und Verfassung — Kirche und Reformation — Sprache und Litz teratur. Dem Ganzen ist abernals als Anhang eine gewissenhafte Befchreibung der Quellen dieser Epoche beigegeben.

In neuer Subscription erschienen:

ben 1. November 1855: Pfister, Deutschland. 4r Bd. 2 Thir. 8 gr.,

ben 1. December 1855: Kampen, Niederlande. 2r Bd. und Reg. 2 Ihlr. 8 gr.,

den 1. Januar 1856: Geijer, Schweden. 2r Bd. 1 Thir, 6 gr.

Ferner erfchienen :

- Perthes, D. Cl., Friedrich Perthes' Leben. 1r u. 2r Bd. in britter Auflage, gebestet 2 Iblr. — gr. alle 3 Bande, geheftet 4 Iblr. — gr.
- Perthes, D. Cl., das herbergsmefen der handwerköge= fellen, geheftet – Ibir. 8 gr.
- Borlander, R., Tabellarische übersichtliche Darstellung der Dogmengeschichte. Nach D. Neanders dogmengeschichtlichen Vorlesungen und mit Beziehung auf dessen Werk: Allgemeine Geschichte der christlichen Religion und Kirche. Dritte und vierte Periode: von Gregor dem Großen bis zur Reformation, 604 bis 1517. in Folio — Thlr. 20 gr.

Erste Periode: Bom apostolischen Zeitalter bis zur Entstehung des Arianismus, 100-818. in Folio

— Thir. 10 gr.

3weite Periode: Von der Entstehung des Arianismus bis zum Lode Gregors des Großen, 318-604. in Folio — Thir. 10 gr.

Umbreit, D. F. B. C., ber Brief an die Romer auf dem Grunde des Alten Testaments, gr. 8, geheftet

1 Thir. 22 gr.

### Inhalt bes vierten heftes ber theologischen Studien und Kritiken. Jabraana 1855.

#### Abhanblungen:

- 1) Ehreufeuchter, Grinnerung an Friedrich Lude.
- 2) Rothe, zur Dogmatik. 3) Heberle, Johann Denk und die Ausbreitung feiner Lehre.

Gebanfen und Bemerfungen:

- 1) Biefeler, über bie Natur bes Sippolytus.
- · 2) Schwarz, noch ein lutherischer Ethifer bes sechzehnten Jahrhunderis. Recensionen:
  - 1) heppe, Geschichte des beutschen Protestantismus in den Jahren 1555 bis 1581.
  - 2) Bed, Theophanie.
  - 3) Ifaat ba Cofta, Ifrael und bie Bolfer.

#### Desgleichen Jahrgang 1856. Erftes Beft.

Abhanblungen:

- 1) Dorner, über den theologischen Begriff der Union und fein Berhältniß zur Confestion.
- 2) Biefeler, der fogenannte Ranon von Muratori.

Gebanken und Bemerkungen:

- 1) Umbreit, die Unionsurfunde im Bergen.
- 2) Riggenbach, über die Nachstenliebe.

#### Recenfionen:

- 1) Rrafft, bie Rirchengeschichte ber germanischen Bölfer.
- 2) Schenkel, ber Unionsberuf bes evangelischen Brotestantismus.
- 3) Schmid, biblische Theologie bes neuen Testaments.

Inhalt des vierten heftes der Beitschrift fur hiftorische Theologie von Niedner, Jahrg. 1855.

- VII. Abt Aelfrif. Bur Litteraturgeschichte ber angelfachfischen Rirche. Bon D. Ed. Dietrich.
- VIII. Ueber bie figura Baffometi ber Templer. Eine fabbaliftifche Untersuchung. Bon D. Redslob.
  - IX. Die Colorbafus-Onofis. Eine bogmengeschichtliche Untersuchung. Von D. Bolfmar.
    - X. Dreizehn Briefe Ulrichs von hutten. Bon I. B. Rohrich. Miscellen:
    - 1) Anweifung zur geiftlichen Amtoführung eines ftragburgifchen Feld= predigers aus b. J. 1542. Mitgetheilt von E. B. Rohrich. 2) Minder befannte gleichzeitige Urtheile eines Mönchs über Luther.
    - Mitgetheilt von D. Befchedt.

Desaleichen 1856. Erstes heft.

I. Ueber die Aechtheit der fprischen Recension der ignatianischen Briefe. Bon D. Lipfius.

Bei Karl Binter in Seidelberg find folgende gediegene er: gablende und gefcictliche Unterhaltungefcriften erfchienen :

D. Ch. G. Barth, Bilder aus dem inneren Leben. (Erzählungen und Biographien.) 2 Thle., jeder à 1 fl. 12 br. ober 24 Rar.

- Bilder ohne Rahmen. Aus den Papieren einer tunbefannten, mitge-theilt nicht von ihr felbfi. Br. 1 fl. ober 18 Rgr., fein geb. 15% fl. ober 28 Mgr.
- Sophofles, König Dedipus, bearb. von E. Enth. Br. 30 fr. ober 10 Rar. Deffelben Antigone von demfelben. 30 fr. ob. 10 Rar.
- 28. von Strauß, Erzählungen. Gefammeltes und Reues. I. Lebens-bilder. 11. 111. Lebensfragen. Jeder Band à 13/4 fl. od. 1 Mthlr. Deffelben Robert der Teufel. Ein Gebicht. Br. 2 fl. 6 fr. oder 1 Rthlr. 4 Rgr., fein geb. 23/8 fl. od. 1%/15 Rthlr.
- D. S. Dittmar, Gefcichte ber Belt mit besonderer Rudficht auf Religion und Bolitif, Runft und Wiffenschaft, Sandel und Indu-ftrie ber welthistorischen Bölter. Für bas allgemeine Bildnugsbe-burfniß bargestellt. 1. bis 1V. Band, 2te Salfte, 2ie Lieferung. Breis 19 fl. 58 fr. ober 12 Mthlr. 31/2 Rar.
- D. F. Chrenfeuchter, Profeffor in Göttingen, Entwidelungsge: fdicte ber Denfcheit, befonders in ethilcher Beziehung, 13/4 f. oder 1 Rthlr.
- D. E. Enth, bie Beltgefcicte im Ueberblict vom driftl. Standpuncte. 1 fl. 4 fr. ober 20 Rgr.
- Lefebuch ber poet. Rationalliteratur ber Deutschen, berausgeg, von D. R. Frommann und D. E. Sauffer, Professor in heidelberg. 1. Altbeutsches Lefebuch, vom vierten bis fünfgehnten Jahrhumdent. 21/3 fl. ober 11/3 Mthlir. 11. Renetes Lefebuch, vom fechgehmien bis nenngehnten Jahrhundert. 1 fl. 10 fr. ober 20 Rgr.
- F. Ch. Schloffer, Seb. Rath und Brofeffor in heidelberg, Bur Beur-theilung Rapoleons und feiner neueften Ladler und Lobrebner. 8 fl. 6 fr. ober 41/2 Rthir.

So eben find erschienen bei Rarl Binter in Beibelberg:

## Das Leben M. Ludwig Hofaders,

weiland Pfarrers in Rielingshaufen, mit Racrichten uber feine Familie und einer großen Zuswahl aus feinen Briefen und Cirfularichreiben zc.

Bon M. Albert Anapp, Stadtpfarrer in Stuttgart. 2. Auflage. 1 fl. 12 fr. oder 22 3 Mgr., fein geb. 1 fl. 48 fr.

ober 1 Rthir.

#### Der evangelische Aottesdienst

nach den Grundfaten der Reformation und mit Rudfict auf bas jegige Beburfniß. Antwort auf eine wichtige Beitfrage ber evangel. Rirche in Formularen und Erlanterungen von D. Ludw. Schöberlein.

,

8. br. 20 fr. oder 6 Mar.

## D. D. Schenkel,

ber Unionsberuf des evangelischen Protestantismus, aus ber principiellen Einheit, der confessionellen Sonderung und ber unionsgeschichtlichen Entwickelung deffelben nachgewiefen. 43 Bog. gr. 8. geb. 4 fl. 12 fr. oder 2 Riblr. 16 Mgr.

Die gute Gache der evangelischen Rirche. Drei Briefe. 12 fr. oder 4 Ngr. Derfelbe .

# Der evangelische gauptgottesdienft in Formularen fur bas ganze Rirchenjabr.

Rach den Grundfagen ber Reformation, fowie mit Rudficht auf bas jetige Bedurfniß bearbeitet und mit Erlauterungen verfehen von D. Ludw. Schöberlein.

gr. 8, geb. 2 fl. 24 fr. ober 1 Thir. 10 Mar.

## Sabel, 3. Ph.,

driftlicher Religionsunterricht. 1855. geb. 16 fr. od. 5 Rgr.

So eben ift erschienen und burch alle Buchhandlungen des In= und Auslandes gratis zu erhalten:

Bericht über die jest vollendete fritifche Ansgabe ber Lutherifchen Bibelüberfesung von D. S. E. Bind= feil und H. M. Riemeyer, erstattet von D. H. G. Bindfeil, 1 Bogen gr. 8.

Salle, Dctober 1855.

4

Canstein'sche Bibelanstalt.

Bei G. Sirgel in Leipzig erfchien foeben : Die christliche Kirche

10 0104

vierten bis zum fechsten Sabrhundert. Vorlesungen

bou

D. K. R. Sagenbach, Prof. in Bafel.

1 Band von ca. 25 Bog. Preis 14 Thir, ord.

Diefer Band schließt sich an die im Jahre 1853 erfoienenen Borlefungen uber bie drifflich e Rirche ber drei erften Sahrhunderte als Fortfegung an, und beide Bande find nun zugleich burch befondere Titel= blatter als 1. und 2. Theil von hagenbach's "Borlefungen über bie altere Rirchengeschichte" bezeichnet,

Im Berlage von hermann Schulge in Leipzig ift erschienen :

## Der heilige Augustinus, bargesfiellt von

C. Bindemann. 3weiter Band.

Das Leben des Augustinus feit feiner Taufe bis zu feiner Erwählung zum Bischofe in Sippo Regius.

ar. 8. 31 Bog. Geb. 24 Thir.

Der erfte Band, enthaltend : "Das Leben des Augufti= nus bis zu feiner Taufe, oder bis zum Schluffe des ge= fchichtlichen Theils der Confessionen", erschien bereits 1844 und toftet 11 Thir.

Der britte und lette Band, welcher "bas gesammte bischofliche Leben des Augustinus umfaffen wird" foll im Laufe bes Sabres 1856 erfceinen.

Im Berlage der Schwers'schen Buchhandlung in Riel ift fo eben erschienen :

Die Sophocleische Theologie und Ethik icc von

D. friedrich fibher, Director des Symnafium in Parchim.

3weite Salfte.

4. 10 Bogen. Geheftet. Preis 3 Thaler. Die erfte Salfte erfcbien 1851.

Soeben ift erschienen und in allen Buchhandlungen zu baben :

## Der christliche Eid

nat

Entstehung, Entwidelung, Verfall und Restauration. Bon f. G. f. Strippelmann.

gr. 8. geb. 11 Thir.

Den Theologen, Juristen und Staatsmännern wird Diefe Schrift um fo mehr angelegentlichst empfohlen, als in neuerer Beit die Rlagen über Berlegung der Eidespflichten fic båufen.

Th. filther's Verlagshandlung in Callel.

Im Verlage von A. W. Unzer in Königete g ist erschienen und durch alle Buchhandlungen zu enhalten:

## Form und Geist

der

## biblisch-hebrätschen Poesie

von

D. Jos. L. Saalschütz, Professor der oriental. Alterthumskunde

Geheftet. Preis 20 Sgr.

Alle Beurtheilungen dieser Schrift — dereu erst Abhandlung Manches umstösst, was in den bebruschen Grammatiken bisher als keines Beweises bedürfende Gewissheit galt — vereinigen sich dahin, sie als eine bedeutsame Erscheinung, so wie die Gewichtigkeit der Gründe, die edle Sprache, die Trefflichkeit der Uebersetzungen anzuerkenneu.

In der Hahn'schen Verlags – Buchhandlung in Leipzig ist so eben erschienen und im allen Buchhandlungen zu haben:

## HERODOTI HALICARNASSENSIS MUSAE.

Textum ad Gaisfordii editionem recognovit, perpetua tum Fr. Creuzeri tum sua annotatione instruxit, commentationem de vita et scriptis Herodoti, tabulas geographicas, imagines ligno incisas indicesque adiecit

### J. C. F. Baehr.

Editio altera emendatior et auctior.

Volumen primum. 8. mai. 57 Bog. Velinpapier. geh. Preis 4 Thlr. (Das Ganze wird wieder in 4 starken Bänden, circa 200 Bogen

(Das Ganze wird wieder in 4 starken Bänden, circa 200 Bogen umfassend, erscheinen und mit zahlreichen Holzschnitten und Karten ausgestattet.)

Bei Wilh. Schulze in Berlin find soeben erschienen: Erbmanu, D., Divis. Pred., Die Reformation und ihre Märtyrer in Italien. Ein Vortrag, auf Veranstaltung des evang. Vereins für firchl. Zwecke, gehalten am 29. Nanuar 1855. 8. eleg. brosch. 15 Sar.

tung des evang. Bereins für firchl. Zwede, gehalten am 29. Januar 1855. 8. eleg. broich. 15 Sqr. Sanber, D., Johann Hus der Märtyrer. Kirchenbistorische Skize. Ein Vorkag, gehalten am 5. Februar 1855. 8. eleg. brosch, 74 Sqr.

Theol. Stud. Jahrg. 1856.

33

In Bandenhoed & Ruprecht's Berlag in Göttingen find foeben erschienen und in allen Buchhandiungen zu haben: Liebner, D. A., Db.=hofprediger in Dresden, Predigten. I. Bb. Zweite verm. Aufl. gr. 8. geb. 14 Thir,

Heyer, D. H. A. W., Consistor.-Rath, krit.-ereget. Kommentar iber das nene Testament. V. Abth. Kritischexeget. Handbuch über den ersten Korinther-Brief. 3te verm. Aufl. gr. 8 geh. 1 Thir. 12 Sgr.

– XIII. Abthl. Krit.-exeget. Handbuch über den Brief an die Hebräer, von Professor D. G. Lünemann. gr. 8. geh. 1 Thlr. 12 Sgr.

Olshansen, Th., in St. Louis, Geschichte ber Mormonen ober der Jungsten = Tages - Heiligen in Rord = Amerika. gr. 8. geb. 1 Thir.

In der Berlagshandlung von Fr. Baffermann in Mannheim ift erschienen und durch jede Buchhandlung ju beziehen :

Seschichte der neuern Philosophie

vou

D. Kuno fischer, 3weiter Band.

Das Beitalter der deutschen Aufklärung, Uebergang ber dogmatischen zur kritischen Philosophie.

#### G. W. Leibnits und seine Schule.

gr. 8. brofchirt. Preis 2 Rthlr. 24 Sgr. - 4 fl. 45 tr. rh.

Der erste Band (1854. Preis 2 Rthlr. 24 Sgr. == 4 fl. 45 fr.) enthält bas classifiche Zeitalter der dogma= tischen Philosophie, Cartefius und feine Schule – Benediktus Spinoza.

Der dritte Band, womit das Berk foließt, wird Kant und feine Schule enthalten und Kant als Hauptobjekt behandeln.

Im Berlage von A. Stein (Riegel' fche Buchhandlung) in Potsbam find theils fo eben, theils im Laufe diefes Jahres erschienen:

Couard, D. Chr. L., Pred. in Berlin, Evangelische Zengniffe in Predigten für alle Sonn= und Festtage des Kirchenjahres zur bäuslichen Erbauung und zum Borlesen in Landkirchen. 2 Bde. 89 Bogen gr. 8, br. 44 Thlr., geb. in Callico 5 Thlr.

- Senbuer's, D. H. weil. Conf.:Raths in Bittenberg, praktische Erklärung des Neuen Testaments, herausges geben von D. Aug. Hahn. 1r Band: Matthaus. 30 Bog. gr. 8. br. 2 Thir., geb. in Callico 24 Thir.
- Evangelisches Glaubensbekenntniß und Gelubde. Mitgabe zur Erinnerung an die Confirmation und an den empfangenen Unterricht im Christenthum. 2te verbefferte Aufl. mit einem Stahlstich. 6 Bog. 8, In Callico mit Golds fcbnitt 20 Sgr. (Bohlfeile Ausgabe 30 zu 1½ Thir.)
- Lange, D., Superint. und Oberpred., Erinnerungen aus meinem Schulleben in Schnepfenthal, Königsberg in Pr., Bullichau, Hofwyl, Yverdun, Bevai, Burg und in anderen Verhältniffen. 74 Bog. 8. br. 8 Sgr.
- Schärtlich, J. C., Königl. Musst-Dir., und Eange, R., Seminarlehrer, evangelisches Choralbuch mit Borund 3wischenspielen, zum Sebranche bei dem öffentlichen Gottesdienste und bei bauslichen Andachten, nebst einer Anleitung, aus den gegebenen Bor- und 3wischenspielen neue zu gestalten, und einer Anweisung, die am häusig= sten vortommenden Modulationen zu vollziehen. 2te, um 30 Choräle vermehrte und mit Berücksichtigung der Preußischen Regulative vervollständigte Auslage. 192 Bog. quer 4. br. 12 Thlr.

So eben ift auch für 1856 erschienen und durch alle Buchhandluns gen zu beziehen :

## Allgemeines Repertorium

für die theologische Litteratur und firchliche Statistik.

herausgegeben

von

#### D. th. Germ. Reuter.

#### XXIII. Jahrgang. Preis 6 Rthlr. 5 Sgr.

Eine so renommirte Zeitschrift, welche feit 23 Jahren die allgemeinste Anerkennung gefunden hat, bedarf gewiß keiner neuen Empfehlung. Pro= behefte zur Austicht beforgt jede Buchhandlung.

١

Berlin, im Januar 1856.

Juft. Alb. Wohlgemuth,

Berlagsbuchhändler.

Chutigant. In missem Betage ift fo eine erichienen mit buch alle Buchandungen ju beziehen :

## Cefchichte der Philosophie im Amif.

Ein Britfaten gun Urberficht

1000

D. I. Shurpler,

Dori. in Lübingen.

3write verbriferte Aufluge. m. 6. etn. ath. 1 Sut. m. 1 4. 26 ft.

Stansto fie Deringefimitiung.



# Theologische Studien und Aritiken.

Eine Zeitschrift

für

das gesammte Gebiet der Theologie,

in Berbindung mit

D. 3. Müller, D. Ritfc und D. Rothe

herausgegeben

DOR

D. C. Allmann und D. J. W. C. Ambreit.

## 1856.

Neunundzwanzigster Sahrgang.

3weiter Band.

### Gotha,

bei Friedrich Andreas Perthes. 1856.

# Theologische **Studien und Aritiken.**

## Eine Zeitschrift

für

das gesammte Gebiet der Theologie,

in Berbinbung mit

D. 3. Müller, D. Rigfc und D. Rothe

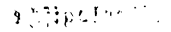
herausgegeben

von

D. C. Allmann und D. J. W. C. Ambreit.

Jahrgang 1856 brittes Heft.

Gotha, bei Friedrich Andreas Perthes. 1856.







95 . .

•

-

# Abhandlungen.

7



1.

Das Verhältniß zwischen der Wirksamkeit des heil. Geistes und dem Gnadenmittel des göttlichen Wortes.

#### 3meiter Artifel. ,

Nicht um bas Berhaltnis zwischen beiligem Geift und gottlichem Bort in der Befehrung des Deufchen ju Chrifto erfchopfend zu beftimmen, fondern nur um diefen Gegen= ftand, den der erfte Artikel bloß, hiftorifc betrachtet bat) bogmatifch nicht gang unbestimmt ju laffen, tebren wir jest ju ihm jutint. Ramentlich wurde es uns in weitantifende Untersuchungen vermicteln ;: wenn wir bieg: Berhaltnig im Bufammenhange mit der bogmatifchen Lehre von ber Birts famkeit des beiligen Geiftes überhaupt und den innern Unterfcbieden berfelben jerforfchen wollten. 3d verzichte nicht bloß auf diefe Erweiterung; fondern befchrante nich noch enger, indem ich jenes Berbaltnis lediglich aus dem Gesichtspunkt in's Auge faffe, der auch Die dogmenhiftoris fche Betrachtung leitete, aus dem Gesichtspuntt Der Frage ob die Birkfamkeit des heil, Geistes, in den Bekehrung dem gottlichen Bort fcblechterdings immanent ober ob fie eine zum gott= lichen Bort hinzutretende oder über haffelbe übergreifende, furg, fich irgendwie von dem Birten bes Bortes real unterscheidende ift. Sachverftandige werden auch in biefem eugen Rreife erfennen, welche Gedanten über allgemeinere gragen, bie;

mancher Lefer vielleicht lieber erörtert fabe, den Bestimmuns gen zum Grunde liegen.

Um uns vor Allem des biblifchen Grundes der Lebre ju versichern, haben wir aus der heil. Schrift zuvorderft darzuthun, daß die Bekehrung des Menschen zum lebendis gen Glauben an Chriftum, die Entstehung des neuen Lebens, welches feiner natur nach das emige ift, weil es Le= ben in ber Gemeinschaft Gottes ift, bedingt ift burt ben beil, Geift und bedingt ift burch bas Bort. - Es ift bier nicht die Rede von folcher Befferung und Tugend, welche aus andern Quellen als aus bem Glauben an Gott und der Liebe zu Gott, dem Bewußtfeyn der eigenen Nichtigkeit und Betweiffichten vor Gott und bem lebendigen Berlangen, Gott zu bienen, fich berleitet. Daß blefe Twaend, welche von den Reformatoren als institia civilis s. rationis bezeichnet wird; die Rrafte des unfürs lichen Menfchen an fich und fclechthin überfteige, daß es, um fie hervorgubringen, bes Bortes gattlicher Offenbarung und ber Birtfamteit bes beil. Geiftes beburfe, bas behauptet when biefes Bort nicht und eben fo wenig ber proteftentifche Lebrbes griff. Um die aus jenen Quellen entspringende geiftliche Gerechtigkeit, und wie ber Menfch zu ihr gelange, wie es allo gefchebe, daß jene Quellen in feinem bergen gu ftromen beginnen, darum handelt et fich. Die beil. Schrift mm fuhrt bleg fo durchgreifend einerfeits auf die Birtfamfeit des beil. Beiftes, andrerfeits auf die BirBiamfeit. bes Bortes zurück, daß die Aufgabe, dieß nachzuweifen, uns nicht durch die Gharlichfeit, fondern durch die Sulle der Benaniffe in Berlegenheit fest.

Ramentlich gitt bieß von bem erften Berhältniß. Die ganze Schrift des Reuen Teftaments ift von diefem Ges banten burchdrungen. Bahrend im Alten Teftament ber Begriff des Seiftes Gottes einen weitern Umfang hat, zieht er sich im Reuen Teftament onger zufammen. Dort bes zieht er fich zwar zuweilen auf den Gegenfach eines aus

#### .b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit b. h. Geistes 2c. 495

Sott fich ernenendom Lebens gegen bas alte natheliche. Df. 51, 13, Exech. 11, 19, 36, 26, 27, a), öfter auf die prophetifche Eingebung, 3. 8. Mum. 11, 17. 25. 29. 24. 2. Czech. 11, 5. Mich. 3, 8.; baufig aber bezeichnet er bas gottliche Princip Des fteatürlichen Bebens überhaupt, vergl. Gen. 1, 2. 91. 83. 6. 104, 30. Sieb 38. 4. 84. 14. 15. oder. als Borbild fur den Urfprung der neutestamentlichen Charismen aus der Birkfamteit des beil. Geiftes, bas gott= liche Princip ber mannichfachen Gaben und Birtungstrafte, Die der Theofratie irgendwie dienen, 3. B. Crod. 31, 3. 33, 81. 18, b. Richter 6, 34. 11, 29 u. a. a. St. Am Neuen Deftament bagegen ift von dem Seifte Gottes oder Briffi, dem Geifte ichiechtein, dem beil. Seift nur fo die Rede, bag fein Birten ober fein Befit bie Erneuerung bes aanzen Denfchen zur Gemeinfchaft Gottes, zum geiftlichen Leben wefentlich in fich fcblieft!

Auch was das Neue Leftament vom heil. Geift als dem Urheber der Infpiration oder als vem Quell der Eharismen fagt, macht hier keine Lusnahme. Wir haben zwar, in Erinnerung an die Art, wie dem Apostel Petrus Ap.:Gesch. 10. der Beruf der Heiden zum Reiche Gottes geoffenbart wurde, so wie an die äxoxadivers des Apostels Paulus, von denen 2 Kor. 12, 1-9. Gal. 2; 2. Ap.:Sesch. 18, 9. 10. 22, 17. 23, 11. die Rede ist, kein Recht zu leugnen, daß auch im Leben der erleuchteten Apostel Ein= wirkungen des heil. Geistes auf die Erkenntnis vorkommen, die auf einzelne Mittheilungen gehen und die Form des Plötzlichen, Etstanfchen haben. Nach der andern Seite fagt uns schon das weiffagende Wort des Hern Matth. 7, 22. von Wirkungen unter Bekennern seines Namens, die den

a) An der Bsalmstelle besonders läßt der Jusammenhang mit der vorangehenden Tilgung der Schuld, B. 11., und mit der nachsolgenden Unterweisung der Sunder in den Wegen Gottes, B. 15., eine geringere Aufsaffung nicht zu.

Neußerungen ber Charismen in deren erster Bestalt offenbar ähnlich waren, ohne doch aus einem durch den Glauben geheiligten Justande der Subjekte hervorzugehen. Aber wie die anzonalufweis der Apostel doch den allgemeinen Gnadenstand derselben zur Voraussehung baben, so würde es der Grundanschauung des Neuen Testaments entschieden zuwiderlaufen, die Wirkungen der zweiten Art vom heil. Geist berzuleiten.

So ruben auch Eingebung und Charismen als Birtungen bes beil, Geiftes auf der Boraussenung, das nun der heil. Geift das innerlich wirtende Lebens. princip des Menschen geworden ift, die immanente Urfache des boberen, auf Gott bezogenen Lebens, deffen er im Glauben an Chriftum theilbaftig geworden ift. Erftered fagen uns besonders die Berbeigungen vom Derafteten im johanneischen Evangelium durch die innige Berfchmelzung feiner allgemeinen wiedergebarenden Birtfamteit mit der befondern infpirirenden; Letteres erhellt 3. 88. aus bem Bus fammenhange von 1 Kor. 12, 4. mit B. 3. Solche Offenbarungen Gottes, die auch die unreine, an die Ungerechtig= feit vertaufte Geele wie im Sturm babinreißen und fie burch Berfegung in ekstatischen Buftand amingen, im Biberfpruch mit ihrem eignen Geluft zu weiffagen, wie bie an Bileam, eignen ganz ber Stufe bes Alten Teftamentes; bem Neuen Testament find fie fremd. Benn bort die gottliche Erleuchtung fich von der Erneuerung und heiligung noch relativ fondert, fo gibt es bier feine Erleuchtung obne Biedergeburt. Des unbewußte Beiffagen bes Rauphas, Job. 11, 51, tonnte, wenn es auch eine innere Analogie darbote, fcon benum nicht dagegen angeführt werden, weil es eben felbft noch ber Dronung des Alten Teftaments ans gehort. Benn Gott den Saulus mitten in feinem Loben wider feine Gemeinde mit ftarter Sand ergreift, um in ihm und durch ihn feinen Gobn zu offenbaren, Gal. 1. 16., fo betehrt er ihn eben burch feinen beiligen Geift; und auch

### b. Berhaltniß zwifch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 497

dieß thut er keineswegs gewaltsam, sondern so, daß er durch feine wunderbare Berufung eine innere Entscheidung her: beisührt, für welche das Wirken der vorbereitenden Gnade in dem herzen des Saulus unter der harten Rinde seines wilden Eifers für das väterliche Geset eine verborgene Empftinglichkeit geweckt und entsaltet hat, vergl. Rom. 7, 7-23. und Gal. 1, 16. Ap.: Gesch. 26, 19.

Diefe Mittheilung des beil. Beiftes als eines innerlich wirtenden bezeugt Chriftus icon im Geiprich mit Rifos benus, wenn er zur Bedingung bes Einganges in bas Simmelreich bie neue Geburt aus dem Geifte macht, 30h. 3, 5, Deutlicher noch fagt er es im Gesprach mit ber Samariterin, wenn er verheißt, das Baffer, das er bein Denfthen gebe, werbe in ibm ein Quell eines in bas emine Beben fich ergießenden Baffers werden, Job. 4, 14. Diefes Isinten bes lebenbigen Baffers, um ben Durft emig: lich ju ibichen, erklart Johannes ausbrudlich von bem Beift, welchen empfangen follten, die an ibn glauben, Rob. 7, 39. Und da, wo Chriftus ben Geinen den andern Parakleten verheißt, ben Geift der Babrheit, ber bei ihnen bleiben foll ewiglich, der ihnen Gprigum verherrlichen und fie. feines Rviedens und feiner volltommnen Freude theilbaftig machen mird, 30b. 14, 17, 16, 14. 14, 27, 15, 11., ba fagt er in ausbrudlicher Steigerung bes Sages: nao' Univ uevei - ev uuiv Boras. Als ein Anzieben von Rraft aus ber Dobe (evovoacdat it üpous duvauiv) bes zeichnet Chriftus auch bei Eutas (24, 49.) den Empfang des heil. Geiftes. - Das aber Chriftus durch die Mits theilung diefes Beiftes den Befit des mahrhaftigen, gotta lichen Lebens folechthin : bedingt, ift gleich in jenem erften Bort fo flar und entfchieden ausgesprochen, daß es einer weiteren nachweisung nicht bedarf.

Schleiermacher geht in Predigt und wiffenschaftlis cher Theologie ofters auf die Annahme zuruck, daß die Ges burt der unmittelbaren Junger Christi zu dem gestlichen Leben im Glauben an Ihn ihr eigentliches Datum babe in ber Beit ihres Bufemmenfeyns mit bem fichtbarm Reis fter. und man braucht nur 1. B. ben Sat des 6, 99, foiner Glaubenslehre und bie Art feiner Begründung naber zu erwägen, um zu ertennen, wie folgenreich für ibn biefe Uns nahme ift. Daß es fich aber in ber That nicht fo verbaft: bas fagt uns der Apofiel Johannes auf's Deutlichfte, wenn er bas Trinten bes lebendigen Baffers, welches ben tiefften Durft bes Denfchen lofcht, von dem Enwfana des beil. Geiftes verfteht, ou en ello v laubaven of naterouse els adrov; benn es war, bearfindet er, noch fein beiliger Geift, denn Chriftus war noch nicht verherrticht. 30b.7, 38. In feine Berbetrikoung alfo, wie fie nach feiner Dyferung im Tode durch Auferftehung und himmelfabet fich vollziebt, ift bie Mittheilung bes peil. Geiftes als bes neuen gattlichen Lebensprincips gebunden. Bang in bemfelben Ginte bentet Chriftus an, bas bie Stunde, wo er feine Richger im beil. Beift wiederfeben und ihnen eine unvergangliche Freude mittheilen und auf alle ihre Geele bewegenden Rragen mit Einem Schlage antworten wird, die Stunde ihrer neuen Geburt fenn wird, 30b. 16, 21-23.

Indem wir glauben biefen Wendepunkt nach der Schrift festhalten zu muffen, find wir natürtich nicht gemeint zu leugnen, daß die personliche Einwirkung des heilands auf feine Iunger nicht bloß eine tief innerliche Borbereitung ihres herzens fur jenen entscheidenden Moment bewirkte, fondern den Entwickelungsgang ihros innern Lebens zu einem schlechthin einzigen machte. Auch durfen wir Aussprüche wie Matth, 16, 17. Joh. 6, 68, 69. ebenso wenig vergessen, als in ihnen Zeugniffe entweder für die schon geschene Mittheitung des heil. Seistes -) ober für

498



a) Joh. 20, 22. können wir gar nicht hierherziehen. So wenig die Jünger jest schon beginnen diese fündenvergebende und sündenbebaltende Birksamkeit zu üben — was ihnen eben nur in Kraft des

## b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 499

bie Entstehnng des aus dem Gläuben an Christum enti fpringenden geiftlichen Lebens ohne beil. Geift finden. Jest alaubet ihr, fagt Chriftus in Ermiderung eines noch bober als Sob. 6. 68. 69. emporfteigenden Betenntniffes der Junger; ficht, es tommt die Stunde und ift getommen, bag ihr zerftreuet werbet ein Jeder in das Geine und laffet mich allein - fo wenig ift der Glaube, deffen ihr euch jest freuet, ber rechte, fraftige, in der Berfuchung fich bemabe Und wenn Chriffus au feinen Jungern fagt : ibr rende. fend rein, rein um bes Bortes willen, bas ich zu euch geredet habe, Joh. 13, 10, 15, 8., fo liegt darin jeue Anticipation, wie fie in diefen Reden Chrifti zu feinen Jungern vielfach erscheint, und wie fie in diefem Ralle insbesondere barauf beruht, daß nach gottlicher Dronung an diefen ihren gegenwärtigen Stand ber Borbereitung bas principiell volls endenbe, ihre hergen burch heiligen Geift und Glauben reis nigende Greigniß, Av.=Gefc. 2, vgl. 15, 8, 9., fich unfehl= bar und unabtrennlich anfchließen follte,

Diefelbe Anschauung des heiligen Geistes als des Schopfers unferer Bekehrung und Erneuerung druckt sich in den Schriften des Apostels Paulus aus. Diefer Geist ist der

empfangenen heiligen Beiftes möglich fein follte, vgl. Luc. 24, 49-, fo wenig kann an biefe Stelle bie eigentliche Mittheilung bes heil. Beiftes gelegt werben. Ber freilich die Erzählungen in Ap.=Gesch. 1 und 2 als Mythus ober als abfictliche Fiftion bei Seite fcafft, ben wird bas 21. Rap. des Johannisevangeliums (befonders B. 3.) fcwerlich mehr hindern, gleich von bier an bie apoftolifche Berfuns bigung und Birkfamkeit, an die fich jene große Folge fnupft, au batiren. Biewohl auch fo immer höchft feltfam bliebe, von bem Beginn biefer Verkundigung und Birkfamkeit auch im 20. Rap. bes Johannes nicht ein Wort zu lefen, fondern nur von dem Bufammenbleiben ber Jünger hinter verschloffenen Thuren. Uebrigens beuten auch die Berheißungen bes heil. Geiftes im Johannisevan= gellum burch ihre nabere Bestimmtheit - & neuwer o narno er τῷ ἀνόματί μου — ὃν έγὼ πέμψω ὑμῖν παρά τοῦ πατρός offenbar nicht auf eine Mittheilung des heil. Geistes in der Geftalt, in welcher fie hier nach Joh. 20, 22. ftattgefunden hätte.

Urheber des Lebens in Sefu Chrifto, und fein Gefet, feine herrschaft allein vermag uns frei zu machen von der Ge= walt der Sunde und des Todes, die wie ein Gefes über uns als Unterworfene berricht, Rom. 8, 2. Er ift es, ber die Erneuerung wirkt, durch welche wir des heils theilhaf= tig werden, Tit. 3. 5. Niemand tann fagen: Berr ift Se= fus, ohne im heil. Geist, 1 Ror. 12, 3 a). Sollen die Bei= ben ein Gott wohlgefälliges Opfer werden, wie der Apoftel fie durch die priefterliche Bermaltung des Evangeliums bazu zu bereiten ftrebt, fo muß das Opfer geheiligt fenn im beil. Geift. Rom. 15, 16. vgl. 1 Ror. 6, 11. Ber Chrifti Geift nicht hat, der ift nicht fein und hat keinen Theil an der hoffnung auf eine verklarende Aufermedung des Leibes und an dem gegenwärtigen Rindesrecht Gott als Bater anzuru. fen, Rom. 8, 9, 11, 18. Gal. 4, 6, val. Eph. 2, 18. Der Befit diefes Geiftes ift die Burgicaft unferer zufünftigen Bollendung in Seiligkeit und Seligkeit, weghalb ihn Paulus das Unterpfand unferes Erbes nennt und den Beift der Berheißung, mit dem wir versiegelt find, Epb. 1, 13. 14. 2 Ror. 1, 22, 5, 5. Bie auch Johannes fagt, daß wir aus dem Beift, den uns Chriftus gegeben, erkennen, daß Gott in uns bleibt, 1 Job. 3, 24., fo lehrt Paulus, daß Diefer Beift es ift, ber unferem Beifte unfere gottliche Rindfcaft bezeugt, Rom. 8, 16. Um burchgreifendften bezeugt biefer Upoftel den Urfprung alles geiftlichen Lebens aus der Birkfamkeit des heiligen Geistes wohl dadurch, daß er ben Biedergeborenen einfach nvevparinos nennt, 1 Kor. 2, 13. 15. Sal. 6, 1., daß er ben Gegenfatz des neuen und bes alten Lebens ofters unter die Begriffe nveupa, oapt ftellt, Rom. 8, 2-17. Gal. 3, 3. 5, 13-25. 6. 8. und.in

a) Jch folge ber von Griesbach, Lachmann, Tifchendorf gebilligten Lesart ber älteften handfchriften: ovdelg δύναται είπει» κύζιος Άησους u. f. w. Es versteht sich überdieß ganz von felbft, daß hier von einem blog äußerlichen Betennen nicht die Rede ift.

#### b. Berhaltniß zwisch. b. Birkfamkeit b. h. Geistes zc. 501

diefem Gegenfatz alle criftlichen Zugenden als Früchte des Geistes bezeichnet, Gal. 5, 22.

Bie aber diefe Begriffe unzweideutig auf ber Boraus: fegung ruhen, daß der heil. Geift ein in dem innern Leben bes Glaubigen wirkendes Princip ift, fo fagt bieg ber 2po= ftel auch ausdrudlich. Wenn er Rom. 8, 14. von den Rin= bern Gottes fagt, daß fie ber Geift Gottes treibe, fo ließe fich bieg, fur fich genommen, noch im Sinn einer wie von außen tommenden fporadifchen Einwirtung, die fich von unferm eignen Seelenleben fur bie unmittelbare Babrnebmung und innere Erfahrung bestimmt unterschiede, deuten im Busammenhange mit B. 15, freilich nicht. Aber er fagt vom heiligen Geift, daß er von Gott dem Innern der Chriften mitgetheilt fey, 1 Theff. 4, 8: δόντα τό πνεύμα αύτου το ayiov els vuas, und daß fie vermoge diefer Mittheilung von Gott gelehrt feyen fich unter einander zu lieben, B. 9. Er nennt ben heiligen Geift ben uns innerlich einwohnenden, evoixov ev buiv, Rom. 8, 11., vgl. 11, 9. 1 Ror. 3, 16. 2 Tim. 1, 14. (Jat. 4, 6.), die ganze Gemeinde eine Behaufung Gottes im Geift, Eph. 2, 22., ja fogar den Leib der Chriften einen Tempel des heil. Geiftes, 1 Ror. 6, 19. In diefen Ausfagen der heil, Schrift ift es begründet, daß die Konkordienformel in ihrem dritten Artis fel ausdrudlich den Sat verwirft: non ipsum Deum, sed tantum dona Dei in credentibus habitare. - Quillt fo bas geiftliche Leben aus einem Birten bes beil. Geiftes, welches dem menschlichen Geifte einwohnend geworden ift, fo muß fein Beginn, alfo bie Betehrung des Menschen zu Chrifto entspringen aus dem Eintritt biefes Birtens in bas innere Leben.

Die Grundelemente diefes geiftlichen Lebens find Demuth, Selbstverleugnung, Hingebung an Gott. Gewonnen wird es durch einen Glauben, der allem Angenschein und allem Widerspruch der Welt zum Trotz auf eine unsichtbare, verborgene Realität sich verläßt, dem als ursprünglicher

#### Måller

Aneignung biefer verborgenen Birflichteit folechthin nichts im eignen innern Leben vorangebt, worauf er fich flusen tonnte, ba alle innere Erfahrung, in welcher jene fich ihm bezeugt, ihn felbft icon zur Borausfegung bat, durch einen Glauben, welcher bie tieffte Bergichtung des Menfchen auf bie feinften und ftartften Begehrungen ber Gelbftheit, auf allen Ruhm ber eignen Kraft und bes eignen Berbienftes in fich fcbließt. Und ber Gegenstand biefes Glaubens, Sefus der galilaifde Rabbi als Gottmenfc und Erlofer ber Belt burch feinen Rreuzestob, ift ein folcher, bag er bie Entfte= hung bes Glaubens keineswegs erleichtert. Er widerftreitet nicht bloß den finnlichen Borftellungen und Bunfchen un: ferer niebern natur, fondern ift auch ber naturlichen Ber= nunft und ihren Anfpruchen an einen Befreier der Denfcbeit, an einen gubrer derfelben zu ihrer bochften Beftim= mung, eine Thorbeit. Da die Belt in der Beisheit Gottes Sott nicht ertannte burch die Beisheit, gefiel es Gott durch bie thorichte Berfundigung zu erretten bie Glaubigen, 1 Ror. 1, 21. Das Chriftenthum ift ber Gerechtigkeit und Beisheit ber Belt gegenüber die ungeheuerfte Paradorie, und nur barum empfinden fo Biele, die eine Art Glauben an daffelbe haben, und ebenfo, Biele, die es innerlich weder annehmen noch verwerfen, nichts von diefem Biberfpruch, weil fie dem Gegenstand ihres Glaubens ober ihres gleichgub tigen Berhaltens in ber Urmfeligkeit feiner Geftalt und in ber unermeßlichen Große feiner Ausfagen von fich und feiner Anfpruche an die Menschheit niemals recht auf ben Grund aefeben. Ber bieß gethan, ber tann hier nur entwedet haffen ober in tieffter Beugung lieben, glauben, anbeten. Dazu aber ift ber natürliche Menfc aus feiner Belt beraus nicht zu bringen, wenn nicht gottliche Rrafte fich in fein Berg fenten. .

Richt minder beutlich liegt in der heil. Schrift die Gerleitung der Betehrung aus der Birkfamkeit des Bortes vor. Den Grundgebanken, der manchen Aus-

502

# b. Berhaltniß zwisch. d. Birkfamkeit b. h. Geiftes zc. 503

führungen der Apostel zur Basis gedient zu haben scheint, giebt Chriftus felbit, wenn er ben Samen, ber in ben Ader fallt und unter Boraussegung einer gunftigen Be= schaffenheit deffelben Fruchte bervorbringt, als Bild gebraucht fur die Birkfamkeit bes Bortes vom Reiche Gottes, Matth. 13, 3-23. parall. Mag die Beschaffenheit des Bobens und die Bitterung noch fo gunftig feyn, wird dem Boden fein Same anvertraut, fo tann er keine Rruchte tragen. Die dem Samen einwohnende Triebkraft ift die haupturfache fur bie Entstehung ber Fruchte. Diefe Fruchte aber bezeichnen das Leben, welches mit und aus dem Glauben an Chriftum geboren wird, in feinen mannichfaltigen Ermeifungen. Darum brudt es biefelbe Anschauung von bem Ur= fprung des geistlichen Lebens aus, wenn Chriftus in feinem hohepriesterlichen Gebet auch derer gedenkt, die durch das Bort feiner Apostel an ihn glauben werden, Job. 17, 20.

Diefer Wirksamkeit des Wortes giebt nun aus der Fülle seiner eignen Erfahrung der Apostel Paulus Zeugniß, wenn er das Evangelium eine Kraft Sottes nennt, Allen, die es gläubig annehmen, zum Heil, Rom. 1, 16. 1 Kor. 1, 18., oder wenn er die Korinthier daran erinnert, daß er sie durch das Evangelium in Sesu Christo gezeuget habe, 1 Kor. 4, 15., ohne Zweisel eben zu dem Leben in Jesu Ebristo, oder wenn er den Thessandern bezeugt, daß das Wort Gottes in ihnen, die da glaubten, kräftig sey, wie es sich so erweise dadurch, daß sie um Christi willen die Leiden der Verfolgung durch ihre Volksgenossen erduldeten, 1 Thess. 2, 13. 14. In demselben Sinne fagt Paulus bestimmter, der Slaube habe feinen Ursprung in dem Hören (der Predigt), das Hören aber sey vermittelt durch das (verfündigte) Wort Gottes, Röm. 10, 17 a). Nahe verwandt ist

I

í

a) Ich halte die Fassung der Begriffe α΄κοή, δήμα δεοῦ, welche Phislippi zu dieser Stelle giebt, für die richtige.
 Theol. Stud. Jahrg. 1856.
 34

biefer Stelle bie Krage des Apostels an Die Galater, Gal. 3, 2., ob fie ben Geift empfangen batten aus ben Berten bes Gefetes ober aus ber Predigt bes Glaubens, wo Glaube wie 1, 23. 3, 23. (ganz abnlich Rom. 10, 8. onue rng niorews) objektiv ju nehmen ift. Benngleich ber Apostel B. 5. im Begriff des nverua die Quelle ber Charismen befonders bervorhebt, weil es galt an Erweisungen bes Bei= ftes zu erinnern, die ber Gemeinde offen vor Zugen lagen, fo ift boch theils wegen ber oben bezeichneten Borausfehnng, auf der in der Anschauung des Apostels die Birthamteit ber Charismen ruht, theils wegen des Bufammenhangs mit 2, 16-21. 3, 6 ff. nicht zu zweifeln, daß er unter bem nvevua bas gottliche Princip des neuen Lebens überhaupt versteht. - hierher gehort auch die Bezeichnung des apoftolifchen Umtes als ber Siaxovla xvevnaros, 2 Kor. 8, 8. Benn ber Apostel fich und feine Amtegenoffen Buixovoi ou γράμματος, άλλα πνεύματος nennt - benn viefe Berlinus pfung ber Begriffe ift in B. 6. eben wegen 28. 8. mit Meyer u. A. für die richtige zu halten, - fo fagt er bamit zunachft nur das Allgemeine aus, das das svelpa ber herr ift, welchem ihr Dienft gewidmet ift. Benn er aber von bielem xvevua verkundigt, daß es ein lebendigmachendes, geiftliches Leben mittheilendes fep, fo ift bie Meinung des Apostels offenbar, daß es diefe mittheilende Thatigteit eben ube burch ihren Dienft, ber boch wefentlich in Berwaltung bes gottlichen Bortes besteht. Bgl. Rom. 15, 16., wo als Mittel zu bem 3wedt, die heiden zu einem angenehmen, im hell. Geift geheiligten Dpfer zu machen, die Berwaltung des Evangeliums Gottes bargestellt wird. -

Wenn es dem menschlichen Geiste möglich wäre, das, was das Wesen des Christenthums ausmacht, durch ernste Einkehr in sich felbst, durch tiefere Besinnung auf fein eig= nes Wesen zu finden, so könnte das Wort nimmermehr diese Bedeutung haben für die Entstehung eines christlichen Lebens in der Seele. Auch dann nicht, wenn die Mensch-

# b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 505

beit zwar Christi bedurft hatte, aber nur, um die verhullten Schatze der Bahrheit in ihrem eignen Bewußtfeyn wieder aufzugraben und an's Tageslicht zu bringen. Auch unter Diefer Borausfegung mußte man' fich benten, bag zwar bas lofende Bort, nachdem es Chriftus einmal gesprochen, überalls bin fortzupflanzen fey, daß aber die hauptsache die nun von ihren Banden befreite Babrbeitsidee im menschlichen Geifte thue. Anders icheint fich fofort Alles zu gestalten. wenn nur zugegeben wird, daß das wahrhaftige Erkennen und Leben des Menschen aus einer übernaturlichen Einmirfung und Mittheilung Gottes an den menschlichen Geift entfpringe; benn wie foll er diefe Mittheilung empfangen, wenn fie fich nicht durch das Bort vermittelt? - Bird in= deffen zum wefentlichen Inhalt diefer Mittheilung wieder ein fo Allgemeines ober vielmehr Lautologisches gemacht wie die Einkehr Gottes in das menschliche Berg, welche eben in diefer Mittheilung sich verwirklicht, offenbart diefe innere Offenbarung unferm Geiste wefentlich nur, daß eben eine folche innere Offenbarung ift, und daß fie das Princip alles wahrhaftigen Lebens ift, fo laßt fich wohl einfehen, wie fie des Wortes entbehren kann, ja wie sie zu unbeftimmter und fluchtiger Art ift, um überhaupt zu Borte zu Das Bort ift der zarteste Leib des Geistes, das fommen. durchfictigfte und beweglichfte Medium feiner Selbstoffen= barung; aber wenn das Befen des gottlichen Geiftes oder feiner Gelbstoffenbarung an den Menschen zusammenge= fcwunden ift zu diefem Einen Gedanken, bann ift auch bas Bort noch ein viel zu bestimmtes und derbes Darftel= lungsmittel, um ihm zu bienen.

Alle diese Theorien des Spiritualismus, die sus pranaturalistische wie die naturalistische, sind dadurch ausgeschlossen, daß das Christenthum auf gottlichen That= sachen beruht, welche mitten in die Geschichte des mensch= lichen Geschlechts getreten sind. Das ist vor Allem die Erscheinung eines Menschen gleich den übrigen Menschen

34 \*

welcher wahrhaft Gott ift, die Offenbarung gottlicher herrlichkeit in den engen Schranken individuell menschlichen Dafepns, die Eine Thatfache, welche alle andern außer ihr fenenden auslofcht wie bas Licht ber aufgehenden Sonne alle Sterne. Das find die Thatfachen, in denen feine Menschwerdung ihren 3med vollbringt nach der objektiven Seite, fein verfohnendes Leiben und Sterben, wie es fein beiliges Leben und Birken zu feiner Bedingung, feine fieg= reiche Auferstehung und himmelfahrt zu feiner Kolge bat. Sind dieg wahrhaft Seilsthatsachen, ift durch ihre Boll= bringung uns das heil objektiv erworben, und konnen wir es nur erlangen burch ihre Aneignung, fo find es eben auch diefe Thatfachen, burch beren Berfundigung Gott die Menschen berauszieht aus ihrer Berftrickung in das felb= ftifc endliche Leben in feine Gemeinschaft. Eben daburch erhalt Berfundigung und Lehre - vornehmlich als Enthullung ber Bedeutung diefer Thatfachen - fur die driftliche Religion eine fo durchgreifende Bichtigkeit, Die Gnadenwirkung des beil, Geistes in der Menscheit fteht mit dem Bort von dem geschichtlich erschienenen Chriftus in unzertrennlicher Berbindung, wie in Gott felbft der Geift und das Wort ewig geeinigt find.

Entspricht es nun wohl dem Sinne der heil. Schrift, bie Wirkfamkeit des Wortes in der Bekehrung nur darein zu sehen, daß es die Heilsthatsachen berichtet, die Heilswahrheit objektiv darlegt, ohne seinersseits eine Brücke zu schlagen über die Kluft zwischen dieser objektiven Wahrheit und dem gegebenen Justande des Subjektes? Diese Brücke zu schlagen, meint man, sey natürlich nicht das Werk des freien Willens — wie der Pelagianismus wollte —, sondern eben der innerlich wirkenden Gnade, des heiligen Geistes. — Diese Fassung des Verhältnisses ware nicht einmal ganz richtig in ihrer Anwendung auf diejenige Seite des göttlichen Wortes, nach welcher es Gesche fift. Denn das Ge= seht hehrt nicht bloß, was seyn und geschehen soll, sondern

### b. Berhaltniß zwisch. b. Birkfamkeit b. h. Geistes zc. 507

es reizt auch zum Gehorfam burch Berbeißungen und fcbredt vom Ungehorfam ab burch Drobungen. Bie viel weniger erträgt es bas Evangelium fich als eine tros dene Darftellung ber Seilsgeschichte und Lebre faffen und alle Mitwirkung zur hervorbringung der glaubigen Aneig= nung diefer Geschichte und Lehre fich absprechen zu laffen ! Die fo urtheilen, muffen vergeffen haben, in welcher Geftalt das Evanaelium in der heil. Schrift felbst ihnen vor Augen liegt - ausgestattet mit einer unerschöpflichen Rulle von Mahnungen und Lockungen zum Glaubensgehorfam. Sie muffen ibre eigne Erfahrung vergeffen haben, Die ib= nen unftreitig fagt, mit welcher fchlechthin einzigen Dacht bas gottliche Bort, diefe bestimmten Borftellungen, die den Gehalt deffelben bilden, in die innerften Tiefen des empfang= lichen herzens einzudringen, es zu Gott zu ziehen vermos gen. Ift dieß nicht eben der Unterschied des Evangeliums vom Gefetz, daß jenes dem Menschen nicht mehr gegenüber tritt als tobtender Buchftabe, als ein Goll, welches dem von ihm geschieden bleibenden Sepn den Born Gottes of= fenbart, fondern daß es als eine Botschaft der unergrundli= den und unermeßlichen Liebe und Gnade auf den Menfchen eindringt, ihn zur Aneignung und hingebung zu überreden ftrebt ? Ließe es fich rechtfertigen, biefe Botichaft auch wie= ber unter ben Begriff des Gesetes zu stellen und fie, wie fpåtere Scholastifer thun, von der lex vetus bauptfach= lich dadurch zu unterscheiden, daß fie begleitet fen von der gratia Spiritus Sancti? -

Bir haben also in der Lehre Christi und der Apostel zwei Darstellungen desselben innern Vorganges, von denen die eine den Erfolg auf die Wirkfamkeit des heil. Geistes, die andre auf die Wirkfamkeit des Wor= tes zurückführt. An eine außerliche Theilung nun, daß etwa das eine Moment der Bekehrung vom Wort für sich, das andre vom heil. Geist für sich gewirkt würde, ist nicht von fern zu denken. Weder vermag irgend ein Moment in der wirklichen Entwicklung des geiftlichen Lebens ohne ben Geift zu Stande zu tommen, noch vermögen mir uns von einem folchen Moment, das von dem beil. Geift ohne irgend welche Bermittlung des Bortes verurfact wurde, eine wirkliche Borftellung zu machen ober es in irgend einer Erfahrung nachzuweisen. Mit der heil. Schrift aber ftimmt eine folche Theilungstheorie übel zufammen ; benn fie fcreibt vielmehr jeder ber beiden Urfachen bas Ganze zu. Und bierin erkennen wir ein tiefes und wahres Motiv der Theo. rie, bie bei ben lutherifchen Dogmatitern fich entwickelt bat; laßt bie 3weiheit fich als Theilung in die hervorbringung bes Erfolges nicht faffen, fo mußte ber Biderfpruch burch bas innigfte Ineinander der beiden Raufalitäten vermieden werben. Und mit diefem Ineinanderflechten der beiden Ur= fachen geht bie beil. Schrift felbft voran. 20enn Chriftus von dem Parakleten fagt, daß er die Belt überfuhren werde von ber Gunde, von der Gerechtigkeit, vom Gericht, Job. 16, 8-11., fo meint er offenbar die Bertundigung feiner Apostel, bie er alfo unmittelbar zugleich als ein Birten bes heil. Geiftes, d. h. als mit einem folchen Birten uns zertrennlich geeinigt, barftellt. Das Bort Gottes, fagt ber Apostel Eph. 6, 17., ift das Schwert des Geiftes, und um die eigenthumliche Ratur feiner Bertunbigung ju bezeichnen, beruft er fich 1 Ror. 2, 4. auf den Beweis, den beiliger Geift und Gottestraft für den Inhalt feiner Prebigt in ben Bergen ber Borer geführt hatten. -

Um nun über die Art der Berbindung von Geist und Bort in der Bekehrung ein sicheres Urtheil zu gewinnen, muffen wir forschen, was die beil. Schrift unmittelbar dars über fagt. Hier geben uns also besonders diejenigen Aussprüche an, in welchen sie die göttliche Urhebung der Bekehrung und die Vermittelung durch, das Wort irgendwie mit einander ausdrücklich verknüpft.

Wollend hat uns der Bater der Lichter, fagt Sakobus 1, 18., gezeugt burch das Wort ber Wahrheit, daß wir

۱

#### b. Verhaltniß zwisch. b. Birtfamkeit d. h. Geistes zc. 509

1

ŧ

1

t

f

Ì

t

۱

t

ł

t

ł

Ŀ

ŧ

1

İ

l

I

ţ

1

1

1

Erftlinge feiner Kreaturen waren. Bovandels ift mit Nachbrud vorangestellt ; es foll ausbruden, daß diefe heilige Neugeburt bes Menschen von Gott nicht ausgeht, wie etwa von einer dem Bechfel unterworfenen Natururfache, von welcher eben barum auch Entgegengefestes ausgeben tann, fondern daß es fein beständiger und mit fich felbft fchlechtbin einiger Bille ift, aus dem fie entspringt. 218 das Mittel. durch welches Gott biefe neue Geburt bemerkftelligt, wird bas Wort der Wahrheit bezeichnet und biefem darum B. 21. Das Bermögen zugeschrieben, Die Geele zu retten. -In dem Borte Gottes, welches die Bahrheit ift, bittet Chriffus ben Bater bie Seinen zu beiligen, Job. 17, 17. Rach Dem Zusammenhange mit B. 15., wo das rnoeiv avrovs ex rov novnoov auf eine durch bas ganze Leben ber Junger hindurchgebende bewahrende Thatigkeit geht, und 23. 16., welcher bas Ausgesondertfeyn ber Junger aus ber Belt zur Boraussehung für die Bitte in B. 17. macht. ift bei letterer an die fortschreitende heiligung der Junger Christi zu denken 1). - Denfelben Sinn bat die Aussage bes Apostels Paulus Eph. 5, 25. 26., daß Chriftus die Rirche geliebt und fich felbst fur fie dabingegeben babe, auf daß er nach ihrer Reinigung durch das Bafferbad fie bei= lige im Borte. Daß auch bier von der fortschreitenden Beiligung die Rebe ift und jene principielle Beiligung, bie mit bem Eintritt in die Lebensgemeinschaft Chrifti geschieht, fcon vorausgeset wird, erhellt theils aus dem Berhältniß bes: Eva avtyv aviaoy ev oguari zu dem 3mischensas: xadagloas to louroo tov üdaros, theils aus der Be= zeichnung bes Bieles B. 27. Eben durch biefes fortichrei= tende apragen will der herr die Rirche bazu bereiten, daß er fie einft fich felbft barftelle, herrlich, fledenlos, heilig.

a) Bgl. Stiers treffende Bemerkungen über die Bebeutung des άγιάζειν und des έν τη άληθεία in seinen Reden des herrn Iesu nach Johannes zu dieser Stelle.

Ebenso verstehen nach bem Borgang vieler alteren Ausleger unter Neuern besonders Meyer und Stier das anialein und ben 27. Bers. Die Ausbrude bes letteren murden allerdings auch die befonders von harles vertheidigte Erflarung von ber Rechtfertigung gestatten, welche bann ayiá-Lew in jener principiellen Bedeutung nimmt. Aber theils kommt man bei diefer Auslegung eben mit dem ev onjuare fehr fchmer ober gar nicht zurecht, theils past auch fur die porbildliche Beziehung auf das Berhaltnis des Mannes zum Beibe in der chriftlichen Che unfre Auffaffung des aviagein ohne Bergleich beffer als die andre Erklarung. Auch Rol. 1, 22. find die abnlichen Praditate: ayiov, aucopor, avernhnrov, von dem Biele der chriftlichen Seiligung zu verstehen, wie aus dem Bufat : elye enuevers ry niorei u. f. w. deutlich erhellt; vgl. auch die im Ausdruck verwandte Stelle Phil. 2, 15. Siernach gehort, wenn es aufs icarfite genommen wird, biefer Ausspruch (wie auch ber vorige) nicht hierher; er knupft bie fortfcbreitende heiligung, welche eine stete Erneuerung ift, an die Ber= mittlung burch bas Wort, aber nicht ausdrucklich auch bie Betehrung. Bie indeffen im Allgemeinen tein 3meifel feyn tann, daß im Sinne des Apostels, mas von bem alls mablichen Proces gilt, auch von bem Anfang gelten foll, fo insbesondere daran nicht, daß er fich die Taufe mit ihrer reinigenden Birkung auf teine Beife getrennt denkt von bem Bort. Das Wort ber evangelischen Berkundigung und Lehre alfo - mit Ginfchluß der altteftamentlichen Lehre und Berheißung - betrachtet er als bas Element, in dem bie heiligung geschieht, und Chriftum als den, der - doch wohl durch den heil. Geift - die Seiligung in diefem Element wirkt. harleß fordert für biefe Erklärung des ev onuare von der evangelischen Berkundigung überhaupt den Artikel von onuare. Aber weit nothiger ware er jedenfalls bei feiner Beziehung auf die bestimmte, mit ber Einsehung ber Taufe gegebne Berheißung (es ift wohl Marc. 16, 16.

### d. Berhaltniß zwisch. d. Birkfamkeitd. h. Geistes zc. 511

gemeint, wiewohl da die Einsebung nicht berichtet wird), mas nur um fo fublbarer wird durch die Undeutlichkeit und Gezwungenheit feiner Uebertragung des ev onjuari durch: ausspruchsweise, verheißungsweise. In gleicher Bedeutung, wie wir bier onua nehmen, fehlt ber Artikel vor onua deov Eph. 6, 17., Rom. 10, 17., Hebr. 6, 5., vor Loyos Phil. 2, 16. , Jaf. 1, 18. , 1 Petr. 1, 23. - In ber zulet an= geführten Stelle - avayeyevvyµévol oux en onopag φθαρτής, άλλα άφθάρτου, δια λόγου ζώντος θεού καλ µévovros - entscheiden die folgenden Borte B, 25 : ro όñμα πυρίον μένει είς τον αίωνα, darüber, daß die Borte: Lavros xal uévorros, nicht zu deoü, sondern zu Lovov gehören. Die Berknupfung des uévovros aber mit Loyov entscheidet fobann baruber, daß der Apostel bei der σπορά άφθαρτος an den lóyos denkt, daß mithin σπορά in ber Bedeutung bes bierfur gebrauchlicheren oneoua ftebt. baß alfo dia lóyou touros nai uévouros Eperegese des én onopäg awdaprov ift. Somit bekommen wir ben Gebanten, baf bie Chriften wiedergeboren find aus dem lebens. fraftigen und unverganglichen Samen bes Bortes Gottes, naturlich fofern fie ibn im Glauben aufgenommen haben in ihr Herz, ev th vanoy the alydelas, B. 22. Bon einer andern Urfache der Biedergeburt fceint bie Stelle nichts zu fagen. Allein worauf beruht doch der auf= fallende Bechfel ber Prapositionen en, Sia? 'En ift an er= fterer Stelle gewählt, weil bas Bild des Samens den Ausdruck für eine Naturentwicklung aus ihrem innern Keime heraus forderte. Benn der Apostel nun im Gegenbilde dic an feine Stelle fest, fo thut er es von der Anschauung aus, daß das Wort in diefer hervorbringung des neuen Menschen boch nur vermittelnde Urfache ift, bag es einem höhern Urheber zum Berfzeug dient, Gott, dem beiligen Geift. Go treffen wir im Refultat mit dem forgfältigen Ausleger biefes Briefes, Steiger, jufammen, aber, wie mir scheint, auf einem ungleich einfachern und natürlichern Bege, als der seine ift =).

Benn also nach den letten Aussprüchen Gott der Urs heber der Bekehrung und heiligung des Menschen ift und das göttliche Bort das Mittel, deffen er sich dabei bedient, ift vielleicht dieß Verhältniß so zu verstehen, daß der heil. Geist vermöge der Inspiration der Urbeber des göttlichen Wortes ift, und daß insofern Alles, was dieses ausrichtet, ihm zuzuschreiben ist? Gewiß wäre bei dieser Fassung des Verhältnisses allem schwärmerischen Pochen auf unmittelbare Eingebungen des Geistes am enta schiedensten gewehrt und überhaupt der Knoten dies Prozblems in so einfacher Weise gelöst, daß die Muhe und Roth, die dasselte fo vielen tiesbenkenden Lehrern der Kirche gemacht, unste Verrichenden mechanischen Inspirationsbegriff zum Grunde, so hat also der heil. Geist den Aposteln und

a) Lic. Beiß faßt in feinem burch Scharfblict und felbftftanbigen Forfoungegeift ausgezeichneten "Betrinischen Lehrbegriff" (1855) bie szopà audagzos und bie Borte: Sià Lóyov (artos Seov xal uévorros ebenso wie oben, glaubt aber, bağ "bas Bort Gottes nicht als bloß causa instrumentalis gebacht ift, fonbern wirflich als lebendig zeugender Urheber", indem er ben Dechfel ber Brapofitionen lediglich in bem Uebergange aus bem Bilbe in bie eigentliche Rebe begründet findet, vgl. S. 181 ff. Allein wie mir bamit biefer Bechfel nicht erklärt zu sehn scheint, so legt es boch nicht blog bie Lehre ber ans bern Apoftel und bes herrn felbft von bem Urfprunge ber Biebers geburt aus bem heil. Geift, fondern auch, was Betrus felbft bier? über fonft andeutet, fehr nahe ihn wie oben zu erflären. Denn bas erfennt ja auch Beiß an, bag nach Betrus bie Geiligung ber Chris ften vom heil. Geift gewirkt wirb; vgl. mas er S. 127 ff. 189. 275. über bie Stellen 1 Betr. 1, 2. 5. 2, 5. Ap.: Gefc. 2, 17. 18. bemerkt. Daß aber ber Apostel ben Urfprung bes neuen Lebens vom Bort mit Ausschluß bes heil. Geiftes, feine Fortfegung und Bewahrung aber vom heil. Geift (ob ohne ober durch bas Bort?) hergeleitet haben follte, läßt fich boch gewiß nicht annehmen.

# d. Verhaltniß zwisch. d. Wirtfamkeit d. h. Geistes 2c. 513

den übrigen Verfassern neutestamentlicher Bucher für bie Abfaffung berfelben biejenigen Borftellungen eingegeben, welche am fabigsten find die Bekehrung zu Chrifto zu bewirken, und zwar in berjenigen Darftellungsform, welche geeignet ift ihren Eindruck auf bas Gemuth zu verftars In diefem Sinne alfo, und nur in ihm, ift das fen. Bort Gottes Mittel ober Inftrument bes beil. Geiftes, feines Schopfers. Nachdem er es aber fo geschaffen, uberlaßt er es in feiner Birkfamkeit ganglich ben Gefegen, unter benen überhaupt der Ginfluß sittlicher und religiofer Borftellungen auf den menschlichen Geift fteht, fo daß von einer Einwirtung des beil, Geiftes oder der Gnade felbft auf jenen nicht die Rede feyn tann. Eine außerordentliche Steigerung ber Birkfamkeit bes Bortes als des gotts lichen, verglichen mit bem, was blog menfchliches Bort auszurichten vermag, ergibt fich ohne Frage und fur jede Raffung des Inspirationsbegriffs auch hier, nicht blog infofern boch Inhalt und Form eine hobere religiofe Boll= tommenheit haben, als fie je aus dem Bermögen der menschlichen natur für fich, ja auch aus der mit dem lebendi= gen Glauben überall gegebnen gottlichen Erleuchtung bervorgeben tann, fondern es wirkt auch hier das Bewußtfeyn bes Borers oder Lefers mit, bag es eben Bort des Sohnes Gottes oder gottlich inspirirtes Bort ift, was er hort ober lieft, Aber das gibt boch nur einen graduellen, keinen qualitativen Unterfchied; Die Art ber Birkfamkeit wird baburch nicht verandert, fie bleibt die logisch = moralische, wie unfre alteren Theologen fie genannt haben. - Nach Diefer Borftellungsweise alfo ift die Birkfamteit des gottlichen Bortes auf die Seele, wenn man auf die Art derfelben achtet, als naturliche zu bezeichnen, achtet man bagegen auf ben Urfprung des Birtenden, als uber= naturliche. Es ift zur Bermeidung von Bermirrungen dienlich, diefe zwiefache Möglichkeit ber Bezeichnung aus verschiedenem Gefichtspunkt im Zuge zu behalten.

١

Diefe Anficht über bas Berbaltnik von Geift und Bort in ber Befebrung wird gewöhnlich dem Urminianis= mus zugeschrieben. Und in ber That giebt Epifcopius in feinem gegen die materlandischen Mennoniten gerichteten iudicium de controversia, quodnam sit ordinarium conversionis medium, die Grundzüge derfelben. Oui verbum externum, heißt es bald zu Anfang a), Dei instrumentum vocant, ü Deum, Christum et Spiritum Sanctum pro praecipuis semper motoribus et causis debent habere istisque honorem et praecipuam eius, quod per instrumentum efficitur, efficaciam acceptam ferre — quia omnis lux omnisque efficacia, quae in verbo praedicato conspicitur, a Deo solo promanat, adeo ut in verbo non esset, nisi ipsam Deus illi implantasset, talibus id praeceptis, promissis, minis, miraculis, argumentis et rationibus replens, quae a nullo alio nisi a solo Deo proficisci possunt etc. Limbord dagegen druckt fich gang aus wie die lutherischen Theologen bes fiebzehnten Jahrhunderts: Haec interna vocatio non est virtus Spiritus seorsim operans a verbo, sed per verbum, et verbo semper inest, adeo ut revera una eademque sit vocatio, sed quae secundum diversos respectus vocetur interna et externa. Rach dem Schlußsabe diefer ganzen Erorterung nimmt Limborch einen eigenthumlichen Einfluß des Geiftes auf die Seele an, wodurch der Ein= bruct des Bortes auf dieselbe verstärkt wird - quaecunque sit Spiritus actio, ea alia non esse videtur quam sensus ex verbo percepti validior in mente hominis impressio b).

a) S. Episcopii opera theol. Amfterdam 1650, I. S. 373.

b) Theologia christ. 1. IV, c. 12. S. 2. 4. — In ben Schriften des Arminius selbst ist eine genauere Erklärung über diefe Frage noch nicht zu sinden. Auf der dortrechter Synode vertheidis

d. Berhaltniß zwisch. d. Birtfamteit d. h. Geiftes 2c. 515

Beffer ftimmen mit der Borstellung des Episcopius die Satze des reformirten Theologen Claude Pajon, von denen schon im ersten Artikel die Rede war. hier wie dort kommt es mit dem Antheil des heil, Geistes an der Bekehrung des Menschen zuletzt darauf hinaus, daß er die heil. Schrift, die dieß Wert zu Stande bringt, eingegeben hat. Doch scheint Pajon sich selbst über die Bedeutung seiner Satze nicht vollkommen klar gewesen zu feyn, so daß er, nicht um Andre zu täuschen, sondern in Selbsttäuschung doch zugleich von einer unmittelbaren Einwirkung des heil. Geistes auf die Seele redet 2).

gen bie Remonstranten eine Anficht, die uns weiter unten bei neue= ren lutherischen Theologen, natürlich in etwas anders gestaltetem Bufammenhang, begegnen wirb, biefe, bag bie Gnabe Allen, bie burch bas Bort berufen werben, zugleich bie potentia credendi auf unwiderstehliche Deife mittheile, fo bag es nun in ihrer Freibeit ftebe, zu glauben ober nicht zu glauben (gratia sufficiens); fie ift auch angedeutet in ber von Episcopius verfaßten Confessio sive declaratio sententiae pastorum, qui - Remonstrantes vocantur etc., c. XVII, 1. 2. 8. - Faffen wir bie Gate ber arminianischen Theologen auf, wie fie liegen, und halten uns frei von ber Grundfunde ber alten theologifchen Bolemif, ber widrigen Berbachtfucht und unberechtigten Konfequenzmacherei, fo wird fich nicht leugnen laffen, daß unter ihnen eine zwiefache Anficht über bas Berhältniß zwischen Geift und Bort in ber Betehrung fich geltend macht. Doch ift die bes Episcopius die vorherrichende, na= mentlich bei ben Späteren, wie fie benn auch bem allgemeinen Charakter biefer theologischen Richtung allerbings beffer entspricht. Aus threr Lehre vom conoursus Dei (generalis) aber darf man keine ungunftigen Schluffe auf bie Auffaffung biefes Berhältniffes gieben ; benn bort verneinen fie eigentlich nichts, als was jebe Lehre, welche die menschliche Willensfreiheit nicht einer allbestimmenden Nothwen= bigkeit zum Opfer bringen will, verneinen muß.

a) Bgl. Schweizer, der Pajonismus, in Baurs und Jellers theol. Jahrbüchern, 1853. S. 16. 24. Beachtenswerth ift Pajons von Schweizer nicht berücksichtigte Disputation de ministerii verbi divini necessitate im syntagma thesium theol. in academia Salmuriensi disputatarum, P. IIJ, p. 25] ff. Sie giebt über bas Berhältniß von Geift und Wort in der Befehrung noch die in der

Im achtzehnten Jahrhundert verbreitet fich biefe In= ficht zusehends in der lutherischen Theologie; mit einem bedeutenden Aufwande formellen Scharffinns auf der Grunds lage der rationalen Dincologie des Bolfichen Spftems wird fie von dem helmftadter Theologen 3. E. Soubert in feinem Unterricht von der gottlichen Rraft der beil. Schrift (1753) vertheidigt a) und zugleich fur die wahre Meinung ber angesehensten lutherischen Theologen ausgegeben, freilich unter bem entschiedenften Einfpruch feines Geaners Bertling in der "Borstellung, mas die lutherische Lirche von der Kraft der heil. Schrift lehre und nicht lehre" b). In feinen später (1758) erschienenen institutiones theologiae polemicae, in beren viertem Theil die controversia de virtute verbi divini besonders verbandett wird, scheint Schubert ben Sat: Spiritum Sanctum nos tantum illuminare et sanctificare, quatenus verbum suum olim

reformirten Theologie vorherrschende Anstäck, aber hebt mit besonberm Eifer den Gegensatz gegen Enthustasmus und Schwenkfeldia= nismus hervor.

- a) Der beil, Geift bekehrt bie Denfchen burch fein Bort, beißt eigent= lich: Gott hat feinem Bort eine Rraft mitgetheilt, welche vermos gend ift biejenigen, bis es fo gebrauchen, wie fie können und follen, ju erleuchten, ju betehren und ju heiligen, ohne bag er in ben Mens fchen etwas unmittelbar wirken barf, welches von biefer ber Schrift beiwohnenden Rraft nicht herruhren könnte, S. 85. Diese gottliche und übernatürliche Rraft bes Bortes Gottes muß man suchen in ben Bahrheiten und Lehren bes Geils, bie im Berftande fonnen gefaßt werden, S. 89. Die Ueberzeugungs= und Bewegungsfraft des Epangeliums ift barum teine natürliche, fonbern eine übernatürliche, weil ein natürlicher Mensch die Lehren des Evangeliums eben fo wenig hat erfinden als Gründe ausdenken können, die Bahrheit der: felben zu beweifen, G. 88. Das Beugniß bes beil. Geiftes ift nichts anders als die unleugbaren Rennzeichen und Merfmale einer gott= lichen Offenbarung, burch welche wir von ber Göttlichkeit ber beil. Schrift überzeugt werben, S. 106.
- b) Bertling benutzt für den Gegenbeweis besonders Hälfemann und 3. Mufäus, außerdem Hutter, Gerhard, Dilher, Baier, Quenstedt, Baumgarten u. N.

# b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 517

inspirasset (sic), nec quicquam immediate in conversione hominis operari, ablehnen zu wollen. Bas er in= beffen entgegensest, lauft auf folgende hauptpunkte binaus: Aus einer buchftablichen Ertenntnig der beil. Schrift und den eignen Gedanten und Ueberlegungen, die der natürliche Mensch darüber anftelle, tonne zwar ein allge= meines unwirkfames Berlangen nach den darin bekannt gemachten Gutern, aber nicht bie Betehrung entspringen. Dazu bedurfe es einer großeren, einer übernatürlichen, wahrhaft gottlichen Rraft. Diefe größere Rraft fen das Bort der Gnade, d. i. die Begriffe Gottes felbit, erzeugt von Emigkeit im gottlichen Berftande und durch außere Beichen einft geoffenbart, deren Ideen wir auffaffen, wenn wir bie heil, Schrift aufmerkfam lefen ober boren a). Aber damit ift eben nichts Anderes beschrieben als bie Infpira= Bon einer weitern als ber barin entbaltenen Birttion. famteit bes heil. Geiftes ift auch im Folgenden mit feinem Borte die Rebe. Dabei liegt benn überall die Borftellung jum Grunde, daß Begriffe, Ertenntniffe, Leb. ren es eigentlich find, die den Denfchen bekehren.

Noch weiter entwickelt finden wir diese Borstellungsweise in Junk beims weitläufiger Schrift, "von dem Uebernatürlichen in den Gnadenwirtungen" (1775). Grundgedanke ist hier: ein unmittelbares Wirken des heil. Geistes auf den menschlichen Geist könne nur ein unwiderstehliches, ein zwangsweise determinirendes seyn, welches die Freiheit des Menschen vernichten und an ihre Stelle eine mechanische Tugend seigen würde. Darum hat die Weisheit Gottes die Araft, den Menschen zu bekehren, in die heil. Schrift gelegt, um so durch den Eindruck, den die Wahrheiten auf den Berstand machen, und dem zu widerstehen möglich ist, auf herz und Willen zu wirken (nach Ernesti's vindiciae arbitrii divini in religione constituenda). Somit ist die

a) H. a. D. p. IV, Go 727 ff.

t

t

1

t

ł

1

ł

Birklamkeit des heil. Geiftes bei der Bekehrung wie eine mittelbare fo eine moralische ; fie besteht lediglich barin, daß die Vorstellungen, welche den Inhalt der vom beil. Geift eingegebenen Schrift ausmachen, die Rraft haben das menich= liche Berg zu ruhren, und dag letteres burch Betrachtung und Ueberlegung diefer Borftellungen einen folchen Ein= druck empfangt. Uebernaturlich allo find bie Gnadenwir= fungen rudfichtlich des übernaturlichen Urfprunges der heil. Schrift, auch insofern, mas fie hervorbringen, der fich felbft üherlassenen Bernunft entweder nicht möglich oder boch nicht mit Babricheinlichkeit von ihr zu erwarten gewefen mare; rudfictlich der Birtungsart aber find fie naturlich. Mit diefer Erklarung der Gnadenwirfungen, durch welche allem Spiritualismus, Enthusiasmus, Kanaticismus alud. lich Beg und Steg abgeschnitten ift, meint nun Junkheim zwar den reformirten Lehren einer unbedingten Borberbe= ftimmung und unwiderstehlichen Gnade, aber keineswegs ben alteren lutherischen Theologen zumider zu feyn. Indem er an ihnen dieselbe Auslegungskunft ubt, die fie an Luther geubt haben, tommt er S. 129. dabin, fich berglich zu freuen über die genaue Uebereinstimmung zwischen "dem feligen Chemnit und herrn Eberhard" in feiner neuen Apologie des Sofrates.

Auf demselben Bege finden wir denn auch die ange= sehensten supranaturalistischen Dogmatiker jener Zeit, 3. B. Doberleina), Michaelisb). Der Sohn Gottes ift

a) Institutio theolog. christ. II, S. 605. ff. 619 f.

b) Dogmatik (Ansg. 2.), S. 206. 231 ff. Es ift fehr bezeichnend für die damalige Beise, in der Theologie fortzuschreiten, daß Töllner in feinen vermischten Auffätzen, zweite Sammlung (1766), S. 122 f., noch im Wefentlichen die Vorstellung von Baier, Hollaz giebt, in feinen theologischen Untersuchungen aber, B. 2. St. 1. (1774), S. 301 f. 311., die entschiedene Verwerfung aller übernatürlichen, dem Wort einwohnenden oder mit ihm sich verknüpsfenden Gnadenwirfungen, damit die Bekehrung durch die logisch = moralische Wirfe

# d. Berhaltniß zwisch. d. Birkfamkeit d. h. Geiftes 2c. 519

in der Belt erschienen und bat das Bert der Erlofung pollbracht. Gott hat fodann dafür geforat, daß durch die Inspiration der biblischen Schriftsteller biefe Offenbarung in einem Buche niedergelegt wurde, welchem zufammen mit der bie auferen Umftande lentenden Providenz Gottes bas Beitere überlaffen ift. Buerft wird der heil. Geift und fein lebendig personliches Birken in der Bekehrung bes Menschen befeitigt ber heil. Schrift zu Ehren - bisweilen, fagt Michaelis, fcreibt man dem heil. Geift in der Sprache der Kirche die heiligung als fein eigenthumliches Bert au; dieß ift in der Sache nicht verschieden, die Seiligung oder mabre Ausbefferung des menschlichen herzens geschiebt burch die Offenbarung Gottes. Sodann wird den natur= lichen Kraften des Menschen zu Ehren die übernatürliche Birkfamkeit der heil. Schrift, von der die altere Theologie geredet hatte, befeitigt und ihre logicomoralische Kraft an die Stelle gesetht - die Erfahrung zeigt uns, fagt Michae= lis, bei unfrer Befferung und Betehrung nichts Uebernaturliches, wohl heftige Uffekten, aber gewiß nicht ftarker als fie durch ein Buch, von dem mir glauben, es fen Gottes Bort, gang naturlicher Beife entstehen tonnen.

So war man denn mitten im Supranaturalismus bei bem vollständigsten Pelagianismus und mitten im Glauben an Christum bei dem Bekenntniß jener Johannesjunger: wir haben nicht einmal gehört, ob ein heiliger Geist ift, angelangt. Ein solcher Supranaturalismus pflegt keinen Begriff des kirchlichen Lehrbegriffes entschieden anzugreisen, aber er lähmt sie alle vom ersten bis zum letzten. Ein Christenthum ohne Mysterium, ohne heil. Geist, ohne ein gegenwärtiges Uebernaturliches, eine Frömmigkeit, die den

Theol. Stud. Jahrg. 1856,

35

famkeit der heil. Schrift und mancherlei andere Antriebe und burch die Güte der menschlichen Natur zu Stande komme. Dabei geht auch Töllner schon von dem vermeintlichen Axiom aus, daß wenn Gott übernatürlich wirke, er in unwiderstehlicher Allmacht wirken müsse.

Unterfchied zwifchen natur und Gnabe, amifchen Belt und Reich Gottes in ihrem Bewußtfenn verwischt hat durch bie gutmuthige Einbildung, die Darbietungen und Berheißun. gen bet Gnade fepen bem Menfchen in feinem natürlichen Buftande ganz bomogen und zusagend, eine Offenbarung, bie als lebendige That und Birkfamteit bes beil. Geiftes schlechthin vorübergegangen ift, aber ihrem Inhalt nach gludlich in ein Buch gebannt, welches nun bie einzige und ausschließliche Berbindung bleibt zwischen iht und det alaubigen Chriftenheit - das maren bie bochften Begriffe' biefes buchgelehrten Supranaturalismus. Es tonnte unfret Theologie kaum etwas Schlimmeres widerfahren, als wenn fie durch die grundlofe Ungft vor "reformirtem Spiritua= lismus" fich hinübertreiben ließe in jene allerdings von allem Geift grundlich gereinigte Dottrin, die nur barum von bem gegenwärtigen Birten übernaturlicher Gnade Beeintrachtigung der menschlichen Freiheit und eine mechani. fche Tugend erwartet, weil ihre gange Unficht von dem Berhaltniß zwischen Gott und Belt unter bem Bann bes Mechanismus liegt. Eine Saffung der Lehre von den Gna. denwirkungen, die den glaubigen Chriften in ein bloß mittelbares Berhaltniß zur Birkfamkeit des heil. Geiftes fest, und eine Raffung der Lehre von der Rechtfertigung, die ben actus forensis einfeitig betont, ben rechtfertigenden Aft Gottes von der menschlichen Aneignung und eben damit bie Rechtfertigung von der Erneuerung und heiligung trennt a) - bas waren die Mauern, hinter benen ber geift.

a) Es fey erlaubt die, welche dahin steuern, unter hundert Aussprüchen Luthers an Einen gegen die Antinomes gerichteten (in der Schrift von den Concilien und Kirchen. Erl. Ausg. B. 2. S. 324.) zu erinnern: Es find wohl feine Ofterprediger, aber schändliche Bfingstprediger. Denn ste predigen nichts de sanctificatione et vivisicatione Spiritus Sancti, von der Heiligung des heil. Geistes, sondern allein von der Erlösung Christi: so doch Christus — darum Christus ist oder Erlösung von Sünden und Tob erworden hat, das uns der heil. Geist

b. Berhaltniß zwisch. d. Birtfamteit d. h. Geistes 2c. 521

liche Sinn in der Behandlung des lutherischen Lehrbegriffs allmählich ersticken mußte und eine Lehrverwaltung sich pflegen ließe, die Alles in's Aeußerliche treibt. Und man braucht sich nur an das soxmale Princip des Protestantis= mus und dessen allumfassende Bedeutung zu erinnern, um einzuschen, wie leicht es ihm begegnen kann nach jener ersten Seite — einer "natürlichen Keherei am Protestantismus", um einen Ausdruck Schleiermachers zu brauchen — auszu= weichen, die lebendige Wirksamkeit des Geistes zu vergessen und das Buch zu behalten »).

٠

foll zu neuen Denschen machen aus bem alten Abam, u. f. w. Die innige Busammenfaffung ber Rechtfertigung und Erneuerung, welche in biefen Borten fich ausspricht, burch bie boamatifche Geftaltung beider Begriffe hindurchzuführen und die abftrakte Trennung, in welche fich Luthers Blerophorie zuweilen verirrt hat, und welche bann von einem Theil der protestantischen Dogmatifer scholastisch formulirt worden ift, zu beseitigen - bas int eine fo unabweis= liche, durch bie heil. Schrift wie durch das praktische Intereffe der Lehre gleich bringend gebotene Aufgabe, für unfre Theologie, daß ich biejenigen nicht zu verftehen vermag, welche bie bahingehenden Be= ftrebungen fofort als Annäherungen an bas Tribentinum zu verbächtigen und ihnen jene Formeln als unbedingt gultige Richtschnur entgegenzuhalten den Muth haben. Die Aufgabe ift offenbar nur baburch ju lofen, daß ber Begriff ber Befehrung durch bie Birffamteit bes heil. Geiftes in feiner gangen Tiefe und Energie und mit allen in ihm liegenden Folgen festgehalten wird. Andernfalls mögen wir wohl zusehn, baß unfre Bredigt von der Rechtfertigung nicht unvermertt in bie fuße Beife falle, bie bie Schlafenben nicht mehr ftort und bie Erwachten wieder einschläfert.

a) Ich bin keinesweges gemeint, bem Berfaffer bes Auffahres in Klies foths und Mejers Zeitschrift, ber mir zu diesen Betrachtungen Anlaß gegeben, eine bestimmte Richtung auf die obige Doktrin hin zuzuschreiben. Doch ist die richtige Grenze nach dieser Seite jedenfalls überschritten, wenn er S. 67. meint: ber lutherischen Lehre sehr sei Ethatsache, daß das göttliche Gnadenwirken nicht als ein unwiderstehliches sich erweißt, um so verständlicher geworden, je mehr sie bies Gnadenwirken in seiner Bollziehung durch die Gnadenmittel als ein vermitteltes sestlichen Und nicht unter den Geschüchsunkt unmittelbaren göttlichen Wirkens gestellt habe. Soll badurch die

35\*

Es ift nicht fcwer zu erkennen, daß diese Anficht die beil. Schrift durchaus gegen fich bat. Der Eregese, welche Alles, was die beil. Schrift von der Birkfamkeit des heil. Geistes lehrt, auf die Inspiration und die logischemoralische Birkfamkeit der beil. Schrift zurudfubrt, tonnen wir teinen aroßern Berth beilegen als ben Zuslegungstünften, burch welche in der Schrift an die Stelle des eingebornen Sob= nes vom Bater ber burch moralische Bortrefflichkeit ausge= zeichnete judische Lehrer treten mußte. Ja es ift gang in der Ordnung, daß die Auslegung, die den heil. Geift be= feitigt hat, nun auch ben Sohn aus bem Bege raumt. Nur burch eine folche Art von Eregefe ift es moglich Alles, was der herr zu feinen Jungern, besonders bei Johannes a), vom beil. Geift fagt, lediglich auf Infpiration zu beziehen. Bei den apostolischen Zeugnissen von der Birkfamkeit des beil. Geiftes aber mare felbft Diefe Ausflucht verschlof= fen ; denn fie handeln größtentheils ganz unzweideutig von einer folchen Birkfamkeit, die nicht bloß ben Aposteln eigen, fondern allen glaubigen Chriften gemein ift. Es bliebe alfo nichts andres ubrig als den Geift, der die Rinden Gottes treibet, der in ihnen wohnet als in einem Tempel, in welchem sie Abba! rufen, der sie vertritt mit unaussprechlichem Seufzen, der ftetig wider bas Fleisch ftreitet, von den Un= trieben, Ermahnungen, Trößtungen zu verstehen, bie uns durch Betrachtung des in Berftand und Gedachtniß

Unwiderstiehlichkeit der Gnadenwirfung ausgeschloffen sehn, daß fie sich durch das Wort vermittelt, so läuft es, wenn man sich den Gedanken klar macht, mit der Gnadenwirfung überhaupt eben auf jene logisch = moralische Wirksamkeit des vom heil. Geist eingegebe= nen Wortes hinaus.

a) Doch wäre es z. B. auch Luk. 11, 13. gewiß fehr feltfam, wenn wir uns als Gegenstand diefer Bitte der Jünger die inspirirende Birkfamkeit des heil. Geistes, um Schriften verfaffen und vielleicht auch in mündlich lehrender Thätigkeit ein Richtmaß für Lehre und Leben der Kirche aufstellen zu können, denken follten.

d. Verhaltniß zwisch. d. Birtfamteit d. h. Geiftes 2c. 523

gefaßten Wortes der heil. Schrift zu Theil werden; und was für eine Auslegung gabe das! Ja das Schlimmste ist, daß dann die Apostel — und nicht auch Christus felbst? — unvermeidlich als folche erscheinen, die einen einsachen und vollkommen begreiflichen Vorgang des innern Lebens durch ungemeßne Steigerung und Uebertreibung in seiner Darstellung in das Dunkel eines Geheimnisse gehüllt haben, und der eigenthumliche Inhalt des religiösen Vewußtseyns als bloßer religiöser Dialekt, der sich von der natürlichen Mund= art eben besonders durch Schwulst und Hyperbel unter= schiede.

Laft fich alfo die biblifche Burudfuhrung der Betebrung auf das Wirken des heil. Geistes durch das Wort fo durchaus nicht verstehen, fo muß offenbar angenommen werben, daß im Sinne ber heil, Schrift bie vermit= telnde Bedeutung bes Bortes die Unmittelbarteit der Birtfamfeit des heil. Geiftes nicht aufbebt. Die Unmittelbarkeit Diefes Birtens ift uber= baupt feine Mahrheit und Birklichkeit ? denn nach der anbern Unficht hat eben der heil, Geift feine Birkfamkeit an das Gnadenmittel abgetreten. Birkt der beil. Geift nicht als blinde Naturkraft, fondern als perfonlich felbftbe= wußter und wollender/im menfchlichen Geifte, fo verurfacht er in demfelben Bewegungen und Beranderungen, die feinem 3mede entsprechen; verursacht er in ihm folde Beranderun= gen, fo hat er ihn eben nicht lediglich dem Gefetz der logifch= moralischen Birkfamkeit des Bortes übergeben, fondern er bewegt ihn in unmittelbarer Gegenwart, doch in Beziehung auf das Bort, auf deffen Inhalt. Somit ift die Mittels barkeit feines Birkens nur der halbe Ausdruck diefes Ber= haltniffes; er erganzt fich durch die Unmittelbarteit; beide muffen mit einander behauptet werden a). Das gottliche

n) Nach einer andern Seite brückt Rothe wesentlich benfelben Gedanken aus burch die Unterscheidung zwischen unmittelbarem und unver=

Wort ift für den heil. Geift nicht ein fires Medium, das ihn von unfrem Geiste schiede; es ist sein Organ, in und mit welchem er selbst uns gegenwärtig ist.

Diefes fclechthin einzige Berhaltniß, in welchem ber wirkende Geift Gottes zu feinem Bort und zum geschaffnen Seifte fteht, tann im freaturlichen Gebiet durchaus teine ausreichende Analogie baben. Doch laft es fich theilweife erlautern durch Bergleichung mit der Einwirkung, welche ber eine Menich auf den andern vermittelft lebendiger mund. licher Rede ubt, zumal ba, wo bie Rede ben 3wed hat ben Billen zu bewegen. Diefer empfangt von jenem nicht bloß diefen bestimmten Inbegriff von Borftellungen, den die Borte enthalten, und den Eindruck, den eben diefer Inbegriff an fich auf feine Seele machen murde, fondern durch den Ton und feine Bewegung, durch Blid und Geberde pragt fich in und mit diefen Borten zugleich die Derfon= lichteit des Redenden in feiner Seele ab, und die Birfung ber Borte wird fo einer außerordentlichen Steigerung fabig ; ja Borten, die vielleicht fonft das herz verschloffen finden wurden gegen jeden Eindruck, wird in taufend Rallen durch diefe mitwirkende Kraft ber Perfonlickkeit der Bugang zu demfelben geoffnet. Es ift nicht fo, daß ber Birtung ber Borftellungen noch etwas binzugefugt, wie von außen an= gefett wurde, fondern diefer gange Inhalt wird in die Perfonlichkeit des Redenden zurückgenommen und aus ihr wiedergeboren in einer neuen Gestalt, fo bag Birkung bes Inhalts und Birtung ber Perfonlichteit des Redenden auf bie Perfonlichkeit des Sorenden ganz in einander find, 2Bie vertennen dabei nicht die Berschiedenheit des Berhaltniffes ; während hier von etwas die Reds ift, was in die unmittels bare Bahrnehmung eines Jeden fällt, ift dieses in und mit bem Bort gegebne Birten feines Urhebers geheimnifvoller Gegenstand des Glaubens.

mitteltem Birken Gottes, indem er ersteres behauptet, letzteres leng= net, theol. Ethik. 11. S. 270.

b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit d. h. Geiftes zc. 525

Biermit fallt von felbft in die Augen, welch ein tief= religiofes, von der Prabeftinationslehre unabhangiges Motiv der Borftellung Calvins über bas Berhaltniß zwischen Geift und Bort zum Grunde liegt. Bie ber rechtfertigende Glaube uns in unmittelbare Gemeinschaft mit Chrifto versest, fo können und follen wir in ber Bekehrung und heiligung der unmittelbaren Gemein= schaft mit dem heil. Geift nicht entbehren. Es wird nicht möglich fenn in der Lehre von der Rechtfertigung das, mas ihr Lebensnerv ift, die Unmittelbarteit ber Aneignung Chrifti, wahrhaft festzuhalten, wenn in der Lehre von der Beteb= rung die Unmittelbarkeit des Berhaltniffes zum heil. Geift, das personliche Birken des lettern in unferm Geift nicht in und mit der Bermittlung durch das Wort, durch Ge= halt und Gestalt feiner Borftellungen, gewahrt wird. Diefes Bewußtfeyn, daß alle Bewegungen und Buftande un= fres innern Lebens, in denen unfre Gemeinschaft mit Gott in Chrifto fich verwirklicht, auf einem wahrhaften Birken bes beil. Geiftes in uns beruhen, ift felbft eine wefentliche Frucht der Erlofung, ihrer Aneignung im Glauben, vergl. 1 Job. 3, 24. 4, 13. Rom. 5, 5. 8, 14-16. Hiermit nun weiß ber Chrift den Beginn und die Entfaltung feines geistlichen Lebens nicht lediglich unter das Gefet einer be= wußtlos wirkenden Rraft gestellt, fondern einem gottlichen Bergen voll Liebe und Gnade übergeben, welches auch innerlich auf verborgnem Bege Alles zu dem heiligen und feli= gen Biele zu fuhren weiß. "Die mit der Ausgießung des Seiftes eingetretene inweltliche Gegenwart deffelben hat ihn als gottliches 3ch von dem überweltlichen Bater und dem um Bater gegangenen Sohne unterscheiden gelehrt, indem ihn der Glaubige an des zum Bater gegangenen Christi Statt mit gleich personlicher Birkung fich unmittelbar nabe; einwohnend, eigen weiß" a).

a) Borte 3. Chr. R. hofmanns, Schriftbemeis I. S. 170. Auch in

Diefer Buversicht murden wir verluftig geben, wenn wir in Bezug auf Beginn und Fortschritt unfrer Erneue= rung lediglich an ein unperfonliches Agens gemie= fen maren, wie das gottliche Bort, rein als folches betrach. tet, boch unstreitig ift. Man muß sich bier nur nicht irre leiten laffen burch halbmabre Unalogieen. Benn von der Birkfamkeit des Bortes gesprochen wird, fo find wir geneigt zunachft an munbliche Rede zu denten, wo benn frei= lich nach dem eben Bemerkten bie Derfonlichkeit des Re= denden lebendig mitwirkt. Allein das Bort, um das es fich hier handelt, ift ja nicht ein folches, welches Gott gegenwärtig in die Seelen nach deren Bedarf und Empfang= lichkeit hineinsprache - bas wurde auf jene Theorie des innern Bortes führen -, fondern es ift dasjenige, das Chriftus und die Apostel redend und fcbreibend an damalige Buhorertreife oder Gemeinden gerichtet, nebst den Berichten von den Begebenheiten und Thaten ihres Lebens. Es ift eine unerschöpfliche Fundgrube der Unwendung auf die eigenthumlichen Zustande und Bedurfniffe aller folgenden Beiten; aber es felbst fteht boch unwandelbar fest in der Gestalt, in der es einmal firirt worden. Es geht nicht

bem eben erfchienenen Schlußtheil biefes gebiegenen Bertes wird bie wahrhafte Gemeinschaft des heil. Geiftes, fein gegenwärtiges Selbftwirken in den Herzen der Gläubigen nicht minder entschieden ge= wahrt als bie vermittelnde Bedeutung bes Schriftwortes, vergl. 11. 2. S. 20 ff. mit S. 138 f. Aehnliches in noch bestimmterer Beziehung auf bas Mirten bes beil. Geiftes zur Aneignung bes Seils fagt Rliefoth, acht Bucher von ber Rirche I. S. 107. - Barum aber bamit bie Bezeichnung bes heil. Geiftes als eines neuen Prin= cips, welche an fich ja boch nur bie Immanens feiner Raufalität ausbrudt, nicht vereinbar feyn follte, ift nicht einzusehen. Nennt ihn boch Rliefoth felbft gleich barauf, S. 110., ein fittliches, reini= gendes, heiligendes Lebensprincip. Eben fo trägt 3. B. Delitich mit Recht fein Bedenken, den Gottmenschen bas fcopferische Brincip für bas Berben ber neuen Menschheit zu nennen, Spftem ber biblifchen Binchologie. G. 288.

#### b. Berhaltniß zwisch. b. Birkfamkeit b. h. Geiftes 2c. 527

mitwiffend ein in die besondere Entfaltung unfres innern Lebens; es kann fich feinem Stufengange und feinen 21b= weichungen nicht anbequemen in Mag und Urt feiner Birtfamteit. Es ift eben tein perfonliches Subjett, fondern ein Inbegriff von Borftellungen, deffen Birten auf unfer 3n= neres lediglich aus dem Berhaltniß feines Inhalts und fei= ner Form zu den Beschaffenheiten, Bewegungen und Ber= ånderungen dieses Innern refultirt. Steht es fo, fo fallt ber großere Antheil an dem Refultat auf den Menschen, welcher fich an das Bort anzuschmiegen, fich daffelbe zu nute zu machen gewußt hat. So geht die Buversicht, daß unfre Bekehrung und Erneuerung fortschreiten wird zu ihrem heiligen Ziele, in letter Beziehung auf das Subjekt felbst zurud, d. h. fie verliert allen haltbaren Grund und Boden. Auf personliche Befen mit ihrem beweglichen Billen vermag eben nur personliches Befes fo zu ihrer heilung zu wirken, daß der Erfolg ihm gehort. Und nur fo, daß der Erfolg dem Rettenden gehort, tonnen fie nach ihrem Abfall von Gott überhaupt gerettet werden.

Auch bie lutherischen Theologen des fiebzehnten Sahr= hunderts find fern davon die Bedeutung diefes Motivs zu vertennen; aber fie fuchen bas zum Grunde liegende Be= durfniß in andrer Beise zu befriedigen. Mit dem Morte unzertrennlich vereinigt und bemfelben einwohnend ift ver= moge einer besondern und geheimnisvollen Einrichtung Gottes der heil. Geift und feine gottliche Birkfamkeit, fo daß, wer den Einfluß des Bortes erfahrt, eben damit auch unter ben Einfluß des heil. Geiftes tritt, von ihm bewegt und getrieben wird, nicht in irgend einem uneigentlichen Sinn, fondern ganz eigentlich und in wahrhaftiger Gegenwart bes heil, Geistes. Demnach find fie burchaus nicht gemeint bie Betheiligung des heil, Geiftes an der Betehrung und fortichrei= tenden heiligung des Menschen auf jene moralische Ueberzeu= gungs= und Bewegungsfraft des Bortes zu beschranten. So fuhren denn auch die reformirten Polemiker als Bertreter

ber von ihnen bestrittenen Meinung, quod tota Dei actio in conversione hominis non sit nisi moralis, sc. illuminatio et suasio per verbum, keinesweges die Luthera= ner auf, fondern die Arminianer und Socinianer =).

Jenes vermeintliche Ariom aber, bag Gott, wo er un= mittelbar mirte, unwider fteblich mirten muffe, ift eben nur der Ausdruck fur die unerträglich rohe Borftellung einer Allmacht, die Alles, nur nicht fich felbft, in ihrer Gewalt bat. Es ift die Gigenschaft ber blinden Maturfraft, baf fie fcblechthin wirken muß, was fie unter ben gegebnen Bes bingungen wirken tann. Bare die Allmacht Gottes an Diefelbe Nothwendigkeit gebunden, fo batte er, um die geichaffne Belt vor fich felber und feiner alles andre Senn vernichtenden und verzehrenden Gewalt zu retten, fie allerbings binauswerfen muffen in eine außerfte Entfernung, wo fie jeglicher Berührung mit ihm felbst entnommen mare. Aus folchen Motiven mogen wohl emanatiftifche Lehren ent. fteben, die Vermittelungen auf Vermittelungen baufen, weil bie Belt die unmittelbare Gemeinschaft mit bem absoluten Senn nicht foll ertragen können, und boch ihr Biel niemals erreichen, weil nach dem zum Grunde liegenden Ariom : finitum infiniti non capax, die oberfte Bermittelung (bas höchfte bedingte Genn) ber unmittelbaren Beruhrung mit bem Abfoluten boch nie gewachfen fenn tann; ber chriffs lichen Lehre find fie vollig fremd. 2Bo die abfolute Starke zu ihrer Seele die Liebe hat, da vermag nichts das perfons liche Geschöpf von ihrem Bufen zu reißen als feine eigne Billfur, ba bestätigt fie, indem fie auf ibr Geschöpf und in ihm wirkt, daffelbe in feinem eigenthumlichen Genn. Diefes Birten ift nicht blog bie und ba, fondern uberall

**528** 



a) 3. B. Lurretin, Compendium theologiae didactico - elencticae,
 S. 139. Bergl. auch feine institutio theologiae elencticae, P. II.
 coc. 25. qu. 4. de vocatione efficaci, ferner ben elenchas
 controversiarum bes füngers Spanheim, S. 373.

### b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamkeit b. h. Geistes 2c. 529

und stetig eine gottliche Anbequemung an die Empfänglich= keit des menschlichen Geistes, das. gewaltigste, wunderbarfte in seinem Erfolge und doch das leiseste, fansteste in der Art seiner Thätigkeit, und das Vermögen dieser Anbequemung, die schönste Bethätigung der demuthigen Liebe Sot= tes, wollen diese tiefsinnigen Metaphysiker Sott absprechen? Meinen sie denn im Ernst, daß die Natur, weil in ihr keine Selbstständigkeit ist, die durch ein unwiderstehliches Birken erst vernichtet werden mußte, an sich für eine innigere Gemeinschaft mit Gott, bedingt durch sein unmittelbares Wirken, empfänglich sey als die persönlichen Wesen? – Auch Calvin nahm nicht darum eine unwiderstehlich wirkende Snade an, weil Gott vermöge seiner Allmacht so wirken mußte, weilsheit so wirken wolle.

Alfo, wie gefagt, auch die lutherische Theologie will die mahrhafte Gegenwart des heil. Geistes und seines Wir= kens im Werk der Bekehrung mit der Behauptung seiner Vermittelung durch das Wort nicht aufgeben; sie will nur dieses wahren, daß die principale Wirksamkeit des heil. Geistes mit der vermittelnden Wirksam= keit des Wortes innig und unzertrennlich ver= einigt sey. Dabei hutet sie sich wohl die Wirksamkeit des göttlichen Wortes als Gnadenmittels schlechthin und ausschließlich an die kirchliche und amtliche Darbietung beffelben zu binden, wie in unstrer Zeit z. B. D. Klie= foth in seinen acht Buchern von der Kirche thut und barauf seine ganze Lehre von der Kirche gründet a). Das

a) Der Kernpunkt biefer Lehre ist mit dem Begriff der Kirche gegeben, nach welchem sie ein aus Christo dem Haupte, den Gnadenmitteln, dem geistlichen Amt (dem Gnadenmittelamt) und der Gemeinde als seinen Gliedmaßen bestehender Organismus ist, woraus sich von felbst ergiedt, daß so gut wie die Gnadenmittel auch das Gnaden= mittelamt der Gemeinde ihren Zusammenhang mit Christo vermittelt; vergl. die Sätze S. 16. (§. 13.) 18. (§. 17.) 26. (§. 26.)

bas gottliche Bort Gnabenmittel ift und als folches wirkt nicht bloß als gehörtes, fondern auch als gelefenes, batte ichon die Ronkordienformel mehrfach ausgesprochen ») und findet fich bei den lutherischen Dogmatitern des fieb. zehnten Sahrhunderts fo vollftandig anerkannt, daß es überflussig ware einzelne Belege anzuführen. Allerdings kommt auch dem Gnadenmittel des gottlichen Wortes wesentlich eine doors und anwig zu so gut wie den Sakramenten. Aber bie doorg, durch die das Gnadenmittel des Wortes in feiner Birklichkeit, alfo auch der wirkliche Empfang def= felben schlechthin bedingt ift, ift bie gottliche, wie sie in bem adttlichen Ursprunge bes Bortes enthalten ift, nicht Die menschliche durch einen Trager des Umtes, wie Klie= foth will. Bon letterer ift nur zu fagen, daß fie bie vornehmfte Beife und Ordnung fur bie Darbietung biefes Gnadenmittels ift. Mithin ift noch eine weite Kluft zwischen dem Beweis der Nothwendigkeit und allbeftims menden Bebeutung der Gnadenmittel und bem Sat. "daß aus nicht amtlich geordneter Gnadenmittelverwaltung" -

und in ber weiteren Ausführung besonders S. 348 ff. Dennoch fonnen wir unmöglich annehmen, daß D. Kliefoth die unausweichs lichen Ronfequenzen eines Sages wie ber, bag Chriftus ein Glieb bes Leibes fey, welcher bie Kirche ift (S. 350.), erwogen hat. Dber foll etwa hier, um nur auf eine Duelle folcher Ronfequenzen ju beuten, bas Ariom nicht gelten, baß bas Gange größer ift als fein Theil, ber Leib mehr als jebe feiner Gliedmagen ? Rann es einen härtern Biberspruch geben, als daß ber Schöpfer ber Rirche ihre Gliedmaße fenn foll? Benn in ber Schrift ber Schöpfer ber Rirche zugleich als ihr haupt bargestellt wird, nun fo ift bie Rirche eben ber Leib abgesehen vom haupt, mas benn befagt, bag bie Rirche eben fo wenig ohne Chriftum eriftiren tann wie ber Rumpf ohne bas haupt. — Eben fo mußte, wenn D. Rliefoth unternehmen wollte bie Birffamteit ber Gnabenmittel ausschließlich an ben er= scheinenden Organismus ber Rirche zu binden, dies mit Gulfe einer andern Borftellung geschehen als ber völlig haltlofen, bag bie Gnabenmittel Gliedmaßen ber Rirche fepen.

a) 3. B. Art. 2. ber Sol. decl. §. 50, 53, bei hafe.

# b. Berhaltniß zwisch. d. Birtfamkeit b. h. Geiftes 2c. 531

wozu doch unstreitig auch die private Lesung der Schrift gehört — "niemals göttlicher Segen folgen kann", S. 19.; und über diese Kluft ist dadurch noch keine Brücke gebaut, daß sie als gar nicht vorhanden betrachtet wird. —

Bie aber follen wir jene Bereinigung von Geift und Bort denten? Denn damit, daß fie in ihrem innerften Grunde Geheimniß ift, follen, wie fich von felbft versteht, und wie auch die altern Theologen thatfachlich anerkannten, keinesweges alle naberen Bestimmungen derfelben ausge= Die Birkfamkeit des heil. Geiftes wird als schlossen fenn. eine dem gottlichen Bort einwohnende bezeichnet, und eben darauf foll die übernaturliche Kraft beruhen, mit der bas gottliche Bort auf die Seele und in der Seele wirkt. Um dieß Berhaltniß der Immanenz auszudrucken, ftellten Die lutherischen Theologen im Streit mit Rathmann befanntlich ben Sat auf, daß biefe ubernaturliche Birkfam= keit (efficacia) des Bortes, beruhend auf der Bereinigung bes heil. Geiftes mit bemfelben, ibm auch außer bem Gebrauch einwohne.

An diefer Bestimmung fällt zunächst auf, daß sie im lutherischen Lehrtropus selbst die Analogie der andern Gnadenmittel gegen sich hat. Nihil habet rationem sacramenti extra usum a Christo institutum, fagt die Konkordiensormel a). Hier nun haben wir, entsprechend der res coelestis im Sakrament, ein geheimnisvolles Wirken des heil. Geistes, als unsichtbare Inadengade mit dem Wort vereinigt. Allerdings macht sich neben der Analogie auch sofort der Unterschied geltend. Nicht etwas Substan= tielles, wie nach dem lutherischen Echrtropus im heil. Abendmahl Leib und Blut Christi, sondern eine Thätig= keit bildet den geheimnisvollen Bestand dieses Inaden= mittels. Diese Thätigkeit des heil. Geistes nun foll dem Worte einwohnen auch außer dem Gebrauch. Allein ein

a) Art. 7. de coena Domini, §. 85.

folches stetiges Einwohnen extra usum läßt sich offenbar noch weit eher denkbar machen von einer Substanz (wie nach der römischen Lehre vom A. M.) als von einer Thätigkeit. Soll eine Thätigkeit des heil. Geistes mit dem Wort vereinigt seyn, auch insofern dieses selbst nicht thätig ist, fondern ruht — nicht verkündigt, gehört, gelesen, betrachtet, erwogen wird —, so muß ja diese Thätigkeit selbst eine ruhende seyn — ein vollkommner Widerspruch, den Nie= mand im Ernst unternehmen kann au sehen.

Auch die altern lutherischen Theologen nicht. Nict ein aftuelles Birten, erlautern fie, ift bem gottlichen Bort außer bem Gebrauch zuzuschreiben, fondern nur ein ubernaturliches Bermögen die Befehrung des Menfchen ju wirken, eine Súvauig everyntixn, potentia operandi. Dber wie fie dieß auch in einer nichts weniget als empfehlungswerthen Terminologie ausdrücken: nicht actu segundo. aber actu primo - als könnte die potentia irgendwie icon actus fenn - ist die efficacia supernaturalis dem gottlichen Wort auch außer dem Gebrauch einwohnend. Und zwar foll diefes Birkungsvermögen des Bortes nicht ein unbedingt mirtendes, alle Unempfanglichteit und alles Biderftreben des Menschen unfehlbar überwindendes fenn, fondern ein bedingtes, welches im beftimmten Falle feinen Erfolg nur erreicht, wenn von Seiten bes Menschen ein fleißiger und eifriger Gebrauch des Bortes ihm entgegenkommt. Rame diefem Birkungsvermögen ein folcher flei-Biger und eifriger Gebrauch, der es erft in Thatigkeit fest, nirgends entgegen, fo rubte es eben immerdar.

Diese Bestimmungen machen uns irre burch ihre voll= kommne Verständlichkeit, vermöge beren sie eben nicht auf jene geheimnisvolle Vereinigung des h. Geistes mit dem Bort, sondern nur auf deffen Urfprung aus Df= fenbarung und Inspiration zu führen scheinen. Daß eine Runde von dem bestimmten Inhalt des Evange= liums, durch den Sohn Gottes und die Apostel so gepre=

### b. Berhaltniß zwisch. b. Bittfamkeit d. h. Geiftes zc. 533

bigt, wie fie in ben Schriften bes Reuen Teftamentes vor= liegt, an fich die Macht bat auf bas menschliche Berg, das ihr ben Zugang verstattet, einen gewaltigen Einfluß zu uben, es zu Gott zu bekehren, das lagt fich, naturlich eben auf religisfem Boden, vollkommen einfehen; und um bieg zu erklaren, bedarf es eben nur bes Ruckganges auf ben Ursprung des Wortes aus Offenbarung und Inspiration. Und bann ift freilich biefes Birkungsvermögen als ein ber b. Schrift ftetig anhaftendes, ihr auch außer dem Gebrauch einwohnendes febr wohl zu begreifen ; es ift mit jenem Ursprunge zugleich gesetht. Bon ber andern Seite: Wenn ber b. Geift bem Borte eine Rraft mittheilt, welche er auf ursprüngliche Beife befist, fo ift Er felbft damit noch nicht im Borte; foll Er felbst in Beziehung auf die Bekehrung bes Menfchen mit dem Bort vereinigt gedacht werden, fo fann er eben nur als thatiger gedacht werden. Dagegen Son felbft wie eine Sache zu denten, die im Bort, nachs bem fle fich einmal mit ihm vereinigt hat, ruht, bis ihre Rraft durch die Thatigteit des Menschen, und zwar des natürlichen Menschen (burch bie fogenannten actus paedagogici), in Bewegung geseht wird, ift unmöglich.

Sft es nun vielleicht mit der übernatürlichen Wirkfamkeit der h. Schrift bei den lutherischen Dogmatikern am Ende doch nur so gemeint, daß sie beruhe nicht auf einer geheimnisvollen Gegenwart des h. Geistes, sondern auf jenen Qualitäten, die der Schrift schon vermöge ihres Ursprunges aus gottlicher Eingebung zukommen? Wir werden geneigt die Frage zu bejahen, wenn wir auf die Art achten, wie ssie ben Gegensatz gegen ihren Satz bilden. Quodsi verbum Dei, sagt Quenstedt a) oder eigentlich Hulsemann, perpetuam et divinam vim persuadendi in et secum non habeat, non differt a dictis Senecae aut Epicteti, quando hi de informanda vita et moribus etc. idem

a) Systema theol. I, p. 180.

quod verbum Dei docent. Holla f a) zur Begründung jenes Sases, vim divinam communicatam esse verbo a Spiritu Sancto cum eodem indivulse conjuncto, fagt: si a verbo Dei separetur Spiritus Sanctus, non esset id verbum Dei vel verbum Spiritus, sed esset verbum humanum. Da nun Niemand fagen tann, bag eine Berfundigung und Lebre, von der wir miffen, daß fie aus gott= licher Eingebung ftammt, blog menschliches Bort fey und fich von den Borten Senecas oder Epiftets nicht untericheide, fo brangt fich uns ber Schluß auf, daß jene Dog= matiker unter der dem Borte vom b. Geift unabtrennlich mitgetheilten gottlichen Kraft eben das verftanden haben muffen, was mit bem Urfprung aus Eingebung unmittel. bar geseht ift. Und diefen Schluß bestätigt uns Quenftebt, wenn er ausdrudlich fagt: Habet verbum Dei illam vim et efficaciam divinam non solum inseparabiliter additam — sed etiam divinitus inditam, quia θεόπνευστον est et Deum auctorem habet divinumque sensum sive vov rov Xoigrov continet b).

Und doch widersprechen jener Auffaffung andre Momente ihrer Lehre und ihres dogmatisch polemischen Berfahrens auf das entschiedenste, und Quenstedts Gründung auf die bloße Theopneustie kann nur als ein Berschen betrachtet werben. Wenn die Vereinigung des h. Geistes mit dem Worte und die daraus entspringende übernatürliche Wirksamkeit des lehtern nur diesen Sinn hätte, dann ginge ja der ganze Streit um diesen Segenstand in den Streit über die Inspiration der b. Schrift zurück, und die lutherischen Theologen hätten ihre Segner, namentlich Rathmann und einige calvinistische Theologen, als Leugner der Inspiration bekämpfen müssen. Eben so lag ihnen den Arminianern und ihrer efficacia logicomoralis gegenüber nichts

b) A. a. D. S. 170.

**5**34

a) Examen theol. acroam. p. 993.

# b. Berhaltniß zwifch. d. Birtfamteit d. h. Geiftes zc. 535

weiter ob als ihnen barzuthun, bag aus bem Begriff ber Infpiration, ben jene ja anerkannten, ein Deb=" reres folge. Bon Beidem aber find fie, wie in ihrer Behandlung der Frage offen vor Zugen liegt, weit entfernt. Und fo fagen fie uns denn auch bestimmt und unzweideu= tig, daß ihnen diefe übernaturliche Birkfamkeit der beil. Schrift in einer besondern, zu jenem Ursprung noch bingu= kommenden Einwirkung und Mittheilung des b. Geiftes begründet ift. Exserit verbum suam efficaciam, fagt Quenftebt a), ex dispositione et ordinatione divina per singularem Dei benedictionem et ope-Und Baier zeigt: obgleich es scheinen rationem. tonne, daß bie Dinge, welche durch die Borte der Offen= barung fich der Erkenntnig darftellen, durch ihre ausge= zeichnete Gute Willen und Erkenntniß zum Beifall bewegen follten, fo bliebe boch wegen der Unempfanglichkeit des nas turlichen Billens fur bas Geiftliche biefer Erfolg aus deficiente supernaturali Dei concursu b) womit ohne Frage eben jener Einfluß des h. Geiftes perpetuus Spiritus Sancti in Scripturam S. influxus, wie Wernsdorf sich auszudrucken vflegt - gemeint ift. Baumgarten, in diefem Lehrmoment noch Reprafentant ber ungebrochenen lutherischen Orthodorie, verwahrt daffelbe ausdrudlich gegen die obenermabnte Auffassung :' wir fchran= ten auch diese Rraft des b. Geistes bei der h. Schrift nicht auf die gottliche Eingebung und den Urfprung berfelben ein, fondern behaupten eine beständig begleitende, mitwirkende, inharirende Kraft des h. Geiftes, die der gottlichen Berord= nung nach mit dem Gebrauch der h. Schrift zusammen= hångt, an denfelben gebunden ift und fich nach Maßgebung deffelben außert und erweifet c). Bas follte auch fonft jene

a) A. a. D. S. 168.

b) Compend. theol. Proleg. c. 2. §. 32. (S. 102.)

c) Unterfuchung theol. Streitigkeiten 111. S. 115. Auch ältere Theos Theol. Stub. Jahrg. 1856. 36

geheimnisvolle, innige Bereinigung bes h. Beiftes mit bem gottlichen Bort bedeuten, von welcher namentlich Quenftedt und Hollag reden, und auf welcher ja eben die dem Bort eigenthumliche gottliche Birtfamteit beruhen foll a) ? Diefe Bereinigung ift offenbar in Analogie mit der allgemeinen gottlichen Mitwirkung gedacht, wie fie ihr benn auch als concursus Dei gratiosus beigeordnet wird. Der concursus Dei generalis aber besteht ja nicht darin, daß durch bie icopferifde Urfachlichkeit Gottes ben baburch gefesten Befenheiten zugleich bestimmte Birfungefrafte mitgetheilt find - was der auf dem Urfprunge aus Infpiration berubenden Birkungskraft des gottlichen Bortes entsprechen wurde -, fondern darin, daß mit dem Birten ber ge= schaffenen Rrafte felbst ein gottliches Birten fic unmittelbar vereinigt. nur diefes leugnen die Gegner bes Concursus, 3. B. die Socinianer; jenes erkennen sie naturlich an.

Bersuchen wir uns von dem Inhalt der zuleht beigebrachten Bestimmungen über das Verhältniß zwischen Geist und Wort Rechenschaft zu geben. Ein concursus Dei supernaturalis ist ohne Zweisel eine Thätigkeit Gottes, wie denn auch Quenstedt pon einer singularis Dei operatio spricht. Eine Thätigkeit des b. Geistes aber, sahen wir oben, kann schlechterdings nur dann sich mit dem Wort vereinigen, wenn das Wort selbst in Thätigkeit ist, also wenn es verkundigt, gehört, gelesen, betrachtet wird. Dann aber wird es auch nicht möglich seyn, sie anders zu denken benn als eine das Wort begleiten de und mit demselben zu Einem Erfolg ungetrennt und ungetheilt zusam menwirkende. — Man muß sich hier nur eben bestimmte Antwort auf die Frage geben, ob der h. Geist

logen unterscheiden diese Kraft bestimmt von der vis propria et nativa verbi divini.

a) Bgl. die im ersten Artikel mitgetheilte Definition, die Hollaz von der efficacia supernaturalis verbi divini giebt.

## d. Berhaltniß zwifch. d. Birkfamkeit d. h. Geiftes zc. 537

Subjekt diefer mit dem Bort vereinigten Thatigkeit ift und bleibt, oder ob er diefelbe, fo zu fagen, an das Bort ab= getreten hat. Bird bas 3weite angenommen, fo mußten wir ja freilich das fo Abgetretene nicht eigentlich als Thá= tigkeit, fondern als eine bem Wort vermöge diefer Mitthei= lung inharirende Kraft benken. Der b. Geift felbst mare damit von dem Bert der Betehrung entfernt. Und wenn wir dann boch versuchen wollten biefe dem Wort abgetre= tene Birkungskraft als etwas Besonderes, berubend auf einer geheimnißvollen Bereinigung des b. Geiftes mit dem Bort, festzuhalten, fo betämen wir, die monftrofe Borftel= lung, daß das gottliche Wort außer der Bekehrungsfraft, bie ihm unleugbar icon vermöge der gottlichen natur feines Inhalts und Ursprunges eignet, die aber eben fo uns zweifelhaft eine bedingte, in ihrem Erfolge von dem 3u= tritt einer andern Raufalitat abhängige ift, noch eine zweite eigenthumliche Bekehrungskraft - feinesweges bloß eine Steigerung der ersten - besiten foll, die doch in ihrem Erfolge eben fo bedingt, von andern Potenzen irgendwie abhängig zu denten mare wie jene erste. Aber die zulet bargelegten Bestimmungen der lutherischen- Dogmatiker, fo wie das tiefe religiofe Intereffe, das auch fie drangt die lebendige Gegenwart des b. Geiftes in der Bekehrung fest= zuhalten, fuhren vielmehr auf die erfte Unnahme a). Sft

į

İ

ļ

۱

ţ

ł

t

ţ

t

٤

ķ

ł

I

a) Die der andern Annahme günftige Art, wie diese Dogmatiker den Gegensatz gegen ihre Anstächt zu bilden pflegen — als müßte, wer die durch die geheimnißvolle Bereinigung des h. Geistes mit dem Wort bedingte übernatürliche Wirksamkeit des letztern leugnet, das felbe zu bloß menschlichem Wort herabsetzen, das nicht anders auf die Seele wirkte als die Rede des Seneca oder Epiktet —, beruht wohl nur auf der polemischen Unart, den bestrittenen Gegensatz zu verzerren. Ein ähnliches Verscharen ist es z. B., wenn heut zu Tage die, welche den deutschen Protestantismus gern mit hierarchischen Kirchendegriffen restauriren möchten, es so darzustellen lieben, als stehe ihrer Doktrin nur die Aussatz zummelplatzes der individuellen

36\*

und bleibt nun der h. Geist felbst Subjett diefer mit dem Birken des Bortes sich vereinigenden Thåtigkeit, so muß diefe, obgleich im Erfolge mit jenem zusammenstließend, boch von ihm irgendwie unterschieden, so kann sie nicht ansders denn als eine zu jenem hinzutretende gedacht werben. Diefer nothwendige Fortschritt tritt deutlich bei Buddeus hervor; indem er die übernaturliche Birksamkeit des Bortes auf die Inspiration gründet und in diesem Sinne die Immanenz jener Birksamkeit auffast, läst er die hindersnisse durch eine conjuncta operatio Spiritus Sancti hinwegschaffen, durch welche die Herzen zum Empfang der Kraft des Bortes bereitet werden zum Sangen al.

Dann aber können wir auch das von jenen Theologen zurückgewiesene *navaasrarinäs*, die assistentia Spiritus Sancti nicht verwersen. Nur darf diese freilich nicht durch das Epitheton: externa, näher bestimmt werden, da der h. Geist zu seinem eignen Erzeugniß, dem göttlichen Wort, ein äußerliches Verhältniß nicht haben kann, eben so wenig zu dem gottgeschaffenen und des göttlichen Ebenbildes theilhaftigen Geist, den er, insofern derselbe seinem erneuernden und heiligenden Wirken überhaupt geöffnet ist, nicht wie von außen stößt, sondern in seinem Innersten dynamisch bewegt, also so, daß er die eignen Bewegungen unsers Geistes nicht unterbricht, sondern sie zu bestien Suke macht.

Und damit ergiebt fich, wie wir ben Lehrtropus ber lutherischen Dogmatiker des fiebzehnten Jahrhunderts über das Berhältniß zwischen Geist und Bort in der Bekehrung des Menschen zu beurtheilen haben. Er leidet zunächft an ein em unklaren Schwanken zwischen der calvinischen und ber von ben arminianischen und socinianischen Theolos

a) Instit. theol. dogmat. I. p. 109 ff.

Billfur, ihrer Institutionen als eines Erzeugniffes bes zufälligen Beliebens ber Majorität entgegen.

## b. Verhaltniß zwisch. d. Birtfamkeit d. h. Geistes zc. 539

gen und noch beftimmter von den deutschen Supranatura= liften vertretenen Raffung diefes Berhaltniffes, an einer Di= foung von Elementen aus diefen einander entgegengesetten Theorieen. Der Begriff der mit dem Bort fich gebeimniß= voll vereinigenden Thatigkeit des b. Geistes zieht ibn auf die eine, der der Immanenz einer übernatürlichen Kraft im Bort auch außer dem Gebrauch, infofern er bie ganze Betheiligung bes b. Geiftes an der Bekehrung des Menschen bezeichnen foll, auf die andere Seite. Er fucht ein Mittleres zwischen beiden; aber es gelingt ihm nicht und kann ihm nicht gelingen es zu einem feften, flaren, widerfpruchs= lofen Ausdruck fur daffelbe zu bringen. Ber fich davon überzeugen will, mag 3. B. die obigen Sabe eines sonft fo scharffinnigen Dogmatifers wie Baumgarten rud. fictlich ihrer innern Zusammenstimmung genauer prufen. Und bei Quenftedt, Gulfemann u. 2. fteht es nicht wefentlich beffer. Go fagt Quenftedt : Verbum Dei efficaciter et vere convertit, illuminat, salvat, in illo, cum illo et per illud operante Spiritu Sancto \*) was entweder eine bunte Mifchung beterogener Borftellun= gen ift, ober das in illo et per illud bezeichnet dasjenige organische Berhaltniß des gottlichen Bortes zum b. Geift in ber Betehrung, welches mit beffen Urfprung aus bem Birfen des h. Geistes ichon gegeben ift, das cum illo aber das hier in Rebe ftebende Berhaltniß, faßt es alfo als ein pa= raftatifches b). Go tragt Sulfemann, wahrend er einer=

a) A. a. D. S. 170.

ţ

11

ł

b) Duensteht fagt a. a. D. S. 183: Spiritus Sanctus non prius operatur et verbum posterius, sed simul et conjunctim agit cum verbo, et una cum verba ceu medio ordinario ad effectum spiritualem producendum influit. Unb boch wieber gleich barauf: Est una et indivisa plane numero actio, quae efficienter est a Spiritu Sancto tanquam principali et ab ipso verbo tanquam instrumentali seu potius media causa — womit boch jenes Busamenwirfen ausgeschloffen zu fehn scheint. Dennoch will ich nicht leugnen, daß hier noch eine Bermittelung ber zunächst ein-

feits Alles, was Gott jur Bekebrung des Menfchen durch die aneignende Gnade thut, auf eine dem Bort inhärirende Araft jurückführt, doch andrerseits kein Bedenken wiederholt von einer assistentia Spiritus Sancti ju reden a).

Die Lehrweise jener Doamatifer bat darin Recht, bag fie fich der Locterung des Bandes zwifchen Geift und Bort, wie fie Calvin im Intereffe feiner partifularififcen Bor= berbestimmunges und Guadenlehre unternimmt, und wie auch Rathmanns Kormeln fie ftart begunftigen, entichieden Aber wenn fie fich nicht in jene arminianischwiderfest. fupranaturalififche Doftrin von der Betheiligung des beil, Beiftes an ber Betebrung will brangen laffen, fo wird fie bei geboriger Scharfung ber Begriffe nicht umbin tonnen in den Grundbestimmungen Calvin beizutreten - in ben Grundbeftimmungen; benn bag Calvins Auffaffung. auch abgesehen von der Einmischung feiner Pradeffinations= begriffe, in der besondern Ausführung von bedeutenden Ber= fehlungen nicht frei ift, habe ich icon im erften Artitel gelegentlich gezeigt - und natürlich bem wirtlichen

ander widersprechenden Bestimmungen möglich ift; aber Quenftebt felbit macht bagu nicht die geringsten Anstalten. Roch weniger ge= ben barüber bie von ben banziger Gegnern Rathmanns beransge= gebnen "Cenfuren und Bedenken von theologischen Fakultäten und Doftoren jn Bittenberg, Ronigsberg, Jena, Selmftabt über Rathmanni Bucher" u. f. w. (1626), Licht. Die von Gerhard mitun= terzeichnete Cenfur ber Jenenser, die noch am meisten auf die Sache eingeht, beutet an, daß man zufrieden feyn wolle, wenn Rathmann nur anertenne, daß die Erleuchtung des h. Geiftes "nicht außer und ohne, fondern bei, durch, mit und aus ber Schrift geschehe". Dieje Saufung von Bezeichnungen für verschiedenartige Berhältniffe ift ber wiffenschaftlichen Bestimmtheit und Genauigfeit feineswegs gun= ftig; aber fie bient ju einer vorläufigen Schraufe gegen bie ichon bamals fich erhebende Richtung auf jene Theorie hin, welche we= fentlich Leugnung des h. Geiftes als Princips der Betehrung und Erneuerung ift.

a) De auxiliis gratiae contra Pontificios, Calvinianos et inprimis Arminianos, S. 181. 187.

540

# b. Berhaltniß zwisch. d. Birtfamteit d. h. Geiftes 2c. 541

Calvin, nicht einem wüsten Zerrbilde des Vorurtheils oder der blinden Parteisucht a). Quenstedts obenangesüchr= ter Sag: Habet verbum Dei efficaciam divinam non solum inseparabiliter additam, sed etiam divinitus inditam, quia desnvevorov est, wird erst richtig durch Um= tehrung: Habet verbum Dei efficaciam divinam non solum divinitus inditam, quia desnvevorov est, sed etiam inseparabiliter additam, sc. ipsius Spiritus Sancti efficaciam.

Aber nothigt benn nicht die Konfequenz des lutherischen Lehrbegriffs von der Abendmahlslehre uns, auch in der Bestimmung des Verhältniffes zwischen Geist und Wort die Immanenz jenes in diesem im Gegensatz gegen die Verbindung, das Jusammenwirken, das in illo et per illud im Gegensatz gegen das cum illo festzuhalten? Ein Denken, welches gewohnt ist um die Gegenstände außerlich herumzuspielen, ohne in ihr Inneres, in ihre eigenthumliche Natur einzudringen, pflegt vor solchen Analogieen einen ab-

a) Die folche beliebte Zerrbilder auch in wichtige praktisch kirchliche Kragen verwirrend eingreifen, fann man g. B. an dem Streit feben, ob bie reformirte Rirche Rurheffens wirklich reformirt ober nicht vielmehr eigentlich lutherifch fen. Da werden, wie bas Gutachten ber theologifchen Fakultät in Marburg gründlich nachweift, ans Ratechismen u. f. w. Borftellungen, die acht reformirt find, als Be= weife beigebracht für ben lutherischen Charakter - fehr natürlich, wenn man fich einmal dem Borurtheile hingegeben hat, Unglaube an die Gegenwart Chrifti im Abendmahl, Glaube an die Rraft bes Glaubens bas Sakrament zu machen u. bal. fen bas Charafterificum bes reformirten Betenntniffes. Auch fonft zeigt unfre neuere Litteratur zur Genüge, welche bedeutende Bortheile es bringt Calvin u. f. w. gar nicht mehr zu lefen ; man tann dann acht calvinifche Bestimmungen ber Lehre, Grundfäte ber firchlichen Berfaffung als richtige Ronfequenzen bes lutherischen Lehrbegriffes aufstellen und dabei doch gegen calvinisches Gift zu eisern fortfahren. — Dabei ift nach einer natürlichen Bechfelwirfung bie Bieberherstellung ber tirchlichen Trennung im Leben bas beste Mittel, in ber Theologie Calvin allmählich in den Nebel einer mythifdjen Geftalt zu hullen.

fonderlichen Refpett ju haben und fie gradezu als Beweis. grunde zu verwenden. Der Beweis ift dann diefer: weil im b. Abendmabl Leib und Blut Chriffi nicht bloß zugleich mit bem Genuf ber fichtbaren Elemente dem Empfanger fich mittheilen, fondern in und unter Brot und Bein entbalten find und ausgetheilt werden, fo muß die Birffam= feit des b. Geiftes nicht blog mit dem Bort unabtrennlich verbunden, fondern demfelben immanent fepn. In derfelben Beife tann man bann noch von einem bobern Puntte ber folgern: weil in Sefu Chrifto gottliche und menschliche Ratur nicht nur ju Giner Derfon mit einander verbunden find, fondern auch die Eigenschaften der gottlichen Natur der menschlichen fich wirklich mittbeilen, fo muß u. f. w. Der wahre Berhalt ber Sache aber, fo weit er uns bier angeht, ift diefer: In der That murde der lutherische Sehrbegriff niemals die Bereinigung der res coelestis mit den ficht= baren Elementen, den Genuß in und unter benfelben zum Lofungswort feiner Abendmablolebre gemacht baben. wenn er als bas, was im b. Abendmahl fich fakramentlich mittheilt und empfangen wird, Chriftus felbft, den lebendi= gen, perfonlichen Chriftus erkannt batte, wenn ihm nicht nach einer treffenden Bemertung Dorners bie angefoch= tene leibliche Gegenwart Chrifti den Blid vornehmlich auf biefe gelenkt hatte, wodurch die Totalität ber Perfon Chriffi unwillfurlich, aber nicht ohne Disharmonie in den Hintergrund getreten »). Jene Auffaffung und die baran fich weiter schließende Folgerung, daß die res coelestis im Saframent des Altars auch den unglaubigen, gottlofen Empfångern zu Theil werde, war eben nur möglich, infofern als eigentlicher Gegenstand der fakramentlichen Mittheilung Leib und Blut Chrifti beftimmt wurde, alfo etwas Gachliches,

a) Entwicklungsgeschichte ber Lehre von der Person Christi, Th. 2, 11, 1. S. 598 : "Es wäre natürlicher gewesen vor Allem die reale Lebensgemeinschaft zwischen der ganzen Person des Erlösers und uns im Sakrament zu finden."

## b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit b. h. Geistes zc. 543

was zunächft als reines Passivum, burch den Billen Chrifti ein für allemal zur unbedingten Berfügung menschlicher Berwalter und Empfanger gestellt, gebacht werden fann. Eben bamit aber ift es benn auch zu Ende mit jener Unalos gie, deren fich allerdings icon bie altern lutherifchen Theolos gen, 3. B. die Senenfer in ihrem Bedenten gegen Rathmann, bedient haben. Denn das himmlische, welches fich dem horer ober Lefer bes 28 ort es durch Bermittlung deffelben mittheilen, in ibm wirken und wohnen will, ift nicht etwas, was fich irgendwie als Sache betrachten ließe, was darum in und unter dem gehörten, gelefenen, in den Berftand aufgenommenen Wort auch dem Unglaubigen und Berach= ter zu Theil werden konnte, fondern ein perfonliches, felbft= bewußt und wollend mirkendes Subjekt. Dhnebin mare es eine arge Beeintrachtigung ber Burbe des gottlichen 2Bors tes, wenn man es, für fich genommen und abgesehen von jener geheimnisvollen Bereinigung des beil. Geiftes mit ihm, den fictbaren Glementen im beil, Abendmabl, diefe gleich. falls für fich genommen, irgendwie gleichfegen wollte. Darauf endlich, daß ja der lutherische Abendmahlsbeariff vermöge feines wefentlichen Unterschiedes vom romischen eine wirkliche 3mmanenz bes Leibes und Blutes Chrifti in ben Elementen, alfo auch außerhalb bes Gebrauchs, gar nicht lehrt, habe ich schon oben aufmerkfam gemacht.

Bir fahen oben, daß die heil. Schrift die Bekehrung und Erneuerung des Menschen sowohl Gott oder dem heil. Geist als auch dem Wort der Verkundigung zuschreibt. Bestimmter sahen wir, daß nach der heil. Schrift Gott es ist, der das Wert unserer Bekehrung und Erneuerung durch das Wort vollbringt. Der heil. Geist also ist ber eigentliche Urheber unserer Bekehrung, das Wort dient ihm dabei als Mittel. Wir erkannten, daß dieß schlechterdings nicht so verstanden werden darf: der heil. Geist hat

1

bas Bort geschaffen burch die Inspiration, und nun ist es bas Bort, theils wie es in der Schrift verzeichnet ist, theils wie es von Menschen verkundigt wird, welches für sich durch seine innere Kraft die Bekehrung des Menschen vollbringt. Dadurch würde der beil, Geist zur entfernten Urfache der Bekehrung, er selbst wäre dem menschlichen Geist nicht gegenwärtig in der Entstehung und Entwickelung seines geistlichen Lebens; und das ist offendar schriftwidrige Lehre, ebenso schriftwidrig als die deistlische Lehre, das Gott die Substanzen und Kräfte der Welt geschaffen und sodann sich selbst überlassen, ohne zu ibrem Wirken ein unmittelbares Verhältniß zu haben. Daraus ergab sich, das die vermittelnde Stellung des Mortes nicht die Bedeutung haben kann, das unmittelbare Wirken des beil, Geistes im menschlichen Geiste auszuschließen.

Diefer Sat tann zu einer Art Offassonalismus und Dotetismus zu fuhren icheinen - als ware bie vermittelnde Bedeutung des Bortes nur eine icheinbare, eine Laufchung bes subjektiven Bewußtfeyns, ber heil, Geift ber allein wahrhaft wirkende. Und bieg mare bas andere Ertrem ju jener Berfestigung der Mittelurfache, welche diefelbe zu einer Scheidewand zwischen dem beil. Geift und bem geschaffnen Geift bes Menfchen macht. In biefes Ertrem tonnte aber nur eine folche Unficht fallen, welche uber dem Glauben an die erlofenden Thatfachen des Menfch: werdens, Leidens und Sterbens, Ueberwindens Sefu Chriffi einen hohern Standpunkt ver Erkenntnig zu haben meinte, auf welchem dief Alles fich aufloft in ein bloges Symbol fur die Einigung des Endlichen mit bem Unenblichen. Uns ift ber Glaube, ber diefe Thatfachen und in ihnen Chriftum ergreift, nicht ein Surrogat der fpefulativen Erkenntniß für bie zu letterer nicht befähigte Menge, fondern der Eintritt in bas mahrhaftige emige Leben. Und chen barum bleibt uns das Bort, das diefem Glauben feinen Gegenftand giebt, und ohne das wir von Chrifto nimmer etwas wiffen

## b. Berhaltniß zwisch. d. Birkfamkeit b. h. Geifteszc. 545

könnten, das reale Mittel des Beils wie für den Unfang fo für alle Stufen feiner irdischen Aneignung.

Jene Beftimmung bat nur den Sinn, daß bas Bir= fen bes heil. Geiftes bas Birten feines eignen Mittels durchdringt, umfaßt und beherricht. Judem aus dem Birten des b. Geiftes gottliches Bort ent= fpringt, pflanzt er eine Urfache ber Betebrung in bie Gefcicte ; aber zur Thatigteit diefer Urfache mirtt er ftetig mit in den Menschen. Das Bort ift ihm Mittel nicht blog in dem Sinne, daß es eben hervorgegangen ift aus feiner Birtfam= feit und nun den Menschen das Seil darbietet und fie zur Aneignung deffelben reist, fondern fo, daß er felbft in perfonlicher Allgegenwart es ben Bergen zuleitet und es 'frucht= bar macht in den Bewegungen und Erfcutterungen des innern Lebens. Bir lefen das Bort, wie es verzeichnet ift in der heil. Schrift, es wird uns verkundigt und ausgelegt vor Allem von dem durch bie Rirche bazu geordneten Pre= bigtamt, und es giebt im himmel und auf Erden kein Bort, das uns ftarker zum Glauben und zur heiligung bewegen tonnte als die Schrift des neuen Teftamentes und bie achte Predigt des Evangeliums; dennoch murde weder Schrift noch Predigt uns zum feligmachenden Glauben belfen, wenn nicht der beil. Geift felbft als der rechte Lebr= meister und Schriftausleger uns in feine Schule nabme. 3ch habe gepflanzt, fagt der Apostel 1 Kor. 3, 6., Apollo hat begoffen, aber Gott hat das Gedeihen gegeben. Diese Borte werden allerdings migverftanden, wenn fie häufig von reformirten Theologen als unmittelbare Bezeichnung bes Berhaltniffes zwischen Geift und Bort in der Beteh= rung aufgefaßt werden. Richt vom Bort als folchem fpricht der Apostel, fondern von den daffelbe verwaltenben, Derfonen; wie er benn auch vom Bort als folchem, welches ihm eine Kraft Gottes ift zum heil fur jeden Glaubigen, Rom. 1, 16., niemals gesagt haben wurde: oux Eori ri. B. 7. Doch versteht er unter dem autaveiv obne 3weifel

eine gottliche Zhätigkeit, die von dem Birken des Bortes, für fich genommen, noch unterfchieden ift, ju bemfelden bingutommt, und behauptet fomit 28. 7., daß durch fie der heilfame Erfolg wefentlich bedingt fry.

Berfuchen wir diefen innern Borgang noch etwes genauer ju erkennen. - Allerdings nicht nach Sottes abftrakt gedachter Allmacht, wohl aber nach der wirflichen Dronung feines Bertebre mit den Menfchen, in welcher diefe Allmacht überall eben potentia ordinata ift, vermag bas herr bes Menschen fich der beilfamen Einwirtung Sottes zu verfcbließen, und nur die werden ihm biefes Bermögen abfprechen, die eben gewohnt find bie abstrakte Allmacht zum bestimmenden Princip für alle Berhaltniffe amifchen Gott und Belt zu machen. Der Buftand ber Berichloffenbeit des herzens gegen Gott und feine Einwirtung ift ber nas turliche Buftand ber Denfcheit, wie er als Berfebrung der wahren Ratur burch die Dacht der Sunde fich entwidelt bat. Doch ift im Grunde des menschlichen Bergens eine Reaktion gegen biefe Berschloffenbeit vors handen, ber Trieb bes Gewiffens und als geheime Boraussehung deffelben die Ahnung des beilig leben= bigen, fcopferischen Gottes, wie ihr Dafenn auch unter dem Soutt polytheiftifcher und pantheiftifcher Bors ftellungen fich verrath. Darin erkennen wir bie Regungen bes gottlichen Geschlechts im Menschen, bas burch die Fins fterniß ichimmernde Licht bes zwar verbuntelten, aber nicht vertilgten Ebenbildes Gottes. In der Dacht bes naturs lichen Menschen fteht es nun, ob er bie Reaktion bes Gewiffens - welche feine Empfanglichteit fur bie Erlofung im Unterschiede von den rettungslos abgefallenen, in die grundlofe Tiefe des Bofen verfuntenen Befen bedingt in fich unterdruden, oder ob er auf fie achten will. Denn ber naturliche Buftand tann Buftand ber Berftodung werben, aber eben lediglich als naturlicher betrachtet ift er es offen= bar noch nicht. Er tann nur Berftockung werden burch

#### b. Berhaltniß zwisch. d. Wirkfamkeit d.h. Geiftes 2c. 547

irgend eine innere Kriss, in der es sich zum Schlimmen entscheidet, dadurch, daß eine gottliche Darhietung und Mahnung, die an jene verborgene Reaktion sich wendet, um sie zu wecken und anzuregen, verschmächt wird. Nur muß man unter dieser göttlichen Darbietung nicht lediglich die Darbietung des Heils im Evangelium verstehen, sonbern auch vorbereitende Führung und Offenbarung Gottes fällt in dieses Gebiet.

Es ift ein icheinbarer Biderfpruch, in Bahrheit aber eine tiefe Einsicht des Tertullian, daß er einerfeits die Gnade des heil. Geiftes der Natur, die Thorheit des Epan= geliums ber Belt und ihrer Beisheit auf's icharfite entgegenftellt, andrerseits boch in der Tiefe der Seele, welche naturaliter christiana ift, ein ursprüngliches Zeugniß für die Bahrheit des Evangeliums vernimmt. Richt bloß das Ebangelium, fondern auch bie munderbare Thatfache des Gemiffens und feines tategorischen Imperativs, noch mehr die Ahnung des überweltlichen Sottes fteht dem irdischen Sinn und Verstand in erhabener Paradorie gegenüber und aewährt fo der Gnade die nur eben felbft gehemmten und gebundenen Untnupfungepuntte fur ihr Birten. Ein ma= nichaifcher grrthum ift es bas driftliche Gemiffen und bas Gemiffen im naturlichen Menschen für zwei wefentlich ver= fciedene Dinge auszugeben.

Neuerlich hat sich eine Ansicht mannichsach geltend gemacht, welche sowohl von diefen grundlegenden Satzen als auch von der herrschenden Sehre der lutherischen Dogmatiker, daß die Empfänglichkeit des natürlichen Menschen für die Erlösung lediglich in der Freiheit seines Willens die Gnadenmittel fleißig zu brauchen bestehe, wesentlich abweicht. Wir finden sie am bestimmtesten dargelegt in Dr. Klie= foths acht Büchern von der Kirche (erster Band 1854); sie ist ein Grundgedanke diese Werkes.

Nach diefer Ansicht — beren Reime allerdings ichon bei einigen altern lutherischen Theologen, 3. B. Hulf e=

mann, vorliegen - vermag ber natürliche, der Gunde und bem Argen verfallene Denich das bargebotene Seil fo wenig anzunehmen, daß er nach dem Borte der Seilsverfündigung nicht einmal binboren kann. Um ibn dazu in Stand zu fegen, muß es eine vorgangige objettive Befreiung und Burudverfehung in die fittliche Freiheit geben, ohne deren Annahme man entweder zum Pelagianismus oder zum Pradeftinatianismus getrieben wird (S. 77.). Diefes objektive Befreitfenn ift die heilsfabigkeit bes Men= fcen, und diefe muß von der blog negativen Biederherftell= barkeit und heilbarkeit (auch Nichtunheilbarkeit), wie fie freilich der menschlichen Ratur als folcher eignet, wohl un= terschieden werden (G. 45, 67.). Rach ber andern Geite ift Diefes objektive Befreitfeyn, welches eben nur die geschenkte Bahlfreiheit zwischen Belt und Gott ift, wohl zu unterfceiden von der Freiheit, welche die aus dem Glauben fliefende Luft an Gottes Gefet ift; es ift nicht arbitrium liberum, fondern nur arbitrium liberatum (S. 262 ff.). Erworben ift diefe jene Selbstentscheidung bedingende Befreiung durch den Lod Chrifti als objektives Faktum; dem naturlichen Menschen wird fie badurch wirklich zu Theil, daß er durch Bort und Taufe berufen wird; die Thatfache feiner Berufung als folche tragt ihm diefe Frucht des 20= bes Jefu zu, daß er der herrichaft ber Sunde und des Urgen aus Gnaden entnommen, und dag ihm burch die Gnade die fittliche Freiheit, die Kraft nun das heil zu ergreifen oder zu verwerfen, wiedergegeben wird (G. 77.) a).

a) An einigen Stellen dieses Buches, 3. B. S. 48. 67., gewinnt es ben Schein, als wolle der Berfaffer die wiederhergestellte Heilsfähig: feit durch Befreiung von der Herrschaft der Sünde unmittelbar aus der Thatsache des Todes Christi als solcher oder gar aus dem nach dem Sündenfall sofort ins Mittel tretenden Heilsrathschluß Gottes abfolgen lassen. Aber wir müssen die obige Darstellung für dieje: nige halten, die den Sinn des Berfassers genauer ausbrückt. Ein folch unmittelbares Abfolgen würde ja zum entschiedensten Spiri-

# b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit b. h. Geistes zc. 549

Die objektive Befreiung wird an dem Einzelnen verwirklicht durch die Berufung - Das beißt allo im Sinne diefer Theorie nicht: die Berufung durch das Bort macht dem Einzelnen das heil in Chrifto erft befannt und gewährt ibm fo die obieftive Bedingung, ohne die er zur mabr= baftigen Freiheit nicht gelangen tann. Bare bieß ber Ginn bes Sabes, fo wurde er allerdings eine Babrheit, aber eine auf evangeliichem Boden allgemein bekannte und aner: tannte aussprechen. Sondern es beißt: durch die Thatfache ber Berufung als folche und noch abgefeben von irgend einem ersten Anfang ibrer Annahme wird in bem, an ben fie tommt, eine Beranderung bewirkt, eine innere Befreiung von ber feffelnden Macht ber Gunde und des Teufels, bie ihm jedoch nicht mehr gemahrt als die Moglichkeit zwischen Annahme oder Berwerfung des Beiles fich zu entscheiden. Damit bekommen wir denn offenbar eine rein magifche Gottesmirtung, welche ichlechterdings unwiderstehlich ift; S. 77. wird ausdrudlich verwahrt, daß fie jedem Berufenen ohne Unterschied zu Theil werde. Der von der Konfordienformel im zweiten Artikel abgelehnte Sat: Spiritus Sanctus datur ipsi repugnantibus, muß dann in Beziebung auf die Mittheilung jenes arbitrium liberatum angenommen werden. Und das Refultat diefer Gotteswirfung ift ein rein negatives, nämlich ber vollig unbegreifliche Buftand eines Befreitfeyns von ber Berrichaft ber Sunde und des Teufels, an deren Stelle boch noch nicht irgend eine Macht Gottes und feiner erneuernden Gnade getreten mare. Bie ware diefe Berneinung moglich, wenn das Berneinte nicht durch eine gottliche Bejahung verdrängt wird? Bie

tualismus führen. Man braucht sich bloß an die analogen Ansich: ten der Quäfer von dem Berhältniß ihres innern Lichtes zu dem objektiven Erlösungswert zu erinnern. Bet der zweiten Annahme würde sich überdieß ergeben, daß die Herrschaft der Sünde und des Argen über die Menscheit eine bloße Abstraktion sey.

foll die herrschaft der Sünde im herzen gestürzt werden, wenn nicht irgendwie sich die herrschaft Gottes zu erheben beginnt? Erst alle hindernisse wegräumen, dann zu bauen anfangen, das geht wohl da, wo mechanische Berhältnisse walten, hier ist Beides nothwendig in einander. Und noch dazu soll dieser bestimmungslose Mittelzustand bei vielen Menschen durch das ganze Leben dauern, und zwar eben im geschichtlichen Gebiet der Offenbarung und ihrer Berkündigung durch das Wort, vergl. S. 265.

Bare diefe innere Beranderung, welche lediglich und überall in Folge der Berufung und noch vor den allererften von ber gottlichen Gnade ausgehenden Antrieben zur Aneignung geschehen foll, überhaupt Gegenstand ber innern Erfahrung, fo mußte bie Erfahrung eben wegen ber Seltsamkeit der Sache gewiß eine febr pragnante und un= vergeßliche feyn. Ber aber tonnte fich einer folchen ruhmen ? Ja lehrt nicht die Erfahrung vielmehr, daß felbst die Biedergebornen und Gerechtfertigten baufig ihr Lebelang gegen die fattifc nicht gang aufgehobene herrichaft einer beftimmten Gunde zu ftreiten haben, mahrend biefe Auf. bebung bier icon durch die Thatfache der Berufung als folche geschehen fenn foll? Dan wird bei diefem Berhaltniß ber Sache zur Erfahrung bes driftlichen Lebens defto begieriger ben biblifden Beweis tennen zu lernen. 218 folcher wird nichts weiter dargeboten als das Bort des herrn Joh. 8, 36. (G. 77.) - infofern, fegen wir im Sinne bes Berfaffers erlauternd bingu, bie Befreiung, von der hier die Rede ift, dem Sohne zugeschrieben wird, also von der Mittheilung der Freiheit, die aus der wirt: lichen Aneignung des Beils durch das Birten bes beil. Beiftes entspringt, verschieden feyn muß. Aber Chrifto lag überhaupt und gegenüber dem Freiheitsdunkel diefer Juden insbesondere wohl nichts ferner als die bloße Freis heit ber Bahl zwischen Seil und Berderben als bas mahrhafte Freisenn zu bezeichnen - ovrws elevorog

#### d. Berhaltniß zwisch. d. Birkfamkeit d. h. Geistes 2c. 551

t

ł

İ

l

È

1

1

l

1

ź

ŝ

۱

į

ţ

i

/

Die Befreiung durch den Sohn B. 36. ift ja ຂັ້ວະວຽຍ. offenbar diefelbe mit der Befreiung durch die Babrheit 23. 32., und wie diese bedingt ist nicht durch das bloße Ungebot des Bortes, fondern durch das Bleiben in bem= fetben, fo wird ihrer im Sinne Chrifti Niemand anders theilhaftig als durch den Geift der Babrheit, val. 30b. 14, 17. 25. 26. 16, 13. — Soll alfo das Pelagianismus feyn, baß dem naturlichen Menschen Das Bermögen zugeschrieben wird, fich irgendwie felbft zu entscheiden zwischen Unnahme ober Berwerfung des Seils, fo mußte nach diefer Theorie Gott den Pelagianismus felbft gewollt haben, da er dem Menfchen ein folches Bermogen burch einen erften Gnaben. aft mittheilt, ohne es ihm in feinem Borte zu fagen ober ibn in feiner innern Erfahrung merten zu laffen, bag es ein fo mitgetheiltes ift, fo bag er gar nicht anders könnte als es fich felbft, naturlich als ein ihm von Gott dem Schopfer verliehenes, zuschreiben. Bon ber andern Seite : wenn D. Kliefoth diefes bloge Bermogen zu glauben den ob= jektiven Glauben nennt und G. 263. von bem mit biefem Bermogen Beschenkten ausbrudlich fagt, er habe ben Glauben, foweit er Gottes Bert und Gabe ift, empfangen, habe aber diefer geschenkten Freiheit und Glaubensgabe fich noch nicht gebraucht (sic) - liegt in diefer Beschrantung des Antheils der gottlichen Gnade an der Entstehung bes rechtfertigenden Glaubens auf die Servor= bringung der bloßen Möglichkeit beffelben nicht eine ents fchiedene und mit der beil. Schrift unvereinbare Unnaberung an den Pelagianismus? -

Fragen wir weiter, wie diese Theorie in den innern Busammenhang der evangelischen Lehre nach ihrer Gestal= tung durch die lutherische Theologie paßt, so muß uns von vorn herein gewiß seyn, daß überall, wo irgend ein Wir= ten der Gnade im Menschen angenommen wird, welches seinen Erfolg schlechthin ohne Rucksicht auf das Verhalten Ebeol. Stud. 3abra. 1856. 37

bes empfangenden Subjettes fest, alfo unwider fteblic ift, bie pradeftinatianifchen Ronfequenzen un. vermeidlich find. Ber, wenn es fich um die Berummenbung des Menschen von ber Finsternis diefer Belt zu Gott, fen es auch um deren erste Unfange handelt, an irgend einem Puntte vermeintlich zu Ebren ber gottlichen Gnade den menschlichen Faktor == 0 fest, tommt unausweichlich babin Gott aufburben zu muffen, mas ichlechterdings nur bem Menschen zur Laft fallen tann. Dies laßt fich auch bier leicht erkennen. Wenn es überhaupt mit den Grund= ordnungen der gottlichen Belthaushaltung vereinbar mare auf perfonliche Gefcopfe zum 3med ihrer Biederherftellung in die Gemeinschaft Gottes magisch zu wirken, fo mare nach dem beiligen Ernft feiner barmberzigen Liebe gar nicht zu zweifeln, daß er in allen Berufenen nicht bloß biefe Bahlfreiheit, bie eben fo gut zum ewigen Berderben wie zum heil ausschlagen tann, fondern eben die Aneignung bes Seils felbft magifc wirten wurde. Indem diefe Bors ftellung bas Erfte annimmt, bas 3weite ablehnt, verleug= net fie ben Ernft bes gottlichen Billens, bag alle Berufes nen felig werben. Noch offentunbiger legen fich bie pradeftinatianischen Konsequenzen bar, wenn wir den von D. Rliefoth ofter wiederholten Sat beachten, daß die Gnadenfrift fclechthin und fur alle Menschen auf das irbifche Leben beschränkt fen (vgl. 3. B. S. 265.), und damit den andern vergleichen, bag es, wenn der Perfonlichteit, ber fitttichen Selbftbeftimmung Genuge geschehen foll, nicht genug ift, baß bie rechtfertigende Gottesgnade fur bie gange Belt vorhanden ift, fondern daß diefelbe nun erft den einzelnen Persönlichkeiten bargetragen und angeboten werden muß, bamit fie bas Gnadengebot annehmen oder verwerfen können (G. 81. 82.). Da nun unleugbar bei weitem nick alle Menschen wirklich berufen werden, fondern nur der fleinste Theil, fo muß nach diefer Lehre Gott trot aller

## d. Verhaltniß zwisch. d. Wirkfamkeit d. h. Geistes 2c. 553

Bezeugung feiner allgemeinen Gnade in Beziehung auf den größern Theil der Menschheit nicht den Willen gehabt haben ihm auch nur die Möglichkeit der Errettung vom ewigen Verderben zu schenken. Denn damit läßt sich doch, wenn es mit diesem göttlichen Willen und mit den in dem Begriff der kreatürlichen Persönlichkeit liegenden Bestim= mungen und endlich mit dem Begriff der ewigen Seligkeit und Verdammniß ernst genommen wird, diese Konsequenz nimmermehr abwehren, daß vielleicht die Volkspersön= lichkeit, welcher der jener Möglichkeit Beraubte angehört, oder genauer ihre tonangebenden Einzelpersönlichkeiten vor Jahrhunderten oder Jahrtausenden den Gnadenruf erhalten und verschmäht haben. —

Biewohl ich hiernach biefe Theorie als eine Berbeffe= rung ber lutherischen Dogmatik nicht betrachten kann, fo theile ich boch mit D. Kliefoth die Ueberzeugung, daß bie Theorie der lettern in diesem Punkt eine unhaltbare ift. Ebenso bin ich einverstanden, wenn er die widerfünnige Bors ftellung einer Selbsterrettung und Selbsterlosung der Menfcbeit, auch bie Annahme eines menschlichen Bermogens ben Anfang zu machen fraftig abwehrt. Aber die Bedinatheit aller gottlichen Gnadenwirfung im Innern des Menfchen burch bas Innere bes Menschen, burch ein aufnehmendes Berhalten deffelben laßt fich febr wohl festhalten, ohne in jene Srrthumer zu gerathen. Und fie muß unverrudt feft= gehalten werden. Benn irgend etwas eine entschiedene Ber= fehlung ift, welche bie heil. Schrift, die Grundanschauun= gen auch ber beutschen Reformatoren, alle Erfahrung des religiofen Lebens gegen fich hat, fo ift es diefes Bemuben neuerer lutherischer Theologen, dem wir icon im ersten Artikel begegneten, einen Punkt zu finden, wo die Gnade ein Moment bes Seilsqutes ober eine Disposition zu deffen Annahme dem Menschen wirklich mittheilt, ohne daß biefe Mittheilung durch eine empfangende, aneignende Funktion

1

ł

ł

37\*

Müller

im Menschen bedingt ware, d. h. einen Punkt, wo Gott ben Menschen nicht als personliches Befen behandelt a).

Die Stelle der Konkordienformel, auf die fich D. Klies foth fur feine Hypothefe von der vorgangigen Berleibung

a) Diefelbe Versehlung liegt zum Grunde, wenn Kliefoth aus einseitis ger, burch ben pantheiftischen Migbrauch veranlaßter Abneigung gegen ben Begriff ber geschichtlichen Entwickelung überall geneigt ift göttliches Thun, Wirken, Ordnen nur in dem zu feben, was Gott für fich "fertig macht, in die Geschichte bineinschafft, einfest", fatt zu ertennen, bag an bie ichopferischen Offenbarungsthaten fich ein ftetiges Birten Gottes anschließt, welches ber Rirche, fofern fie von feinem Borte nicht abfällt, immerbar gegenwärtig ift, ihre Entmidelung bynamifc burchbringt und zu feinen 3meden orbnet und leitet, ohne bie Freiheit bes menschlichen Faktors aufzuheben. Die Berkennung biefes Berhältniffes läuft immer auf jenen mechanischen Supranaturalismus hinaus, der auf verborgenen dualiftischen Boraussegungen ruht, indem er bas fregtürliche Leben und Birten als undurchdringlich für das Birken Gottes fest. Es wäre nicht Macht, fondern Dhnmacht Gottes, wenn Gott fein Recht (ius divinum) und fein regierendes Balten in der Rirche baburch bethätigte, bag er immer ein Stud ihrer Dronung nach dem andern oben im Sim- mel fertig machte und in die Geschichte ber Rirche hineinsetzte. Die praftifche ober unpraktifche Rehrfeite biefes Srrthums ift bann jener Quietismus, welcher überall unvermeiblich ift, wo verfannt wirb, bağ bie göttliche Gnadenwirksamkeit bie Thatigkeit bes Menfchen bynamifch zu burchbringen, alfo, infofern fie fich ihn überhaupt erft zum Organ angeeignet hat, mitten in dem lebendigsten Streben, Ringen, Arbeiten beffelben fich ju bethätigen vermag. Raturlich ift es unmöglich jene Anficht burch eine Lehre von ber Rirche fonfequent durchzuführen, und bie entgegengesete Anficht von ber Durchbringung des Göttlichen und Menschlichen macht auch hier vielfach ihr Recht geltend. Doch ift es offenbar die erstere, auf der die Eigenthumlichkeit des Buches und der icharfe Gegenfatz beruht, in ben fich D. Kliefoth mit sonftiger neuerer Behandlung ber firchli= den Verfaffungefragen unter uns, 3. B. ber Söflingschen, fest. Für ihn ftellt fich die Alternative eben fo: Entweder hat Gott die Ordnung der Rirche gemacht, unmittelbar eingesetst, oder fie ift aus ber Billfur der Menschen hervorgegangen. - Biel mahrere Goanten über bie spetulative Grundfrage hat 3. B. Delissich in feiner prophetischen Theologie vorgetragen (besonders S. 172-187.).

554

b. Berhaltniß zwifch. d. Birkfamkeit b. h. Geiftes 2c. 555

bes arbitrium nicht liberum, fondern liberatum burch bie Thatface ber Berufung als folche flugt »), ift weit entfernt fo etwas auszusagen. Gie fieht in ben Getauften. die das arbitrium liberatum haben, wie sie ja ausdruck= lich erklart, wahrhaft Biedergeborne, und wenn fie von ihnen fagt, baß fie nicht allein bas Bort boren, fondern auch demfelben, wiewohl in großer Schwachbeit, Beifall thun und es annehmen können, fo will fie damit nur die Mangelbaftigkeit und Gebrechlichkeit alles chriftlichen Lebens ausdruden. Denn, fabrt fie fort, weil wir in biefem Le= ben allein die Erstlinge des Geistes empfangen und die Biedergeburt nicht vollkommen, fondern in uns allein ans aefangen, bleibet ber Streit Des Fleisches wider den Geift auch in den auserwählten und mahrhaft wiedergeborenen Menschen. Man darf getroft behaupten, daß eine folche innere Gnadenwirkung, die eine bloße vollig unentschiedene Moglichkeit, eine indifferente Freiheit fest, ohne dem Menfcen wirklich Sulfe zu leiften, ein der Konkordienformel vollig fremder Begriff ift. Und mit Recht. Es ift eine andere Sache, wenn es fich um die ursprungliche Selbständigkeit des Menschen und deren Drincip und wenn es sich um feine Biederherstellung zur verlornen Semeinschaft Gottes bandelt. ----

Mit der Behandlung des hier besprochenen Punktes hångt in diesen ersten vier Buchern von der Kirche die eines andern eng zusammen, über die ich mir noch einige Bemerkungen erlaube. D. Kliefoth nennt die Gesammtheit der Getauften, die nach seiner Auffassung eben jenes arbitrium nicht liberum, aber doch liberatum haben, coetus vocatorum und sucht in sehr aussuchten den vere credentes und bieses coetus mitten inne zwischen den vere credentes und ben non vocati näher zu bestimmen, S. 253-280. Dieselben Bezeichnungen haben die ältern lutherischen Dogmatiker;

a) Sol. declar. Art. 2. §. 67.

fie nennen bie fichtbere Rinde coetus vocatorum, die in ibr entbaltene unsichtbare coetus vere credentium et sanctorum, and coetus electorum pach einem Begriffe von electio, den fie als den weitern bezeichnen. Milein biefe Terminologie bat teine wirflichen Burgeln in der beil, Schrift und follte, junacht weil fie ju einem falfchen Gebrauch einer Reibe von Schriftftellen verleitet, aus ber Dog= matif verbannt werden. In den Evangelien find xlyrol. zeninneros einfach die, an welche ber gottliche Ruf äußerlich berangetreten ift, fich ühnen tund gemacht bat, fo bag in biefem Begriff noch gar nichts ausgesagt ift über irgend eine weitere Birtung des Rufes in den Berufenen. noch weniger über bas ichliefliche Berhalten letterer an demselben. Benn also Christus fagt : zolloi eice zlyroi, olivor de externol. Matth. 22, 14. (die andere Stelle 20, 16. ift befanntlich von febr meifelbafter Achtheit), fo fpricht dieg eben nur die Thatfache aus, daß unter ben burch das Evangelium zum himmelreich Berufenen nur wenige find, bie fich burch glaubige Annahme des Rufes als erwählte Hiernach kann vocati nicht Reichsgenoffen ausweisca. eigenthumliche Bezeichnung derer fenn, die burch die Laufe in die Kirche Christi aufgenommen find und irgendwie aukerlich theilnehmen an dem Gebrauch der andern Gnaden= mittel; es giebt überhaupt keinen coetus vocatorum. Run kommt zwar in der Parabel Matth. 22. außer denen, bie den Ruf ganglich abweisen, auch Einer vor, der mit ben Uebrigen fich zu Tifche fest, doch ohne bas hochzeitliche Kleid anzulegen; und von der Bedeutung diefes Buges ift jene Terminologie der altern Dogmatifer ausgegangen, indem fie das Schlußwort Christi eben nur auf biefen Saft bezogen. Aber offenbar mit Unrecht; er ift von demfelben eben nur mitumfaßt von bem Gefichtepunkt aus, daß feine Annahme des Rufes feine wahrhafte ift.

Sunftiger scheint dem Begriff eines coetus vocatorum in dem Sinne der altern Dogmatiker der apostolische

## d. Verhaltniß zwisch. d. Birtfamteit d. h. Geistes 2c. 557

Gebrauch der entsprechenden Ausbrude zu feyn. Denn bier ift nicht zu leugnen, daß an mehreren Stellen der Briefe κλητός, κεκλημένος, κλήσις, κληθήναι foon die Annahme bes Gnadenrufes und demzufolge bie Aufnahme in bie Rirche Chrifti in fich fcbließt - eben von der Unschauung aus, daß auch diefe Unnahme von der gottlichen Gnade gemirkt wird. Sichere Belege find Rom. 1. 6. 7. 1 Ror. 1, 24, 26, Rol. 3, 15, Sebr. 9, 15, 2 Petr. 1, 10, Den= noch tonnen auch diefe Stellen jenen Begriff nicht flugen, Sie verstehen unter dem mitgedachten Gehorfam gegen ben Gnadenruf keineswegs bloß eine außerliche Unnahme, wie fie den Menschen zum Mitgliede jenes coetus vocatorum machen foll, fondern eine Unnahme im lebendigen Glauben, wie die apostolischen Sendschreiben fie bei den Gliedern der Gemeinden allgemein voraussegen. Eben barum drudt nanτός im apostolischen Sprachgebrauch nicht einen andern Buftand ober eine andre Stufe des Menschen in feinem Berbaltnig zu Gott aus als exdentos, fondern diefelbe aus anderm Gesichtspunkt, wie wohl deutlich erhellt aus 1 Ror. 1, 26 f., wo man nur in bas exlépeodas nicht den Begriff legen darf, den die lutherischen Dogmatiter, j. 28. Gerbard, als den eigentlichen und ichriftgemäßen bezeichnen, eben fo wenig den der reformirten Dogmatiter ; es bezeich. net eben nur die zeitliche Thatfache der Aussonderung aus ber Belt fur bas Reich Gottes burch bie gottliche Gnade. Die xlnois schließt ben feligmachenden Glauben ichon in fich, muß aber fo gut wie die Enloyn befestigt werden burch Eifer in der Heiligung, 2 Petr. 1, 10. Nach diefer Seite konnte 3. B. 1 Theff. 1, 4. eben fo gut xdnois fteben ftatt έπλογή, vergl. 1 Kor. 1, 26.

Was also die Dogmatiker in jener Bestimmung des Begriffes der Kirche unter vocati verstehen, das ist in ge= wisser Beziehung mehr als was die Evangelien, aber weni= ger als was jene apostolischen Aussprüche durch nAnrol, nenAnuévoc bezeichnen.

D. Kliefoth nun geht in feinen Gagen über die innere Ber= ånderung bes menfchlichen Buftanbes, welche bie Thatfache ber Berufung rein als folche bervorbringt, zunächft von bem Be= ariff ber Berufung aus, welcher in den Evangelien und baufig auch in ben apostolischen Briefen im Gebrauch bes Beitwortes vorliegt. Damit aber vermischt er, indem er der weitern Ent= widelung feines Gebankens ben Begriff: coetus vocatorum, jum Grunde legt, die Bedeutung, welche bier vocatus bat, betrachtet 3. B. als das Rennzeichen des Berufenen die externa professio fidei. Dadurch nun wird diefer Gedanke febr unklar und ichmankend. Bon denen nämlich. welche als Neugeborne in die Kirche aufgenommen worden find, leuchtet ja freilich ein, daß fie, wenn bas gottliche Bort auch nicht unmittelbar durch driftliche Unterweisung und lautere Predigt des Evangeliums auf fie wirkt, aber boch wenigstens noch mittelbar durch christliche Sitte und Lebensordnung, auch vor ber Entstehung des lebendigen Glaubens in ihrem herzen eine andere innere Stellung zu Chrifto baben als die unberührte Seidenwelt. Benn nun D. Kliefoth das ganze Gebiet diefer mittelbaren und vorlaufigen Einfluffe bes gottlichen Bortes auf fie mit in ben Begriff ihrer Berufung einschließen will, fo kommt zwar immer nicht als Wirkung jenes arbitrium liberatum heraus, überhaupt nicht irgend ein ohne Ruckficht auf ihr inneres Berhalten in ihnen gesethter Buftand; wohl aber wirkt diese sogenannte Berufung in ihnen, wenn fie fich nicht gefliffentlich verschließen, eine entwickelte Empfanglichkeit fur die volle Mittheilung, einen Bug ju Chrifto, also einen bestimmten Buftand ber Seele, welcher fie für bie eigentliche Berufung vorbereitet. Ergeht nun diese an sie, tritt die Bedeutung des Evangeliums von Chrifto an ihre Seele heran, fo brangt fie bieß ja eben zur Entscheidung und damit aus jenem Buftande beraus. Somit ergiebt sich, daß das, mas D. Kliefoth coetus vocatorum nennt, ftreng genommen vielmehr coetus

## d. Berhaltniß zwisch. d. Birksamkeit d. h. Geistes 2c. 559

nondum vocatorum, sed praeparatorum ift, und ferner, daß, wo die Berufung an die vom Chrithum noch innerlich unberührte Welt sich wendet (wie wir sie freilich auch in großen gånzlich verwüsteten, um Gottes Wort und Sakrament völlig unbekümmerten Theilen der dem Namen nach christlichen Bevölkerung haben), sie nichts diesem Justande Analoges vorsindet, also unter wesentlich andere Bedingungen gestellt ist. —

Wir nehmen nach diefer Beleuchtung einer andern Anficht den Faden der S. 547. unterbrochenen Darstellung jenes innern Borganges wieder auf.

Das Sichoffnen bes herzens, womit jener Buftand ber Berschloffenheit gegen bie beilfame Einwirkung Gottes zu herrichen aufbort, das ift das erwachende Bewußtfenn des 3wiespaltes zwischen Seyn und Soll, zwischen Birtlichkeit und Idee, in ben bas eigne Leben verwickelt ift, bas Berlangen nach feiner Lofung, nach herstellung ber Barmonie des Menschen mit fich felbst. Das ift noch lange nicht Glaube, auch noch tein Anfang wirklicher Buße. Ja es tann fich in Gestalten fleiden und fleidet fich im wirtlichen Leben tausendmal in Geftalten, in denen der ethische Grund des Buftandes noch mehr verhullt ift, 3. B. in bas Gefuhl der Gitelkeit des weltlichen Treibens, des Ringens nach lauter irdischen Zielen, in bas Berlangen nach einem bobern, unverganglichen Befit, nach etwas, mas bem Leben einen festen halt giebt. Eben darum durften wir diefen Buftand hier noch nicht mit dem religiofen Ausbruck, ber boch erst bie wahre Bedeutung beffelben enthullt, bezeich= nen, als Gefuhl der Entzweiung mit dem heiligen Billen Gottes, als Verlangen nach der Serftellung der Gemein= fcaft mit Gott; benn in biefer Bedeutung wird er weder gewußt noch geahnt auf diefer Stufe. Bei alle dem ift es eine Bewegung bes innern Lebens, welche bie Rich= tung auf ben Glauben an Gott in Chrifto hat, welche in einer gewiffen Verwandtschaft mit diefem

Glauben steht und das herz für seine Entstehung empfäng: lich macht, eben indem sie es für das Wirken des heil. Geistes öffnet.

Ift das herz so für Gott geoffnet, so burchdringt er die verborgensten Bewegungen desselben nicht bloß mit seinem Erkennen — in diesem Sinn ist es ihm nie verschlossen auch mit seinem Birken, immer an die allmählich wachsende Empfänglichkeit des Menschen sich anschließend. Es ist nichts undurchdringlich für Sottes Wirken als das persönliche Seschöpf in seinem Absall von ihm, und es giebt nichts, was von diesem Wirken so vollkommen zu durchdringen wäre als das persönliche Sesschöpf in seiner Rücktehr zu Gott. Den innersten Frund unfers Geisteslebens rührend regt er diejenigen Vorstellungen, Empfindungen, Antriebe an, die den Fortschritt unfrer Bekehrung fördern; wie er es thut, vermag menschliche Wissen Grund felbst ein undurchdringliches Geheimniß ift und bleiben wird.

Diefes Birten Des beil. Geiftes in dem ibm aufge= foloffenen Geifte des Menschen haftet nun unabtrennlich an bem gottlichen Bort. 3war durfen wir bei diefem Sat nicht bloß an die unmittelbare Darbietung bes gotts lichen Bortes in der heil. Schrift felbft und in ter Unterweisung und Berkundigung durch bas geiftliche Amt den= ten; ber machtige Einfluß namentlich, ben bie Betenntniffe und Lehrschriften der Rirche, die aus dem Alterthum und bie aus ber Reformationszeit, den ferner unfre Erbauungs= fcriften bei unzähligen Menschen besonders in ben 2n= fången ber Ermedung uben - oft als Stellvertreter ber Leiftungen, die bas geiftliche Amt burch Untreue feiner Trager fouldig bleibt -, wurde uns fonft Lugen ftrafen. Doch befiten fie, und welche andere Bermittelungen diefer Art man fonft nennen mag, diefe Macht bas geiftliche Le. ben in feiner Entwickelung zu forbern jedenfalls nur dann, wenn fie Saft und Rraft aus dem Boben des gottlichen

1

## d. Berhaltniß zwifch. d. Birtfamteit d. h. Geiftes 2c. 561

Bortes ziehen und feinen Inhalt in sich tragen a). Somit ist auch dieß eine mittelbare Darbietung des gottlichen Bors tes, an welche die Wirksamkeit des heil. Geistes sich ans schließt. Denn dieses freilich steht für den christlichen Glaus ben als solchen axiomatisch sest: keine wahrhafte Bekehrung zu Gott ohne irgendwelche Erkenntniß und lebendige Aneigs nung der Wahrheit, welche in Person und Berk Jesu Christi offenbar geworden. —

Doch ift hier in der Art der Verbindung des Wortes mit dem Geift ein Unterschied nicht unbeachtet zu laffen. Es giebt eine schöpferische, neue Vorstellungen, Erkennts niffe, Antriebe mittheilende Thätigkeit des heil. Geistes; diese ift im engsten Sinne vermittelt durch das Wort, dies ses Neue theilt der heil. Geist dem Menschen nicht anders mit als so, daß er es aus dem Worte nimmt und es ihn als Inhalt des göttlichen Wortes erkennen läst. Und dieß ift für die evangelische Kirche die wahre Grenzscheide von allem Spiritualismus, von allen Ansichten, die eine besonnene Theologie so nennen darf; mit neuen Offenbarungen des Geistes, die über die Schrift hinausssegen und im Namen Gottes von uns Glauben und Gehorsam fordern, hat sie nichts zu schaffen b). Wenn doch von der heil.

a) Daß bamit ber eignen religiösen Erfahrung die Dignität einer zweiz ten, doch untergeardneten und abhängigen Quelle ächter Erbauungsz schriften — ebenso ächter evangelischer Predigt — nicht abgesproz chen werden foll, bemerke ich zur Berhütung eines naheliegenden Misverständnisses.

Luther nennt in ben smalkaldischen Artikeln (111, 4.) als viertes Gnadenmittel neben dem Evangelium und den beiden Sas framenten die Kraft der Schlüffel et mutuum colloquium et consolatio fratrum. Nach dem Obigen würde Beides mit zu dem Gnadenmittel des göttlichen Wortes zu rechnen seyn. Das von Neueren oft hiehergezogene Gebet gehört aus formellen Gründen nicht in diese Reihe.

b) Ebenso Ritsich im System ber chriftlichen Lehre S. 95 : Die chriftliche Erkenntniß tann nie und nirgends aus fclechthin innerSchrift ber Salbung, alfo ber den Chriften als bleibendes Befitthum mitgetheilten Kraft bes beil. Geiftes grade eine lehrende Funktion zugeschrieben wird und bie Chriften in diefer Sinfict als von Gott Gelehrte bezeichnet werden, 1 Job. 2, 27, 1 Theff. 2, 9,, veral. B. 8,, veral. 30b. 6, 45., fo bezieht fich dieg auf dasjenige Birten bes beil. Geiftes, wodurch er den Menschen zum Berftandniß ber im Bort enthaltenen Lebre erleuchtet und fie bem Bergen einprågt. Damit fugt er nicht zum Inhalt des Bortes weitere Erkenntnisse oder zu den in ihm enthaltenen Borftellungen neue Bedeutungen hinzu, sondern er öffnet bie Drgane des Geiftes und Bergens zu ihrer mahrhaften Aufnahme. - Es giebt ferner eine leitende, alfo bie Ber: Enupfungen ber einzelnen Elemente beherrichende Thatigkeit bes beil. Geiftes, ju der die Seele die Stoffe hergiebt, mogen fie nun aus ihrer Natur ober aus jener angeeigneten Mittheilung herftammen; und nur infofern erkannt wird, bag der heil. Geist diese zweite Thatigkeit ubt, fann er wirklich als Subjekt zu ber erften ers fannt, kann eingesehen werden, dag bieg nicht blog ein Rurficwirten bes einmal in die Belt geworfenen Bortes ift.

Es ift ein schönes Bort ber Konforbiensormel: de praesentia, operatione et donis Spiritus Sancti non semper ex sensu (quomodo videlicet et quando in corde sentiuntur) iudicari debet aut potest: sed quia haec saepe multiplici infirmitate contecta sunt, ex promissione verbi Dei certo statuere debemus, quod verbum Dei praedicatum et auditum revera sit ministerium et organon Spiritus Sancti, per quod in cor-

lichem Duell geschöpft werben, und jede Berufung auf bas innerliche Licht bei Berachtung bes äußern Wortes läuft auf leere Schwär: merei hinans: Bergl. auch Dorners eindringende Erörterungen über bas formale Princip des Proteftantismus im Gegensatz gegen antinomistische Anfichten in seiner Schrift über bas Princip unstrer Rirche nach dem innern Verhältniß seiner zwei Seiten, S. 25-47.

#### d. Berhaltniß zwisch. d. Birtfamteit d. h. Geistes 2c. 563

dibus nostris vere efficax est et operatur. Sagen mir nur statt non semper - nunquam »). Bon bem heil. Beift als Urheber ber Betebrung bes Menfchen zu Gott ift die Rede. 218 folcher durchbricht er nirgends den ftetis aen Bufammenhang der Bewegungen und Thatigkeiten unsers innern Lebens - bas konnte er nur thun, wenn es ihm gefiele etstatische Buftanbe bervorzurufen -, fondern er geht mit feinem Birken in diefen Busammenhang ein und macht ihn zur Form deffelben. Er lenkt ihn innerlich nach feinem heiligen 3wede; aber er laßt diefe feine len= fende Thatigkeit felbft nicht irgendwo erscheinen, auch nicht als Dhanomen bes innern Lebens. Sein Birten in unferm Geift alfo ift und bleibt ganz und gar Gegenstand des Glaubens und einer vom Glauben getragenen Erfahrung; es tann, ftreng genommen, nicht Gegenstand einer unmittel= baren Bahrnehmung, eines in corde sentire feyn. Auch mit bem Beugniß des heil. Geiftes verhalt es fich nicht anders; es ist eine feste, unmittelbare Glaubensge= wißheit, die der subjektiven Aneignung der in Christo wie= berhergestellten Gemeinschaft mit Gott folgt, und aus ber ber Chrift nun lebt, handelt, leidet, aber es ift nicht ein Durchbruch aus der Region des Glaubens in eine anders begründete Art der Ueberzeugung. -

Es gehört zu der Knechtsgestalt, in welcher die Rirche während ihres Ganges durch die Geschichte ihrem Herrn nachzufolgen hat, daß der wiedergeborne Christ den himm= lischen Schatz seines Herzens, dieses wahrhafte Wirken des heil. Geistes in ihm, in Juständen und Bewegungen des inwendigen Menschen hat und erfährt, die zwar nicht nach ihrem substantiellen Gehalt, wohl aber nach ihrer psycholoz gischen Form im Jusammenhange stetiger Entwickelung und eben damit in wesentlicher Analogie mit dem natürlich menschlichen Leben bleiben. Wäre es anders, sonderte sich

a) Sol. declar. art. 2. §. 56.

bas, was bie Gnabe bes heil. Geiffes im Denichen wirkt, auf eine fur ihn felbft wahrnehmbare Beife als ein beftimm= ter Kreis von Borftellungen, Billensbeftimmungen u. f. m. von feinem eignen Leben, fo murde ber glaubige Chriff gar nicht anders tonnen als fur biefe Borftellungen, Millensbestimmungen, welche hiernach eine gratia infusa im eis gentlichen Sinne waren, von Undern unbedingte Unerfens nung und Geborfam fordern, wie ichmarmerifc fpiritualis ftifches Gettenwesen zu thun pflegt. Traten ibm bann etwa Borftellungen von anderm Gehalt mit gleichem Anfpruch entgegen, fo tonnte ihn bas naturlich nicht irre machen, fondern fofern er fich feiner Babrnehmung ficher mare, mußte er bas Alles für Lug und Trug erklaren. Es ware aber nicht zu begreifen, wie bas, mas die Gnade mirkt, fich nicht fo fondern follte von bem eignen Leben bes Men= fcen, wenn das Berhalten des lettern zu der Birkfamkeit ber Gnade auf irgend einem Puntte ein paffives im ftren= gen Ginn bes Bortes mare, wenn dem Birten der Gnade nicht uberall, wo es feinen 3wed erreicht, ein aufnehmen= des, aneignendes Berhalten des Menfchen entsprache. Bie burch dieß Berhalten die innige Berfchmelzung ber gottliden Gnadenwirfung mit dem Leben und Birten unfers Geiftes bedingt ift, fo gebt von Diefem Untheil des menfc. licen Berhaltens alle Trubung der Gnadenwirtung in ibren Erfolgen durch Sunde und Srrthum aus. Die Birt. famkeit ber gottlichen Gnade fest in bas Leben unfers Gei= ftes nicht irgend einen Zuftand oder eine Thatigkeit, bie ibr ausschliefliches Drodukt und bamit burchaus rein mare, fondern alle von ber Gnade gemirkten Buftande und Tha. tigkeiten find in ihrem Berden mitbedingt durch den ems pfangenden menfolichen Faktor und bamit innerhalb ber irdischen Entwickelung immer irgendwie getrubt. --

Jenes Sichoffnen des Herzens nun, an welches alles weitere Wirken der bekehrenden und erneuernden Gnade sich anschließt, können wir keinesweges als That des Menschen

# d. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit d. h. Geiftes 2c. 565

aus feinen naturlichen Kraften beraus betrachten. Dazu ift ber natürliche Menfc viel zu fehr verfinftert in feinem Bewußtfeyn, gefangen von dem taufdenden Schein des Irdi= ichen und Sinnlichen, gefesselt von dem Babn feiner Selbitmacht und Selbstgenugfamteit, entfrembet allem geiftlichen Leben aus Gott. 3mar ift in ibm jene Reaktion des Gewiffens, welche an fich ein Bug ift zu Gott bin, ein Ans trieb fich feinem Ginfluß zu offnen. Aber fie ift zu obns mächtig, um nicht von den im natürlichen Buftande obne Bergleich ftarteren felbstifchen und weltlichen Bewegträften überwältigt zu werden; fie vermag für fich es nicht weiter zu bringen als zu dem bloß negativen Refultat eines fitt= lichen Migbehagens an dem gegebnen Buftande ohne jene Sehnsucht nach Gott und feiner Sulfe, welche icon einen verborgnen Funken der Hoffnung und des Vertrauens in fich fcließt a). Daffelbe ift unftreitig von ber Reue nach

a) Benn biefe Reaftion bes Gemiffens im natürlichen Buftanbe, ober was in andern Anfichten ihr etwa entspricht, von manchen theoloaifchen Schriftstellern immer aufs neue unter ben Beariff ber Gnabe, etwa als vorbereitender, gestellt und im Busammenhange bamit ber Begriff bes natürlichen Menschen nicht mehr als Bezeich= nung eines wirklichen Buftandes, fondern als bloße Abstraktion behandelt wird; fo können wir bas nur für eine der Klarheit des bogmatischen Erkennens höchft nachtheilige Berwirrung ber Begriffe balten. Dem Belagianismus bietet fie bas bequemfte Mittel bar fich unter bem Gewande bes ichon von feinen Uhnen im fünften Jahrhundert befanntlich fehr erweiterten Gnabenbegriffes in ber Theologie bestens zu rehabilitiren. Warum follte er nicht, ohne fein Brincip im geringften zu verleugnen, fagen tonnen : es feb ja frei= lich eine Einrichtung ber göttlichen Gnabe, bag bie Gute ber menschlichen Natur ber von Abams schlimmem Beispiel her in ber Menschheit fich ausbreitenden Verberbniß fo weit Einhalt gethan, bağ nun Jeber bei gehöriger Anftrengung ber ihm noch übrig ge= bliebenen Rrafte fich felbft von ber Sunde reinigen und befreien tonne? Eben barum bringt jene Borftellung auch bas Berhältniß heutiger bogmatifcher Sate zu ber altfirchlichen Lehrart ganzlich in Berwirrung. Der Konkorbiensormel 3. B. ift der natürliche Mensch

ihrem wahren driftlichen Begriff auszusagen; von jenem fittlichen Migbehagen ift fie qualitativ verschieden und liegt fo aut wie diefe Sehnfucht nach Gott jenfeits ber Grenzen bes dem natürlichen Menschen Erreichbaren. Jeder mirtliche Buftand oder jede innere That, die eine Sinwendung au Gott, ein Sichoffnen Des Bergens fur feinen Ginflug, ein Sichanschließen an die Gnade ift, ift felbft icon bebinat burd bie Birffamfeit ber vorbereitenden Gnabe. fur welche ber Mensch, wie er von Natur ift, noch Empfänglichkeit besitht vermöge eben jener in ihm liegenden Reaktion des Gewiffens und der Gottesahnung. So ift bie Gnade nicht bloß nach der Seite der objektiven Begründung bes heils, fondern auch in Betracht feiner fubjektiven Aneignung folechthin die bem Menfchen und feis nem Billen zuvortommende. Gie ift mefentlich bie anfangende, mittheilende, bestimmende, ber Bille der em= pfangende, fich bestimmen laffende; und wie diefes Ineinanderfenn beider, nicht als gleichartiger Urfachen, fondern in ber eben angegebenen Beife, ber Erponent ift zu jedem Moment in ber wirklichen Entwidelung bes geiftlichen Lebens, fo ift er es auch, boch mit einer bier nicht weiter zu verfolgenden Modifitation, fur biefe Buftande ber Borbereitung. Auf diefem Berhaltniß beruht bie burchareifende Bedeutung des Gebetes fur den Fortidritt

und sein Berhältniß zur Birksamkeit der Gnade ein ganz konkreter Begriff; sie erklärt ihn häusig in ihrem zweiten Artikel durch: non renatus. Wenn nun Jemand den Satz der Konkordienformel vom Unvermögen des natürlichen Menschen zu allem Guten bejaht, aber hinzubenkt, daß das Gute, was auch in der Heidenwelt von den Regungen des Gewissens herkomme, Wert der Gnade in der Natur seitende wesentitet er jenen Satz. — Die Gnade ist auch als vorbereitende wesentlich das von dem Natürlichen, Angeborz nen Berschiedene, zu ihm Hinzutretende. — Auch mit der allgemeinen Weltregierung Gottes darf die vorbereisende Gnade nicht identificirt werden.

## b. Berhaltniß zwisch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 567

in der Erneuerung und heitigung, und zwar des Gebetes um den heil. Geift, auf das Christus feine Innger ver= weift, Luc. 11, 13.

Diefe von fern ber vorbereitende Gnade nun, burch welche bas hers erft fur bie Onabe geoffnet wird, wie verbals fie fich zum Bort? Unftreitig vermittelt fich ibr Birken unter uns häufig durch das goftliche Bort. Juch follen wir hier nicht etwa bloß an das gottliche Bort bens ten, infofern fein Inhalt ober Momente deffelben irgendwie Rerment geworden find fur menfchliche Thatigfeiten und hervorbringungen in den Gebieten des Jugenbunterrichtes. ber wiffenschaftlich theologischen Unterweifung, bes freien religibfen Bertebrs, ber ascetifchen, fconwiffenschaftlichen Litteratur u. f. w., alfo an Beifen ber Mittbeilung, die von vorn herein mehr bagu geeignet erscheinen vorzubereiten und Empfänglichteit zu weden, fonbern auch an bas gottliche Bort, wie es fich unmittelbar bem Menfchen barbies tet in der heil. Schrift und in bestimmten bazu georbneten Thatiafeiten ber Rirche und ihres Umtes, wie es alfo feir ner objektiven Bestimmung nach mehr ift als Borbereitung, wie es wefentlich das berufende Bort des Evangeliums zu feinem offenbaren Mittelpunkte bat. Die leifen Buge bes Baters zum Sohne, wodurch bie erften Regungen des Ber= langens nach einem über bas Irdifche und feine Bergang= lichkeit erhabenen Besit geweckt werben, bringen oft zum unter Bermittelung bes gelefenen ober gehörten Herzen Schriftwortes. Denn eine folde Einrichtung bat die man= nichfaltige Beisheit Gottes der heil. Schrift gegeben, daß ber Mittelpunkt ihres Inhaltes, ber bem naturlichen Menfcen außerordentlich fremd ift und allgemein auf Abnei= gung und Biderftreben bei ihm ftogt, umgeben ift von an= bern Elementen, die fich leichter anschließen an die in ihm vorhandenen Unfnupfungspuntte für gottliche Mittheilung, fo bag er wie durch eine gottliche Lift bineingezogen wird in ben innern Bufammenbang ber beilfamen Bahrheit, ebe er Theol. Stub. Jahrg. 1856. 38

t

568 Marian

i in an

die. Stefe der scheidenden Ruft ermeffen kann. Durans hauptfächlich erklärt fich auch die Erfahrung, welche Menschen, die zum lebendigen Glauben an Christum getangt find, sich wohl meist werden nachweisen können, daß sie namlicht erst nach wiederholter. Verschmähung der Heilswehrheit ihrem Rufe gesolgt sind; wehrend sie den Kumpunkt von sich, frießen, hielten andre Mamente als Starbeln und Salen in ihrem Semen sie noch sest.

In folden Fällen alfo, wo die allerersten Inge bet vorbereitenden. Enade fich durch das gottliche Wort vonnittein, muß megenommen werden, daß die Macht einer auforn Lebensordnung, das Beispiel Andrer oder abnliche Antriebe:, die an sich noch gar keine veligisfe Betreutung ber ben, den Menschen bewegen die Predigt zu hören, die beil. Schrift zu lefen u. f. w., hundertmal vielleicht ohne die gerüngste Frucht einen wirklichen. Bawegung im ansem Les ben »), dis endlich einmal der Bild wines Worted ins herz fchingt. Auch hat die Wellung bes ersten dem Evangestimm entgegenkommenden Wedurfniffesnicht blog unter uns häufig biefen herganz; fundern veleis dagu scheint uns die heil, Einen

a) Die motno inavitabiles det lutherifchen Dogmattler, infofern fte als Birfung jeber Berfunbigung bes Gvangeliums in ben hergen ber horer vorgestellt werben, laffen fich burch bie beil. Schrift gar ·•. nicht begründen - benn baß Jef. 55, 10. 11. bazu burchans nicht geeignet ift, bebaif boch nicht erft bes Beweifes - und mit ber Do fahrung und Beobhahrung bes menfaliden Lebens nicht vereinigen. Dennoch liegt ber Borftellung eiwas Bahres zum Grunde. Benn ber Rern bes Evangeliums burch bie Erfenntniß an bas Gemuth wirflich herantritt, fo ift bamit eine innere Bewegung beffelben uns gertrennlich verbunden; und wie biefer Ginblief in bie Bebeutung bes Evangelinnes und biefe bamit verbindene Bewenung bes bas zens erft eine erfte Entfcheidung fur ober wiber Chriftum möglich macht, fo ift nur ber für wirklich berufen zu achten, an ben bas Evangelium fo innerlich herangetreten. Dieß alfo find motus vecessarii, infofern ohne fie Riemand die gottliche Berufung wirflich erfahren und nattrill auch nicht zur Annahme berfelben gesangen tann.

b. Berhaltniß zwifch. d. Buttfamteit d. h. Geiftes 2c. 569

verzühleten in der Etzählung von der Ludia, bas ihr ber Bert bei Anhörung ber evangelischen Berfundigung burd ben Apoftel Daulus bas herz aufgethan zu: achten auf bas von Paulus Geredete, Ap.= Sefc. 16, 14. Do fie an demfelben Tage getauft zu fein fceint und fich felbft fofort . als Glaubige bezeichnet, B. 15., fo mußte, mas vorbereis tende Gnade wirft bis zur Entftehung bes lebendigen Glaubens an Chriftum, fich bier in wenine Romente zufammengebrängt baben. Und daß birg moglich ift und zuweilen auch wirklich geschieht, ift unleugbar und muß genen unbefnate Einfchränfungen des fpatern Dietitinus festgebalten werden. Aber bas biblifche Beifpiel ift unficher, bn es fraglic bleibt, ob das diavolyein the randlar jenes erfte Deffnen bes Bertens andeuten foll, von bem bie Rebe it. Das die Endia als sessoulern rou Bedu bezeichnet wird. macht es sogar unwahrscheinlich. 1.5

Bir wiederholen: Saufin bedient fich die vorbereitende Gnabe, um diefe erften Regungen zu wecken, bre gottlichen Bortes als ihres Organs. Aber wir wurden der offenkum digften Erfahrung Sohn fprechen, wenn wir behaupten wollten: immer. Das muß unerschutterlich feft fteben, "bag Niemand zum wirklichen Befitz des Beils gelangen tam obne Bermittelung des Bortes. Und eben weil an biefem Grundverhaltniß Riemand vorbeitann, ift es prattifch michtig das religiofe Leben der Chriftenheit überaft fest an den Gebrauch ber Gnabenmittel, bier undchft bes gottlichen Bortes w fnubfen. Aber buten wir uns biefem prattifchen Intereffe zu Gefallen bas Berbaltnig zwifchen Geift und Bort in feinen Befonberungen enger aufzufaffen, als Die Erfahrung gestattet, und uns allmablich in eine Dottrin einzufpinnen, welcher das Leben tägtich widerspricht. Und diefes Bilden vogmatifcher Dotteinen in der vertebrs ten Richtung von außen nach innen ift unfre Sefahr in einer Beit, wo bie praftifc firchlichen Aufgaben überhaupt eine ftartere Ruchwirtung üben auf die theologifche Biffens

38\*

fcaft. Ber mit offnem Auge in bie Birflichteit fcant, wird fich unmöglich verbergen tonnen, daß die vorbereitende Birtfamkeit ber Gnade fich in unzähligen Rallen durch andere Medien vermittelt als durch bas Bort. Beränderungen und Creigniffe im Reiche ber Ratur und des Geiftes, bie weltgeschichtlichen Auhrungen ber Bolter und bie mannichfaltigen Bewegungen und Erfahrungen bes indi. viduellen Lebens muffen ihr bazu bienen; an die burchgreis fende Bedentung, welche bier bas Leiden bat, braucht nur erinnert zu werden. Auch ubt die gottliche Gnade diefe fo vermittelte Birflamkeit nicht blog im driftlichen Gefcictsgebiet, fondern, wie die Betemminiffe betehrter Deis ben uns vielfältig lehren, ebenso im außerchriftlichen. --Benn ber Apostel Petrus 1, 3, 1. die driftlichen Frauen ermahnt ihren Männern unterthen au feyn, damit, wenn einige bem Bort nicht glauben, fie durch den Bandel ber Frauen, burch bie Anfchanung ihres zuchtigen Bandels in ber Furcht Gottes ohne Bort gewonnen werden, fo ift feine Meinung naturlich nicht, daß fie lediglich durch diefe Bermittelung zum wirflichen Glauben gelangen tonnten. Dann mußte biefer Glaube, ftreng genommen, eine vollig sviektlofe Bestimmtheit bes Gemaths fenn - ein Beariff bes Glaubens, ber ben Aposteln entschieden fremd ift. Auch ift ja hier, worauf Steiger zu der Stelle aufmertfam macht, ausbrudlich von folden Mannern bie Rebe, welche bem Bort nicht glauben - welche alfo ben Gegenstand bes Glaubens außerlich tennen. 3br Gewonnenwerden obne Bort alfo tann nur die Bectung einer Geneigtheit und Billigteit zum Glauben bezeichnen, die fie dann von felbst bahin fuhren wird auf bas Bort ber Berfundigung fleißig zu achten. Und eben bafur zeugt die Stelle, daß ber Apoftel von folden Borbereitungen aum Glauben burch andere Mittel als bas Bort weiß.

Man tann ber altesten lutherischen Theologie nicht vorwerfen, daß fie dief Berhaltnis unbeachtet gelaffen; als

d. Berhaltniß zwisch. d. Birkfamkeit d. h. Geistes 2c. 571

Beleg dazu mag eine schon im ersten Artikel gebrauchte Stelle aus der Schrift des Legidius Hunnius de providentia Dei et praecestinatione noch einmal angeführt werden "). Wohl aber wird es von der lutherischen Theologie des siebs zehnten Jahrhunderts in dem Streben, alle Gnadenwirkung mit strenger Ausschließlichkleit an die von der Kirche soges nannten Gnadenmittel zu binden, unbillig vernachlässigt.

Begen diefe Ausschließlichteit muffen wir uns noch in einer andern Beziehung bestimmt verwahren. Es ift bier nicht mehr von der vorbereitenden Gnade die Rede; mas die Entwidelung unfers geiftlichen Lebens felbft bestimmt fordert, das find zum Theil Bewegungen und Erfahrungen von zu individueller Art, als daß fie fich durch Schriftwort vermitteln, als ungefuchte Unwendungen beffelben in das religiofe Bewußtfeyn eintreten tonnten. Man tann fich bier getroft auf die Erfahrung jedes Chriften berufen, ber fein religiofes Leben, und mas fur daffelbe als Ueberwindung von hemmungen und Storungen , als Starkungen feines Glaubens an Chriftum und Berinnigun. gen ber Liebe ju ihm von nachweislichem Segen ift, irgend beobachtet hat ; vieles bavon bat ohne Rrage feinen bestimm= ten Bufammenhang mit der h. Schrift, überhaupt mit den Snadenmitteln. Nun dürfen wir zwar nicht vertennen, daß bier die Erfahrung auch der glaubigen Chriften ein bezies hungsweise unzuverlässiger Maßstab der Beurtheilung ift; benn oft mangelt ihnen, zumal in unfrer Zeit, die ver-

a) Dubium nullum est, inter eos, qui in ecclesia sunt, non facile ullum reperiri, quem non Spiritus Dei (vel concionibus ministrorum vel objecto aliquo insigniori infortunio vel meditatione mortis aut novissimi judicii vel mentione obitus eorum, qui in hac vita cari fuerant, vel quacunque alia occasione, quae multiplex et paene infinita potest esse) aliquando moveat et nonnihil emolliat et quasi forinsecus assistens pulset ac submoneat de suscipienda cura aeternae salutis. Cujus rei ipsa experientia testis est. (Ausgabe von 1597, S. 237.).

#### Múller

traute Bekanntschaft mit ber h. Schrift, um aus ihr, auch wo fie nicht ausdrücklich mit ihr beschäftigt find, bas her= auszunehmen, was in ihr liegt. Indeffen betrifft dieß doch nur den Umfang diefes übergreifenden Elementes, in wel= chem auch Gnadenwirkung ist; daß die wachsende Vertrautheit mit der h. Schrift es follte ganzlich hinwegschaffen können oder hinwegzuschaffen geordnet seyn, daran kann Niemand denken, der daffelbe jemals scharf in's Zuge ge= faßt hat.

Richt in ber Art alfo bat ber b. Geift feine Gnaben= wirkungen im menschlichen Geifte an die Bermittelung burch bas Bort getettet, bag er es verschmabte andre Eins fluffe und Anregungen, welche an fich geeignet find dem Bergen eine Richtung auf Gott bin zu geben ober es in biefer Richtung ju fordern, ju feinem Organ ju machen, baß er Biefe Einfluffe, ob fie ben relativ empfanglichen Denschen treffen und was sie in ihm ausrichten, lediglich bem Bufall überließe. Aber die feste Ordnung des Beils, außer welcher es feine Befehrung zu Gott und tein wahrhaftes Bachsthum im Glauben und in der heitigung giebt, bleibt bie Bermittelung durch das gottliche Bort. Das ift nicht ein außerliches Gefet, fondern es beruht in letter Beziehung barauf, daß heil und Leben in die Densichheit eben nur von Chriftus, bem in ber Geschichte etschienenen Chriftus, den wir ohne das Bort nicht tennen noch haben, ausftromt, darauf, daß der h. Seift, der Glauben und Beis ligung wirkt, sich, indem er von Christo ausgeht, nicht von Chrifto trennt, fondern immerdar von 3hm zeugt und 3bn verherrlicht. Sene andere Medien haben teine felbftftandige Bedeutung neben dem Wort, fondern fie dienen nur dagu ben Menfchen zum Bort hinzuführen ober ihm bie Individualifirung in der Aneignung und Anwendung der im Bort enthaltnen Beilsmahrheit zu vermitteln a),

a) Hiernach tonnen wir es, auch abgesehen von der Homiletischen Frage, nicht billigen, wenn harms in feiner Pastoraltheologie 18:18; G. 154-

## b. Berhaltniß zwisch. b. Birkomteit b. h. Geiftes zc. 573

Rur bie ausschliegliche Bermittelung i dunch mit Bor pflegen unfre altern Donmatifer hefonders bie Paras bel von dem auf manchentei Ader ausgestreuten Samen anzuführen, Der Same ift bas Dort Gottes, fant Chris fins Luc: 8, 11.; und vom einer andem Ginwirbung bes Saenminnett auf ben Arter als burch Ausstretung bes Ganendi: it' nicht bie Rebt. Allein eine denamere Beachtung Diefer Mainbel geigt vielmehr, wohin man folgerichtiger Beife fommt, wenn man auf ihrer Swadlageibie:Borftels lung von der ansfallieflichen Bermittelung: ber Gnabens wirkfamkeit durch bas Wort, durchfubremmill. Das Aufgeben und Gedeiben des Gamens ift bedingt burch die Befchaffenheit des Bodens, in ben er fallt, und wenn mun in der Deutung bas feine und gute berg im Unterschiede von bem völlig unempfanglichen ober bem unbeständigen ober bem mit Gorge und Unppigfeit erfulten lediglich Bert ber eianen Rrafte des maturlichen Menfeben feon foll, bann ift bent Belagianismus gemig nicht zu entueben. Und fo überall, wenn Alles, mas gwijchen bem beginnenden Birten bes bebaufenben Bortes, von bem ju bier die Rebe ift,im menfollichen hergen und bem gottentfrembeten Buftanbe bes metitrlichen Menfchen' in ber Mitte liegt , beit eignen Rruften bes lettern ungefchrieben werden follte. Die Berufung durch bas Bort bat, wie alle Erfahrung bezeugt, einen entgegengesetten Erfolg bei benen, bie fie vernehmen ; von 'den Einen wird fie angenommen, von ben Andern verschmäht, ... Woher nun bieje Berfchiedenheit. bes Eufolges, wenn fie boch in ber Werkindigung , welche bie eine und gleiche ift fur Alle, ihren wefentlichen Grund nicht baben tann? Die nachste Urfache in der Regel ift, daß die Ber=

1

ł

bie Bibel als Norm und Princip für die Predigt pur ansehn will neben dem auch außerhalb der Bibel vorhandenen, in der Kirche waltenden und selbst von Bibel und Kirche nicht ganz abhängigen Bottesgefft. 'Bigt. was Dr. Nicht in diefer Beitfchrift' fchon ith Jehr 1892: (H. Ab4.), hagegen bewertt het.

ł

Eindigung bei jenen auf eine fcon geweckte und entwickelte Empfänglichteit trifft, die diefen fehlt, und bei diefer nächsten Urfache bleidt Christus nach dem Lehrzweck der Parabel stehen. Wolkte man aber die weitere Frage: woher diefe geweckte Empfänglichkeit in den Einen, in den Andern nicht? nur mit Verweisung auf die Kräfte des wenschlichen Billens im natürtichen Justande beantworten, so misste man eben dem Willen im natürlichen Justande eine Expanfionsfähigkeit in der Richtung auf Bott, ein selbsteignes Vermögen sich vorzubereiten zum Empfange der Snade und sich ihr homogen zu machen zuschreiden, wie er sie eben nur in der den Gegensah zwischen Ratur und Inade vermöge oberflächlicher Kenntnis beiver auslöschenden Anthropologie des Pelagianismus besitet. —

Kann hiernach und unter ben obigen nåhern Bestimsmungen nicht geleugnet werden, daß die Gundenwirkung beziehungsweise übergreift über das Wort und sich auch andrer Vermittelungen bedient, so muß doch andrerseits festgehalten werden, daß, wo das Wort ist, die Gnade in exnstem Liebeswillen bereit ist zu wirken, und das dieses Wirken überall da wirklich eintritt, wo das Wort steißig gebraucht wird und das herz sich nicht in beharrlicher Un= empfänglichkeit gegen den Eindruck seines Indalts verschließt. Und es ist von hoher Wichtigkeit dies schalts verschließt. Und es ist von hoher Wichtigkeit dies schalten nicht bloß im Gegensah gegen bie partifularistische Inadenlehre, die ein von Seiten Gottes ungleiches und unzuverlässiges Berbältnis bes Geistes zum Wort annimmt und annehmen muß.

Db nun die hier dargelegte Unficht von dem Berhatt= niß zwischen Geift und Wort in der Bekehrung den Gaten Luthers oder Calvins naber steht, überlasse ich Andern zu untersuchen, wenn sie es der Muhe werth finden; mich bekummert es wenig, wenn ich nur überzeugt feyn darf,

### b. Berhaltniß zwifch. b. Birtfamteit b. h. Geiftes zc. 575

baß fie wohlgegrundet ift in der h. Schrift. 3ch bin des auter Buverficht, bag es nicht moglich fenn wird bie deutsche protestanfifche Theologie, Die fich die Quellen der b. Schrift und ber Gefcichte nicht verftopfen und die Rraft fyftema= tifchen Dentens nicht lahmen laffen wird, in diefen Begen. fas bes tutberifchen und reformirten Lebrbegriffes au prefs fen; und die boamatischen und biblisch theologischen Berte, bie jest von der fich mit Betonung lutherifeb ,nennenden Theologie ausgeben, beftatigen mir biefe Buverficht in benne felben Dage, als fie felbft ben Charafter ber Urfpringlichs feit und der felbittandigen Durchdringung ihrer Gegenftande tragen. Dieß mag vom Standpunkte einer ftrena fumbolifchen Orthodorie, besonders von denen, die die Theos logie nach blogen Rechtsbegriffen meffen, betlagt werben; aber es ift eine von ber fortichreitenden Entwicklung ber Rirche und Theologie ;unabtrennliche Rothmendiafeit. Es ift einmulaunvertennbar eine Reibe anderer Gegenfase, Die bas deiftliche Denten biefer Beit obne Bergleich tiefer bes wegen als ber - nicht willfurlich zurechtgemachte, fondern biftorifc verftandene - Gegenfat, in welchem an einigen Duntten der lutherische und reformirte Lebrbegriff unter einander Heben, und Niemandem tann einfallen alle innern Gegenfage unfrer protestantifchen Theologie vom lettern Gegenfas abbangin zu machen. gur bie Drobleme, um welche es fich ba handelt, follen wir in gemeinfamer Arbeit und wechselfeitiger handreichung beffere Einficht fuchen vor Ale lem in der Quelle ber b. Schrift, ohne uns deshalb ju trennen und au vertebern ; und wir follten und tonnten bie Differenzen in der nichern Bestimmung der Gelbstmittheis lung Chrifti im bi Abendmahl ober des Berhaltniffes zwis fcen ben beiten Raturen in Chrifto theologifc anders beurtheilen ? Bir follten uns mit ber Buffion fcmeicheln; ber Schnitt, der die glaubige Theologie ber Gegenwart in futherifc und reformirt fceiden wollte, gebe nicht nothwenbig mitten burch Bieler Gewiffen ? Bir follten es nicht

für burchaus verberblich halten, wenn irgendmo die große, unbebingte Aufgabe, unfer Bolf, Das tirchliche Leben, Die Biffenschaft, Alles auf's neue mit ben lebendigen Ritten bes Evangeltums zu durchdringen , allmebrich identificit wird mit ber ihrer natur nach relativen Aufsabes, die lus therifche Korm und Dromung evangelischen Rivebenthund wiederberzufiellen ? Dan' tann ftattliche: Reben fubren von ben feften, wohlvermabrten Burgen ber Ronfeffionsfirden und von ber reinen Abfchtieftung ber einen gegen bie ats bre; mit alle bem ift bem Gewiffen nicht: gehalfen, bas fich feftgebunden weiß an bas Ebangelinm', inder in bit ernften Arbeit theologifcher Forfchung zu biftorifchen und dogmatischen Refultaten gelangt ift. Die biefer. Abfibliefung fpotten. Tobten wir ben Bahrheithfinn , ber es nicht bub brt, bag wir in folchen Rragen unfte perfontiche Bewiffend: fellung uns und Andern verleugnen, ober entrobhnen mit mis lieber von vornherein des für und ind Anbremunbe quemen Aufpruches an eine fotche Stellunfa and inw eigm Rocidung und letten uns bei bem Ueberlieferten beruhigen, fo verliert bas, was wir fo gewinnen ... in beinfetben Maßt an Berth, je bober ber Preis ift, ben mit :bafut sabten,

Als feit etwa einem Jahrzehent die Besteebungen, im therischen Erhrbegriff und lutherische Ordnung bes Gottes bienstes wieder zu prakischer Seitung zu bringen;, in der evangelischen Landestüche Preußens weitern Umfang: und einflußteiche Unterstüchung gewannen, waren: gewiß nicht wenige ber Unterstüchung gewannen, waren: gewiß nicht wenige ber Unterstüchung gewannen, waren: gewiß nicht ivenige ber Unterstüchung gewannen, waren: gewiß nicht ivenige ber Unterstüchung gewannen, waren: gewiß nicht ivenige ber Unterstüchung gewannen, waren: gewiß nicht ivenige ber Unterstüchung gewannen, waren: gewiß nicht ivenige ber Unterstüchung gewannen, waren: gewiß nicht ivenige ber Unterstüchung gewannen, waren: gewiß nicht ivenige ber Unterstüchung gewannen, waren: gewiß nicht glauben, das Absehen gehe eben dahin intherischer Kiegen thümlichkeit, soweit sie in Bewaßtirpns und Weunsch ber Gefflichen und Gemeinden Wurzeln hattel, Wecht, Schul-Pflege innerhalb diefer Landestirche zu verschaften. Dem bieß war allerdings sehr wohl vereindar nichter Aufrecht haltung ber von biefer Lirche im Großen und Sanzen angenommenen Union, während bie Inordnung einer durch bas Stunze durchzuftahrenden Sonderung zwischen intherisch

### b. Berhaltniß zwifch. d. Birtfamteit b. h. Geiftes 2c. 577

,

t

ţ

t

ļ

ł

:

İ

1 j

ţ

ſ

Ì

ŧ

ţ

k

l,

۱

£

1

ţ

ļ

ļ

١

Ì

I

۱

und reformirt fic nicht mobi anders anfeben fies denn als Einleitung zur Aufhebung der Union. Ferner log es ja offen vor den Augen jedes Gachtundigen, bag auch ba. wo ber Glaube unfrer Reformatoren wieder lebendig ges worden in ben Gemuthern, eine religible Gefinnung und theologifche Dentweife weite Ausbreitung gewonnen, welche in biefes Entweder - Dber fich, ohne unwahr zu werden, folechterdings nicht ichiden tann. Bir bachten uns: wie Die Danner, welche fur bie Bieberberftellung bes lutheris fcen Typus besonders thatig find, unftreitig felbft auf dem Bege ernfthafter Babrheitsforschung zur innem Uebereins ftimmung mit dem lutherifchen Lehrbegriff nach allen feinen Beftimmungen gelangt find ; und wie fie mit gerechtem Tadel bie Beeinträchtigungen bes tonfeffionellen Rechtes, Die fich früher bas Rirchenregiment mannigfach erlaubt bat, zu rügen wiffen, fo werden fie eben anch nur folche gewifs fenhafte Uebereinstimmung winfchen und nichts mehr icheuen als jene im Ginne ber innerprotestantifchen Spaltung nicht konfessionelle evangelische Ueberzeugung vergewaltigen zu wollen. Bekannte Thatsachen haben es in ben letten Jahren offentundig gemacht, daß wir uns bierin leiber actäuscht haben; --- Aber haben wir uns nicht vielleicht auch getäufct in Der thatfächlichen Borausfebung, daß bie evans gelische Union eine machtige Burget habe in Glauben und Sefinnung unfrer evangelischen Seiftlichkeit ? Dag es frus ber, etwa noch vor einem Jahrgebent, fo, gundefen feyn; aber haben nicht feitbem viele eifrige Betennet ber Unton mit überraschender Gelehrigkeit fich übergeugt, bag es mit ber Union boch eigentlich nichts fev, und fich, um bie Ents fcbledenheit diefer Unbergengung zu bethätigen, mit verbops pettem Eifer in bie Konfestionellen Antichefen, die lutberifche eder nunmehr auch bie reformirte, geworfen ? - 3ch fuhre bier die treffenden Borte eines bochgeachteten lutheris fchen Theologen an, der ohne Zweifel lebhaft wunscht, daß wo moglic bas ganze protestantifche Deutschland fiche bem

tutherifchen Lehrbegriff zuwende, aber ebenfo lebhaft, daß es ehrlich dabei hergehe: "Wir erleben es noch alle Tage, daß Einer aus der Philosaphie zur Orthodorie, aus der Union zur Konfession übergeht, und diesen Zug zu immer handfesterer Positivität gewahren wir von dem eben immatrikulirten Studenten an bis zu Kirchenräthen hinauf, und kein Mensch erfährt, wie es innerlich und eigentlich damit zugegangen ist." .). Es kann uns nicht trösten, fondern nur unstre Betrüchnis und Beschämung über solche Vorgänge vermehren, daß die evangelische Union die Aussicht hat bei irgend einer Veränderung in der außern Lage der Sache viele dieser Stüchtlinge reuig zurücktehren zu sehen. --

An diefen Detamorphofen ber Derfonlichfeiten hat die wiffenschaftliche Theologie am wenigsten theilgenommen und eben dadurch fich befonders, ben Born und die Angriffe Derer zugezogen, welche fich bie Biederherstellung ftreng lutherifcen Rirchenthums im protestantischen Deutschland 212201 3wed geseht haben. Deffentliche Untlagen find gegen fie erhoben worden, Rlagen, daß die Unfpruche, welche Die Rivche an die theologischen Fakultäten habe, nicht geachtet würden, Eine gerechte Burdigung ber Sache tann den all= demeinen Grundfat, von dem babei ausgegangen wird, unmoglich verwerfen. Die evangelische Rirche bat ein unbeftreitbares Recht, von ber Lehrkorporation, welcher die wiffenschaftliche Ausbildung ihrer Diener am Bort anvertraut ift, ju fordern, daß fie diefelben in das Berftandnig ihrer Lebre einführe; fie Bat ein Recht fich zu beschweren, wenn fatt beffen von der Universitätstheologie eine fremdartige Sehre verbreitet wird. Es ift vergeblich eine Ordnung diefer Berhältniffe erfinnen ju wollen, welche jeden Konflikt amifchen ben Forderungen ber Rirche und der der Biffenfchaft -unentbehrlichen Freiheit von vorn herein unmöglich

a) Worte Dr. Baumgartens in feinem Denkmal für Klaus Harms, S. 40.

### b. Berhaltniß zwifch. b. Bittfamteit b. h. Geiftes zc. 579

machte ; 66 ware ungerecht, bie Folgen folden Ronflittes bie Kirche treffen ju laffen. Die Babrnehmung biefes Rechtes ber Rirche nun ift, menigstens nach ben vorliegens ben Berhaltniffen der evangelischen Landestirche Dreußens, Sache bes Rirchenregimentes, und es tann in biefer Bezie bung für etwa eintretende Nothfälle febr michtig werden, daß wir ein Kirchenregiment haben, welches von ber mit ber Leitung ber Universitäten betrauten Staatsregierung gefondert ift. Benn aber auch einzelne Glieder ber evangelifchen Rirche, getrieben burch ihre fubjettive Uebergeugung, baf bie bazu bestellten Beborben es an fich fehten laffen, fich zu öffentlichen Acuferungen und Antragen in biefer Richtung vereinigen, fo follte man boch aunehmen durfen, daß fie ben wirflichen Stand ber Sache genauer in's Auge gefaßt baben und ihn gerecht zu beurtheilen wiffen. Bie fteht es nun in der alademischen Theologie ber Gegenwart? Berr. ichen in ben Kakultaten, die neuerdings Gegenstand wieders bolter Angriffe von diefer Seite ber geworden find, ber in Bottingen und benen ber fammtlichen preußischen Univerfitaten, etwa Rationalismus und Pantheismus ober ubers haupt eine dem Glauben unfrer reformatorischen Bater fremde Lehre? Bon lettern fagt der eben angeführte Theo: log: vermöge der ernften landesherrlichen Furforge für das Befte der Rirche fen es geschehen, daß in ihnen eine Theo= logie gepflegt werde und gedieben fen, ber es gegeben ward ben Ginn der Jugend wiederum für den fast verlornen Schatz des vaterlichen Glaubens fraftig zu ermeden und vermittelft biefer fo angehauchten und geheiligten Jugend in bie fast ersterbenden Gemeinden belebend ju mirten und ben Geift kirchlichen Glaubens und Lebens zu erneuern. "Das ift eine Thatfache, die jeber Theolog ber Gegenwart als eine hocht bedeutfame überfeben tann, und vor welcher er finnend fteben bleiben muß, falls ihm überhaupt daran gelegen ift fich in feiner Beit zurecht zu fin=

580

ben" .). Und daß auch jene außerpreußische gatultät an diefer Thatsache ihren Antheil hat, liegt offen zu Tage. Auch ist durchaus tein Grund vorhanden zu der Besorgnis, die Leitung diefer Universitäten hege etwa die Neigung von bem bisher befolgten Bege abzugehen.

Die theologifche Biffenschaft hat fo gut wie jebe andre Richtung unfers geiftigen Lebens dem Apoftel nachaufprechen ; nicht daß ich's ichon ergriffen batte oder ichon volls tommen fen; ich jage ihm aber nach, ob ich es auch er: greifen mochte. Und wie follte fie, wenn fie fich beffen lebendig dewußt bleibt, fich nicht immer auf's neue zu den Rugen unfrer Reformatoren fegen, um fich von ihnen im Berftandnik des gottlichen Bortes unterweifen zu laffen, und es nicht überhaupt dantbar annehmen, wenn ihr Semand zu befferer Erfenntnis unfers beitigen Glaubens, ju belfen vermag ! Aber die Theologie hat als Biffenfchaft ibr eignes Gefes, von dem fie fich nicht losreißen tann, ohne fich felbft zu gerftoren. Ber auf fie wirten will, muß fich ihrer eignen Mittel bedienen, jedenfalls geiftiger Mittel; follten ihr die Refultate, ju denen fie tommen muffe, dus ferlich vorgefcbrieben und ihr irgend welcher 3wang anges than werden, um fie babin ju brangen; fo mare das ber ficherste Beg, um bie Bertheidigung ber evangelischen Bahrheit mit ben Baffen der Biffenschaft innerlich zu lahmen und den Gegenschen gegen biefelbe einen Theil ber verlornen Macht in ber Theologie felbft wieder ju verschaffen. Jene Rudtebr ber Theologie au bem vergeis fenen Schas bes vaterlichen Glaubens, bie uns in ber Berfundigung, Die noch heute und mitten unter uns den Sus ben ein Mergernig und ben Griechen eine Thorbeit ift, gotts liche Kraft und gottliche Beisheit hat ertennen laffen, ift nimmermehr — man kann es nicht ftork genug betonen dedurch bewirkt worden, bag bie auffichtfubrenden Bebor-

a) A. d. D. S. 54. 55.

(

### d. Beihatmiß zwifth, d. Birtfamteitd. g. Geifteste. 581

bert etwa die bindende Kraft der protestantifden Belennt niBicviften farter angespannt batten. Sie ift offenbar aufnegangen von einem innern Buge, von tiefen religiofen Untrichen, die im herren ber Theologie, in ben Bergen der Theologen ju mitten begannen, und die Regierungen baben fie weislich nur baburch gefordert, bag fie jeder wifs fenschaftlichen Rraft, bie in dieler Richtung thatig war, bereitwillig einen Birkungsfreis anwiesen. Wenn aber jeht an die Stelle des evangelischen Maubens die genaue lies bereinftimmung mit der Ronfordienformel gefest und von ben Staatsregierungen bie Unftellung folder Lehrer defors Dert wird, die fich in dlefer Uebereinftimmung, befinden, fd wird habei nicht erwogen, bag bie Regierungen im Gebiet ber Biffenschaft eben nicht ichaffen tonnen, mas nicht vorbanden ift. Gie tonnen fich auch nicht anfinnen laffen, ben Lehrern ber Theologie zu verstehen zu geben, bag es jest nur barauf antomme, fich zur ftrengen Uebereinftim. mung mit dem lutherischen Lehrbegriff verpflichtet zu betennen, und daß ihnen unter diefer Bedingung jede Abmei= dung bavon vorläufig nachgesehen werden folle. Und biefe felbst konnten eine folche Nachsicht, wenn es denkbar mare, daß sie ihnen in diefer Beife geboten wurde, gar nicht an= nehmen.

Es ift ein wahres Wort von Thiersch in der Borrede zu den neun Abhandlungen von Charles Bohm, daß diejenigen in großem und gesahrvollem Selbstbetruge stehen, welche dem Rationalismus den Todtenschein ausgestellt ha= ben und bereits auch die pantheistischen Frelehren wie einen im Abzuge begriffenen Feind über die Achsel ansehen. Jur Heilung der Zeit von diesen Krankbeiten, die tief in die Lebensquellen des gegenwärtigen Geschlechtes eingedrungen sind, durch die Kräfte des Evangeliums auch mit den Mit= teln der Wissehent oder vor zweien das Bereinigungs= zeichen seyn für die gläubige Theologie und ben treuen 582 Miller, b. Berhaltn. zw. b. Birtf. b. h. Geiftes u.

Dienft am Borte und ihnen ein fconerer Beruf bunten als Bertrennungen und innere Rehden ju pflegen, bie Riemandem willtommner find als bem gemeinfamen Biderfacher. Es giebt von Gottes Onaden in unfrer Beit eine protestantifche Theologie, welche bas gute Bort Gottes geschmedt bat und bie Rrafte ber zufunftigen Belt; und wie fie ihre Arbeiter hat unter Lutheranern, Reformirten, Unirten, fo follten diese keinen Streit mit einander haben, der fich nicht auflofte in ben Bettftreit, wem es gelingen mag ben Inhalt diefes guten Bortes in ber Oprache ber Bif= fenfchaft und innerhalb ihrer Gefege am reinften und treuften auszubruden. Und zu biefem Bettftwit gebort, wenigstens nach ben Begriffen bes Unterzeichneten, wesentlich auch die Bereitwilligkeit von benen zu lernen, bie eine andre firchliche Stellung baben, und bas Recht Unrecht zu haben gegenüber bem Gegner.

3. Muller.

# Das Buch Hiob und Dante's Göttliche Komödie. (line Barallele.

### Einleitung.

Parallelen anzuftellen zwischen Snbivibualitäten ober zwischen Berten, welche, wie bas mahre Kunftwert, im innerften heiligthum der Individualitat ihre Geburtoftatte haben, ift allezeit ein bedenkliches Unternehmen. Denn während es fich vor Allem darum handelte, bas individuelle Leben in feiner abfoluten Eigenthumlichteit, burch welche es fich von allem Undern unterscheidet, zu ergrunden, wirb burch bie Parallelifirung bie Aufmerkfamkeit vielmehr auf basjenige abgelenkt, was es mit Anderem gemein hat; und während ber Berth einer Individualitat barnach zu bemefs fen ift, ob fie in dem durch ihre eigenthumliche Begabung ibr vorgezeichneten Birkungskreife bas Sprige gethan bat ober hinter fich felbit zurudgeblieben ift, wird ber Dagftab vielmehr anderswoher entlehnt, nur bas gelobt, wodurch fie vor einem Andern fich ausgezeichnet, das gerügt, worin fie hinter einem Undern gurudbleibt. Bie viel ift nicht auf folche Beife mit oberflachlichen und ungerechten Urtheilen gefündigt worden bei ben Bergleichungen zwischen Mofe und Solon, zwischen Chriftus und Sofrates, zwischen Bomer und ben Nibelungen, zwischen Schiller und Goethe! In Diefe Gefahren folcher Bergleichungen fey gleich bier von Anfange erinnert, damit der geneigte Lefer gleich von Anfange bie Beruhigung fcopfe bag im vorliegenden Falle wir wenigstens bestimmt gesonnen find, fie forgfaltigft ju · vermeiden.

Und wenn nun gleichwohl trot der Gefahren diefe Parallele überhaupt gewagt wird, so geschieht dieß aus Rucksicht auf den Nutzen, den solche Wagnisse, sobald sie ihrer Grenzen sich bestimmt bewußt sind, doch auch unleug= Theol. Stud. Jahrg. 1856. 39 bar haben. Mittelmäßiges zu vergleichen, find wir wenig versucht, sondern gerade außerordentliche Erscheinungen find es, die thatsächlich zu solchen Parallelen gereizt baben. Aus einem sehr naturlichen Grunde. Das absolut Außers ordentliche und Unvergleichliche wäre eben damit auch das Unverständliche. Verständlich wird etwas erst badurch, daß wir es zu dem bereits vorhandenen Inhalt und zu den wesen, und so wird ein außerordentliches menschliches Wert uns badurch verständlicher, daß wir sehen, wie der wenschliche Geift auch sonst sons der wenigstens Aehnliches hervorgebracht hat: erst so gemeinnen wir ben Maßstab, womit dieses Außerordentliche gemeisen, die Vermittelung, wodurch es uns näher gebracht werden kann.

Nach allem bem wird eine Bergleichung gerade zwischen dem Buche Diob und bet Gottlichen Romobie immer noch als allzu gewagt erfcheinen. Bes nigftens bie Berechtigung aber wird man nicht bestreiten tonnen, fie infofern zu vergleichen, als beide Gebichte mis unvergleichliche, als folche, fur bie in der gewohnlichen Poetit tein Plat vorgefeben ift, beren jedes bielmehr eine Dichtungsart für fich bilden wurde, langft bezeichnet worden find: bas Beiwort divina, welches die bewundernde Nachwelt dem befcheidenen urfprünglichen Titel ber Commedia beigefügt hat, paßt nicht minder als auf bie Dichtung des großen Florentiners auf bas Buch hiob; auch bei diefem haben, wie Dante von feinem Gedichte ruhmen darf (Paradifo, 25. B. 2.), Simmel und Erde mit Band angelegt, und wiederum, was Ewald (Buch Jjob. 2, Ausg. S. 56.) uber hiob fagt : "Bei ber Eigenthum. lichkeit und ganglichen Urfprunglichkeit Diefer Dichtung ift es baber auch fcmer, ihr einen Plat in ber griechifchen Dichtfunft (b. b. in ber von ben Griechen erborgten gts wöhnlichen Poetit) anzuweifen", bas gilt ebenfomphl auch von ber Gottlichen Romobie.

### Allgemeiner Charakter beider Gedichte. Shr Verhältniß zum Verlornen Paradies, zum Meffias, Parcival, Fauft.

Schreiten wir aber zur Bergleichung des bestimmten Inhaltes und Charakters beider Dichtungen, fo burfen mir wohl auch bierbei auf unbedenkliche Buftimmung der Run= Digen rechnen, wenn wir ihre Uchnlichkeit zundchft im 201s aemeinen dabin bestimmen, daß Siob das größte Gebict von fpecififc religiofem Inhalte aus vorchriftlicher Beit ift, bie Gottliche Romobie bas größte berartige Gebicht, welches auf driftlichem Boben erwuchs. Beftimmter mochten wir die Bergleichung beider in folgenden Gagen formuliren: Beide Dichtungen behandeln ein religios-fittli= des Problem, bas fich im Allgemeinen als die Frage bestimmen laßt, wie der Mensch aus Irrthum und Gunde zur ewigen Babrheit und Seligkeit gelangt. Beide ruben babei auf bem Grund einer unbefangenen religiofen Bolfsanficht und befeitigen Zweifel und Berirrungen, welche burch bie jeweilige unvollkommene Auffaffung oder Bermirklichung jener Anficht entftanden find, eben durch bas lebendigere Erfaffen biefer Grundwahrheit felbit, und zwar nicht bloß in abstract theoretischer Erkenntniß, fondern in perfonlicher praktischer innerer Aneianung. Beide Dich. ter zeigen baber die leben bigfte fubjective Betheis ligung an ihrem Gegenstande und behandeln ihn, indem fie mit ausgebreitetfter Raturs und Menfchen= tenntniß die ganze Welt zu ihm in Beziehung feten, in einem auf bas planvollfte angelegten und in fich abgeichloffenen umfangreichen und großartigen Gebichte. Bir glauben, daß diefe fammtlichen Eigenthumlichkeiten feine britte Dichtung mit ben beiden angeführten theilt, daß bieje vielmehr burch ihre gemeinfame Theilnahme an benfelben von allen ben Dichtungen, welche man etwa mit ionen zu vergleichen versucht bat, eben fo bestimmt fich un= terfcheiden, als fie gegenseitig badurch fich naber ruden.

585

39\*

Bon folchen Bergleichungen bieten fich ber oberflach: lichen Betrachtung unschlit Rilton's Paradise lost und Paradise regained und flonked's Reffigs bar. Beibe find eben, wir jene, Gebichte von wefentlich tellablem Inhalte, von bebentenben Umfange und planvoller Anlage. Bor ber eingebenderen Drufung aber finft ihre Berechtianne, mit Sieb und der Divina commedia fich ju veraleichen, auf ein febr bescheidenes Das berab. Dick darum, weil ihnen fowohl die feste Objectivität eines in unbefangenem religiöfen Belfsglanden wurzelnden Inhaltes, als die lebendige fubjective Betheiligung ber Dichter an ihrem Begentignbe fehlt, wie fie in ben Gigenthumlichteiten biefet beiden Dichtungen geboren. Ein protestantifcher Dichter, welcher Gindenfall und Erlofung weber im concreten Bilde ber Entwidetung einer bestimmten menfchlichen Derfonlichfeit, noch fo, wie fie in ber außeren Befchichte fich vollzo aen, barftellen will, fondern als bie aronten Thatfachen ber vom gottlichen Rathfchluffe geleiteten inneren Gefchichtt ber Menfchbeit, ftellt fich bamit eine febr fcwierige Aufgabe. Die bezhalichen Indeutungen der beiligen Schrift, welche für ihn bindend fenn muffen, treten nur febr fpar lich auf: ben Reichthum anschaubarer Borftellungen, womit bie driftliche Mutbologie jene über elles menfaliche Ertens nen binausliegenden Gebiete angefüllt bat, könnte er mit ber Unbefangenheit, wie der tatholifche Dichter, nicht ge brauchen, auch wenn er es burfte. Sleichwohl tann fein Gebicht einen Apparat von bestimmten finnlichen Borftel lungen nicht entbebren, und fo ift er genothigt, was fic ibm nicht als ein Borhandenes barbietet, felbft zu ichaffen. Diefe Schöpfungen aber werden ben Schein bald nebelhafs ter Unbeftimmtheit, bald der Billfurlichfeit, bald nuchternen Allegorifirens, bald eines forcirten Pathos nie gang vermeis ben tonnen; jebenfalls aber gebt ihnen bie fefte Objectivitat eines bestimmten Bolfsglaubens ab, und ber Lefer vermag an ihnen auch nicht das Intereffe zu nehmen, wie an bem

Inhalte biefes letteren. Bie bereitwillig man bie boben poetifchen Borguge bes Berlorenen Paradiefes und bes Defs fias anerkennen mag : kein Unbefangener wird leugnen tonnen, daß beide Sedichte an ben angedeuteten Schwächen leiden. Und wie bie feste Objectivitat religiofer Boltsan= fichten, fo fehlt ihnen auch die lebendige fubjective Erregt= beit, woburch bas Buch Siob und bie Gottliche Romobie gerade fich auszeichnen. Das auch Milton und Rlopftock den erften Antrieb zu ihren Dichtungen dem verdanken, was nach Goethe ben Dichter eigentlich macht , ,,bem von Einer Empfindung ganz vollen Gemuthe", das wird Riemand vertennen. Bei ber Ausfuhrung aber waren fie von den vom claffischen Epos abstrahirten Regeln beberrscht: was homer an einem antiten Stoffe geleiftet, bas wollten fie an cinem driftlichen leiften, und fo war ihnen geboten, bie eigne Subjectivitat in ihren Gebichten moglichft zuruds treten zu laffen. Dem Buche Siob aber fo aut wie ber Gottlichen Romobie ift es caratteriftifch, daß in ihnen, wenn auch im Biob auf dem Grunde ber Geschichte einer andern Perfonlichteit, offenbar diejenigen Zweifel und Rampfe dargeftellt werden, durch welche die Dichter felbft zur Babrbeit und Berfohnung fich bindurchgerungen baben; und eben darum ift in viel hoherem Grade als ihre fceinbar fo nahe liegende Bergleichung mit Milton's und Rlopftod's Dichtungen bie mit folchen Gebichten berechtigt, in welchen bas Losringen bes Menschen aus 3weifel, Srrthum und Sunde zur wahren Erkenntnig und zur Berfohnung mit Sott dargestellt wird. In diefem Sinne bat benn 3. B. Gervinus Lampert's Alexander, Bolfram's Parcival und Dante's Gottliche Romodie zu einer Trilogie zufammenge= faßt und diefer wieder des Zeschplus Drefteia an die Seite gestellt. Und gewiß, mit wie viel Grund fie auch von ans beren Gefichtspuncten aus beftritten worden feyn mag, es hatte von dem angegebenen Standpuncte aus namentlich die Pa= rallelifirung des Darcival mit der Gottlichen Romodie ibr

gutes Recht. Gleichwohl wiegt in allen den angeführten Gedichten bas Intereffe an der Darftellung bes gegebenen bestimmten Sagenftoffes zu febr vor, als daß babei bie res ligios-fittliche Zendenz bes Ganzen und die fubjective Zbeilnahme der Dichter fich vorzugsweife geltend machen tonnte; und fo murbe nach allem dem am Ende nur Goethe's Rauft ein naberes Recht bleiben, mit unferen beiden Sebichten verglichen ju werden, wie denn Goethe felbft gleich durch den "Prolog im himmel" fein Gedicht in nabere Beziehung zum Buche Hiob gesetht hat und rudfichtlich ber Gottlichen Romobie Duntzer uns verfichert, daß im "Fauft wir in boberem Ginn als Italien in feinem Dante eine Divina commedia befigen, die uns durch die mannich= faltigften menschlichen Strebungen und Regungen bindurch sur hohern heimath, in welcher bas, was bier ungulanalich war, fich erfullen foll, ahnungevoll emporhebt."

In der That ift die Achalichteit zwischen diesen drei wunderbaren Dictungen unverkennbar. In ihnen allen wird im Bilde einer bestimmten Perfonlichteit bargeftellt, wie der Mensch aus der auf Irrthum und Sunde begruns beten Trennung von Gott zur Berfohnung mit ihm fich emporringt, 3war in Bezug auf Fauft ift oft behauptet worben und wird noch behauptet, daß er mit bem erften Theil eigentlich volltommen abgeschloffen fey, daß in ben Schlußworten diefes Theiles, welche Gretchen feine Rettung antundigen, Fauft aber in bem Burufe des Bofen : "Det ju mir !" ju ben Machten ber Kinfterniß verweisen, ein das fittliche Gefubl befriedigendes Gericht vollzogen und zugleich die Aufgabe des Dichters vollkommen geloft fer. Bieviel Schein auch diefe Auffaffung auf ben erften Blid haben mag, einer eingehenden Betrachtung tann es nicht entgehen, daß fie eben fo fehr der Unlage des Gedichtes als der des Dichters widerspricht. Gegen jene wurde es auf . das augenfälligfte verftoßen, wenn ber Bofe gegen ben Berrn feine Bette gewänne, und ber Buruf des begnadigs

### und Dante's Gottliche Komodie.

ten Gretchen's an den verfrrten Geliebten, womit der erfte Theil fcbließt, zeigt auf bas bestimmtefte, bas bem Teufel sum Trat, der Kauften für fich in Anspruch nimmt, die Belt ber Seligen noch Theil an ibm hat: Riemand, der bas Gedicht unbefangen auf fich mirten laßt, wird in jenem einfachen "heinrich! heinrich!" die bestimmte Sindeutung auf eine Kunftige Lofung perfennen, eine Sindeutung, welche für das Gefühl zu einem Stachel unpertilabarer Unbefrie. bigung werden mußte, wenn mit dem am Schluffe bes er= ften Theiles hervortretenden 3miefpalt bas Bange abschloffe. Undererfeits ware jein berartiger Schluß burchaus gegen ibie Beife eines Dickers, der fich nicht in weltschmerzlichem Behagen barin gefiel, Die mannichfaltigen Diffonanzen bes Lebens nur borbar zu machen und verdrichlich burcheinans der flingen au laffen, der vielmehr der Diebtfunft bie mur-Digere Aufgabe ftellte, bas Einzelne zur allgemeinen Beibe zu rufen, "wo es in herrlichen Accorden fchlagt". Mag es fenn, daß im zweiten Theile der after gewordene Dichter mehr kunftlich zusammenfette, mas im erften durch frifche Eriebkraft jugendlicher Begeifterung mubelos bervorgewach= fen mar: es ift nach Goethe's eigner Meußerung doch nur im zweiundachtzigften Sahr ans Licht geboren worden, mas bereits im zwanzigsten concipirt war, und zieht both durch beide Theile derfelbe Lebensfaden bindurch und verbindet fie zu einer nothwendigen organischen Einheit; und wenn, abnlich wie Dante's Solle, der erfte Theil durch fei= nen realistischeren Inhalt mehr unmittelbar anspricht und intereffirt, fo hat boch auch ber zweite feine eigenthumlichen Schönheiten; bie bem ausbauernben, eindringenderen Lefer immer mehr aufgeben und ibn, wenn nicht, wie Dante's Parabies, als ben herrlichften bes gangen Gedichtes, boch als einen ju deffen vollem Berftandniffe und Bollgenuffe unentbehrlichen erscheinen laffen. Mußer bem Forticbritte aus dem Rampfe zur Berfohnung nun bat Rauft auch mit hiob und ber Gottlichen Romodie den im Bolksbewußtfenn

wurgeinden muthischen Stoff gemein, welcher bas fefte Gerufte ber Dichtungen bildet, und ebenfo bie innige fubjective Betbeiligung bes Dichters an dem Gebichte ; benn das Soethe im Fauft die Entwickelung feines eignen inneren Lebens darftelle, mag, wie Dunger bemertt, allmablich eine triviale Bemertung werden, aber fie ift darum nicht minder wahr. Und endlich ift es allen dreien gemein, daß fie von ihrem Mittelpuncte aus bie ganze Schöpfung burchfcreiten, Simmel, Erbe und Solle durchwandeln. Tros alles diefes Gemeinfamen aber unterscheidet fich das neuere Sedict burch eine Eigenthumlichteit febr beftimmt von den beiden altern : es ift bieg der Mangel jenes eben fo ficheren als unbefangenen Bolksqlaubens, welcher in diefen die unerfoutterlich fefte Grundlage bildet. Allerdings gibt gerade ber gauft ein fprechendes Beugniß, wie Goethe driftliche Gedanken und Stimmungen nicht nur mit feinstem Sinne darzustellen vermochte, fondern wie er auch von ibnen weit mehr, als es sonft scheinen mag, personlich beruhrt war vermöge jener fides implicita, die auch in Beiten, wo ber -Berftand ber Berftandigen von ben positiven driftlichen Lebren fich abwendet, in jedem Menschen von tieferem Semuthe - oft in directem Biderspruche mit den Theorien, bie fein Berftand fich erbacht hat - durch die unbewußt wirkende Kraft pes chriftlichen Princips erzeugt wird =);

a) Das chriftliche Element im Fauft und namentlich in der schließlichen Edfung des in der Dichtung behandelten ethischen wie poetischen Problems hat in jüngster Zeit D. J. Bärens (der zweite Theil und insbesondere die Schlußscene der goethe'schen Faufttragöder. Hannover, Carl Rümpler. 1854) in anerkennenswerther Beife nachgewiesen Goethe ist darum, daß er nicht ausdrücklich genug für die positive christliche Lehre sich bekannt hat, so oft als ein Solcher dargestellt worden, der durchaus wider Christium sey (Luf. 11, 23.), daß es wohl in der Ordnung ist, auch einmal zu zeigen, wie viel an ihm, der in einer dem Evangelium abgeneigten Beit an der Polemit wider das positive Christenthum weit wenizeit an der Polemit wider das positive Christenthum weit weni-

aber feine Herkunst aus einer Beit, ba die Unbefangenheit bes Bolksglaubens aufs tieffte gestört war, aus einer Beit des Zweifelns und Suchens kann unser Fauft nicht verleugnen, und barum fehlt es ihm auch an der Sicher= beit des Planes, an der festen Jusammengehörigkeit aller Theile und an der vollendeten Abrundung des Ganzen, wodurch die beiden anderen Gedichte sich auszeichnen. Wenn die Eigenthumlichkeit des Antiken in der undewußten Ein= heit des Allgemeinen und Individuellen beruht, die des Modernen dagegen in dem bewußten Mangel dieser Einheit und im Suchen nach ihr, so stellt sich der Faust als ein modernes Gedicht der antiken Ruhe, welche hieb und die Göttliche Komobie bei aller subjectiven Erregtheit auszeich= net, sehr bestimmt gegenüber.

#### Grundgebanke und Grundtendenz-

I

t

ţ

t

Bir durfen nunmehr zur naheren und bestimmteren Bergleichung ber beiden größten religiofen Dichtungen aller Zeiten übergehen. 3war ber Divina commedia ist sogar ber allgemeine Charakter eines religiofen Gedichtes von einigen italienischen Commentatoren abgesprochen worden. Ihre aus der religiofen Verkommenheit ihres Volkes her= vorgegangene Unfähigkeit, den wahren Sinn des gewaltigen Dichtwerkes zu verstehen, stüchtete sich nämlich in die An= nahme, das Dante darin nur in allegorischer Form ben das politische Leben der damaligen Zeit beherrschenden Gegensach zwischen Schöcklale, seine Stellung zu jenem Gegensahe und seine Anstöchten über ihn dargestellt habe, wobei man denn die nationale und personliche Eitelkeit in übergelehrter und aberwisiger Nachweisung der Beziehun-

ger als die Meisten Antheil nahm, dieses vielmehr gegen eine fade Ausschlarerei vertrat, eben um deßwillen für das Christenthum ist (Luk. 9, 50.).

gen des Gedichtes auf die Ereigniffe der italienischen Gieschichte befriedigte. Für de utsche Lefer bedarf es nach ben Anbeiten von Schlosser, Bitte, Blanc, Philalethes, Graul, Wegele u. A. der Widerlagung folcher Ansichten nicht mehr, auch wenn nicht Dante seichst in der Dediration des Paradieses an Ean Grande detla Scala mit durren Worten gesagt batte: — omissa subtili investigatione dicendum est breviter, quod finis totius et partis (des ganzen Wertes, wie insbesondere des eben vorliegenden Paradieses) est removere viventes in hac vita de statu miseriae et perducere ad statum felicitatis \*).

Beftimmter haben mir nun bie Lebnlichteit beider Gebichte zunachst darin gefunden, baf beide auf dem Grunde einer unbefangenen religiofen Bolksanficht ruhen und 3meifel oder Berirrungen, welche durch die jeweilige unvolltommene Auffaffung ober Berwirklichung entstanden find, eben durch bas lebendigere Erfaffen bes mab= ren Grundes jener Anficht felbft befeitigen. . Sm Buche Siob befteht diefe volfethumliche Grundlage in ber Ueberzeugung von jener ewigen Babrheit, welche als der praktifche Grundgedanke der altteftamentlichen Religion mit dem religiofen Bewußtfeyn des Maclitifchen Boltes auf das innigfte verwachfen war, bag über das Berhalten des Menfchen von Gott ein gerechtes Gericht gehalten und ftets gerechte Bergeltung bafur geubt werbe. Auch wenn biefe Bergeltung zunächt nur im irbifchen Leben gesucht wurde, fo war bieg nicht geradezu falfch, fondern eben nur ein Theil der Babrheit. Kalfch aber war es, wenn ber fleischliche Sinn ber graeliten im Befit ober im Berluft außerer Gludsguter bie von Gott verhängte Belohnung oder Bestrafung erkannte und diese Gluckum=

a) Bgl. Torri, epistole di Dante Allighieri. Livorno 1842. p. 122.

593

ftanbe zu einem mit Lieblofigteit angelegten ftarren außerlichen Maßstabe ber Gottergebenheit oder Gottlofigkeit machte. Diefe irrige Auffaffung und Anwendung eines richtigen · Grundgedankens rief entgegengesete Berirrungen hervor bei Solchen, die an fich felbit ober an Undern die Erfahrung gemacht zu haben glaubten, bag auch der Schuldlofe von fcweren Leiden heimgefucht werden tonne : fie ließen fich zu einem verblendeten Deiftern bes Allweifen, zur Anflage gegen ben gerechten Gott, jur Leugnung einer gerechten Bergeltung überhaupt fortreißen. Zus dem Rampfe Diefer miteinander freitenden Regungen menschlichen Srrthums und menschlicher Gunde zur gottlichen Babrheit zu fuhren, ift die große Aufgabe bes Buches Biob. Der Dichter macht fich bie Lofung diefer Aufgabe nicht leicht. Auf der einen Seite vertreten Die Freunde Biob's die außerliche Bergeltungslehre und ihre Confequenz, die eben fo lieblofe, als außerliche Beurtheilung des von Leiden gebeugten From= men; auf ber anderen Seite fteht Siob als Bertreter der Erfahrung, daß auch den Gottergebenen Unglud treffen tonne, und ber aus biefer Erfahrung fich ergebenden Fol= gerungen. Alle Bedenten, welche zur Berftartung der ftrei= tenden Unfichten in ben Rampf gefuhrt werden tonnen, werden von dem Dichter mit unerhörter Rubnheit gemedt. und was die Entscheidung befonders erschwert, ift der Um= ftand, daß teine von beiden Unfichten abfolut falfc ift, eine jede vielmehr auch Elemente ber Babrheit in fich tragt. Unberechtigt find bie Freunde, wenn fie Gottergebenbeit und außeres Glud als ungertrennliche Correlate betrachten und von dem fcmeren Leiden des Freundes auf eine fcmere Berfculdung beffelben ichließen; berechtigt aber ift es, daß fie die Bahrheit einer gerechten gottlichen Bergeltung überhaupt festhalten und bem Freunde fein vermeffenes Rechten mit Gott verweisen. Siob auf der anderen Seite ift unberechtigt, wenn er ju Unklagen gegen die Gottheit, zur Leugnung ihrer Beisheit und Gerechtigkeit fich fort=

reifien laßt, berechtigt aber ift es, bag er ben Anklagen ber Freunde gegenüber feine relative Unschuld und die Anficht vertritt, daß auch den Gottesfürchtigen Uneluck treffen tonne. Auch machen fich die beiderfeitigen Bahrheiten im Fortschritte bes Streites bei bem Gegner immer mebr geltend. Bahrend die Grunde, welche die Freunde für ibre außerliche Bergeltungstheorie vorbringen, nach 3abl und Gewicht immer mehr abnehmen und endlich gang ausbleiben, wodurch benn ihre fortgeseten Beschuldigungen bes ungludlichen Freundes in ihrer Unberechtigung um fo nachter fich barftellen, mildern fich unter ber fiegreichen Betampfung bes Irrthums ber Gegner auch bie leidenschafts lichen Ausbruche Siob's, und feine Anflage gegen Gott gebt allmåhlich in Rlage über fein fcmeres Leid unter Unertennung ber gottlichen Beisheit über a). Sest erscheint zur endlichen Entscheidung, nicht als ein deus ex machina, fondern burch bieß Alles wohl vorbereitet, Gott felbft auf dem Rampfplate, nicht bloß, um durch Offenbarung der alle menschliche gaffungetraft weit uberfteigenden gottlichen Macht und Beisheit Siob niederzubeugen, fondern auch, um ihn, beffen leidenschaftliche Ausbruche menfolichen Un= muthes boch dem gottlichen Auge den Eifer fur Babrheit und ben in feiner Tiefe in Gott gegründeten Sinn nicht verhullen konnten, auch die gottliche Gnade erkennen und fublen zu laffen, während bie Freunde, welche fich Sottes Anwalte zu fepn buntten, fur die von beiliger Rachftenliebe vertaffene ftarre Meußerlichteit ihrer Auffaffung gerechte Ruge hinnehmen muffen. Go taucht aus dem ichweren

a) Bei biefer burch bas Gebicht felbst geforderten Auffaffung seines Fortschrittes fallen die Anstände, welche man gegen die Echtheit von Kapitel 27, 7—23. und namentlich von Kapitel 28. darum erhoben hat, weil in diesen Kapiteln Hob felbst schova zu viel von den Wahrheiten ausspreche, die nachher Jehova zur endlichen Eutscheidung des Streites verfändigt, von selbst hinweg.

### und Dante's Gottliche Komodie.

Rampfe am Ende die Babrheit bervor, daß der allmach. tige und allweife Gott ein gerechter Richter und Bergelter bes menschlichen Berhaltens ift, daß aber bie Rurzsichtigkeit bes fundigen Menschen fich nicht vermeffen barf, bas Balten bes gerechten Gottes, beffen unerforichlicher Ratbidluß auch über feinen frommen Rnecht Leiden verhängen tann, im Einzelnen nachzuweisen, daß ber Denich vielmehr bem Billen des eben fo anadigen, als gerechten, weifen und allmächtigen Gottes in bemuthigem, bingebendem Bertrauen fich unterwerfen foll. Diefe Babrheit ift aber nichts In. beres, als bie tiefere Auffaffung bes vollsthumlichen Grunds gedankens von der gerechten gottlichen Bergeltung felbft, woburch bie aus feiner unvollkommenen Auffaffung und Anwendung entsprungenen Berirrungen geloft werden; und ber Gang, welchen biefe Bofung nimmt, fubrt aus ber Bolle bes 3weifels und der Berzweiflung burch bas lauternde Reuer ber Prufung zur befeligenden Unschauung Gottes und feiner emigen Bahrheit: auch bas Buch Biob ift eine Gottliche Romodie in drei Acten, Solle, Fegefeuer und Paradies.

Auch die Gottliche Komodie a) ruht auf einer im Bolksglauben wurzelnden religiofen Wahrheit; es ist dieß der jes des gefunde christliche Bolksbewußtleyn durchdringende Ges danke, daß fur den Menschen kein heil ist, benn in Christo, daß durch dieses heil alle menschlichen Berbaltnisse verklart werden sollen, und daß die Kirche die Bewahrerin ber

a) Bei den Citaten aus der Göttlichen Komödie habe ich mich abwechselnd der Uebersetzungen von Streckfuß, Graul, Philalethes bedient, je nachdem sie Sinn und Geist des Dichters am treffendsten wiederzugeben schienen, am meisten der durch forgfältigste Treue ausgezeichneten von Philalethes. Einiges habe ich auch felbst übersetzt, und überall, wo es auf den einzelnen Ausdruck des Originals, oder auf die unerreichbare Schönheit der ursprünglichen Darstellung ankam, sind die Worte des Originals selbst angeführt worden.

Dittel ift, burch welche es ausgebreitet wirb. Die Leiter bes firchlichen Lebens aber hatten in fortfcreitenber Bermeltlis chung aufgehort, vor Allem felbft nach perfonticher Aneig= nung bes driftlichen Seiles zu trachten. Die Mittel, welche bazu bienen follten, die Serrschaft Chrifti in den Sergen au begrunden, migbrauchten fie als Mittel, die Denfchen ibrer eignen außeren herrschaft zu unterwerfen; als eine weltliche Dacht und politische Partei trat bie Rirche andes ren Parteien gegenüber, von denen eine jede, um bas Bobl bes Gangen mehr oder weniger unbefummert, vorzugsweife auf den eignen außeren Bortheil bebacht war. Unter biefem felbftfuctigen, weltlichen Treiben aber ging der Menfcbeit. Die fich zu Chrifto befannte, der Segen der chriftlichen Bahrheit verloren, und vergeblich bemutte fich menschliche Beisheit, in ihren durchlocherten Gefäßen den Trant zu bieten, der nimmer durften laßt, und der nur dem jest vers foutteten Borne bes gottlichen Bortes entquillt. Anq Dante war von diefen Berirrungen nicht unberührt geblies ben, welche bie durch bie verweltlichte Rirche verschuldete Bertummerung und Entftellung ber criftlichen Babrheit zur Rolge hatte: er hatte den Mangel eines innigen und lebendigen Glaubens durch die unzulänglichen Runfte ber Philosophie zu ersehen gefucht (vgl. außer anderen Stellen Dar. 33, 85 ff.) und er batte an dem leidenschaftlichen Streite der volitischen Parteien lebhaften Antheil genommen und war felbft von ben Berfuchungen ber Sinnenluft nicht unberührt geblieben. Da ploglich, in feinem fünfunddreißigften Jahre, in ber Mitte des menschlichen Lebensweges, geht bas Zuge ihm auf über das tiefe Berderben, in das er verfunten mar. Bo ber Beg aus diefem Irrfal? Es gibt teinen andern, als die Rudtebr zu der vergeffenen und entftellten Grunds wahrheit: tein Seil als in Chrifto! Diefen Beg ju zeigen, ift der 3med der Gottlichen Romodie; es ift ders felbe Beg, auf welchem jederzeit die wahre kirchliche Reform vorging, und eben im Betreten und Berfolgen

٠.

biefes Weges liegt das Reformatorifche der Gottlichen Ros mobie.

Nachdem Dante diefen Beg eingeschlagen, tann er es aussprechen, wie die Erbe, der Schauplath fo leidenschaftlis chen Jagens und Rampfens, vom himmlifchen Standpuncte aus betrachtet, fo flein und unbedentend ericheine, bag fie nur ein Lacheln erregen und nur der fur weife gelten tonne, der sie gering achtet und auf die bobere Belt feinen Sinn richtet (Par. 22, 133 ff.), wie bas Leben auf ihr nichts Anderes ift, denn ein rafcher Bang zum Tode (ein viver ch' è un correre alla morte. Ourg. 33, 54.). Das Menfdengefdlecht ift geboren, zum Ueberirdifchen fich emporzuschwingen (Purg. 12, 95 f.), wo feine wahre heimath ift, auf ber Erbe lebt es nur als Frembling (Purg. 13, 91-96.) a), eine Raupe, geboren, ben himmlifden Schmet= terling zu bilden, der entpuppt zur ewigen Gerechtigkeit fich emporschwingt (Purg. 10, 121 ff.). Aber freilich, die fündige Neigung des Menschen ift bem Irbifchen und Bers gånglichen zugewendet, und bei bem geringften Anlaffe verlaft er ben hohen Flug und fallt gur Erbe berab (Purg. 12, 95 f., vgl. namentlich auch Purg. 14, 145-150.). Und feine eigne Kraft reicht auch nicht aus zur Erfüllung feines himmlischen Berufes: er bedarf der Unterftugung der gottlichen Gnade (Par. 32, 145 ff.). Er muß beten; daß bas himmelreich zu ihm tomme, benn fonft vermöchte er aus eigner Rraft es nicht zu erwerben (Purg. 11, 7 ff.) b); es ihm zu bringen, barum eben ift Chriftus erschienen, def=

a) Wie wunderbar zart und tief ruhrend antwortet hier auf Dante's Frage, ob unter den ihm begegnenden Seelen keine aus Italien sich besinde, die Sanesin Sapia:

> O frate mio, ciascuna è cittadina D'un vera città ; ma tu voi dire, Che vivesse in Italia peregrina.

b) Die zweite Bitte des Baterunsers wird hier folgendermaßen um= fchrieben :

fen Erscheinung unnöthig gewesen ware, wenn ber Deulo aus eigner Rraft Alles vermöchte (Durg. 3, 38 f.) a). Un' ibn muß fich innigst anschließen, wer fein ewiges Seil fucht, zu seinem reinen Evangelium muß er zurücktebren , bas freilich jest von den ichlechten hirten burch eitle menfchliche Erfindungen und Poffen fo entstellt und zurudgefcoben ift, daß die verlaffene heerde mit Bind ftatt mit dem Brode des Lebens gefuttert von ber Beide gurudtebrt (vgl. Par., 29, 85 - 123, die febr farten und dentwurdigen Borte gegen menichliche Erfindungen, bie bas gottliche Bort verbullen und in deren Rolge nun auch die irregeleitete Denge außeren menfchlichen Satisfactionen und Abfolutio= nen vertraut fatt der in lebendigem Glauben ergriffenen freien Snade Gottes). Und wie fur den einzelnen Den= ichen, fo gebt auch fur bie menschliche Gesellichaft nur von Christo bas heil aus, und zwar ift es einem wohl geord. neten driftlichen Gemeinwefen wefentlich, daß zwei Son= nen, beide naturlich von ihm ihr Licht empfangend, die eine auf ben Begen des irbifchen, die andere auf den Begen bes himmlifchen Lebens, leuchten und leiten; fatt beffen bat jest eine die andere ausgeloscht, bas Schwert ift verbunden mit dem hirtenstab, und fo thun nothwendig beide ibre Schuldigkeit nicht mehr, ba eines nicht mehr bas andere fürchtet (Purg. 16, 106 ff.)b ); benn zum gottgewollten

> Vegna ver noi la pace del tuo regno, Che noi ad essa non potem da noi,

S'ella non vien, con tutto nostro ingeguo.

a) Hier heißt es, allerdings in specieller Beziehung auf die Unzulängs lichteit der menschlichen Erfenntnis:

- se potuto aveste veder tutto,

Mestier non era partorir Maria.

b) Es heißt hier :

Soleva Roma che il buon mondo feo Duo Soli aver, che l'una e l'altra strada Facean vedere, e del mondo e di Deo.

Begriff des Menschen als eines animal civile gebort es, daß in ber menschlichen Gefellschaft zu gegenfeitiger Erganzung und Uebermachung verschiedene Memter und ihnen entspres chende Gaben bestehen (Purg. 8, 115 ff.). So hat ber Dichter durch inniges Versenken in die Tiefen des chriftlis den Grundgedankens und einer auf ihm rubenden Beltanschauung bie Mittel gefunden, um die Schaden zu bei= len, die ihm felbst und dem Ganzen aus der Entstellung jener Bahrheit erwachsen waren, und fo ausgerüftet beginnt fein Geift den großen Bang durch die drei jenseitigen Belten. Die Holle zeigt in abschreckenden Bildern die bis zu ihrem tiefuntersten Grunde, wohin Lucifer verfchla= gen ift, ftufenweife zunehmenden ewigen Plagen berer, welche im Erdenleben ihren Ginn in den Dienft des Eites len und Verganglichen bingegeben baben. Ber, ber bie Donnerworte lieft, die dem Dichter als Aufschrift des Bollenthores entaegenstarren:

> Ich führe dich zur Stadt der Qualerfornen, Ich führe dich zum unbegrenzten Leid, Ich führe dich zur Stätte der Verlornen! — — Laßt, die ihr eingeht, jede Hoffnung schwinden!

wer gedachte nicht bei diefen Warten an das, was Hiob im 14. Cap. über die Unentrinnbarkeit des Scheol ausfpricht:

> L'un l'altro ha spento; ed è giunta la spada Col pastorale; e l'uno e l'altro insieme Per viva forza mal convien che vada; Perocchè, giunti, l'un l'altro non teme.

Und weiter B. 127 ff.:

۱

I

1

i

۱

ļ

ļ

I

Di' oggimai che la chiesa di Roma, Per confondere in sè duo regimenti

Cade nel fango, e sè brutto e la soma.

Bas es heißen soll, wenn Göschel behauptet, Dante fordere die Berschmelzung beider Gewalten, das ift stellich solchen Stellen gegenüber schwer zu begreifen.

Theol. Stud. Jahrg. 1856.

#### Der Mann flirbt und wird niebergeftrectt,

Und es verscheidet der Mensch — und wo ift er? Es verrinnet bas Wasser aus dem See,

Und der Strom nimmt ab und vertrocknet.

Und der Mensch legt fich nieder und fteht nicht mehr auf, Bis der himmel nicht mehr ift, erwachen fie nicht,

Und erstehen nicht von ihrem Schlaf. — —

Der gefallene Berg verwittert,

Und der Fels rückt fort von seiner Stelle; Steine zerreibt das Waffer,

Es spülen weg feine Bogen den Staub der Erde; Und die Hoffnung des Menschen haft du vernichtet!

Im Regefeuer feben wir bann, wie bie Seele, die mit innerftem Berlangen, wenn auch erft im letten Augenblide bes Erdenlebens, dem Ewigen fich zugewandt, in ftufen= weifer Erhebung durch die allumfaffende gottliche Gnade von ben Schladen ber Sunde vollig gereinigt wird a), bis wir endlich im Paradiefe des Dichters fuhnen Flug burch bie verschiedenen Spharen bindurch zum Emppreum bealeiten, wo bie Geele in feligem Schauen die unmittelbarfte Gemeinschaft mit dem Dreieinigen genießt. Und wie Siob nicht im Stande ift, mit menfclicher Geiftestraft die Rathfel des Lebens ju lofen, fondern es Gott felbft vorbehalten bleibt, bas lette entscheidende Bort zu fprechen, fo tritt auch in ber Gottlichen Romobie, je weiter fie vorschreitet, befto mehr bie menschliche Thatigkeit als eine unzulängliche zurud und bas Birten ber gottlichen Gnade tritt bervor. In der holle, wo es fic nur um Ertenntniß ber Sunde

a) Wie schön und bedeutungsvoll ist es, wenn Manfred, ber, ber reits von zwei Todeswunden durchbohrt, unter Thränen dem sich ergeben hatte, der gern vergibt, obgleich er im Bann der Kirche gestorben war, doch im Purgatorium dem Dichter begegnet und ihn begehrt (Burg. 3, 121 sf.):

Orribil furon li peccati miei;

Ma la bontà infinita ha si gran braccia,

Che prende ciò, che si rivolve a lei.

Bgl. namentlich noch B. 133 ff.

### und Dante's Gottliche Romodie.

und ihres Berderbens handelt, tonnte Birgil, ber Reprafen= tant der naturlichen, aber nach dem driftlichen Seile fich fehnenden Bernunft, als Suhrer genugen, wiewohl auch er durch die himmlische Gnade dazu angeregt und abgeordnet werden mußte. In dem Purgatorium bilden mehr die im Lauterungsproceffe begriffenen begnadigten Geelen felbft, fowie Engel und beilige Frauen die Ruhrer, und Birgil er= fceint neben dem icon felbstandiger auftretenden Dichter mehr nur als beffen Begleiter. 3m Paradiefe endlich ift die einzige Führerin die von Sphare zu Sphare an überirbifcher Rlarheit machfende Beatrice, welche eben die vollen= bende gottliche Gnade in der Gefammtheit ihrer erleuchten= ben, heiligenden und zur feligen Gemeinschaft mit Gott verklarenden Birkungen darstellt : zumal in den letten Gefangen wird die gottliche Gnade ofter erwähnt, als die ibn bem Dienste ber Nichtigkeit entnommen und zur befelis aenden Unschauung des Emigen emporgehoben habe, und des Dichters Gebet ift darauf gerichtet, daß diefe Gnade bei ihm bleiben, ihn in feinem noch übrigen Erdenleben nicht Man erinnere fich bier namentlich verlassen moae. an Dante's Gebet an Beatrice (Par. 31, 79-91.) und an bas wunderbar icone und innige Gebet des beiligen Bernbard, des Reprafentanten ber im feligen Anschauen Gottes befriedigten vollendeten Einigung mit ihm, an Maria, die Personification des jede Gnadenwirkung veranlaffenden und bie gottliche Bergebung vermittelnden gottlichen Erbarmens (Dar. 33, 1-39.). Bie tief und foon beißt es bort:

> D Herrin, in ber meine Hoffnung lebet, Die du geduldet haft, daß in der Hölle Zurücklieb deine Spur ob meines Heiles, Bon jenen Dingen all', die ich gesehen, Durch deine Macht und deine Güt' erkenn' ich Die Kraft und Gnade, die ste mir gewähret. Du zogst mich aus der Knechtschaft in die Freiheit Durch alle jene Weg', in allen Weisen, Die Solches zu bewirken Macht besaßen.

601

Digitized by Google

40\*

In mit bewahre deine reichen Gaben, Daß meine Seele, die du haft geheilet, Dir wohlgefällig von dem Leib' fich lofe !

Und wie die Unzulänglichkeit der menschlichen Kraft, die der gottlichen Sulfe nicht entrathen kann, so ift auch die Schwäche menschlicher Erkenntniß gegenüber der gottlichen Beisheit von Dante mit nicht minder ftarken Ausdrücken als im Buche Siob hervorgehoben. Man vergleiche nur die zum Theil schon früher benutzte Stelle Purg. 3, 34-39:

> Thor ift, wer hofft, daß die Bernunft des Menschen Die endlos weite Bahn durchlaufen könne, Der einen Wesenheit in drei Personen. Begnügt euch mit tem "daß", ihr Menschenkinder (State contenti, umana gente, al quia); Denn konntet Alles thr durchschau'n, so brauchte Maria ja nicht Mutter erst zu werden.

Achnlich und <sup>11</sup>ganz an Hiob erinnernd heißt es Par. 19, 78 ff. in Bezug auf die Zweifel, welche aus Betrachtungen über das Schickfal der Ungetauften entstehen könnten:

> Doch, wer bift du, ber zu Gericht will stigen, Auf tausend Meilen weit Urtheil zu fällen Mit deinem Blick, der eine Spanne reichet? — — O ird'sche Wessen, o stumpffinn'ge Geister ! Der erste Wille, gut an sich, hat nimmer Sich von sich selbst, dem höchsten Gut, entfernet. Das ist gerecht, was mit ihm übereinstimmt.

Damit vergleiche man etwa noch Purg. 33, 85—90. Par. 32, 62—70. Schließlich bebarf es nur einer Erinnerung, baß, wie die Grundgedanken beider Gedichte im religissen Bolksbewußtleyn wurzeln, so auch ihre Scenerie der volksthumlichen Anschauung entlehnt ist: die himmlische Rathsversammlung im Buche Hiob und der in ihr auftretende Satan sind so wenig wie Dante's Hölle, Fegfeuer und Paradies bloße Gebilde der in subjectiver Ungebundenheit sich ergehenden Phantasse der Dichter, sondern, wie eigens thumlich diese auch jene Borstellungen benust und gestaltet

### und Dante's Gottliche Komodie.

haben mögen, ihre Grundelemente find Elemente der volkse thumlichen Weltanschauung. Im Buche Hood ift auch die die Grundlage bildende Erzählung dem nationalen Sages Freise entnommen.

## Inniger Zusammenhang beider Dichtungen mit der Persönlichkleit der Dichter.

Neben diefer festen objectiven Grundlage zeigen nun beide Gedichte als ihr zweites charakteristisches Merkmal Die lebendigfte fubjective Betbeiligung der Dichter an ihrem Gegenstande. Schon von den im Bolfsbewußtfenn gegebenen Materialien der Gottlichen Romodie konnte gar nicht gesprochen werden, ohne baran zu erinnern, wie innig des Dichters Derfonlichkeit in fein Gedicht verflochten ift: bei Dante tritt diefes Berhaltniß am deutlichsten hervor, auf ihn mogen fich darum auch jus erft bie bezüglichen Erorterungen erftreden. In bem icon erwähnten Briefe des Dichters an Can Grande beißt es, in= dem -die im Mittelalter geltenden Regeln der biblifchen Ber= meneutit über mehrfachen Schriftsinn auf die commedia angewendet werden (S. 116. der Ausg. von Torri): Est ergo subiectum totius, literaliter tantum accepti, status animarum post mortem simpliciter sumptus. Nam de illo et circa illum totius operis versatur processus. Si vero accipiatur opus allegorice, subiectum est homo, prout merendo et demerendo per arbitrii libertatem iustitiae praemiandi et puniendi Man fann diefem boppelten Ginn bes obnoxius est. Bertes noch einen dritten beifugen, in welchem der buch= ftabliche und allegorische Sinn fich durchdringen und welchen man den perfönlichen nennen könnte, infofern nach ihm bas Gedicht die eigene Seelengeschichte des Dichters barftellt, wie diefer nach einer durch unbefangenen Glauben und fromme Hingebung an bas Ewige verklarten Jugend ber felbstifchen Neigung zum Berganglichen zur Beute ward,

mit dem Beiftande der gottlichen Gnade aber aus biefen Birrfalen zu felbftbewußter feliger Gemeinschaft mit Gott fich emporrang. Es ift nur aus bem in unferm "gebildes ten Dublicum" berrichend gewordenen oberflachlichen und außerlichen Begriff von Gunde und aus dem Bergeffen bes Umftandes, daß es bem Chriftenthum wefentlich ift, eben bie Gunber gur Buffe und zum emigen Leben ju rufen, erklärlich, wenn neuere Ausleger ber Gottlichen Ro: mobie es fur ihre Pflicht hielten, ihren Dichter als an den darin geschilderten Berirrungen perfonlich vollig unbetheiligt darzuftellen. Dante felbst ift nicht fo gart mit fic umgegangen, fonbern, getreu dem Beispiele des Apostels Paulus und der fundenbefennenden Pfalmiften, bat er, in der froben Gemigheit, ein von Gott Begnadigter zu fevn, mit folger Demuth und fefter hand auch von den umnach. teten Stellen feines Lebensganges den Schleier geluftet.

Seine vom Glanze der Ewigkeit durchleuchtete Jugend hat er in der vita nuova dargestellt. Dem neunjährigen Knaden schon war in der lieblichen Gestalt der gleichalterigen Beatrice Portinari (geb. 1265) die himmelan ziehende Macht der gottlichen Liebe a) auf eine für sein ganzes Leben entscheidende Beise entgegengetreten. Mit diesem Augenblicke begann, wie uns der zum Manne gereiste Dichter im Anfange der vita nuova berichtet, jener Abschnitt im Buche seines Gedächtniffes, welcher ben Title

Und wo als Beib du sichtbarlich, Geworden Leib, mir zeigest dich, Ein Lebensbild, worin vereint Mir Himmel milb und Erd' erscheint: Da gieb, o Liebe, daß diese Tricbe, Die ziehn zu ihr, nicht sliehn von dir, Daß ich vom Sinne bestrickt nicht sey, Mir selbst entrinne, durch Schönheit srei !

a) Es sey hier an Rückert's Hymne au das Licht erinnert, die wit folgendem Gebete an die die ganze Natur durchwandelnde göttliche Liebe schließt:

### und Dante's Gottliche Komodie.

fuhrt: Incipit vita nova! "In felbigem Augenblicke", er. zählt er uns, ... geschab es, bag ber Geist bes Lebens, ber in der verborgensten Rammer des Bergens wohnt, fo heftig zu erzittern begann, daß er in den fleinften Dulfen fich fcbrecklich (orribilmente) offenbarte, und zitternd fprach er Diefe Borte: Ecce deus fortior me; veniens dominabitur mihi" (G. 1 f. bei Forfter). Uebnlich ichitdert er bald nachher (S. 3.) den Eindruck ihres nach neun Jahren ihm ju Theil gewordenen erften Grußes und bemerkt fpåter (G. 15.) in Bezug auf ihr Grußen : "Ich fage benn, baß, wenn fie von irgend einer Geite ber mir erschien, ich burch bie bloße hoffnung ihres mundermurdigen Grußes feinen Feind mehr hatte; vielmehr durchdrang mich eine Flamme der Menschenliebe, Die mich willfahrig machte, Seglichem zu verzeihen, von bem ich irgend beleidigt more ben ware. Und fo Jemand von mir in folchem Augens blide etwas verlangt hatte, meine Antwort ware, mit einem Angefichte, getleidet in Demuth, bloß gewefen: Liebel4 In gleichem Sinne beißt es (G. 34.) in ber erften Cangone ber vita nuova (Donne ch'avete intelletto d'Amore):

Wen werth fle fand, zu ihr emporzusehen, Wird an sich felbst, was sie vermag, gewahren; Wem ihres Grußes Heil dann widerstahren, Vergist in Demuth, was ihm Leids geschenz; Und als noch Größres hat ihr Gott gespendet, Daß, wer sie jemals sprach, nicht übel endet.

さら

Daß Beatrice sich mit einem Undern vermählte (1287), Eonnte die ideale Liebe des Dichters nicht stören: fortwähs rend blieb sie ihm "eine Zerstörerin aller Laster und eine Königin der Lugenden", und wie mubes und leidenvolle Bege auch der treu Liebende durchwandeln muß, er durfte die Herrschaft der Liebe preisen, weil sie den Sinn ihres Getreuen von Allem abziehe, was bos ist (S. 21.). Noch war er mit Aussuchrung einer angesangenen Canzone bes schäftigt, welche die segenvolle Einwirkung der Geliebten

ε

auf ihn feiern follte, "als ber Berr ber Gerechtigkeit jene Abeligste (gentilissima) ju fich rief, auf daß fie einginge zur herrlichkeit unter ber Rabne Maria's, beren Rame in tieffter Etrerbietung von diefer feligen Befeligerin (Beas trice) genannt marb". Mit bem Ubicheiden ber Geliebten (1290) verlor Dante den Salt, welcher ihn bisher uber die Nichtigkeit, die Bermirrung, die Leidenschaft des Beltlebens erhoben hatte. Seine nun folgende Berirrung beschrantt bie vita nuova nur auf ein paar Tage und gibt als ihren Grund bie Neigung an, welche eine andere Dame durch ihr gartes Mitleid mit feinem Schmerze in ihm erwedt habe. 3m Convito allegorifirt Dante Diefe Dame gur Philosophie, bei welcher er nun, ftatt in demuthiger Sin= gebung an die Offenbarung, Troft suchte. Die Gottliche Komodie aber gibt uns vollständigeren Aufschluß. Sie ftellt jene Berirrung des Dichters als eine langdauernde und tiefgehende dar und deutet auch ihre Art und Beife bestimmter an. Nicht bloß bekennt er im Allgemeinen (Par. 22, 107 f.), wie er oft im Schmerz über feine Sunben die Bruft fich ichlage, fondern auch die einzelnen fundigen Neigungen beutet er an, welchen er zur Beute geworden. Im Kreife der Neidischen auf dem Reinigungsberge fuhlt er von Mitschuld fich nicht gang frei; weit mehr aber bat er bie Strafe bes Stolzes zu furchten (Purg. 13, 133 ff.), ja felbst bem Schlemmer Forese gegenüber muß er mit Schmerz deffen fich erinnern, mas fie bei ihrem fruberen Umgange gethan (Purg. 23, 115-117.); auch fein Ber= trauen auf die Philosophie erfahrt Beatricens Ruge (Purg. 33, 85-90.), und auf feine Reigung zu andern Frauen weift außer den fogleich zu benutenden Stellen auch Purg. 24, 37. hin. Die hauptbeweisstellen aber fur das tiefe Sundenbewußtfeyn Dante's find Purg. 30, 115-145. und 31, 1-90. Sier halt dem auf dem Gipfel des Reinigungs= berges Angelangten Beatrice den Gang feines inneren Lebens vor, damit er in burchgreifendfter Reue und Bug-

fertigkeit feine Sunden erst offen erkenne und bekenne, bes vor er in die Fluthen Lethe's getaucht wird. Sief erinnert daran, wie er in jenem "neuen Leben", wozu Gottes Inade durch die Geliebte ihn erweckt hatte, durch Natur und Gnade mit den vielversprechendsten Anlagen ausgestattet war. Eine Zeit lang hielt sie ihn durch den Blick ihrer jugends lichen Augen (mostrando gli occhi giovinetti a lui) aufrecht und auf geradem Wege. Nachdem sie vom Fleisch zum Geist emporgestiegen war, hätte sie ihm noch viel werther feyn sollen, und er hätte von allem Irdischen um so entschiedener sich abwenden, weder von einem Mädchen, noch von sonst Bergänglichem sich anziehen lassen sollen, da selbst ihre liebreizende Gestalt, das Schönste, was je die Erde hegte, dem Tode versiel. Statt dessen ließ mit ihrem Tode seine Liebe nach,

> Und feinen Schritt wandt' er durch irre Pfade, Die falfchen Bilber eines Guts verfolgend, Die das Berfproch'ne nimmermehr erfüllen. Nichts half's, Eingebungen ihm zu erflehen, Mit denen ich zurücf ihn rief in Träumen Und sonst, so wenig achtet' er auf solche. So tief fant er herab, daß alle Mittel Bu seinem Heil schon unzureichend waren, Als nur, ihm das verlor'ne Bolf zu zeigen.

Unter diese Eitelkeiten, welchen Dante sich ergab, find außer bem bereits Erwähnten gewiß auch die leidenschaftlichen politischen Parteikämpfe zu rechnen, an welchen er längere Zeit ohne ein mit der christlichen Grundwahrheit zusammen= hängendes politisches Princip sich betheiligte. Aber die Macht der alten Liebe war doch zu gewaltig (vergl. Purg. 30, 39: D'antico amor senti la gran potenza): sie machte sich durch alle Störungen hindurch wieder geltend. Schon der letzte Theil der vita nuova erzählt uns (S. 82 f.): "Nachdem solch" fündhastes Berlangen ausgetrieben war, wendeten wiederum alle meine Gedanken sich ber adelig= sten Beatrice zu", und am Schlusse heißt es: "Rach diefem

Sonett batte ich ein wunderbares Geficht, in welchem ich Dinge fab, bie mir den Borfat eingaben, nicht mehr von Diefer Gebenedeiten ju fprechen, bis ju ber Beit, mo ich wurdiger von ibr zu handeln im Stande mare. Und dabin zu gelangen, beeifre ich mich, fo viel ich vermag, wie fie mahrhaftiglich es weiß. Und fo darf ich benn, wenn es ihm, in welchem alle Dinge leben, gefällt, daß mein Leben noch einige Jahre dauere, hoffen, von ihr zu fagen, mas von Reiner jemals noch gefagt worden. Und bann moge es dem; ber der herr der Gnaden ift, gefallen, daß meine Seele von dannen geben tonne, ju feben die Berrlichkeit ihrer Gebieterin, bas ift, jener gebenedeiten Beatrice, welche glorreich schaut in das Untlig deffen, qui est per omnia saecula benedictus. Laus Deo!" - Damit fcließt bie vita nuova, die Gottliche Romodie aber ift das verheißene der verklarten Geliebten murdigere Gedicht. Dante hat barin Bort gehalten: fo ift noch niemals eine Geliebte aefeiert worden !

3d fand mich auf bes Lebensweges Mitte

o In einen finftern Balbbezirt verschlagen;

Vom richt'gen Pfad hatt' ich gelenkt die Schritte -

Diese Anfangsworte des gewaltigen Gedichtes zeigen uns ben fünfunddreißigjährigen Dichter, also zehn Jahre noch nach Beatricens Tode, von jenen Verirrungen umstrickt. Sich ihnen zu entringen, dazu reicht feins eigene Kraft nicht aus. Da nahet sich ihm wieder, zuerst Virgil als treuen Begleiter sendend, dann selbst ihn geleitend, Beatrice, die= felbe Beatrice, die er einst so fehr geliebt, daß-er durch sie über die gemeine Menge erhoben ward a), und in welcher jest die ganze Fulle der erlofenden gottlichen Gnadenwir= kungen sich ihm darstellt. Im letzteren Sinne sagt schon eine Canzone der vita nuova von ihr:

a) Juf. 2, 103 ff. fagt Lucia zu Beatrice: Beatrice lodu di Dio vera, Che non soccorri quei che t'amò tauto, Che usciò per te della volgare schiera.

609

Denn ihrer Schönheit Liebreiz feit dem Tage, Da fie von dannen schied aus unsern Blicken, Warb geistige Schöne, herrlicher gestaltet, Die durch den Himmel waltet, Ein Liebeslicht, die Engel zu entzücken, Die, scharfen Liefblicks, ihrem hohen Bilbe Staunen, so reich an Abel ist's und Milde. ---

Bir haben eine quellenmäßige Darftellung von Dante's Berhältniß zu Beatrice in möglichster Kurze, aber boch auch in dieser Bollständigkeit gegeben, in der Hoffnung, das burch einer Widerlegung derjenigen überhoben zu seyn, welche in Beatrice nur eine Personification der Theologie oder gar des ghibellinischen Kaiserthums erblicken wollten: dem Leser, welcher mit reinem Interesse dem Eindrucke ber vita nuova wie der Divina commedia sich hingibt, wird es nicht entgehen, daß, wo der Dichter von Beatricen spricht, es mit dem inneren Erzittern einer von der tiefsten perssönlichen Liebe bewegten Seele geschieht, — und es liefern diese Stellen die beste Bestätigung zu dem, was Dante .(Purg. 24, 52 ff.) über die Entstehungsweise seiner Dichstungen sagt:

> Io mi son un che, quando Amore spira, noto, e a quel modo Che detta dentro, vo significando.

In der wunderfamen gegenseitigen Durchdringung der irdifchen und der himmlischen Beatrice liegt gerade ein haupt= reiz der Göttlichen Komödie. Wenn der Dichter seine himm= lische Führerin preist als die Sonne seiner Augen (Par. 30, 75.), wenn er der magischen Sewalt gedenkt; die ihr bloßer Name auf ihn ausübt (Par. 7, 18 ff.), die den Bögernden begeistert, in die Flamme des Reinigungsseuers sich zu stür= zen (Purg. 27, 84-54.), wenn er sagt, wie er, da die Himmlische sich naht, noch ehe sein Auge sie erblickt, die gewaltige Kraft der alten Liebe empfand (Purg. 30, 39.), die Zeichen ber alten Flamme wieder erkannte (ib. v. 48: Conosco i sogni dell' antica fiamma), wenn er nament=

lich fo oft ihrer ichonen Augen gebenkt, die ichon in der vita nuova (f. o.) als die Bermittlerinnen ihres befeligenben Einfluffes erschienen, Diefer Smaragde, aus welchen Amor die Baffen bernahm, um ihn zum Leben zu verwun= ben (Purg. 31, 117.), aus welchen er bas Band bildete, um ihn zu feffeln (Par. 28, 11 f.), biefer leuchtenden Augen, ju welchen die feinigen ein taufendfaches Sehnen, heißer denn Feugrflammen, binzieht (Purg. 31, 118 f.), diefer lieben Augen, in welchen ein folches Lacheln flammt, daß er mit den feinigen den Grund feiner Gnade und feines Da= rabiefes zu erreichen glaubt (Par. 15, 34 ff., vergl. noch 27, 88 ff., 30, 28 ff.) - wer fublte nicht, daß die hinrei= fende herzinnigkeit folcher Stellen nicht von ber funftlichen Allegorisirung eines abstracten Begriffes, sondern nur von ber tiefften perfonlichen Buneigung zu einem geliebten 20efen ausgeben tann? Und biefe Durchdringung bes Irdifchen und himmlischen in Beatricen ift nicht eine vom Dichter willfurlich gemachte, eine zum Gogendienft mit der irdifchen Geliebten oder zur herabmurdigung der gottlichen Gnade ausartende, fondern in der irdifchen Geliebten trat ihm ein hoheres Leben und die gottliche Gnade tritt ihm im Bilde der verklarten Geliebten eben barum entgegen, weil in der That in beiden ein und derfelbe gottliche Bug einer reinen, ben Menschen uber fein beschranktes Selbft erhebenben Liebe fich ihm offenbarte : jene himmelan ziebende Macht bes Emig = Beiblichen, wie es der deutsche Dichter tiefbe= beutsam genannt hat, deffen Rauft die erlofende Gnade gleichfalls in der Gestalt des verflarten Gretchen's erscheint, wie denn in diefer Beziehung zwischen der Gottlichen Romodie und dem Kauft eine innige und bedeutungevolle Bermandticaft beftebt.

So von der gottlichen Gnade ergriffen und hinangezogen, hat Dante den festen halt und den rechten Beg für fein ganzes Leben wieder gewonnen. Sein Sinn war jest fo entschieden von allem Vergänglichen ab- und dem Ewigen

# und Dante's Gottliche Komobie.

zugewandt, bag er es aussprechen barf (Durg. 24, 76 ff.), es werbe, wie bald er auch fterben moge, fein Bunich boch noch fruher das Ufer des Jenfeits erreichen. Gleichwohl barrt er ruhigen und festen Sinnes im Erdenleben aus, ob er auch die Baterstadt und Alles laffen muß, was ihm theuer ift, und fuhlen, wie bitter fremdes Brod fcmedt. und ein wie faurer Beg es ift, fremde Treppen auf= und niederzufteigen (Par. 17, 55 ff.). Er fuhlt fich gehartet gegen alle bevorstehenden Stoße des Schickfals (Dar. 17, 23 ff. tetragono ai colpi di ventura), start genug, allein feine Partei zu fenn (ib. 68 f.: a te fia bello, Averti fatto parte per te stesso), und geruftet von teiner Ruds ficht, als von der auf die Babrheit, fich leiten zu laffen (ib. 124 ff.). Denn er weiß fich als einen Begnadigten, bestimmt, wenn auch burch fcmerzensvolle Lauterung, zur ewigen Seligteit einzugeben (Purg. 13, 133 ff. 21, 24.) »).

l

t

l

l

a) Außer biefen beiben Stellen möchten wir auch Inf. 3, 91-93. zu benjenigen rechnen, in welchen ber Dichter sich als einen nicht für bie Hölle, sondern zur Seligkeit bestimmten bezeichnet, eine Stelle, welche uns meist nicht richtig verstanden zu werden scheint. Charon, welcher sich weigert, ben Dichter über den Acheron zu fahren, sagt bort:

> Per altre vie, per altri porti Verrai a piaggia, non qui, per passare, Più lieve legno convien che ti porti.

"Durch andre Wege, durch andre Häfen wirft du, nicht hier, zum Ufer hinüberkommen, ein leichteres Fahrzeug muß dich tragen." Das foll nicht eine ironische oder täuschende Bemerkung Charon's sehn, sondern sie ist nach B. 127 ff. ehrlich und ernst gemeint und vollkommen richtig. Hier heißt es, eine gute Seele fahre nicht auf Eharon's Nachen über, und eben darum habe dieser Dante früher abgewiesen. Offenbar also ist der Sinn obiger Stelle: Du als eine nicht für die Hölle bestimmte Seele, muß anderswo und auf einem leichteren Rahne übergehen, nämlich aus dem irdischen Leben in die Ewigkeit. Dieser leichtere Rahn aber ist seiner, als der, welcher bie zur ewigen Seligkeit bestimmten Seelen zum Pargatorio bringt und welcher Purg. 2, 41. ausdrücklich un vasello snelleto e leggiero genannt wird. Birgil erkennt benn auch B. 94 ff.

611

In diefer hobeit und Reftigkeit des Sinnes nun beginnt und vollendet fein Geift den Gang durch die drei Theile ber jenfeitigen Belt. Es ift ein gewagtes Beginnen, daß bier ein Mensch bie Bertheilung der Seelen an diefe brei Reiche unternimmt, bie nur der allmiffenden Gerechtigkeit zusteht, um fo gewagter, ba auch in diefer Beziehung bie Perfonlichkeit des Dichters auf das lebendigfte fich geltend macht, indem er im Reiche der Berdammten, wie in dem ber Begnadigten und Seligen, vorzugsweise Solche uns vorführt, zu welchen er felbst in naberer Beziehung ftand. Aber um fo bewundernswerther ift es, wie felten man baran erinnert wird, daß bier ein menschlicher Richter richte, wie vielmehr ber von fleinen Leidenschaften gereinigte, von feiner Bobe frei herabschauende Geift des Dichters im gewaltigen Lapidarftyle gottlicher Ausspruche feine Urtheile verfundet. Beil er im Gefuble feiner Dhnmacht der gottlichen Gnade fo bemuthig fich bingegeben, barum barf er es wagen, mit fo edlem Stolze als Drgan der ewigen Gerechtigkeit fic barzuftellen.

Berglichen mit diefer Bestimmtheit und Lebendigkeit, worin die Persönlichkeit Dante's, auch wenn wir sonst von ihm nichts wüßten, allein schon auf jeder Seite der Göttlichen Komodie uns entgegentritt a), mussen freilich die wenigen Juge, womit wir wagen durfen, das Bild des Dichters des Hiob anzudeuten, gar unbestimmt und blaß erscheinen: der Dichter tritt im Gedichte selbst hinter der Erzählung und den auf ihrem Grunde sich ergehenden Bechfelreden zuruck, und auch sonst ist uns nichts über ihn über-

bie Bemerfung Charon's als an fich ganz richtig an und beruft fich nur auf ben, welcher Alles fann, was er will, auch bas bem gewöhnlichen Gang Zuwiderlaufende.

a) obwohl er aus Bescheidenheit nur einmal (Burg. 30, 55.) seinen Namen nothgebrungen nennt (B. 62 f.: mi volsi al suon del nome mio, che di necessità qui si registra).

## und Dante's Gottliche Komodie.

liefert, fo daß bie Berfuche, ihn feinen bestimmten außeren Berbaltniffen ober gar feinem Namen nach wiederzuerkennen, vollftandig im Ungemiffen fich ergeben. Gleichwohl fehlt es auch hier nicht an Beichen einer über die allge= meine poetische Begeisterung hinausgehenden lebendigen perfonlichen Betheiligung des Dichters an feinem Gedichte; es ift nicht zu vertennen, daß in den erregten Reben namentlich Siob's, aber auch der Freunde, des Dichters eigenes herz pulfirt, Bunachft mag es wohl in unferen mit poetifcer Eiteratur aufgefütterten und überfütterten Generationen vorkommen, daß Einer, was er fo empfangen bat, ohne alle tiefere Uneignung wiedergibt, daß er dichtet, wie der Souler fein rhetorifdes Penfum ausarbeitet, daß von Liebe fingt, wer nie dergleichen erlebt, und von Beltichmert bichs tet, wer nie eine andere Qual empfand, als etwa das burch= bohrende Gefühl des Nichts eines bloken Literatenlebens. Im Alterthum wurde nicht fo gedichtet. Da galt es, daß des Dichters Mund nur überfloß von bem, deß das herz voll geworden war in ber realften eigenen Erfahrung. Und darum icon ftimmen wir nicht blog ein in Ewald's Bemerkung, daß man "gern glaube, eine innere Erfahrung babe den Dichter zu diefem Berte begeiftert", fondern wir meinen, man muffe in diefem Falle glauben, mas man fo gern glaubt : ein Gedicht, wie Siob, ift nicht moglich, ohne daß ber Dichter ben geiftigen Rampf, welchen er barftellt, innerlich felbft durchtampfte. Die Betrachtung bes Einzelnen bestätigt diefe Anficht. Der großartig freie Blid aber die mannichfaltigsten Ereigniffe im Gebiete des naturs lichen und fittlichen Lebens, welcher bas ganze Gedicht auss zeichnet, beweift hinlanglich, daß es nicht bas Wert eines in beschränkten Berhaltniffen lebenden ober dem Martte des Lebens vollig fernstehenden Frommen ift, fondern eines Mannes, der, wie Dante, mitten in den Bewegungen und auf ben Boben bes menschlichen Lebens ftand. Und wenn

l

t

613

i

man nun ficht, wie lebendig eingebend bas Gebicht bes fruberen Bohlftandes Siob's (C. 29, 1 ff.) und des damit verbundenen Seelenfriedens (23, 10 ff. 31, 1 ff.) gedentt, wie ergreifend es bas dann bereinbrechende Unglud (C. 19. 13. 30. 1 ff.) und die daran fich reihenden 3weifel an der gottlichen Gerechtigkeit (C. 9, 24 ff.) fcildert, wie lebbaft Eliphas jenes Rachtgesicht barftellt, bas bem Suchenden bobere Bahrheit offenbart (C. 4, 13.), wie bergzerreißend Biob's Rlagen uber fein furchtbares Loos fich ergießen (3, 3 ff. 7, 1 ff. 14, 1 ff.), wie bann allmablich der Sturm fic legt und bas zerschlagene herz bem zuchtigenden Gott (C. 17, 3 ff. 19, 20 ff.) und der ewigen Babrbeit fich wieder zuwendet (C. 27, 8 ff.), und wie dann endlich mit dem offenen, vollen Bekenntniffe der Schuld (42, 1 ff.) ber innere und außere Friede vollftandig bergeftellt erscheint: so wagt man wohl nicht zu viel, wenn man ben Dichter als einen Mann fich bentt, der, mit Gluds: autern reich gesegnet, im Bewußtfeyn eines gesetsmäßigen Bandels, fein Glud als ein Beichen des gottlichen Boblgefallens anfeben durfte, und ber nun ploplich ichmeren Leiden und damit verzehrenden Zweifeln an der gottlichen Gerechtigkeit und dem Berthe der Gottesfurcht zur Beute wurde, bis fein im innerften Grunde mit Gott glaubig verbunden gebliebener Geift in demuthiger hingebung an den anadigen und allweifen Gott mit der Rube der Seele auch festen Grund im außeren Leben wieder fand und nun, jut Befriedigung bes eigenen Bedurfniffes und zum Beugniffe für Andere, in der Geschichte des von der Sage gefeierten frommen Dulders Siob die Geschichte des eigenen Seelentampfes darftellte. Gollte ubrigens jenes Bagnig boch ju groß fenn, immer bliebe gewiß, daß ohne einen auf abnlichen Erfahrungen ruhenden perfonlichen Bufammenhang mit dem Stoffe des Gedichtes eine fo lebendige, tiefe und ergreifende Darstellung diefes Stoffes nicht dentbar ware.

#### Dichtungsart.

Bir unterbrechen bier auf furze Beit den Gang unferer Erorterung, um gelegentlich bie Frage nach ber Dichs tungsart zu befprechen, welcher man den Siob und bie Sottliche Romobie zuzuzählen bat; benn eben in dem feitber besprochenen aleich farten hervortreten eines festen ob. jectiven Stoffes und bes fubjectiven Intereffes der Dichter liegt es, daß jene Frage fo viel Schwierigkeiten gemacht hat. 3m Allgemeinen feten wir als anerkannt voraus, bag bie Dichtkunft, welche in durch die Sprache ausgebrud: ten concreten Borftellungen einen geiftigen Gehalt darzus ftellen bat, und zwar unter volliger gegenfeitiger Durchbrinaung des geiftigen Gehaltes und der finnlichen Borftellung. ihrem Befen gemäß nur in drei Grundformen fich ents falten tann: bie epifche Poefie lagt ben allgemeinen geis ftigen Gehalt in einer außeren Begebenheit bervortreten, die lyrische ftellt ibn bar, wie er in ber inneren Belt bes empfindenden Subjectes fich entfaltet; die dramati= fde Dichtfunst ftebt zwischen beiden in der Mitte, infofern fie es zwar mit ber Darftellung einer außeren Begebenheit zu thun bat, diefe aber lediglich in Bechfelrede und Bechfelhandlung ber betheiligten Subjecte bervortreten lagt. Durfte man diefen brei Urformen aller Poefie als eine vierte die bibaktifche beifugen, fo mare bie grage, welche uns beschäftigt, leicht entschieden : man wurde unfere beiben Gebichte wohl unbedenklich biefer Claffe zutheilen. Aber eine folche Bermehrung der hauptdichtungsgattungen ift nicht bloß unlogifch, indem mit dem neuen Eintheilungsgliede eine frembartige Rudficht, die auf die außere Birfung bes Gebichtes, bereingebracht murbe, fondern es widerfpricht auch bem Befen der Poefie felbft, der es zutommt, in fich felbft vollig befriedigt zu feyn, wenn man von didaktifcher Doefie in bem Sinne rebet, bag fie zu bem beftimmten 3mede verfaßt ware, außere Belehrung mitzutheilen. Das mit foll nicht gefagt werden, dag wahre Poefie nicht auch Theol. Stub. Jahrg. 1856. 41

bem Denken reiche Nahrung geben und somit belehren tonne. Sie wird bieg um fo mehr thun, je mehr ber geiftige Wehalt, welchen fie barftellt, im Gebiete bes Gebantens fich bewegt, und man mag folche Gedichte, in welchen bieg vorzugsweife geschicht, immerhin bibattifche nennen. Rur vers geffe man nicht, daß fie babei immer einer jener brei Grund: formen ber Poefie angeboren werden. Go bat Lucretins ein berrliches bibattifches Epos geschaffen, indem er, die mannichfaltigen Erscheinungen der Natur in lebendigster Darftellung an uns vorbeiführend, zugleich den Gebanten ausbrudt, wie boch bie allwaltende Macht ber Liebe all bief Einzelne binde und ben Streit der Elemente verfohne; wenn Schiller in feinen "Runftlern", in feinem "Ibeal und Leben" und zahlreichen andern Gedichten gleichen Charatters fein von großen ethischen 3deen bewegtes Gemuth ausspricht, fo find das Producte bidaftifcher Eprif, und mas follte uns bindern, Leffing's Rathan als ein bibaftifches Drama zu bezeichnen? Rein bibaftifche Poefie hatten wir bagegen etwa in bem befannten "Bei a und e in prima hat"u. f. w., man wird darauf verzichten, biefes an fich febr respectable genus als ein viertes ber epischen, inrischen und bramatischen Poefie zuzugesellen.

Hiernach wurde es sich alfo nur barum handeln, welcher von diefen drei Dichtgattungen unfere Gedichte angehören. Und auch die etwaigen Anspruche der dramatischen Poessie werden sich wohl ohne Weiteres als unbegründet ergeben. Freilich hat Dante sein unsterbliches Werk bescheiden eine commedia genannt, aber nur in dem Sinne, daß, wie die Komodie, auch sein Gedicht einen erfreulichen Ausgang nimmt und in ber Bolkofprache geschrieben ist .): man sieht,

Digitized by Google

a) Er fagt im Briefe an Can Granbe (C. 118 f. bei Estri): Libri titulus est: "Incipit Comoedia Dantis Allagherii, Florentini natione, non moribus." Ad cuivs notitiam sciendum est, quod comoedia dicitur a xógay, villa, et códý, quod est cantus, unde comoe-

# und Dante's Gottliche Romobie.

617

bas ber Sinn diefer Benennung mit bem Drama in unferem Sinne nichts gemein bat. Wenn auf der anderen Seite, wie das hohelied die "hebräische Komodie", so hied die "hebräische Tragodie" genannt worden ist, so mag das hingeben, wenn es nicht mehr fagen soll, als daß man an jenen Sedichten sehen kann, inwieweit der durchaus lyrische Grundcharakter der altteskamentlichen Poesse dem Drama sich annähern konnte. Wo dagegen jene Ausbrücke strundcharakter ver altteskamentlichen Poesse wurde strenger genommen werden wollen, da tiefern sie nur einen Beweis für die misbräuchliche und verwirrende Undeftimmtheit, welche jest vielfältig in der Anwendung wissenschaftlicher Ausbrücke von der allerbestimmtesten Be-

dia quasi villanus cantus. Et est comoedia genus quoddam poeticae parrationis, ab omnibus aliis differens. Differt ergo a tragoedia in materia per hoc, quod tragoedia in principio est admirabilis et quieta, in fine sive exitu est foetida et horribilis; et dicitur propter hoa a soayog, quod est hircus, et aðn quasi cantus hircinus, id est foetidus ad modum hirci, ut patet per Senecam in suis tragoediis. Comoedia vero inchoat asperitatem alicuius rei, sed eius materia prospere terminatur, ut patet per Terentium in suis comoediis. Et hine consueverunt dictatores (b. i. Dichter und Rebner, cf. Du Fresne, Du Cange unter dictare) quidam in salutationibus suis dicere loco salutis stragicum principium et comicum finem". Similiter differant in modo loquendi: elate et sublime tragoedia, comoedia vero remisse et humiliter; sicut valt Horatius ip sua Postica, ubi licentiat aliquando comicos ut tragoedos loqui et sic e converso:

> "Interdum tamen et vocem comoedia tollit, Iratusque Chremes tumido delitigat ore; Et tragicus plerumque dolet sermone pedestri."

Et per hoc patet, quod Comoedia dicitur praesens opus. Nam si ad materiam respiciamus, a principio horribilis et foetida est, quia Infernus; in fine prospera, desiderabilis et grata, quia Paradisus. Sin ad modum loquendi, remissus est modus et humilis, quia loquutio vulgaris, in qua et mulierculae communicant. Et sic patet, quare Comoedia dicitur.

41 \*

beutung herrscht. Dem Drama nun ift es, wie icon fein Dame fagt, ein- für allemal wefentlich, baß es vorzugsweife Sandlung ift; der Conflict der verschiedenen Individualis taten und Berhaltniffe, welchen es barzuftellen bat, muß fich in Bechfelhandlung entwickeln, zu beren Begleitung und, Deutung nur die Bechfelrede hinzutritt ; eben barum ift bas Drama zur Aufführung tauglich und naturgemäß auch fur bie Auffuhrung bestimmt. Im Hiob aber tritt die handlung ganz in den hintergrund, fie dient dem breit und ungehindert dahinftromenden Erguffe ber Gefuhle und Gebanken ber Rebenden nur zum Unlag, und ber Dichter felbst tritt, ben Fortschritt der handlung andeutend und die Reben ber einzelnen Personen einfuhrend, felber berpor. was bem Befen des Drama's burchaus zuwider ift. Go wenig als Platon's Symposion ist das Buch Hiob ein Drama, und daß es fo wenig als jenes zur Aufführung fich eignen wurde, bedarf teines Beweises. So blieben denn nur die Anspruche ber epischen und ber inrischen Doefie an unfere Gebichte zu prufen ubrig. Diefer Prufung zur Einleitung biene folgende Bemertung, welche einer der icharffinnigsten Zeftbetiler, 28. von Sumboldt, in der Bors rebe zu feiner Schrift über Goethe's hermann und Doro= thea macht: "Ber die Theorie der Kunft bearbeitet, befinbet fich in dem gleichen Falle mit bem Naturforscher. 20as diesem bie Natur ift, das ift jenem das Kunftgenie. Bofern er nur gewiß ift, daß diefes und zwar in feiner vollen und reinen Rraft gemirkt hat, fo bleibt ihm nichts übrig, als bie Geburten deffelben geradezu fur bas zu nehmen, wofur fie fich ankundigen, fie einfach zu beschreiben und fein Spftem, wenn fie fich feiner Claffification widerfegen, nach ibrem Bedurfniffe ju erweitern." Diefen Ausspruch im Allgemeinen zum Trofte für ben Fall, baß ein bestimmtes Gebicht bem Schematismus der hergebrachten Poetit fich nicht fuglam erweift, und insbesondere gur Unterftugung ber Anficht, daß, wie es Geschopfe gibt, in welchen Thiers

## und Dante's Gottliche Komodie.

und Pflanzenwelt fich beruhren, fo auch ein Gebicht bie Eigenthumlichkeiten der epischen und ber lprischen Doefie in fich vereinigen tann. Mit dem Epos haben Siob und bie Gottliche Romodie gemein, daß fie den Berlauf eines außeren Greigniffes darftellen; indem aber bas außere Ereigniß ihren Dichtern Anlaß wird zur Darlegung ber Erfahrungen des inneren Lebens, nehmen beide Gedichte einen lprischen Charakter an. Bei der Gottlichen Romodie übrigens tritt, wie febr es auch immer mit bem eigenen Seelenzustande des Dichters verflochten fenn mag, bas In= tereffe an der Darftellung der außeren Begebenheiten doch fo entschieden hervor, daß man fie unbedenklich als ein epi= fces Gebicht, ben obigen Erflarungen zufolge beftimmter als ein bidattifch = epifches Gedicht, bezeichnen tann, wie benn auch die dem Fortschritte ber geschichtlichen Entwicke= lung fich anschließende Terzinenkette, welche Dante ftatt einer ben abgerundeten lyrifchen Gedankten ausdruckenden, in fich abgeschloffenen Strophe gewählt hat, den epischen Charakter feines Gedichtes verrath. Bir mochten binzuseben, daß in einer Beit, da einmal jene unbefangene Freude an den polfsthumlichen Sagenftoffen, welche ben einzig naturlichen Grundtrieb des eigentlichen Epos bildet, verschwunden ift, ein befriedigendes episches Gedicht von größerem Umfange und festem Bufammenhange nur badurch ju Stande tommen tann, bag ber Dichter die barzustellenden außeren Er. eigniffe fo, wie Dante es gethan hat, mit feiner von ben geiftigen Intereffen feiner Beit ergriffenen Subjectivitat er= fullt ; wenigstens find alle in diefer fpåteren Beit entstandes nen sogenannten Epen entweder von dem Gepråge des fünstlich Gemachten und Forcirten nicht frei, ober fie mers den, wie namentlich im sogenannten komischen Epos, ju einem in gefälligen Berfen erzählten Roman ober Marchen, bem bie concentrirende Kraft einer einheitlichen Grundibee fehlt. - Dagegen tritt nun im Siob das zu Grunde lie= gende Ereigniß durchaus zurud : ber Dichter benutt die

auftretenden Derfonen nur, um in ihren Bechfebreben bie unter einander fich anklagenden und enticuldigenden Befuble und Gedanken, welche fein eignes berz bewegen, ausaubruden, und wegen diefes auch bier überwiegend fich geltend machenden lprifchen Grundcharafters ber bebraifden Poefie möchten wir das Buch Hiob lieber als ein lyrifchet, bestimmter als ein bidattifch sivrifches Gedicht bezeichnen, Dabei leugnen wir die epische Grundlage des Gedichtes teineswegs, gestehen vielmehr ber Anficht, welche es barum lieber ein Epos nennen will, ihre relative Berechtigung bes reitwilligft zu =). Jedenfalls war es nicht wohl überlegt, wenn 3, 28, de Bette ber Bergleichung Siob's mit einem Evos allen Sinn absvrach, wie finnlos auch immer jene Bergleichungen mit ber Dopffee ausgefallen feyn mogen, in einer Beit, ba man teinen aftbetischen Dafiftab tannte, als die von der classificen Poetif erborate Elle. Das Buch Siob hat eben bie Bedeutung, ju zeigen, inwieweit bie im Befen burchaus wrische Dichtfunft ber hebrder, wie ber bramatifchen, fo auch ber epischen Poefie fich anzunahem vermochte b).

#### Beziehung auf die Natur und das menschliche Leben.

Der wiederaufgenommene Faben unferer Erorterung fuhrt uns zunachft, als zu einer weiteren gemeinfamen

b) Um breit (bie Sünde, Beitrag zur Theologie bes a. Teftaments, S. 73 f.) bezeichnet das Buch Hiob als ein Gebicht, das "in der Entfaltung aller drei Dichtungsarten, der bramatischen in dem Begriff, der epischen in der Erzählung, der lyrtichen in der numittelber frischen Bewegtheit, in dem Erguffe des Gefühls, die Bewunder rung aller Zeiten geworden und die Wahrheit seines didaktischen Zweckes in der vollfommensten Schönheit erfüllt hat." Auch sonft hat der Verfasser vorliegenden Auffahres für die darin ausge sprochenen Auffahren in jener Schrift häufig Bestätigung gesunden

a) Es hat biefe Anstächt neuerdings in den vortrefflichen "Beiträgen zum Berständniffe poetticher Formen" von M. Carriere (Mougenblatt, Jahrg. 1851 f.) einen sehr sachtundigen Bertreter gefunden.

## und Dante's Gottliche Komobie.

Eigenthumlichteit unferer beiden Dichtungen, ju ber ausaebreiteten Renntnif ber Ratur und bes men fchlichen Lebens, womit ihre Dichter bie gange Belt ju ihrem Gegenstande in Beziehung fegen. Es geschieht bieg nicht, um finnreiche und prachtige Bergleichungen anzubringen, ober mit dem mannichfattigen Biffen einen eitlen Drunt zu treiben, es ift überbaupt teine zufällige, fonbern eine mit bem Befen beiber Gebichte aufs innigfte zusammenbångenbe Gigenschaft. Chen barum nams lich, weil beide Gedichte, wie, etwa mit Ausnahme bes Fauft, tein anderes, mit der gangen Perfontichteit ber Dichter fo eng verwachsen find und beren ganzes Leben abspies geln, ift es ihnen wefentlich, daß in ihnen feinen Ausbruck finde, was die Dichter von der gefammten Belt erfahren baben, wie fie mit ihr zerfallen find, fich mit ihr ausges fohnt ober abgefunden haben »). Und beide Dichter ftels len fich als Manner bar, die von Belt und Leben eine auf eigner Erfahrung beruhende grundliche Renntriff haben, bie auch von fich mit Goethe hatten fagen tonnen : "Bas ich nicht erlernt habe, das hab' ich erwandert", wie denn die Conflicte, beren Lofung die Aufgabe beider Dichs tungen ift, in einem beschränkten Lebenskreise gar nicht båtten entfteben tonnen.

Man wird kaum zu viel fagen, wenn man die Ansicht ausspricht, es feyen im Hiob soviel Naturanschauungen zusammengebrängt, als in dem gesammten übrigen atten Testamente sich sinden: vom Himmel dis zur Holle durch=

1

t

a) Beibe Dichter konnten mit Fug ihre Gedichte nennen, wie der eine es wirklich that (Par. 25, 1 ff.):

Die hell'ge Dichtung, Daran Hand angelegt hat Erd' und Himmel, Und drob ich manches Jahr (chon hager worden\*). \*) ..... Il poema sacro

Al quale a posto mano e cielo e terra, Si che m' ha fatto per piu anni macro.

wandert ber Dichter bas ganze Sebiet ber Schöpfung. Besonders gern verweilt fein Blid auf den Erscheinungen bes Simmels, und es ift caratteriftifch, daß in feinem in der Sphare des Sirtenlebens fich bewegenden Gebichte und in den Beiffagungen des Hirten Amos fammtliche altte= ftamentlichen Sternnamen fich beifamen finden (vgl. meinen Commentar zu Amos, Rap. 5, 8. u. 9.). Er gedenkt ber lichtspendenden Sonne (Rap. 9, 7.) und des Morgenrothes, das die Saume der Erde erfaßt, die Ruchlofen von ihr abfouttelt und fie verwandelt, wie ben Thon unter bem Siegel, alfo daß die Gegenstande auf ihr allmählich zu bestimm= ten Bilbern fich gestalten und Alles dafteht wie die Stis derei auf einem Festgewande (Rap. 38, 12 ff.). Er tennt ben Baren, den Drion, die Plejaden und bie Rammern bes Sudens (wohl der Canopus und bie ihn umgebenden Sterne im Sternbilde des Schiffes. Rap. 9, 7. 38, 31 ff.), auch aberglaubifche Sternbeschworung und gogendienerifche Berehrung der Geftirne ift ihm nicht unbekannt (Rap. 3, 8. 31, 26 ff.). Bo ba wendet er fich herab zu dem Baffer, das in Bolken zusammengebunden ift (Rap. 26, 8 ff.), zu dem hagel und Schnee, ber bort bereitet wird (Rap. 28, 22 ff.), zu Blits und Donner (Rap. 38, 25. u. 35.), und befonders häufig fpricht er von den in jenem Klima doppelt fegensreichen Regenguffen (Rap. 5, 10. Rap. 38, 25 f. 28 ff. 37 ff.). Das fuhrt ihn weiter zur Erde, die uber bem Richts fcwebt (Rap. 26, 7.); er gebentt bes Meeres, das in Pforten eingeschloffen ift (Rap. 38, 8.), mit befon= berem Intereffe wieder und in lebendigster Darftellung des versiegenden, die Hoffnung ber Rarawanen traurig taufchen= den Gießbaches (Rap. 6, 15., vgl. 14, 11.), und bis zu ben Thoren des Todes fteigt er hinab (Rap. 38, 17.). Auf ber Erde felbft aber beschreibt er in besonders eingehender Schilderung den Bergbau, burch welchen Metalle und Edelfteine gewonnen werben (Rap. 28, 1 ff.), gedenkt des am Sumpfe aufschießenden Schilfes (Rap. 8, 11.), des

## und Dante's Gottliche Komobie.

plotslich wieder sprossenden Baumes (Kap. 14, 7.). Mebr aber als biefes gibt ihm bas bewegte Leben ber Thierwelt, bie ibm vor Allem ein Berfunder der gottlichen Macht und Beisheit ift (Ray. 12, 7.), zu den lebendigsten und anschaulichsten Schilderungen Anlaß. Der Lowe ift ihm ein Bild des Frevlers (Rap. 4, 10.), der gefättigte Bildefel und Stier ein Bild bes im Bollgenuffe außerer Gludsgus ter Befriedigten (Rap. 6, 5.), das Spinngewebe stellt eitle Hoffnungen dar (Rap. 8, 14.). Der ganze Glanz diefer Schilderungen drangt fich im 38., 39., 40. und 41. Rapis tel zusammen. Mit unvergleichlich lebendiger Charakteristik werden uns bier mit menigen festen Meisterzügen in ihren Eigenthumlichkeiten vorgeführt ber Lowe, der Rabe, die Gazelle, ber freischweifende Bildefel, der unbandige Dryr, der fluchtige Strauß, bas muthige Roß, der habicht und Abler, folieglich in weitlaufigeren Schilderungen bas Rils pferd und das Rrokodil a). Selbft des fabelhaften Phos nir wird nicht vergeffen (Rap. 29, 18.). Wie berrlich ift, um nur dieß Eine anzufuhren, die Schilderung bes Rosses!

Gabft bu bem Roffe Stärke, Bekleideteft feinen Hals mit einer Mähne, Läffest es springen wie die Heuschrecke? Sein stolzes Schnauben ist furchtbar! Sie schnauben ist furchtbar! Sie scharten sich ein im Thale, und es freut sich der Kraft, Es zieht aus, entgegen der Waffenrüstung. Es lacht des Schreckens und bebt nicht, Und nicht weicht es zurück vor dem Schwerte. Auf ihm klirret der Köcher, Bligt Lanze und Burfspeet. Mit Rennen und Stürmen verschlingt es die Erde, Und nicht ruht es, denn die Drommete schallt! Beim Klang der Drommete schult es: Ha! Und von Ferne wittert es den Kamps, Der Führer Toben und Schlachtruf!

Die von Ewald gegen die Echtheit diefer beiden Schilderungen vorgebrachten Gründe icheinen uns nicht zureichend : ihre von den übrigen

Ronnten wir diefe Bemerkungen über die Raturbilder bes aroßten altteftamentlichen Dichters beffer foliegen, als mit folgenden Borten bes großen Deutschen, ber im Reiche ber Dichtfunft nicht minder bewandert ift, als im Reiche ber Ratur (Rosmos 28b, 2, S. 28 f.): "Das Buch Siob wird allgemein für die vollendetfte Dichtung gehalten, welche bie hebraische Doesie bervorgebracht bat. Es ift fo male rifch in ber Darftellung einzelner Erscheinungen, als tunfts reich in ber Anlage der gangen bibaktifchen Composition. In allen mobernen Sprachen, in welche bas Buch Sisb übertragen worben ift, laffen feine Naturbilder bes Drients einen tiefen Eindrud. "Der herr wandelt auf bes Reeres Boben, auf dem Ruden ber vom Sturm aufgethurmten Bellen. - Die Morgenrothe erfaßt der Erde Saumen und gestaltet mannichfach bie Boltenbulle, wie bes Den ichen hand ben bildfamen Ihon. - Es werden die Gitten ber Thiere geschildert, des Baldefels und ber Roffe, des Buffels, bes Milpferds und der Rrofobile, des Ablers und ber Straußen. - Bo bie Natur farglich ihre Gaben fpenbet, fcarft fie ben Sinn des Menfchen, daß er auf jeden Bechfel im bewegten Luftfreife wie in den Boltenfchichten? laufcht, daß er in ber Einfamkeit der ftarren Bufte wie ber bes wellenschlagenden Dceans jedem Bechfel in der Erscheinungen bis zu feinen Borboten nachfpurt. Das Klima ift besonders in dem durren und felfigen Theile von Palaftina geeignet, folche Beobachtungen anzuregen,"

Neben jenen Naturbildern gehen im Hiob her die mans nichfaltigsten Bilder aus dem reichbewegten Menschenleben, von feinem dunklen Ursprung (Rap. 3, 16 ff. 10, 8 ff.) bis zu feinem von Nacht umhullten Ausgang (Rap. 3, 17 ff.

Beschreibungen abgesonderte Stellung, wie ihr eigenthümlicher Charatter ift durch die absonderlichen Eigenschaften gerade dieser beiden Thiere hinlänglich erflärt.

### und Dante's Gottliche Komobie. 625

14, 10 ff. 38, 17.), bem Lobe bes Menfchen, beffen Lage ben Tagen eines Miethlings gleich find (Rap. 14, 1 ff.), ber vergänglich ift, wie ber Burm und die Mabe (Rap. 25, 6.). Es wird der mannichfaltigen Arten der Naturbenutzung ges bacht, ber Jagd (Rap. 18, 5.) und ber Rifcherei (Rap. 40, 25.). des Acterbaues und der Biebzucht (Rap. 21, 10.), ber Schifffahrt und bes handeis, der leichten Robrichiffe (Rap. 9, 28.) und der mit bem Schiffe ber Bufte die Bus ften burchziehenden Karawanen (Rap. 6, 18.), Der Dichter tennt Bert und Bertzeug des Krieges (Rap. 20, 24., vgl. Rap, 39, 19 ff.), wie bie Paute, Bither und Schalmei, bie zur Freude rufen (Rap. 21, 12.), bie ftolgen Bauten ber Großen (Rap. 3, 14.) und die elenden Bohnungen der Armuth (Rap. 30, 3.). Des Gegenfages von arm und reich wird namentlich ofter gedacht, des Druckes, 20: ter bem bie Armen feufzen (Rap. 24, 3.), und ber Be= bruder, bie ihn verschulden (Rap. 24, 14.), der Unterftus gung, die ber rechtschaffene Reiche ihnen gewährt (Rap. 29, 12.), Die ja Geschöpfe find beffelben Echopfers (Rap. 31, 13 ff.).

L

١

Ì

1

l

١

I

t

Den Uebergang zu Dante können wir ebenfalls mit einer Stelle aus humboldt's Kosmos (Bd. 2. S. 52 f.) mas chen: "Nach dem hinschwinden aramaischer, griechischer und römischer herrlichkeit, ich könnte sagen, nach dem Untergange ber alten Welt, zeigt uns der große und begeisterte Schopfer einer neuen, Dante Allighieri, von Zeit zu Zeit das tiefe Sefühl des irdischen Raturlebens. — Unnachahmlich malt Dante am Ende des ersten Gesanges des Purgatorio den Rorgenduft und das zitternde Licht des sanftbewegten sernen Meeresspiegets (il tremolar della marina), im fünften Gesange den Wolkenbruch und das Auschwellen der Fluffe, wobei nach der Schlacht von Campaldino der Leichnam des Buonconte da Montefeltro in den Arno versant. Der Eingang in den dichten hain des irdischen Paradiefes erinnert den Dichter an den Pinienwald bei Ravenna, "la

pineta in sul lito di Chiassi", wo in den Bipfeln ber Rrubgefang der Bogel erschallt. Mit der ortlichen Babr= beit biefes naturbildes contraftirt im bimmlifchen Paradiefe ber Lichtftrom, aus welchem Funten fpruben, "bie fich in bie Blumen des Ufers fenten, aber wie von Duften berauldt zurudtauchen in den Strom, wahrend andere fich erheben." Dan mochte glauben, einer folchen Riction liege bie Erinnerung an ben eigenthumlichen, aber feitenern Bu= fand ber Dhosphorescenz des Dceans zu Grunde, mo leuchtende Puncte beim Bufammenschlagen der Bellen fich über bie Oberflache zu erheben scheinen und die ganze fluffige Ebene ein bewegtes Sternenmeer bildet. Die aufterordents liche Concision des Styls vermehrt in der Divina commedia ben Ernft und bie Tiefe bes Gindruds." Diefe lette Bemerkung ift ganz besonders treffend. niemals laßt fic Dante verleiten, die Beschreibung eines anziehenden Gegen= ftandes weiter auszuspinnen, als es der hauptzweck feines Gebichtes fordert und erlaubt, fondern mit antiker Selbfts verleugnung zeichnet er bas an feinem Gegenstande überhaupt und fur den jedesmaligen Fall insbesondere Charakteriftische mit tnappen, derben Bugen, aber mit folcher Dei. fterhand, daß man Alles leben, kommen, wandeln fieht, Er hat es, wie Reiner, verstanden, in dem durch Saat und Stoppel foweifenden fowarzen hund nicht bloß den ge= wöhnlichen Pubel zu feben, fonbern ben Geift in ber Ras tur, die Symbolik der Ratur, zu erkennen und zu deuten. Bir muffen uns bier auf Andeutungen beschränten; aber es wurde eine bankbare Arbeit feyn, im Sinne Sumboldt's bie Naturbilder ber Gottlichen Romodie vollftandig und ins Einzelne eingebend zusammenzustellen, fo reich ift bas mun= berbare Gedicht, bas fich im Befentlichen in außerirdifcen Rreifen bewegt, mit ber realften, lebenbigften und gefundeften Naturanschauung burch und burch gesättigt, zum Beweife, daß das Auge, welches die innerften Liefen des gei= ftigen Lebens ergruntet, boch den Blick nicht verlor fur die

# und Dante's Gottliche Komobie.

Außenwelt, und daß wir es bier nicht bloß mit einem gros pen Dichter, fondern mit einem gewaltigen ganzen Den= fcen, einer terngefunden Derfonlichkeit zu thun baben. Der inneren Anlage tam die außere Umgebung forbernd entge= Ein Reichthum von Anschauungen ber natur und aen. bes menschlichen Lebens mußte bem Dichter zugeführt werben theils burch das vielbewegte Leben feiner Baterftabt, welche bamals ben Mittelpunct ber politifchen Bewegungen Italiens bildete, und in welcher Menschen aus allen Belts gegenden zusammenftromten, theils burch fein eignes wechs felvolles Gefdict, welches ihn als Studirenden, als Gefands ten und als beimatblofen Berbannten nicht bloß an ben Sauptorten Italiens umberwarf, fondern ibn auch über bie Grenzen feines Baterlandes binausführte. Co rebet er von ben gewaltigen Baumen Indiens (Purg. 32, 40 ff.) und, offenbar aus eigner Anfchauung, von ben leichten Schats ten, welche von grunem gaub und dunklen 3meigen auf Die klaren Alpenmaffer fallen (Purg. 33, 109 ff.). Er bat von den Schlangen Libyens, Aethiopiens, Aegyptens (Inf. 20, 61 ff.) und der Maremma gehort (Inf. 25, 19.), aber er fennt auch ben Biber im Bande "ber beutichen Freffer" (tedeschi lurchi), welcher Ropf und Rumpf uber, ben Schwanz unter dem Baffer haltend, zum Rampfe fich ruftet (Inf. 17, 21 f.). Er hat die hochstämmigen Friefen gesehen (Inf. 31, 64.), die Rapuzen ber Monche zu Roln (Inf. 23, 63.; nach Dionifi mare freilich Clugni ftatt Cologna zu lefen), aber auch die buntgefleideten Turten und Tartaren (Inf. 17, 16 f.). Bei ber erften geier des Jubeljabres in Rom (1300) hat er gesehen, wie man, um das Gebränge auf ber Engelsbrude zu vermeiden, die eine Seite zum Gange nach ber Peterstirche, die andere nur zum Ruds wege benutte (Inf. 18, 28.), wie die nordlichen Bar= baren ftaunend ftanden vor den Bundern Roms, die Rroatier in frommer kindlicher Ruhrung niederfielen vor dem Angefichte des herrn auf bem damals ausgestellten

627

ŧ

Schweißtuche ber b. Beronica (Par. 31, 28 und B. 108 ff. .)). Ru anderer Beit aber hat auch er felbft ftaunend geftanden vor den gewaltigen Dammen, welche die Rlamlander bi Brugge und Cadfand zum Schute gegen die Aluth aufgeführt (Inf. 15, 4.), und die Straße von Paris, in welcher fein theurer Lebrer Giger bocirte (Par. 10, 28,), kennt a ebensowohl, wie das Arfenal zu Benedia, beffen Arbeiten er mit anschaulichfter Lebendigfeit beschreibt (Inf. 21, 7 ff.). Durch diefes Banderleben wurde denn auch bem Dichter die Moglichkeit gegeben, von verschiedenen Dertlichkeiten fe überaus lebendige und anschauliche Bilder zu entwerten. Außer bem Pinienbaine von Chiaffi (Purg. 28, 1 ff.), defien fcon humboldt gedachte, fey in diefer Rudficht noch erinnert an die Beschreibung der Umgebung von Mantua (Inf. 20, 61 ff.), an die herrliche Schilderung ber Bache, welche von den grunen Boben des Casentin in den Arno fich ergiefen (Inf. 30, 64 ff.), an die bochft anschauliche Schilderung der Lage von Affifi (Par, 11, 43 ff.). Bei weitem bit meisten jener Raturbilder kommen bei Gelegenbeit von Ber gleichungen in der Gottlichen Komodie vor. Biewohl nm Dante mit homerifder naivetat fich zuweilen nicht icheut, 3. B. die auf ihn zukommenden verklarten Seelen im Paradiefe den Rifden ju vergleichen, welche dem, mas in den Teich fallt, rafc zuschwimmen (Par. 5, 100 ff.), fich felbit aber und den ihn begleitenden Birgil zwei Stieren, welche unter einem Joche geben (Purg. 12, 1,), fo zeigt fich bod im Gangen ber feine Unterschied, bag bie Bergleichungen im Inferno burchichnittlich den niederen Kreisen des natur

a) Dieje wunderschöne Stelle heißt :

Quale e colui che forse di Croazia Viene a veder la Veronica nostra, Che per l'antica fama non si sazia, Ma dice nel pensier, fin che si mostra : Signor mio Gesù Cristo, Dio verace : Or fu si fatta la sembianza vostra?

628

lebens entlehnt find, während fie im Purgatorio und Das rabifo, gleichfam an der forticreitenden Lauterung des Dichters theilnehmend, au boberen Spharen fich erheben. Bom himmelsgewolbe und ber Sternenwelt, in deren Gebiet fich ber Dichter, gleich dem des Biob, fonft fo gern bewegt, ift im Inferno nicht ein einziges Bild entlehnt. Auch Die ruhige Pflanzenwelt leiht nur in bem einleitenden zweiten Gefange bas icone Bild ber im Sonnenschein fich wieber aufrichtenben, vom Frofte gebrudten Blumen ber, um bes Dichters wiedertebrenden Muth zu bezeichnen (Inf. 2, 127 ff.), und bann im britten Gefange noch bie im herbfte fallens ben Blatter als Bild ber bem Acheron zufturzenden Seelen (Inf. 3, 112 ff.). Im Bereiche ber eigentlichen Bolle aber werden die Buge zur Schilderung ihrer Schauer und ber Qualen der Berdammten bem wilber bewegten Leben der Abierwelt entlehnt, und zwar ift es gerade bas Unbedeutenbe. Gemeine. Laderliche, Bidrige, was der Dichter zu Diefem 3wede auswählt, gleichfam um zu zeigen, wie tief biefe verlorenen Geelen fich felbft badurch erniedrigt haben, daß fie an Bergangliches fich hangten, ftatt im Buge zum Emigen ihre Burbe zu erkennen und zu mabren. So wird denn hier Cerberus dem durch den zugeworfe. nen Frag beschwichtigten hunde verglichen (Inf. 6, 28.), ber toll wuthende Minotaurus bem auf den Lod bereits getroffenen, fich losreißenden Stier (Inf. 12, 12 ff.), der wuthende Teufelsichwarm, welcher dem Dichter und feinem Begleiter entgegenfturzt, den auf den Bettler losfahrenden hofhunden (Inf. 21, 67.). Die vor bem Enael Gottes im Schlamm bes Styr fluchtenben Bornmuthigen aber gleichen ben grofchen, die vor der Bafferfchlange ans Ufer fluchten (Inf. 9, 76.), die vom Feuer= regen gequalten Bucherer bem im Sommer fich fragenden hunde und bem Ochsen, der bie Rafe fich ledt (Inf. 17, 49 ff. und 75.). Die im Pechfee tochenden beftechtichen Beamten werden mit den Froschen verglichen, die nur mit

bem Raule uber bas Baffer bervorfeben, bann mit Fro. fchen, die vor einer nahenden Gefahr vom Strande ins Baffer fluchten, von denen aber einer unvorsichtigerweife zurudbleibt; ber biefem gleichende Sunder wird bann von bem verfolgenden Teufel mit dem haten gepact und wie eine Fischotter in die Bobe gezogen (Inf. 22, 25 ff. 33. Bie die wild aus dem Stalle hervorfturgenden 36.). Schweine, fo rennen biejenigen fich nach, die durch Berftellung in eine fremde Perfonlichkeit Betrug trieben (Inf. 30, 26), und die von Rrate geplagten Salfcher traten fic mit folchem Gifer, wie der von feinem herrn erwartete Stallfnecht feine Pferde ftriegelt, und wie unter bem Meffer bie Schuppen ber Braffe ober fonft eines großschuppigen Rifches, fo fallt unter ihren Nageln der Schorf von ihnen (Inf. 29, 76 ff.). Auch bie im Gisfee wie Splitter im Glafe eingefrorenen Berrather (Inf. 34, 12.) fteden, wie bie quatenden Frofche, nur den Ropf berbor und flappern vor Froft, wie die Storche (Inf. 32, 31 ff.), die Dante aber nicht, wie es heine einmal gethan hat, "mit dem langen Storchbein" flappern laßt; benn Dante fcildert, was er erlebt und gesehen, Heine, wovon er einmal oben= bin gelefen oder gebort. Ueberhaupt wer den Unterschied fennen lernen will zwischen einem dichtenden Danne und einem bichtenden Literaten, der moge bie Naturpoefie ber Gottlichen Romobie mit ber unferer neueften Beltfcmerzpoeten vergleichen! Bu jenen crafferen Bildern nun paßt es ferner, wenn von den Berrentungen des bewußtlos niedergesuntenen Epileptischen (Inf. 20, 16, 24, 112.), von der Mifgeftalt des Bafferfuctigen, deffen Rorper einer Laute gleicht, und beffen aufgeblahter Bauch gleich einer Trommel tont (Inf. 30, 49 f. 102 f.), von bem mundauf= fperrenden Schwindfuctigen (Inf. 30, 56.) bie Buge ents lehnt werden, und wenn die aus den Nebeln bes unterften Bollengrundes allmablic auftauchende Schrectgestalt Lucis fer's mit einer Bindmuble verglichen wird (Inf. 34, 12.).

### und Dante's Gottliche Komodie.

Doch auch an Bildern von milberem Charakter fehlt es nicht. Dabin geboren die im herbste ichweifenden Staaren und bie mit klagendem Geschrei in langen Reihen gieben= ben Kraniche (Inf. 5, 40 ff., vgl. Purg. 24, 64 ff. 26. 34 ff.), die Ente, die, vom Kalten verfolgt, untertaucht. worauf diefer, getäuscht und entmuthigt, den Rang aufgibt (Inf. 22, 130 ff.), ber Falte, ber ohne gang langfam und Eleinmuthig niedersteigt (Inf. 17, 127-132.) .), die Delvbine, welche mit ben an der Oberflache der Bellen fichts bar werdenden Bindungen ihres Rudens ben Schiffern Sturm verkunden (Inf. 22, 19.), die in den hundstagen rafc burch bie Baune ichießende Gibechfe (Inf. 25, 79 ff.). bie fummenden Bienenschwärme (Inf. 16, 1 ff.) und bie zahllosen Leuchtkäfer in der Sommernacht (Inf. 26, 25. bis 30.). Auch ber Phonix fehlt hier fo wenig, wie im Hiob (Inf. 24, 106 ff.). Bunderlieblich wird die auf Dante's Buruf mit ihrem Geliebten berbeischwebende Krancesca ba Rimini bem fehnfüchtig dem Nefte zufliegenden Taubenpaare verglichen (Inf. 5, 82 ff.) b), und wie großs artig ift bie Schilderung bes Sturmes, welcher bie Ankunft bes himmelsboten an den Ufern der Styr verkundet (Inf. 9, 64 ff.) c)! Im Purgatorio und Paradifo ift nun biefe

- a) Discende lasso, onde si muove snello, Per cento ruote, e da lungi si pone Dal suo maestro, disdegnoso e fello.
- b) Quali colombe dal diaio chiamate, Con l'ali aperte e ferme, al dolce nido Volan per l'aer dal voler pertate.
  - c) E già venià su per le torbid' onde Un fracasso d'un suon pien di spavento, Per cui tremavano ambedue le sponde; Non altrimenti fatto che d'un vento Impetuoso per gli avversi ardori, Che fier la selva, e senza alcun rattento Li rami schianta, abbatte, e porta fori; Dinanzi polveroso va superbo, E fa fuggir le fiere e li pastori.

Theol. Stud. Jahrg. 1856.

ţ

t

I

ł

t

#### Das Buch Hick

Dibe, Lieblichteit, ober Erhabenbeit burchaus ber Charetter ber voelommenden Raturbilder. Da wird ber Schafe gebacht, bie eins nach bem andern ans bem Stalle formmen. und von welchen undemußt bie binteren ben vorberen Alles nachthun (Purg. 3, 76 ff.), bes Lammes, welches unfolisf: fig amifchen amei Bolfen, des hundes, welcher amifchen zwei Sirfctuben ficht (Par. 4, 4 ff.). Gordello wird mit den im Mederlegen um fich fchauenden Bowen verglichen (Purg. 6, 65 ff.), ber burch ben Buruf eines Engels ans tranmender Betrachtung aufgefcbredte Dichter mit dem ans bem Laaer aufgescheuchten Bild (Durg. 24, 185.), ber Berftand gber, ber in ber gotflichen Babrbeit rubt, mit dem in feinem Lager ruhenden Bilbe (Par. 4, 127.). Es wird bas Bogelchen geschildert, welches auf feinem Refie fehnfücktig ben Tag erwartet (Par. 25, 1-9.), ber junge Storch, welcher bie Alugel verfucht, aber, ohne vom Refte fich ju erheben, fie wieder finten last (Purg. 25, 10 ff.), und ber über dem Refte freifende Storch (Par. 19, 9 ff.), die von gemeinschaftlichem Kraße pibblich aufgescheuchten Lauben (Purg. 2, 124.), und die Bogel, welche gefättigt pom Bache in Kreifen ober Reihen fich auffcmingen (Dar. 16, 78 ff.), mit wundervoller Anfchaulichfeit namente lich bie vom nachtlichen Lager fich aufmachenden Rraben (Par. 21, 34 ff.) .). Auch die geordneten Buge ber Ameis fen treten auf (Onrg. 26, 34.), und die in das himmlifche Licht eingehullte verflarte Geele wird dem Infect verglichen, bas von feinem Gespinnfte umschloffen ift (Par. 8, 54.).

a) E come per lo natural costume,

Le pole insieme, al cominciar del giorno, Si muovono a scaldar le fredde piume;

Poi altre vanno via senza ritorno,

Altre rivolgon se, ende son mosse,

Ed altre roteando fan soggiorno.

Ber denkt hier nicht an Goethe's "dort wiegt fich der Raden gefelliger Flug!"

## und Dante's Gottliche Komobie.

Mit besonderer Borliebe aber wird an den tubn in Die Sonne schauenden Ubler erinnert (Par. 1. 48.) und an den edlen Kalten. Den Neidifchen find auf bem Reini= gungsberge zu lauternder Strafe die Zugen vernaht, wie dem zu zahmenden Falten (Purg. 13, 70 ff.). Mit einer Naturtreue, welche Philalethes aus Raifer Friedrich's II. Schrift de arte venandi cum avibus bestätigt, wird ber Falte geschildert, ber erft auf feine Suge ficht, dann aber fic wendet, fcreit und fich dehnet, des Frages begierig, der feiner wartet (Durg. 19, 64 ff.) \*). Babrhaft prichtig ift Die Beschreibung des, nachdem die Kappe ihm obgezogen ift, jum Sange fich ruftenden edlen Thieres (Par. 19, 37.) 4), dem bann begierig bas Auge des Sagers nachfolgt (Par. 18, 45.). Minder freundliche Bilder werden nur an Stellen gebraucht, wo menfcblicher Schwachheit (Par. 16, 70.) ober damonischer Machte (Purg. 32, 133.) gedacht wird. Bu dem im Fegefeuer und Paradiefe herrschenden milderen Charakter ber naturbilder ftimmt es benn auch, bag bes ftilleren Pflanzenlebens häufiger Erwähnung gefchicht, ber grunen Blatter, die das Leben der Pflanze bezeugen (Purg. 18, 53.), bes fanften Blatterraufdens, Bogelgefanges, 28aldesduftes im Pinienhaine von Chiaffi (Purg. 28, 1-21,), des im Bache fich fpiegelnden ichon beblumten Ufers (Darg. 30, 109.), des im Fruhling verdorrt icheinenden Dornes, ber boch mieber Rofen tragt (Par. 15, 183 ff.), ber von der Sonne eroffneten Rofentnospe, womit ber Dichter fein wachfendes Butrauen vergleicht (Par. 22, 55 ff.), bes vom Binde gebeugten, bann fich wieder aufrichtenden Laubes (Par, 26, 85.), fo wie andererfeits bes Schnees, ben ber

> a) Quale il falcon che prima a' piè si mira, Indi si volge al grido, e si protende, Per lo disio del pasto che là il tira.

l

 b) Quasi falcone ch'esce di capello, Muove la testa, e coll' ali si plaude, Voglia moștrando, e facendosi bello.

42\*

Rordoft in ben avenninischen Balbern verbartet (Dar. 30, 85 ff.), oder der in der Sonnenwärme ichmilzt (Par. 2. 106, 33, 64 ff.). - Befonders darakteriftifc ift es endlich. wie bereits bemerkt, daß die von dem Simmel und den Se ftirnen entlehnten Bilder, welche in die Rinfternif der Solle niemals bineinspielen, im Regefeuer und Paradies fo baufig find. Dag Dante von dem Beltgebaude nach bem Stand= puncte feiner Beit, alfo nach bem ptolemaischen Spfteme, bie arundlichfte Renntnig bat, das beweift fein großes Gedicht auf jeder Geite. hier intereffiren uns nur anschauliche Schilderungen bestimmter Simmelserscheinungen, und in der That ließe fich fast ihr ganger Bechfellauf mit Stellen ber Gottlichen Romobie beschreiben. Gie ichildert neben ben Bligen bei einbrechender Sommernacht und ben Rebeln am Augustabend (Purg. 5, 37.) die ruhige Pracht eines beiteren Sternhimmels (Durg. 1. 13 ff.), vom erften Glipern einzelner Sterne beim Gereinbrechen der nacht (Par. 14 70 ff.) bis zu ihrem allmablichen Berfcwinden in der Moraendammerung (Par. 30, 1 ff.), die, wie bie Theile bes Rades, welche ber Achfe zunachft find, um den Pol fich langfam drehenden Sterne (Purg. 8, 87., vergl. Par. 10, 78.) und die Milchftraße mit ihren fleinen und großen Lichtern (Par. 14, 97 ff.), bann ben lichten Schein am himmel, welcher ben aufgehenden Mond anfunbigt (Purg. 9, 1 ff.), ben unter ben Geftirnen, wie Diana unter ibren Rymphen, prangenden Bollmond (Par. 23, 25 ff.) und die gegen Mitternacht aufgebende, einem glubenden Reffel abnliche, unvolltommene Scheibe des Mondes (Durg. 18, '76 ff.), ftart erinnernd an die berrlich malenden Berfe des deutschen Dichters:

> Bie traurig steigt die unvollkommne Scheibe Des rothen Monds mit später Glut heran!

Uehnlich ift die Schilderung des tief am Horizonte durch die Morgennebel gluhenden Mars (Purg. 2, 13.). Befonders oft wird der Zeit des nahenden und hereinbrechenden Mor-

634 🔨

## und Dante's Gottliche Komodie.

gens gedacht. Ein die Dichter auf dem Reinfaunasberge fuhrender Engel wird dem gitternden Strahl bes Dors genfternes verglichen (Purg. 12, 90.) a), im Paradiefe mirb ber heil, Bernhard durch Mariens Glanz verschönt, wie von der Sonne der Morgenftern (Par. 32, 10 ff.). Die verschiedenen Stufen ber Morgendammerung finden Purg. 1, 115 ff., 2,.1 ff., Par. 30, 1 ff., 31, 118 ff. ihre Schil= beruna. Auch der Ruhle wird gedacht, die gegen Tages= anbruch fich erhebt (Purg. 19, 1 ff.), insbesondere ber bann wehenden duftereichen Mailuft (Purg. 24, 145. ff.) b), fo wie des Schwalbengefangs, der zur Beit, da die Träume am lebhafteften find, den Morgen ankundigt (Purg. 9, 13 ff.). Endlich tritt das glanzende Geftirn des Tages hervor mit von Dunften fo gemildertem Strabke, daß das Auge auf ihm ruhen tann (Purg. 30, 22 ff.) c); es macht Die erstarrten Glieder geschmeidig (Purg. 19, 10 ff.), bringt aber oft auch erft allmablich durch bie bichten Alpennebel durch (Purg. 15, 1 ff.), wenn nicht ein frischer Rord ben Simmel reinigt (Par. 28, 79 ff.).

Auch die in die Gottliche Komobie eingewobenen Schils berungen von Ereigniffen aus dem menschlichen Leben ers ftrecken fich auf deffen ganzes Gebiet; vor Allem aber tritt hervor, was die Intereffen des Edelmannes naber berührt: die ritterliche Uebung der Jagd und die Werke des Kampfes

- a) .... nella faccia quale Pare tremolando mattutina stella.
- b) E quale, annunciatrice degli albori
   L'aura di maggio muovesi ed olezza,
   Tutta impregnata dall' erba e da' fiori.
- c) Io vidi grà nel comminciar del giorno La parte oriental tutta rosata,
   B l'altro ciel di bel sereno adorno,
  - E la faccia del sol nascere ombrata, Si che per temperanza di vapori, L'occhio lo sostenea lunga fiata.

# Das Buch Hiob

und Krieges. Beziehungen auf die Jagd, namentlich auf die eble Falkenjagd, find schon früher erwähnt worden, und so sey hier nur noch an die in ihrer Gedrängtheit unvergleichlich malerische Schilderung des Lobens der Saujagd (Inf. 13, 111-114.) erinnert:

> Als aufmerklam uns ein Getöfe machte, Oleichwie den Jäger, der auf feinem Gtande Das Nah'n des Reulers und der Meute merket, Die Thiere flürmen hört, die Zweige frachen a).

Ueberhaupt beruht bie große Lebendigteit von Dante's Raturschilderungen zum großen Theile unverkennbar barauf, baß er bie ganze natur und insbesondere die Thierwelt mit bem anfmerkfamen, icharfen, bas Charafteriftifche raid erkennenden Auge bes Idgers anfieht. Die Stelle Purg. 28, 1-3., wo er fein aufmertfames Goauen nach ben Bweigen bes Baumes mit bem besjenigen vergleicht, welcher Bogeln nachstellt, ift ebenso fehr ein Beweis für diefe auf eigener Erfahrung rubende Lebendigkeit ber Darftellung, als fur ben geringen Berth, welchen der Ernft des Mannes folden Belchaftigungen beimag b). Auch den Krieg tennt er aus eigener Urbung: in der Schlacht bei Campaldins (Juni 1289), auf welche auch eines feiner gewaltigften Raturbilder fich bezieht (Purg. 5, 109 ff.), hat er felbst mitgefochten, und auch ber Eroberung Caprona's beigewohnt, deren geangstigt zwijchen den Belagerern burchziehende Befagung er (Inf. 21, 94.) fo anschaulich beschreibt. Er gebentt der Griff und Bortheil fich abfehenden nachten Ringer (Inf. 16, 22-24.), ber zu ftraff gespannten, barum

> a) Quando noi fummo d'un rumor sorpresi, Similemente a colui, che venire

- Sente il porco e la caccia alla sua posta, Ch'ode le bestie e le frasche stormire.
- b) Mentre che gli occhi per la fronda verde Ficcava io così, come far suole
  - Chi dietro all' uccellin sua vita perde.

636

#### und Dante's Böttliche Komobie.

fpringenden und den Pfeil mit geringeter Rraft abidmellenben Armbruft (Purg. 81, 16-19.), ber witentrifchen, dutch Bruden verbundenen Seftungsmalle (Inf. 18, 10 ff.), Des Ritters, ber, um bie Ebre bes erften Ungriffs zu haben, aus feiner Schaar hervorsprengt (Purg. 24, 94) ff.), bes por einem Trupp als Escorte Borausgehenden, welcher bei Babrnehmung von etwas Frembartigem ploblic fillfteht (Purg. 33, 106 ff.); und die verschiedenen Sinnale für Beeresbewegungen tennt er fo gut (Inf. 22, 1 ff.), als bie fünftlichen Schwentungen eines Serreszuges felbit (Purg. 32, 19 ff.): im ewigen Frieden bes Paradiefes wird an friegerische Bilder nicht mehr erinnert, Ráchit ibnen find von der Schifffahrt entlehnte Bilder befonders baufig. Bie fcon wird Inf. 1, 22-24. die Empfindung ber eben aus dem Sturme Geretteten geschildert a), mie maleritch der aus der Tiefe herauffteigende Geryon (Inf. 16, 138.) dem nach ber Lichtung des Anters wieder hermuftlettetnben Das trofen verglichen, "der ben Oberleib aubftrect und bie Rufte zufammenzieht", dann 17, 19. mit dem halb auf dem Bande, balb noch im Baffer ftebenden Rahne, 17, 100. bei feiner Umtthe mit dem vom Stapelplage zuerft allmählich rud. warts gebenden, bann erft fich wendenden Schiffe! Inf. 7, 13 ff. fallt Plutus auf einmal zusammen, wie bas vom Binde geblahte Segel, wenn ploglich der Maft bricht, Uns taus aber erhebt fich wie ber Daft im Schiffe (Inf. 31, 48.). Purg. 30, 58 ff. wird Beatrice mit bem Udmiral verglichen, der auf feinem Schiffe bald hinten, bald vorn fteht, die Bemannung der übrigen zu beaufsichtigen und zu ermuthigen; vergl, noch die oben bereits benutte Stelle

> a) E come quei, che con lena affansta Uscito fuor del pelago alla riva Si volge all'acqua perigliosa e guata; Così l'animo mio, che ancor fuggiva, Si volse indietro a rimirar lo passo' Che non lasciò gianmai persona viva.

Juf. 21, 7 ff. und 34, 48. Purg. 24, 3. 32, 115 ff. Par. 13, 136, 25, 138, Aber auch Schilderungen ber mehr alltäglichen Lebensverhaltniffe finden ihre Stelle. Bir feben den Aderbauer und Binger, welche zu Anfang bes Jahres fruh Morgens erft burch ben Reif erfcbredt werben, dann aber, nachdem die Sonne gewirkt hat, jur Arbeit froh zurudtehren (Inf. 24, 1 ff.), den im hohen Sommer auf einem Sugel zur Abendzeit ruhenden gandmann (Inf. 26, 25 ff.), bie am beißen Mittage nach dem Frage auf dem Bergesgipfel unter dem Schute der Sirten ruhende Biegenheerbe und den nachts bei der hurde wachenden Sirten (Purg. 27, 76-87.), den alten Schneider, der bas fcwache Auge nabern und fcharfen muß, um das Radelobr zu finden (Inf. 15, 19.), die wohlausgestattete Suche bes Reichen (Inf. 21, 55, 29, 73 ff. 82 ff.) und bie an Ablaßorten Kopf über Kopf heischenden blinden Bettler (Purg. 13, 61-66.), fo wie bas Gedränge um ben, ber im Spiele gewonnen (Purg. 6, 1 ff.). Der liebliche Ton ber Geige und harfe erschallt (Par. 14, /118 ff.), das ben Sanger begleitende Bitherspiel (Par. 20, 142.), die Des lobie, die dem Gedichte fich anschließt (Dar. 28, 9.); wir erblicken den taumelnden Sang des Trunkenen (Purg. 15, 121 ff.), die hohlen Augen ber Schlemmer (Purg. 23, 31.), aber auch die Dame, die in der Dronung bes Tanges paus firt, um auf das Beichen der Musik wieder fortzufahren (Par. 10, 79 ff.), und wenn der Dichter die taum bemertbaren Umriffe eines Bildes beschreiben will, fo vergleicht er fie mit der auf ichoner weißer Stirn taum fichtbaren Perle (Par. 3, 10 ff.). Dem gegenüber treten Schilderungen aus dem firchlichen Leben. Es wird des langfamen Schrittes ber Proceffionen gedacht (Inf. 20, 9., vergl. Purg. 23, 16 ff.), der nacheinander ziehenden fratres minores (Inf. 23, 3.), besonders häufig aber ber häuslichen Berhaltniffe, zwischen herrn und Diener (Par. 24, 148 ff.), vornehm und gering (Purg. 33, 25,), und namentlich zwi=

schen Mutter und Kind (Inf. 23, 38 ff. Purg. 30, 43 ff. 81, 64. Par. 22, 2 ff. 23, 121 ff. 30, 82 ff. 33, 107 ff.). Zum Schluffe aller dieser Erörterung stehe bier die rührend schone Darstellung der Abendempfindung des fern von der Heimath Weilenden (Purg. 8, 1 ff.):

> Die Stunde war's, die Schiffenden das Sehnen Heim wendet und ihr Herz erweicht am Tage, Da ste: "Lebt wohl!" gesagt den füßen Freunden, Und die mit Liebe quält den neuen Bilgrim, Benn er von fern ein Glöcklein hört, deß Hallen Den Tag scheint zu beweinen, der dahin stirbt.

Daneben bie wunderliebliche Schilderung der zur Fruhmeffe rufenden Morgenglodchen (Par. 10, 139 ff.):

> — Sleich bem Seiger, ber uns ruft zur Stunde, Da Gottes Braut [bie Kirche] aufsteht, bem Bräutigame, Daß er ste lieb', ihr Morgenlied zu bringen, Da einen Theil er zieht, ben andern treibet, "Tin, tin" enthallend mit so säßem Klange, Daß wahlgestimmt ber Geist von Liebe schwellet : Also gewahrt' ich das ruhmvolle Rad a) sich Bewegen, tauschen Stimm' um Stimm', in solchem Accord, mit solcher Süßigkeit, wie bort nur Man sie vernimmt, wo ewig der Genuß währt b).

# Planvolle Anlage.

Wer flaunte nicht über diesen Reichthum von vielen Anschauungen, womit das hochsliegendste aller Gedichte er=

- a) Der Rreis, welchen bie verflärten Rirchenlehrer bilden.
- b) Der volle Reiz dieser Stelle fann nur im Original empfunden werden: Indi come orologio, che ne chiami

Nell' ora che la sposa di Dio surge

A mattinar lo sposo perchè l'ami,

Che l'una parte e l'altra tira ed urge,

Tin tin sonando con si dolce nota,

Che il ben disposto spirto d'amor turge; Così vid' io la gloriosa ruota

Muoversi, e render voce a voce in tempra Ed in dolcezza, ch'eser non può nota,

Se non colà dove il gioir s' insempra.

fut ift! Und ft es nicht bei diefer gulle und Dannichfaltigteit 'bes Stoffes boppelt bewundernswerth, bag ber Dichter feinen eigentlichen 3med auch teinen Augenblick aus bem Auge verliert, und bes Daffes, welches er mit weifer Gelbftbeschränkung fich bestimmt bat, auch im bochften Aluge der Begeifterung fich ftets bewußt bleibt »)? Die Eigenschaft ber planvollften Anlage und ber rundeften Ubgeschloffenheit, welche wir als eine unfern beiden Gedichten gemeinfame gulest noch bervorbeben wollten, und in beren Befprechung wir hiermit bereits ein= neannaen find, weifen wir wieder zuerft an ber Gottlichen Romodie nach, well fie in biefer am deutlichften vortiegt. Im Briefe an Can Grande (S. 116, bei Lorri) gibt der Dicter felbft bie Grundzuge feiner Eintheilung an: Forma tractatus est triplex secundum triplicem divisionem. Prima divisio est, qua totum opus dividitur in tres canticas. Secunda, qua quaelibet cantica dividitur in cantus. Tertia, qua quilibet cantus dividitur in rhvthmos. Das Bestimmtere in diefer Beziehung, wie es ans bem Gebichte felbft fich ergibt, tann nicht beffer bargeftellt werben, als es von Blant m feinem trefflichen Urtitel über Dante in der Erfch. und Gruber ichen Gnopllopadie geschehen ift. "Die brei Briche ber überfünlichen Belt, bie Orte, worin fich ber Menfc, ben Lehren des tatholifden

a) Am Schluffe des Burgatoriums (83, 136.) fagt der Dichter, nachbem er aus der Quelle Eunoe getrunken:

Benn ich, o Lefer, größ'ren Naum zum Schreiben Noch hätte, möcht ich wohl zum Theil besingen ' Den füßen Trank, dran nimmer fatt ich wärde; Doch weil erfällt schon find die Blätker alle Gewoben für dieß zweite Lieb [das Purgatorium,] so halten Bom Beitergehn die Jügel mich der Kunst ab. Nehnlich unterdricht gegen Ende des Paradiefes der heil. Bernhard seine Rede an Dante (Par. 32, 140 f.), "wie ein guter Schneider, der das Kleid nicht länger macht, als das Beug dazu reicht."

640

#### und Dante's Göttliche Komodie.

Slaubens gemäß, nach dem Lode befinden tann, Bolle, Reinigungsort und Parabies oder Aufenthalt der Geligen, bilden den Stoff biefes unfterblichen Gedichts. und werden uns von dem Dichter, ber fie in einer Bifion burchmandert, anschautich gemacht. Das Ganze zerfällt demgemäß in brei Abtheilungen, Cantiche (nur einmal, Inf. 20, 3., nennt er fie Canzoni), nämlich das Inferno, von 34 Gefängen, Canti (oder, weil bas Ganze in terza rima geschrieben, von Einigen falfolic auch wohl Capitoli genannt), bas Purgatorio von 33 und das Paradifo von 38 Canti; zufammen alfo 100 Sefange von 14280 Berfen, woven 4720 auf das Inferno, 4752 auf das Purgatorio und 4758 auf das Paradifo kommen. Schon hieraus fieht man, wie genau der Dichter fur bas Gbenmas ber Theile gesprat hat, mas er auch felbft ausbrucklich erwähnt (Purg. 83, 136-141.; f. o. Anm.); noch unendlich mehr aber zeigt fich diefe Strenge der Befonnenheit und Absichtlichkeit, die Rlarheit und Sicherheit ber Anschauung, wenn man die übrigen außeren Berhaltniffe biefer großen Dichtung betrachtet. Dem Ganzen liegt offenbar die bier vom Dyferium ber Trinitat entlehnte Beiligkeit ber Babl Drei zum Grunde (wer bieß etwa zu bezweifeln geneigt mare, bet bedenke, wie oft und wie ernfthaft Dante, in der vita nuova, von der Bedeutung der Babl 9 redet, vorzüglich G. 35 .)). Daber auch die Babl ber Terzinen (?), Jeder ber brei Theile hat 33 Gefänge; Die Babl 3 zur Dignität ber 10 erhoben und mit fich felbft verbunden; ber erfte Gefang ift nur als Einleitung, als Borfpiel zu betrachten, boch wird durch ihn die Bahl 100 erfüllt, Das Quadrat ber volltommenften Babl. Jeber Abeil zetfällt in neun 26. theilungen, also das Quadrat von 3, nämlich im Juferns ein Borbof zwar, aber neun eigentliche Bollentreife; im Purgatorio ein Borhof, fieben Kreise und das irdische Pa-

I

ł

a) In Keil's Ausg. S. 61., in Förster's Ueberf. G. 65.

radies; im Paradifo die fieben Planetenhimmel, der Firs fternhimmel und das Primum mobile, über welchem das Empyreum, der unbewegliche Sit der Gottheit, fcwebt. Dan könnte daber auch für biefe Abtheilungen die Babl 10 annehmen, welche fich im Inferno und Paradifo von felbft ergibt, im Purgatorio aber dann entfteht, wenn man den Borhof, ber in brei Ubtheilungen zerfällt, mit den fieben Kreifen in Berbindung bringt. Ebenso tann es nicht als willfurlich erscheinen, daß Lucifer im tiefften Grunde ber Bolle mit brei Gefichtern, als graufes Gegenbild ber Tris nitat, bargeftellt wird, daß ber Rame Chrifti (er wird im Inferno nie genannt), wenn er als Reimwort erscheint, nur mit fich felbft, alfo dreimal reimt (Dar. 12, 71, 14, 104. 19, 104. 32, 83.), und daß jede der drei Cantiche mit dem Borte Stelle ichließt." Soweit Blanc. Dan wird nach diefen nachweisungen unbedentitch zugesteben, daß ge= niale Naturfraft, religiofe Begeifterung und nuchtern ord= nender Berftand in feinem anderen Dichtwerke in bem Grade mit einander verbunden find, wie in der Gottlichen Lomobie.

Bergleichen aber laßt fich boch auch in biefer Bezies hung das Buch hiob mit ihr, ja die Bergleichung ergibt einzelne wahrhaft auffallende Busammenstimmungen. Auch das Buch Siob zeichnet fich burch feine funftvolle Unlage, burch ben feften Plan, wonach es feinem Biele entgegengebt, und burch die bochft fymmetrifche Disposition vor allen Producten der altteftamentlichen Doeffe aus. Insbefondere ift die auch bei feiner Disposition ju Grunde liegende Dreis theiligkeit nicht zu verkennen. Den ersten haupttheil bils bet eine einleitende Erzählung, der sogenannte Prolog (C, 1, und 2.), darauf folgen die Reden (C. 3-42, 6.), und die abschließende Erzählung, der fogenannte Epilog (C. 42, 7-17.) bildet den dritten haupttheil. Die Reden zerfallen wieder in drei Theile, Siob's Bechfelreden mit den Freunden (C. 3-28.), Siob's Schlußrede (C. 29-31.),

643

und Sebova's Rebe (38, 1-42, 6.). Auch bie Bechfelreben zerfallen in brei Cyllen (C. 3-14; 15-21; 22-28.), bie wiederum nach den drei Freunden dreifach getheilt find: im dritten Cyflus fpricht zwar Jophar nicht mehr, aber ftatt der Bechfelrede mit ihm ichließen fich zu fomme= trifcher Abrundung auch biefes Rreifes zwei weitere Reben Siob's (C. 27. und 28.) an. Auch in der Schlußrede Biob's und in den Reden Jebova's liegt die Dreitheiligkeit deuts lich vor, wie fie fich denn auch in einzelne der fruberen Reden verfolgen laft. Ber in einer funftvollen Unlage Diefer Art etwa eine muffige Runftelei ertennen wollte, unwurdig eines Dichtwerkes von fo urkräftiger Genialität, ber wurde damit nur feine Unbefannticaft mit ber Ratur bes wahrhaft genialen Kunftwerkes und eine Berwechselung bes Genialen mit dem Gefeglofen verrathen. Bon der Profa, welche die Birklichkeit darzuftellen hat, wie fie, auch wenn ihre innere Nothwendigkeit noch nicht erkannt ift, eben objectiv vorliegt, unterscheidet fich die vom Gefete bes Geiftes frei beherrichte poetifche Production wefentlich da= burch, daß fie nicht in "immer gleicher Reihe" dahinfließt, fondern in "belebender Abtheilung" "fich rhythmifc regt": und wie in dem einzelnen Berfe, fo muß diefes Gefet rhyth= mifder Symmetrie auch in der Gefammtanlage eines um. faffenden Gedichtes fich bethätigen; nur in erften roben poetischen Berfuchen und in den Producten erschlaffender Dichtertraft wird es vermißt, bei den griechifchen Tragifern aber fehlt es fo wenig, wie bei hiob, und wenn den Florentiner bei der Disposition feiner großen Dichtung allerdings zuweilen Motive bestimmt haben, die außerhalb feines Gegenstandes felbft lagen, fo offenbart fich die geniale Rraft feines Geiftes eben barin, daß es jederzeit geschieht, ohne die freie Entfaltung des Gegenstandes irgend zu beeintråchtigen.

Aus diefen Gründen wurde die Art, wie im hob die Reben Elihu's (E. 32-37.) die schne Symmetrie des Gangen unterbrechen, uns biefe Reben ichon binlanglich verbächtig machen, auch wenn nicht fo vieles Andere gegen fie fprache, wie ihr gang unvorbereitetes Auftreten, ibre Storung des Busammenhanges, der obne fie zwischen dem Schluffe bes 31. und bem Unfange des 38. Cap. auf bas volltommenfte bestehen wurde, ihr ungehöriges Bieders bolen von Dagewesenem und Borausnehmen von Folgendem, chre fprachlichen und poetischen Eigenthumlichkeiten und Anderes, mas bei aller inneren Bortrefflichkeit Diefer Reden, fie als ein späteres Einschiedsel beutlich genug charakterisirt. Dagegen fugt sich der vielfach beanstandete Prolog und Epilog a) vortrefflich in die fymmetrische Disposition Des Gedichtes, und bie Grunde, welche gegen jene Beftandtheile aus der Rudficht auf die Tendens und Un= lage des Ganzen abgeleitet worden find, befeitigen fich von felbit. Bas die profaifche Darftellung anlangt, welche in diefen das Gedicht mit einfacher Erzählung einleitenden und abschließenden Abschnitten berricht, fo tonnte nur bas Gegentheil auffallend fenn. Ebenfo naturlich ift es, das ber im Prolog wegen feiner Geduld gerühmte Siob vom pritten Capitel an fo ungeduldig erscheint und boch im Epilog wieder bes gottlichen Lobes gewürdigt wird; benn es liegt im Gange des Gebichtes, bag die große Gebuld bes fortwährend Gepeinigten endlich reißt, fo wie, daß er nachher wieder zur rechten Befonnenheit fich zusammenfaßt und eben baburch bas gottliche Lob verdient. Benn man ferner in bem Umftande, daß der Epilog die Bieberberftellung Siob's in feinen fruberen Gludsitand erzählt, einen Biderfizeit mit ber gegen die Lehre von einer irbifchen Bergeltung gerichteten Tenben; bes Gedichtes gefunden bat, fo ift dagegen ju fagen, nicht blog - benn bavon weiß nur



a) Bon ben außer bem Prolog und Epilog und den Reben Elithu's bezweiselten Abschnitten, C. 27, 7-28, 28. und C. 40. 15-41, 29, ift oben bereits gelegentlich bie Rebe gewesen.

# und Dante's Gottliche Komodie. 645

ber Prolog - bas bem Siob feine Gludsguter nur ju feiner Prüfung entzogen worden find, und daß deshalb ber gerechte Gott dem Boblbeftandenen bas Entzogene miedere erftatten muß, fondern auch, bag eine abfolute Bermerfung irbifcher Bergeltung feineswegs in ber Tendenz bes Gebichtes liegt, fondern nur bie Beftreitung der außerlichen und oberflachlichen Auffaffung, welche durch die Freunde reprasentixt ift. Auch der Einwand, auf welchen noch Beiligstedt fo großen Berth gelegt bat, es fen ungehörig. bag ber Prolog die gottlichen Plane felbft barlege, vor beren Ergrubelung Das Gebicht fonft warnt, befeitigt fich einfach. Der Dichter will fich ficher fo wenig als Dante anmaßen, wirklich einen Blick in die bimmlische Rathsverfammlung gethan zu haben; mas er von ihr fagt, ift poetis fche Riction ; Diefe aber mar zur Einfleidung des Gedichtes burchaus nathig, wenn biefes einen geborigen Ausgangss und Schlugbunct gewinnen und ber Gebanke recht befimmt und anschaulich ausgesprochen werden follte, daß auch bie Leiden der Frommen nicht ohne Gott verbangt merben, und bag auch im Unglude Gott bem Rrommen nahe fen. Stichhaltiger, als biefe allgemeineren Einwande, fcheint die hinweisung auf einzelne Stellen zu feyn, in welchen man Incongruenzen entbeden wollte; boch laffen fich auch diefe mohl befeitigen, und in diefer Rudficht bies tet bie Beraleichung mit der Gottlichen Komobie einige willkommene Analogien bar. Bunachft mußte es auf ben ersten Blick auffallen, daß, während Gott im Prolog und Epitog mit bem eigenthumlich ifraelitischen Gottesnamen Rebova bezeichnet wird, im Gedichte felbft die Gottesnamen El, Schaddai, Eloah berrichend vortommen. Bei naberer Betrachtung aber konnte die Ubsicht nicht verborgen bleiben, in welcher der Dichter ba, wo er felbst erzählend auftritt - und es geschieht nicht bloß im Prolog und Epilog, fondern auch 38, 1; 40, 1, 3, 6; 42, 1. - ben zu feiner Zeit geläufigen Namen gebraucht, die in die patriarchalische

Urzeit verfetten Bechselredner dagegen älterer Sottesnamen fich bedienen laßt a): mit ahnlicher Absichtlichkeit hatte Dante, wie wir faben, im gangen Inferno ben Ramen Chrifti forgs < faltig vermieden. Ferner bat man barauf aufmerkfam ges macht, daß, während im Prolog und Epilog auf Dpfer ein großer Berth gelegt wird, bie den Kern bes Gedictes bildenden Reden ihrer gar nicht gebenken - febr natürlich. denn bier handelte es fich nicht um außere Subnungen, · fondern um bie innere Lofung oder Ueberwindung eines Broblems; und will man etwa darum, weil das Inferns teine feiner zahlreichen Bergleichungen ber fonft fo vielfach von Dante benutten Himmelswelt, bas Paradifo feine bem Kriegsleben entlehnte, die Echtheit eines oder bes andern beanftanden ? Endlich ift mit Recht hervorgehoben worden, daß die nach dem Prologe umgekommenen Kinder Hiob's namentlich C. 19, 17. als noch lebend ermahnt werden. Abgesehen nun davon, daß Stellen, wie diefe lettere, auch andere Deutungen zulaffen, fo mare eine derartige Incongruenz fehr mohl erklarlich. Der Prolog erzählt zur Grunds legung bes Gedichtes außer anderen bestimmten Ungluds= fällen, welche Siob betrafen, auch den Lod feiner Kinder. In ben fpateren Reden aber erscheint hiob als Reprafens tant aller unschuldig Leidenden, und indem er fich felbft als einen von allen möglichen Leiden getroffenen bezeichnet, fonnte ber Dichter bei folchen allgemeineren Schilderungen leicht einmal vergeffen, daß er fruber des Lodes der Rinder gebacht, und unter ben Leiben bes frommen Dulbers auch folche mit auffuhren, wie fie dem Denfchen von feiner Rackkommenschaft bereitet werden. Es liegt zwar folchen Betrachtungen gegenüber ber Gebante febr nabe, daß fo

a) Daß dabei in den Worten Hiob's im Prolog felbst der Name Sehova unterläuft (1, 21.), fann ebenso wenig auffallen, als daß 12, 9. 28, 28. — an jener Stelle gewiß, an dieser vielleicht nur durch falsche Lesart — auch in den Wechselreden selbst jener Name vorfommt.

#### und Dante's Gottliche Komodie.

gedankenlos der Dichter bes Siob doch wohl nicht gewesen fey; man wird aber einem fo gar allgemeinen Argument boch vielleicht weniger vertrauen, wenn man mabrnimmt, wie felbst ein fo forgfältig fein eigenes Bert übermachender Dichter wie Dante in abnliche augenblickliche Bergeffenheit gerathen konnte. Par. 30, 25 ff. 28. fagt er, baß Beatrice nun fo icon geworden fen, daß feine Befcreis bung ihr von ba an nicht mehr folgen könne, was fie bis= ber noch vermocht habe, und boch hatte er icon fruher mehrmals feine Unfabigkeit, Beatricens Schönheit zu foils bern, erklart (Par. 14, 80 f. 18, 8 ff. 23, 22 ff.), und gleichwohl diefe Schilderung dann wieder verfucht, z. B. Par. 27, 94 f. Noch fcblagender freilich in Bezug auf bie beanstandete Incongruenz im Hiob ist die Vergleichung mit Shakefpeare's Macbeth, Uct. 1, Sc. 6, fagt bier Laby Macbeth, daß fie Rinder gefäugt habe, Uct. 4. Sc. 3. dagegen ruft Macduff auf bie Runde von ber Ermorbung feiner Rinder durch Macbeth im tiefften Schmerze aus: "He has no children!" Das kann, wie jeder unbefangene Lefer feben muß, nur auf Macbeth geben und nichts Anderes fagen wollen, als: "Wenn er mußte, was es heißt, Rinder haben und Rinder verlieren, er hatte bas nicht gethan!" Will man nun fagen, die Lady fen fruher an einen Undern verheirathet gemefen, oder Macbeth habe feine Rinder verloren gehabt, oder will man lieber eine von beiden Stellen für unecht erklaren ? Schwerlich, fondern es wird nichts ubrig bleiben, als zu fagen : ber Dichter hat zur Berftarfung bes Eindruckes das eine Mal bas Borhandenfeyn von Rindern vorausgeseht, und ebenfo das andere Mal Kinderlofigkeit angenommen. So hat auch Goethe die Incon= gruenz erklart, und er felbst hat in feinem Sauft ahnliche Beispiele kleiner Biberspruche geliefert. Bir vermeinen nicht, durch diefe Analogien die Echtheit ber beanstandeten Beftandtheile des Buches Siob zu erweifen, allerdings aber Theol. Stud. Jahrg. 1856. 43

647

glauben wir, daß einige oft mit zu großer Juversicht vorgebrachte Gründe gegen die Echtheit dadurch geschwächt werden. Der Hauptgrund für die Echtheit des Prologs und Epilogs bleibt uns immer der, daß, wie leicht man auch jeht, wo man heide kennt, sie zum Verständnisse des Gedichtes entbehrenzzü können glaubt, dieses ohne sie einen verstümmelten und unverständlichen Torso bilden wurde, wie denn auch Heiligstedt den Prolog seinem wesentlichen Inhalte nach retten, Vernstein und de Wette wenigstens die Cristenz einer früheren echten statt der gegenwärtigen unechten Einleitung annehmen zu mussen.

### Schluß. Abfaffungszeit beider Gedichte. Ihre wesentliche Berschiedenheit.

Rachdem fo die Bergleichung zwischen Siob und ber Bottlichen Romobie von ber Achnlichkeit ber Grundtendena bis zu Uebereinstimmungen in der außeren Form, ja in zufälligen Einzelheiten berfolgt worden ift, burften wir Die porgefeste Aufgabe als geloft betrachten. Bie unvolltom= men immer bieß geschehen feyn mag, fo mochten wir boch nicht ohne bie hoffnung von der Arbeit icheiden, daß biefe Einiges beitragen tonne ju lebendigerer Ertenntniß des Grundgebankens beider Gedichte und bes feften Planes, wonach diefer durchgeführt wird, des gerade ihnen fo mefente lichen Antheils ber bichtenben Perfonlichfeiten und bes Bu= fammenhanges, worin die in ihnen fo reich ausgebreitete Raturs und Menschenkenntniß mit bem innerften Befen beider Dichtwerte fteht, und durch diefes Alles zur beftimms teren Burbigung bes abfolut bervorragenden Standpunctes, welchen beide in ber Geschichte ber religiofen Dichtfunft, und der ausgezeichneten Stelle, welche fie in der Entwicke lung ber Poefie überhaupt einnehmen. Auch auf bie Beit, in welcher fie entstanden find, tonnte ibre Bergleichung aus-

gedehnt werden , infofern berartige Gebichte nur in einer Beit entstehen tonnen, ba die Unbefangenheit des Glaubens burch widrige Erfahrungen bereits gestort und ber Einzelne ges drungen ift, Die zerftorte innere Belt mit innerer Rraft felbst wiederaufzubauen, andererseits aber die Grundwahrs beiten noch fest genug fteben, um vollig umfturzende Beftrebungen zu verbuten und vielmehr zu berftellender 2ba. tigkeit aufzufordern, wie denn biefe reformatorifche Tenbenz in beiden Gedichten unverkennbar porliegt. Bon der Gottlichen Romodie wiffen wir, daß fie einer folchen Beit ibre Entstehung verbankt; aber auch bas Buch Siob wird man, obwohl es haufig geschehen ift und noch geschieht, ichon um der angeführten Gründe willen nicht als ein Droduct der fclichten patriarchalischen Urzeit ober ber mofaischen Des ripbe, ja nicht einmal als ein Droduct der Blutbezeit bes ifraelitischen Staates unter David und Salomo betrachten burfen, sondern es in eine Beit berabruden muffen, ba bie politischen Berbaltniffe bes Bolkes, zumal burch bie Bertrummerung bes nordlichen Reiches durch die Affprer, bes reits tief ericuttert waren, und eben barum bas Intereffe, welches bis babin vorzugsweise ber Gesammtheit bes er= wählten Bolfes gegolten hatte, ben inneren und außeren Erfahrungen bes Individuums in fo eingehender Beife fich zuwenden konnte, wie es im Buche Siob geschiebt. Dagegen ift es auch nicht gerathen, es in die Zeit nach bem babylonischen Erile berabzurucken, weil in ihr zu einer folchen Production zuerft, wo bie Schnfucht nach der Bieberberftellung die herzen zu machtig bewegte, die Rube, fpater Die Kraft fehlte. Bie wenig Diese spatere Beit Die großen Fragen des Buches Siob mahrhaft zu bewältigen vermochte, das zeigt der Koheleth, auf Hiob in abnlicher Beife folgend, wie auf Dante's großartiges Gebicht, bas auf dem Glauben an eine Biederherstellung ber tranten Rirche und Belt ruht, Bocaccio folgte, der, an der Bie-43\*

649

derherstellung vollig verzweifelnd, das Unabanderliche mog= lichst heiter anstieht und die Benutzung des einzig sicheren Augenblickes empfiehlt.

Freilich aber liegt eben in ber Beit, worin beide Gebichte entstanden find, auch die wesentliche Berichies benbeit zwischen ihnen begründet, insofern Siob der auf Chriftum porbereitenden altteftamentlichen Offenbarung an= gehort, bie Gottliche Romodie aber auf bem Grunde ber vollendenden chriftlichen Offenbarung ermachfen ift und ruht, und zwar bildet das Buch Siob in der Reihe der urfprung= lichen, authentischen Schöpfungen bes im alten Teftamente wirkenden gottlichen Geiftes felbft ein wefentliches Glied, mabrend bie Gottliche Romodie ein menschliches Gedicht ift, welches erft aus ben gottlichen Offenbarungsurfunden feine Rahrung gesogen hat, und zwar von dem in ihnen walten= ben gottlichen Geifte machtig beruhrt ift, boch aber auch von ben Irrthumern nicht gang frei bleibt, womit menfch= liche Schwachheit die ewige Babrheit des gottlichen Bortes umhullt hatte. Darin liegt der große Borzug des Siob por ber Gottlichen Romobie: verglichen mit der ursprüng= lichen Frische, Gesundheit, Kraft und Reinheit des altteftamentlichen Gedichtes, tragt fie nicht minder bas Geprage einer Epigonenarbeit an fich, als unfer Sauft, wenn man ihn der Unbefangenheit, Rraft, Gedrungenheit und Abgeschloffenheit des gewaltigen Florentiners an die Seite fest. Aber auch die Gottliche Komodie hat vor dem Buche Siob ibre eigenthumlichen Borzuge. Sie concentriren fich barin. bag bas heil, welches in diefem erst geabnt und ersehnt wird, ihr bereits erschienen war. Wahrend im Siob ber unerschutterliche Glaube an Gottes Beisheit, Gerechtigkeit und Gnade die Zweifel endlich niederschlägt, weiß ber driftliche Dichter, nachdem die Gnade bes Baters in bem Sohne die volltommenfte Offenbarung gefunden bat, an wen fein Glaube fich halt, die blog niedergeschlagenen

**6**50

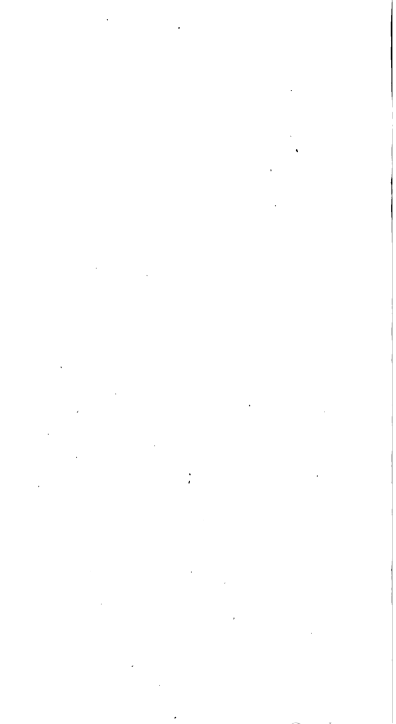
Zweifel finden jest ihre Lofung, das Bewußtfcyn der gotts lichen Gnade feine lebendigste Entfaltung. Der Glaube an ein emiges Leben, durch welchen bas Problem des Buches Biob eine fo einfache Lofung hatte finden tonnen, und von bem bort taum ein ichlummernder Reim fich ndet (C. 19. 25 ff.), bildet in ber Gottlichen Romodie die eigentliche Benn ferner im Siob der Fromme einem Grundlage. verbaltnigmäßig immer noch fern ftebenden und unbefannten Gott mehr außerlich fich unterwirft, fo tann fich bei bem driftlichen Dichter diefe Unterwerfung in die hingebendfte Liebe gegen den verwandeln, welcher in dem Sohne fich felbft den Menschen bingegeben hat; dadurch wird bier die Demuth inniger, lebendiger, bewußter, und boch darf daneben Die Individualitat, weil ihr teine außere Unterwerfung jugemuthet wird, freier fich entfalten und felbftandiger auf= Mit diefer Anerkennung der freien Perfonlichkeit treten. und ber vollkommensten Offenbarung ber gottlichen Liebe im Chriftenthum hangt aber endlich diefer die Gottliche Romodie auszeichnende tiefe Ginn fur die Bedeutung bes "Emig . Beiblichen" innig zusammen : im Siob feben wir Das Beib nur auftreten als .,eine ber Thorinnen" mit dem fcnoben Rath: "Gib Gott ben Abschied, und ftirb!" Dante bagegen darf die Geliebte als die Personification ber erlofenden Gnade Gottes felbst preifen, und durch diefen Sinn gießt fich uber bas ganze fonft fo ernfte, ja oft raube und ftrenge Gedicht ein Geift der Kreundlichkeit, Lieb. lichkeit und Milde mit einem fo eigenthumlichen Reize aus, wie er ber alttestamentlichen und jeder vorchriftlichen Dich= tung fremd bleiben mußte.

Wir widerstehen der Versuchung, diese Andeutungen weiter zu verfolgen, und saffen die ganze Erörterung in dem Schlußsatze zusammen: Wie Hiob das größte reli= gidse Gedicht aus vorchriftlicher Beit ist, so ist Dante's Göttliche Komobie die größte re652 Das Buch Hiob und Dante's Gottliche Komodie.

ligiofe Dichtung ber Chriftenbeit: wem fie unbekannt bliebe, ber ginge damit des erhe benden Eindruckes von einer der gewaltigften und schönsten Bethätigungen der Kraft des chriftlichen Gebankens verluftig.

Suftav Baur.

# Gedanken und Bemerkungen.



### 1.

### Was bebeuten bie Namen ber beiden Säulen am falomonischen Tempel?

Bon R. 5. Graf, Profeffor in Meiffen.

1 Kon. 7, 21. wird erzählt, Salomo habe von ben zwei am Eingange in die Tempelhalle stehenden Saulen bie eine und zwar bie zur Rechten ftebende :..... bie andere links ftebende ini genannt, und baffelbe wird 2 Chron. 3, 17. wiederholt. Nach Gefenius follen dies Namen des Gebers ober Baumeisters, nach Emald Namen zweier fonst ganz unbekannter - Sobne Salomo's fepn, Thenius (zu 1 Ron. 7, 21.) macht aber mit Recht auf bie Unwahrscheinlichkeit aufmerksam, daß die im Eingange bes Gottesbaufes ftebenden Gaulen nach den Namen irgend. welcher damals lebender Personen benannt worden feven. Er felbst erflart - mit Ephrem - beide Borte als eine Infdrift: יכין בין er, namlich der herr, grundet (oder grunde) mit Kraft, und glaubt, das Bolt habe mit Rudfict auf befannte Perfonennamen bie beiden Borte bann einzeln als Benennungen ber Saulen gebraucht. Dagegen bemerkt Bertheau (zu 2 Chron, 3, 17.) nicht ohne Grund: 1) daß es sich nicht wohl denken lasse, wie man eine fo leicht verständliche Infcbrift fo habe vertennen können, baß icon im B. der Konige die beiden Borte nur als Benennungen ber Saulen, und zwar auf Grund einer falfchen Aussprache bes zweiten - 192 ftatt ton angesehen wurden, und 2) daß sich nirgends im alten

Teftament, auch nicht in den Pfalmen, Erinnerungen oder Anklänge an eine folche Infcrift finden. Diefer Umftand aber, daß von einem liturgischen Gebrauche dieses Sages, verlaubt uns auch nicht, zu ver ohne Weiteres eine Spur zeigt, erlaubt uns auch nicht, zu ver ohne Weiteres ver als Subject zu suppliren. Mir scheint sich dafür eine leichtere und angemeffenere Erklärung darzubieten, die um ihrer Einfachheit willen vielleicht Manchem zu nüchtern erscheinen wird, was aber kein Grund gegen ihre Richtigkeit seyn kann.

Die beiden Saulen, die einzigen am ganzen Tempel, ftanden, wie Thenius nachgewiefen bat (zu 1 Ron. 7, 19.), in bem Portale und trugen die Oberschwelle deffelben, fie fcienen alfo ben ganzen Bau bes Tempels zu fugen (Then.), veral. Amos 9, 1., Richt. 16, 29 f. Daß jede berfelben burch eine eigene Benennung ausgezeichnet wurde und bag man bazu besonders bezeichnende Borte mabite, hat eben fo wenig etwas Auffallendes, als wenn wir unfere großen Rirchengloden Concorbig ober fonftwie taufen, und biefe Ramen konnten ben Saulen nicht wohl anders gegeben werben, als indem fie auf biefelben eingegraben ober bei bem Guffe in erhabener Schrift (2ben.) darauf anges bracht wurden, Bugleich erfordert aber bie Symmetrie fur Die zweite Saule auch vier Buchftaben, wie fur die erfte, wir muffen alfo rein flatt 12= lefen, indem wir nur eine orthographische Abkurgung von Seiten fpaterer Abschreiber annehmen, welche allein den Eigennamen und nicht bie Bebeutung der Inschrift im Auge hatten. Die beiden Borter und דביע muffen fich auf eben bie Caule beziehen, auf welcher fie fteben und als beren Benennung fie gelten follen; bas Subject zu dem Berbum 107 ebenfomobl als bas, worauf fich bas Suffirum in 🖘 bezieht, tann alfo tein anderes fenn als die Saule felbft. Da nun mog Masculinum ift, bie Saulen alfo als Masculina angesehen werben, fo heißt ver fie ftust, fie feftigt, ober mit Rudlicht auf die zahlreichen abnlich gebildeten Personen=

### was bedeuten die Namen der beiden Saulen 2c. ? 657

namen, die Stützende, und win (vergl. Gen. 49, 3., Am. 5, 9.): in ihr ift Kraft, die Kräftige, die Starke. Daß gerade diese Bezeichnungen gewählt wurden, geschah wohl eben darum, weil beide Ausdrücke auch als Eigennamen im Sebrauch waren (Gen. 46, 10.; Num. 26, 12. — Ruth 2, 1 ff.); sie bilden daher wirkliche und zugleich bedeutsame und paffende Namen für die Säulen. Mit dieser Erklärung stimmt auch die Uebersetung der LXX. in ber Chronik 3, 17. Karógdwacs und lazus wohl überein 2).

2.

ł

ł

I

i

Sirolamo Muzio.

Eine Sfizze

000

### Christian Heinrich Sixt,

Pfarrer, b. 3. ju Nürnberg b).

Der Mann, welchem hier ein bescheidenes Denkmal gesetzt werden soll, ist, obwohl er in feinem Baterlande viel von sich reden gemacht und eine in ihrer Art ganz einzige

· Seibelberg, ben 5. Februar 1856.

#### Umbreit.

b) Bon dem Berfaffer des nachfolgenden Auffahrs haben wir vor Kurzem eine neue vortreffliche Monographie erhalten : Petrus Paulus Bergerius, pähklicher Nuntins, katholischer Bischof und Borkämpfer des Evangeliums u. s. w. Braunschweig bei Schwetschfe und Sohn, 1855. Dieselbe zeichnet sich durch die Gründlichkeit der Forschung und maßvolle Kunft der Darstellung, die wir an Herrn Sixt schon gewohnt sind, in hohem Grade aus und wird sich sowohl

a) Die Erklärung des herrn Berfasser ist allerdings einfach; der Bedeutung des Tempels scheint mir aber immer augemeffener die von Bähr (ber falomonische Tempel, S. 194.), den er unberüchstächtigt gelassen, zu seyn, das Jehova selbst Subject: "Er wird festigen, und in Ihm ist Stärke."

Rolle gespielt hat, boch bei uns Deutschen ziemlich unbes tannt geblieben. Deshalb geschah es, daß, als Menage im 3. 1688 bas Pasquill, welches Cafa gegen Berger gefcries ben, veröffentlicht batte, und man unter Underem bie Stelle barin fand: De Mutio affirmare tibi hoc possum, non tibi illum honorem, cum de te scripsit, habuisse, sed patriae vestrae, felbft unfere erften gelehrten Autos ritaten nicht wußten, mas fie aus biefen Borten machen follten. Denn obgleich der Libellift hinzufugt: Bius libri in luce atque in oculis hominum sunt, laudantur a doctis, emuntur a nobis, et quidem care, so fonnte man fic boc nicht erinnern, etwas von ibm zu Gefichte bekommen zu haben. Geine Bergerianen, wie feine tatholifchen Briefe, welche bier zunachft in Betracht tamen waren langft verschollen: fein Bunder, daß man, burch das Bort "honorem" irre geleitet, auf die feltsame Ber: muthung gerieth, Muzio muffe eine Urt von Panegpritus, welchen ber venetianische Nuntius unschadlich zu machen, fur nothig gefunden, auf ben Mann, deffen bigiger Gegner er bekanntlich war, geschrieben haben. Mutii laudes Vergerio tributas evertit Casa, fann man zu feinem nicht geringen Ergogen in bem Referate lefen, welches bie leip ziger Acta eruditorum vom J. 1689 über die eben publicirte Schmabschrift erstattet haben.

Bir find weit entfernt, durch diefen Nachweis ben Ruhm unferer älteften kritischen Zeitfchrift schmalern zu wollen; denn das hieße ja, sie dafür verantwortlich machen,

Carlsruhe, den 5. Februar 1856.

Ullmann.

burch diese Eigenschaften, als durch ben höchft intereffanten Gegens ftand, den sie behandelt, wie wir hoffen, einen großen Leferkreis gewinnen. Indem wir wünschen, daß das Wert eine eingehendere Beurtheilung in dieser Beitschrift finden möge, wollten wir nicht unterlassen, schon hier mit aufrichtigem Dank gegen den uns sehr werthen Berfasser barauf hinzuweisen.

daß Muzio nicht berühmter geworden ift. Auch weiß man noch beutiges Tages in weiteren Rreifen wenig mehr von ibm, als bag er eines ber brauchbarften Bertzeuge ber Inquisition war, und felbft davon wurde man vielleicht nicht mehr reden, wenn nicht Sleidan in feinen Commentarien (ed. Argent. 1566) l. 21, f. 383. fein Anbenten burch bas Bort verewigt hatte : Inquisitorum facile primus erat Annibal Grisonius, et huic adiunctus Hieronymus Mutius. Ganz anders aber hat man icon immer in Italien uber ihn und feine Berdienste geurtheilt; benn in der Borrede zu der Schrift: Vita di Girol. Muzio Giustinopolitano scritta da Paolo Giaxich, Trieste 1847, tann man die - wie ein bereits abgeschloffenes Ur= theil flingende Berficherung lefen: Seb bene persona laica, fu fortissimo sostenitore e campione del cattolicismo. Es burfte fich deghalb boch der Mube verlohnen, ibn ein= mal etwas genauer ins Auge zu faffen und menigftens burch eine fliggirte Geschichte feines Lebens auch in Deutsch= land einzuführen. 3ch benute dazu die eben angeführte Biographie, bemerke aber im voraus, daß es nur das Thatsåchliche ift, wofur der gut katholische Berfaffer derfel= ben einzusteben bat.

Sirolamo Muzio hat von 1496 an, wo er in Padua geboren wurde, gelebt. Sein Bater Criftoforo, der Sohn eines Barbiers von Capo d'Iftria, welcher Ehren halber von feinen Mitbürgern Chirurg (cerusico, non barbiere) titulirt worden war, hatte sich zuerst in Padua niederges lassen, kehrte aber 1504 wieder in feine Baterstadt zurück. Nachdem Girolamo den gewöhnlichen Jugendunterricht in der Grammatik und Rhetorik empfangen, verließ er 1513 bas elterliche Haus und begab sich nach Dalmatien, wo er den belehrenden Umgang einiger ausgezeichneten Männer genoß; aber schon nach Ablauf eines Jahres rief der Tod feines Baters, welcher den noch unsertigen, erst achtzehn= jährigen Jüngling zum Haupte einer zahlreichen Familie

659

machte, ihn zu den Seinigen zurud. Ihnen zu Liebe ents fchloß er sich, feine Freiheit zu opfern und sich dem herrendienste zu widmen: ein Borfatz, welchen er auch fofort in Ausführung brachte.

Sier beginnt nun jene lange, wunderliche Reihe von beterogenen Beschäftigungen und Situationen, welche Muzio's Leben so merkwurdig macht, und bie man nicht ohne bas größte Erstaunen bis ans Ende verfolgen kann.

Im 3. 1515 finden wir ihn zu Chioggia, wo er die Bretter betritt und als Schauspieler Auffehen erregt. Man ift einmal in Berlegenheit wegen Besetzung einer Frauenrolle: er erklart fich bereit, diefelbe zu übernehmen. Bir sehen, er ist ein Mensch, der zu Allem zu brauchen ist, sich zu Allem hergibt, und eben dieß ist es, was wir als den Grundzug seines vielgestaltigen Besens festzuhalten haben.

Das unter folchen Berhältniffen von methodischen Stubien bei ihm nicht die Rede seyn konnte, versteht sich von selbst. Doch muß man sagen, das er wenigstens jede Selegenheit, die sich ihm darbot, benutze, um seine Kenntnisse zu erweitern. Namentlich scheint ihm Benedig, wo er 1529 mit anhaltendem Fleiße Borlesungen über die schönen Bissenschaften und lateinische Rhetorik hörte, viele Bildungsmittel dargeboten zu haben (S. 6.). Bas er sonk wußte, das hatte er theils dem Umgang und seinen Reisen, theils dem eigenen Studium zu verdanken.

Eine von den Reigungen, die sich durch sein ganzes Leben versolgen lassen, ist seine Freude an der Poesse. Ihr, die er schon als Züngling liebgewonnen, ist er bis in sein Greissenalter treu geblieben, freilich etwas zu lange, als daß nicht sein Dichterruhm darunter hätte leiden sollen. Denn selbst sein Biograph, der doch eine sehr hohe Meinung von seinem poetischen Ingenium hat, — le Rime non meno, sagt er S. 48 f., che l'Egloghe caratterizzano il Muzio per poeta originale, — muß zuleht das Seständnis ablegen: "Obgleich manche Stücke noch immer die

Hand des Meisters verrathen, so wimmeln boch seine spätes ren dichterischen Arbeiten von kreuzlahmen (dilombati) und prosaischen Versen" (S. 63.).

Auch "teusch war feine Feber nicht immer" (S. 76.), und wir können uns baruber eben nicht wundern, wenn wir boren, daß eine gemiffe Donna Chlara, "feine goldene Chloris", wie er fie nennt, ihm brei naturliche Kinder, zwei Sohne und eine Tochter, geboren hatte. gaft ironifc klingt es, wenn bier fein Bewunderer in die pathetischen Borte ausbricht: "Auch die großen Manner haben ibre Borurtheile, und inmitten ber Bunber, welche ber menfch= liche Geift bervorzubringen weiß, erscheint feine naturliche Schwäche." Sväter — awischen 1550 und 51 — hat Muzio ein legitimes Chebundniß mit einer gemiffen Ubriana geschloffen, bie er fehr geliebt haben foll (G. 28. 65. 118 f.). Das Donna Chiara und ihre fleine Tochter, la nuova angioletta, wie Muzio fie nennt, bamals icon gestorben waren, geht aus einigen überfcmanglichen Gedichten bervor, in welchen er fie wie Seilige angerufen und verherrlicht hat.

> Voi madre e figlia invoco. O beate alme Aprite al mio pregar le sante orecchie,

fingt er Egloghe, l. 4, c. 98.

Die eigentlichen Kreuzs und Querzüge feines Lebens scheinen gegen Ende des S. 1524 begonnen zu haben. In jener Sturm- und Drangperiode, wo die Macht Karl's V. und die Eifersucht Franz I. um das Uebergewicht in Italien kämpsten, wurde auch er vom Strom der Ereignisse mit fortgerissen und in die Wechseltalle des Krieges verwickelt. Es waren nicht politische Motive, die sein Berhalten bestimmten; er blieb nach Art der Parteigänger, wohin sein Schicksalt ihn warf: deshalb finden wir ihn bald im Feldz lager der Franzosen, bald im Hauptquartier der Kaiserlichen. Aber allmählich verleideten ihm boch seine Erlebnisse dieses ungewisse Loos. Er wurde zu wiederholten Malen aller seiner Habseligkeiten beraubt; man nahm ihm einmal sogar

4

bie Stiefel, so daß er sich barsuß nach hause betteln mußte (S. 11.); endlich gerieth der Schwergeprüste auch noch in Gefangenschaft; jeht beschloß er aber auch, nachdem er seine Freiheit wieder erlangt hatte, sich in Zukunst nicht mehr mit bewassenten herren einzulassen. Della qual guerra, schreibt er 1529 an Bincenzo Fedele, io son rimasto si poco soddissatto, che io non penso di dover più praticare con eserciti armati (p. 15.).

Nichtsdestoweniger war feine Borliebe für die Kriegführung fo fehr in feinem eigensten Wefen gewurzelt, daß er sie fortwährend, nur unter anderen Namen, zu befriedi= gen suchte. In der Nacht des 22. Octobers 1533 hatte Graf Galeotto Pico das Schloß Mirandola überfallen, in Besitz genommen und feinen Dheim Francesco, welcher, schnell aus dem Bette springend, sich vor einem Crucifir niedergeworfen, durch einen der von ihm gedungenen Banbiten erdolchen lassen. Er bedurfte um dieser unerbörten That willen eines Agenten und Anwalts: Muzio lieh ihm unbedenklich seine Dienste (S. 21.).

Das er auch bei ritterlichen Ehrenfachen feine Mitmir= fung nicht verfagte, tann unter biefen Umftanden nicht Bunder nehmen. Die forderten ihn feine Freunde verge= bens auf, ben Cartelträger zu machen; nie blieb er bie Entscheidung schuldig, wenn zwei Gegner an diefelbe appel= lirten. Er genoß in Sachen bes 3weitampfs einen folchen Ruf, baß, als eines Tages am hofe zu Ferrara zwei Ebelleute mit einander in Streit gerathen waren, einer zu dem andern fagte: "Bozu ftreiten ? Muzio ift ja bier; er ift ber erfte Mann in Stalien : geben wir ju ihm, er foll den Ausschlag geben!" — Dadurch wurde er freilich auch manch= mal in fehr ärgerliche handel verwickelt; aber er war nun einmal eine Autorität in diesen Dingen. Denn ohne Unter= lag beschäftigte er fich mit den Gefegen der Ehre, und es charafterifirt ihn, daß er neben feinen "Bergerianen" feinen "Duello" forieb. Ihn deghalb zu rechtfertigen, muffen wir

feinem Biographen überlassen. Diefer meint freilich felbft, man werde es vielleicht feltfam finden, daß ein fo religiofer Dann wie Muzio über ein herkommen geschrieben, welches der Moral des Evangeliums schnurstrads entgegen und von der Kirche verdammt fen; inzwischen - fahrt er fort tonne man wenigstens das ju feiner Entfculdigung fagen, baß er eben einen großen Theil feiner Lebenszeit unter bes waffneten Kriegsheeren zugebracht habe, daß ferner derfelbe Gegenstand auch von anderen berühmten Stalienern in Druckfcriften behandelt worden, und daß diefer 3meig der Lites ratur (i libri cavallereschi) damals noch nicht auf ben Inder gefett gewesen fey (G. 26. 72. 47.).

Man tann fich vorstellen, wie fcwer es einem fo unruhigen Geiste geworden fenn muß, fich in abbangige La= gen zu fügen und einem fremden Billen anzubequemen. In der That trug er das Joch des herrendienstes nur mit Biderftreben : auf Commando zu fchlafen und zu effen, war gar nicht nach feinem Ginn. Dem Unmuth, welchen er barüber empfand, hat er (Rime, c. 13.) in ben Beilen Luft gemacht:

> E dura cosa, che dagli occhi altrui Agli occhi vostri il sonno si prescriva, Dura dovere appresso agli altrui piedi Andar movendo i piedi, et cosa dura All' appetito altrui mettersi a mensa.

Auch die Erfahrung, "daß feine Patrone mehr fein Ber= dienft ehrten, als feine Leiftungen belohnten" (S. 53.), er= regte febr gemischte Empfindungen in ihm; aber er geborte nun einmal zu jenen Menschen, welche ftets in Gelbe verlegenheiten find, und denen, wenn fie ja mit Mube und Noth etwas erfpart haben, es ficherlich bei ber erften Gelegenheit wieder gestohlen wird (G. 65 f.); deßhalb mußte er nothgedrungen fich aus einem Dienftverhaltniß in bas andere begeben. Bas ihn noch einigermaßen mit biefem 3wange ausschnte, bas war der haufige Bechsel feiner Stels 44

Theol. Stud. Jahrg. 1856.

!

lungen und ber Reiz, welchen bie Reubeit mancher Obliegenheiten fur ihn batte : wir erwähnen beifvielsmeife, bag ber herzog Guidobalbo von Urbino ihm die Erziehung feines einzigen fiebenichrigen Gobnes übertrug (G. 56.). Aber genügen konnte boch eine fo geräuschlofe Thatigkeit feinem mit fuhneren Entwurfen beschäftigten Beifte nicht; benn - und jest nabern wir uns bem Puncte, mo er fich an ben religibfen Bewegungen bes fechzehnten Sahrhunderts betbeiligt hat - es erfullte ibn der Ebrgeiz, eine Gaule ber romifden Rirche und des papfilicen Stubles ju werden. Schon 1545, wo er fich mit bem Marchefe del Bafto am faiferlichen hoflager ju Borms aufgehalten hatte, mar er bemubt gemefen, ju dem Ende Materialien ju fammeln; jest fing er ernftlich an, fich auf bas Gebiet ber firchlichen Streitfragen zu werfen. Er ließ eine Schrift ausgeben. in welcher er zu zeigen versuchte, bag ein Concil eigentlich gang uberfluffig, daß es wenigstens nur zum 3med bes offentlichen Biberrufs von Geiten ber Saretiter und even: tuell ihrer Berbammung nothwendig fen (G. 36 f.). Sein Biograph ift der Meinung, icon diefe Erftlingsfrucht feiner beiligen Studien fey des Mannes wurdig gemefen, welcher fich in der Folge die begrundetsten Unfpruche auf ben Namen "Regerhammer" (Malleus haereticorum) ermorben habe.

Auf ihn felbst scheint die Anerkennung, welche fein ersties Auftreten gefunden, sebr ermuthigend zurückgewirkt zu has ben; denn er sühlte sich dadurch angespornt, seine polemissche Thätigkeit immer weiter auszudehnen. Im Sanuar 1549 sehen wir ihn durch die Schweiz nach Brüffel reisen: er hat die härtesten Strapazen zu erdulden, sein Weg führt ihn durch die raubesten Gegenden, der Schnee ist sehr tief und die Winde rasen (con venti furiosissimi); er muss alle Bequemlickeiten eines geregelten Lebens entbehren, sein Mahl an Feuerherden halten und in eiskalten Kammern übernachten; aber auch der Frost bes Winters und

•

ber Kampf mit den Schrecken der Natur vermag feinen Feuereifer gegen "die Haretiker" nicht abzukühlen: unab= lässig beunruhigt er sie. In übersüllten Studen, unter dem Lärm der Weiber, dem Geschrei der Kinder, den Einladun= gen der Jecher und den Liedern der Betrunkenen schreibt er, ohne sich durch das, was um ihn her vorgeht, stören zu lassen, über die Ehe der Seistlichen und die Communion der Laien. Der Hauptsache nach hat er das Alles selbst (Vergeriane, l. 3, c. 139.) 4. Febr. 1549 von Bruffel aus feinem Freunde Bincenzo Fedele berichtet,

Seine polemischen Schriften batten ibn bald auch bem Obertribunal der Inquisition empfohlen. Man erwog feine Berdienste und urtheilte mit Recht, daß ein fo nubliches Bertzeug vor Allem zu thatiger handreichung verwendet werden muffe (G. 123. h.). Es mag um bas 3. 1550 gemefen fenn. - Muzio befand fich damals in Mailand. - als bas heil. Officium in Rom ihn beauftragte, falls ibm Dinge portommen follten, welche bas Intereffe und Die Ebre der Rirche beruhrten, fofort Anzeige zu er= ftatten. Ungefähr um diefelbe Beit hatte die Congregation beschloffen, in den gandern der fatholischen Rurften ben Talmud (l'ebraico libro intitolato il Talmud) verbren= nen zu laffen, - was, beiläufig bemerkt, nur confequent war, da er auf dem Inder mit den Worten geächtet ift: Thalmud Hebraeorum eiusque glossae, annotationes, interpretationes et expositiones omnes (val. Postrem. haereticorum cum annotationib. catal. Vergerii, f. 70.), - und Muzio wurde, um ben Bollzug biefer Maßregel zu leiten, in bas Gebiet des Berzogs von Urbino abgeordnet. Dan hatte, fagt fein Biograph, teine beffere Babl treffen tonnen; jedenfalls ift die Urt, wie er fich feines Auftrags entledigte, außerft bezeichnend für feinen Charafter. Er rieth namlich dem Bergog, vor der hand mit der Erecution noch inne zu balten und von offentlichen Dandaten Umgang zu nehmen; badurch wurden denn, wie

44\*

man erwartet hatte, "die Hebråer" sicher gemacht, und als fie am arglosesten waren, bemåchtigte man sich bei einem plöhlichen Ueberfalle aller ihrer Bücher, so daß man auch diejenigen, "welche von der talmudischen Pest angestedt waren", zugleich mit dem Talmud auf dem Marktplatze von Urbino verbrennen konnte. Die heil. Inquission war febr zufrieden mit Muzio und bewies es ihm dadurch, daß fie auf seine Rathschläge stets das größte Gewicht legte: ein Bertrauen, welches er bei jeder Selegenheit durch neue Proben seines Eisers zu rechtsertigen suchte (S. 53 f.).

Bisweilen mußte er freilich auch erleben, daß ein edles Bild, welches er zu umgarnen suchte, ihm noch im letten Augenblick entschlüchte, und dann war er sebr unglücklich. So glaubte er sich des regulären Chorherrn Celso Martinengo, deffen gesährliche Beredtsamkeit (quell' insidiosa eloquenza) an dem Beisall des milanesischen Bolkes und ber Protection des Ferrante Gonzaga einen mächtigen Rückhalt gesunden, bereits versichert zu haben; er sollte widerrusen oder eingekerkert werden; "aber der Spisbube (il furbo) von einem Canonicus täuschte den Eiser Muzio's und ergriff eiligst die Flucht." Die Genfer, bei denen er ein Afyl sucht, nahmen ihn mit offenen Armen auf, und bald darauf erzählte man sich in Italien, sie hätten seinen Berfolger im Bilde verbrannt (S. 123 f.).

Neben diesen — nicht immer belohnenden — thatsächlichen Dienstleistungen vernachlässigte aber Muzio, — il nostro Girolamo, wie ihn Giarich am liebsten bezeichnet, auch das, was er seine heiligen Studien nannte, nicht. Jedem Gegner gewachsen, wie er glaubte, schrieb er in Sachen des Concils gegen den züricher Antistes seinen Bullingero reprovato und im Interesse ber romischen Beltherrschaft den Tractat de Romana ecclesia. "Gegen einen gewissen Matthaus Juder, Prosessia. "der sich erkuhnt hatte, den Papst für den Antichrift zu erklären, schleuberte er l'Eretico infuriato, Brenz's Doctrin von

bem Rechte der chriftlichen Rurften feste er feine Cattolica disciplina de' principi entgegen, und durch feine Schrift l'antidoto cristiano suchte er bie evangelischen Runda= mentalartifel zu entfraften (G. 58.). Ja, zuleht wagte er, weil Dius V. ibn bazu ermuntert hatte, fich fogar an eine Diderlegung ber magdeburger Centurien; denn im 3. 1570 ließ er unter bem bescheidenen Titel "zwei Bucher beiliger Geschichte" eine Streitschrift gegen dieje claustra mendaciorum, wie man bas mit ber größten Treue und Ses wiffenhaftigkeit aus den Quellen geschöpfte Riefenwert pro= teftantischer Forschung zu nennen beliebte, bruden (G. 65.). Dan fieht, daß er ein Mann war, der fich etwas zutraute, und ben auch unwiderlegbare Thatfachen, wie 3. B. die von den Centuriatoren zuerft ertannte und fiegreich darge= thane Unechtheit der "falfchen Decretalen", nicht in Berle= Dabei begegnete ihm freilich wegen genheit brachten. feiner Untunde manches Menschliche; benn wie er von bis ftorischer Kritik keinen Begriff batte, fo nahm er es auch mit ben Autoritaten, auf welche er fich frugte, durchaus nicht genau. Sein Biograph sucht diefe schwache Seite burch die Bemerkung zu bemanteln: S'egli si servi nel confutarli di qualche scrittore o di qualche scritto riprovati dalla critica de' secoli susseguenti, la colpa non fu sua, ma del suo tempo; jedenfalls, meint er, bleibe ihm der Ruhm, vor Baronius, dem Bater der Rir= dengeschichte, als Bahnbrecher bergegangen ju fenn (G. 66.).

Rach diefem Allem follte man wohl kaum erwarten, und doch ift es fo, daß Muzio durchaus nicht zu denjeni= gen gehört hat, welche Alles, was von Rom ausging, unbes bingt gut hießen; denn er hat, wie wir von ihm felbst wissen, bei mehr als einer Gelegenheit Acuserungen fallen lassen, die einen starken Beigeschmack von Opposition haben und so verwegen klingen, daß sie ihn leicht håtten in schlimmen Berdacht bringen können. Schon sein Frohlocken über die Erwählung Marcell's II. und seine Klage über dessen jaben Tod war faft bedenklicher Urt gemefen; benn, fagt er felbft (Lett. cattol. l. 3. c. 218.), ,er habe gehofft, es werbe nun endlich einmal die Rirche reformirt, die Chriftenheit pacificirt, die Tugend erhoht und das Safter gefturzt werden". Sein Schmerz ließ zwar einigermaßen nach, als aus bem nachften Conclave Carbinal Caroffa, den er als einen Mann von unbefcottenem Bandel tannte, bervorging; aber nur zu bald mußte er fich gestehen, bag feine Erwartungen abermals getäuscht worden fepen. Denn "bie Macht und ber Nepotismus vermandeiten diefen trefflichen Ordensbruder in einen folimmen Papft; anftatt auf Reformen zu benten, fann er nur barauf, Rrieg anzufachen und feine Angehörigen zu bereichern, und biefe binwiederum geben der Bevölferung von Rom burch ibr lafterhaftes Leben Aergerniß, wahrend er felbft fich burch feine übertriebene Strenge zu einem Gegenstande des Abscheues in ben Augen ber Romer machte" (S. 57,). Muzio Lonnte, da er ihm von früherer Zeit ber einigermaßen befreundet mar, fich nicht enthalten, ein Schreiben an ihn ju richten, in welchem er mit fraftigem Freimuth die Abstellung ber eingeriffenen Difbrauche ,,von bem intoleranten Papfte" forberte (S. 124.), was ohne Zweifel Jebermann als eine große Rubnheit erfcheinen wird, Auch unter Pius IV. fuhr er fort, fich in biefem Ginne zu außern. Denn als berfelbe bas tribentinifche Concil wieder eroffnete, überfandte ihm Duzio flugs noch eine Dentschrift, in welcher ber Sat aufgestellt und burchgeführt war, "baß, wenn baffelbe guten Fortgang haben folle, es vor allen Dingen nothwendig fev, ibm nicht nur einen machtigen Schirmvogt zu geben, fondern auch die Gebrechen der romifchen Gurie und der Prataten ju reformiren" (G. 58.), Sa, wer follte es wohl glauben ? er hat fogar die Klagen "der Saretifer" uber die Dif brauche bes papftlichen hofes für gang gegründet erklatt und in einem an Grifonio gerichteten Briefe felbft eine traurige Schilderung von den letteren entworfen (S. 124.).

Man erschrickt beinahe, wenn man bas lieft; benn wie leicht hatte Muzio burch folche Unvorsichtigkeit alle Werbienste, bie er fich als gefügiges Werkzeug bes Glaudensgerichts erworben hatte, in Schutten ftellen und vergessen machen tonnen!

Uebrigens muß man beghalb nicht etwa benten, als ob es mit feiner romifchen Rechtalaubiafeit nicht gang richs tig gemefen mare; benn burch einen folden Berbacht murbe man ihm ichweres Unrecht zufügen. Die Reformen, welche ibm porfcwebten, berührten nicht im entfernteften bas Doas ma; benn diefes galt ihm als unverbefferlich, als ein= fur allemal festgestellt, und wer daffelbe anzutaften magte, ber war in feinen Augen ein ganz abscheulicher Menfch. Von biefer Seite kennen wir ibn bereits aus feinem Auftreten gegen Bergerius, und ich barf mir zur Bervollftandigung Diefer Stigge wohl erlauben, mich auf basjenige zu beziehen, was ich G. 470 ff. meiner Schrift uber den letteren aus= geführt babe. Sier tam es mir nur darauf an, diejenigen Buge an Muzio's Bilde hervorzuheben, die noch weniger befannt und boch ein allgemeineres Intereffe zu erregen aceignet find.

Er selbst ift trotz ber vielen leidenschaftlichen Aufregungen, welche an feinem Leben gezehrt haben, volle ein= undachtzig Sahre alt geworden. Seine Grabschrift hatte er sich schon Ende 1552, als er in Mantua tödtlich erkrankt war, entworsen; seine letzte Ruhestätte hat er nahe bei Pa= naretta, wo er 1576 gestorben ist, gesunden (S. 73.).

Eines abschließenden Urtheils über diesen buntschecktigen Charakter und feinen abenteuerlichen Lebensgang enthalten wir uns, ba es bessen nicht bedarf. Nur das wollen wir noch bemerken: kanonisirt ist er nicht worden, obgleich er, wie sein Biograph (S. 74.) versichert, die Bußpfalmen fast jeden Tag, den Pfalm Illuminatio mea jeden Montag recitirte und "den Entscheidungen der Kirche sich jederzeit unterwarf". Alles, was er gethan hat, mag auch Giarich

669

nicht wahlgethan heißen; aber es klingt ja schon schmeichelhaft genug, wenn er ihm das Zeugniß gibt, "baß er, welcher um seines Religionseisers willen ber Schrecken ber Säreti= ker gewesen, unter ben Bercheidigern und Apologeten bes Ratholicismus eine hervorragende Stelle (un posto distinto) einnehme" (G. 74.): ein Urtheil, welches man dem Enthussianus eines für feinen Selden schwärmenden Lobredners schon: ju Gute halten muß. Recensionen.

ber Burg und bei eine einer eine entlig von generatione und eineren bei um gener einer eineren beiten Beren ausge ohn mit einer einer einer einer ihren Erstellegen die

and application to the second second statistic film

na concentration providente de la concentration de la concentration de la concentration de la concentration de Concertan concentration de la concentration de la concentration de la concentration de la concentration de la co Concentration de la concentration de la concentration de la concentration de la concentration de la concentration

When the second second

Digitized by Google

;

## 1. Georg Calixtus und feine Zeit. — Von D. Ernft Ludwig Theodor Henke, ord. Professor der Theologie zu Marburg. Erster Band. Halle. 1853. XIV und 540 SS.

zunählt febru and diepen Ceans — and allane nust ansmilligte deutlich enfed — eite anseite ballaniste bat fen Masemeinen mehr milste eilattelt die Singilar

Die firchengeschichtliche Biffenschaft bat unter bem vorftehenden Titel wieder einmal eines jener nicht eben baufigen Werte erhalten, mit welchen eine langft empfun= bene Lude, und zwar durch eine vollig reif gewordene und gebiegene Leiftung, auf Die bantensmerthefte Beife ausge= fullt wird. Denn einer der bedeutendften Theologen der lutherifchen Rirche, ber Repräfentant einer bisber nur febr mangelhaft gekannten Reihe von Beftrebungen innerhalb berfelben, ber Kornphae einer ihrer in gemiffem Ginne nicht am menigften beruhmten Lehranftalten, wird bier nicht bloß zum erften Mal Gegenstand einer eigenen biographischen Darftellung, fondern biefe langft ermunfchte Darftellung ift zugleich bas Ergebnig von Forschungen, welche überhaupt an Umfang, Grundlichkeit und Urfundlichkeit nicht leicht zu übertreffen fenn burften, noch meniger aber von einem Undern als bem verehrten herrn Berfaffer zu der Urt von Ubichluß hatten geführt werden tonnen, in welchem fie in feinem Berte vorliegen.

Nachdem Planck in feiner Geschichte der protestantischen Theologie seit der Concordienformel das Undenken an Calirtus in ehrender Weise erneuerte, ist der berühmte helmstädtische Theolog zwar mehrmals in den Kreis histo= rifcher Darftellung bineingezogen und Gegenstand bald mehr, bald minder eingebender theologischer Besprechung gewor= Allein weber war die erftere ausreichend, noch konnte, ben. zunachft icon aus diefem Grund - wie gerade aus unferem Bert deutlich wird - bie zweite befriedigen. Sie bat im Allgemeinen mehr babin geführt, die Singularität Calixt's innerhalb feines Zeitalters von Neuem zu conftatiren, als ben wirklichen Charafter feiner Beftrebungen und bie weiter reichende Bedeutung feines Standpuncts in Theologie und Kirche gebührend ans Licht zu ftellen. Sa. herr D. henke hat fich eben dadurch icon vor Sahren veran: laßt gefehen, ju zeigen, wie wenig es Gelehrten felbft von fo entgegengeseten theologischen und firchlichen Anschauun= gen wie Schmidt in Erlangen und Baur in Tubingen gelungen ift, einer Perfonlichkeit wie Calirtus gerecht ju werden 1). Sowohl nach diefer Bertheidigung Calirt's wider bie Bertennung von Seiten auch ber modernen Schultheologie, als nach den zum Theil febr umfangreichen Borarbeiten, durch welche der Berfaffer außerdem feinen Beruf zum Bisgraphen Calirt's längft documentirt bat, dasf daber Die langft erharrte Erfullung bes barauf bezüglichen Berfprechens von ber tirchenbiftorifchen Biffenichaft wohl mit Recht als eine bochft willfommene Erfcheinung bearuft werden. Und in der That zeigt die Art der Bofung in dem vorliegenden Werte nicht blog, bag die Aufgabe theils an fich, theils fo, wie fie ber Berfaffer fich ftellte, teine geringe war, und erklart zur Genuge das von dem herrn Berfaffer in Beziehung auf fein Buch gewiffenhaft beobachtete Gebot des nonum prematur in annum, fondern last es auch, wie bereits bemerkt, als einen nicht genug ju fcagen. ben Bortheil erscheinen, daß gerade er fich der Arbeit unterzogen hat. Denn es ift nicht bloß das allgemeine wiffen=

a) Bergl. Bruns und hefner's Repertorium, Jahrg. 1848. heft 1. S. 7-22.

fcaftliche und tirchliche Intereffe, welches bem Berfaffer Die Biographie des großen helmftadtifchen Theologen juges wiefen und ihm die Freudigkeit und Ausdauer zu den Des tailftudien verliehen bat, die dazu erforderlich maren; auch nicht lediglich bas Gefallen an ber Urt und Beife, Theologie zu treiben, wie fie von Calirt geubt ward; ebenfo wenig nur die Bewunderung für Calirt's Leiftungen auf diefem Feld und die, obwohl nirgends verhehlte, Ueberzeugung, daß von diefem zuerft jener Weg mieder eingeschlagen worden fen, von welchem feit Melanchthon's Lod bie proteftantifche Theologie Deutschlands febr zu ihrem Nachtheil abgelenkt hatte. Bielmehr hat an der trefflichen Leiftung, wie jeder Lefer leicht entdecken wird, noch ein anderes und wahrlich nicht unrubmliches Pathos des Berfaffers feinen Antheil. Auch bie treu bewahrte Pietat fur bas braunschweigische Seimathland, fur die evangelische Kirche deffelben, welcher ber Berfaffer als Confistorialrath einst mit vorgestanden. fur die Baterstadt helmstådt und die dortige erft unter ber Fremdherrschaft aufgehobene Universität, ja wohl auch für ben eigenen Bater, den Abt Sente, den letten in der Reihe berühmter helmftadtischer Theologen, -- bat dem Buch feinen Urfprung und besondern Charafter geben belfen. Eine treue Schilderung Calirt's inmitten feiner nabern und entferntern Umgebung ift der Sache nach ein Ehrens bentmal für das altere Helmstädt, wie für das gleichzeitige braunschweigische Herzogthum überhaupt, ein lebendiges Beuanif für den Reichthum mannichfaltigen individuellen Lebens, welches fich einft auf biefem fleinen gled von Deutschland gefammelt hat, ein merkwurdiger Beweis fur die Localifirung großartiger Anschauungen und universeller Tendenzen auf einem engen und beschrantten Raume, und ber herr Berfaffer wird ichmerlich in Abrede ftellen wollen, daß er mit feiner Schilderung zugleich eine Ehrenpflicht gegen die heimath habe erfullen wollen. In teinem Rall aber haben ihm bloß feine nabern Bandsleute dafür bantbar

675

ju fenn, fonbern auch und noch mehr bie Biffenfchaft. Denn bes Berfaffers - man mochte fagen - periontiches Berbaltnif zu feinem Stoff bat nicht nur nirgends der Behandlung deffelben und ber miffenschaftlichen heltung bes Buches Eintrag gethan, fondern im Segentheil beiden erhebliche Bortheile gebracht. Es bat ihm nicht blog bie Luft und Ausbauer zu einem minutibien Detailfudium erbalten belfen , fondern auch Gelegenheit gegeben, bie reichften Quellen für bas lehtere ju erschließen. In beiberlei Sinfict hat der herr Berfaffer wahrhaft Erstannliches geleiftet, und bie Biffenschaft darf fich um fo mebr dam Blud wunfchen, bag bie Aufgabe in feine Sande tam, als bas Studium bes Buches Jeben bavon überzeugen wird, daß ohne den mitroffopischen Einblick, den ber Berfaffer in die braunschweigischen und beimftadtischen Berbaltniffe zu gewinnen und bem Lefer zu eroffnen gewußt hat, die Aufgabe einer Biographie Calirt's überhaupt nicht ju lofen geweien mare. Genug : Die Geschichte Calirt's empfängt bier zum erften Dal burch Benugung einer Denge nicht nur feltener druckfcbriftlicher, fonbern fast noch mehr bandforiftlicher Quellen ibr polles Licht. Ras bie Archive und Bibliotheten in Bolfenbuttel, Selmftadt, Gottingen, hamburg u. a. barboten, einen icon ber Daffe nach enormen Apparat, - alles bas bat ber fleiß bes herrn Berfaffers burchforfct, gefichtet, geordnet und theils in die Darftellung verarbeitet, theils das Bichtigere und Intereffantere auszugsweife in zahlreichen Unmertungen unter bem Tert mitgetheilt. Dabei bildet jedoch das Locale und Biographifch = Perfonale immer nur die Mittelaruppe im Gangen bes fcriftftellerifchen Planes, ben der Berfaffer befolgt. Ueberall erfceint bas fpeciell Calirtifche, gelmftabtifche und Braunschweigische in feiner natürlichen Berfnupfung mit ben allgemein beutschen Berhaltniffen, und wiederum empfangen diefe Licht durch Bufammenhaltung mit der confessios nellen, literarifden, politifden und focialen Situation Euro-

#### Georg Calirtus und seine Zeit.

pa's im sechzehnten und fiebzehnten Sahrhundert. 34. 18 barf wohl behauptet werden, daß in feiner ber neuern firdengeschichtlichen Monographien, welche auf bem Titel ben Ramen des helden mit dem Bufat ,,und feine Beit" bringen, mit biefem Bufat fo voller Ernft gemacht worden ift, als in biefem bente'fchen Berte, wie benn auch bem Bers fasser schwerlich einer der jest lebenden Theologen an umfaffender, und eindringender Renntniß bes fiebzehnten Sabrs hunderts gleichkommt. Endlich fehlt es dem Buche bei feinem Reichthum, man tonnte fagen: bei feiner Ueberfulle an Stoff durchaus nicht an einer paffenden Anordnung, an Uebersichtlichkeit und Klarheit der Darftellung. Dagegen liegt es in der Natur der Sache, daß es nicht Gegenstand fluchtiger Lecture fenn tann, fondern ganz eigentlich fludirt fenn will, wie ein Urfundenwert , eine gelehrte Arbeit im ftrengen Sinne des Bortes. Dem ernften Studium aber wird es dafür auch eine weit reichere Summe von Belebrungen, befonders uber den Geift ber lutherischen Rirche in ihrem neuerdings wieder mit großer Berblendung nur belobten claffischen Sahrhundert, barbieten, als man vielleicht von vorn herein erwartet hat, und jedenfalls mehr echte, urfundliche Belehrungen, als jenen blinden Løbrednern lieb fenn mag. Ein Studium des Buches von diefer Art wunfcen wir unter Anderem auch durch bie nachfolgende Unzeige zu befordern.

Der erste Abschnitt unter ber Aufschrift: bie Unis versität Helmstädbt vor Calirtus, 1576-1603 (G. 1-78.) nimmt ein Thema auf, bas großentheils von bem Berfaffer schon 1833 in ber Schrift "die Universität Belmstädt im sechzehnten Jahrhundert" abgehandelt worden ist: die Stiftung der genannten Universität durch den uns ter Anderem aus der Geschichte der Concordiensormel wohls besannten herzog Julius von Braunschweig. Wolfenbuttel und die eigenthumliche Stellung und Richtung, welche dies felbe gewinnt unter jenem Fürsten und feinem Rachfolger

677

Beinrich Julius, Julius bebt bekanntlich feit feinem aus betannten Urfachen erfolgten Bruch mit den fur bas Concordienwert verbundeten Rurften und Theologen die Beltung der Kormel sowohl fur die Universität, als fur die Landestirche thatfachlich wieder auf. Beiden wird baburch. obicon nach des herzogs Abficht ihr ftreng lutherifcher · Charakter gemahrt bleiben foll und nach feinem Dafurhalten burch bas corpus doctrinae Iulium binreichend gewahrt wird, boch ein positives Betenntniß zur Ubiquis tåtsbypothefe erspart. Nun ift zwar unter ben erften belmftadtifchen Theologen einer : Tim, Rirchner, welcher ber Concordienformel fein Amt opfert, den übrigen aber, Sett= ler und Hofmann, ift die Außertraftsehung der Concordiens formel, Seshufen mindeftens bie nur eingeschrantte Geltung ber Ubiquitatslehre nicht weniger als genehm; gleichwohl wiffen alle drei ihren Berdrug uber des Bergogs Buruds treten von der Kormel und fein fogar in manchen Kallen bochft ungnabiges Borgeben miber bie ftrengern Ubiquitis ften zu unterdrucken. Ja, fie verhindern fogar, hesbufen poran, eine von beren Seite mehrfach versuchte Biedervers einfaung mit den einftigen Berbundeten, und zwar aus dem nicht gerade fehr lautern Beweggrund, weil eine folche muthmaßlich auch bie Diederberftellung bes einft maßge= benden Einflusses von Chemnit auf das Rirchenregiment des Landes zur Folge gehabt haben murbe, mabrend fie vorzieben, daffelbe ohne fremde Mitmirtung allein zu uben. Diefe beharrliche hinneigung zur Lebre ber Concordienformel, gepagrt mit bem Streben, fie im ganbe in Geltung zu erhalten und baburch mit den ftrengen Lutheranern im Auss land in Frieden zu bleiben, daneben aber die behutfame Scheu vor Antaftung ber anticoncordiftifchen Feftfegungen bes herzogs Julius und vor Allem das Streben nach Bes wahrung der Seibstherrlichkeit bes inlandischen Rirchenregiments, - dies Alles ift in der Folgezeit vornehmlich. repräfentirt in Bafilius Settler, befonders feitdem derfelbe

¢

von helmftabt in das Confistorium nach Bolfenbuttel vers fest wird und als sogenannter "Generalissimus" (G. 97.) an die Spite ber Geiftlickkeit tritt. Die Folge bavon ift bie ganz vereinzelte und beargwohnte Stellung, in welche die braunschweigische Kirche fammt ber Universität von Unfang an gerathen, lettere freilich aber noch weit mehr, feitdem sie nach dem Lode von Julius (1589) Elemente in fich aufnimmt, durch welche sie nicht bloß von dem berr= fcenden Geift ber lutherifchen Universitaten und Rirchen noch weiter entfernt wird, fondern welche auch denen bochft unwill= tommen find , bie, wie Sattler, nach einer herrschaft bes Confiftoriums, wenigstens ber Consistorialtheologie, über die Uni= versitat zu ftreben nicht mube werden. Mit dem neuen Serzog heinrich Julius gelangt nehmlich jur Regierung ein Furft von bobem Schwung des Geiftes, von feltener Grundlichkeit und noch feltenerer Bielfeitigkeit der Bildung. Er bestätigt ausbrudlich die kirchlichen Einrichtungen feines Baters, wird aber burch jene Eigenschaften vor beffen Unduldfamteit geschütt und widmet eine ganz specielle Furforge feiner Universität. Treffend weift der herr Verfaffer S. 47. barauf bin, wie ber lettern ein eigenthumlicher, von den ubrigen Universi= Deutschlands febr abmeichender Geift eingehaucht tåten wird, indem sie der herzog zu einem Bufluchtsort fur die bumanistischen Studien macht, welche der lutherischen Rirche einst in der melanchthon'schen Berbindung mit der Theos. logie fo große Dienste geleistet hatten, damals aber icon wieder in Berfall und Argwohn gerathen waren, fo daß man auch in der lutherischen Kirche wieder humanisten und Theologen als zwei entgegengesete Parteien trennte. In diefem Intereffe beruft der herzog unter Anderen Job. Cafelius, den berühmten Philologen, und Cornel. Martini, ben ausgezeichnetften Uriftoteliter bes Beitalters, nach Beide Manner bilden in den nachftfolgenden Helmftådt. Jahrzehnten den pradominirenden Mittelpunct des Lebens an der Universitat, um den fich eine ftets wachsende An= Theol. Stud. Jahrg. 1856. 45

l

jahl von Geiftesverwandten, Freunden und Schilern in allen Kacultaten gruppirt. In dem berzogl. Sanzler Jeemann bat ber humanismus einen einflußreichen Beschitter, und wie auf den übrigen lutherischen Lebranftalten bie theologifche, fo zeichnet in helmftadt bie philosophische Facultat tem Universitatsgeift feine Richtung vor. Bom Berfaffer find die Lebrer, welche der von nun an bis 1603 in Selmftadt durchweg begunftigten und berrichenden Richtung angehoren, barunter auch drei im Ganzen wenig bedeutende Mitalieder der theologischen Kacultat, Boethins, Scheuerle und von Ruchte, carafterifirt (S. 48-66.). Thre Gesammtheit wird beschrieben als .,eine Anzahl ber gelehrteften Lehrer aus allen Facultäten, vereinigt durch Abneigung gegen theologifche Polemit, burch Gebnfucht nach bem beffern Geift einer jungft vergangenen Borzeit und burch bas Streben, biefen ihrer Rirche fremd werdenben Seift wenigstens noch unter fich zu erhalten, eine biftorifde Soule obne Beschranktheit und Indifferentismus, elegante Sumaniften, meift vielgereifte Auslander und Beltleute, einige wohl scharf und fatirisch und schadenfroh wider bie Gegner, aber bie meiften boch nicht obne Melanchtbon's Frommigteit und Masigung". Der Berfaffer rubmt G. 263. ferner ben humaniften neben "einer vom Chriftenthum aus gebenden Berklärung ber antiken Elemente" einen reforme torifden Bug nach, vermöge beffen fie "in Sachen bet Lehre das autoritätslofe wißbegierige Fortfragen nach ber Bahrheit, mit Berwendung ihrer umfaffendern Ausbildung, bem bequemen bloß advocatorifchen Rechtfertigen der gege benen noch nicht einmal alten Gabung, und in Sachen be Lebens eine Berinnerlichung, welche fich durch Strenge in hauptfachen und Leichtnehmen von Kleinigkeiten ben Un terfchied jener von biefen im Bewußtfeyn zu erhalten fuchte, ben Anfängen pharifaischer Mitrologie und Belaftung ents gegensehten und vorzogen". Daneben wird jeboch (G. 67. und 69.) in der haltung biefes bumaniftifchen Kreifes geget

### Georg Calixtus und feine Zeit.

über den theologischen Objecten nicht verhehlt ein "vor= sichtiges Ausweichen, das einen stillschweigenden Tadel ahnen läßt", ein "sokratisches Eingestehen, man verstehe von theologischen Dingen nichts", gegenüber den Person= lickkeiten aber ein Verhalten "nicht eben bloß leidend und schweigend, sondern wohl auch oft spöttisch und herabsehend".

Diefer "immer anwachsenden und enger verbundenen, von Fürft und Minifter unterftutten Mehrzahl" ftebt nun an der Universität fast einfam gegenüber Dan. hofmann. nach Heshusen's Tod erster Professor der Theologie. Geit jener Trennung mehr von den Urhebern, als von der Lebre ber Concordienformel ift er zwar mit vielen Anhängern derfelben in Spannung und Streitigkeiten verblieben, aber noch weit mehr fublt er fich innerlich getrennt von jener Mehrzahl, die er als Undriffen betrachtet, und zwar ,,gerade zu der Beit und in der Stellung, wo Seshufen's Pflichten ber geiftlichen Leitung ber ganzen Universität und feine Sorge, bierdurch jeden Berdacht ber auswartigen Gegner gegen Belm= ftåbt als nichtig zu erweisen, auf ihn übergegangen zu fenn foien". Erft feit 1593 erhalt er an Casy, Pfafrad einen gleich= gefinnten Collegen zur Seite, Beide aber finden einen machtigen Ruchalt an dem Generalifimus Sattler, durch Andrea's Einfluß aus Schwaben einft nach Braunfcweig berufen, "ein Dann, welcher", wie ihn ber Berfaffer G. 330. carafterifirt, "faft ein halbes Jahrhundert mit großem Uebergewicht leitend neben der entstehenden braunschweigischen Rirche gestanden und ibr bas Geprage jener auf feine gandsleute Breng, Andrea, hunnius zurückgehenden Doctrinen, Rechtglaubig. feit ber Concordienformel in der Lebre und Pralatenfirchen= regiment mit möglichst geringer Mitwirkung von weltlichen Rathen und von Gemeinden in ber Rirchenverfaffung, auf. zudruden versucht bat". Bis zu feinem Tod (1624) ftrebt Sattler unablaffig danach, die herrschaft bes Confiftoriums auch über die Universität auszudehnen (G. 97.) und vor= nehmlich burch Befegung der theologischen Professuren in 45 \*

feinem Sinn, fo wie durch die von Beit zu Beit wieders bolten Generalvisitationen ber Universität das Uebergewicht ber humanisten an derfelben zu brechen. hofmann's Eifergeift macht fich 1598 Luft in einer Inguguralfdrift ju Pfafrad's theologifder Doctorpromotion. Er fcleudert darin ber Universität den Rebdebandschub bin, indem er Gelegen= heit nimmt, ,,alle philosophischen oder vielmehr alle in ber philosophischen Facultat betriebenen Studien als schadlich für die Theologie zu bezeichnen und davor zu marnen." Indeffen felbft die ftricten Lutheraner in Bittenbera und anderwärts, freilich mit aus Ubneigung gegen Alles, was von belmftådtifchen Theologen ausging, migbilligen ben Inariff Hofmann's, herzog Julius aber gibt 1601 eine uber Erwartung aller Parteien gunftige Entscheidung fur die humanisten, balt hofmann zu einem offentlichen Biderruf, zur Abbitte an Cafelius und Jagemann an und ent: fernt ibn von der Universitat a). Aber noch ein zweiter Sieg gelingt um jene Zeit den humanisten. Pfafrad ift Anbanger von Ramus und macht von der ramiftifcen Philosophie vor einem kleinen Anhang von Buborern eine nabe liegende Anmendung auf die Studien feiner ariftoteliichen Collegen, herr D. hente zeigt (S. 73 ff.) die bes ziehungsweise nicht geringen Nachtheile, bie damals aus ber Dyposition des Ramismus gegen die aristotelische Schulphilosophie des Zeitalters fur bie Studien überhaupt er-

a) Bir bebauern mit dem Herrn Verfasser (S. 69.), daß die Geschüchte des Streits, der sich an diesen Fehbebrief Hosman's gegen die damalige Universität Helmstädt anknüpft, nicht aussührlich erzählt werden konnte, zumal er hier als "der eigentliche Anfang der Geschichte des Rationalismus in der evangelischen Kirche bezeichnet wird" und "großentheils mit mehr Einstächt und Geist, mit schäfterer Firirung der entscheidenden Puncte gesührt wurde, als bei Verhandlung derselben Fragen in der letzten Zeit gewöhnlich war", auch durch die neuere Bearbeitung von Thomassius (de controversia Hosmanniana. Erlangen. 1844.) eine näher eingehende Bearbeitung aus den Hauptquellen noch nicht entbehrlich geworden sein

# Georg Calirtus und feine Zeit.

wachfen mußten, und theilt das Decret des Berzogs vom 3. 1597 mit, in welchem ben humanisten bie Borberrschaft der aristotelischen Philosophie bestätigt und der Vortrag ber ramistischen Lehre nur im Privatunterricht unter ziems lich brudenden Bedingungen gestattet wird (G. 77. 91.). Dieser dreizehn Jahre hindurch genoffenen Gunft gebt jeboch die humanistische Partei feit 1603 mit bem Sturge ihres Protectors Jagemann verluftig. Letterer wird, worauf ber Berfaffer treffend hinweift, um diefelbe Beit und durch åbnliche Combinationen wie Crell in Sachsen und Englin in Burtemberg verbrängt von dem landständischen Abel und ber danischen Partei am hof zu Bolfenbuttel, an beren Spite die herzogin Elifabeth fteht. Erbe feines Einfluffes auf die Universität mird von nun an der bei der Berzogin vielgeltende Gattler. Die Einwirkung des lettern und das Banken Jagemann's werden der Universität auch fofort fuhlbar, freilich nicht ohne nach manchen Unzeichen theilweise von derfelben provocirt zu feyn. Denn ichon 1597 enthält ein an die Universität erlassener Bisitations= bescheid, noch neben manchen hochst willkommenen Ber= fugungen, die Ruge, "daß sich etliche Professores zum Gebor gottliches Borts und Gebrauch bes heil, Nachtmahls nachlaffig einfinden, auch bei hochzeiten, Rindertaufen und Begrabniffen durch befliffene Singularitat, item mit Beitungslesen in der Kirche umgehen, und fteben da= felbit, und fonft fast argerlich fich erzeigen" (G. 90.). Da= gegen ift ber am 18. Ignuar 1603 bereits ohne Jages mann's Contrasignatur erlaffene Abschied auf eine mittler= weile abgehaltene neue Generalvisitation fast nur ein fort= laufender heftiger Bermeis gegen die Universität sowohl im Bangen, als speciell gegen bie philosophische Facultat und bie bisher begunftigte Partei. Unter Anderem wird verfugt, baß zur Controle der regelmäßigen Abhaltung der Bor= lefungen die famuli uber ben Fleiß der Professoren Buch fubren; Manuscripte follen vor bem Druck nach hof ge=

fendet werden, und nachber vom Decan soaleich in die Druckerei, um bas nachträgliche Einfchieben uncenfirter 3u, fase zu verhindern. Die philosophische Racultat wird, uns ter hinweisung auf ben ungunftigen Eindruck des bofs mann'fchen Streits im Ausland, von Neuem brobend auf das corpus doctrinae Iulium verwiesen und erinnert, sich aller "leichtfertigen Rede und Berbitterung zu entbalten und wohlverbiente Leute mit ichimpflichen Ingugen ju verschonen". Den ramiftischen Privatdocenten foll man aus Rudficht fur die Frequenz ber hochschule nicht ,,fur ben Ropf ftogen", fondern "Ramiften und Aristotelici fich mit einander wohl begehn". Endlich erfolgt um diefelbe Beit Die Rehabilitation Hofmann's. Fruchtlos bleiben gegen biefen Befcheid, befonders gegen bie "fcimpfliche und un= erborte Infpection ber famuli", alle Borftellungen bes Prorectors Cafelius und der ganzen Universität. Es ales lingt berfelben nicht ihr fruberes Berbaltnig zu Seinrich Julius berzuftellen. Der herzog "uberbauft mit verdrießlichen Angelegenheiten, bestürmt durch die einflugreiche Partei, welcher er icon Jagemann batte aufopfern muffen, und boch immer abhangiger von ihr . . . ließ fich burch bieg Alles, wie überhaupt die Berwaltung feines gandes, von welchem er fich zuletst ganz abwandte, fo auch insbefondere das Bohlgefallen an den Gelehrten verleiden . . . wohl auch bisweilen einreden, daß ihr freies Befen Rirche und Staat bedrohe und barum burch Drud gezügelt werden muffe" u. f. w. (G. 96.).

Der hochft reichhaltige und durch eine große Summe meist aus Handschriften geschöpften Details außerst intereffante Beitrag, welchen der Verfasser im Bisherigen zur Seschichte des deutschen Universitätslebens gegeben hat, dient indeffen vorzugsweise dazu, die Bedingungen ans Licht zu stellen, unter welchen in Calirt eine freiere Richtung des theologischen Geistes zur Entwickelung kam, und zu zeigen, wie schon in Folge ber in doppelter hinsicht isolirten Stellung von helmstädt

zuerst ber principielle Argwohn, bann ber haß ber Männer ber Concordienformel gegen einen Theologen sich bilden mußte, ber ausschließlich in Helmstädt, folglich außerhalb der Traditionen der herrschenden lutherischen Schultheologie, feine Studien gemacht hatte. "Denn", sagt der Versasser treffend S. 77., "was für eine Theologie konnte er auch gelernt haben bei Nichttheologen, bei den ""Poeten und Epikureern""? und wenn keine, wie konnte er sich Theolog nennen, da er böchstens — auch ein verhaßter Name — Autodidakt war?"

Der zweite Abschnitt fcildert Calirtus Jugend und Lebriabre (G. 79-155.) von feiner Geburt unter dem Dach bes Pfarrhaufes zu Medelbye bei Tondern in Rordschleswig am 14. Dec. 1586 bis zur Anstellung in Belmftadt 1613. Calirtus' Bater, ber bereits feinen Ramen: Rallifon, latinifirt batte, mar ein Bogling von Bitten= berg, ein begeifterter Berehrer Delanchthon's, in beffen letten Beiten er bort ftudirt hatte. Calirt gesteht es baber felbst, daß die Berehrung für Melanchthon und die Abnei= gung gegen Manner wie Flacius zu den frubeften Jugendeindruden gebort habe, welche er aus bem Umgang und Unterricht bes Baters aufnahm. Ebenjo pflegte er fpater baran zu erinnern, daß er geboren und bis zum fechzebn= ten Jahre in einem gand erzogen worden fen, worin bie Concordienformel niemals angenommen, fondern - wie er in der Jugend oft erzählen gebort - von Ronig Friedrich II. ins geuer geworfen worden fey. "Daber", fagt er 1651 in einer Schrift wider feinen Gegner Beller, "bas gestehe ich willig, daß mir biefelbe von Jugend auf ganz widrig vorgetommen, und folche anzunehmen und zu billigen, ich mich wohl von teinem Menschen hatte bereden laffen." Co-er= flårt es fich leicht, bag nach Ablauf einer vierjährigen Schulzeit in Riensburg Calirt's Bater fur den rafc beranges reiften Jungling keine andere Universitat lieber mablen mochte, als helmftabt, fo wie daß der junge Calirt, als er

1

zu Oftern 1603 bort feine Studien beginnt, durch die Un= gunft, in welche die humanisten gefallen waren, sich nicht abhalten läßt, den Unterricht ihrer häupter aufs treueste zu benutzen.

Um diefelbe Beit, wo fich unter den Theologie ftudis renden gandestindern bas Borurtheil ju verbreiten anfing, "wer fich an Cafelius und Martini anschließe, babe vom Confiftorium teine allgu fonelle Beforderung im gande gu erwarten" (S. 102.), widmet fich Calipt pier Sabre binburch mit bem größten Gifer ben humquiftifchen Stubien unter Cafelius und ber Philosophis unter Martini. Bon letterem empfängt er eine entfchiedene Borlieben fur ben Ariftotelismus und nimmt bie Genobnung:ban ibas ftreng begriffsmäßige Definiren und Unterscheidett an aufammt ber Schatzung, vielleicht Ueberfchatzung bes eigentlichen Syllo= gismus, welche bei feinen Behrern au einer gegen bie Ramis ften verfochtenen Parteimeinung geworden war. Dabei wird er jeboch unter der Leitung berfelben Lehrer vor leerem Formalismus burch bie hiftorische Richtung geschützt, welche von ihnen zugleich verfolgt ward. Schon 1605 wird Calirt, wenig über 18 Jahre alt, Magifter, erlangt die Erlaubniß, Privatvorlefungen zu eroffnen, und fångt auch fogleich an, über Abschnitte ber Moralphilosophie Disputationen zu bal= ten. Einige von biefen Borlefungen und Thefen: de summo bono, de virtute, de iustitia, find als seine ersten Druckschriften berausgegeben und bestärtten feine Lebrer in ber gunftigen Meinung, welche fie ichon von feinen Sabig= teiten begten. Erst feit 1607 wendet fich Calirt von den humanistischen und philosophischen Studien entschieden jur Theologie. Hier bot ihm freilich nach feinen bisherigen Studien und Beschäftigungen die theologische Facultat in Selmftabt wenig wunfchenswerthen Unterricht bar, Von Hofmann und Pfafrad konnte er fich nicht angezogen fub= len. Darum horte er nur einige Borlefungen bei Scheuerle und Boethius und ließ auch in die Theologie von Martini

## Georg Calixtus und feine Zeit.

fich einführen, einem Schuler von Chytraus, um ber Religion willen aus feinem Baterlande vertrieben und auch in der Dogmatik und Eregese wohlbewandert. Unter des gelehrten Polybistors allgemeiner Leitung empfängt Calirt in der Theologie jene fur feine ganze Bildung entscheidende, der damaligen lutherischen Theologie ziemlich fremd gewordene hiftorifche Richtung, bildet fich aber eigent= lich in überwiegendem Maße zum Theologen durch Privatstudium. Mit großem Gifer trieb er bas hebraifche, mit noch großerem Aleiß ftudirte er bie Rirchenschriftsteller bes Alterthums und des Mittelalters und legte damals ben Grund zu der außerordentlichen Belefenheit, welche ibn fpåter fo fehr auszeichnete und den gelehrteften Maurinern und reformirten Niederlandern gleichstellte. Genug: icon 1609 beginnt Calixt, von feinen Lehrern hochgeschätz und gefordert, von den Gegnern derfelben bereits argwöhnifc beobachtet, nach der Rudtehr von einem furgen Aufenthalt im vaterlichen Saufe, dogmatische Borlefungen und Dis= putationen. Qus den erstern ging icon 1611 feine erfte größere Schrift: disputationes de praecipuis rel. chr. capitibus, hervor. Eine Charakteriftit diefer Jugendschrift von im Ganzen durchaus lutherischem Geprage gibt der Berfaffer S. 130 ff. Diefe Unfange im theologifchen Lehramt werden unterbrochen durch zwei gelehrte Reifen. Die erfte (1609-10) führt ben jungen Mann unter Underm nach Sena, Sießen, Mainz, Tubingen, Beidelberg, die zweite (1611-13) uber Koln nach Holland, England und Frankreich. Sn Jena prasidirt er mit Zustimmung der philosophischen Facultat bei einer Disputation über das Befen der Logik und der gesammten Philosophie. In Giegen hort und befucht er Balthafar Menter I. und Joh. Windelmann, aus Marburg damals unlängst vertriebene lutherische Confesso= ren a). Er ruhmt bie Einsicht und humanitat beider und

a) Es barf hier nicht unerwähnt bleiben, daß ber herr Berfaffer in

fagt von letterem befonders : "3ch muß betennen, daß er mir fromm und freundlich vorgetommen, und bei weitem nicht fo grimmig als die der Ubiquität beipflichten zu fenn pflegen." In Mainz trifft er mit dem Jefuiten Becanus, in Tubingen mit hefenreffer und Luc. Dfignder, in heis delberg mit dem geistesverwandten Pareus und dem beruhmten Philologen Gruter jufammen. Auf der zweiten größern Reife, in Begleitung bes reichen Riebenlanders Dat. thias von Dverbete, verweilt Calirt einen gangen Binter in Roln und fludirt in dem "deutschen Rom" ben Ratholi= cismus an der Quelle, Die Frucht Diefes Aufenthaltes ift unter Anderem der tractatus de missae sacrificio. Der ganz im bertommlichen Dathas der lutherilchen Abealogen bem Gegenstand fcharf zu Leibe geht. Dur Derauf falgende Aufenthalt in Bolland ift weniger, ergiebig an gelehrten Betanntichaften. In England dagegen empfangt, er die tiefften, unauslofcblichften Eindrucke von bem damals aus Genf dorthin verpflanzten edlen If. Cafaubonus, dem Manne, wie der Berfaffer S. 142. fagt, onon der Feftig: teit der Gefinnung und der Reife des Urtheils im Unter= icheiden von Gemiffensfachen und Rleinigteiten, wie fie in ber mit bem Blute ber Martyrer getrantten reformirten Rirche am Ende des fechzehnten Jahrhunderts ofter vortam, als binter ben warmen Defen Sachfens." Durch Gafaubonus' Bermittelung findet Calirt bei feinem vierteljährigen Aufentbalt in Paris unter Anderem Butritt bei be Thou. Gern ware Calirt von Paris noch nach Italien weiter gereift. Allein feine polemischen Schriften wider das Davff= thum batten ibn icon zu befannt gemacht, und unter Paul V. waren Jefuiten und Inquisition gegen Fremde nicht unthätig. Daber ließ Calirt feinen Freund allein über

ber Note zu S. 121. die neulich feltfam genug fehr ernftlich ven= tillirte Frage über das reformirte Bekenntniß der niederhefsischen Kirche bereits mit kurzen, schlagenden Gründen erledigt hat.

### Georg Calixtus und seine Zeit.

bie Upen ziehen und tehrte zunächft ins Baterhaus nach Medelbye zuruck.

Mit ben beiben Reifen waren bie Lehrjahre Calirt's zu Ende. Treffend faßt herr D. Sente die Refultate ber letteren in Folgendem aufammen : "Die hiftorifche Betannts fchaft mit bem Reichthum ber Theologie ber alten Kirche wie mit der alten Obilofophie, die Gewöhnung nicht nur an eine eracte bialettifche, fondern auch an eine philologis fde und tritifde Bibandlung aller wiffenfcaftlichen Stoffe, bie noch fuchende und nicht auf voransgegebenen Refultaten und einer fertigen Schriftertikrung ausrubende und er= loschende Babrbeitellebe und Gewiffenhaftigteit bes Rors fders, berend es fur Die butherifche Thenlugie fo bringend bedurfte, follte fie nicht nach turgen Anfang wieber zu einer ihre neus Dredition bloff formal bearbeitenden. Schos laftit absterben, nicht weniger bie genaue Renntniff ber Gegner, gegen welche es allerdings noch febr eines Rams pfes, aber nicht durch beliebige Berbachtigung und Anpreis fung der eigenen Bortrefflichteit, fondern durch fachtunbig eingehende Nachweisung bedurfte: alle diefe Eigenschaften batte Calirtus nach Diefem feinem ungewöhnlichen, aber eben badurch glucklichen Bildungsgange wie ficher wenige unter allen jungern lutherifchen Theologen ; und burch feine Reifen, burch Gutes und Schlimmes, mas er hier an Proteftanten und Nichtprotestanten in allerlei Form und Sprache gefehen, durch die Lebendigkeit ber Erfahrung, welche diefe Mannichfaltigteit der Gaben in der Rirche jebt fur ibn gewonnen hatte, war er zugleich von der Kurzsichtigkeit und Selbftfeligkeit deutscher Gelehrten, von dem Bahne, baß nur in dem kleinen Rreise der gewohnten Traditionen Untrualichkeit und heil und bie Berwirklichung der Rirche fen, von bem Glauben, es icon ergriffen zu haben, moblthatig befreit, und voll Luft und Muth, ein boberes Biel, als welches die nachfte Gegenwart verwirklicht barftellte, erftreben zu belfen."

Da unter ben obwaltenden Conjuncturen fich fur Ca= lirt in Selmftadt eine Ausficht zu bauernder Firirung nicht barbot, fo verblieb er fast ein Jahr lang in feiner heimath. Aber am 12. Juli 1613 flirbt Bergog Beinrich Julius und unter bem Nachfolger, Friedrich Ulrich, einem gutmuthigen, wohlunterrichteten, aber an Charakter fcmachen Regenten, erleidet im Anfang ber Einfluß den berrichenden Partei am hofe, vorzüglich Gattler's, eine Unterbrechung. Damit gewinnen die humanisten neue hoffbungen, und mahrfceinlich burch für bestimmt febrt Calint im Rovbr. 1613 zurud, um feine Thatigteit in Selmftabt wieder aufzunebmen. Die Gegenpartei unterläßt war nicht, burch allerlei Ausftreuungen gegen Calirt's Rechtglaubigfeit ber befürchte: ten Anftellung Deffelben entgegenzuwirten. Allein bie Dis. putation zwifchen Cafirt und bem hildesbeimifchen Sefuiten Turrianus, welche im Jahr 1614 auf bem Schloffe Samelfcenburg an ber Befer ftattfindet, fo wenig fie ihren nachften 3med erreicht: einen jungen Ebelmann Ludolf von Rlende vom Uebertritt zur romifchen Rirche zurudzuhal= ten, lenkt in einem folchen Grade bie Aufmertfamkeit des braunschweigischen hofes auf den jungen Gelehrten, ber bei diefem Anlaß mit großer Sicherheit und Gewandtheit die Sache des Protestantismus geführt hatte, daß icon am 12. Dec. b. 3. deffen Unftellung als Profeffor ber Theologie unmittelbar burch den herzog und in den erften Bochen des folgenden Sabres deffen Einfuhrung in den atademi= fchen Senat erfolgt. 3mar muß Calirt vorher wegen mander Beschwerden, "welche jest in die wirtfame Befculbis gung bes Calvinismus zufammengefaßt wurden", einem Collos quium mit ben berzogl. Confistorialrathen fich unterziehen, geht aber, burch bie perfonliche Unmefenheit des Berjogs wider Chicanen gefcutt, ohne Tadel aus demfelben hervor. Auch fpinnen Gattler und Pfaffrad noch nachträglich eine Intrigue gegen Calirt. Er wird von letterem beim Confistorium mancher Irrthumer im Artikel de persona Christi

١

und de efficacia s. ministerii beschuldigt. Allein da die ubrigen Mitglieder der Facultat — damals Boethius, Fuchte und Beckelmann — trot aller Ungunst, die dadurch auf sie siel, dem Consistorium in dieser Sache die Hand zu bieten sich weigerten, so bleibt auch dieser Versuch einer Berbächtigung ohne Folgen.

Geit Catirt's Unstellung als Professor in Selmstädt andert fich im Bangen nichts Befentliches mehr in feiner außern Stellung. Denn er befleidet Diefes Umt und bleibt unter Ablehnung von Berufungen nach Krankfurt a. b. D. und Altorf ber Juliusumversität ununterbrochen treu bis zu feinent Lob. Dennoch fchelben fich bie folgenden vier Sabr= zehnte feines Bebens zientlich regelmäßig nach Beränderungen in feinen nabern over entfetntern Umgebungen, nam= lich : 1) bie rubigeve Beit feiner etften Amfsführung bis 1625; 2) die Sahre 1825 bis 1634, in welchen die Univerfitat nicht blog burch ble Roth Des Dreißigjabrigen Rrieges fcwer getroffen wird, fondern auch durch Erhebung zur braunschweigischen Gesammtuniversität nicht mehr blog ber Leitung ber wolfenbuttelfchen 'herzoge allein unterftellt ift; 3) die Beit von 1635 bis 1645, erfullt vorzugsweise von den Streitigkeiten Calirt's mit tatholischen Gegnern, und 4) die Beit von 1645 bis 1656, oder die Periode des un= unterbrochenen Rampfs mit Biderfachern aus der lutheris fcen Rirche. Der herr Berfaffer bat zur Darstellung ber Bechfelwirkung Calirt's mit feinem Zeitalter den Weg ein= geschlagen, daß er bei Beschreibung jedes diefer vier Beit= abschnitte, von denen diefer Band nur die beiden ersten enthält, immer von den weitern Rreifen zu denen fortgebt, welche Calirt enger umschließen. Er richtet alfo ben Blick immer zuerft auf bie offentlichen Berhaltniffe Deutschlands, dann auf die der Kirche und Theologie, besonders der beutschen und evangelischen, alsdann auf die Buftande des braunschweigischen gandes, der Universitat Belmftabt, und geht erft von ba auf bas Leben und bie Thatigkeit feines

Selben uber. Diefe Gruppirung des Stoffes ift nicht mur burchaus angemeffen, fondern ber Berfaffer seigt fich auch ber großartigen Unlage feines foriftftellerifden Planes in der Ausführung auf feltene Beife gemachfen, Die Ergebniffe eines ebenfo eindringenden, als ausgebreiteten Studiums ber gefammten Zeitperiode von 1615 bis 1635 lingen in den Abschnitten IV. und V. diefes Bandes unter ber Rubrit: "beutsche Buffande" und "Birchticher Buftanbe" in gebrängter Ueberficht vor. Ueberall aus bem Bollen geschöpft und mit einem oft übergenfim Reichthum von geschichtlichen Belegen und ihteratifden Rachwellungen ausgeftattet ift zunächft bes Berfafters Schilderung ber tirchlichen Beitphysiognomie. Er geht zurad auf ibie Reconfituirung bes Stathoffcisings burch bus tribentinifde Concil und die firdide Reftauration berntomitten Ganie, folidert bie aggreffive Tenden; ber Sofunen, Die Debereien ber Gretfer, Lanner, Forer u. 2. gegen ben Protestantismus, halt bagegen die Erlahmung bes reformatorifchen Aufs fcwungs innerhalb ber protestantifden Rirden, die burd ein verfehrtes Streben nach ftrenger Lebreinheit bervorgerufenen und immer weiter gebenden Spaltungen, bas gegenfeitige Mißtrauen und ftetig fortgehende Auseinandertreten ber Reformirten und Lutheraner, die Anfeindungen und Bedruckungen diefer durch jene, noch weit mehr aber jener burch diefe in Deutschland, die Nichtachtung aller Stimmen, welche zu Daßigung und Friedensliebe rathen, den Berfall echter theologifcher Biffenschaft, bie Berfeftigung bes Lutherthums in einen ftarren Traditionalismus, die wuffe, bem Ausland Aergerniß gebende Art feiner theologifchen Polemit. Daneben entrollt ber Berfaffer bas nicht minder buftere Gemalde ber allgemeinen politifchen Lage, befonders Deutschlands. Die befonders feit dem Religionsfrieden ju nehmende Lockerung des deutschen Reichsverbands, die Ausbeutung ber beutschen Zerriffenheit burch bie Rachbarftaas ten, bie immer weiter gebende Berftuckelung ber beutichen

### Georg Calixtus und seine Zeit.

Territorien durch unzeitige Theilungen, der Same des Un= friedens, ber baburch in vermandten Rurftenbaufern ausges ftreut, bie Berfeindung, welche auf diefem Beg gerade unter folden Reichsfürften gepflanzt murbe, welche von Ratur am innigsten batten verbunden bleiben follen, die geschickte Benutzung biefer Bermurfniffe durch die Politik Des Unslandes und bes Raifers Kerbinand II., Die Bechfels mittung: bort veligiofen und palitischen Jutereffen, bes Religionshaffes mit politifchem und Privathas in allen europaiftben Convern. das Bufammenwirten und Borfcbreiten firchlich and politifch reactionarer Beftrebungen in Frantreich, England, Polen, Deutschland, Die Opposition der reformirten Reichtkinde in Deutschland gegen ben Raifer, bie Unterftugung; bes lettern durch bie Lutheraner, bie Uns lehnung der Reformirten an das Zustand, das nothwendige Scheitern der kunpfatzifchen Unionspolitik an dem fcon bestehenden Uebergemicht einer finchtich und politifcheonfer= vativen Majoritat im Reich, ber vorberrichende Charafter des barauf folgenden dreißigjabrigen Krieges als eines Rampfes des Kaifers für, Richelieu's gegen das Biederauffommen eines ftarten, burch Defterreichs Macht zusammengehaltenen Raiserreichs, Danemart und Schweden als Bertzeuge ber französischen Politik, das doppelte Spiel der rankevollen Staatstunft des haupts der Liga, Marimilian's von Bayern, die Beranderungen in der obigen confessionellen Partei= gruppirung ber protestantischen Surften gegenüber bem Raifer feit Erlag des Reftitutionsedicts und der ichmedifcen Intervention, - alle Diefe Berhaltniffe, zum Theil unter speciellem Eingehen auf die Geschichte einzelner Territorien und Bofe, fo wie auf maßgebende Perfonlichkeiten, tommen zum Sprache. Eine febr ins Einzelne gebende Darftellung wird naturlich ben Buftanden bes braunschweigifchen gandes unter bem herzoge Friedrich Ulrich zu Theil. Der Berfaffer foildert die tiefe Berruttung, welcher unter feinem im Gangen wohlmollenden, aber fcmachen, ubel=

berathenen, von Hofparteien wechselnd in ganz entgegengesehtem Sinn geleiteten Fürften das Land anheimfällt, zuerst in drückender Abhängigkeit von Dänemark, dann seit der Schlacht von Lutter am Barenberge den Schaaren Lilly's und Wallenstein's preisgegeben und unter kaiserlichem Protectorat, endlich in seiner nichts weniger als günftigern Lage seit dem herandringen der Schweden.

Geit Calirt's Amtsantritt find nun feine perfonlichen Geschicke eng verflochten mit benen der Universität. Die hoffnungen, welche die humanistische Partei an die Perfon bes neuen Berzogs gefnupft hatte und wovon Calirt's Inftellung eine einzelne Erfüllung gemefen mar, werden im Sanzen nicht zur Bahrheit. 3m Gegentheil gewinnt Satts ler von neuem einen übermisgenden, wenn auch nicht in jedem einzelnen Sall durchgreifenden Ginfluß. Er benutt denfelben, um an Scheuerle's Stelle feinen 28jabrigen Entel Strube 1615 in die Facultat zu bringen, der von nun mit Pfafrad die ftreng lutherische und antihumaniftische Fraction innerhalb derfelben fortfegen hilft, im Unfchluß an den Beneralissimus in Bolfenbuttel und im Ausland an die gießener und wittenberger Theologen. Eine Reihe von Berationen und Streitigkeiten, welche fich an bas von Sattler von Neuem beanspruchte Recht ber theologischen Bucher=Cenfur, fo wie an Strube's Unflagen ber Sumaniften Sornejus und Martini knupfen, muffen wir aus Mangel an Raum leiber übergeben, ebenfo wie bie intereffante Epifode über Sob. von Berdenhagen, Professor der Ethit, der 1617 im Jubeljahr ber Reformation sowohl gegen die Aristoteliker an der Uniperfitat, als gegen die fatholifirende Ueberhebung lutherifdet Geiftlicher im Geift ber Myftiter lauten Biderfpruch erhebt und barüber fein Amt und Baterland zu verlaffen genotbigt Babrend diefer Beit lebt Calirt in ununterbrochenet ift. enger Gemeinschaft mit bem bumaniftischen Rreife um Dartini, den Mann, der, obwohl er, wie fein Bater, zweimal Baterland und Guter um der Religion willen aufgegeben

## Georg Calixtus und feine Zeit.

hatte (S. 268.), dennoch Gegenstand zunehmender Ber= fegerung ward. Selbftverftandlich bekommt baber auch er Sattlers Ungnade zu empfinden. Eine von Calirt 1616 zur Censur eingefendete Abhandlung de immortalitate animae et resurrectione mortuorum wird von Bolfen. buttel aus den aiegner Theologen zur Beurtheilung überwiefen und auf Unlag fleinlicher Mateleien ber lettern empfanat Calire einen Bermeis uber ungeborige Bermis fcuna itbealogifcor und philofophifcher Materien. Ja, es war 1619 fogar eine Beit lang bavon bie Rede, Menter von Gießen einer Bifitationscommiffion beizugeben, welche bie Universitat Delmftadt infpiciven follte, weil beren Lebrer avoftentheils und mit ihnen Calirt als von calvinischem Gift angeftedt galten, mas allerdings richtig war, wenn Behauptungen wie die Bedemann's gegen Strube : "wir Lutherani follten: ein foedus cum Calvinianis contra Pontificios eingeben", u. a. (G. 209.) Calvinismus indiciten konnten. Calirt hatte an diefem Erfola feiner erften Bitte um bie Genehmigung feiner Urbeiten burch ben Generaliffimus ge= nug. Nicht nur hielt er die herausgabe jener Schrift bis nach Sattler's Tod (+ 1624) zurud, fondern er ließ auch bis babin keine Schrift mehr im Druck ausgehen. Demgemäß ift auch bas erfte großere Bert Calirt's, bie 1619 erfchienene epitome theologiae, weder von Calirt felber und mit feinem Biffen und Billen in Druck gegeben, noch in diefer Gestalt von ihm zur herausgabe geeignet gefunden worben. Sie ift ein Collegienheft, zu deffen felbsteigener Ueberarbeis tung Calirt bei den folgenden beiden Auflagen zwar ent= schloffen war, ohne aber, zumal da er nach S. 419. långere Beit die Bearbeitung einer summa theologiae beabsichtigte. je dazu gelangt zu fenn. Der herr Berfasser gibt von ber epitome, wie in der Folge von jeder der ubrigen Bauptschriften Calirt's, G. 288 ff. eine ausführliche, über Methode und Inhalt fich erftreckende Unalyfe und Beurthei= lung. Aus Mangel an Raum muffen wir jedoch bavon Theol. Stud. Jahrg. 1856. 46

Umgang nehmen und theilen dafür Einiges mit aus ben Urtheilen der Zeitgenoffen uber bas Buch, welche herr D. Sente registrirt hat. So rugt mit vielen Undern Pfafrad Die übermäßige Einmischung von Metaphpfit in die Theolo= gie, die subtilitates scholasticas sub stupendae eruditionis praetextu praevalentes. Bon Bolfenbüttel aus aber ichict D. Bindeburg, vielleicht in Sattler's Auftrag, das Buch an feinen Schwiegervater Menber in Giegen, ber zwar ben feltenen Gaben bes Berfaffers Gerechtigfeit widerfahren laßt, aber boch nur bas an dem Buch bervors bebt, mas er baran verwerflich findet, namlich Unnaberuns gen an die Katholiken und besonders an die Reformirten. Cordatis theologis probari non potest; vehementer offendunt pios animos verba - bas ist der Gesammt= ausbrud ber Stimmung Menter's uber bie epitome. Beit pollftandiger tritt aber das machfende Migtrauen gegen Ca= lirt an den Tag auf dem fåchfifchen Theologenconvent zu Jena 1621. Es ift ein großes Berdienft bes herrn Berfaffers, aus gottinger Sandfcriften zuerft ausführlichere Rachs richten über diefen Convent, dem fpater noch fieben weitere in Dresden und Leipzig folgten, ans Licht gefordert zu baben. Unter Anreaung und Borfit Soe's von Soeneag verfam= melten fich ndmlich im September 1621 auf bem Schloffe ju Jena zwolf fachfifche Theologen aus dem Rurfurftenthum und ben Berzogthumern, barunter außer ben brei Gobnen Polnt. Lenfers auch Meisner und Balduin aus Bittenberg, aus Sena Job. Major und Job. Gerbard, um über eine Reibe theologifcfirchlicher Angelegenheiten Berathung au pflegen, Beschluffe zu faffen und über gemeinfame Dapregeln fich zu verständigen. Es handelte fich bier um lauter Gegenftånde von gar nicht etwa bloß fachfifchem Intereffe, fondern von rein allgemeiner Bedeutung fur bie lutherische Kirche überhaupt, Bugleich tagten die Berfammelten zu Sena in einer burchaus nicht eben zweifelhaften Buverficht, das Bewußtfeyn und ber Mund der lutherifchen Rirche zu feon

# Georg Calixtus und feine Zeit.

und kraft beffen ,,burch consensus communis bie quaestiones zu refolviren". In den folgenden Jahren wurden auch Auswärtige, wie Menter, zum Beitritt eingeladen und bezeugten in Briefen ihre Anschließung, fo daß ber Berfaffer mit Recht bemerkt, daß hiermit ein ftarker Schritt jur "Sichtbarmachung" ber lutherischen Rirche ober gur Unerkennung der fachfischen Theologenoligarchie als "ber Rirche" gethan gemefen fenn murbe, wenn nicht 1628 ber Rurfurft von Sachfen felber uber die "Geifter, die er ge-. rufen", bebenklich geworden und die Bitte eines ber letten biefer Theologentage, regelmäßig und alljährlich zufammen= treten zu burfen, abgelebnt batte. Genug, bei jenem erften jenaischen Convent tamen außer vielem Andern auch bie belmftadtischen Srrthumer und Calirtus zur Sprache. Der Berr Verfaffer theilt intereffante Bota hieruber aus den Protokollen mit. So klagt Balduin, "Helmstadiani ließen von ihrer Beife nicht, D. Sattler foreibe, die Academia fen ihm zu haupte gewachsen, princeps nehme fich ber Religion bisweilen ftart an, bisweilen laulichft". D. Find von Coburg urtheilt, "Helmstadiani feyen nicht werth, daß ein ehrlich vornehmer Mann fich an fie mache, man moge junge Perfonen an fie fchiden, die mit ihnen fpielten, wie bie Rate mit ber Maus". Gelbft Joh. Gerhard findet die Helmstadiani noch "incorrigibiles", und D. Calir. tus "fen nicht fo gar richtig"; benn "er habe die realem communicationem idiomatum in publica disputatione negiret" und, wie er wohl daraus schließt, "inclinire fehr ad calvinismum."

Sanz anders urtheilte man um diefelbe Zeit über Calirt in Gegenden, wo die Concordienformel nicht galt, wie in Nürnberg. Im Juli 1621 erhielt Calirt von bort einen Ruf an die Universität Altorf, und zwar, wie es im Bo= cationsschreiben heißt, als der Theolog, "der Luther und Melanchthon, die in Leben und Lehramt so innig verbunden waren, nicht auseinanderreißt". Diefer Ruf der Rürnberger,

46\*

von benen er fcbreibt, "baß es taum Semand gebe, welcher die gemäßigte Theologie und doch auch die Gelehrsamkeit mehr liebe, als die Nurnberger", mußte in Erinneruna der fattler'fchen Berationen, denen er in helmftabt ausgeset war, viel Anziehendes haben, und es ichien eine Beit lang, als habe er deffen Ablebnung zu bereuen. Denn im gleichen Jahre wurde Calirt feines Lehrers und Freundes Martini beraubt; im folgenden ftarben rafc bintereinander drei Theologen: Boethius, Pfafrad und von Ruchte, und die ganze Butunft der theologischen Facultat war dadurch bedroht. Zuch wurde, nachdem Joh, Gerhard von Sena abgelehnt, in dem bisberigen wolfenbuttel'ichen hofprediger Dich, Balther ein Mann nach helmftadt geset, ber Calirt Calvinomixtus ju nennen pflegte und ein bedeutenderer Gegner war als Pfafrad, Strube und Sattler. Allein fein Ausbarren im braunschweigischen Dienst lohnte fich. Denn am 9. November 1624 erfolgte der Lod Sattler's, und damit ward das Berhaltniß ber Regierung und des Confiftoriums zur Universität und das ganze Rirchenregiment wefentlich und bleibend verandert. Bie feit Martini's Tod Calirtus der Erbe von beffen prådominirender Stellung an ber Universität geworden mar, fo ging von nun an Sattler's bisheriges Uebergewicht in theologischen und Rirchensachen unbestritten gleichfalls auf ihn uber. Es tritt in ber braun: fomeigischen Rirche "die gemäßigte philippiftische Theologie" - ober wie Calirt felber feine Richtung zu nennen pflegt, bie theologia moderata - "bamit aus der Stellung der Opposition in die der Borberrschaft."

Freilich aber sieht sich Calirt furs Erste Bebrängnissen ganz anderer Art ausgesetzt, als die bisherigen von Seiten theologischer Gegner. Bereits am 15. October 1621 hatte er in einer Festrede am Stiftungstage der Universität unter Anspielung auf das, was so eben in Bohmen geschehen war, gesagt: "Noch können wir wohl in Vergleichung mit der Noth Anderer uns glucklich vorkommen; aber schon nabe

ift die Gefahr, icon werden unfere Seiten von ihren Boll= werken entbloßt, mag der Siebenburge mit Tartaren über Die Donau geben, ober ber Spanier den Rhein unterjochen; fcon fallen die Blatter, bald werden vielleicht, mas Gott verhute, die Baume fallen." Nun, mit dem Sabr 1625 brechen die Drangsale des dreißigjahrigen Krieges wirklich und in vollem Mag uber bas braunschweigische gand ber= ein. Die Peft rafft in helmftabt in wenig mehr als einem halben Jahr 1400 Einwohner binmeg; befreundete, wie feindliche heere überschwemmen, plundern und faugen fonft in jeder Beife Stadt und gand aus; überall Noth und brutale Gewaltthat, herzzerreißend find die Rlagen, welche der Berfaffer G. 383. aus Calirt's Briefen über bas Elend der ungludlichen Burger Selmftabts mittheilt. Die Universitat loft fich in Folge deffen thatfachlich auf. Nach den vom Berfasser aus dem Album der Universitat gegebenen Notizen werden im Sabr 1625 nur fieben, 1626 gar keiner, 1627 nur zwei Studenten immatriculirt. Saft alle Profefforen fluchten, zum Theil weit in die Ferne, viele in das geschütztere Braunschweig, wo auch der herzog feine Buflucht zu fuchen genothigt ift. Nur Calirt und der Phyfiter Nit. Gran weichen nicht von ihrem Poften. ' Um funfzigsten Stiftungstag ber Universitat (1626) balt Calirt fast einfam eine akademische Rede "von kaiferlicher Majeftat Burde und Unfeben". Sie zeigt anschaulich genug die Ber= wuftung ber Gegenwart, aber auch Calirt's politische Beur. theilung derfelben, wonach er unbedingt nur von ber Einig= feit der deutschen Surften unter fich und mit bem Raifer, und von feinem Ubfall derfelben zu auswärtigen Eroberern bas Beil bes Baterlands ermartet. Indeffen ift bie Noth fortwährend im Bachfen. Mehrere Sahre werden teine Befoldungen ausgezahlt. Dieg Stoden der gewohnten Sulfs= quellen trifft nicht nur alle ubrigen Lehrer fehr hart, befonders die der theologischen und philosophischen Facultat, bie nicht durch juridische und arztliche Praris ihren Unter-

de.

Digitized by Google

· 699

halt zu erwerben im Stande find, fondern auch Calirtus gerath ungeachtet feines anfehnlichen Privatvermögens in folche vecuniare Bedrananiffe, daß er fich von Dverbete in Holland Darlehn zu erbitten genothigt ift. Selbst in feinen Studien ift er unter Anderem badurch, gehindert, daß er feine Bibliothet zu verpaden und in Sicherbeit zu bringen, fich ichon 1625 veranlaßt fab. Erft feit 1628 fangt die atademische Genoffenschaft an, fich wieder zu fammeln. Die Lehrer, mit Ausnahme ber nicht wenigen, welche, wie Balther, unterdeffen auswärts ein Unterfommen gefunden haben, febren zurud, und es werden in jenem Sabre wieder 102 Studenten immatriculirt. Aber immer bleiben Die academischen Buftande noch bochft traurig. In der theolos gischen Facultat wirken feit Strube's fruhem Lod ím 3. 1629 eigentlich nur Calirt und hornejus. Denn fortwabrend fehlt es den Professoren dergestalt an Mitteln, das Calirt erklart, eine Reife nach Braunschweig aus Urmuth zu Fuß antreten zu muffen. "Go boch ift bas Elend bes Baterlands icon gestiegen", ichreibt Lampadius, ein herzoglicher Rath, im 3. 1633, "bag wir Mannern von fo unvergleichlichem Biffen und Verdienft nicht einmal mehr Lebensunterhalt ichaffen tonnen." 3m nämlichen Sabt foreibt Calirt einem Schuler : "Du weißt felbft, bag bie Studien feit vollen fieben Jahren und baruber fo aut wie verlaffen find ... Jest find es außerft Benige, welche auch nur zwei Jahre auf ber Universität zubringen, und vor Armuth und Kriegsunruhen zubringen tonnen." (S. 466.). Dazu tam feit 1629 ber Schreden über bas Reftitutions: edict, das im Braunschweigischen, wenn auch nur turge Beit bindurch febr ernftlich zur Ausführung gebracht murbe, endlich bas neue Unheil, welches burch die Befreier vom Reflitutionss ebict, die Schweden, über das gand verhängt ward. "Dit viel fcwereren gaften drucken bie Schweden die ungluck lichen Einwohner als jemals die Raiferlichen", fcreibt Calirt 1632, "fordern taufend, wo jene hundert, und was bas

Schlimmfte, fie faugen die Bauern fo febr aus und mißban. 23 beln fie fo, daß das Land nicht gebaut werden tann, und fo, wenn bas fo fortgeht, große Theuerung und fcwere hungers: . noth entstehen muß." 3m Jahre 1633 fcbreibt Calirt : "Riea mand fchadet unferer Boblfahrt mehr, als eben jene, welche 51 beuchlerifc vorgeben, daß fie zu unferem Beil getommen feven." :1

Es muß gewiß Bewunderung ermeden, bak Calirtus 12 unter allen diefen Drangfalen, zu denen auch noch baus-R. licher, burch ben Job feines alteften Gobnes verurfachter à Rummer hinzukam, gleichwohl Sammlung und Kreudiakeit F zu fcbriftstellerischen Arbeiten zu bemabren weiß. Gerade 51 in diefe Periode fallt eine Reibe feiner michtigften und A zum Theil umfangreichften Schriften. 3m Jahre 1627 er-23 icheint die ichon fruber verfaßte Schrift de immortalitate Ì animae mit bedeutenden Erweiterungen querft im Druct; 5 1628 die historia magorum, die Abhandlung de peccato ŧ in spiritum sanctum. Beide lettere Arbeiten find Beugs niffe fur das Bemuben Calirt's, zu Ausübung des im Gan= 4 ten und Groken unterbrochenen Lebramts meniaftens ein= zelne Gelegenbeiten zu benuten. Denn fie find urfprungs lich Bortrage, wie fie Calirt um biefe Beit an Sonn= und bobern Refttagen bald über Ursprung und Einsebung derfelben, bald uber bie Lehren ober bas Geschichtliche, welches fic darauf bezog, vor den wenigen noch übrigen Studiren= den und Lehrern der Universitat zu halten pflegte. -11m Die nämliche Beit beginnt Calirt feine leider unvollendet gebliebene theologische Reglencuklopadie unter dem Titel Apparatus theologicus zu foreiben. 3m 3. 1629 folgen Ausgaben der Bücher Augustin's de doctrina christiana und von Bincentius Lirinenfis Commonitorium mit Calirt's merkwurdiger Einleitung zu letterer Schrift; 1631 folat de coniugio clericorum, 1633 de veritate religionis christianae und der in deutscher Sprache zum Gebrauch für gebildete Laien verfaßte "Discurs von der mah= ren driftlichen Religion und Kirche"; 1634 die theologia

i

1

11

ı.

Y

t

ţ

۱

i

İ

moralis, damit verbunden die in der Geschichte der Poles mit so wichtige Digression Calirt's gegen seinen ehemaligen Freund und Studiengenossen, den Apostaten Barthol. Neuhaus. Leider ist es uns nicht vergönnt, dem Herrn Bers fasser auf das Gebiet seiner eingehenden kritischen Berichts erstattung über diese Bücher zu solgen. Dagegen darf wenigstens das nicht unerwähnt bleiden, daß die herkömms lichen Behauptungen von Calirt's Annäherung an die kathos lische Traditionslehre bei Anlaß seiner Einleitung zu Vincenz, so wie die von seiner Trennung der Moral von der Dogmatik durch Herrn D. Henke in sehr wessentlichen Punkten berichtigt werden.

Indeffen wachft wabrend dieses letten Sabrzehnts Ca= lirt's Ansehen nicht bloß an der Universität, sondern auch im ganzen Lande. Der Herzog eröffnete ihm ichon 1627 als Anerkennung feines ftanbhaften Ausharrens eine Erfpec= tang auf die Abtei Ronigslutter; nach und nach werden auch die Stellen an der Universität immer baufiger mit Soulern ober Geiftespermanbten Calirt's befest; felbft fein Berhaltniß zu dem Landesconfistorium fing unter Sattler's Nachfolger, P. Tudermann, an, fich um Bieles ju beffern. Für fein großes Ansehen im Ausland zeugt unter Anderem eine Berufung Calirt's zu dem nachmals fo berühmt gewordenen herzog Ernft von Sachfen = Gotha, damaligem Generalstatthalter des 1633 unter ichmedischer Dberbobeit aus Studen ber Bisthumer Bamberg und Burzburg zu= fammengesetten herzogthums Franken. Er begehrte Calirt als einen für ein gand von confessionell gemischter Bevolterung besonders geeigneten Rathgeber in Rirchen= und Aber theils an Calirt's Abneigung gegen Schulfachen. Schweden, theils an des herzogs von Braunschweig Bedenken, "baß es ihm bei ber lieben Posterität nicht geringen Berweis bringen werde, wenn er einen fo vornehmen Mann, ber folche geraume Zeit fein Umt mit großem Ru= ben und Rubm verrichtet und ber Kirche Gottes, wie auch

bem Baterlande fo erfprießliche Dienste gethan, bergestalt aus der hand kommen laffen follte," fcheiterte diefer Plan, und es tam nur zu einem turgen Aufenthalt Calirt's bei dem Berzog Ernft. Bichtig war es aber fur Calirt, daß er auf der Reife nach Sachlen und Kranken in Jena bie perionliche Bekannticaft Job. Gerhard's machte und laut dem eigenen Beugniß des lettern diefem trefflichen Mann eine ganz andere Meinung von sich beizubringen wußte. Dagegen mehren fich um diefe Beit auch die Spuren mach= fender Gehaffigteit gegen Calirt in Suddeutschland wie in Rordbeutschland, "Auf einigen Universitaten ichied fich's icon in der Beife, wie es nachber faft zur bleibenden Trennung wurde, daß Calirtus in den theologischen Facultäten fast nur Gegner, in den philosophischen aber Anhänger batte." Bon Jena melbet ein Schuler Calirt's im 3, 1628: "Die Theologen find außerst fleißig, aber die Juliusuniverfitat verachten fie ganglich und halten fie fur fchismatifch, weil fie bie Ubiquitat leugnet und nicht allen ihren Sagen beiftimmen will." Bon hamburg meldet ein anderer Schuler Calirt's : "Der jammervolle Eifer unferer hobenpriefter ift der Berrather ihrer außersten Unmiffenheit; von curer Academie denten fie unglaublich niedrig und fordern, daß Alle, Die von euch tommen, als beflect mit verwerflichen Deinun= gen allen Uebrigen nachzuseben feven." Go bereiteten fich . immer bestimmter die großen Rampfe vor, in welche Calirt in den beiden folgenden Sahrzehnten mit den Theologen der luthe= rifchen Rirche verwickelt wurde und deren Darftellung wir boffentlich recht bald im zweiten Bande zu erwarten haben.

Durch die hiermit zu Ende gebrachten Mittheilungen aus dem vorliegenden Werke hoffen wir unfere Eingangs ausge= fprochene Schätzung feines wiffenschaftlichen Werthes, sowie diejenige feines Verfaffers als im eigentlichen Sinne des sospitator Calixti zur Genüge begründet zu haben. Manche intereffante Episoden, wie das Auftreten Werdenhagen's in helmstädt, die Disputation Calirt's mit dem Sesuiten Turria=

nus fammt ber mertwürdigen Beranlaffung derfelben, die Besiehungen Calirt's au feinen Fremden: Martini und Ratth. von Dverbete, fo mie au feinem nachmaligen Gegner, ben Apoftaten Nrubaus, auch eine Reibe von Reifeichilderungen und Bemertungen deffelben über die firchlichen und miffen: fcaftlichen Buftande der von ihm befuchten Lander und Stabte haben wir freitich übergeben muffen. Unch aus bem reichen, besonders in ben Unmerfungen unter bem Tert niedergelegten Material: sur Gefchichte des lutherifchen Sitdenwefens (Rirchenregimentsführung, Rirchenguter, Generalconfiftorien und Generalimoben, Bandftanbichaft ber Drálaten) und der damgligen Universitäten (3. B. die "Probe" ber Professeren in Selmftabt, S. 91; bie Gitten ber Studirenden, G. 103; bas Berhaltniß der Gofe ju ben Universitäten G. 196; die Armuth der Theologiestudirenden, S. 391; das Urtheil Jof. Scaliger's über die Robbeit und Furie der damaligen gelehrten Polemik in Deutschland, S. 217.) batten wir gern Einzelnes mitgetheilt. Dem auch bieg wurde ben Beweis liefern von ber eingebenden Aufmerkfamteit, welche der Berfaffer allen wichtigern Beitverhaltniffen gewidmet hat, fo wie dem Bemuben, die Perfonlichkeit des Mannes, der zu schildern, und die Borgange, von benen zu berichten war, auf dem eben fo vollftandig als icharf gezeichneten Sintergrund ihres Zeitalters leben dig hervortreten zu laffen. Mogen daber die vorftehenden turten Andeutungen binreichen, um auf bie reiche Ausbeute aufmertfam zu machen, welche bas Buch auch in archaologifcher Binfict gewährt. Ja, wir tonnen im Intereffe ber Rirche, wie der Biffenschaft ben Bunfch nicht unterdruden, daß ber herr Berfasser nach Bollenbung bes zweiten Bandes feine Dufe etwa auch bazu verwenden moge, einzelne, befonders in den Noten zerftreute Materien biefer Art in Berbindung mit bem Bielen, was ihm feine ausgebreitete Gelehrfamkeit gerade auf biefem Gebiet außerdem noch an die Sand ge ben burfte, zu einem zufammenbangenben Ganzen, etwa

### Georg Calixtus und seine Zeit.

unter bem Titel: Archaologie ber lutherifchen Rirche, zu verarbeiten. niemand burfte zu einer Arbeit biefer Art fo febr als herr D. hente den Beruf baben. Bie inter= effant aber an fich und wie nutlich, vornehmtich gegenuber den neuerdings oft mit fo großem Mangel an Kenntniß und nuchterner Ueberlegung unternommenen Berfuchen einer Restauration des altutherischen Rirchenstaate, eine Ins Ginzelne gehende Dartegung feines Drganismus, der Bebingt= heit feiner gefammten Unlage burch die G. 7. Dote 1. ge= zeichneten Principien und bie eben fo mmpleberherftellbaren öffentlichen Buftande bes fechzehnten und fiedzebnten Rabrhunderts fepn durfte, -- bas bedarf mohl nicht erft einer besondern Ausführung. . . . Sundesbagen.

2.

Ulrich Zwingli, ber Charakter feiner Theologie mit besonderer Rücksicht auf Picus von Mirandula. Dargestellt von Christoph Sigwart, ph. D. und Repetenten am theologischen Seminar zu Tübingen. Stuttgart und Hamburg, Verlag von Rud. Besser. 1855. (p. I-VII. S. 1-244.)

Benn in der neuern bogmens und kirchengeschicktlichen Eitteratur immer noch die Bahl der Schriften zu groß ift, welche über dem Intereffe, die Geschichte zu Förderung irgendwelcher Parteizwede zu gebrauchen oder die leeren Fächer einer angeblich philosophischen Beltanschauung mit einigen darnach zurecht gestellten Geschichtöfragmenten auszufüllen, zum Theil grundsählich der betaillirten Darlegung des empirischen innern und außern Busammenhangs der Erscheinungen und Thatsachen ausweichen, so ift es um so mehr am Platz, auf kirchenhistorische Schriften ausmerkam

zu machen, welche die auf diefem Gebiet allein als wiffen= schaftlich berechtigte. Methode einer foliden empirischen Be= handlung und Untersuchung befolgen und, ftatt kunftliche Combinationen und Deductionen ju geben, vielmehr ben wirklichen geschichtlich nachweisbaren Bufammenhang ber Erscheinung und Thatsachen bargulegen und ben absouaten Ausdruck für die barin fich fundgebenden individuellen Les benögesethe zu gewinnen fuchen. Eine folche Methode ift zwar muhfam und fuhrt nur langfam gum Biel, auch tann bei ihr der unpermeidliche Mangel, daß bus Refultat immer binter dem Reichthum des Lebens gurutlbleibt, meniger ver= bedt werden, als bei tenbengmäßiger oder ifogenannter phi= lofophifcher Geichichteconftruction ; aber sur wirtlichen For= derung der Biffenschaft tragen doch eigentlich nur die in ber genannten Beife ausgearbeiteten Schriften bei, weil fie feste, wenn auch oft der Erganzung bedurftige Refultate liefern und dem Rampf ber Parteien entreißen. In die Babl folder echt miffenichaftlichen Arbeiten gebort auch die oben angezeigte Schrift über 3wingli. Der Berfaffer erklart, daß er ju ben Berhandlungen über ben principiellen Unterschied der reformirten und lutherischen Theologie einen Beitrag geben wolle "von einem empirischen Gesichtspunct aus", welchem gemäß ,neben ber principiell conftruirenden Auffaffung des reformirten Syftems im Ganzen der zeit= liche, ber wirkliche Berlauf ber Dinge zur Geltung tommen foll, neben den Syftemen, neben den Principien die Den= ichen, bie Individuen ": und gerade bei einem Mann wie 3mingli, der weit nicht in dem Mag wie Luther ein Genie, ein Driginal ift, bas, felbståndig feiner ganzen Beit und ihrer Bildung gegenuberftebend, boch fie zu bes' berrichen vermochte, ift es burchaus nothwendig, bezüglich feines theologischen Systems im Gangen wie der einzelnen Theile beffelben fich die Frage zu ftellen, wie weit eine 2bs bangigkeit von fruhern ober gleichzeitigen Gulturelementen stattfindet. Die vorliegende Schrift hat zu Beantwortung

biefer Trage einen bedeutenden Beitrag geliefert, indem fie zum erften Dal nachweift ben geschichtlichen Bufammenhang und die innere Bermandtichaft des zwingli'ichen Spftems mit dem Syftem des modernen Platonifers Dicus von Mi= ranbula, aus deffen Schriften 3mingli nicht nur wichtige fundamentale Gedanken, fondern vielfach fogar bie wort= lichen Ausdrucke fur biefelben entlehnt hat : und es verdient biefer nachweis um fo mehr Anerkennung, wenn man bie eigenthumliche Beschaffenheit der Schriften bes Dicus und die Schwierigkeiten in Unschlag bringt, welche die Form biefer Schriften einem Bearbeiter bereitet. nur drei Ausstellungen muffen wir ber empfehlenden Berweifung bes Lefers auf die genannte Schrift beifugen : einmal hatten wir gewünscht, daß der Berfasser feine Darftellung der Lehren bes Picus mehr mit Beweisstellen (porzugsweife folden, welche bei 3mingli zum Theil wortlich fich mieder= finden) unterstütt hatte, ba die Schriften des Picus wenis ger zuganglich fur den prufenden Lefer find; bann vermißt man an vielen Punkten ungern eine nabere, ins Einzelne gehende Darlegung des Berhaltniffes zwischen den zwing= li'fcen Lehrfagen und ben Theorien des Dicus, und endlich båtten einige nabere Angaben über die Beit, wann 3mingli ben Picus ftudirt hat, gegeben werden können; aus einem Brief des heinrich Gtareanus an Zwingli vom Sommer 1510 (opp. ed. Schuler, VII. p. 2.) geht hervor, daß 3wingli icon damals feine Freunde auf diefen Bertreter einer humanistischen Mystit binwies und ihr Urtheil über benfelben boren wollte. - Benn nun im weitern Berlauf ber Darstellung der Verfaffer die Ubhängigkeit 3mingli's von Picus auf das richtige Mag reducirt und zeigt, wie 3minali bei all dem boch felbständig gegenuber einem Picus feinen Beg ging, fo hatte bas Mag diefer Selbständigkeit auch noch nach einer andern Seite bin einer nabern Be= ftimmung bedurft. Zwingli ift humanist in der guten und theilweife auch der ubeln Bedeutung dieses Borts, und

#### Sigwart

als folcher bat er, wie ber Berfaffer felbft mohl weiß, nicht blog von einem Picus gelernt; foll baber bas Berhaltnig 3mingli's zum humanismus richtig und allfeitig beftimmt werden, fo mußte auch die Frage unterfucht werden, wie weit fein Spftem im Gangen, wie im Einzelnen Abhangigs teit von dem bedeutendften humaniften, für deffen Schrifs ten Bwingli ja, wie ber Berfaffer uns berichtet, begeiftert war, - namlich von Er as mus, vertath, Bu biefer Rrage ift um fo mehr Beranlaffung gegeben, als 3wingli felbft in einem Brief an Babian (VII. p. 3996) ergabit, Erass mus habe mit Bezug auf ben im Jahr 1525 erfcbienenen commentarias de vera et faisa réligione ausgerufen: o bone Zwingli, quid scribis, quod ipse prius non scripserim ! - ja Melandthon ichreibt den 12. October 1529, fur, nach bem marburger Gefpråch, an Aquila (Corp. Ref. IV. p. 970.): Cinglius mihi confessus est se ex Brasmi scriptis primum hausisse opinionem suam de coepa Domini, womit ein abnliches Urtheil Delanchtbon's in einem Brief vom 26. Juli 1529 über die in Grasmus Schriften enthaltenen semina multorum dogmatum ju vergleichen ift (C. R. I. p. 1083: tota illa tragoedia πεοί δείπνου χυριαχοῦ ab ipso nata videri potest). Benn wir auch zugeben, daß die zwingli'fche Abendmabislebre confequent aus feinen Principien folgt, fo ift boch gewiß, daß geschichtlich die herausbildung folcher Confequent gen burch vielfache Anregungen von außen vermittelt feyn tann, und diefe nachzuweifen, gebort zur Aufgabe des Siftoriters, ber eben nicht blog die Producte, fondern auch ben Bebammenbienft, ben einem producirenden Ropf fein Beit. alter geleiftet, berudfictigen muß. Bielleicht erganzt ber Berfaffer, ber icon durch feine nachweisung bes zwijchen 3mingli und Picus bestehenden Berhaltniffes gezeigt bat, baß er für berartige geiftige Ginfluffe und Bufammenbange felbft ba, mo fie fehr verdectt find, ein fcarfes Auge bat, in diefer Beziehung bas in feiner Schrift begonnene Bert,

## Ulrich Zwingli.

was um fo verdienstlicher wäre, als die bereits vorhandenen Schriften von heß und Müller über Erasmus in keiner Beife genügen, um den ungeheuer weit greifenden Einfluß dieses merkwürdigen Mannes auf die ganze damalige Zeit= bildung und speciell auf die reformatorischen Männer klar zu machen (denn was neuerdings hagen gegeben hat, ist doch gar zu einfeitig, und überdieß ist dieser Schriftfteller nicht frei zu sprechen von dem Bormurf vielfacher Unpunktlichkeit in micht unwesentlichen Stücken).

Rachtem der Berfaffer (6, 1-37.) in einer Einleis tung einen Ueberblitt uber Bepingli's Studien und Schrifs ten und über finen Refermationsplan gegeben, entwickelt er in den folgenden Ubschnitten feiner Schrift das Lebr= foftem 3winglife in einer tues und pracis gefaßten voll= ftandigen und foftomatifchen Darftellung, welche, auf einem febr genauen und allfeitigen Studium fammtlicher / Schrifs ten 3mingli's beruhend, durch große Punttlichteit und Treue fich vor fo vielen gerühmten Droducten unferer foreibfelis gen Beit auszeichnet und fast auf gllen Puneten wirklich neue Einsicht in das Befen der zwingli'fchen Dogmatit gemabrt, auch bei ben meisten Doamen barauf aufmerkfam, macht, wie 3wingli felbft erft im Lauf der Beit diefelben weiter ausgebildet hat, was namentlich von Bichtigkeit ift bei der Frage, welche Stellung die Ermählungslehre im zwingli'schen Syftem einnehme, - eine Frage, die der Bers faffer fo ziemlich ins Reine gebracht hat, die bisherigen Un= fichten uber diesen Punct berichtigend. - Faffen wir nun das Einzelne naber ins Auge, fo ift vor Allem anzuerten= nen, wie der Verfaffer die Frage über das Princip des zwingli'schen Systems erledigt, die bei dieser Frage ubliche Bermischung der fpåtern calvinisch - reformirten Rirchenlehre mit der zwingli'fchen Lehre abweift und den rein theologis fcen, objectiven Charakter des zwingli'fcen Syftems feft-Rur in einem Punct muffen wir ein Migverftandnis ftellt. abwehren. Der Berfaffer weift namlich zwar mit Recht

die herleitung der zwingli'schen Beltanschauung aus dem rein subjectiv = religiosen Geligkeitsintereffe ab, aber wenn er (G. 41.) unter dem Tert zum Beweis anführt eine Stelle aus einer Predigt, wo es heißt: "daß der Hirt nit um ben ewigen gon dienet - denn trumt er, der gon fepe gewuß, fo ift der Gloub vorhin richtig da: ift der da, fo folgt die Liebe mit": fo hat der Verfasser übersehen, daß die Stelle eben fo gut fur die entgegengesete Anficht zu brauchen ift, ba fie bas Seligkeitsintereffe keineswegs ausschließt, sondem vielmehr das Bewußtfenn feiner Befriedigung als ein mefentliches Kennzeichen und Moment des Glaubens geltend macht und nur das leugnet, daß jenes Intereffe Motiv ber aus dem Glauben fließenden Liebe fen, diefe vielmehr allein Gottes Ebre beabsichtige. Man tonnte also aus biefer Stelle geradezu fo argumentiren : das Geligkeiteintereffe muß vorber befriedigt fenn, damit ber Menfc im Bewußtfenn biefer Befriedigung ohne Lohnsucht, rein aus Dankbarkeit, die Gott die Ehre gibt, Gutes thun tonne, und eben deshalb ift gerade das die hauptfrage im religiofen Leben, wie diefe erfte Boraussegung, d. h. die Befriedigung des Geligteits: intereffes, zu Stande tommt. Betanntlich hat gang in biefer Beife Luther die Frage behandelt, und aus feinen Schriften ließen fich eine Maffe Beweisstellen beibringen, bie gang in derfelben Beife wie 3wingli in der angeführten Stelle den Eudamonismus und die Lohnfucht abwehren und als bas bezeichnen, mas der hauptfeind echter Sittlickkit fen; und doch wird Sedermann zugeben, daß die Frage: "was foll ich thun, daß ich felig werde ?", d. h. das Seligteitsintereffe, durchaus die Grundlage der Frommigfeit Luther's, wie das Princip feiner Theologie ift. Wir wollen bamit nur zeigen, baß der Berfaffer fur feine richtige Be hauptung nicht ben genugenden Beweis geliefert hat; ber: felbe laßt fich uberhaupt weniger durch Aufzählung von Citaten fuhren, weil es fich bier nicht um einen einzelnen Lehrfatz, als vielmehr um bas Princip, welches ber Bets

1

Enüpfung ber verschiedenen Lehrsähe zu Emnde liegt, hanbelt und diefes nur aus dem Gesammteindruck der zwingli'schen Erpositionen erschlaften werden kann, welchen nur der bekommt, der sich die Müche nimmt, selbst sich in die Schriften Zwingli's hineinzuarbeiten; höchstens die Suftanz kann auch gegen Unkundige geltend gemacht werden, daß Zwingli's personliche religidie Entwickelung gerade das, was bei Luther so start heraustritt, das innere Ringen nach Bergedung der Schuld, und Gemißheit des Englands, nicht zeigt, und er nirgends einen derartigen von ihm selbst durchlebten Zustand als Bemächung seiner Dockrin geltend macht, wie dieß Luther so ast thut,, und ihm solgend die besten Lehrer unserer Kirche: — eine Zbatigete, wit welcher auch der Charakter der ganzen zwingli'schen Wirfamkeit im Unterschied von der Luther's zusammenhängt.

In der Lehre von dem Erkenntnigprincip (G. 43-57.) ift bie fo vielfach migverftandene gebre 3minali's von ber Schrift flar und grundlich erponirt, und gut nachgemiefen, wie der ftrenge Supranaturalismus 3wingli's, weil auf einer philosophischen Grundlage (feiner Gottesidee) rubend, daffelbe freie Berhaltnis jur Schrift ermöglicht, welches bei Luther, freilich von einer gang andern Grundlage aus. fich ergibt, ja, daß eben jener Supranaturalismus es dem 3wingli ermöglicht, bie positiven Elemente ber außerchrifts lichen heidnischen Culturfreife anzuertennen, weil er fie von gottlicher unmittetbarer Eingebung ableitet, während Luther fie auf die Gelbftthatigkeit der menschlichen Bernunft gurudführt und ihnen bann, um feine Lehre von ber ausfcließlichen heilsvermittelung burch Chriftum und bie Gna= benmittel festhalten zu können, badurch zwar nicht ihren Bahrheitsgehalt, aber doch ihre Kraft und ihren sittlichen Berth entziehen muß, daß er fie unter ben Begriff des verbammenden Gesets und der daran fich anschließenden Selbftgerechtigkeit subsumirt und burch Scharfung bes Begenfages von Gefetz und Evangelium, den 3wingli in diefer Beife nicht tennt, und Ausdehnung bes Gefehesftandpuncts Theol. Stub. Jahra. 1856. 47

auf die ganze vorchriftliche Culturwelt bem geschichtli= chen Chriftenthum feine ausschließliche Absolutheit wahrt.

Bas nun die übrigen Dogmen betrifft, so subsumirt fie der Berfasser unter die zwei Abschnitte der Lehre vom Befen Gottes und feinem Berhaltniß zur Belt und der Lehre von der Religion, als dem unter Boraussehung des Eingetretenfenns ber Gunde zwischen Gott und dem Menichen fich geftaltenden pofitiven Berbaltniß : eine Eintheilung, die gang den philosophischen Grundgedanken 3mingli's ent= fpricht und nirgends nothigt, dem Stoff Gewalt anzuthun, um ibn in diefem Rahmen unterzubringen. Die eigenthumliche philosophische Gottesidee Zwingli's wird genau und ausfubrlich bargelegt, fammt ihren Confeguenzen für bie Tri= nitatslehre. Ebenso gut gelungen ift die Entwickelung der zwingli'fchen Lebre vom Befen bes Menfchen und des Bofen, von bem Birklichwerden der Sunde fammt ihren Folgen im Fall, und von der Erwählung, wobei biefem reformirten hauptbogma feine richtige Stellung im zwingli'schen System burch eine geschichtlich treue und genaue Erposition angemiefen wird. Naber auf diefe Fragen uns bier einzulaffen, ift unnothig, und wir verweifen den mißs begierigen Lefer bezüglich berfelben auf die Schrift felbft.

Von dem übrigen Theil der Schrift verdient vor Allem hervorgehoben zu werden die Erposition über Zwingli's Lehre vom Werk Christi. Der Verfasser weist hier sehr gut nach, wie Zwingli hin= und herschwankt zwischen der anselmischen durch die kirchliche Tradition geheiligten Theorie und der allein zu seinem System passenden Anschauung, wornach der Tod Sesu eine bloße Manisestation der mit der Gerechtigkeit einigen Sute Sottes, ein bloßes symeior ist, welchem ungefähr dieselbe Bedeutung zukommt, wie in der lutherischen Lehre den Gnadenmitteln. Wir erlauben uns hier jedoch, ergänzend darauf ausmerksam zu machen, daß auch Luther in ähnlicher Weise hinneigt zu einer Theorie, welche im Tod Sesu nicht sowohl Begründung von etwas Neuem sieht, als vielmehr Offenbarung eines schon vorhanbenen, aber bem Menschen verborgenen Berbaltniffes Gottes zur Gunderwelt. Dieß findet fich besonders in Luther's Schrift de captivitate Babylonica (Opp. ed. Ien. II. p. 279b-280a.), wo der Tod Jefu als bloße certificatio, confirmatio ber Berbeißungen ber Gundenvergebung und ber Geligkeit gefaßt wird, und nur infofern ift bann boch wieder eine heilsvermittelung gelehrt, als man, wie Luther fich ausdrudt, in den Besit des zugesagten Erbes nur burch ben Tod bes Teffators komme und biefer, namlich Chriftus, weil er nicht blog Teftator, fondern auch Berleiber bes Erbes ift, wieder auferstehen mußte, um bas burch feinen Tod uns zugefallene Erbe uns einzuhandigen : eine Theorie, die ungefähr daffelbe dem Tod Christi und feiner Auferstehung zuschreibt, was fonst dem Gnadenmittel des Borts eignet nach lutherischer Lebre a). Bergleichen wir biefe Anschauung mit ber zwingli'schen Lehre, fo ift bie Bermandticaft neben ber allerdings darafteriftifchen Gigen= thumlichkeit unverkennbar. Bugleich aber burfte diefe Das rallele mahnen, vorsichtig zu feyn im Confequenzenziehen; wenn namlich der Berfaffer (G. 221.) die zwingli'sche Ga= cramentslehre in Zusammenhang bringt mit Zwingli's Lebre vom Tod Sefu, fo zeigt das Beispiel Luther's in feiner Schrift de captivitate Babylonica, daß eine Lehre

a) Promissio et testamentum non differant alio, quam quod testamentum simul involvit mortem promissoris: et testator idem est, quod moriturus promissor, promissor autem victurus testator. Er läßt Chriftum im Abenbmahl fagen: "ecce o homo peccator! ex mera gratuitaque caritate, sic volente misericordiarum patre, his verbis promitto tibi ante omne meritum tuum remissionem omnium peccatorum tuorum et vitam aeternam: et ut certissimus de hac mea promissione irrevocabili sis, corpus meum tradam et sanguinem fundam, morte ipsa hanc promissionem confirmaturus et utrumque tibi in signum et memoriale eiusdem promissionis relicturus" (fo baß fict alfo im Abenbmahl nur ber im Tob begonnene Act ber confirmatio promissionis fortfeßt bis gum eingelnen Individuum).

### Sigwart

vom Tod Sefu, welche benfelben bloß als Manifestation und Berficherung eines icon vorber bestebenden Berhalt= niffes faßt, fich febr gut verträgt mit einer von ber zwing= li'iden verschiedenen Sacramentslehre. Die Sacramente haben namlich bei Luther in ber ermabnten Schrift ganz Die Bes deutung eines die individuelle Aneignung im Glauben vermittelnden 2B und erzeichens, weghalb er fie geradezu mit ben Bunderzeichen, welche der altteftamentlichen Offenbarung bewährend zur Seite gingen, vergleicht: bas, mas der Lod Jefu der gangen Belt offenbart, namlich, daß Gott barm. bergig ift und die Sunden vergibt, foll jedem einzelnen Menichen speciell auf besonders nachdruckliche Beife infinuirt werben durch die munderbare Speifung mit dem Leib und Blut Chrifti, fo bag alfo bei diefer Anfchauungsweife bie Sacramente fich zum Lob Sefu gerade fo verhalten wie die Absolution, die dem Einzelnen applicirt wird, jur allgemeinen Berkundigung des Evangeliums oder, wie Luther fich ausdrückt, wie bas sacramentum zum testamentum oder zur promissio. Bas ber Tod Jefu der ganzen Belt testamentarisch zuweift und offenbart, fundigen bie Sacramente auch jedem Einzelnen als speciell ihm geltend an, fo daß der Tod Sefu und die Sacramente in einem volligen Parallelismus ftehen mit der Prediat des Borts und ber Absolution, nur daß jene in Form einer handlung auf braftifcheeindringliche Beife predigen, was diefe durchs Bort, an den menschlichen intellectus fich wendend, vertundigen: fie find die dem gottlichen Berheißungswort und Predigt= wort zur Seite gehenden offenbarenden und bewährenden gottlichen Thaten und Bunderzeichen. Daraus erklart fich dann auch, warum Luther an ber Gegenwart von Leib und Blut Chrifti im Abendmahl auch damals icon entschieden festhielt : er will ein Bunderzeichen haben, das fort und fort in der Rirche jedem Einzelnen den Glauben abnothigt, Das Intereffe fur bie eindringliche Inbividualifirung der im Lod Jefu geschehenen Offenbarung der Gnade raumt ben Sacramenten trot jener mit ber zwingli'fchen fo nabe

verwandten Theorie vom Lod Jesu noch eine Stelle ein in der Reihe der Gnadenmittel; und für Zwingli ist nicht in Folge seiner Theorie vom Lod Jesu, sondern allein in Folge seiner dualistisch=mystischen Anschauung von der Wirksam= keit Gottes auf den Menschen und im Menschen die Be= dentung der Sacramente als individuell applicirender Gnabenmittel entbehrlich geworden, was freilich der Versasser selbst anerkennt.

In die Christologie Zwingli's schließt fich naturgemäß an die Lebre von der Berwirklichung der Erlofung in den Erwählten, deren Princip ber beil. Geift ift. Sier ift be= fonders die Lehre vom Glauben und bem Leben der Glaubis gen fehr eingehend und grundlich behandelt. Auch in dem etwas furger bearbeiteten Abschnitt über die Rirche gibt der Berfaffer fehr bemertenswerthe Mittbeilungen über die Grundfage 3mingli's, und befonders fur unfere Beit mert. wurdig ift die Art, wie Zwingli uber kirchliche Unionsverfuche benkt (val. S. 184.): es ist ihm ziemlich aleichaultig. ob man auch in Glaubensfragen nicht gang einig fen, wenn nur die politische Berbindung zur Bertheidigung und zum Angriff gegen Raifer und Papft, die zwei geinde der Frei= beit, aufrecht erhalten bleibt; bie Einigkeit der ebangelisch= chriftlichen Staatsgewalten erfest ihm vollig die mangelnde firchliche Einheit, da er überhaupt zwischen dem chriftlich= evangelischen Staat und der evangelischen Rirche keinen wirklichen principiellen Unterschied erkennt. Sebr aut weist unfere Schrift bier die Confequenzen des zwingli'schen Begriffs von der Rirche nach. Bas aber noch besonders Erwähnung verbient, ift die feine Behandlung der zwing. li'fcen Lehre von Taufe und Abendmahl, die bier zum erften Mal in ihrem richtigen Zusammenhang aufgefaßt und als nothwendiges Correlat zu der zwingli'fchen Lehre von ber fichtbaren Rirche nachgewiefen wird; namentlich ift von Intereffe, mas der Berfaffer fagt uber die Bedeutung der zwingli'fchen Lehre von der Taufe, bezuglich welcher er mit Recht geltend macht, wie gerade bei diefer Lehre im Gegens

fatz gegen die Biedertäufer 3wingli das objective Moment im Sacramentsbegriff zu retten weiß burch bie Anlehnung deffelben an ben Begriff ber Rirche. Die Taufe ift fur 3wingli nicht mehr blog Betenntniß= und Berpflichtungs: act bes Einzelnen gegenüber ber Rirche, fonbern wefentlich und vor Allem ,,ein Act ber Rirche an dem Einzelnen, wo= burch die Rirche ihn als Ermählten anerkennt und in ihre Gemeinschaft aufnimmt", während im Abendmahl allerbings 3wingli nie über ben Begriff des Bekenntnifacts und Pflichtzeichens binaustam; aber eben baburch vermag er eine gemiffe "Symmetrie ber beiden Sacramente" (S. 220.) berzuftellen, fofern in dem einen Sacrament, der Taufe, bas hauptmoment die Beziehung der sichtbaren Rirche ju ibren einzelnen Gliedern ift, in bem andern, bem Abendmabl, bie Beziehung des Einzelnen zu der fichtbaren Rirche. Bualeich ergibt fich baraus die relative Nothwendiakeit ber Sacramente für Zwingli, welche der Berfaffer gut ausbrudt mit dem Gat: "Ohne das Bort feine unfichtbare Rirche, ohne die Sacramente feine sichtbare." - Wenn endlich am Schluß (S. 224.) ber Berfaffer noch einige vertheidigende Borte fur Zwingli anfugt und fur feine Anficht von ber Rirche, ber Rechtfertigung und Seiligung, bem Glauben und ben Berten das Lob des Einhaltens ber "richtigen Mitte" ben Lutheranern gegenüber in Anspruch nimmt und unferer Rirche einen kleinen Bufat von zwingli'fchem Rationalismus und Pelagianismus wünfcht, fo kann es uns nicht einfallen, bier mit ihm baruber zu rechten, ba bie im Berlauf ber ganzen Schrift an Zwingli's Syftem geubte Rritit Diefes Lob und biefen Bunfc auf ein wohlberechtigtes Dag te: bucirt, und ber Schreiber biefes nur munichen tann, bag man nie vergeffe, wie ein evangelischer Theolog einer Rirche dienen foll, die in der Biffenschaft von jeher eines ihrer Lebensguter ertannt hat. ---

Repetent C. Jáger, in Tubingen.

In gleichem Verlag ift erschienen:

Geschichte der europäischen Staaten von heeren und Utert.

29fte Liefg. 1e Ubthig. Pauli, Geschichte von England. 4r 280.

2e Ubthlg. Carl fon, Geschichte von Schweden. 4r Bd. Subscriptions=Preis 4 Thlr. 28 Sgr.

30fte Liefg. 1e Ubthlg. Binteifen, Geschichte bes osma= nifchen Reichs. 3r 280.

Subscriptions-Preis 2 Thir. 28 Sgr.

In neuer Subscription wurde ausgegeben :

den 1. Januar 1856: Geijer, Schweden. 2r Bd. 1 Ihlr. 6 Sgr. den 1. Februar 1856: Lappenberg, England. 1r Bd. 2 Ihlr. 12 Sgr. den 1. Mårz 1856: Mailath, Desterreich. 1r Bd. 1 Ihlr. 22 Sgr. den 1. April 1856: Pfifter, Deutschland. 5r Bd. und Register über 1-5. Bd. 2 Ihlr. 16 Sgr.

Ferner find erschienen:

Glossarium diplomaticum, zur Erläuterung schwieriger Borter und Formeln des gesammten Mittel= alters. Von D. Ed. Brinkmeier. Folio. 24. heft. Subscriptions= Preis 1 Ehr.

(Siermit ift ber 1e Band geschloffen.)

ter haar, B., die Reformationsgeschichte in Schilderungen. Eine gekrönte Preisschrift, zur Stärkung der Protestanten in ihrem christlichen Glauben. Nach der fünften hollandischen Ausgabe übersetzt von C. Groß. 1r Bd. 8. geb. 1 Thir. 10 Sgr.

(Der 2e Band, Schluß bes Bertes, ift unter ber Preffe.)

Diese auf deutschen Boben verpflanzte Schrift bringt eine Reformationsgeschichte in Charakter-Schilberungen, die Geistlichen und christlich gesinnten Laien, Bereinen und Familien, eine willkommere Gabe feyn wird. In ihren hauptzügen und höhenpunkten erscheint hier eine ganze Reformationsgeschichte, wie sie im sechgehnten Jahr= hundert in den verschiedenen Ländern Europa's entstand und sich entwickelte, wie sie hier siegte, dort unterlag. — Durch die blüchende Sprach, die biographische Zeichnung, die geschlickte Einwedung charafteristischer Einzelheiten und Anekdeten, durch die zuweilen poetische Einstleidung des Schöfes wird die Darstellung lebendig und spannend die zur letzten Geite. — Der tiese religiöse Sinn, der protestantische Beist, der tühne, gottvertrauende Mannesmuth, der die ganze Schrift durchweht, greist mächtig an das Gerz des Lesers, erwärmt, erhebt und stärft ihn in seinem protestantischen Glauben. — Dabei beruht die Schrift auf gründe lichen Studien und enthält in einem Notenanhange noch besondere in: teressante Quellen-Auszuge als Belege. — Rurz, diese gekrönte Preisschrift ift auch in Dentschand eines Preises werth. —

Bobemann, Frdr. Wilh., Johann Caspar Lavater. Nach feinem Leben, Lebren und Wirken geschildert. Rebft Lavater's Portrait und Facsimile, 12. geb. 1 Iblr. 14 Sar.

Unter ber Breffe befinden fich :

Tholud, D. A., Commentar zur Bergpredigt. 4e Aufl. Ebert, D. A., die Anfänge ber französischen Tragobie.

- Bunfen, D. J., Aegyptens Stelle in der Beltgeschichte. 4r, 5r und 6r Bb. (Schluß).
- Neander, D. A., allgemeine Geschichte der christlichen Religion und Kirche. 3e Auflage, wohlfeile Ausgabe in 2 Banden oder 4 Abtheilungen. gr. &er.-Format. 10 Ihr.
- (Ueber lesteres Bert ift biefem hefte ein befonderer Profpectus augefügt, ber zur Prüfung freundlicht empfohlen wirb.)

Inhalt der Cheol. Studien und Kritiken, Jahrg. 1856. 2s geft

Abhandlungen:

- 1) Dorner, D. J. A., über ben theologischen Begriff ber Union und fein Berhältniß zur Confession.
- 2) Muller, D. Julius, bas Berhältniß zwischen der Birksamkit bes heil. Geiftes und dem Gnadenmittel bes göttlichen Wortes.

Gebanten und Bemertungen:

- 1) Rante, E., Schreiben an herrn Prälat D. Ulimann, den fuldar Coder des neuen Teftaments betreffend.
- 2) Rofter, D. F., Gott ber allein Gute. Gine eregetifch = dogmatifce Betrachtung über Matth. 19, 16-22.

Recensionen.

- 1) Schenkel, der Unionsberuf des evangel. Protestantismus; m. von D. Ebrard.
- 2) Umbreit, der Brief an bie Römer (Selbstanzeige).

Miscellen:

Programm der haager Gesellschaft zur Vertheidigung der chriftlichen Religion auf das Jahr 1855.

# Eheologische Studien und Kritiken.

Eine Zeitschrift

für '

das gesammte Gebiet der Theologie,

in Verbindung mit

D. 3. Müller, D. Nitsich und D. Rothe

herausgegeben

von

D. C. Allmann und D. J. W. C. Umbreit.

#### Jahrgang 1856 viertes Heft.

Gotha, bei Friedrich Andreas Perthes. 1856.



## Abhandlungen.

48\*

Digitized by Google

1

4



,

١

•

1

•

•

#### 1.

### Die Differenz ber Occidentalen und ber Kleinafiaten in der Paschafeier,

#### aufs Neue tritisch untersucht und im Zusammenhange mit ber gesammten Festorbnung ber alten Kirche entwidelt

#### von

#### Georg Eduard Steis,

ev. s luth. Stadtpfarrer zu Frankfurt a. M.

Einer ber dunkelften Duncte in ber alteren Rirchengeschichte war lange ber Streit, welcher im zweiten Jahrhundert mit ben Kleinasiaten über bie driftliche Paschafeier geführt Nachdem die alteren Bearbeiter an dem Begriffe wurde. bes altfirdlichen Dafcha fich vergeblich abgemubt batten, haben seit mehreren Jahrzehnten eine Reihe ausgezeichneter wiffenschaftlicher Rrafte ber Aufhellung biefes Gegenftandes ibre Forschungen gewidmet. Die fragmentarische Beschafs fenheit ber Quellen erschwerte ungemein ben Fortschritt ber Untersuchung; aus einigen Urfundenreften in ber Rirchen= gefcichte bes Eufebius, aus einigen Bruchftuden bes Apol. linaris von Hierapolis, bes Clemens von Alerandrien und bes hippolytus von Portus in der Paschachronit, fo wie aus ben Berichten des Epiphanius mußte der gaben muhfam zufammengefnupft werden, ber burch bas labyrinthifche Geminde biefer anigmatifchen Erscheinung bindurchfubren Rosbeim (commentarii de rebus Christianorum foï. ante Constantinum, pag. 444.) that ben erften fuhnen Griff.

Digitized by Google

Geftutt auf einige migverstandene Andeutungen bes Epiphanius behauptete er, beide Theile hatten ein Paschalamm gegeffen, die Aliaten am 14. Nifan jur Borfeier des Todes= feftes Sefu, ihre Gegner dagegen hatten mit der Pafcamahlzeit die Todesfeier am Samftag Abend geschloffen und Die Feier des ftets auf ben Sonntag fallenden Auferftehungs. festes eingeleitet.

. Eine neue Zera für biefe Untersuchung eröffnete Deander, indem er Mosheim's allgemeine Borausfehung ausschließlich auf Die Kleinafiaten befchrantte ; zuerft in ber Abhandlung in Staudlin's firchenbiftorifchem Archin, 1823. II. S. 99 ff., Donn in ber erften Ausgabe feiner Rirchengefchichte, I, 518 ff. suchte er die Differenz der Occidentalen (fo nennen wir turg die aus diefem Streite fiegreich hervorgehende Dajori= tat) und ber Kleintafiaten aus dem Gegenfate des Beiden= und Judendriftenthums zu begreifen. Nur die Kleinafiaten, meinte er, håtten aus dem Judenthum mit den übrigen Sahresfesten auch die Gitte berühbergenommen, am 14 Ri= fan ein Pafchamahl zu veranstalten, womit fich ihnen das Undenten an das lette Dabl des herrn verbunden habe; ber folgende Lag (15.) fen ihnen fein Todesfeft, der britte Lag darauf (17.) fein Auferstehungsfest gewesen, Die Indern bagegen hatten in antithetischer Richtung gegen bie judifche Paschafeier bieg Dabl verworfen, weil fie in Chris ftus felbft bas mabre Pafchalamm ertannt hatten, durch welches der alttestamentliche Typus erfüllt fey; im Un= fclug an ihre Bochenfeier hatten fis das Lodesfest immer an einem Freitag, bas Auferstehungsfest an dem darauf folgenden Sonntag gehalten. Bei diefer Auffassung dienten die Fragmente der Paschachronik zum Schlussel für das Berftandnis bes von Eufebius Mitgetheilten. Rettberg bildete (Jugen's Beitfcbrift, 1832. II, 2. G. 93 ff.) die neans der'sche Anficht noch schafter aus und bat, namentlich zuerft das Berftandnif der von Mosheim irrig aufgefaßten Bo richte bes Epiphanius angebahnt. Ihren Abschluß empfing

722

1

Digitized by Google

Differenz d. Dccibent. u. Rleinafiat. in d. Paschafeier. 723

diefe von Reander querft ausgesprochene Anficht burch Schwegler (der Montanismus, G. 191 - 203.) und durch D. von Baur (theologische Sahrbucher, 1844. S. 638 ff .; fanonische Evangelien an mehreren Orten; theol. Jahrbuder, 1847. S. 89 ff.; das Chriftenthum und die chriftliche Rirche der brei erften Sabrbunderte G. 141 ff.). Baur modificirte zwar bie Meinung, daß die Kleinafiaten am 14. Nifan ein Dafchalamm gegeffen, dabin, bag fie eine chriftliche Abendmahlsfeier gehalten (theol. Jahrbitcher, 1844. G. 646. Unm. 1.), blieb aber noch immer babei ftehen, daß ihnen ber 15. ber Todestag und der 17. der Auferstehungstag ge= wefen fen, Die Differenz zwischen den beiden ftreitenden Theilen beruht ihm ihrem Befen nach auf einer verschiedes nen dogmatischen Auffassung von dem Berhaltniß bes Jubenthums zum Chriftenthum : während die Drientalen fich uber bie im Befetz gegebene Rorm bes. 14. Rifan nicht frei erbeben und folglich nicht zum entschiedenen Bruch zwischen Sudenthum und Chriftenthum tommen tonnten, fo vollzogen bagegen bie Dreibentalen mit voller Freiheit bes Beiftes biefen Bruch, indem fie Chriftum als bas mabre Pafcha= lamm burftellten, burch beffen. Dob ber alterkamentliche Typus realifirt ward und damit an fich keine weitere Bebeutung mehr beanfpruchen konnte. Shrem Gegenfage gegen die orientalische Anschauung gaben sie den entsprechenden Ausdruck in ihrer abweichenden Chronologie der Leidenswoche, indem fie Sefum als das mabre Paschalamm am 14. Nifan, an dem Tage fterben ließen, an welchem das Gefet das Opfer des invischen Paschalammes angeordnet hatte. Die geschichtlich = eregetische Begrundung biefer Auffaffung vollzieht auch Baur vorzugsweife mit einem Frag. mente bes hippolytus, das er als Kanon der Erklärung aller übrigen Documente zu Grunde legt,

Da nun aber gerade zwischen den Synoptikern und dem Sohannes dieselbe. Differenz in der Chrondlogie der Eridenswoche besteht, und, wie D. Baur mit besonderem

Rachtens gettent macht, bas viente Stangefinn mit ne vertennbarer Ubfichtlichteit barauf angelegt fern foll, Cheifum als bes wehre Seichelemm und ben 14. Mien al feinen Lobeltag ju erweifen, fo ergibt fich als unabweitbare Confequenz, bas biefes Evangefinm nicht ben Lieb fingtifinger Johannes unn Berfaffer baben tamn, auf bei bie Aleineficten mit unbezweifelbaren bifimifchen Bewuftfenn ihre Dofervant unrichtlichten, fondern bat eb felbft als bas Product der Bewegung begriffen werden muß, welche ber Dafchaftreit, als bas lette entfcheidende Stadinm bei Rampfes ber tatholifchen Rirche mit dem Judenchriften: thum, veranlaßt bat. Es leuchtet ein, welche große Beben: tung unfer Gegenstand burch die tubinger Schule found fur die Evangelientritit, als auch fur die Beurtheilung bei nachapofiolifchen Beitalters überbaupt gewonnen bat. Dit Pafchaftreit bes zweiten Jahrhunderts, deffen Bichtialeit früher Riemand geabnt, ift ein Mitteipunct, in welchen viele Saben ber modernen Rritit zufammenlaufen, er if eine welentliche Streitfrage ber biftorifchen Theologie bei neunzehnten Sabrbunderts geworden,

Allein noch ehe Baur in größerem Infammenhange feine Unficht entwickeln kommte, war Reander felbit an dem wesentlichsten Refuttate feiner anfänglichen Untersuchung irre geworden; denn in der zweiten Auflage feiner Kirchengeschichte (I, 512 ff.) sprach er eine von feiner frühern Aufsaffung sehr abweichende Ansicht über den Streitpunct aus. Indem er diesmal das Synodalschreiben des Polykrates bei Eusebius (V, 24.) zum Ausgange feiner Untersuchung nahm und sogar die Echtheit der in der Paschachronik enthaltenen Fragmente des Apollinaris verdechtigte, die er doch in der ersten Ausgabe (I. S. 522.) für unecht zu erklären, sich nicht für besugt hielt, schloßer, "daß man in den kleinasiatischen Gemeinden den 14. Nifan als Leidenstag Christi betrachtet habe, weit man das an die sem Tage von den Inden geschlachtete Paschalamm als

Digitized by Google

#### Differenz b. Dccibent. u. Rleinafiat. in b. Paschafeier. 725

ł

Borbild des Opfers Chrifti angesehen babe". Sleichwohl behauptete er (G. 512.) noch immer, daß in den kleinafia. tifchen Gemeinden nach ber burch die Ueberfiedelung des Apostels Johannes bei ihnen eingetretenen Beranderung ihres urfprunglich paulinischen Cultus die judischen Jabresfefte eingeführt worden fepen, nur fo, daß Johannes die Bedeu= tung des Pafchafeftes wefentlich alterirt habe. Dit biefem Gedanken brach Reander, deffen große Bedeutung in unferer Untersuchung nicht vertannt werden barf, eine gang neue Bahn. Seine fpatere Auffaffung fand mit wenigen Modis ficationen nicht nur bei Dorner (Entwickelungsgeschichte ber Lehre von der Perfon Chrifti, I, 282 ff.), fondern auch bei Sieseler in der vierten Auflage feiner Kirchengeschichte (1, 1, 240 ff.) Eingang. Der Lettere machte zugleich darauf aufmertfam, wie bedenklich es fen, den Apollinaris von Die. rapolis und den Melito von Garbes, die man gewöhnlich als die Repräsentanten der beiden ftreitenden Parteien anfab, in diefer Frage zu Gegnern zu machen (S. 242. Anm, 36.). Allein noch lagen in der neuen Anficht Reans ber's zu miderfprechende Elemente außerlich und unvermite telt neben einander, als daß fie in diefer elementaren Korm allgemein hatte befriedigen tonnen.

Eine consequente Durchführung des von Neander fast nur problematisch geäußerten Gedankens mit eingehender Prüfung aller vorhandenen Quellen ist das große Berdienst, welches sich Beigel in seiner 1848 erschienenen Schrift: "die christliche Passafeier der brei ersten Jahrhunderte", erworben hat. Beitzel wies mit Scharfsinn und Gründ: lickkeit nach, daß nicht alle Quartodecimaner dieselbe Ansicht und Praris befolgt haben können, daß namentlich die kleins afsatische Feier, auf welche sich die Bruchstucke bei Eusebins beziehen, einen rein christlichen Charakter gehabt, daß der Unterschied derselben von der occidentalen ein bloß ritueller gewesen fey, während im Uebrigen beide Parteien auf gemeinfamer Grundlage gestanden und in Christo das wahrhafte

Pafchalamm, in feinem Lode die Erfüllung und Abrogation bes altteftamentlichen Topus erfannt batten, bag aber bie ienigen Quartodecimaner, welche in den Fragmenten ber Dafcachronit beftritten werden, nicht die fleinafiatifche Rirche, fondern eine vereinzelte Partei mit ebionitifcher Richtung gewesen fen. Sowohl Ritfcbl in feiner "Entstehung ber altfatholischen Rirche" (G. 248 ff.), als Lechler in feinem "apoftolischen und nachapoftolischen Beitalter" (G. 327 ff.) e. flarten fich fur bie weigel'iche Anficht, ber auch ber tathe lifche Theologe Prof. Sefele in Tubingen in dem fo eben erschienenen erften Bande feiner Conciliengeschichte (G. 283 ff.) nach nochmaliger Prufung der Quellen beigetreten ift, mab rend Baur (theologifche Jahrbucher, 1848. S. 805.) und D. Hilgenfeld (ber Dafchaftreit und das Evangelium 30bannis, in den theologifchen Sabrbuchern, 1849. G. 209 ff.) Beigel bekampften. In den durch Safe's Gendichreiben: "die Tubinger Ochule", in diefem Sabre bervorgerufenen Entgegnungen Baur's und Silgenfeld's ift ber alte Stands vunct vertreten. D. Silgenfeld hat überbieg ben Gegenftanb ench in feinem "Galaterbrief", fo wie in feiner Schrift "bit "Evangelien nach ihrer Entftehung und geschichtlichen Btdeutung" erörtert und namentlich feine frubere Deinung ubr Die Abfaffungszeit bes Evangeliums Johannis febr gemäßigt.

Bir find den Verhandlungen über diefen Gegenstand mit Auswerksamkeit gesolgt, und wenn wir anfangs selbs manche Bedenken gegen Beitzel's Darstellung nicht unterdrücken konnten, so fanden wir bald den Grund darin, das feine Durchführung bei allem Scharffinn und aller Gelehrfamkeit doch in der Behandlung des Einzelnen noch gar vielen berechtigten Ausstellungen Raum läßt. Eine nochmalige Revision aller einschlagenden Quellen hat uns die unumstößliche Richtigkeit von Weigel's Refultat zwar in der hamptfache bestätigt, aber uns nur um so mehr genöttigt, uns in der Beantwortung einzelner Fragen von ihm zu trennen. Da sich die verschiedenen Aussignigen alle um ein en StreitDifferenz b. Dceident. u. Rleinafiat. in d. Paschafeier. 727

punct, nämlich um den Gegenfatz der occidentalen und der kleinastatischen Paschafeier bewegen, so glaubten wir, unsere Darstellung darauf beschränken zu sollen.

Der Schlüffel zum Verständniß muß nach unferm Dafürbalten in dem Zurückgehen auf die altkirchliche Festfeier und deren wahrscheinliche Entstehung überhaupt gesunden werden. 3war geben uns die vorhandenen Quellen nur über die abendländische Wochen= und Jahresfeier einen vollkommen erschöpfenden Aufschluß; steht aber diese einmal unumstößlich sest, dann dürfte schon von diesem gewonnenen Resultate aus mit hülfe ber spärlicher fließenden Andeutungen ein sicherer Schluß auf die kleinasiatische Sitte möglich seyn. Neander sowohl als hilgenfeld haben diesen Weg eingeschlagen, aber theils lassen sie vormissen war ihnen die von vornberein mitgebrachte Voraussehung des judaistischen Ursprungs der kleinasiatischen Feier hinderlich.

Suchen wir zunächst eine Antwort auf die Frage: Bas war den Occidentalen die Paschafeier und wie kamen sie in der allmählichen Entwickelung ihres Cultus und ihrer festlichen Zeiten überhaupt zu einer folchen?

#### I. Die occidentale Observanz der altkrichlichen Pascha= feier nach ihrer Entwickelung aus der altkrichlichen Festfeier überhaupt.

Die ersten Christen, aus früheren Juden bestehend, feierten noch den Sabbat mit den Juden; allein frühe schon scheint in der christlichen Rirche die Feier des Sonn= tags als des Auferstehungstages eingeführt worden zu feyn. Die erste sichere Runde darüber lesen wir in dem Briefe des Barnabas, Cap. 40: "Deschalb feiern wir den achten Tag zur Freude (els xarapoosúvyv), an welchem Jesus von den Todten auferstand"a). Trogbem wurde die Sab-

a) 3ch bemerke, daß ich fur bie apostolischen Bater bie Ausgabe von

batfeier anfangs noch beibehalten, und zwar, wie Dorner I, 281. Anm. bemerkt, obne 3weifel im Gegenfate zu ben Snoftifern, welche bie Belticopfung Gott abfprachen und bem Demiurgen auschrieben. Der genannte Brief rubrt zwar gewiß nicht von Barnabas ber, ift aber, wie hefele (patr. apost. proleg. p. XVI.) überzeugend barthut und auch Ritfcbl (a. a. D. S. 243, und 275,), fo wie Schwegler (nach. apoftolifches Beitalter, Il, 240 ff.) annehmen, in bem Unfange des zweiten Sabrbunderts entstanden. Bei Suftin dem Martyrer (Apol. I. cap. 67., alfo um das Jahr 138) finben wir bereits eine ausführliche Beschreibung ber Sonns tagsfeier, an beren Schluß er fagt: "Im Sonntage (rny του ηλίου ήμέραν) tommen wir Alle zusammen, weil es ber erfte Tag ift, an welchem Gott burch Umwandlung ber ginfternig und ber Materie die Belt ichuf, und Selus Chriftus, unfer herr, an demfelben Tage von den Tobten auferfand. Denn ben Lag vor bem Samftag freuzigten fie ihn und an dem Tage nach dem Samftag, nämlich dem Sonntag, erschien er feinen Aposteln und Sungern und lehrte fie eben bas, was wir auch euch zur Unterfuchung vorgelegt haben." Dit ber Sonntagsfeier war, wie wir aus bemfelben Capitel Suftin's entnehmen, außerdem auch ber gemeinfame Abends mablsgenuß verbunden. Benn wir bedenten, daß Juffin, gebürtig aus Flavia Neapolis in Samarien, vielgereift und namentlich in Rom bekannt, die Sitte ber Sonntagsfeier nicht als eine ortlich beschrantte, fonbern fcblechthin als eine tirchliche erwähnt, fo burfen wir wohl ihre ganz allgemeine Berbreitung ju feiner Zeit vorausfegen, und es tann uns

Sefele, für Tertullian die große Ausgade von Ochler, für Irenäus die von Stieren, für Juftin das corpus apologetarum Christisuorum II. saec. von Otto in der zweiten Ausgade, für Origenes die Ausgade von de la Rue, für Epiphanius die von Betavius, für die apostolischen Constitutionen die von Uelten benutzt habe. Für die reliquiae sacrae von Routh standen mir beide Ausgaden zur Berfügung.

Digitized by Google

#### Differenz d. Dccident. u. Kleinaffat. in d. Paschafeier. 729

feinen Augenblick zweifelhaft fenn, daß ber status dies, ber bestimmte Lag, an welchem nach Plinius' Brief an Raifer Trajan (lib. X. ep. 96. al. 97., um das Jahr 112) die Spriften in Bithynien und bem Pontus zufammentamen, ibre hymnen auf Chriftum als Gott fangen und fich ju einem unfträflichen Bandel ermahnten, bann aber nach beendigter Berfammlung fich gemeinfam bem freien Speifegenuß übertießen (ad capiendum cibum promiscuum coeundi mos), nur ber Sonntag gewesen ift. Bir erkennen außerdem in der letten Erwähnung obne Mube das Liebesmahl ber alten Kirche, und ichon in ber Erwähnung des freien Speisegenuffes, bei welchem bas Ges meinfame nur bas zufällige, fpater verschwindende Moment ausmacht, tritt uns ber burch Barnabas' Bemertung : elg xarappoovnyv, ausbrudlich bestätigte afthetische Charafter ber Sonntagsfeier als einer froben und beiteren entgegen. Diefen afthetischen Charafter brudte bie Rirche auch burch bie Sitte aus, daß man an diefem Lage nicht fnieenb. fondern ftebend zu beten pflegte. Diefes Umftandes ge= benten Frenaus und Petrus, Bifchof von Alexandrien, in fpater zu besprechenden Fragmenten und Tertullian, Der Leptere fagt (de corona militis, cap. 3.): "Im Sonntage (die dominico) halten wir bas gaften und bie Anbetung auf den Rnicen für unerlaubt." Noch bestimmter ertlart er fich de idololatria, cap. 14., wo er ben Chriften, welche fich an heidnischer Festfeier betheiligen, zuruft: "Benn burchaus auch bem Lebensgenuß fein Unrecht gemåbrt werben muß" (si quid et carni indulgendum est), "fo ift bir auch bazu die Möglichkeit geboten. Ich nenne bir nicht allein beine Festtage" (tuos dies, was Debler in feiner Ausgabe 1, 92. not. n. mit Recht auf die übrigen Refte mit Ausschluß ber Sonntage bezieht), "fondern noch mehrere. Denn die Seiden haben nur Sabresfefte, bir ift immer ber achte Lag ein geft" (festus - foorn von froben Reften im Gegensat zu Trauertagen).

Den Grund, warum man die Aniebeugung am Sonntage unterließ, führt am umftändlichsten Basilius der Sroße (de spiritusancto, cap. 27.) an : "Aufrecht stehend vollziehen wir unsere Sebete an dem ersten Wochentage. Den Grund wissen nicht Alle, denn nicht bloß als die, welche mit Christus auferstanden sind und das, was droben ist, suchen mussenlichenen Gnade durch das Gebet in aufrechter Stellung, sondern auch, weil es uns ein Bild ist der zufünstigen Welt, auf welche wir warten."

Raffen wir bas Graebniß aus bem Bisberigen zufam: men, fo erscheint uns der Sonntag als der am frubesten be zeugte Reiertag der criftlichen Rirche; die Stimmung, in - welcher er begangen warb, war die ber Freude; diefe Stim: mung brudte man theils durch die Unterlaffung des ## ftens, theils durch den Abendmablsgenuß, theils durch die aufrechte Stellung bei dem Gebete aus. Daraus ertläm fic verschiedene Bestimmungen alterer Concilien. So be foließt die Versammlung zu Nicaa 325 im zwanzigften Kanon, da Einige am Sonntag die Kniee beugten und ebenso in der Pfingftzeit, fo folle man in allen Parocim darüber wachen, daß die Gebete bei der heiligen Zusammen funft Gott ftebend dargebracht wurden. So bedroht bas Concil von Antiochien 341 im zweiten Kanon dieienigen mit Ercommunication, welche zwar in die Kirche Gotte tamen und die beiligen Schriften borten, aber an bem Gr bete ber Gemeinde nicht Theil nahmen und fich vom Ge nuffe ber Euchariftie ausschloffen.

Eine Erweiterung der Wochenfeste zeigt sich uns im zweiten Jahrhundert in den Stationen. Wir finden die erste Erwähnung in dem Hirten des Hermas, einer Schrift, die nach Ritschl sicher der Mitte des zweiten Jahrhunderts angehort, ohne Zweisel in Rom entstanden ist und, wie dieser Gelehrte nach Dorner's Vorgang (Person Chrissi, I. 189.) treffend nachweist (altsatholische Kirche, S. 546 sp.), be-

#### Differenz d. Dccibent. u. Kleinafiat. in d. Paschafeier. 731

reits bie Grundzuge ber montanistischen Dentweife enthalt. In diefer Schrift erzählt (lib. III. Sim. V. cap. 1.) ber pfeubonyme Berfaffer: "Als ich fastete und auf einem Berge fag und Gott für Alles dantte, was er mir gethan, fab ich jenen hirten neben mir figen, und er fprach : Barum bift bu fo frube bierber getommen? 3ch antwortete ibm : Beil ich, o herr, Station balte. Bas ift, fagte er, Stas tion ? 3ch fprach : Faften (ieiunium). Er fragte : Bas ift es mit diefem Kaften ? Nach meiner Gewohnheit, antwortete ich, faste ich. Ihr wißt nicht, erwiderte er, ju Gottes Ehre zu faften, auch bient biefes Saften nicht zu Gottes Ehre, weil ihr damit nichts ausrichtet." Nun enthullt er ibm den rechten geiftlichen Ginn des Saftens: "Thue in beinem Leben nichts Uebles, fondern diene Gott mit reinem Bergen, indem du feine Gebote baltft. - - und laffe teine verderbliche neigung in beiner Seele auftommen. -- Benn du biefes gethan, wirft bu ein großes und bem Berrn wohlgefälliges Faften vollbringen." Bir bemerten zunächft bie Identitat ber Begriffe statio und ieiunium bei bem hirten, sobann bag er die Stationen nicht als et= mas zu feiner Beit erft neu Entstandenes ermabnt, fondern den Migverstand und ben Migbrauch derfelben befampft, was uns auf bas Alter diefer Einrichtung fcbließen lagt. Im Fortgange entwidelt er Cap. 3. ben rechten Sinn ber Stationen in ben Borten: Igitur si custodieris mandata Domini et adieceris etiam ad ea stationes has, gaudebis, worin nur die Application des unmittelbar vorher ausgesprochenen Grundfages liegt, in welchem wir bie erfte Bezeugung der opera supererogationis finden: Si praeter ea, quae mandavit Dominus, aliquid boni adieceris, maiorem dignitatem tibi conquires et honoratior apud Dominum eris, quam eras, futurus.

Ueber die Stationen erhalten wir fehr bestimmte Auf= ichluffe von Vertullian. Er fagt zunächst (de oratione, cap. 18. [Murat. cap. 23.]: "Bahrend ber Faften und der Stationen barf bas Gebet nicht ohne Kniebeugung und die ührigen Aeußerungen ber Demuth vollbracht werden. Denn wir beten nicht blog, fondern wir thun Abbitte und bringen Bott, unferem Berrn, Genugthuung" (satisfacimus). Schon biefer allgemeine Ausspruch laft uns in ben Stationstagen Trauertage, Bustage, ertennen. In ihnen gedachte man ber Sunde, man beugte fich vor Gott, man perfobnte ibn mit Thranen und Gebet, man ruffete fich zum Rampfe und zum Siege wider bie Belt, Rleifc und Teufel. Daber ber name: es waren gleichfam Doftendienfte, bie ber Chrift als Streiter Gottes wachend zubrachte. Statio. fagt berfelbe Schriftfteller, Cap. 14. (Murat, Cap. 19.), de militari exemplo nomen accepit; nam et militia Dei sumus. Als Stationstage galten ber vierte und ber fechfte Bochentag, der Mittwoch und der Freitag. Tertullian fagt (de ieiun. adv. psychicos, cap. 14): cur stationibus quartam et sextam sabbati dicamus? Die Antwort darauf gibt uns ein Fragment Peter's von Alerandrien (+ 311) bei Routh (reliq. sacr. III. fol. 343., in ber zweiten Ausgabe IV, 45.): "Riemand wird uns tadeln. wenn wir die verpag (Mittwoch) und die nagaoneun (Frei. tag) beobachten, an denen uns nach der Ueberlieferung aus guten Brunden befohlen ift zu faften, die zeroas, weil an ibr der Rathfcblag der Juden wegen des Bertaths des herrn ftattgefunden, bie nagaonsun aber, weil er ba fur uns gelitten hat "). Denn ben Sonntag feiern wir als Freudentag, weil er an ihm auferstanden ift; an diefem Tage beugen wir auch nach ber uns geworbenen Ueberlies

782

a) cf. Ephiph. eccl. fid. exposit. cap. 22. ed. Petav. I, 1104: Συνάξεις δε έπιτελούμεναι ταχθείσαι είσιν άπο στόλων τετοάδι και ποοσαββάτο έν νηστεία ξως ώσας ένάτης, έπειδήπες έπισμοσκούση τετοάδι συνελήφθη ό Κύςιος (frühes Mißverständniß, das sich schon bei Victorinus Petavionensis de fabrica mundi findet) και τῷ ποοσαββάτο έσταυςώθη. Bergl. auch constit. apost. lib. V. cap. 14.

Differenz b. Dccibent. u. Rleinafiat. in b. Pafchafeier. 733

ferung nicht die Aniee." Diefes Fragment hat für uns zugleich noch dadurch Wichtigkeit, weil in ihm und in der S. 732. Not. a. angeführten Stelle des Epiphanius die Speiseenthaltung an den Stationstagen, ganz wie in dem Hirten des Hermas, als vysreview, vysrela bezeichnet wird.

In ber Dbfervanz bes Raftens felbft beftanben jeboch zwischen den Ratholikern und ben Montaniften einige 26= weichungen. Jene ftellten bas Saften an biefen Tagen in ben freien Billen jedes Einzelnen und behnten es nicht über bie neunte Stunde nach unferer Beitrechnung aus; biefe bagegen betrachteten die Pflicht des Stationsfaftens als bindend und setten baffelbe nicht felten bis zum Abend fort a). Go ftellt ber Montanift Tertullian (de ieiun. adversus psychic. cap. 10.) bie beiderfeitige Praris dar. Er fagt: Acque stationes nostras ut indictas quidam vero et in serum constitutas novitatis nomine incusant, hoc quoque munus et ex arbitrio obeundum esse dicentes et non ultra nonam detinendum, de suo scilicet more. Die Ratholiker beriefen fich fur ihre Sitte, die Station um die neunte Stunde zu beendigen, auf das Beispiel des Petrus Apostelgesch. 3, 1., wogegen Tertullian mit Recht einwendet, es laffe fich gar nicht erweisen, daß Petrus damals eine Station gehalten habe. Einen weit triftigeren Grund leitet er aus ben Bor= gången bei dem Lobe Sefu ab, weil namlich der von ber fechsten Stunde an verfinsterte himmel nach dem Scheiden Chrifti, bas in die neunte Stunde fiel, die Trauer abgelegt habe, fo durfe in demfelben Beitpuncte der Chrift wieder zur Freude und zur Seiterfeit zurudtehren, wo auch die

a) nicht felten, benn daß die Fortsehung des Fastens die zum Abend nicht unbedingt sestlichehende Borschrift für die Montanisten war, bezeugt Tertullian (de ieian. cap. 10.): non quasi respuamus nonam, cui et quarta sabbati et sexta plurimum fungimur. (Fangi mit Dat. = satisfacero. Bgl. Dehler zu der Stelle, I, 866.)

Theol. Stud. Jahrg. 1856.

Belt ihre Rlacheit wieber empfing. 3mar meint Tertullian, man muffe ft ets ohne Unterschied ber Stunden ben Tod des herrn verfundigen, aber eifriger verpflichte man fich feinem Dienst zur Beit ber Stationen, wie es ja ichon in ber Bedeutung biefes Bortes liege, benn auch die Rrie aer. obgleich niemals uneingedent des Fahneneides, widmeten boch bem Poftendienft einen größeren Geborfam, Die montanistische Sitte dagegen, das Stationsfaften bis zum Abend fortzusegen, rechtfertiat er mit bem Begrabnig Selu; erft am Abend babe Jofeph von Arimathia ben Leichuam bes herrn empfangen und beigelett; barum fey es nicht gewiffenhaft, wenn bie Junger bem Fleische, ber finnlichen Ratur, fruher die Rube gonnten, als fie dem herrn ju Theil geworden. (Inde et irreligiosum est ante famulorum carnem refrigerare, quam domini.) 2m Ende bes Capitels fugt er hinzu : Haec erit statio sera, quae ad vesperam ieiunans pinguiorem orationem deo immolat.

Da bie Katholiker die Stationsfasten um drei Uhr beendigten (der stehende Ausbruck ist stationem solvere und discindere, cap. 14. [19.] de orat., dirimere, cap. 10, de ieiunio, expunctio stationis, ibid.), so nennt Tertullian dieselben semilieiunia (stationum semilieiunia interponentes, cap. 13. de ieiun.) und unterscheidet sie damit deutlich von dem eigentlichen ieiunium, welches ihm so viel als superpositio oder *integossols* — den ganzen Tag sortgesets, strenges Fasten — ist. Daraus erklärt sich auch die Stelle de ieiun. cap. 14: Cur stationibus quartam et sextam sabbati dicamus et ieiuniis parasceuen? Denn dem Freitag in der Passionsoche, dem eigentlichen dies paschae wurde, wie wir sehen werden, ein langeres Fasten gewidmet.

Das Abendmahl wurde als eine frohe Feier begangen und schien darum mit Fasttagen unvereinbar. Gleichwohl wurde es, wie wir aus Tertullian's ausdrücklichem Zeugnisse

Digitized by Google

#### Differenz d. Dccibent. u. Rleinafiat. in d. Paschafeier 735

(de oratione, cap. 14. [Murat. 19.]) entuchmen, wenigftens in der afritanischen Kirche auch an den Stationstagen ge= feiert. Diefer icheinbare Biberfpruch loft fich indeffen febr einfach, wenn wir bedenten, daß bas gaften an diefen Lagen nach altfatholischer Anschauung eben eine freiwillige Sandlung war; doch lag es in ber Ratur ber Sache, daß Diejenigen, welche fich freiwillig bazu verstanden, bas Sacrament nicht genoffen. Tertullian tabelt es. bag die Mei= ften an diesen Lagen auch den sacrificiorum orationibus nicht alaubten beinobnen zu burfen, d. b. ben Beiheges beten, in welchen Brod und Bein Gott als Dyfergaben ber Gemeinde dargebracht wurden. Ihren Ginwand, guod statio solvenda sit accepto corpore domini, enteráftet er mit ben Fragen : "Alfo loft bie Euchariftie den Gott ge= lobten Gehorfam auf? Sollte fie nicht vielmehr ben Geborfam gegen Gott verscharfen ? Bird nicht festlicher beine Station, wenn du auch am Altare Gottes (d. b., wie Debler I, 572. Not. d. richtig erflart: am Tifche des Berrn) gestanden bift ?" Er gibt hierauf als vermittelnde Austunft den Rath, die Kaftenden follen den Leib Chrifti empfangen, mit nach hause nehmen und ihn bort in ber Stille nach beendigter Raftenzeit genießen - eine Sitte, Die damals nicht felten war, aber, wie Muratori zu der Stelle bemerkt, fpåter von ben Concilien aufgeboben worden ift. "Denn wenn du den Leib des herrn", fo fahrt Tertullian fort, "empfangen und (zu fpåterem Genuffe) aufbewahrt haft, bleibt beides gewahrt und unverlett: bie Theilnahme am Dpfer und die Erfullung der (Faften:) Pflicht. Benn ber Name Station von dem Krieger entlehnt ift, wie ja auch wir Streiter Gottes find, fo beendigt allerdings weder Freude, noch Trauer, wenn fie im Lager eintreten, den Po= ftendienft. Denn die Freude leiftet frohlicher, die Trauer forgfamer, was die Disciplin fordert" a). Bir entnehmen

a) Accepto corpore domini et reservato utrumque salvam est, et 49°

baraus eine wichtige Belehrung, namlich, bag wahrend bes Faftens überhaupt ein Abendmablsgenuß nicht ftattfand und baf burd benfelden tas Raften beendigt murde. Bie uber: baupt bas Raften Beichen ber Trauer mar, fo war ber Speisegenuß Beichen der Freude, und mit dem letteren murde ber Uebergang von der einen Stimmung zur andern gemacht; ja baufig wurde diefer Uebergang, wie wir feben werden, burch den bem übrigen Speisegenuß vorangebenben Empfang ber Euchariftie eingeleitet. Semper, fagt Tertullian (de ieiun. cap. 7.), inedia moeroris sequela est, sicut laetitia accessio saginae. Immer ift die Enthaltung von Speifen bas Gefolge bes Rummers, wie in ber Freude Die Sattigung eintritt. Darum muffen wir Baur's Behauptung zurudweifen, wenn er (bas Chriftenthum und die driftliche Rirche der drei erften Sahrhunderte, G. 145.) fagt: "Es wird auch bier ein falfcher Schluß gemacht, wenn man meint, weil das Kaften Beichen ber Trauer ift, tonne der Schluß des Raftens, bas an die Stelle bes fas ftens tretende Effen, nur die entgegengefeste Gemuthofimmung ausdrucken." Diefer gegen Beigel erhobene Einwand entbehrt jeder Begrundung und hat Tertullian's Zeugnis durchaus gegen fich.

Bir können uns nun von ber Entstehung der Bochenfeste ein klares Bild machen. Tod und Auferstehung Christi find Ereignisse, welche sich unmittelbar auf einander beziehen, Momente einer und derselben Erlösungsthat und darum auch in dem apostolischen Lehrbegriffe unmittelbar

Digitized by Google

١

participatio sacrificii et executio officii. — — Nam laetita libentius, tristitia sollicitius administrabit disciplinam. Die letten Worte hat Debler mißverstanben, wenn er 1, 573. Not. f. fagt: laetitiam rofer ad stata et solemnia ieiuuia, tristitiam ad indictiva, quae imponebantur aliqua necessitate urgente. Die Freude bezieht sich vielmehr auf die participatio sacrificii, die Theilnahme an der Abendmählsseier mit vorbehaltenem Genusse ju Sause, die Trauer auf das Fasten in der Station, die executio officii.

Differenz d. Dccibent. u. Rleinafiat. in d. Paschafeier. 737

verbunden. Bon der Gedachtniffeier der Auferstehung mußte barum leicht der Beg zu der des Todes gefunden werden und bat fich ohne 3weifel icon fehr frube angebabnt ; aber ber afthetische Charafter beider mußte fich in dem Bewußts fenn der Gemeinde scharf abgrenzen. Der Sonntag als Freudentag war bem Andenken an die Auferstehung bes Berrn geweiht und wurde allgemein mit Abendmahlsfeier begangen. Der Freitag, als ber Lag, an welchem Chriffus gestorben war, und der Mittwoch, als der Tag, an welchem feine Gefangennehmung vorbereitet murde, waren Stations. tage und wurden in ftiller Trauer fastend begangen, doch fo, daß bei den Katholikern das Saften dem freien Billen anheimgestellt und um brei Uhr, der Stunde, wo Chriftus fein haupt geneigt hatte, beendigt ward. Der Kaftende verfagte fich an folden Stationstagen naturlich ben froben Abendmablegenuß, weil diefer den Saftenschluß zur unvermeidlichen Folge gehabt haben wurde. Go trug jede ge= wohnliche Boche die Buge jener Urwoche, in welcher die bervorftechendften Thatfachen des Seils : der Befchlug bes Berraths und ber Gefangennehmung, die Kreuzigung und die Auferstehung, fich vollzogen hatten.

<u>}</u>

i

1

I

l

Man hat vielfach darüber gestritten, ob schon im apoftolischen Zeitalter Jahresseste gesteirt worden seyen oder nicht. Das die Judenchristen anfangs noch die judischen Feste beibehielten und fortfeierten, unterliegt keinem Zweisel. Schwieriger ist die Frage in Betreff der sogenannten occidentalischen Observanz, mit der wir es hier zu thun haben und die man seit Neander mit Necht aus heidenchristlichem oder paulinischem Ursprunge erklärte. Die vorhandenen Luellen laffen uns hier ohne Antwort. Justin der Märtyrer, der uns von besonderer Wichtigkeit seyn muß, er= wähnt nirgends Jahresseste; namentlich scheint ihm das Pascha als christliches Fest unbekannt. So oft er in dem Gespräche mit dem Juden Trypho die Oifferenz der Christen und der Juden in Betreff des Sabbats und der Feste

bervorhebt und dabei auch des Pascha gedenkt, ift es, wie Hilgenfeld bemerkt (theol. Jahrbucher, VIII, G. 228.). nur die reine Regation, die bloße Richtbeobachtung deffelben von Seiten der Chriften, die fich aus feinen Tengerungen ergibt. Auch in ber größeren Apologie, wo er boch bet Taufe, dem Abendmable und der Sonntagsfeier eine fo ausführliche Beschreibung widmet und wo ihm alfo and bie Ermähnung eines jährlichen Auferstehungsfestes fo nabe gelegt feyn mußte, berührt er die Jahresfeste nicht mit einem Borte. Dennoch balte ich es fur gewagt, barauf beftimmte Schlußfolgerungen zu gründen. Juftin behauptet nur bie Abrogation ber jubifchen Refte als folder, daß er aber nicht ber Einführung chriftlicher Jahresfefte gebentt, biefet argumentum a silentio bat feine zwingende Beweistraft, Er fpricht auch nirgends von den Stationen und doch muffen biefelben bereits bestanden haben, und es lag ibn fo nabe, bei ber Befprechung bes Sonntags diefelben ju erwähnen. Eben fo wenig beweißt gegen eine damals vor bandene chriftliche Pafchafeier, daß Juftin bem jubifcen Pafcha eine bloß typische Bedeutung gibt , daß er ausbrud= lich Chriftum das fur uns geopferte Dafchalamm nennt (Dialog. c. 111.) und die Zzymophagien von der Pflicht ber heiligung erklart (Cap. 14.), beides ganz nach 1 Ror. 5, 6-8.; denn auch ber judifchen Gabbatfeier legt er eine gang typifche Bedeutung unter, auch fie foll ben Glau bigen baran erinnern, in einem unfträflichen Bandel Gott ben mahrhaften Sabbat ju beiligen, und boch fcbließt bes nicht aus, daß an die Stelle des judifchen Gabbats ju Juffin's Beit langft ber driftliche Sonntag getreten war.

Aber auch Beigel können wir nicht beiftimmen, wenn er in ganz positiver Behauptung das christliche Pascha und die Pentetoste der occidentalischen Observanz bereits in der apostolischen Zeit und zwar durch die Urapostel gestistet werden läßt. Diefer Ursprung ist allerdings möglich, aber keineswegs-erweislich. Gleichwohl durfen wir nicht bestreiDifferenz d. Dccibent. u. Rleinafiat. in b. Paschafeier. 739

ten; bag bie driftlichen Sabresfeste and im Abendlande fehr alt find, daß fie aus bem Bochencoflus, als ibrer Brundlage, fich von felbit entwickelten und. menn auch nicht Dem namen, boch gewiß ber Sache nach vorhanden fenn mußten, fobald jene Grundlage gegeben war. Feierte man wochentlich ben Freitag als Todestag des herrn faftend und trauernd, den Sonntag als Gedåchtnißtag ber Auferftebung communicirend und mit frohem Preife, fo mußten Diefe Lage nothwendig von felbft eine ethöbte Bebentung gewinnen, wenn das Pafchafen ber Juden nabte, wenn zum erften Dale im Artibling ber Mond fich fullte und ber Rreislauf des Jahres jene große Boche beraufführte, in welcher Christus getremigt und auferstanden war. Se benger, defto mehr mußte in diefer Boche ber Charafter ber beiden Lage fich auszeichnen, ernfter mußte bie Trauet und anhaltender das Saften am Todestage, gefteigerter die Reftfreude am Auferftebungstage werben. Bir baben uns damit nur vorstellbar und anschaulich zu machen verlucht, was uns die Quellen verschweigen, nämlich bie Entfictung ber Jahredfeier aus der Bochenfeier, wie fich eins aus bem andern nothwendig und unmittelbar eraibt ; wollten wir nur einen Schritt. meiter geben und auch bie Ramen binauftigen, fo mutben wir demfelben Frethum verfallen, in, welchen Beigel und hilgenfeld trot ihrer entgenengefesten Standpuntte gemthen find. Bir febren barum zu ben Davellen felbft anrut.

Zertullian, ber jedenfulls Zeitgenoffe bes Pafchaftreites unter Wictor war, denn er ftarb nur dreißig Jahre spåter, hat uns einen, wie wir glauben, voliftandigen Katalog der zu seiner Beit bestehenden Sabressefte aufdemahrt und ver= dient darum vor Allem unfere Beachtung. Auf den Ein= wand, daß der Apostel Paulus die Beobachtung der Lage, Monate und Jahre für abrogirt erklårt babe, fragt er (de ieium. cap. 14): Cur pascha celebramus annuo circuloin monse primo? cur quinquaginta exinde diebus in mni exultatione decurrimus? cur stationibus quar-

m et sextam sabbati dicamus et ieiuniis parasceuen? uanguam vos etiam sabbatum si guando continuas, nunquam nisi in pascha ieiunandum secundum tionem alibi redditam. Nobis certe omnis dies iam vulgata consecratione celebratur. Aus biefer telle ergibt fich, daß die montanistische Sahress und 280enfeier sich nur in einem ganz untergeordneten Puncte n der katholifchen unterschied, nämlich rucksichtlich des aftens am Samstag. Was war nun beiden das pascha. e quinquaginta dies exultationis und bie parascene? Bir wenden uns zunachft zu der zweiten Frage. Ters llian **fennt die** pentecoste (Pfingsten) offenbar als einen zelnen Festag. Er fagt de coron. milit. cap. 3: die ominico ieiunium nefas ducimus vel de geniculis lorare. Eadem immunitate a die paschae in penteosten usque gaudemus. Hier find uns die funfg Tage ber Freude gegeben; fie reichen vom Sonntag r Auferstehung, mit deffen Anbruch, wie wir fehen wern, die Paschafeier vollendet war, bis zu dem Sonntage, welchem bas Pfingfifeft begangen wurde, und zwar fo, ß fie diefe beiden Gonntage als außerste Endpuncte noch it einfchloffen; fie entsprechen nach ihrem afthetifchen arakter burchaus dem Sonntage, denn während biefer ngen Beit wurde nicht fnieend, fondern fichend gebetet ; waren in ihrer vollen Dauer Seftzeit ber Freude und gerichtig komten während derfelben teine Stationen gelten werden. Darum fagt Tertullian in dem oben mit. theilten Restfatalog unmittelbar nach Erwähnung bes Daafeftes: cur quinquaginta exinde diebus cum nni exultation e decurrimus? 20as er bier quinaginta dies exultationis nennt, bezeichnet er de orat. p. 18. (Mur. 23.) als spatium pentecostes und t demfelben die Auszeichnung des fonntäglichen Charat. 6 bei: Nos vero, sicut accepimus, solo die dominicae

#### Differer

resurred der Knie bita et tia, ne et spa sollemn lol. cap Fatzeit mnitate implere beiben a jeit nich in dem 828., e6 orthod. beugen, i Ebrifti Q töbteten föreibt -Rartpret ther bas deuft, i bem Gi den bari \*0 d t Ý g ¥8ī T Į bort bier cap. 22 Jahres u lifden S. **τροσ**άββ nature d während angeorbn

#### Differenz b. Dccident. u. Rieinafiat. in b. Paschafeier. 741

resurrectionis non ab isto tantum (sc. genu ponendo, der Kniebeugung beim Gebet), sed omni anxietatis hahitu et officio cavere debemus, differentes etiam negotia, ne quem diabolo locum demus. Tantundem et spatio pentecostes, quod eadem exultationis sollemnitate dispungimus (i. q. distinguimus). De idolol. cap. 14. endlich nennt er biefe ganze funfaigtagige Faftzeit geradezu pentecoste: Excerpe singulas sollemnitates nationum et in ordinem exsere: pentecosten implere non possunt. Lies bir bie einzelnen Sefte ber Beiden aus und ftelle fie aufammen : fie tonnen die Pfingft. zeit nicht ausfüllen. Gang in bemfelden Sinne lefen wir in dem fiebenten Fragmente des Frendus bei Stieren (1. 828., es ift entlehnt aus ben quaest. et response. ad orthod. 115.): "Das wir am Sonntage nicht die Kniee beugen, ift ein Sinnbild der Auferstehung, worin wir durch Ebrifti Gnade von den Sunden und dem mit ihnen ers tobteten Tobe befreit wurden. Aus den apoftolischen Zeiten fereibt fich biefe Sitte ber, wie der fetige Frendus, der Martprer und Bischof von Lugdunum, in feinem Tractate über das Pascha sagt, worin er auch der Pfingftzeit ge= denkt, in welcher mir bas Rnie nicht beugen, weil fie bem Charakter bes Sonntags entfpricht, aus den barüber angeführten Gründen" (megl täg meuty**ποστ**ης, έν η ού πλίνσμεν γόνυ, έπειδή ίσοδυναμειτη ημέρα της χυριαχής u. f. w.). Ebenfo ges bort hierher die Stelle bes Epiphanius eccl. fidei expos. cap. 22. ed. Petav. I, 1104: "Bahrend des gangen Jahres wird das Faften (n vyorsla) in der heiligen tathos lischen Kirche beobachtet, nämlich an der verorig und bem προσάββατον, bis zur neunten Stunde, mit einziger Ausnahme ber funfzig Lage ber ganzen Pfingfizeit, mahrend welcher weder Kniebeugung ftattfindet, noch Raften angeordnet find (diza µóvns rns nevryxoorns ölns rov

ł

i

Digitized by Google

742

πευτήπουτα ήμερῶν, ἐν αἶς αῦτε γονυχλισίαι γίνονται, οὕτε νηστεία προςτέτακται).

Aus biefen Zeugniffen ergibt fich mit Sicherhelt Folgendes: die pentsecoste war einerseits Bezeichnung eines einzelnen Festtags, andererseits einer sestit in lets terer Beziehung umfaßte sie volle funfzig Tage, die wie der Sonntag den Charakter der Freude trugen, an denen darum weder gefastet noch die Kniee gebeugt werden durften. Demnach ist die pentecoste die Erweiterung der wochenttichen Sonntagsfeier zu einer funfzigtägigen jährlichen Festzeit; sie begann, wie wir schen werden, am Sonntag nach dem Pascha frühe und dauerte bis zum eigentlichen Pfingsta tage, diefen noch mit einschließend; in ihr treten als Momente der Feier die Thafzigtägen Geistes bervor.

Bir find damit ibei unferer eigentlichen Frage, nach ber Bedeutung bes chriftlichen Pafchafeftes, angelangt. Die alteren Theologen gingen von ber fehr ertlarlichen Borausfehung aus, der name Pafcha habe, wie in ihrer Beit, fo auch fcon im zweiten Jahrhundert das Auferstehungsfelt bebeutet a). Bon bitfem Migverstand haben fich felbft die Reueren nicht ganz losmachen tonnen. D. Hilgenfeld er= Ndrt fich bie Entftehung ber Pafchafeier in folgender Beife : Die jubaiftifche Urgemeinde, die Augengeugen bes Lebens Jefu. feierten gleichzeitig mit ben Juben bas Paschafelt und in. bem Dafchamable mußten fich alle jene Begebenbeiten, von welchen fie an bem Leibenspatcha bes herrn fo tief etgrif= fen murben, lebendig ihrem Geifte barftellen (theol. Jahrbucher, VIII. G. 229.). Se mehr aber Das Chriftentham. felbit bas jubgifürende, gebrangt wurde, mit dem gang me gläubigen Judenthum au brochen, je weniger nach ber Berftorung ber heiligen Stadt und bes Tempels und nach bem

 Der Verf. bedauert, haß ihm die von Giefeler 1, 1, 240. angeführ: ten Abhandlungen von Daniel und Seumann nicht zugänglich waren. Dif

÷

١

ł

į

ł

Inf móę bed sebr WH .... mít hat bem bese hae ide ten res. ben eine tale láfi ben der âti ê 31 fen Æ 6 80 fin feir be un Ŭ. tin fai 99 L

¢

#### Differenz b. Dccibent. u. Rleinafiat. in b. Pafchafeier. 743

Aufboren bes Dofercultus eine vollftanbige Dafchafeier mebr moelich war, um fo mehr mußte ibnen biefelbe in einer bochfeierlichen Euchariftie aufgeben, die am Abend bes viers zehnten Rifan begangen wurde (G. 223.). Die Euchariftie wurde alfo geradezu als bas driftliche Pafca angefeben (6. 228.). Diefen Sas will Hilgenfelb bamit beweisen, bag Marcion die Borte Luf. 22, 15: Mich. bat berglich verlangt, bieg Ofterlamm mit euch zu effen, ebe benn ich leide", auf das Myfterium des heiligen Mables bezog, bas Jefus an diefem Abend einfegen wollte (Epiph. haeres. 42. schol. 61.), und daß einige Gnoffiker ein icheußliches 20endmabl unter fleischlicher Bermifchung feier. ten und dabei fprachen: bas ift bas Pafcha (Epiph. baeres. 26, §. 4.), Bei biefer verfehlten Grundlage ift es denn gang begreiffich, marum er nur den Quartobecimanern eine eigentliche Daschafeier zugestehen tonnte und die occidentale Praxis nothwendig migverstehen mußte. Die lettere laft er in folgendem Gange fich entwideln. "Bei ben Beis benchriften war vom Anfang an ber Sonntag bem Andenten ber Auferfirbung bestimmt, und ihm entfprechend konnte auch ichon frühe der Rreitag der Erinnerung an bas Leiden Jefn geweicht werben" (G. 218.). "Bas tonnte naturlicher fem, als bag man jabelich an einem Sonntag, welcher ungefähr in Die Jahredheit ber Auferftehung fiel, Die jedem Sonntag eigentbumliche Reier Diefer Beilothatfache in emis nenter Beife beging und ebenfo an dem vorhergebenden Arritag bas Leiden bes Grisfers in feiner vollen Bedeutung feierte ?" (G. 254.) "Das Streben nach firchlicher Einheit burch Bereinigung ber beiben großen Parteien der Seiden= und Rubendriften sur betholifden Rirche mußte au der Ueberzeugung fuhren, daß man ben judenchriftlichen Partimlarismus, ber ans ber Beobachtung bes vierzehnten Rifan immer von neuem Nabrung zog, nicht eber mit ber Burgel ausrotten tonne, als bis es gelungen fen, diefe durch Aufstellung einer driftlichen, nicht mehr an jubische Rormen

ı.

ł.

gebundenen Paschafeier zu verdrängen." (G. 295.). Man habe deshalb die unter den Heidenchriften observanzmäßig bestehende Jahresfeier des Charfreitags und Auferstehungss morgens ausdrücklich fanctionirt, indem man ihr ", den an f ich ganz un angemelfenen Namen Pascha" gegeben und somit ein doppeltes Pascha, ein zásza ävastáscipov und stavowiscipov, gewonnen habe (S. 294. und 285.). Jedermann überzeugt sich wohl leicht, daß dieß nicht eine auf forgfältige Vergleichung der Quellen gestüchte Erklärung, sondern eine Reihe willkürlich in die Luft gebauter Vermuthungen ift.

Aber eben fo wenig tonnen wir Beigel beipflichten. wenn derfelbe in ganz aprivriftischem Berfahren G. 106. fagt : "Belche Thatfachen waren es, an bie man bei jenem Collectionamen (sic!) bes chriftlichen Defcha befonbers bachte, die als Culminationspuncte der Reier erschienen? Dan mußte icon aus ber Bedeutung ber noch fruberen Bochenfeste vermuthen, daß es neben ber Zuferftebung bes herrn vorzugsweise fein Lod mar, mas ben geffe gegenftand ber großen Boche bildete. Das waren die beiben Domente ber driftlichen Pafchafeier, welche fpater als gleichberechtigte Theile, als Rasya stavoriscipor und Rase avadradepor ins Bemußtfenn ber Kirche traten, nachdem fie lange suvor mabrend ber Dafcaftreitig= keiten in dem Paschanamen zusammengedacht worden find. Schon bei Origenes und Tertullian treten fie wolltommen deutlich bervor." Eine genquere Prufung diefer beis ben Zeugen wird uns jedoch gerade bas Gegentheil erweifen.

Um eine haltbare Grundlage für unfere Unterfuchung zu gewinnen, muffen wir zuerst uns den judifchen Grundbegriff des Wortes Pafcha klar machen. 1799 heißt im alten Teftament zunächst bas Pafchalamm, woraus sich von felbst der Begriff des Pafchaopfers entwickelt, bas am vierzehnten Nifan zwischen den A.benden b. b. um Sonnenuntergang (2 Mof. 12, 6.; 3 Mof. 23, 5.)

#### Differenz d. Dccibent. u. Rleinafiat. in d. Paschafeier. 745

nach der zur Beit Jefu ublichen Tempelpraris um drei Ubr Nachmittags, geschlachtet wurde, fo wie der Begriff des Paschamables, das am Abend des vierzehnten oder ' nach judifcher Tagesabgrenzung in der Nacht gehalten ward, mit der der funfzehnte Nifan begann. Godann heißt es Pafchafeft, aber in biefem Ginne hat bas Bort theils einen weiteren, theils einen engeren Umfang und eine in ben verschiedenen Beiten wechfelnde Bedeutung, namlich 1) bas gefammte Seft des Pafca und der fußen Brode, vom Abend an, an welchem der vierzehnte Nifan foloß, bis zum Abend bes einundzwanzigsten Nifan. Go finden wir es z. 28. 5 Mof. 16, 1-8. 2) Der Pafca= festtag, im Unterschied von den Tagen der fußen Brode, war im alten Teftamente Der funfzehnte Nifan, ber, wie auch ber fechzehnte und einundzwanzigste, besonders feftlich begangen wurde (veral, die Berechnung Sof. 5. 11.). Dem entspricht, baf ber vierzehnte Rifan die napaonevy rov adora, der Borbereitungstag auf das Feft, ge= nannt wurde (Job. 19, 14., wo jedoch Biefeler, chronolos gifche Synopfe der vier Evangelien, G. 336., gegen bie ges wohnliche Auffaffung "Freitag ber Pafchafeftzeit" überfest). 3) Jofephus und Philo nennen bereits den vierzehnten Nifan, an deffen Nachmittage das Paschalamm geschlachtet wurde, um nach Sonnenuntergang gegeffen zu werden, ro πάσχα, und in diefem Sinne fagt auch die Paschachronit (ed. Dindorf. I, 425. Ducange p. 226 seq.): rovs uev Ισραηλίτας πάσχα προσαγορεύειν την ιδ μόνον δ νομοθέτης προστάττει. Die πρώτη των άζύμων fonnte eigent= lich nur der funfzehnte Nifan fepn, 3 Mof. 23, 6., allein ba 2 Mof. 12, 18. der Unfang des Mazzotritus bereits auf den Abend des vierzehnten gesetzt ward, da die Juden ferner aus übertriebener Aengstlichkeit später ichon am Morgen des vierzehnten, ja nach dem Talmud ichon in der Nacht vor bem vierzehnten Nifan das gefauerte Brod aus ben haufern ichafften, fo erklart fich, daß Jofephus (Ant. 2,

15, 1.) ber bopri ron akumer eine Dauer von acht Tagen beilegt und daß Lukas 22, 7. und Markus 14, 12. (vergl, Matth. 26, 17.) als die nowin hutga ron akumer ausbrudlich den Tag bezeichnen, wo das Paschalamm geopfert wurde. Bergl. Biefeler a. s. D. S. 333-386.

Die Rirchenväter bes zweiten und an Unfang bes bristen Jahrhunderts, Juftin, Frendus, Tertullian, geben alle von ber gemeinfemen Borausfegung aus, daß Chriftus, wie ibn icon Daulus 1 Ror. 5. 7. nennt, bas mabre Daichas lamm fey, d. b. daß der feiner Ratur nach bloß topifche Ritus bes Pafcaopfers in ibm ju feiner vollftanbigen Ers fullung getommen fey, fich zu ihm verhalte wie bas Bild zur Sache. Es liegt am Lage, baß der Moment, wo bas alte Paschaopfer in Chriffus zu feiner Realitat tam und folglich als wefenlofer Schatten abrogirt ward, in feinem Todesleiden gesucht werden mußte. Sier bot fich ihnen nun fcon im Klange des Bortes eine Beziehung des zacze auf Radorsw und passio ber. Darum fest Juffin (Dial. 0. 40.): τὸ κελευσθέν πρόβατον (τοῦ πάστα seil.) έκείνο όπτον όλον γίνεσθαι του πάθους του σταυρού. δι ού πάσχειν Εμελλεν ό Χριστός, σύμβολον ήν. Beil nämlich das Pafchalamm mit zwei Spiegen treugförmig burchbobrt und fo gebraten wurde, fo fab man barin ein Symbol des Kreuzes. Frendus fagt (lib. IV. cap. 10. §. 1.): Passus est Dominus adimplens pascha, und ber Berfaffer ber bem Tertullian zugeschriebenen Schrift adv. Iudaeos bemerkt Cap. 10., Dofes habe gefagt pascha esse Domini, i. e. passionem Christi (vergl. adv. Marcionem V, 7.). Selbft jener von Silgenfeld citirte Spruch, womit eine anoftifche Secte nach Epiph. haer. 26. §. 4. ihre abscheulichen Abendmahlssymbole fich gereicht haben foll: τοῦτό ἐστι τὸ σῶμα τοῦ Χριστοῦ καὶ τοῦτό ἐστι τ ὸ πά σχα διό πά σχει τα ψμέτερα σώματα και άναγκάζεται ópoloysiv rò nados rou Xourou, bezeugt in der fitts fen Beife, wie eng im tirchlichen Bewußtlepn die Begriffe Differenz b. Dccibent. u. Reinefiat. in b. Paschafeier. 247

Rásza, Rászew und Rádos verwachsen seyn mußten, da fie selbst noch in solchen scheußlichen Berzerrungen ihre Berbindung behaupteten; denn nur insofern nennen jene Gnostiter diese Eucharistie Rásza, weil ein Rászew damit verbunden ist, welches ró Rádos roü Xolstoü darstellt und bekennt.

Auch bei der chronologischen Bestimmung des Todestags Jesu, in dessen Angade bekanntlich eine Differenz zwischen den Synoptikern und dem Johannes besteht, scheint diese Beziehung, in welche man das xádos Xolorov und das xádya zu einander stellte, auf die Anschauung der Kirchenväter mit eingewirkt zu haben. Diejenigen nämlich, welche Christum am sunfzehnten Risan sterben ließen, konnten dadei die Vorstellung festhalten, daß das wahre Paschalamm auch an dem Tag leiden musse, der in den beiligen Urkunden im engsten Sinne als der Pascha afe ftetag galt. Dieß war aber namentlich nach dem neutestamentlichen Sprachgebrauche nicht die 18, die xaqaanzevy rov xáoza, sondern der funfzehnte Nisan. Mit Sicherheit a) können wir nur den Justin als den Repräsentanten

a) 3war führt Hilgenfeld (S. 275. a. a. D.) auch ben Srenaus und ben Origenes unter benen an, welche noch nach Juftin jene "uralte funoptifche Chronologie" feftgehalten hatten, aber gewiß mit Unrecht. Auch ihnen war ber vierzehnte ber Lobestag. Benn Irenaus (lib. II. cap. 22. S. 3.) fagt: Ante sex dies paschae veniens in Bethaniam scribitur et de Bethania ascendens in Hierosolymam et manducans pascha et sequenti die passus, fo fonnte man baraus allerbings folgern, bem Irenaus habe Jefus am vier= zchnten Abends bas Bafchalamm mit feinen Jungern gehalten und am funfzehnten feb er Morgens gestorben, und fomit habe biefer Bater Diejenige Anficht über ben Tobestag Jefu vertreten, wie fie ber fynoptischen Relation zu Grunde liegt und wie fie gewöhnlich ben Rleinaffaten untergeschoben wirb. Allein lib. IV. cap. 10. S. 1. fagt er: Non est numerum dicere, in quibus a Moyse ostenditur filius Dei, cuius et diem passionis non ignoravit, sed figuratim praenuntiavit, eum (lesum) pascha nominans, et in eadem ipsa (die), quae ante taatum temporis a Moyse biefer Ansicht betrachten. Er beweist den Satz, daß allein ber gekreuzigte Christus feine Glaubigen retten könne (Dial. cap. 111.) in folgender Weise: "Die, welche einst in Aegupten am Leben blieben, als die Erstgeburten umkamen, rettete das Blut des Paschalammes (rov xáoza), mit dem die Pfosten und der Querbalken (abermalige Hinweisung auf das Kreuz) bestrichen wurden." Dann fahrt er fort: <sup>1</sup>Hv yag ro xáoza o Xgustoz o rudels voregov, ws xal 'Hoatas Egy · autos ws xgosparov Ext sparyd hyte.

praedicata est, passus est Dominus, adimplens pascha, Daß biefer von Dofes typifc vorher verfunbigte dies passionis, an welchem ber herr leidend ben Baschatypus realifirt hat, nicht ber funfzehnte, fondern nur ber vierzehnte Rifan feyn tonnte, ift an fich fcon flar, wird aber jur unzweifelhaften Gewißheit burch bie folgenben Borte: Non solum autem diem praescripsit, sed et locum et extremitatem temporum et signum occasus solis dicens (deuteron. 16, 5. 6.): Non poteris immolare pascha in ulla alia civitatum tuarum, quas Dominus dat tibi, nisi in eo loco, quem delegerit Dominus Deus tuus invocari nomen suum ibi: immolabis pascha ad occasum solis. Gegen Sonnenuntergang follte ja bas Pafca am vierzehnten Nifan im Tempelhofe geschlachtet werden. Bie nun Irenaus ben Biberfpruch aus= alich, daß Chriftus am vierzehnten gelitten und bennoch ein wirfliches Baschamahl gehalten haben foll, barüber hat er fich felbft nicht naber ertlart. Aber bag beide Bebauptungen auch fonft bei einem und bemfelben Schriftsteller vorfommen, beweift Tertullian. ber adv. Marcionem lib. IV. cap. 40. (cf. adv. Iud. cap. 8. et 11.) Chrifti Tobestag auf den vierzehnten fest und bennoch de bapt. cap. 19. fagt: cam ultimum pascha Dominus esset acturus u. f. m.; ebenso Drigenes nach ben beiden von Beigel S, 69, und 119, citizten Stellen aus Comm. Ser. in Matth. ed. Lommazsch. op. IV. fol. 40 b. und Hom. X. 2. in Levit. Bill man nicht annehmen, bag biefe Bater (wie Epiphanius haor. 50, 2. und 42. schol. 61.), an verschiedenen Stellen fich felbit widerfprochen haben, fo bleibt nur die Annahme übrig, fie hätten das lette Dabl Chrifti auf ben Schlußabend bes breizehnten verlegt, daffelbe feb ihnen fomit tein gesetliches Bafchamahl gewesen und nur uneigentlich, infofern es bas Surrogat eines folchen febn follte, hätten fie es pascha genannt.

748



#### Differenz b. Dccibent. u. Rleinafiat. in b. Paschafeier. 749

Kal öri ev hukog roü xásza svvsdáßere avrov xad öuolws ev rö xásza ssravowsats, ykyoaxrat. Diefer Paschatag, an welchem Sesus ges angen und zugleich getreuzigt wurde, und zwar um damit den alttestamentlichen Paschatypus zu erfüllen, kann nur der sunfzehnte Nisan seyn, der dem Justin nach judischer Anschauung am Abend zuvor mit dem Paschamable begann und demnach auch die Nacht in sich schloß, in welcher einst die Juden zum Borbild des erlösenden Todes Sesu ihre Thuren mit dem Blute des kammes bestrichen.

Benn fomit Juftin von der Borausfegung aus, bag Sefus das mahre Pafcalamm fen, das vollftandige Aufgeben bes Bildes in die Sache nur badurch gewahrt fab, daß ber wirkliche Paschatag, ber 15. Nisan, auch fein Passions= tag ward, fo gelangten bie übrigen Båter, namentlich Apollinaris von Hierapolis, Clemens von Alerandrien und Hippolytus von Portus (val. deren Fragmente in der Borrede der Pafcachronit) von derfelben Pramiffe aus zu einem ganz ans bern Schluß, Gie folgerten namlich : war Jefus bas mabre Pafchalamm, bas für uns geopfert wurde, fo tann fein Opfertod nur an dem Lage flattgefunden haben, an welchem der Ifraelite fein Pafcalamm im Tempelhofe ichlachtete ; bieß geschah aber nicht am Paschafesttage felbst, fondern an dem demfelben vorausgehenden Rufttage, ber Paraffeue, ber id, und zwar zur Beit Jefu meist um drei Ubr. Diese dronologische Beftimmung foließt sich ganz an die johanneische Relation an. Eben deßwegen konnten auch diefe Bater nicht zugeben, bag Sefus vor feinem Lobe noch ein gefegliches Pafcha mit feinen Jungern gegeffen habe =), theils weil bieg teinen

a) So fagt Hippolytus von Portus in dem ersten Fragmente in der Paschachtronif (ed. Dind. p. 13., ed. Duc. p. 6): φ χαιοφ έκασχεν ο Χζιστός ούκ έφαγε το κατά νόμον κάσχα· ούτος γάς ήν το κάσχα το κουτανησυγμένον και το τελειούμενον τη ώςισμένη ήμέζα; nämlich am 14. Nifan. Gauz in diefem Sinne folgert er aus dem Ausspruche Christi, Luk. 22, 16., Theol. Stud. Jahrg. 1856. 50

Sinn gehabt haben würde, theils weil er nach Johannes ja schon am Rreuge gestorben war, ebe nur die Juden ihr Paschalamm zur gesehlichen Stunde affen.

Benn nun die driftliche Rirche an die Stelle ber abrogirten judifchen Pafchafeier eine driftliche feste, was tann biefe nach allem bisher Erorterten wohl gewefen fevn ? Gewis nicht bas Steft ber Auferstehung, fondern einzig und allein bas gest bes Lodesleidens Chrifti. Denn war ihnen das pascha Domini identifc mit der passio Christi, fo tann auch bie chriftliche Paschafeier fur fie nur Paffions: feier gemefen und nach Analogie ber Stationen nur mit Faften begangen morben fenn. Dief bestätigen uns nun auch eine Reibe Zusipriche Zertullian's in ber widenteften Beife. De baptismo cap. 19. bebandelt er bie Frage, welche tirchliche Zeiten wohl fur die Ertheilung ber Zaufe die geeignetften fpen mochten, und antwortet darauf querft: Diem baptismo pascha praestat, cum et passio Domini, in qua (al. quam) tinguimur, adimpleta est. Das er aber unter pascha nicht zugleich die Reier der Auferftebung verstanden haben tann, gebt dareus bervor, def er in den folgenden Borten, die wir fpater auführen werden, die lehtere ausdrücklich in das spatium pentecostes vermeift. De oratione cap. 14. (bei Murat. Cap. 17.) fast er: Die paschae, quo communis et quasi publica ieiunii religio est: am Lage bes Pafcha findet eine gemeinfame und gemiffermaßen öffentliche Beroflichtung jum Faken flatt. Als Montanist berichtet er von den Katholis tern (de ieiun. adv. psych. cap. 2.): Certe in evangelio illos dies ieiuniis determinatos putant, in quibus ablatus est sponsus, et hos esse iam solos legiti-

750

bağ er bas von ben Synoptifern beschriebene Mahl vor bem Bascha gehalten: δ πάλαι προειπών, στι Ούκέτι φάγομαι το κάσχα, είκότως το μέν δείπτον (304. 13, 2.) έδείπτησεν ποό τοῦ πάσχα (394. 13, 1.), το δε πάσχα ούκ δφαγεν, έλλ' δπαθεν ούδε γάς καιρός ήν της βοάσεως αύτου.

#### Differenz d. Dccident. u. Rleinaffat. in b. Paschafeier. 751

:

ł

mos ieiuniorum Christianorum, wobei wir uns zu erinnern haben, bag bie Stationsfaften bei ben Ratholifern in den freien Billen jedes Ginzelnen geftellt maren. Cap. 13. beftreitet er als Inconfequenz, daß bie lefteren bennoch freiwillig ober auf außerordentlichen Befehl ber Bifchofe praeter pascha, citra illos dies, quibus ablatus est sponsus, fasten. Diefe Stellen laffen uns teinen 3weifel über die Bedeutung der tatholifchen Dafchafeler: fie umfaßte bie Tage, an denen der Brautigam feiner Braut, Chriftus ber Rirche, ber Meifter ben Jungern entriffen mar; fie war alfo bem Gedachtniß an bas Leiben, ben Tod und bas Begrabnif bes herrn gewihmet und mußte folgerichtig mit bem Momente ber Auferstehung abgeschloffen fenn. In diefem Lage glaubte man unter Berufung auf Matth, 9, 15. die Saften in gottlichem Befehl begründet, biefes Dafcafaften war bas einzige gesetlich gebotene im ganzen Jahr.

Bie lange dauerte aber biefes Raften ? Darüber mar noch nichts Bestimmtes feftgestellt. Srendus bebt in feinem Fragmente bei Eufebius V, 24. bervor: "Richt allein über ben Tag (an welchem die Saften geschloffen werden), fons auch über die Rorm (b. b. die Dauer) felbft des Faftens wird gestritten. Denn die Ginen glauben, einen Lag, Andere, zwei, wieber Audere, mehrere fasten ju muffen. Einige bes rechnen ihre Saftenzeit auf 40 Stunden bei Lag und nacht : aber die Berschiedenheit ber Saften zeigt nur um fo mehr bie Einheit bes Glaubens." Bir feben, noch mar bie Da= fcafeier in ihrem Bildungsproceffe begriffen und teineswegs fcon in einer feststehenden Form ausgeprägt. Einen Tag feierte, wie wir uns überzeugen werden, die kleinasiatifche Rirche; zwei Tage mogen die begangen haben, welche Tertullian in ben mitgetheilten Stellen befampft, bie Ratholifer ber afritanifden und romifden Rirche, bie zwei Tage nam= lich, wahrend welcher Chriftus am Rreuze gelitten und in bem Grabe geruht bat, alfo ben Freitag und ben Gamftag. 50 \*

Bon diefen bieß ber Freitag als dies passionis im eminenten Sinne dies paschae, er wurde fastend begangen, und Tertullian balt ibn fur die Saufe befonders geeignet; biefer Schriftfteller nennt ibn and mit Rachbrud die parasceues); er fagt (de ieiunio adv. psych. cap. 14): Cur stationibus quartam et sextam sabbati dicamus et ieiuniis parasceuen? Quanquam vos etiam sabbatum, si quando, continuatis, nunquam nisi in pascha ieiunandum secundum rationem alibi redditam. "Barum bestimmen wir den vierten und fechsten Bochentag für die Stationen (die semileiunia), die parasceue aber für das (vollftandige) Faften ?" Es ift flar, daß Zertullian unter parasceue bier nicht den wochentlichen Freitag biefen nennt er ja sexta sabbati - fondern nur den Freis tag in der Paschaeit, den dies paschae, verstanden baben tann, an welchem bas Raften nicht, wie an den Stations: tagen, Nachmittags oder Abends abgebrochen, fondern die Racht, ja ben ganzen folgenden Tag fortgeset wurde. Darum fahrt Tertullian in feiner Polemit gegen die Ras tholiker fort : "Dbgleich ihr bisweilen bas gaften (nämlich in gewöhnlichen festlofen Bochen) auf ben Samftag fortfeget"; biefer Sitte ftellt er fofort bie Regel entgegen: "Riemals außer in ber Paschazeit darf (nämlich am Samftag) gefastet werden, nach bem bereits andermarts angeges benen Grunde", weil namlich dieß die Boche mar, in wels

**.**...

a) Parasceue war ber Freitag in jeber Boche; fo gebraucht bas Bort nicht nur Peter von Alexandrien in der oben mitgetheilten Stelle, fondern auch Tertullian selbst, wenn er (adv. Marot lib. IV. cap. 12.) fagt: Cum enim prohibuisset creator in biduum legi manna, solummodo permisit in parasceue, ut sabbati sequentis forias pridiana padali paratura ieianio liberaret (2 Ref. 16, 13-27.). Ebenso Origenes (contra Celsum, lib. VIII. cap. 22.). Daß nun dieser Name von dem wöchentlichen Stationss freitag auf den Passé das freitag übertragen wurde nach Johannes 19, 4., spricht wohl beutlich bastur, daß sich bas christliche Bas schaft lediglich aus den Stationen entwicklet hat.

### Differenz d. Dccibent. u. Rleinafiat. in b. Paschafeier. 753

cher die ganze Kirche durch gemeinfames und öffentliches Fasten den Verlust des Bräutigams betrauerte. Darum erhielt auch später dieser Samstag aus Johannes 19, 31. den Namen sabbatum magnum. Fastete man in der Paschawoche drei Tage, so kam wohl nur noch der Mittwoch, der Tag, an welchem die Gefangennehmung beschlofs sen worden war, als geschlicher Fasttag hinzu. Um 250 erwähnt der alerandrinische Bischof Dionyssus in seinem Briefe an Bassilides (Routh II, 391., 2. Ausg. III. 229.) zuerst sechs volle Fasttage (rag Ex rav vystreiaw synkoaz), welche Einige streng einhalten, während Andere nurzwei, oder brei oder vier, Andere gar keinen anhaltend begehen (*vxxxpridéasiv*)<sup>a</sup>). Diese sechs Tage, in welche ber Freitag als

a) Danach bemeffe man, mit welchem Rechte Baur, "bas Chriftenthum und bie chriftliche Rirche," S. 145., fagen konnte : "Das vor Oftern gewöhnliche Faften, worüber eine Differenz flattfand, indem, wie Irenaus in feinem Schreiben fagt, Einige einen Lag fafteten, Anbere zwei, Andere noch mehrere, Einige gar vierzig Tage bei Tag und Nacht" u. f. w. Er folgte in ber Stelle bes Irenaus bei Eusebius V, 24. einer falfchen Interpunction, welche nach bem Vorgange bes Rufinus Christophorfonus Savile und Daffnet willfürlich in den Tert gebracht, beren Sinnlofigkeit aber icon Beinichen in feiner Ausgabe bes Eufebius trefflich bewiefen (vergleiche auch ben grundlichen fiebenten Ercurs beffelben über biefe Stelle, 111, 377., bem wir in ber obigen Ueberfegung gefolgt find) und bie darum felbft Schwegler verworfen hat. Auch Beigel fchließt fich G. 217. biefer unfinnigen Lesart an und findet in bies fen vierzig Lagen ben Anfang ber Quabragefimalfaften. Aber biefe gehören boch ficher einer weit fpäteren Beit an. Tertullian tennt nur zwei, Dionyflus nur fechs Lage als höchftes Dag bes Bafcha= faftens. Allerdings fagt im britten Jahrhundert Drigenes (Hom. X<sub>4</sub> 2. in Lev.): Habemus quadragesimae dies ieiuniis consecratos, aber ficher waren bieg noch teine vierzig Lage, vielmehr beschreiben die apostolischen Constitutionen (lib. V. cap. 13.) die ressaganosty beutlich als eine fünftägige Fastenzeit, bie ber Pa= fcawoche unmittelbar voranging und vom Montag bis zum Freitag währte: Med' ως ύμιν φυλακτέα ή νηστεία της τεσσαgaχοστής, μνήμην περιέχουσα τής του Κυρίου πολιτείας τε ber einentliche Dafchatag fiel, bilben bie Dafcha . ober Dal: fionswoche, in welcher vom Montag bis zum Samstag das Raften fortbauerte. Uber auch uber bie nabere Beitbeftim. mung, wann der Raftenschluß einzutreten babe, waren bie Anfichten noch immer getheilt. Bie wir aus bem Briefe bes Dionpfius (G. 385, ober 224, bei Routh) erfeben , beenbieten die Chriften in Oprene ihr Daschafaften am Samftag Abend, wabrend es bie romifde Sirche bis zum Sabnenfori am Conntag Moraen ausbehnte, bis zur Stunde, wo bie Auferstehung Sein ficher vollendet, mo alfo auch, wie Disunfius fagt, y ent ry rov Kuolov กุ่นอง en verpan avaorade yapa (S. 390. ober 224, bei Routh) einzutreten voll: kommen berechtigt war. Damik colneibirte aber auch, wie Dionysius ausdrücklich bemerkt, ή του πάσχα περίλυση (fol. 385. ober 323.), b. b. ber Schlug ebenfomobl bes Pafda fastens, als ber Daschazeit, fo bag bas Auferftebungsfeft nicht mehr zu der letzteren gehörte, fondern bereits über ibte Grenze binauslag.

Bir behaupten bemnach auf bas bestimmteste: bie Paschazeit war in den drei ersten Sabrhunberten und namentlich zur Beit des Paschastreites durch: aus nur Fastengeit, Passionszeit, Tranerzeit, mit bem Fasten: schluß war auch fie geschloffen; ber Gonntag, in deffen frube

nal vopodeslag. (bie ja Christis burch ein vierzigtägiges Faften heiligte, baher bem Aubenken an seinen Wandel und Lehramt auch eine Fastenzeit gewitznet wurde, ohne daß man diefelde gleich von vorn herein auf vierzig Tage ausdehnte): êxzteleloo de j engorela aftry woorsonstanter, ihngovµten de son de j engorela aftry woorsonstanter, under vorson de son de son assaulter vorse dat de vrégas, nit noorson de son de son vach in den vierzigtägigen Fasten Best zu fuchen, nicht darin, das man dassehnt hätte. Gieseler hätte darum R.:G. 1, 1., E. 401., 4. Aufl., nicht zu bezweiseln nöthig gehadt, ob auch der Uebersehre den griechischen Text des Origenes genau wiedergeben habe. Differenz b. Dccibent. u. Rleinafat. in b. Paschafeier. 785

Morgenflunde biefer Fastenschluß siel, gehöute nitht inche zur Paschazeit, sondern war der erste der neuripsoure quéque vis neurynocois, er beißt daher xuziand 'ris anaorasews nowen nuzians seil. vis neurynocois. Das Vascha war darum ursprünglich nur srauzowsupor, das nasza avassasipor gehört nicht bloß dem Namen, sondern a uch dem Begriff nach erst dem vierten Sahrhundert an. Diese Behauptung haben wir an den Luellenschriften des britten Jahrhunderts noch schärfer zu prüsen.

Dag Tertulian, wie Deitel C. 106. behauptet, auch bas Moment ber Auferftebung neben bem Moment bes 20= bes ober bes Leibens in ben Begriff des Pafcha gezogen babe, bafur erinnern wir uns nicht einer Beweisftelle aus feinen Schriften. Auch in ben Borten de corona milit. cap. 3. : die dominico ieiunium nefas ducimus. vel de geniculis adorare; eadem immunitate a die paschae in pentecosten usque gaudemus, bezeichnet ihm ber dies paschae gewiß nicht den Auferstehungsfonntag, fondem ben Tobestag, und zwar in etwas ungenauer Begrenzung mit bem, was fich unmittelbar baran tnupfte, mit bem Pafches fabbat, deffen Raften er ja nur als eine Fortsehung, als eine weitere Ausbehnung bes Faftens an ber Parafteue ans fieht; er will nur fagen: auch in der frohen Beit, welche auf bas Pafcha, den Lobestag und feine ernfte Rachfeier folge, beuge man, wie am Sonntag, die Kniee nicht. Das er aber die Auferftebungsfeier sur Pfingftzeit'rechnete, gebt bentlich aus ber Stelle de baptismo cap. 19, hervor: Exinde pentecoste ordinandis lavacris lastissimum (al. latissimum) spatium est, quo et domini resurrectio inter discipulos frequentata est et gratia spiritus sancti dedicata et spes adventus domini subostensa, quod tunc in caelos' recuperato eo angeli ad apostolos dixerunt sic venturum, quemadmodum et in caelos conscendit, utique in pentecoste. Diefe Stelle gewinnt an Boweistraft, wenn wir bebenten, bas Tertullian

unmittelbar vorher das Pascha als geeigneten Zaustag be geichnet, weil an ihm Christus feine passio erfüllt babe; wie nahe bätte es ihm gelegen, dabei auch der Auserstehung zu gedenken! Aber da deren Feier nach seinem ausdrücklichen Beugnis von den Ichngern erst im lastissimum spatium pentecostes begangen worden war, so mußte ihm dief auch für die Kirche maßgebend seyn, deren Feststeier nur eine Nachbildung der apostolischen. Urfeier war. Wie n aber die Auserstehung mit der Himmelfahrt und der Ausgiefung des Geistes als die brei Momente dem Pfingsttreis zuwies, so that es auch Origenes in der später zu erörternden Stelle.

Bon großer Bictigkeit fur unfere Unterfucung find Die apostolifchen Conftitutionen. Sie erwähnen, wie wir bereits bemerkt baben, B. V. Cap. 13. eine morela rif ressaganostig, welche ber Pafcawoche voranging und vom Montag bis zum Freitag, fünf Lage, dauerte. Dann fah: ren fie fort: uso' ag מדסטאסרביטסמטרבה מטלמסט דיאה מיןעה του πάσχα έβδομάδος, νηστεύοντες αὐτην πάντες μετά wobor xal roopor. Alfo nach bem Schluß der Quadras gefimalfaften beginnt bie Pafcawoche, welche wiederum Faftenwoche ift. Cap. 18, 1. beißt es: 'Ev rais nutoaus ούν του πάσχα νηστεύετε, άρχόμενοι άπό δευτέρας (bim Montag), μέγοι της παρασκευής και σαββάτου. Εξ ήμ οας μόνο χρώμενοι άρτω και άλι και λαγάνοις και \*\* τοῦ ῦδατι. - ἡμέραι γάρ είσι πένθους, άλλ' οὐχ ἑορτῆς. Darin ertennen wir bie bereits normativ gewordene Beffim: mung des Dionpfius von Alexandrien. Cap. 19, 2: To δε σαββάτω μέχοις άλεκτοροφωνίας παρατείνοντες άπονηστίζεσθε έπιφωσκούσης μίας σαββάτων, η τις έστί κυ ο ι ακή· ἀπό έσπέρας ἕως ἀλεκτοροφωνίας ἀνουπνοῦν-דוב אמן לאן דט משרט לש דע לאאאאטלע טעמטסטוגטאניט γρηγορείτε, προσευχόμενοι και δεόμενοι του Θεού -- καί βαπτίσαντες ύμῶν τοὺς κατηγουμένους καὶ ἀν γνόντες το εύαγγέλιον και προσλαλήσαντες τῷ λαῷ τά πρός σωτηρίαν, παύσασθε τοῦ πένθους ὑμῶν.

Differenz b. Dccident: u. Rleinafiat. in b. Paschafeier. 757

4: Διὰ τοῦτο οὖν καὶ υμεῖς ἀναστάντος τοῦ Κυρίου προσενέγκατε την θυσίαν ύμων, περί ής ύμιν διετάξατο δι' ήμῶν λέγων τοῦτο ποιεῖτε εἰς την ἐμην ἀνάμνησιν. και λοιπόν απονηστεύετε εύφραινόμενοι και ξορτάζονrec. Das Dalcafaften umfaßte bemnach jest icon fechs Tage und wurde, gang wie Dionyfius es wollte, bis zum erften habnenschrei am Sonntag Morgen fortgesett; nachdem in Diefer Nacht die Ratechumenen getauft, bas Evangelium verlefen und bem Bolfe bie Botfchaft bes Beiles verfundigt war, wurde bas Pafchafaften und bie Pafchazeit mit ber Eucharifie geschloffen, und nun begann bie frobe Reftzeit. Diefe aber umfaßte 1) ben Sonntag der Auferstehung felbft ; 2) bas himmelfahrtsfeft : §. 6 : and rns nowrns χυριαχής αριθμήσαντες τεσσαράχοντα ήμερας - έορrakers rny Eoprny rns avalny sos, was, beilaufig gelagt. bie erfte Ermabnung diefes Reftes ift; 3) das Pfingftfeft : Cap. 20. δ. 2: μετά δε δέχα ήμέρας της αναλήψεως ήτις από της πρώτης πυριακής πεντηποστή γίνεται έορτή μεγάλη ύμιν έστω. In der That ift diefer Reftfatalog fo flar und unzweideutig und traat fo unvertennbar bas Gepräge der alteren Sitte in der Abgrenzung ber Reftord= nung, daß wir nicht begreifen, wie man ibm gegenüber noch bie Riction eines naora avastasuov festbalten fonnte.

Bir wenden uns nun noch zu der bekannten Stelle des Drigenes (contra Celsum VIII, 22.), um auch bei ihr manche herkommlichen Migverständniffe und Berwirrungen aufzuhellen. Er hat dem Celfus vorgehalten, Festfeier sey Pflichterfullung. Dagegen macht er sich selbst einen Einwurf, indem er sich erinnert an ra negt rov nas juiv xvstauw, n nagaadneven, n rov nasza, n rig nevrynoorns di' hukowv pivousva. Einen Bewels, wie unklar über die Bedeutung der altlichlichen Feste die Ansichten noch schwanken, liefert Redepenning, der in feiner verdienstlichen Monographie über Origenes II, 433 in diefer Stelle "die Sonntage und die brei hohen Feste der Ehristen, Char758

freitag, Dftern und Pfingften," angebeutet finbet, Beigel bezieht (G, 107.) richtig bie beiben erftgenannten auf die Bochenfefte, Sountage und Areitage, die beiden letten auf die Jabresfefte, Drigenes will nun an diefen feinen anfangs aufgestellten Gas begründen und burchfubren. Er fagt: "bet Bollfommene (& relsios), ber ftets in Borten, Berten und Gedanken mit dem gottichen Logos, ber we fentlich ber herr felbft ift, vertebrt, feiert immer Sonntage. Indem er fich aber auch zum mabren Leben bereitet (xapaozevafor), fic von ben trugerifden Luften bes Lebens nicht beftricken laft und ben Gedanten bes Rleifdes nicht Rab tuna aibt . fondern ben Leib fclägt und betäubt, hålt et immer die Bereitungstage (rag naoaonevas)." Swon bie lestere Erflarung zeigt uns, wie frei Drigenes feinen Go genftand in allgemein moralifirender Beife bebandelt. Schwieriger aber ift bas Berftandnif ber Borte, worin a Das Pafcha vergeiftigt. Er fagt nämlich : "Ber aber bo denkt, daß Chriftus als Pafchalamm für uns geovfert if und daß man dieß geft feiern muß, indem man ift von bem Fleifc bes Logos, ber begeht ftets Pafca, welche verbollmetfcht wird : Uebergangsfeft (dunfarigena), indem a in Gebanten und jedem Bort und jeder That von be Dingen bes Lebens zu Gott ausgebt und nach beffen Stadt eilt." Beigel ficht (G, 107.) in Diefer Stelle ,, Die zwei Pole ber driftlichen Pafchafeier angebeutet, ben Tobestag Sefu und die Reftcommunion, welche zu Alexandrien am Sonntage gehalten wurde," offenbar feht gezwungen und willfurlich. Die genes wollte bas Patte in Der Urt ethifc vergeiftigen, baß bas ganze Leben bes volltommenen Chriften eine ftet Paschafeier werbe. Batte er fich babei ftreng an den drift lichen Pafcabegriff gehalten, fo wurde bie Entwidelung ber ethifchen Seite deffelben, bes Sterbens mit Chrifto, gang mit dem zufammengefallen fein, mas er teber die tägliche Feier Der Paraffeuen bemertt hatte. Er fnapfte barum

### Differenz d. Dccibent. u. Rleinafiat. in b. Pafchafeier. 759

mit ber bem Allegoriter gang gewöhnlichen Freiheit an ben altteftamentlichen Pafcabegriff und Ritus an. Rach biefem wurde zuerft bas Daschalamm im Tempel geopfert und bann in ben Baufern gegeffen; ber Rame aber bes Festes von 1900, transire, weil der Burgengel an den Saufern der Ifraeliten iconend vorüberging, murbe icon von Philo mit diaBarnoia überfest. Darauf grundet fich der ganze Gedankengang des Origenes. Det beißt ihm der Bollendete und feiert taalic Dafca, welcher 1) ftets durch= brungen ift bon dem Gedanten, daß Chriftus unfer mab= res Dafcappfer ift; 2) ber barin taglich bie Dafca= mablzeit balt, daß er immerwährend von dem Kleifche bes Logos fich nahrt, und endlich 3) wie es fcon ber be= braifche Rame Pafcha ausdrudt, in fteter geiftlicher 20ans berung vom Beitlichen zum Ewigen begriffen ift. Um aber ben zweiten Bergleichungspuntt vollig zu verstehen, muffen wir uns erinnern, mas Redepenning II, 443. fo ausführlich nachweift, daß bas Fleifc des Logos effen und fein Blut trinken bem Origenes nichts Anderes heißt, als bas Wort bes herrn aufnehmen und damit bie Geele nabren, ja bag er gerade die Analogie des Paschalammes, von dem bei ber Dablzeit nichts übrig bleiben durfte, benut, um barzuthun, baß bie Seele ben Logos fich ganz aneignen muffe, und zwar fein haupt: bie Lehre von der unfichtbaren Belt, feine Suge: die Lehre von der Materie, feine Eingeweide: bie fcwierigeren und bunkleren Lehren. Bollfommen flar aber bestätigt unfer Refultat uber bie Grenze ber Pafchas und Pentetoftezeit der Schluß der Stelle: "Ber aber zu bem Allem noch in Bahrheit fprechen barf: Bir find mit Shrifto auferstanden, und Gott hat uns in Chrifto auf= erwedt und in das himmlifche Befen verfest, der wandelt ftets in den Tagen der Pentetofte, zumal wenn er auch, wie die Apostel, auf den Goller fleigt und dem Gebete obliegt, damit er wurdig werde des gewaltigen Beiftesme= bens vom himmel, bas urkräftig die menschliche Bosbeit

mit ihren Berten vertilgt, und würdig werbe der Theilnahme an den feurigen Jungen, welche Gott verleihet. Auch hier muß Beihel in höchst gezwungener Beise den Drigenes mit dem Bordersate in das Borangegangene zuräckgreifen und ihn tautologisch sagen lassen zuräckgreifen for pneumatisch hålt, ber feiert dann auch stets Pfingsten", um so diese Borte mit feiner Grundanschauung vereinigen zu können. Für eine unbefangene Betrachtung unterliegt es aber keinem Zweifel, daß Drigenes, wie Tertullian, die Auferstehung, die himmelfahrt und bie Geis stesmittheilung als die brei Momente der Pentekostefeier betrachtet.

Das Paschafeft war bemnach ben Drientalen theils ein einzelner Refttag, nämlich ber Paffionsfreitag, theils eine Reftzeit ; die lehtere umfaßte anfangs wohl nur den Freitag und Samftag , feit der Mitte des dritten Sabrbunderts fechs volle Tage, vom Montag bis zum Sonntag fruhe, bie in ftrengem Raften verbracht wurden. Bie wir in der Dentetoftezeit nach ihrem aftbetischen Charakter nur bie Erweiterung ber wochentlichen Sonntagsfeier zu einer jahrlichen funfzigtägis gen froben Seftzeit ertannten, fo ftellt fich uns in der Pa= schamoche bie Erweiterung ber wöchentlichen Stationen, insbesondere ber sexta feria ober Paraftene, ju einem jabr= lichen sechstägigen Trauerfeste bar. Die Seftcommunion, welche bie occibentalische Kirche am Auferstebungsfonntag feierte, war ber Grenzpfahl, welcher Pafca und Dentetofte, die Raftenzeit von ber bes froben Senuffes, fdied, und bezeichnete den Uebergang von der Trauer zur Fest-Bir boffen, daß Beigel's Refultat burch unfere freude. Begründung und Rectificirung an Evidenz und überzeugen= ber nothwendigkeit wefentlich gewonnen bat.

Roch haben wir turz die Stellung der occidentalischen Feier zu dem 14. Nisan, der 18 rög selsjongs, an welchem Ebristus gestorben war, zu besprechen. Obgleich diese christliche Feier auch dadurch formell mit dem Sudenthum brach,

760

# Differenz b. Dccident. u. Rleinafiat. in b. Paschafeier. 761

baß bas Pafcha ftets an ben gleichen Bochentagen, nicht, wie das jubifche, an denfelben Monatstagen gehalten wurde, fo nahm man boch bie 18 zur Basis ber Berechnung. Aber nach welchem Grundfate verfuhr man Dabei ? Baur antwortet darauf in feinem Buche ; bas Chriftenthum u. f. w., G. 149: "Der ftebende Tag konnte in der chrifts lichen Keftanschauung nur ber Sonntag ber Auferftebung fenn und während bei ben Drientalen, ba ber 14. feine ftebende Reier hatte, auch alles Uebrige nach dies fem Lage fich richten mußte, hatte bei den Occidentalen bie Firirung ber Jahresfeier den entgegengesetten Ausgangs: punct, ber Tobestag fonnte nur nach dem Auferstehungstage bestimmt werden." Diese Behaups tung ift, fo weit fie von dem zweiten und dritten Jahrhuns bert gelten foll, enticieden irrthumlich und vollig aus ber Luft gegriffen. Zus dem Daschatanon des Sippolntus von Portus namlich (vergl. Beigel, G. 199-209.) ergibt fich Folgendes: "wenn die id' auf einen Freitag fiel, fo feierte man an diefem den Pascha= und Pasfionstag, fonft immer an bem Freitag, welcher ber id junachft folgte. Entscheidend ift die Austunft, welche fur den Rall getroffen wurde, daß die id auf einen Samstag fiel; håtte man nämlich ursprünglich, wie Baur behauptet, zundchft ben Sonntag ber Auferstehung zum Ausgangspunct der Berechnung genommen, fo hatte man in diefem Fall diefen erften Sonntag der Pentetofte= zeit am 15. Nifan, dagegen den Todestag am 13. feiern muffen. Der Pafdatanon bes Sippolytus und bie barauf begrundeten Berechnungen Beigel's zeigen uns gerade bas Gegentheil; im Sahre 222 fiel die 18' auf Samftag den 13. April, das Auferstehungsfest wurde aber nicht am Sonntage barauf (am 14. April), fondern erft acht Tage fpater, am 21. April, gehalten, folglich nach dem Todestag berechnet, nach bem Freitag (19. April), welcher zunachft auf die id' (Sam= ftag den 13. April) gefolgt war. Gang nach demfelben

Grundfate verfuhr man in den Sahren 225, 228, 281, 234 und 237, in welchen die id auf einen Samftag fiel. De nach ergibt fich aber als unabweisbare Folgerung, daß ut: fprunglich nach ber id werft ber Lobestag und nach biefem ber Auferftehungstag bestimmt wurde. Unders aber gestaltete fich die Gade im vierten Sabrhundert, wo ber Auferstehungssonntag nicht nur als sacra avaoracipor mit in die Daschazeit gezogen, fondern fo febr als ber feftliche Culminationspunct betrachtet murbe, bag binter im ber Todestag im firchlichen Bewußtfenn entidieden jurud trat. Da wurde allerdings ber Oftersonntag an dem Sonntag gefeiert, welcher unmittelbar auf bie id' folgte, und wenn diefe auf einen Samflag fiel, icon den Tag darauf (an der is'), der Todestag abn fcon am Freitage vor der id', nämlich an der iv'. Diefm Grundfas finden wir in ber Dafcacbronit (ed. Dind. p. 424., ed. Duc. p. 226.) ausgesprochen; El ev oaspary - η ιδ' φθάση τοῦ φέγγους, εἰς τὴν προϊοῦσαν κυριαπην ήμεις οί χριστιανοί τελούμεν το πάσχα. Nut für biefe fpateren Beiten bat Baur's Behauptung Grund,

Faffen wir die occidentalische Paschawoche nacher in der Auge, so follte fie ein treues Abbild der Urwoche seyn und aller der Ereignisse, durch welche die alttestamentlichen Appen realisitet wurden. Der Montag vertrat demnach den 10. Nisan, an welchem die Juden das Paschalamm auswählten (2 Mos. 12, 3-6. cf. Epiphan. haeres. 70. §. 12.) der Mittwoch den Tag, wo der hohe Rath den Beschluß der Gefangennehmung faßte (Matth. 26, 2. 4.), der Donnerstag den des letzten Mables, der Freitag den 14. Nisan, an welchem die Juden das Paschalamm den alttestamentlichen Topus durch sein Leiden realisirte, der Samses den 15. Nisan, an welchem er im Grabe ruhte, der Ausgarben dargehracht und Ehristus als der Exsting derer, die

# Differenz b. Dccibent. u. Rleinafiat. in b. Paschafeier. 763

ba fchlafen, aufermedt marb. Go wurden in biefer Boche nicht blog die letten Schickfale des herrn der Gemeinde bor Augen geführt, fondern auch das in der ebriftlichen Feier bewahrt, was fich ,, von bleibender Bahrheit und Bedeutung" in der jubischen vorsand (vergleiche Hilgen= feld a. a. D. S. 267 ff.). Sanz in diefem Ginne fagt bereits Clemens von Alexandrien in den Kragmenten ber Paschachronik (p. 14. ed. Dind., p. 6, ed. Duc.): "In den fruheren Sahren hatte wohl der herr an ber Seftfeier theilgenommen und bas von den Juden geopferte Da= icalamm gegeffen; als er fich aber felbft als bas Pafcha ankundigte, als das Lamm Gottes (6 auros rov Deov), als bas zur Schlachtbant geführte Schaf (ms noobarov end sparydv drouevog), belehrte er fofort feine Junger am 13. (Nifan) über die gebeime Bedeutung (pvorngeov) des Lypus, an demfelden Lage, an welchem fie ihn auch fragten: Do willft bu, daß wir dir das Pafchalamm zu effen bereiten ? In Diefem Lage fand auch die Beibe ber fußen Brobe und die Bubereitung zum Stefte ftatta), daber benn Johannes mit Recht aufzeichnet, an diefem Tage feyen ben auf bas Beft fich ruftenden Jungern vom Berrn die guße gewaschen worden. Um folgenden Lage aber, am 14., litt unfer Erlofer, ba er felbft bas Pafchalamm war, bas von den Juden geopfert ward." Im zweiten Fragmente fagt Clemens: "Demnach betraten am 14., als er litt, die hohenpriefter und Schriftgelehrten, die ihn gum Pilatus geführt hatten, das Pratorium nicht, damit fie fich nicht verunreinigten, fondern ungehindert des Abends bas Pascha= lamm åßen. Mit diefer Gronologifchen Festiftellung ber

a) dyracasog ras alleinav und zgoerorpasia rüs dogrüs. Eler mens mußte diese auf den 13. Nisan verlegen, da ihm der 14. der Lodestag war. Bielleicht suchten schon zu seiner Zeit die Juden nach der im Lalmube gesehlich gewordenen Sitte (Bieseler a. a. D. S. 346.) in der Nacht vor dem 14. den Sauerteig in ihren Husern auf und entsernten ihn.

Tage ftimmen nicht nur die heiligen Bücher (des alten Zeftaments) überein, sondern auch die Evangelien sind damit im Einklang. Es spricht aber auch die Auferstehung dafür; denn er erstand am britten Tage, welches der erste der Erntewoche, an welchem auch das Gesetz dem Priester die Garben darzubringen gebot."

So bildete denn die alte Feststeier der christlichen Kirche einen eben so einfachen, als symmetrisch geordneten Cyklus von Wochen: und Jahresssesten. Die Stationen repräsentirten für die Wochen, was das Pascha für das Jahr war; in derselben Beziehung zu einander standen die Sonntage und der Zeitraum der Pentekoste; Trauer und Freude was ren die beiden Stimmungen, welche sowohl in der Wochen: feier, als in der Jahresseiter in einander übergingen — ein System, das uns um so bewunderungswürdiger erscheinen muß, weil es offenbar das Resultat — nicht einer bewußz ten und berechneten Construction, sondern einer ganz abstichtslosen und naturgemäßen geschichtlichen Entwickelung ift.

Allein spater verlor fich die pracife Gegenuberstellung und Bechfelbeziehung der einzelnen Glieder diefes Eptlus in bem Bewußtfeyn ber Gemeinde, Manche Urfachen moch= ten dabei mitmirten. Sobald noch andere Refte, wie das Gbrifffeft (Constit. apost. V, 13.), auftamen, war ber enggeschloffene Bufammenhang ber BBochen . und Sabres. fefte icon burchbrochen. Se mehr der himmelfahrtstag, wozu uns gleichfalls icon die apostolischen Conftitutionen (V. Cap. 19. §. 6.) ben Anfang zeigen, ju einem befondes ren Fefte fich ausbildete, defto mehr mußte fich auch der Auferstehungstag in der Borftellung ber Rirche von der Pentetoftezeit, beren erfter Sonntag er urfprunglich war, ablosen und mit dem Pascha als integrirendes Moment verbinden. Bedenten wir außerdem, daß die Daschafeier feit ber Mitte bes britten Jahrhunderts nicht mit bem gro= Ben Sabbat ablief, fondern noch tief in den Auferstehungstag bineinreichte und diefem felbft noch etwas von feinem Cha-

# Differenz b. Dccident. u. Rleinafiat. in b. Paschafeier. 765

ratter gab; bag, wie die Begriffe Tod und Auferstehung felbst zu einander eine nabe Bechfelbeziehung haben, auch bie Refte beider fich taum icharf auseinander halten laffen; daß endlich ber hobepunct ber Reier, Die Feftcommunion, occidentalischer Observanz den Sonntag vers naco berrlichen follte, und daß badurch feit bem Daschaftreit im Jahre 190 biefer Sonntag mit feiner majeftatifchen geft = und Siegesfreude immer machtiger gegen bie eigentliche Daschamoche und ihren wehmuthia sernsten Charakter bers vortrat: fo erklart es fic zur Genuge, wie man fic all= mablich daran gewöhnen konnte, bie Trauer und das Raften ber Paffionszeit als eine Borbereitung zur Freude des Zuf= erftebungsfeftes zu betrachten. Beide Refte muchfen in bem frommen Bewußtfeyn der Glaubigen nach und nach zu einer einzigen Paschafeier zusammen, die fich wiederum in die beiden Momente des πάσχα σταυρώσιμον und αναστάσιuov befonderte.

Die erste noch febr ifolirte Spur, daß man den Aufs erstehungssonntag, die rugiary avastasius, als rugiary του πάσχα bezeichnete, findet fich in der Ueberschrift des Pafcatanon des Hippolytus (um das Jahr 238) auf der Tafel B: Al rugianal rov náoya (bei Beibel S. 202.). Allein diefe Bezeichnung konnte auch in pragnanter Rurze bie Sonntage bezeichnen, mit beren Unbruch jedes Sabr bas Daschafeft und bas Pafchafaften geschloffen warb, an welchen, wie es Tafel A. beißt, des anovnorllesobai. Db in dem Circularschreiben der gegen Daul von Samofata im Jahre 269 gehaltenen britten Synode zu Untiochien bie μεγάλη του πάσχα ήμέρα bei Eufebius VIII. Cap. 30. 6. 10. den Paschafreitag ober, wie Seinichen zu Euseb. hist. eccl. Tom. II. p. 106. not. 2. behauptet, den Auf: erstehungssonntag bezeichnet, laßt sich bei der Unbestimmtheit der Angabe nicht wohl entscheiden. Dagegen ift die nutga rns borarys rov nadya navvuyldos, an deren Feier Philippus Arabs (244 - 249) nach Eusebius VI. 34. Antheil Theol. Stub. Jahrg. 1856. 51

nehmen wollte, aber vom Bifchof verbindert wurde, bie Bigilie, mit welcher bie Daschawoche und der große Sabbat foloß, und in diefem Bufammenbang entfpricht des Bort zaora durchaus dem von uns entwidelten Begriff, In bem Schreiben Conftantin's an die ju Richa nicht erichienenen Bischofe bei Euseb. de vita Const. III, 18. finden wir bagegen icon ein mertliches Bufammenfliefen ber bis babin unterschiedenen Begriffe : Die ariorarn hutoa rov πάσχα wird einerfeits bezeichnet als ή της quertoas έλευθερίας ήμέρα, τουτέστι τοῦ άνιωτάτου πάθους, δ ήμέτερος Ragedouxe owrho, andererfeits als y koorn, Rap' ng rag rne adavadlag slingaper Elseldag. Dier find alfo die Begriffe Radga draupedeinov und avadradunov ichon ge geben, nur die Namen feblen noch. In ganz bestimmter Beife erklart fich die Paschachronik (Dindorf 1, 515., Du cange 276.): "Avaynalog our h rou Deou ennladia ou μόνον τὸ πάθος τοῦ πυρίου, ἀλλὰ δη καὶ τὴν άνάστασιν αύτοῦ πάσχα προσαγορεύει. Da nun nac Durange bie erfte Salfte ber Paschachronit jur Beit Raifer Conftantin's geschrieben ift, fo haben wir bier ein gang ficheres Beugniß für bie Mitte bes vierten Sabrbunderts. Sleichwohl war das Bewußtleun noch nicht verschwunden, daß ber Rame Dascha eigentlich nur den Todestag und bie Raftentrauerwoche bezeichne. Eusebius fagt (hist. eccl. VIII. cap. 2. §. 4.), bas erfte Ebict Diocletian's gegen die Chriften fen rng rov owrnolou nadoous boorns ene-Lauvouong ausgebreitet worden, was nur ben Todestag bezeichnen tann; die Daschachronit, welche (Dind, 515., Ducange 276.) wortlich die Stelle bes Eufebius mittbeilt, andert diefe Borte in: en hutoga rys toorns rou nadza, und durfte mohl nicht befürchten, von ihren Lefern migverftanden zu werden. Aber auch noch bei Epiphanius ertennen wir die altdriftliche Bedentung ber Paschawoche in ihrer gaugen Scharfe, wenn er im Gegenfage zu ben Zöria= nern die Praris der tatholifchen Kirche in folgenden Bot-

#### Differenz b. Dccident. u. Rleinafiat. in b. Pafchafeier. 767

ten fcildert (haeres. 75. §. 8.): "In den Tagen des Pas fcha ift es bei uns ublich, am Boden zu liegen, fich des Ehebettes zu enthalten (aprecac), den Körper zu mißhandeln (xanonadecal), zu beten, zu wachen, zu fasten und allen den heiligen Leiden sich zu unterziehen, welche der Seele heilfam find."

### 11. Der Gegensatz der occidentalen und kleinapatischen Observanz in der Paschafeier.

Nachdem sich uns die occidentalische Observanz in ihrer genetischen Entwickelung und ihrem Wesen klar vergegenwärtigt hat, dürfte es uns leichter werden, auch ihren Gegensatz, die kleinasiatische Paschafeier, zu verstehen, wie er in dem großen Paschastreit des zweiten Iabrhunderts zu Lage kam. Die vollständigsten Nachrichten über diesen Streit hat uns Eusedius in der Kirchengeschichte (lib. V. cap. 23-26.) unter Mittheilung einiger.Urkundenreste ausbewahrt. Ob dagegen die in der Vorrede zur Paschachronik erhal= tenen Fragmente des Apollinaris von Hierapolis, des Hippolytus von Portus, des Clemens von Alexandrien auf die sen Streit Bezug haben, muß der weiteren Untersuchung vorbehalten bleiben. Hören wir zunächst, was Eufebius uns darüber mittheilt!

Als um das Jahr 160 Polykarpus von Smyrna den. Bifchof Anicetus von Rom besuchte, kan unter andern Gegenständen auch die Frage über das Pascha zur Besprechung. Anicetus konnte den Polykarpus nicht bestimmen, die Beobachtung (rygesse a)) des vierzehnten Nisan als Paschatags

51\*

a) Mit τηφείν bezeichnet Irenäus bei Eufebius V, 24. die kleinafiatis schwegler (Montanism. S. 197. Nachapost. Zeitalter II, 211.) του νόμου Hilgenfeld a. a. D. S. 254. nach Neander riv έοgriv τοῦ πάσχα, weil er nämlich meinte, erst unter Soter sein in Rom der Name Pascha üblich geworden. Das Richtige ist wohl riv ressaganaedexáryv; vgl. Exseb. V, 23. §. 1.

aufzugeben, ba sich derselbe auf das Borbild des Apostels Johannes bezog, der es stets so gehalten; aber auch Polykarpus konnte den Anicetus nicht bewegen, die romische Praris mit der kleinasiatischen zu vertauschen. Doch ergab sich aus dieser Differenz noch kein Streit, noch keine Spaltung: Polykarpus verwaltete in Rom die Eucharistie und schied dann in Frieden.

Erft um das Sabr 190, als ber romifde Bifcof Bi, ctor im teimenden Bewußtfeyn, daß dem romifden Stuble ber Primat gebubre, ben Rleinafiaten Die romifche Sitte aufzwingen wollte und diefe fich ber romischen Anmagung entschieden widersetten, brach ber Streit aus. Bictor trat mit andern Bandestirchen in Berbindung; in Palaftina, in Pontus, in Gallien, in Osroëne, in Alexandrien, Korinth und Rom wurden Synoden gehalten und die romifche Sitte für die richtige erklart. 3m Namen fammtlicher flein= affatischer Bischofe erließ ber greife Polptrates von Epbes fus ein Schreiben, worin er fich auf die großen Gestirne feiner Kirche berief, auf die Apostel Philippus und Johannes, beren Graber in Hierapolis und Ephefus, auf Polys farp, Thrafeas, Sagaris, Papirius und Melito, diefe Alle, Bischofe, Martyrer, Selige, hatten ben Paschatag nach bein Evangelium am vierzehnten Nifan gefeiert, an dem Tag, an welchem die Juden den Sauerteig aus den Saus fern schafften. Er felbft babe die ganze beilige Schrift burdgegangen und laffe fich nicht von Rom einschuchtern: man muffe Gott mehr gehorchen, als ben Menschen. Bictor. burch diefen Biderftand erbittert, betrachtete die orientalischen Gemeinden als irrglaubig (as bregodogovoas), bob die Rir. dengemeinschaft mit ihnen auf und versuchte es, die mit ihm verbundenen Rirchen ju dem gleichen Entschluß ju bewegen. Aber viele Bifcofe außerten fich daruber migbilligend; Srenaus von Lugdunum richtete eine Barnungsfcbrift an Bictor; er wies auf die Berschiedenheit der Praris bin, welche allenthalben in der Form der Paschafaften bestehe,

# Differenz b. Dccibent. u. Kleinasiat. in b. Paschafeier. 769

aber um so mehr die Uebereinstimmung im Glauben beweise; er erinnerte den romischen Bischof, daß auch feine Borgänger, Sotew), Anicet, Pius, Hyginus, Telesphorus und Lystus, alle den vierzehnten Nisan nicht beobachtet, aber nichtsdestoestoweniger mit den Anhängern dieser Sitte den Frieden und die Kirchengemeinschaft gehalten hätten. An diesem Widerspruche scheiterte der Plan Bictor's, ein ge= meinsames Versahren gegen die Orientalen zu erwirten: nur zwischen Rom und Sphesus tam es zum Buch.

Allein zwischen biefen beiden Berhandlungen von 160 und 190 lag ein anderer Streit in der Mitte, ber in das Sabr 170 fallt. Er ichwebte nicht zwischen Rom und Rleinafien, fondern betraf eine innere Differenz ber Kleinafiaten felbft. Alles, mas Eusebius darüber mittheilt, ift in den Eingangsworten enthalten, die er aus der verloren gegan= genen Schrift des Melito über bas Pascha anführt (IV, 26. §. 3.): "Als Servilius Proconful von Afien war, um die Beit, als Sagaris" (Bifchof von Laodicea) "ben Martyrer= tod erlitt, entstand in Laodicea ein großer Streit über bas Dascha, bas gerade bamals gehalten wurde, und rief fol= gende Schriften hervor." Go viel ift gemiß, daß Melito's Schrift, wie die des Apollinaris, aus welcher letteren uns bie Paschachronit (Dind. I, 13., Duc. S. 6.) zwei Fragmente erhalten hat, fich auf diefen Streit bezieht. Baren beide darin, wie man gewöhnlich annahm, Gegner, oder verfochten fie denfelben Standpunct? Bar biefe laodice= nifche Controverse, wie Baur meint, nur ein Moment in

a) Daß auch Soter ben Frieden mit ben Kleinaftaten bewahrte und folglich nicht, wie Hilgenfeld a. a. D. S. 257. glücklich herausges flügelt zu haben meint, die aftatische Praxis radical auszurotten trachtete und vielleicht gar zu diesem Zwecke den laodicenischen Streit erregte, beweisen die Worte des Irenäus bei Euseb. V, 24. §. 14: έν ols xal ol ngò Σωτήgos ngesβύτεgoe, denn das nad deutet unverkennbar an, daß Soter das gleiche Verfahren wie seine Vorgänger einhielt.

dem großen Paschaftreit, der barin in ununterbrochent Continuität fortschritt? war sie, wie Silgenfeld fagt, das Borspiel zum heftigen Streit unter Bictor, oder, wie Weigel will; eine davon ganz unabhängige, selbständige Erscheinung? Auch darauf wird der Fortgang unserer Un: tersuchung antworten.

Den Gegenstand und bas Befen ber Differens zwifden Rleinafien und Rom fcbildert Eufebius V, 23. in folgenden Borten : Lum biefe Beit entfland ein nicht unbedeutender Streit, weil die Semeinden von ganz Unen (This 'Adlas anaons al nagoinlai) nach alterer Ueberlieferung als De idafest bes Eribiers (ini rns rou nadra cornolou coorns) ben vierzehnten Monatstag glaubten fefthalten zu follen, a welchem den Juden das gammigu opfern geboten mar, fo daß man nun en diefem Tage, auf welchen Bochentag # auch fallen moge, den Raftenfculug machen burfe (ras ror adiriav eniludes). Diefer Obfervang foloffen fic die andern Gemeinden bes gangen Erdfreifes nicht an, fonden bielten feft an der jest noch bestehenden und auf apostolifde Ueberlieferung gegründeten Gitte, daß es nicht zieme. a einem andern als bem Auferftebungstage unferes Berrn du Raften abzubrechen (ras unorslag inlusodal)" Es train nun Synoben jufammen und Alle mit Ausnahme ber Rieinafiaten vereinigten fich in dem firchlichen Befcluß (doype enningeradrinov), "bag an feinem andern außer an ben Sonntage bas Myfterium (uvornocov) ber Aufer ftehung bes herrn von den Lodten gebalten werden (entreloiro) und daß nur an diefem das Palde fasten feinen Schluß haben follte."

Diefe Darstellung ber Differenz ift ungemein klar. Es handelt sich nach bem kirchlichen Beschluß um die Frage, an welchem Tage ber Schluß des Paschafastens, d. h. ber zum Andenken an Christi Leiden und Tod jahrlich zu baltenden Fastenzeit, eintreten und die Festcommunion gefeiert werden solle, in welcher sich der Uebergang von der Trauer

### Differenz d. Dccibent. u. Rleinafiat. in d. Paschafeier. 771

zur Freude anbahnte. Die Occidentalen antworteten, nur an dem Sonntage burfe bas Paschafasten geschlossen und Die Euchariftie gehalten werden, die fie von ihrem Standpuncte denn auch nicht als Paschacommunion, fondern als τὸ τῆς ἐκ νεκρῶν ἀναστάσεως τοῦ κυρίου μυστήριον bezeichneten =). Benn nun aber im Gegenfage zu diefer Obfervanz die Kleinasiaten den vierzehnten Rifan, den Tag des Krublingsvollmondes, an welchem die Juden das Lamm zu schlachten pflegten, als boorg rov nadga carnolov beis behielten und an diefem Tage, auf welchen Bochentag er immer fiel, ihr Raften einftellten, fo haben fie gewiß unter πάσχα σωτήριον nichts Anderes verftanden, als bie gesammte übrige Kirche, nämlich den Todes= tag bes herrn; mahrend aber bie Occidentalen biefen ftets an bem Freitag feierten, welcher entweder zunächft auf ben vierzehnten Nifan folgte, ober mit bemfelben zufammen= traf, fo begingen die Orientalen ihr Pafca ober Paffions. fest unter allen Umftanden an dem vierzehnten Difan felbft. Die zweite Divergenz aber bestand barin, daß die Occidentalen erst am Auferstehungstag fruh abfasteten, die Oriens talen aber den Raftenschluß auf den Paschatag felbft ver= legten. Aber wie war dieß denkbar ? Bie konnten fie an einem Tage, der Alle zur Trauer einladen mußte, das Faften

<sup>a) Daß μυστήφιον wirklich nur die Eucharistie in diesem Jusammen</sup>hange bedeuten kann und nicht die einsache Feier der Auserstehung, werden wir unten zeigen. Uebrigens beachte man auch hier die Gegensätze: al xard rd rasza νηστείαι und ή xugiaus ήμέζα. Auch hier wird von Eusebius scharf zwischen dem Auserstehungsfonntag und der Paschazeit unterschieden. Die Eucharistie der Occidentalen heißt nicht rd rov πάσχα, sondern rös åvast á sew ş μυστήφιον, ganz wie wir es im vorigen Abschnitt gesaßt haben. Jugleich liegt in diesem Ausbruck des dogma ecclosiasticum ein feiner Label, daß die Orientalen eine Communiouhandlung, die ihrer Natur und ihrem ästhetischen Gharaster nach nur dem Auserscheungsseset, worden könne, mit dem Paschatage verfnührten. So schwer konnten fich die Gedanken von ihrer gewohnten Bahn und Richtung losreißen!

abbrechen und sich der Festfreude überlaffen ? Offenbar so, daß sie, wie Beigel sagt, bis drei Uhr oder bis zum Abend fasteten, dann aber im Bewußtseyn der vollbrachten Erlos sung unter dem Genuffe der Eucharistie der Trauerfeier die Bendung zur Siegesseier gaben.

Eine ganz entgegengesette Ansicht haben nach Reander's Borgang Schwegler, Baur und hilgenfeld ausgesprochen. Ihnen ist das zásza swrhquor der Kleinasiaten am vierzehnten Nisan nicht ein Fest, sondern vielmehr eine Cultushandlung, und zwar eine Eucharistie zur Nachahmung des letzten Paschamahles, welches Jesus vor seinem Tode mit seinen Jüngern gehalten babe. Diese Gelehrten geben nämlich von dem Gedanken aus, daß die kleinassatische Kirche bie Schranken des Judaismus, der ursprünglich die christliche Rirche ganz beherrscht habe, noch nicht völlig habe durchbrechen können; die ihr noch anklebende judaisstische Richtung habe sich namentlich in dieser an die Norm des vierzehnten Nisan gebundenen Paschaseier ausgedrückt; nach kleinassatischem Standpunct könne demnach auch Ehristus erst am funfzehnten Nisan gestorben seyn.

Man sieht, die weißel'sche Ansicht, ber auch wir uns anschließen, berührt sich in einem Puncte ganz nahe mit ber baur-bilgenseld'schen. Beide geben zu, daß am vierzehnten Nisan die Kleinasiaten eine Eucharistie gehalten haben, nur in der Frage nach bem Ursprung und der Bedeutung dieser Eucharistie, sowie nach der chronologischen Beitbestimmung, welche die Kleinasiaten dem Todestage Jesu gaben, trennen sich ihre Wege: nach Baur war diese Eucharistie ein Nachtlang oder ein Erbstück des judischen Paschamahles, nach Weigel eine rein christliche Feier; nach Baur war den Kleinasiaten Christlus am funszehnten geftorben und jene Eucharistie nur eine Vorseier seines Leidens; nach Weigel schloß sie in dankbarer Vergegenwärtigung der durch Zesu Leiden am vierzehnten Nisan gestisteten Ver-

772

# Differenz d. Dccibent. u. Rleinafiat. in d. Paschafeier. 773

Die Entscheidung, welche diefer beiden Zuffaffungen ihre Berechtigung in den vorhandenen Quellen habe, ift febr leicht zu geben und vollzieht fich in nachftebender Schlußfolgerung : Eufebius verfichert, bie Rleinafiaten batten am vierzehnten Nifan abgefastet; da aber bas Pafcafaften als Beichen ber Trauer nur bem Leiben und Sterben bes Erlofers galt, fo mußte in dem Augenblicke. wo fie es einftellten und zur Euchariftie fcritten, ihre Pafs fionsfeier nothwendig beendigt fenn; ba fie aber nicht annehmen konnten, daß Sefus icon am breizehnten Nifan gestorben fey, fo mußte ihnen folglich der vierzehnte Rifan ber Gebachtnißtag bes Tobes feyn, ben fie burch Raften bis zum Augenblic bes wirklich eingetretenen Tobes (drei Uhr Nachmittags) ober auch vielleicht der Grablegung gegen Sonnenuntergang trauernd, nach diefem Zeitpuncte aber im hinblide auf die Segnungen der vollbrachten Erlofung durch gemeinfamen Abendmahlsgenuß mit freudis gem Preife begingen. Gegen diefen bereits von Ritfol a. a. D. G. 249. mit gewohnter Scharfe gezogenen Schluß tonnte Baur nur einen febr fcwachen Einwand erheben, Er gibt ber Sache (bas Chriftenthum u. f. w. S. 145.) folgende Bendung: vor Oftern fey es ublich gemefen, eine Beit lang ju faften, und Manche hatten bieß (horribile dictu!) auf vierzig Tage bei Tag und bei Racht ausgedehnt; bieß Saften habe allerdings nur auf bas Leiten und ben Tod Jefu fich beziehen tonnen; es entftebe nun die Frage, was die Orientalen bewogen habe, gerade am vierzehnten Rifan daffelbe abzubrechen: offenbar nicht bie Freude uber Die Berfohnung, benn ware ihnen jener Tag ber Tobestag gemefen, fo batte bie Trauer ubermiegen muffen, fondern Die Erinnerung an das von Jefus am vierzehnten Nifan ges haltene lette Pafcamahl. Allein jene auf falfcher Interpunction beruhenden vierzig Tage find nichts als Bind; wo nur immer vor dem Auferstehungssonntage im zweiten Jahrhundert gefastet wurde, ba war jenes gaften die Pa=

schaleier, die Leidens- und Todesfeier felbst; hätte die kleinasiatische Kirche als den Todestag den funfzehnten Nisan angesehen, wie die tübinger Schule meint, dann wäre ihr Paschassten, das doch den äserusiv Exclusses, die Eusedied erwähnt, vorausgegangen seyn muß, ohne allen Sinn und Bedeutung gewesen. Das ist der Biderspruch, der die baur'sche Auffassung unleugdar behastet und mit zwingender Nothwendigkeit über sie hinaustreibt. Die weihel'sche Erklärung ist darum die einzig haltbare und mögliche, sie beruht in diesem Puncte nicht auf "kunsklichen Combinationen", sondern auf dem in den Quellen darge= stellten Sachverhalte.

Rach Baur laffen fich überhaupt in ber damaligen Stellung ber Parteien nur zwei Standpuncte ber Betrach= tung benten. Den Occidentalen war Jefus am vierzehnten Rifan gestorben, an bem Lage, ben bas Gefet fur bas Pafcaopfer bestimmt hatte. Er erschien ihnen barum felbft als bas wahre Dafcalamm, bas dem mefenlofen Schatten des vorchriftlichen Typus Befen und Bahrheit gab; altes und neues Teftament verhalten fich nach diefer Anfchauung wie Bild und Sache ; bas Bild ift bebeutungslos geworden, feitdem feine volle Realitat an die Stelle getreten ift (a. a. D. Rach ber Anficht ber Orientalen dagegen **S**. 152.). foll Chriftus am vierzehnten Nifan mit feinen Jungern Das Pafchamabl gehalten und am funfzehnten gestorben fenn; fie hatten fich darum berechtigt gehalten, eine chriftliche Sebachtnißfeier jenes Mables zu veranftalten; barin eben habe ber judaiftifche Charakter ihrer im Uebrigen echt evangelifchen Feier bestanden, daß fie dem alttestamentlichen vorbildlichen Typus immer noch eine felbständige Bedeutung und Fortdauer innerhalb des Chriftenthums gesichert batten. Bie wenig indeffen diefe aus aprioriftischer Conftruction ermachs fene Firirung bes Streitpunctes die concreten geschichtlichen Berhaltniffe und Thatfachen fur fich hat, beweift am beften Srenaus, Deffen Stellung zum Streite dem Protruftesbette

### Differenz d. Dccibent. u. Rleinafiat. in d. Pafchafeier. 775

biefer abftracten Rateacrien fprobe miberftrebt. Stendus, ber felbft mabrend bes Dafchaftreites lebte und fich an bem= felben thatig betheiligte, fieht in Chrifto bas mabre Das schalamm, er erklart fich im Principe durchans für die sceidentalifche Reftobfervanz, er tritt in einer eignen Schrift gegen den Schismatiker Blaftus auf, der in judaistischer Beife ben vierzehnten als Lag bes Paschamables feiert, -aber nichtsbestoweniger widerfest er fich bem romifchen Bis ctor, als diefer die Kleinafiaten, die ganz wie Blaftus gebacht und gefeiert batten, als beterobor von der Rirchenges meinschaft auszuschließen magt; ja er ertennt ausbrudlich ihre Orthodorie au, denn, fagt er, in der Berfchiedenheit der Paschafasten offenbare fich um fo ftarter bie Uebereinftimmung im Glauben. Gibt es ein entscheidenderes Beugnis dafür, daß die Differenz zwischen Kleinasien und Rom burchaus feine dogmatifche, fonbern nur eine rituelle gewefen ift ? 3mar wird entgegengehalten, unter biefer Bors aussehung fehle es an jedem genugenden Motiv, um die Beftigkeit bes Streites ju erklaren, aber einerfeits bat Beigel ichon G. 126-130. Diefe heftigkeit aus der Stellung ber Streitenden fur jeden Unbefangenen überzeugend motivirt, andrerfeits haben oft weit geringfugigere rituelle Berschiedenheiten - wir erinnern nur an die, welche im Streite zwischen ber griechischen und romischen Rirche zur Trennung beider mitmirkten - nicht weniger beftige Leidens fcaften entzundet. Sier aber tommt überdieg noch ein gang abnlices Erklarungsmoment binzu, namlich das Centrali= fationsftreben ber romifden Bifcofe und ber Bunfch, in bemfelben ihre Prarogative geltend zu machen; dem die Rleinasiaten ihre theuren, burch apostolische Tradition verburgten Gewohnheiten nicht in demuthiger Unterwerfung zum Opfer bringen wollten. Gie tampfen gegen Rom und feine burch Agitation zusammengebrachten Majoritaten fur bie Freiheit ihrer Landesfirche, ber romischen Tradition stellen fie die ihrige, bem Anfeben bes Paulus und Petrus das

7

ihres Johannes und Philippus =), der Unterwerfung unter die Eutscheidung des romischen Bischofs den Sehorsam gegen Sott und das kategorische Gebot ihres Gewissens gegenüber.

Und wie kommt Baur zu einer mit den Quellen fo fclechtbin unvereinbaren Auffaffung ? Die Genefis berfelben liegt in den Fragmenten der Pascadronik. Avollinaris von Hierapolis, der um 180 lebte, Elemens von Alerans brien und hippolytus, Bifchof von Portus, alfo ein Rleinafiate, ein Alexandriner und ein Romer, befämpfen barin Segner, welche, gestützt auf bie fynoptische Relation, daß Chriftus am vierzehnten das Paschalamm gegeffen und am funfzehnten gelitten habe, am vierzehnten Nifan felbft eine bem Pafchamable Sefu entfprechende Feier veranftalteten, Diefen Quartodecimanern balten nun jene Bater einftims mig entgegen, daß Chriffus als das mabre Dafcalamm nicht am funfzehnten, fondern am vierzehnten gelitten und barum auch in feinem Todesjahre bas typifche Pafchamabl nicht mehr habe halten tonnen. Das diefe Quartodecimaner aber keineswegs mit den Kleinafiaten eine und diefelbe Pars

a) 3war kommt eine ansbrückliche Berufung ber Occidentalen auf Betrus und Baulus in biefem Streite nicht vor, aber ba Eufebins V, 23. fagt, auch fie hatten fich auf apoftolifche Ueberlieferung für ihre Festfeier geftust, fo fann nur Betrus und Baulus gemeint fenn, bie anch nach Eufeb. 11, 25, 7. ber romifche Cajus bem von Pros clus gepriefenen Apostel Philippus entgegenfest. Budem wird diefe Berufung geradezu vorausgeset, wenn Bolfprates an Bictor foreibt (V, 24, 2.): "Auch in Aften find große Lichter ber Rirche begraben (xal yag xara the 'Aslar)" und bann fich auf Johannes und Bhilippus beruft. Eben barum aber glauben wir, bağ Hilgenfeld a. a. D. S. 256 ff. und Baur a. a. D. S. 151. zu viel gefehen haben, wenn fie aus bem Fragmente bes Irenaus bei Eufebius beraus: lefen, bie Occibentalen hatten ihre Bafchafeier nicht über Ryfins hinaufzuführen gewagt, unter beffen Epiffopate wohl erft bie romis fche Rirche auf Beranlaffung bes Aufstanbes von Bartochba eine antifüdische Richtung eingeschlagen und ihre angebliche ursprünglich jubaifirmbe Bafchafeier aufgegeben habe.

# Differenz b. Dccibent. u. Reinafiat. in b. Paschafeier. 777

i

İ

ł

l

ł

ī

ŧ

ł

Ì

i

Ì

ľ

I

۱

ļ

t

i

tei gewesen seyn können, ift leicht zu beweifen. In bem ersten Fragmente des Apollinaris heißt es von ihnen (ed. Dindorf. p. 14., Ducange p. 6.): "fie behaupten, daß der Berr an ber id bas Lamm mit feinen Jungern gegeffen und an bem großen Tage der fußen Brode felbft gelitten. babe, und wollen eregetisch nachweisen (dinyouvrau), bag Matthaus es fo dargeftellt habe, wie fie meinen." Sippos lptus aber laßt einen Quartobecimaner fo fprechen : "Chriftus feierte an jenem Lage (dem vierzehnten) das Paschamabl (exolnos ro xaoya) und bann litt er; deshalb muß auch ich auf biefelbe Beife (in berfelben Ordnung) thun, wie es der herr gethan hat. (did naub dei or roonov o Kuoios Exolnoev, oura xoisiv). "Benn nun diefe Quars todecimaner, wie wir nicht bezweifeln, auch den Lod Chrifti, und zwar faftend, feierten, fo können fie es nicht vor bem vierzehnten Nifan oder an demfelben, nicht vor der Feier bes letten Dables Sefu, fondern nur nach demfelben, am Todestage felbst, am funfzehnten Nifan, gethan haben; von ben Kleinafigten aber wiffen wir, daß fie ihr Pafcafaften zum Gedachtniß an den Tod Jesu am vierzehnten Rifan einftellten. Darin aber fpricht fich ein febr burchgreifender Unterschied beider aus: bie Quartobecimaner, welche in den Fragmenten ber Pafcachronit betämpft werben a), hatten, mochten fie im Uebrigen noch fo rechtglaubig benten, allers

a) Da ber Quartobecimaner bei Hippolytus ausdrücklich das Recht beansprucht, sich in seiner Vestiseier ganz nach dem Versahren des Herrn zu richten, ber am vierzehnten das Baschamahl gehalten und barauf gelitten habe, so beging wahrschein lich diese Partei ihr Paschamahl am Abend oder in der Nacht vom vierzehnten auf den funfzehnten in einer feierlichen Bigilie mit Eucharistie, dann aber feierte sie den Lod und die Grabesruhe vom funfzehnten Nisan Morgens an bis zum sechzehnten Abends sastende vom Scalten vielleicht darin jene räthselhaften vierzig Stunden bei Lag und Nacht ihre Erstlärung sinden, von denen Irenäus sagt, daß aus ihnen Einige ihren Fastentermin abmäßen ?

bings noch einen jubaifirenden Bug: fie beriefen fich auf bas Borbild Chrifti, ber ein folches Dabl vor feinem Lode gehalten, offenbar um in biefem Buncte bem mofaifchen Befete eine fortbauernde Gultigteit zu mabren; fie ftusten fich vorsugsmeife auf ben Dattbaus, deffen Evangelium auch die Ebioniten allein gebrauchten ; vielleicht verwarfen fie, wenn auch nicht offen, boch in ftiller Antipathie, bas bes Johannes. Done Zweifel mar es biefe Partei, welche den heftigen Streit zu Laodicea um das Jahr 170 erregte, in welchem Melito von Sardes und Apollinaris von Sierapolis mit Schriften über bas Pascha auftraten. Ein gewiffer Blaftus, von welchem im Appendir zu Tertullian's Schrift gefagt wird (cap. 53., bei Debler adv. omnes haores. cap. 8.), er habe insgeheim (latenter) den Jubaismus einführen wollen, indem er behauptete, bas Pafcha ohrfe nur nach dem Gesete Mofis am vierzehnten Rifan gefeiert werden, verpflanzte offenbar biefe Partei nach Stalien und fammelte in Rom Anhänger (Euseb. H. E. V. cap. 15.). Gegen ibn richtete Srenaus eine Bufcbrift (Euseb. ibid. cap. 20.). Die Uebersiedelung und Fort pflanzung Diefer ichismatifchen Quartobecimaner nach bem Abendlande gab ohne Zweifel bem Sippolytus Beranlaffung ju ihrer Betampfung in feinen beiden Schriften uber bas Pafcha und uber alle Barefien : er wiederholte im Befent= lichen bie icon von Apollinaris geltend gemachten Grunde. Bielleicht bewog ihr gleichzeitiges Auftauchen in Legwyten ben Clemens von Alexandrien, mit Burudgeben und Bezug= nahme auf die Schrift des Melito (et alrias rns rou Me-Urwvog youong) ein eignes verloren gegangenes Bertchen uber bas Pafcha zu verfaffen, welchem bie oben überfesten Fragmente in ber Pafcachronit angeboren.

Eine große Schwierigkeit bietet die Frage nach bem Berhältniffe, in welchem diese judaifirenden Quartodecimaner zu ben ubrigen Judenchriften jener Zeit, zu den Ebioniten, ftanden. Diese Schwierigkeit liegt in dem Umftande, daß

ı

# Differenz b. Dccibent. u. Rleinafiat. in b. Pafchafeier. 779

i

ł

Í

1

Ņ

f

k

,I

1

ŧ

ú

1

×

ļ

d

Í.

1

1

Í

Í

I

١

i

۱

ł

1

I

wir tros der vielfachen Forschungen, welche in jungfter Beit bem Ebionitismus gemidmet worden find, über feine ut= fprungliche Ausdehnung, uber feinen geschichtlichen Berlauf bis zur Mitte des zweiten Jahrhunderts und feine Stellung . jur Rirche bis zu diefem Zeitpunct noch feineswegs jum Abschluß gelangt find. Bevor Dieg geschehen, laffen fic auch über jene Frage feine ganz fichern Refuttate aufftellen, fondern bochftens Andeutungen und Bermutbungen geben. Beigel fieht in den judaisirenden Quartodecimanern (G. 59.) "eine fpatere und fcuchterne Form eines chriftlich gewordenen Ebionitismus", der zu einer Beit auftrat, "wo bereits ber Chionitismus ein von der Rirche übermundener, auf den Kreis der minder Unterrichteten zurudgedrängter Gegenfat" gemefen fey. Ritfcbl dagegen meint (S. 252.), bag die Ausschließung ber judendriftlichen Dare tei, die bereits Irenaus als Secte aufführt, aus der Rirche por dem Sabre 170 nicht überall tonne ftattgefunden baben. bag in Rleinafien diefe Musfchließung eben eine Folge des laodicener Streites gewesen und wegen ihrer judifchen Paschafeier eingetreten fey. Allein diefer Auffassung, die ibr Urheber felbft nur als Babricheinlichkeit ausspricht, ftebt zunächft im Bege, daß bei jener laodicener Paschapartei außer ihrer Paschafeier burchaus tein Moment auf anderweitige judaiftifche Intereffen fcliegen lagt, und folche muß= ten doch gewiß hervorgetreten fenn, wenn wir in ihr bie fleinafigtischen Judenchriften erkennen wollten. Ferner ers wähnen die vorhandenen Quellen nirgends die Zusfchließung ber Judenchriften; dieß mare aber in einer fo fpaten Beit ganz unerklarlich, wenn dieselbe durch einen formlichen Uct volls zogen worden ware. Gewiß haben diejenigen Recht, welche die Trennung von den Judenchriften felbit, nicht von den Ratholikern ausgehen laffen. Bir muffen aber dabei zwei Parteien unterscheiden. Die ftrengere Richtung bes Juden= driftenthums, die dem chriftlichen Universalismus ihren beforankten nationalen Particularismus ftarr entgegenftemmte

Ĺ

und namentlich die Sefesesbeobachtung und Befcneidung zur Bedingung ber Geligkeit machte, hatte jede Berechtis gung in ber driftlichen Rirche verloren, fobald ein Befchluß gefaßt war, wie ihn die Apostelgeschichte im 15. Cap. von bem Apostelconvente ju Jerufalem berichtet. Die Andeutungen, die wir im hebrderbriefe (10, 25.), im Briefe Des Barnabas (Cap. 4.) und bei Juftin (Dial. cap. 47.) empfangen, laffen uns nicht in 3weifel, daß diefe erclufive Partei, die wir im engeren Sinne Ebioniten nennen. fic felbft von den Beidenchriften zurudzog und fich folglich beretifc in fich abschloß, um aus diefer Stellung gegen ben Universalismus der Rirche anzutampfen und fie wo mog= lich in fich zu fpalten. Die milbere Partei, die weder ben bruderlichen Bertebr mit ben Seibendriften meiben, noch ibnen Gefes und Beschneidung aufdrängen wollte, blieb in ber Rirche zurud, tonnte aber mit ihrer Entwidelung nicht gleichen Schritt halten; fo mußte in ihr allmählich eine Scheidung vorgeben : ein Theil wurde von dem immer bewußteren Streben nach Ratbolicität und Uniformitat mitergriffen und affimilirte fich allmablich der berrichenden Richtung, wozu die Zerftorung von Serufalem und der judifche Krieg unter habrian viel beitragen mußte; der übrige Theil - auf der einen Seite von den Ratholifern um der Beschränktheit feines Standpunctes willen gering geschätt und mit Mißtrauen beobachtet, auf der andern Seite bem versuchungsreichen Undringen des außerfirchlichen Ebionitismus vorzugsweife ausgesett, - zog fich, von der firdlichen Entwidelung überflugelt, nun gleichfalls freiwillig zurucht und folog fich denen an, ju welchen er eine nabere Uffinitat fublte. In diefem Scheidungsproces vollzog fic langfam und allmählich, aber ficher ber große Sieg, ben bie alttatholifde Rirche uber bas beschrantte Judenchriftens thum errang, das ohne Lebensfähigkeit fich nun in fich felbft gerfette und im Laufe der Beit binweltte. Aber auch nach ber Ueberwindung bes Gegenfages tonnten in den

# Differenz b. Dccibent. u. Kleinafiat. in b. Pafchafeier. 781

von ber tatholischen Rirche abforbitten judenchriftlichen Elementen nicht alle alten Erinnerungen erlofchen fenn, Se erfolgreicher man ben Judaismus auf dem Gebiete des Dogma betampfte , um fo mehr mochte fich, was noch von folchen judaisirenden Sympathien vorhanden war, an eine Einzels beit im Ritus anknupfen und barin feine Befonderheit zu behaupten fuchen. Bas hatte fich dazu Geeigneteres bars bieten tonnen, als jenes altnationale Pafchamabl, bas, im Gefete geboten und von Chriftus felbst gefeiert, die biftorifde Grundlage bes Abendmables geworden mar ? nirgends war dief leichter, als in Rleinafien, deffen Pafchafeier am 14. Nifan zum festlichen Bobepuncte eine Euchariftie batte. Babrend die Rirche bort mit diefer Euchariftie ihre Tobesfeier fcbloß, konnten biefe judaifirenden Diffidenten in ders felben handlung bas lette Pafcamabl bes herrn mit feinen Jungern begeben und bann erft im Stillen ihr Trauerfaften antreten. Es liegt in ber natur ber Sache, daß diefe Pars tei, die sich in der Lehre durchaus teiner Abweichung von ber tatholifchen Rirche iculbig machen wollte, fondern fich mit ihren judaistischen Sympathien an eine einzelne Gul tuskandlung gabe anklammerte, nur fcuchtern aufzutreten wagte, wie fie benn ihre Unbanglichteit an bas Befet nirs gends offen aussprach, fondern überall die Treue gegen ben herrn und bie Rachahmung feines Berfahrens in den Bor= bergrund ichob. Bu Laobicea tam es zwischen ibr und ber Majoritat zur heftigen Berhandlung und zum Bruch : mit ihrer Ausschließung waren in Rleinafien die judaifirenden Tendenzen in der Rirche überwunden und auf Sectenbildung angewiesen. Refte von ihnen mogen, wie wir an bes Blaftus Beifpiel feben, anderwarts einen gunftigeren Bo. ben für ihren Einfluß gesucht haben; gegen bas Ende bes britten Jahrhunderts zeigt fich von diefer Fraction der Quartobecimaner' feine Spur mebr.

Die vorbandenen Quellen felbst nothigen, wie wir faben, mit Weigel zwifchen tatholifchen und judaifirenden Theol. Stub. Jahrg. 1856. 52

782

1. S. Barto

cc

Quartodecimanern au unterscheiden, obgleich D. Baur bie in feinem neueften Berte G. 147. "eine reine Fiction" nennt, für bie fich fo menia etwas Beweisendes beibringen laffe, das pielmehr ber ganze Charakter und Berlauf des Streites eine folde Borausfehung geradezu ausschließe. Drufen wir nun noch bie Grunde, mit denen er uns davon überfuhren will. Er fagt: "Bie flar legt das Schreiben des Frenaus, in wel dem icon zwifchen Polotarp und Unicet von berfelben Different des rnoeiv und un rnoeiv die Rede ift, wie in bem Schreiben des Polpfrates zwifchen Polpfrates und Bictor, bie 3dentitat und bie Continuitat ber Streitfrage von Anfang an vor Augen!" Diefer Einwurf wiegt nicht fcmer, Beide Schreiben gehoren dem Streite zwischm Rleinafien und Rom an, den Eusebius V. 23 - 26. erzählt. In der Controverfe, auf welche fich die Fragmente der De fcachronif beziehen und die Eufebius an einem ganz ubm Drte (IV, 26.) erwähnt, kommen jene Stichwörter gu nicht vor : mit welchem Rechte tann fie alfo D. Baur jum Beweife dafür anführen, daß diefe lette Controverfe, die lagbicenische, mit jenem großen Streite identisch geweim fep und in continuirlichem Busammenhange ftebe? Ram hatten wir erwartet, daß er noch einmal auf biefen Ginwurf urudtommen werde, nachdem Beigel (Studien und Rrititen, 1848. Seft 4. G. 809 ff.) fo treffend nachgewielen bat, ju welchen Confequenzen die unberechtigte Geltendme dung diefes aprioristischen Identitäts= und Continuitäts, princips bei ganz differenten Erscheinungen fubren muß Der zweite Grund Baur's lautet : "Baren es baretifch, d. h. judaiftifche, Quartodecimaner gewefen, fo mußte fic boch auch ihr judaiftisches Intereffe reiner berausstellen. -- Richt wegen des Pafcha, fondern nur zum Andenken an Sesus und pas, was er gethan hatte, - follte der 14 gefeiert werden. Bas war demnach hier specifisch Sudaift ches, was nicht auch bei ben katholischen Quartodecimanern ftattgefunden hatte ?" Bir glauben, daß biefer Einwend

#### Differenz d. Dccibent. u. Rleinafiat. in d. Paschafeier. 783

burd ben bisherigen. Sang unferer Darftellung fo volltoms men beseitigt ift, bag febes weitere Gingeben barauf nur eine Biederholung des bereits Gefugten fem fonnte. 218 Bemeis, ,wie wenig die alte Rirche von baretifchen Quar. todecimanem in dem bier vorausgefesten Sinne wußte", führt Baur eine Stelle aus den unterdeffen aufgefundenen philosophumena Origenis VII, 18. C. 274. an: "Einice Undere (Erepor de roves), ftreitfuchtig von Ratur, von beforankter Einsicht (orkoverzor the ovore, idiorar the yvoouv), nach ihrem ganzen Charafter zum Rampfen alls zu fehr aufaelegt, behaupten, man muffe\_das Dafiba an bem 14. Tage des erften Monats nach ber Anordnung des Gefettes (xari riv rov vouor Slaraynv), auf welchen Lag er auch falle (er y av nueoa euneon), halten, indem fie fürchten, mas im Gefes gefcirieben ftebt, daß der verflucht fenn folle, welcher nicht fo halte, wie es befohlen ift (5 Dof. 27, 26.); "aber fie beachten nicht, bag blefe Borfcbrift den Juden gegeben ift welche das wahrhaftige .Paicalamm todten follten, bas zu ben Seiden übergegangen ift und im Glauben aufgenommen, nicht mehr im Buchftaben heihehalten wird. Indem fie nur bieg eine Gebot im Auge haben, bemerken fie nicht, was ber Apostel fagte Sch bezeuge Sedem, der fich beschneiden lagt, daß er bas ganze Gufes zu halten fouldig ift (Gal. 5, 3.). 3m Uebris gen ftimmen biefe Leute Allem zu, mas ber Rirche von dem Appfiel überliefert worden ift." Bir begreifen nicht, mit welchem Rechte diefe Stelle auf die Rleinafiaten bezogen werben kann. Hippolytus kann doch unmåglich, was Enlebius V, 23. §. 1. της 'Aslas άπάσης αί παροικίαι nennt, Die ganze Landestirche Kleinafiens, mit rives bezeich. net haben, einem Ausbruck, ber bochtens auf eine vereinzelte, fporadifc auftretende ober bereits zertrummerte Partei deutet, aber niemals mit eine Rirche, die in ihrer compac. ten Einheit wie ein Mann entschloffen fur ihre bertommliche Dhfervanz einfteht ? : Dagegen paßt ber von ihm ge-

52\*

wählte Ausbrud, fo wie feine gange nachfolgende Schilde= rung vollkommen auf bie Partei, bie fich in Rom von Blaftus her erhalten haben mochte, und es verdient Beachs tung, bag von biefer die Berufung auf das mofaische Sebot bereits unverbohlen ausgesprochen wird, während man Diefelbe in Laodicea auf jebe Beife zu bemänteln fuchte. Uebrigens burfen wir nicht verschweigen, bag D. Baur die Rleinafiaten ganz gegen die Darftellung des Eusebius feit bem Streite zu Laodicea in zwei heerlager icheidet, deren eins fur, bas andere gegen bie einheimische Paschapraris gemefen fen foll. Go fagt er (theologifde Jahrbucher, VII. 6. 278.): "Das Polytrates überhaupt fich nur auf Einzelne beruft, daß er in einer Sache, die von fo bober Bichtigteit war, nicht bas übereinftimmende Beugnif der gangen flein. affatifcen Rirche geltend machte, gibt uns einen beutlichen Bint darüber, wie getheilt jest auch diefe Rirche felbft in biefer Sache icon war." Allein fagt nicht Polyfrates bei Eufebius V, 24. §. 8., daß die von ihm auf den Bunfc Bictor's zusammengerufenen Bischofe des Landes feinem Schreiben fammtlich beigeftimmt hatten, und fugt er nicht binzu : ών τα όνόματα έαν γράφω, πολλα πλήθη είσιν? Das laft boch wahrlich nicht auf eine Theilung der fleinafiatifchen Rirche ichließen, fondern eher darauf, bag auch biefe Behauptung Baur's eine unbegründete Bermuthung, eine reine Fiction feyn burfte.

Mit welchen Gründen überhaupt Baur und Higenfeld die weihel'sche Ansicht bekampst haben, davon nur einige Beispiele! "Wie", so ruft der erstere in den tubinger Jahrbuchern (VII. S. 275.) ganz erstaunt aus, "im Moment des Todes Jesu, und so lange er im Grabe lag, sollte sich die Freude über die Bedeutung seines Todes auf diese sinnliche Weise dußern! Und boch hätten nach Baur's Ansicht die Kleinassiaten nicht bloß während der Grabesruhe (am 16.), sondern auch am Todestage selbst (am 15.) gegeffen und getrunken; denn S. 276. schon sagt

784



### Differenz b. Dccibent. u. Rleinafiat. in b. Paschafeier. 785

er: "bag man aber, nachdem einmal bie Rothwendigteit, nicht mehr zu faften, eingetreten war (am 14. Nifan), nicht noch einmal anfing zu fasten, - - tann gleichfalls nur natürlich gefunden werben." Silgenfeld wendet (theologifche Sabrbucher, VIII. G. 259.) ein: "Reierten bie Affaten mirtlich am 14. Nifan den Tod Jefu, und zwar in fo fpecifi= fcher Beife, wie Beigel meint, - weghalb find alle Beitbestimmungen von den Borbereitungen der judischen Pafcas mahlzeit entlehnt? Schon diefe Beitbestimmungen durften fowerlich Beigel's Anficht begunftigen, bag bie Afiaten icon in der Todesstunde. Nachmittaas drei Uhr, ihr gaften abbrachen, und vielmehr dafür fprez den, baf biefes erft mit bem Sonnenuntergang ge fchab." Aber worin bestanden diefe Borbereitungen zum jubifchen Mable ? In bem Begichaffen bes Sauerteigs aus ben Saufern, worauf fich Polyfrates bezog a)? Aber dieß geschab nicht am Abend des 14. Nifan erft, fondern icon am Lage, ja nach bem Talmub icon wabrend bes vurthuspov vom 13. auf den 14. Dber in dem Schlachten des Lammes, mas Eusebius ermahnt ? Aber dieg hatte ja, fo lange es geschehen konnte, nach ber zur Beit Sefu bestehenden Tempelpraris um drei Ubr ftatt und wurde alfo gang fur die von Beigel aufgestellte Unficht fprechen. Beiter meint Bilgenfeld, S. 260. Unm. 1., bag, wenn ber 14. Nifan auf einen Montag gefallen fen, die Kleinafiaten nach Beigel's Anficht nur zwei Drittheile eines Safttags gehalten hatten, mabrend nach Srenaus die geringfte Saftenzeit doch immer ein Lag gewesen fen. In der That, ein febr beiterer Einwand! Baren bie Stationen nicht auch Rafttage, die bei den Ratholiten nur bis drei Ubr bauerten ?

<sup>»)</sup> δταν ό λαός ήξουνε την ζύμην. Offenbar ein Borwurf des Bictor, um den judaistischen Charakter der orientalischen Feier zu bezeichnen; Bolykrates nimmt ihn mit einer gewissen Ironie auf: gerade an diefem Tage, den du so ungeeignet findest, haben alle Auctoritäten Kleinassen Bascha gehalten.

Rennt fie gufd Tertullian somificiania, so ift boch ben Sermas statio und leiunium baffelbe, unb noch Eviphanius eonnt ihnen ben Ramen undrila. Biptlich bachten nicht alle Bater fo haarfcharf wie Prof. Silgenfeld und Diom: flus von Alerandrien, welcher lettere fogar folche Dinge nach halben und Biertelftunden abgemeffen haben will und fich fur biefe Difrologie auf Die ariechifche Sentenz beruft: Où pungor en bie to naoù eungór. Nach diefen Proben wird ber Lefer es uns gern erfparen, noch eine Reihe ahu ticher Sinwurfe Baur's und Silgenfeld's zu widerlegen. Rur einen mullen wir berudfichtigen, der aus ber angeb: lich jubaifirenden Richtung der fleinafiatischen Kirche uber baupt bemelvitet ift. Als den Repräsentanten Diefer Rich tung betrachtet nämlich Hilgenfeld a. a. D. S. 250-252. den Melito von Gardes, der ja von Polyfrates (Eufebius V. 25.) ausdrichtich in der Reibe berjenigen aufgezählt wird, welche die Eleinafiatifche Seftfeier vertraten. Noc in der erften Auflage von Reander's (I. 2. S. 521.) und der dritten Auflage von Bieleler's Rirchengeschichte (I. S. 199.) foll Apollinaris von hierapolis fein Gegner und ber Bri theibiger ber occidentalischen Praxis im laodicenischen Strikt gewefen fenn, ben man, wie noch beute Baur und Silgen: feld thun, fur ein wefentliches Moment Der zwilchen Rleinafien und Rom obichwebenden Controverfe bielt, für eine burch bie Palitik ber romifchen Bischofe bervorgerufent Spaltung ber Drientalen felbst. Eblonit in dem Ginne, in welchem man bertommlicherweise biefen namen faßt, tann freilich auch nach Hilgenfeld's Bugeftandnig (theolog. Sahrbucher, VIII. G, 251.) Melito nicht gerbefen feyn; nichtsbestomeniger foll er "von dem Principe bes Ebioni: tismus, nämlich von ber Annahme der Identität des 31 benthums und des Chriftenthums, ausgegangen feon". Und mit welchen Grunden vertritt Silgenfeld diefe willfulich Behauptung ? 1) "In der von Eufebius IV, 26. angeführ: ten Stelle feiner Upologie identificirt er das Chriftenthum

### Differenz d. Dccibent. u. Rleinafiat. in d. Paschafeier. 787

noch gang mit dem Judenthum." Er fcbreibt nämlich an den vbilosovbischen Kaifer Marc Aurel: "Unfere Philosophie blubte fruber unter ben Barbaren . feitdem fie aber unter ber glorreichen Regierung beines Borgangers Auguftus auch beinen Bolkern ihre Bluthen reifen ließ, brachte fie beinem Reiche großes heil." Alfo weil Melito fcon gewiffermafen ein alttestamentliches Christenthum tennt, welches feit Chrifti Geburt eine weltgeschichtliche Bedeutung gewonnen bat, war er Ebionit? Und doch finden wir biefen Gedans ten icon in derfelben Form bei Juftin ausgesprochen. Diefer nennt bereits (Dial. cap. 7 seg.) die alttestomentlie chen Gottesmänner, im Gegenfate zu den beidnifchen vermeintlichen Philosophen, die alteren, feligen, gerechten und gottgeliebten Philosophen, welche das Babre ertannten und aussprachen, deren Schriften allein über die Drincipien und bas Biel aller Dinge Auffchluffe geben können und burth beren Studium er felbit bie rechte Philosophie fennen lennte und ein Philosoph, b. b. ein Chrift, geworden fen. SR/E barin Ebionitismus wittert, beweift nur, bag er mit diefem Ramen Mißbrauch treibt. 2) "Nach dem Anfange feiner Ettogen (Eufeb. IV, 26.) ift ihm bas atte Teftament noch ganglich bie bochfte fufficiente Urtunde auch fur ben driff. lichen Glaubensinhalt." Aber Delito fcbreibt nur, daff Duesimos έχλογας έχ τε τοῦ νόμου και τῶν προφητών περί τοῦ σωτῆρος και πάσης τῆς πίστεως ήμῶν, eine Auswahl von Stellen aus Gefet und Dropheten uber ben Erlofer und den gangen chriftlichen Glauben, von ihm 31 befipen wünfche. Zus biefen Borten folgt nichts, als baß man damals den ganzen Glaubensinhalt des neuen Teftamentes als Erfullung bes alten anfah und demnach auch aus dem alten Teftamente entwickeln zu können glaubte. Diefer Unficht begegnen wir allenthalben bei Juftin, Srenaus, Tertullian u. U. In biefem Sinne findet Frenaus IV. Cap. 10, §. 1. ben Sohn Gottes ubique inseminatus in scripturis Moysis. 3) "Sein Buch neol evoquárov

Deor ftellt ihn als Bertheibiger bes Untbropomorphismus dar, wie er denn nach Drigenes (Expos. in Gen. Op. Tom. II, p. 25.) gar Glieder Gottes lehrte." Inwieweit bieje Angaben vollig begründet find, laßt fich, ba jene Schrift untergegangen ift, nicht mehr mit Sicherheit beftim= men; aber geseht auch, Melito babe fich das Seyn Gottes nicht ohne forperliche Bermittelung denten tonnen, fo wurde er damit nur Tertullian's Anficht getheilt baben, der nichts weniger als Ebionit gewesen ift. Mit Recht bebt Diper in feiner Abhandlung über Melito (Studien und Rrititen, 1838, 1. Seft, S. 71.) bervor, daß diefer Schriftsteller wohl ge: rabe im Gegenfatz gegen bie alles Leibliche verfluchtigende Seiftigkeit der Gnoftiker, denen gegenüber er die tatholifche Anschauung vertheidigte, bas Moment der Korperlichkeit betont habe. Bollig aber wird der bei Melito vorausges feste Ebionitismus zunichte, wenn wir horen, daß er nach Eufebius V, 28. ausdrücklich unter benen genannt wird, welche Chrifti Gottheit und Denfcheit vertheidigten, daß er in einem in der Paschachronit (p. 259. ed. Ducange, p. 483. ed. Dindorf.) erhaltenen Fragmente Chriftum ben Szov lóyoz zod alwrwr und in einem andern bei Routh (I, 116. Ausg. 2. I, 122.) ben von der hand Sfraels leiden= ben Gott genannt, daß er in einem fpater zu erorternden Bruchftud ben Lod Chrifti als einen fellvertreten ben aufgefaßt hat. Benn hilgenfeld dagegen einwendet, er tonne trogbem die Erlofung noch febr außerlich gedacht und fich zu bem urfprünglichen Ebionitismus etwa verhalten haben wie ein moderner Orthodorer zu der Rechtglaubigkeit Quenftedt's, fo klingt dies allerdings nicht wie eine miffenfcaftliche Begrundung, fondern wie eine leere Ausflucht, beren fich Manche bedienen, um wenigstens den Schein des Rech tes ba zu behaupten, wo fie fich felbft im Unrecht wiffen. Ganz dahin gehort es auch, wenn hilgenfeld weiter bezweifelt, ob Relito vollig auf der Bobe paulinischer Auffassung gestanben habe. Bon wie vielen unter den alteren Batern durfte

## Differenz b. Dccibent. u. Rleinafiat. in b. Pafchafeier. 789

er wohl biefen Nachweis zu erbringen im Stande fryn ? Diefer Maßstab müßte uns zuletzt dahin führen, daß wir mit Schwegler den Ebionitismus zur Grundanschauung des ganzen nachapostolischen Zeitalters und zur Basis machen, von welcher die ganze Entwickelung der alttatholischen Kirche ausging.

Allein wir haben uns bei Melito teinesweas auf bie Defensive zu beschranten, wir ichreiten vielmehr aggreffiv Bielleicht durfte fich taum, eine Erfcheinung finden, bor. an welcher der Charafter der fleinafiatischen Rirche und bie unwahre Auffaffung berfelben von Seiten ber neuften Rritik fo evident nachzuweisen mare, als gerade diefer Mann. Er foll ja ein Reprafentant der kleinafiatischen Richtung gewesen, er foll nach der hertommlichen Unficht, welche die tubinger Schule aboptirt, die fleinafiatifche Dafchas feier gegen Apollinaris vertheidigt haben, er wird als Auctoritat fur diefelbe von Polykrates ansdrudlich angeführt. Schwegler bezeichnet in diefer Frage (nachapoftolisches Beite alter, II, 353.) ben Gefichtspunct ber Occidentalen ausbrudlich als den typischen, ihr Lofungswort fey gemefen: Χριστός τὸ ἀληθινέν πάσχα τὸ τυθέν ὑπέο ἡμων. Παφ Baur (bas Chriftenthum zc. S. 152.) tam die antijudais ftifche Richtung und die freiere Entwickelung bes driftlichen Bewußtfeyns, durch welche fich die Occidentalen und nas mentlich die romische Rirche auszeichnete, zu ihrem Ausbruck hauptfåchlich an ber altteftamentlichen Typologie, indem man bas Berhaltniß von Bild und Sache fcarfer bestimmte. Se vollfommner namlich Bild (Inpus) und Sache (Erfullung) diefem Standpuncte zusammentrafen, um fo weniger habe ihm das Bild noch irgend eine Bedeutung beanspruchen tonnen, fobald an die Stelle deffelben die volle Realitat getreten war. Demnach bestand "bie zahe Anhängs lichkeit an bas vermeintlich Ueberlieferte", welche man ben Rleinafiaten Schuld gibt, darin, daß fie dem Bilde an fich noch immer eine gewiffe Realitat beigelegt und fo unfabig

gewesen feven, den Lupus in den Antitupus volifiandia aufgeben zu laffen und bie rechte Einficht in bie Sache, als das an fich Befentliche, ju gewinnen. Aus biefem Grunde find fie benn auch in der Daschafrage gabe an bem abgelebten Inpus bangen geblieben und baben bem wefen lofen Schatten immer noch ein Scheinleben zu friften gefucht, Gerade Melito ift aber ein febr entichiedener und gewichtiger Beuge bafur, daß biefe Auffaffung ber fleinafiatifchen Rirche und ihres Berbaltniffes zu den Occidentalen auf reiner Riction berubt. In einem nicht genugfam beachteten Fragmente (es ift das erfte ber IV fragmenta libri incerti Melitonis, bei Routh I, 116., in der zweiten Ansa. I, 122.) fpricht er fich fo bestimmt als nur immer moglich über das Berhaltnig von Bild und Sache aus. Er fagt von Chriftus : Ebaorade to Eulov ext tois suois auton. άναγόμενος σφαγήναι ώς 'Ισαάχ ύπὸ τοῦ πατρὸς αὐτοῦ. - dla Xourds Exader, Isaan de our Exade rúxos γάρ ήν του μέλλοντος πάσχειν Χριστου. Ζίο weil Sfaat bet Typus des jufunftigen Leidens Chrifti war, als er von feinem Bater jur Aufopferung geführt wurde, barum burfte auch fein Leiden tein wirk: liches fenn, fondern nur ein wefenlofes Bild, worin etwas Butunftiges dargeftellt ward. Christus aber bat wirklich gelitten; fein Leiden ift die Realität deffen, was bei Ifaat nur ber leere Schatten, ber bloge Refler gemes fen ift. Gleichwohl war barum bas vorbildliche Leiden bes Ifaat ju feiner Beit nicht bedeutungelos; denn Melito fahrt fort : άλλά και ό τύπος του Χριστου γενόμενος έκπληξιν παί φόβον παρείχε τοῖς άνθρώποις. ἦν γάρ θεάσασθαι μυστήριον καινόν, υίον άγόμενον ύπο του πατρός έπ όρος είς σφαγήν, ών συμποδίσας έθηκεν έπι τα ξύλα ris xaonidews. Mit Schreden und Furcht follte bas, was an dem Typus geschab, das Gemuth der Menfchen erfullen, indem ein neues Sebeimnis fich ihrem Blide barbot: ein Sohn, ber von feinem Bater, um geschlachtet ju

## Differenz b. Dccident. u. Rleinafiat. in b. Paschafeier. 791

werden, auf einen Berg geführt und gebunden auf bas Holz des Opferaltars gelegt ward. Ronnte wohl ein Apollinaris, ein Hippolytus, ein Clemens, ein Drigenes icarfer zwischen Bild und Sache trennen, entschiedener dem Topus alle Realität absprechen und ihn deutlicher als blo= Ben Refler deffen bezeichnen, mas er barftelt ? Und wels den Werth hatte der Typus nach feiner gangen Unfchau. ung für den Melito noch haben können, nachdem Chriftus ibn vollftandig erfult, nachdem an die Stelle des Bildes Die volle Birklichkeit, an die Stelle bes Scheines die abfo= lute Bahrheit getreten mar? hatte ja doch der Inpus, als die Babrheit noch nicht erschienen war, dem Melito feine Bestimmung und feine Bedeutung nicht in fich, fonbern nur barin, bag er bas Spiegelbild bes Bufunftigen, bes absolut Realen war, deffen Ertenntnig er vorbereiten follte a ).

a) Baur bestimmt den Fortschritt ber typischen Auffaffung im johan= neischen Evangelium, welches bie tübinger Schule als ben Ausbruck ber occibentalischen Anschauung ansieht, S. 136. seines Wertes über die brei erften Jahrhunderte in folgender Beife: bis bahin habe man trop ber Geringschähung bes gefchichtlichen Judenthums : bennoch im alten Teftamente bie urbilbliche 3dee des Chriftenthums angeschaut, erft an ben Typen und Symbolen des alten Teftaments habe man fich bas Befen und ben Inhalt bes Chriftenthums zum Bewußtfeyn gebracht, fo bag fur biefen Standpunct Judenthum und Christenthum nach Inhalt und Form mit einander verwachsen gewefen und feins ohne bas andere habe feyn tonnen. In bem vier= ten Evangelium fey nun ber weitere wichtige Schritt geschehen, bag, ftatt bas. Bild um ber Sache willen festzuhalten und als wesentlich Eins mit ihr zu betrachten, bas Bild vielmehr, fobalb an die Stelle beffelben bie Sache felbit, bie es bedeute, getreten fep, fur 🕛 völlig erloschen und abgethan, für eine ganz bedeu= , tungslos geworbene Form erklärt werbe. In biefem Sinne fen bem Johannes bas wichtigfte und bedeutungsvollfte aller alttestamentlichen Symbole und Typen bas Baschalamm. Die Un= haltbarkeit diefer Unterscheidung läßt fich leicht an bem Gebräerbriefe nachweifen. Denn wenn Baur S. 101. hervorhebt, daß in diefem "bie altteftamentliche Religion nur als ber Abfall von ber Ibee,

# Doch auch feine Auficht über bas Pafchalamm glauben wir in den unmittelbar vorhergehenden Borten deutlich ju

als ber Schatten berfelben, als bie unwahre Gestalt ber noch verhüllten wahren Religion erfdeine", fo muß dies folgerichtig anch von allen ihren Formen, Typen und Symbolen gelten, aber eben beswegen hat auch ber Berf. biefes Briefes an biefen Symbolen nicht bie Identität, fonbern bie wefentliche Differeng von Bild und Sache, bie unendliche Erhabenheit bes neuen Bundes über ben alten barthun wollen ; man vergleiche nur, wie ihm 10, 18. durch bas eine Opfer, burch welches Chriftus bie Seinen in Ewigkelt wirflich vollendet, alle vorbildlichen Opfer nicht blog überfluffig und bebentungelos, sondern auch in ihrer Unwirksamkeit und Dhumacht aufgebedt worben find; baber ift es benn auch unrichtig, wenn Baur S. 102. noch immer behauptet : "Ran fann nach bem Des bräerbriefe nicht fagen, daß das Judenthum durch das Christenthum aufgehoben fep, es banert auch innerhalb bes Christenthums noch fort"; benn wenn ber Berfaffer ben alten Bund (8, 13.) to #aλαιούμενον καί γηράσκον έγγυς άφανισμού nennt, fo spricht er damit bem Judenthume jede ideale Berechtigung ab, noch in oder neben bem Chriftenthum zu bestehen, er will vielmehr gerade, baß bas Judenthum, nachdem bas Babre, Bollfommene und Befenhafte erschienen ift, auch als bas erfannt werbe, was es feiner natur nach ift, als wesenloser Schatten ber realen, jest nicht mehr anfünftigen Guter (10, 1.), als ein alterndes Inftitut ohne Bahrheit und Leben, in dem unaufhaltfamen Proces der Selbstauflöfung und bes Berfdwindens begriffen. 3ft aber bamit nicht nunmwunden gefagt, bas Borbildliche fey nach bem Erfcheinen ber vollen Realitat, bas Judenthum fey nach bem Erfcheinen bes Chriftenthums als erloschen und abgethan anzuseben, und nur ber biefes Berhälts niffes Unfunbige tonne jener an fich bebeutungslos geworbenen Form noch eine Bebeutung in feiner Unwiffenheit beilegen ? Umgefehrt barf man nur beachten, wie Johannes 19, 34-36. ben Sas, bağ Chriftus bas mahre Bafchalamm fen, ben Lefer ans ber Cita= tion ber Gesetzesvorschrift 2 Dof. 12, 36. errathen läßt, und man wird fich leicht überzeugen, wie auch ihm hier bas wahrhaft chriftliche Bewußtseyn an einen alttestamentlichen Lydus aufgeht, wie auch er bie urbilbliche Idee des Chriftenthums in einer fymbolifchen Einrichtung bes alten Bundes aufchaut. Nicht bie Beurtheilung bes Berhältniffes zwischen Bild und Sache erscheint bemnach im vierten Evangelium als eine andere, fondern nur bie anfere Sis tuation bes Christenthums. Der hebraerbrief muß namlich gu

۰.

Differenz d. Dccibent. u. Rteinafiat. in d. Paschafeier 793

ertennen. Melito fagt nämlich : Kai & ruboios nuov Incove Χριστός ώς πριός έδέθη παὶ ὡς ἀμνός ἐπάρη παὶ ὡς πρόβατον είς σφαγήν ήχθη και ώς άμνος έσταυρώθη. Ein warnendes Beispiel, wie vorsichtig man im Gebrauche ber Conjecturalemendationen verfahren follte, ift Routh, ber Die Borte og aurog vor eorarowon einklammert und im Commentare bemerft: Irrepsisse hoc ex superioribus vocibus mihi quidem videtur. Allein damit wurde eben bas Charakteriftische diefer Borte vermischt. Die Fragmente Melito's, welche Routh G. 116-118. (G. 122-125.) mittheilt, find aus einer allegorisch=typischen Auslegung des ameiundawangigften Capitels der Genefis entlehnt. Benu Melito zunächst von Christus fagt: ws xolog eden, fo liegt barin eine Beziehung auf jenen Bidber, welchen 216 raham auf dem Berge Moria (B. 13.) anstatt feines Sohnes auf das Holz legte, band (diefes tragt Melito in Bers 13. binein, weil auch Isaak nach B. 9. gebunden war) und als Brandopfer darbrachte. Go ward der an der Stelle des Ifaat geopferte Bidder bem Melito der Typus bes follvertretenden Todes Chriffi. Huf bas Binden aber leat er in feiner allegorifden Behandlung befonderes Gewicht, wie wir aus dem zweiten Fraamente erfehen: Uneo Ioaan τοῦ δικαίου ἐφάνη κριὸς είς σφαγήν, ἕνα δεσμῶν

einer Zeit, wo der levitische Tempeldienst noch thatsächlich bestand und von den Judenchristen, an die der Versafler sich wendet, noch mitgeseiert ward, also vor der Jerkörung Jerusalems, geschrieben seyn, weil sonst, wie Bleek (Sebräerdrief, 1, 433.) und Ritschl (a. a. D. S. 264.) hervorheben, die ganze Argumentation in die Lusst gedaut wäre. Dem Evangelium Johannis fühlt man es das gegen leicht an, daß es zu einer Zeit versaßt ist, wo der ganze les vittiche Cult bereits aufgehört und auch für den Leserkreis seine Bedeutung verloren hatte. Aus dieser Versaßt ist, wo der Situation erklärt sich auch die Condescendenz des Versassiers des Sebräerdriefs, der, um die Judenchristen zu gewinnen, einen milderen Ton in der Behandlung der jüdischen Formen obwalten läßt, als es der Consequenz seines Princips eigentlich natürlich ist. Έσαλα λυθή. έπταος σφαγείς έλυτρώσατο του Ισαάα. ours xal & xuoios ovayels fonder huas xal dedels Eluge nal rudsig šluzoadato. Benn dann Des lito weiter fortfahrt: as auvos exann nai as noobarov sig opaynyv nyon, fo blidt er damit auf Sef. 53. 7., wo in ber LXX., wie Apostelgefc. 8, 32., bie gleichen Borte auvos und noobarov gebraucht find. In der LXX. beißt εδ: ώς πρόβατον έπι σφαγήν ήγθη, και ώς άμνος ένανrlov rov xelpavros avròv apavos, ouras oùx avolyes ro στόμα αύτου. Es ift bemerkenswerth, bag nicht blog Stuffin (Dial. cap. 72. et 111.), fondern auch Clemens von Alexandrien in den Fragmenten ber Paschachronit (fiebe oben) die Borte of aqobarov eal opayn nyeriell auf Chriftus als bas mabre Pafcalamm beziehen. was auf eine Damals allgemein verbreitete Auslegung fclieften laft. Benn baber unfer fleinafigtifder Bater noch sum Schluffe binzufügt: os davos koravocon - mas tann er bann unter diefer weiteren twifchen Beziehung fich anders gedacht haben, als was Apollinaris mit den Borten ausbrückt: o dvrl rov davou nais 8500 .), als

a) Das zweite Fragment bes Apollinaris in ber Bafchachronit (G. 14. bei Dind., S. 6. bei Duc.) lautet; 'H is ro alnetiror rov noglov πάσχα, ή δυσία ή μεγάλη, ό άντι του άμνου παις θεού, ό δεθείς, ό δήσας τόν ίσχυρον (man veral. bei Melito : wis xoios idion und dedels Elvoer nuas) xal o πριθείς πριτής ζώντων καί νεπρών, και ό παραδοθείς είς γείζας άμαςταλών, ίνα σταυχαθή, ο ύψωθείς έπι περάτων novousgorog (5 Dof. 33, 17., von ben Rirchenvätern als Symbol bes Rreuzes gebeutet; bem Tertullian ift adv. Maro. 111, 18. ber Stamm bas Einhorn, bie brei Schenkel bie Borner) zal o rhy ayian aleugan Euneurnoeis (Joh. 19, 84.), & Enzéas en the πλευράς αύτου τὰ δύο πάλιν καθάρσια, ύδωρ και αίμα, λόyor xal averua (eine allegorifche Deutung, bie nach Reander's Abhandlung in Stäudlin's Archiv, 1823, 2. heft. S. 97., ju bem Einfchiebfel 1 Joh. 5, 7. Beranlaffung gegeden hat), nat o raweis έν ήμίοα του πάσχα (offenbar noch ber vierzehnte Rifan, an beffen Abend Chriftus gegen Sonnenuntergang begraben ward und

Differenz d. Dccibent. u. Rleinafiat. in d. Pafchafeier. 795

bas Bafchalamm, beffen Topus am Rreuze vollftanbige Realitat marb ? Und ift uns nicht in den Borten Juftin's, mit beffen Schriften und Ideen Melito eine unvertennbare Betanntschaft zeigt : ro noobarov gynuarikousvov Suches το σχήματι του σταυρού (Dial. cap. 40. Das Dastas lamm) icon ganz ber auros oravowdels unferes Aragments fo gegeben, daß unfere Raffung zur Nothwendigfeit wird? Richt minder muß es bedeutungsvoll erscheinen, daß Des lito, ber fo unverandert die Ausdrude ber Schriftftellen beis behålt, welche er im Auge hat, nicht das dovlov dowavusvor bes Apokalpptikers mahlt, fondern eben den auvog bes Evangeliften, als wollte er uns dabei erinnern an Job. 1. 36: 'Ιδε ό άμνος τοῦ θεοῦ, ό αίρων την άμαρτίαν τοῦ roouov, worin ja and Clemens von Alexandrien, wie wir aus ben Fragmenten ber Paschachronit erfehen, bas Paschas lamm erkannte; und boch foll nicht ber Evangelift Johans nes, fondern der judaifirende Apokalyptifer jener Lieblings= junger gewesen seyn, welcher in Kleinasien gewirkt, welcher ber bortigen Kirche ibr Gepräge gegeben und auf den fich Polpfrates im Namen aller versammelten Bifchofe fo feier= lich berufen hat! nach allem dem tann tein 3weifel bleiben,

ben nach Josephus und Philo Apollinaris rd zásza nennt, wie denn nach derfelben Anschauung Clemens ben dreizehnten als die ngoeroepasla bezeichnet) enterSieros rof purhvare rof 2/1800. Nach diefer Stelle behauptet Apollinaris nur, daß Jesus am vierz zehnten Nisan gelitten habe and gestorben sehn — eine Anschaung, in welcher die Occidentalen, wie wir sehen, mit den Kleinasstaten übereinstimmten. Es liegt also kein Grund vor, ihn zum Segner der Rleinasstaten und insbesondere des Melito zu machen, um so weniger, da Euserik, beide Schriftsteller "als harmonisch zusammenwirz kenden vor die zusander nennt, ja sie sognalisten U. Cap. 21. ausdrücklich unter die zählt, welche an der auf apostolischer Ueberlieferung rus henden Rechtgläubigkeit sestgehalten haben und in dieser Beziehung hochgeachtet werden. Dieß wäre nicht möglich, wenn sie als Gegner im bogmatischen Streite einander gegenübergestanden hätten.

١

ß

ķ

Ĭ

۱

bağ bei den Borten ws auros Estavowin dem Relito bu Typus Des Daschalammes vorfcmehte: wie jenes Lamm, Durch deffen Blut die Ifraeliten in Leappten verschont wurden, nach Juftin's Beugniffe mit zwei Spießen freup formig durchbohrt wurde, fo mußte auch das mahrhaftige Dafchalamm getreuzigt werden, von dem die Erlofung der Denichheit vollbracht ward. Indem wir aus diefem Beugniffe erfehen, in welchem Sinne Melito "feine Auswahl aus Gefet und Propheten über den Erichfer und den wo fentlichen Inhalt unferes Glaubens" verstanden bat, werden wir einerfeits nicht umbin können, ibn jenen Occidentalen an die Seite zu ftellen, deren Lofung es war: Xolords w άληθινόν πάσχα τό τυθέν ύπερ ήμων, bie das Bild fin ichlechthin abaethan und erloschen erklärten, nachdem bie Realitat an feine Stelle getreten war, andrerfeits aber wer ben wir uns huten, daß wir nicht den Apollinaris und ben Delito als Reprafentanten verschiedener Seerlager betrach ten, fondern es wird uns als die allein natürliche Annahme erscheinen muffen, daß beide fur die eine Sache ihrer ge meinfamen gandestirche mit denfelben Baffen ber allegorifchen Schrifterflarung getampft, bag beide jene judaifirende Partei beftritten haben, ber bie Pafchacommunion am viezehnten Nifan nicht eine Siegesfeier bes flerbenden Erloftt, fondern eine Nachahmung feines letten Paschamables ge wefen ift. Melito ift ein beweifendes Beugniß dafür, bas die kleinasiatische Kirche mit der occidentalischen auf bu Bafis betfelben dogmatischen Anschauung ftand und des bie Differenz zwischen beiden nur eine rituelle gewesen ift.

Noch erübrigt uns der Nachweis über die nahere Rodalitat der kleinasiatischen Feier: wir haben die Frage zu be antworten, ob diese Kirche in der Paschazeit einen oder mehrere Fasttage beobachtet habe. Weichel bewegt sich bin in einem unaufhörlichen Widerspruche. S. 102. fagt en: "Ihre Todesseier ist ein Fasttag, keine Fastwoche und bieser Fasttag ist in genauern Anschluß an den judischen

## Differenz b. Dccibent. u. Rleinafiat. in b. Pafchafeier. 797

Reftfalender ftets die nowin alvum der Juden" (b. b. bie co'). G. 242, beißt es : "Soviel ift jedenfalls aus Guif phanius flar, alle Quartodecimaner ftimmten barin überein, daß fie ular huégar rov náoza feierten." Dagegen be= mertt er G. 83: "Die Drientalen festen bie Trauers feier der großen Boche nur bis zum Rachmittag der id fort und hatten also eine ungleiche, bald mehr, bald weniger verfurzte Raften woche, fomit Paffions= feier." Er folgert baraus, wenn bie id' auf den Montag fiel, fo hatten fie ichon an diefem Lage Nachmittags ibr Faften abgeschlossen, bas fomit nur zwei Drittheile eines Tags gedauert habe; fey dagegen bie of mit bem Samftag zusammengetroffen, fo hatte ihre Saftenwoche beinahe fechs volle Lage gedauert. Daß diefe Anficht gang unrichtig ift. geht aus der 50. Saref. des Epiphanius bervor. Diefer bezeugt geradezu von den Quartobecimanern: §. 1. Anat γάο τοῦ ἔτους μίαν ἡμέραν τοῦ πάσχα οἱ τοιοῦτοι widovelung avoudi. Gerade barin aber findet er §. 2. einen Biderspruch mit den typischen Bestimmungen des mofaischen Gefetes, welche die katholische Rirche in einer fechstägigen Saftenzeit weit gemiffenhafter berudfichtige; denn da in dem Gefete (2 Dof. 12, 3. 6.) geboten fev, icon am zehnten Nifan (der i, worin Epiphanius den Anfangs= buchftaben des Namens Sefus angedeutet findet) das Paschalamm auszuwählen und es bis zum pierzehnten Nifan ju bewahren, fo beginne die katholische Rirche bereits am vierten Tage vor der Todesfeier, nämlich am Montag, das Paschafasten, damit nichts von der wahren lebendigen Feier ihr unbeachtet bleibe (laußavousv de, fagt er symbolisch, was Mosheim irrig im eigentlichen Sinne aufgefaßt bat, τὸ πρόβατον ἀπὸ δεκάτης, ὅνομα τοῦ Ἰησοῦ ἐπιγνόντες διά το ίωτα μ. ſ. w.).

1

1

1

1

1

1

ł

1

Ì

1

ł

ł

1

Die kleinasiatische Feier beschränkte sich also auf einen einzigen Tag, der mit Fasten etwa bis drei Uhr als Trauerfest begangen und dann durch die Eucharistie zur Sieges= Theol. Stud. Jahrg. 1856. 53 fefer ber vollbrachten Erlöfung word, in welcher ihnen bas Mart des fterbenden Erlöfers vorklesoras durchklang und fie zum frahen Preise aufforderte. Wie aber ftand es mit ihrer Anferstehungsfeier? Offender hatten sie eine folche nur in der möchentlichen Sonntagsfeier, und nichts läßt uns barauf schließen, daß sie den sechzehnten Risan als den Auferstehungstag durch einen sestlichen Sbarakter ausgezeichnet hätten .). Ja noch mehr, da sich kaum annehmen läßt, daß sie, wenn die 18°, auf einen Mittwoch gesallen wäre, noch füglich den barauf folgenden Freitag als Stationstag zum Andenken an Christi Tod als Darasteue feiern konnten, so brängt sich uns weiter die Holgerung auf, daß bei ihnen die Stationen überhaupt niemals in Aufnahme gekommen sind.

Bir glauben darin ben Schluffel für das Berftandnis ihrer gefammten Festordnung und ber Richtung, in welcher

s) Baner faat a. a. D. S. 149., ba bei ben Orientalen ber vierzehnte feine Rebende Feier hatte, fo habe auch alles Uebrige nach biesem Lage fich richten muffen, er fest alfo voraus, daß fie ben funfzehnten als Lobestag, ben fiebengehnten als Auferftehungstag begangen hatten. Roch nach ber zweiten Auflage von Reander's Rirchengeschichte 1, 514, follen bie Drientalon ibr Auferftehungsfest am fechzehnten Rifan, alfo an einem bestimmten, nicht nothwendig auf den Sonntag fallenden Monatstag gefeiert -haben. Selbft Safele in feiner Conciliengeschichte findet dies mahrfcheinlich und fucht of mit bem Dogma exclesiaftiton bei Eufedins V. 23. an begründen; ber Sat, nur an bem Sonninge folle bas Rinfterium der Auferstehung des Seven gehalten werden, foll nach ihm nicht von ber Festcommunion, fondern von ber Auferftehunges feier handeln, welche die Affaten stets an dem zweiten Lage nach bem Pafchafest begangen hatten. Dann aber wurde fich als unaus. weichbare golgerung ergeben, bag auch bas Bfingfifeft von ben Driens talen nicht immer auf einen Sonntag, fondern gleichfalls an bems felben Bochentage, auf welchen ihr Auferstehungofest gerabe fel, nur fieben Bochen fpater, gehalten worden ware, und wie wunderlich müßte fich bann ihre Festorbnung verschoben haben! Alle biefe Confequenzen foneibet unfere burch bie Quelle bestätigte Darftels luna ab.

## Differenz d. Dccibent. u. Rleinafiat. in d. Paschafeier. 799

diefelbe fich entwickelt hat, gefunden zu haben. Bahrend der Gedanke an den Tod und die Verherrlichung des herrn fich bei ben Dccibentalen in einer fymmetrisch geglieberten. barmonifc gestalteten Festordnung fo durch das ganze kirch. liche Leben durchzog, daß beides fowohl in den Stationen und dem Sonntaa wochentlich, als in der Pascha- und in ber Pentekostexeit jabrlich gefeiert wurde und bie Tage der Bochenfeste mit denen der Jahresfeste correspondirten, fo bat fich in der kleinasiatischen Kirche beides nur unvollstäns big entwickelt. Aus der gemeinsamen Ueberlieferung ber ganzen Kirche hatte sie ohne Zweifel den Sonntag als einziges Bochenfest zum Andenken an die Auferstehung und wohl auch zugleich an die Ausgiessung bes beiligen Geiftes bewahrt; aus der perfonlichen Tradition des Apostels 301 bannes, der ja unter ihnen Die lette Reit feines Lebens bis jur Grenze bes zweiten und britten Jahrhunderts gewirkt und bie Thatfache, daß Jefus am vierzehnten Nifan ge= Breusigt worden, in feinem Epangelium niedergelegt hatte, war ihnen ihre Paschafeier, ihre Feier des Todes Chriffi; mit bem barin unverfennbaren Giegestufe: verskeoral, als einziges Sahresfefta) erwachfen und mußte eben bas burch, bag fie an einem feststehenden Jahrestage gefeiert wurde, die Aufnahme der wochentlichen Stationen in ihren Reftentus und bie fmmmetrifche Fortbildung besielben unmoglic machen.

Bevor wir biefe kritische Untersuchung fchließen, muffen wir noch einem von felbst fich aufdringenden Bedenten gegen unfer Refultat gerecht werden. Besteht nämlich das marakteristische Merkmal ber kleinafiatischen Observanz eben darin, daß sie ben vierzehnten Rifan als Jahressest bes Lodes Seju festhielt, fo war ihre Paschafeier eine rein

53\*

a) Giefeler hat vollkommen bas Richtige geschen, wenn er I, 1. S. 241.
 4. Auflage fagt: "Von einer Jahresfeier der Auferstehung ift bei ihnen keine Spur: diese wurde bei ihnen ja jeden Sonntag bez gangen."

driftliche: wie reimt es fich aber damit, daß bie fieareiche Obfervanz ihr durchgangig den Borwurf bes Judaismus machte und diefen bis in die fpatefte Beit immer wieders bolte ? Die Erklärung biefer Thatfache liegt nabe genug. Bir haben icon oben barauf hingewiefen, daß die Kleinaffaten mit jenen Anhängern einer judaifirenden Pafchafeier, trot ber durchgreifenden inneren Bericiedenheit, boch in der Form Manches gemein hatten: beide hielten den judi= ichen Termin ber of aufrecht, beide feierten an diefem Tage eine Euchariftie, nur mit bem Unterschiede, daß jenen biefe Euchariftie der Schluß eines eintägigen Paffionsfaftens war, während biefe, wenn fie fasteten, was wir zu bezweifeln teinen Grund haben, dies nicht vor ihrer Seftcommunion, fondern nur nach derfelben, am funfzehnten und fechzehnten thun konnten. Erinnern wir uns außerdem, daß ber Rampf ber Kirche gegen den Judaismus fiegreich beftanden war, daß die Bestrebungen jener judaifirenden Dafcapartei, bie fich burch Blaftus nach Rom verpflanzte und hier Anhang zu gewinnen fuchte, dem Bictor leicht als ein neues Aufleben bes alten Conflictes erfcheinen mußten. daß man Kleinafien, über welches der Montanismus nach Rom getommen war, ohnehin als einen ben hareften gun. ftigen Boben mit mißtrauischen Augen anfab, bann begreis fen wir, wie man trot aller Berufungen auf Johannes und Philippus und trot des unzweifelhaften apoftolifden Urfprungs der fleinafiatischen Feier diefe dennoch mit jener judaifirenden ohne Beiteres identificiren und ihr acisza comoigotes, wie et ja auch noch Uthanafius in einem Fragmente ber Paschachtonik thut (S. 9. bei Dinborf, 4 bei Ducange), für eine zoomaois, für eine Bemantelung ihreb verbedten Jubalomus erklaren konnte. Saben ja boch auch beide Erscheinungen fo viel Achnliches in ihrer Außenseite. daß fogar Meander und Giefeler fich lange bavon blenden ließen, Baur und Hilgenfeld aber fie bis auf ben beutigen Tag nicht zu fondern wiffen.

2

## Differenz d. Dccident. u. Rleinafiat. in d. Paschafeier. 801

Richt bloß bie Divergenzen zwischen Rom und Rlein. i afien, fondern auch fonftige Berfciedenbeiten in ber Berechł nung der id (bie eigentlich auf den Frühlingsvollmond t fallen mußte) - es nahmen 3. 23. bie Romer ben 18. Marz, Ł die Alerandriner den 21. Mary als den Lag des Krublings-1 Ľ åguinoctiums an - machten, daß eine immer größere Berfcbiedenbeit in der Feier des Pafchafestes unter den einzelnen L Landeskirchen eintrat. Um diefe Berwirrung zu lofen und ĮÎ, die fo wunfchenswerthe Uebereinftimmung herbeizufuhren, Ï nahm 325 bie Synode von Nicka auch biefe Angelegenheit į 'in bie hand. In bem in Folge ber gefaßten Beschluffe 4 erlaffenen Synobalfdreiben (bei Socrates hist. eccl. I, 9.) 1 gibt diefelbe die erfreuliche Mittheilung, "bag alle morgens 1 landifchen Bruder, welche fruber bas Paschafeft gleichzeitig 11 mit ben Juden gehalten hatten, es in Butunft gleichmäßig ġ mit Rom und ben mit ihm übereinstimmenden gandestirchen ļ feiern wurden". Aber trotbem hielten noch manche orien= ø talische Gemeinden an dem vierzehnten Rifan fest. Eine \$ Reihe von Synodalbeschluffen wurden im Laufe bes vierten đ Jahrhunderts gegen fie gerichtet. Auf der Synode von 61 Antiochien im Sabre 341 wurden Alle mit Ercommunica= ) tion bedroht, welche gegen den nicanischen Kanon neod rng Ż άγίας έορτης του σωτηριώδους πάσχα noch ihre eigen= 1 thumliche Beife behaupteten und mit den Juden das Da= Ĵ fca gleichzeitig feierten (loiageir nal uera loudalar en-1 1 releiv to náoza, Ausdrucke, die wohl auf eine rituelle und chronologifche, aber feineswegs bogmatifche Berschiedenheit M Auf ben Synoden zu Laobicea 364 (can. 7.) deuten). ø und zu Constantinopel 381 (can. 7.) werden fie bereits ŕ unter dem Namen reosapeoxaidexatital aufgeführt. Ĭ.

Auch über diefe späteren Quartodecimaner erhalten wir Nachrichten, welche unser Resultat wesentlich bestätigen Vor Allem müssen wir hier jenes Tricentius erwähnen, den in der Vorrede zur Paschachronik die Fragmente des Petrus von Alexandrien († 311) bekämpfen und der dem ägypti=

fcen Bifcof unumwunden replicirt (bei Dind. I, 7, bi Duc. S. 3.): πούχειται γαο ήμιν ούδεν Ετερον, ή την ένάμνησιν τοῦ πάθους αὐτοῦ ποιεισθαι καὶ κατὰ τοῦτον τὸν καιροίν, ὡς οἱ ἀπ' ἀρχῆς αὐτόπται καραδιδάκασι, πριν Aiγυπτίους πιστεῦσαι. "Bir beabsichtigen nichts Anderes, als das Gedachtniß feines Leidens zu feinn, und zwar zu derfelben Zeit, wie die anfänglichen Augm zeugen es uns überliefert haben, als Aegypten noch nicht gldubig geworden war."

Epiphanius schildert uns zwei Fractionen von Quatobecimanern, und von ber zweiten berfelben tann auch nicht bezweifelt werben, daß ihnen der Paschatag der Paffiont tag war. Er fagt (haer. 50, 1.): "Andere unter ihnen, bie ebenfalls nur einen Tag beobachten und an diefem einen Tag fowohl faften, als auch das Abendmabl feiern, ruhmen fich, aus den Acten des Dilatus ihre Beit bestimmung entnommen zu haben, in welchen angeführt ift, ber Erlofer habe am 25. Marz (ry noo ouro Kalandon 'Angeller) gelitten, und an diefem Tage wollen fie bis Pafcha feiern, auf welchen Monatstag auch ber vierzehnt Nifan fallen mag; bie in Rappadocien beobachten imm diefen einen Lag des 25. Marz; boch findet unter ihnm eine nicht unbedentende Differenz flatt, indem einige be haupten : an dem Bollmond, welcher dem 25. Darg unmit telbar vorhergeht (muffe das Reft gehalten werden)." Et leuchtet ein, was auch Silgenfeld zugibt, daß olle biek Quartobecimaner bas Pascha zum Gedachtniß Des Leidens und Sterbens Jefu gefeiert haben ; nur glaubten bie einen, biefe Feier auf den bestimmten romifchen Monatstag, auf welchen nach alter Ueberlieferung a) im Tobesjahre Seju bit

a) Schon bei Zertullian (adv. Iudaeos cap. VIII.) lefen wir: Passio perfecta est, sub Tiberio Caesare, coss. Rubellio Gemino et Fufio Gemino, mense Martio, temporibus paschae, die VIII. Cal. Aprilium, die primo azymorum, quo agnum occiderant ad vesperam, sicuti a Moyse fuerat praeceptum. Diffete fas

Differenz d. Dccident. u. Reinafiat. in d. Paschafeier. 808

id' gefallen war, verlegen ju muffen, um baburch ben Schwans fungen zu entgehen, in welche bie unterdeffen eingetretene Beranderung des jubifchen Ralenders fie gezogen haben wurde, mabrend bie andern von dem Gefichtspuncte aus, baf bie id' immer auf einen Bollmond fiel, ju ihrer Pafe fionsfeier ben Bollmondstag festhielten, ber bem 25. Dars zunichft vorauslag. Dagegen fcheint es, als ob die andere Fraction ber Quartobecimaner, wie fie Epishanius ebenbas felbft beschreibt, allerdings eine mehr judaiftische Reier gehabt hatte. Er fagt a. a. D. : "Bahrend biefe fonft Miles wie die Kirche haben, fo verfehlen fie Alles, weil fie in einem Puncte ber firchlichen Sahung nicht gehorchen, noch fich von ihr untenweifen laffen, fonbern an jubifchen Rabeln bangen, mit benen fie both im Uebrigen nicht übereinftimmen, benn fie verfteben nicht, mas fie fagen, noch was fie versechten (1 Tim, 1, 7.). Einmal im Jahre feiern Diefe aus Streitsucht einen einzigen Paschatag, ob fie gleich in Betreff des Baters und des Sohnes und bes beiligen Beiftes ben richtigen Glauben baben, die Propheten und Evangeliften annehmen, die Auferstehung bes Rieifches und bas zufünftige Gericht und bas emige Leben gleichfalls bes tennen; tropbem fielen fie in einen nicht geringen Strthum, indem fie fich an den Spruch des Gefetes biels ten: Berflucht ift, wer nicht bas Pafca am vierzehnten bes Monats balt." . Man wird es hilgenfeld (C. 262. Unm, 1.) einraumen muffen, bag biefe Schilderung ber Quartodecimaner dem specifisch chriftlichen Charakter ihrer Reftfeier nicht gunftig ift und daß fich Beigel S. 246 ff. vergebens bemuhte, ihrer angeblichen Berufung auf die Auetdritat bes Gefetes eine folche Benbung abzugewinnen; ja

gabe findet fich Ev. Nicodemi praefatio, S. 496. bei Thilo. Daß Christus am 25. März gestorben seh, behauptet auch Augustin (de civit. Dei lib. 18, cap. 54.). Ueber den mystischen Grund dieser Annahme vergl. Wtefeler, chronologische Synopse der Evangelien, S. 134 ff.

man Winte fich um biefer Schilderung und biefer Berufung willen jur Annahme geneigt fuhlen, diefe Quartobecimaner fepen Abtommlinge jener zu Laodicea aufgetauchten Partei, beren Reier jedenfalls jubaifirende Grundlage und Urfprung Allein bei rubiger Ermaging fcwinden biefe Bebatte. benten, indem uns, manche fritifche Zweifel gegen die 3uverläffigteit biefes Berichtes auffteigen. Bollte man nam: lich wirklich mit Gilgenfeld annehmen, biefe von Gpiphanius geschilderte Fraction babe eine judailirende Dafchafeier begangen, bann mußte es auffallen, bag berfelbe zwar folde fpecifischeriftliche Quartodecimaner tennt, Die ihren Paldes tag ben 25. Mars, ferner folche, bie ihn am Bollmond w bem 25. Marg, aber feine fpecififchchriftliche, fondern nut judaifirende Quartobecimaner aufzählt, die ihn am Frub lingsvollmond felbft, an der eigentlichen id', bielten. Sollte es wirklich teine mehr gegeben haben, die, wie die alte fleinafiatische Rirche, am vierzehnten Nifan felbft - nicht bas Pafchamahl - fondern den Leidens= und Todestag bis Erlofers und zwar anfangs faffend und trauernd, von bni Uhr Rachmittags an aber im Binblick auf die vollbracht Erlofung communicirend und preisend feierten ? Dagegen mußten wir geltend machen, mas Theodoret haeret. fabul. compend. lib. III. cap. IV. (ed. Schulze Tom. IV. pag. 343.), ein im Jahre 457, alfo vierundfunfzia Sabr nach Spiphanius gestorbener Rirchenfcbriftfteller, berichtet: "Die Secte ber Quartodecimaner geht von folgender Unficht aus; fie fagen, der Evangelift Johannes, als er in Afin gepredigt, habe fie belehrt, an dem vierzehnten Nifan Das Pafchafeft zu halten; da fie aber die apostokische Ueber: lieferung migverstehen, fo warten fie nicht ben Lag ber Auferstehung ab (der zu Theodoret's Beit langft naoga bieß) fondern begehen am Dienstag oder Donnerstag ober Samstag, ober wie er (ber vierzehnte) fonft fallen mag, bas Gedachtniß des Leidens (rhv uvhunv rov natous)." Allein unfer 3meifel an der fritischen Genauigkeit des Epiphanius

## Differenz d. Dccibent. u. Rleinafiat. in b. Paschafeier. 805

wird zur vollen Gewißheit, wenn wir feinen Bericht über Die in Rede ftehende Fraction ber Quartobecimaner mit ber Schilderung vergleichen, welche fich über bie judaifirende Partei (wahrscheinlich des Blaffus) in den philosophumena Origenis, lib. VII. cap. 18., findet. Diefe Bergleidung überzeugt uns fogleich, daß Epiphanius biefe Darftellung vor fich gehabt, fie treu benut und nur umfcbrieben hat. Aus ihr entlehnt er 1) den Borwurf der geloveinler, 2) ben der beschrankten Ginficht, den er burch bas Citat 1 Tim. 1, 7. wiedergibt, 3) die Berficherung vollfommener Rechtglaubigteit in allem Uebrigen, welche er nur burch Anfubs rungen von Einzelnheiten erweitert, 4) die Berufung auf die Gefegesauctoritat, wobei er bie Borte 5 Dof. 27, 26. aufloft in öτι έπικατάρατος, δε ού ποιήσει το πάσχα τη ιδ ήμέρα του μηνός (val. 4 Mof. 9, 3. 13.), 5) den Gegengrund, bag man entweder alle oder gar tein Gebot zu halten fcul. dig fen, der in den philosophumena durch Berufung auf Sal. 5, 3. geftust wird, während ihn Epiphanius in feiner Biderlegung §. 2. auf 5 Mol. 27, 26. bafirt und in um= ftandlicher Specialifirung breit fchlagt. Bringen wir außer= dem in Anfchlag, wie gern der fanatische Regerbestreiter feine Gegner, die ihm meift Sybren und Peftbeulen find, mit möglichft grellen Farben fcildert, fo wird es uns begreiflich, wie er dazu tam, die Schilderung jener judaiftifchen Quarto= becimaner, wie er fie in ben philosophumena vorfand, auf bie noch übrigen Unbanger ber fleinafiatischen Dbfervang zu übertragen, um gegen diefe den freilich oft erhobenen, aber vollig unmotivirten Borwurf des Judaismus aufs Rene zu fchlendern - ein Bint, wie vorsichtig man in ber Benutzung diefer Sarefiologen, deren einer haufig den andern ercerpirt, zu Berte geben und fich vor Allem uber bie Urfprunglichteit bes Berichtes Gewißheit verschaffen muß. Wie leicht man überhaupt in Allem, mas nur entfernt m alttestamentliche Einrichtungen erinnerte, Judgismus witterte, zeigt bie Opposition bes Zerius von Sebafte, ber, in feiner Abneigung gegen bas damalige Kirchenwefen auf ben ursprünglichen Paulinismus zurückgehend, nicht allein ben Unterschied zwischen Bischof und Presbyter und die Fürditte für die Berstorbenen bekämpfte, sondern auch die ganze Paschasieier und das Fasten als judische Superstition aufgegeben wissen wollte. "Wozu", ruft er bei Epiphanius (haeres. 75, 3.) aus, "feiert ihr das Paschas? Shr hängt euch wieder an judische Fabeln; ihr bedürfet keiner Paschas feier. Euer Paschaopfer ist ja dargebracht durch Christins. — Auch ist kein Fasten geboten; denn Fastengebote sind judischer Aberglaube und Joch der Anechtschaft; für den Ges rechten besteht ja kein Selech, sondern für die Bater = und Muttermörder und Andere der Art (1 Tim. 1, 9.). Wenn ich durchaus fasten will, so faste ich um meiner Freiheit willen an dem selbstgewählten Tage."

Co wenig fich Silgenfeld demnach ju Gunften feiner Auffaffung ber Eleinafiatifden Pafcaobfervan, auf bie fpås teren Quartodecimaner bei Epiphanins berufen fann, ebenfs wenig bieten ihm die Audianer eine Stute. Denn wenn von diefen Epiphanius (haer. 70, 9.) fagt: "Mit den Juben (uera 'Ioudalow) wollen fie bas Pafcha feiern (ro skoga entreleiv), bas beißt, um bie Beit (o naupo), wenn Die Juden ihren Mazzotritus begehen (ra nao' abrois ähruna notovol) halten fie aus Streitfucht ihr Pafcha", fo fieht man leicht, daß es fich, wie Ritschl a. a. D. (G. 339.) bemertt, "bei ber Sitte ber Aubianer nicht um bie 3b eine titat ber geier mit bem jubifchen Pafcha, fondern nur um bie Ibentitat bes Termines ber jubifcom und der wefentlich chriftlichen Paschafeier handelt", und das dats auf allein die nagallay) rov násza hinauslauft, die Spis phanius diefer Partei (§. 14.) vorwirft.

Bas wendet nun hilgenfeld gegen diefe Beugniffe ein ? Er fagt a. a. D. S. 263: "Durfen wir nach diefen fpåtern Erscheinungen, von denen ein Theil selbst die judische Monatbrechnung aufgab, die ursprüngliche Feier bestimmen ?"

# Differenz b. Occident. u. Rleinafiat. in d. Paschafeier. 807

I

Ì

۱

b

t

1

١

ß

μ

Ì

ľ

1

ļ

1

٢

ļ

Í

Í

Ĵ

Allein nicht bestimmt, fondern nur bestätigt foll uns durch biefe fpåteren Erscheinungen werden, was uns ber Bericht bes Eufebius und die barin aufbemahrten Fragmente, auch abgesehen von den Machrichten des Petrus von Alexandrien, des Epiphanius und des Theodoret, als einzig mögliches Resultat erkennen ließen. Sodann fagt Hilgenfeld : "Die Reier des Abschiedsmahles ift ja an fich ichon der Reier bes Leidens nabe verwandt, fo bag es nicht unmbalich ift. bag Spåtere jene als folche auffaßten." Auch diefer Ein. wurf entbehrt ber Begründung; die Leidensfeier beging die alte Kirche immer nur burch Raften, das Zeichen her Trauer: bas Abendmabl war ihr bagegen ftets eine frobe, eine Siegesfeier, beide konnten ibr darum nicht wohl in einer Borftellung zufammenfließen : burch bas Abendmahl konnte die Leidensfeier wohl geschlossen, nicht aber begans gen werden. Daher ift denn auch undentbar, daß bie Feier des Abschiedsmahls, die doch, wie Silgenfeld fetbit zugibt, nur in einer Euchariftie bestehen konnte, den Charafter einer Leidens =, einer Paffionsfeier batte annehmen follen. Gr fragt endlich : "Sollte in einer Beit, in welcher die Selb. fandigkeit des Chriftenthums dem Judenthum gegenüber ju fo allgemeiner Anerkennung gekommen, bie Feier eines eignen másza sravowsiuov schon so weit verbreitet und so fest begründet mar, eine theilweife Rudwirtung der berrfcenden Sitte auf die der Quartobecimaner unwahrfceinlich feyn? Gab man ja doch zum Theil felbst die Berechnung nach dem judischen Kalender auf." Daß bas nacora avaστάσιμον das mipringliche, das σταυρώσιμον dagegen das fpåter binzugekommene Moment ber occidentalen Reier ge= wesen fen, ift, wie uns ber ganze Gang unferer Unterfudung ermiefen hat, eine ganz grundlofe Unterftellung; es kann daher auch durchaus nicht angenommen werden, daß burch Aufstellung des πάσχα σταυρώσιμον in spåterer Zeit eine Rudwirkung auf die Quartobecimaner ausgeubt wor= ben fev, bie nicht von Anfang an vorhanden gewefen mare;

÷.

# 808 Steit, die Differenz in der Paschafeier.

ferner wurde es gerabezu aller Erfahrung widerfprechtn, baß eine Bleine Partei, die fich um irgend einer vereinzelten Differenz willen von der übermiegenden Debrbeit getrennt, in Folge einer auf fie geubten Ructwirtung gerade bas darafteriftische Mertmal ibres Standpunctes aufgeben und eleichwohl noch Sabrbunderte bindurch in der oppositionellen, foismatischen Stellung verbarren foll; das Charafteriftifde ber Quartodecimaner aber batte nach Silgenfeld eben darin ælegen, daß fie an dem Tage, den auch die Occidentalen als den geschichtlichen Lobestag betrachteten, nämlich am 14. Rifan, nicht eine Tobesfeier, fondern eine St bachtniffeier bes legten Dables gehalten und den folgenden Lag erft, nämlich den 15. Nifan, als ben geschichtlichen Lodestag angefeben batten. Endlich gt: icab es nicht in Rolge einer Rudwirtung von Geiten ber Majoritat, daß viele Quartodecimaner bie Berechnung nach dem judifchen Ralender aufgaben, fondern fie thaten die nothgedrungen, weil die Beränderungen, die man mit bem jubischen Kalender vorgenommen batte, fie leicht in bie Lage hatten bringen tonnen, in einem Jahre bas Dafda zweimal, in bem folgenden bagegen gar nicht zu begeben; baber lag es nahe genug, ben jubifchen Monatstag mit bem romifchen zu vertaufchen, und bie Leichtigkeit, womit fit fich bazu verstanden, beweist, mas auch Tricentius ausdrud, lich verfichert, daß ihre Pafchafeier nach Korm und Bedeu tung mit der judischen nicht bas Geringste gemein hatte.

Somit bestätigen denn auch diese späteren Quartodetimaner in ihren mannichsachen Schattirungen und Fractionen durchaus unsere Ansicht, daß die kleinasiatische Kirche gegen Ende des zweiten Jahrhunderts ihren einzigen Paschatag an der ed' als dem Todestag Jesu begangen und an demfelben ihr eintägiges Fasten durch die Eucharistie aus einer Trauerseier in eine Siegesseier umgewandelt habe. Verhält es sich aber so, dann ist es klar, daß die Observanz der Kleinasiaten, weit entfernt, das Evangelium Jo-

۱

# Paret, über den Pharifaismus bes Jofephus. 809

hannis auszufchließen, daffelbe vielmehr geradezu vorausfest und bestätigt. Gern wurden wir diesen letten Cats noch näher begründen, aber da der uns zugemeffene Raum bereits erschöpft ift, fo behalten wir uns feine Ausführung für die nächfte Zeit vor.

Frankfurt a. M., den 14. November 1855.

1

È

h

h

۹ H

đ

t

1

ķ

Ì

İ

Ì

1

ľ

¢

þ

;) ¥

ŝ

İ

II.

ţ

۱

## 2.

Ueber ben Pharifäismus des Josephus 1).

Bon '

Seinrich Paret,

Diakonus in Bractenheim, Bürttemberg.

Eben im Begriffe, ber verehrlichen Redaction "Beiträge zur Charakteristik des Josephus und des Judenthums seiner Zeit" zuzusenden, las ich das Vorwort zu diesem Jabrgang, in welchem die Mitarbeiter besonders auch ersucht werden, sich der Kurze zu besteißigen. Weil nun die ganze Abhandlung das dort angegebene Maaß überschreiten würde, so möchten vielleicht auch vereinzelte Stücke, in die jene zerschlagen worden, nicht unwillsommen seyn. Denn den Verfasser leitete bei diesen Untersuchungen nicht etwa bloß das geschichtliche Interesse an der Person und den Schickfalen, oder das litterarische an den Schriften des Josephus für sich, sondern der Wunsch, zum allestigen geschichtlichen Werstandig der christlichen Epoche, einer der größten Auf-

<sup>a) In den Citaten bezeichnet J. A. ober A. die "Judischen Alterthüsmer", Kr. den "Judischen Krieg", Ap. die Schrift "gegen Apion",
L. (Leben) die Selbstücgraphie des Iosephus, D. die diudorfsche Ausgade, welche, wo es nöthig ift, nach Seiten und Linken citirt wird.
D. Berf.</sup> 

gaben heutiger Theologie, auch von biefer Seite ber Auf= bellungen und Beiträge zu erhalten. Babrend bem Philon, feinen Bor , und Ausläufern, fowie den mit ihm verwandten Rreifen ichon langft, zunachft freilich blog aus Anlaß bes vierten Evangeliums, neuerdings aber auch von umfaffenden, allgemein religionsgefcictlichen Gefictspuncten aus die Aufmerkfamkeit zugewendet worden ift, fab man fich bisber Josephus, ber boch fo aut wie jener Bolts und Beitgenoffe ber Apostel, ja weiter auch noch ihr gandsmann mar und fich auf den gleichen Schauplaten wie fie bewegte, meist nur obenhin an, als ware aus ihm fur bas Reue Testament nichts zu erholen, außer etwa jenem bis zum Ueberdruß befprochenen Zeugnis über Chriftus und einigen geschichtlichen Erlauterungsstellen, ober als ware er in ber Sprache des Talmud verfaßt, barum den Theologen insge= mein weniger zugänglich, und fein Dichtftudium, wie bas jenes, aus diesem Grunde entschuldbar. So reich an dog= matischen und sveculativen Ideen wie Obilon ift er freilich nicht; man kann keinen "josephischen Lehrbegriff" foreiben wie einen philonischen a); aber wie bas Chriftenthum nicht blog Lebre ift, fo muß man auch, um beffen Berbaltnig aur Beit feines Auftretens zu beftimmen, nicht bloß bie in letterer im Schwange gebenden Lebren und Borftellungen? fondern auch die es, bewußt oder unbewußt, beberrfcbenden Ueberzeugungen, Sitten, Strebungen, Sefuble, Leidenschaf. ten, Parteiungen zu erforschen fuchen. In faft allen &ebro puncten war bas Chriftenthum 3. B. mit bem Pharifdismus einverstanden : und boch erklarte es gerade bem Pharifaismus am entfoiedenften ben Rrieg und erfcheint gefcichtlich gus nächft als beffen Begenfatz, Eben barum muß jeder neue

a) Daher auch, wiewohl gleichfalls bedauerlichermeife, Bretfchneider mit feinen capita theologiae Iudaeorum dogmaticae e Flav. Iosephi scriptis collects vom Jahre 1812 bisher ohne Nachfolger geblieben ift.

# über ben Pharisaismus des Josephus. 811

Beitrag jur Kenntniß bes pharififchen Belens willfommen 1 fenn. Wohl erfahren wir aus dem Reuen Testament, worin 21 es bestand ; wir erhalten ein Bild von ihm aus dem Taln) I mud; es geht in dem altgläubigen Judenthum heutigen ő) Tages mitten unter uns um; aber wenn nun, wie in Soż. fephus, ein palaftinenfischer Jude Des apostolischen Beitalters j, felbft vor uns fteht, der uns nicht blog die wichtigften nachĩ. richten über bie jubifchen Religionsparteien gibt, fonbern n Š fich felbst ausbrudlich als Pharilder betennt, fo ift es gewiß k9 nicht ohne Intereffe, ihn gerade als folchen ins Auge zu nin. faffen und in feiner geiftigen Perfonlichteit, beren Ausbruck ĥ١ uns feine Schriften geben, wie durch eine chemische Unalvie al l die pharifaischen Sauerteigtheile auszuscheiden.

١

Ì

d

f

Nachdem Sofephus, wie er felbft 2. 2. ergablt, von àt! feinem fechszehnten Sahre an fich mit ben jubischen Gecten 鱓 ober, beffer gefagt, Confessionen genau betannt gemacht 1,1 und endlich noch brei Jahre bei einem Abteten Banus zur **i** gebracht batte (deffen Lebensweise ftart an die Des Laufers łŕ Johannes erinnert), trat er befinitiv zu ben Pharifdern, 71 ben gelehrten Bertretern bes bamaligen popularen Jubenø thums, über. Seine, modern au reben, lichtfreundliche und Ņ retionalistifche (d. i. fadducaische), somie feine pietistische 峬 und feparatiftifche Periode (als Effener und Anbanger des # Banus) war nur von kurzer Dauer gemefen ; von feinem À neunzehnten Jahre an entschied er fich fur die tirchliche und Ì rechtglaubige Partei - benn bas maren damals die Dha= rifder --- und blieb derfelben auch, foviel wir feben tons ð nen, bis zum Ende feines Lebens getreu. Allerdings, icon ŝ Die vornehme Art, wie er Parteiungen, in welche feine Ń Bolksgenoffen ihr ganzes Pathas legten, nacheinander die fritische Revue passiren lagt »), noch mehr ein Blick auf ¥

a) Traill (in feinem namentlich durch die geographischen Abhandlungen und die beigefügten Stahlstiche fehr verdienstlichen Prachtwerke The Jewish War of Flav. Jos. by Rob. Traill, ed. Isaac Tailor, feinen Ledensgang und feine Schriften muß uns überzeugen, daß wir einen Pharifder gewöhnlichen Schlags in ihm nicht vor uns haben. Denn ein folcher wäre viel zu ungelent und auch zu ängstlich- gewiffenhaft gewesen, als daß er fich in der Sunst dreier aufeinanderfolgenden römischen Kaifer hätte festsehen und erhalten können; ein solcher hätte stich nicht so eifrig mit ausländischer Litteratur beschäftigt und hätte niemals für Heiden die Seschichte feines Bolkes in griechischer Sprache geschrieben. Sleichwohl will Josephus ein Pharister sein als solchen zu bekennen, und es wäre nun doch zu verwundern, wenn wir nicht auch Spuren dieser. seiner Seistestichtung in seinen Werken antreffen würden.

Solche Spuren glaubten schon frühere Erklärer bei Havercamp an einzelnen wenigen Stellen zu entdecken. Auch neuerdings noch wies der verehrte D. Creuzer in feinem dritten Briefe über Josephus in dieser Zeitschrift 1853, 4. S. 907 f. auf eine einzelne Stelle über die Un= fterblichkeit der Seele und die göttliche Vorsehung (A. XVII, 13, 5.), sowie auf einige andere Stellen (A. XVI, 11, 8. Kr. V, 13, 7.) hin, welche deutlich verrathen sollen, "daß er vom pharisäischen Fatalismus nicht frei" und überhaupt "von den besonderen Meinungen seines Standes eingenom= men" war.

Gerade in diesen brei von Creuzer genannten Puncten durfen wir jedoch ben Pharischismus dieses Schriftstellers

London, Stoneman. B. J. 1847. II. 1851. gr. Dct.) bemerkt I, 6. ganz gut, schon dieser erste Act seines selbständigen Lebens seh burchaus unvolksthämlich, mehr europätsch als orientalisch, mehr hellenisch als jüdisch gewesen; er schlägt aber die pharisäischen Elemente in Josephus viel zu gering an, wenn er sortsährt: in deciding to call himself a Pharisee, he manifestly reserved to him the liberty of being such only to the extent that might be nocessary to secure his objects etc.

## uber den Pharifaismus des Josephus. 813

am allerwenigften fuchen. Bas nämlich ben Unfterblichteitsglauben betrifft, fo findet er fich in derjenigen Form, welche nach ben anderweitigen Beugniffen die fpecififc phas rifaifche ober gemeinjubifche mar, namlich als Glaube an Die Auferftehung, bei Jofephus nichta), fen es nun, baf er felbst bierin ben geistigeren alerandrinischen und effenis fcen Anfichten huldigte, die er z. B. bem Eleazar (Rr. VII, 8, 7.) in den Mund legt, oder daß er die den Seiben fo anftoßige Lehre von der Auferstehung (vgl. Ap.: G. 17, 32.) eben nur aus Rudficht auf fie verschwieg. Sinficbtlich bes zweiten Bunctes, ben Creuzer nennt, bes Glau. bens an eine Borfehung, ift einzuwenden, daß diefer tein fpecififchopharifaischer, fondern ein allgemein altteftamentlicher ift, daher man aus ben betreffenden Meußerungen unferes Schriftftellers nur fcbließen tann, er fen tein Gabbucder, keineswegs aber, er fen ein Dhatisder gewesen. Um ents fciedenften aber muffen wir binfictlich des britten Punctes ber Meinung widerfprechen, als ob die Pharifder fataliftifch gebacht batten. Denn nicht nur wurde folche Denfart zu ibrer gefehlichen Strenge und ihrer Lehre von der Berdienfts lichteit guter Berte nicht gut gepaßt haben, fondern auss brudlich wird von Jofephus felbft jener Anficht widerforos chen. Die Pharifgier namlich nahmen nach 3. 2. XIII. 5, 9. Rr. II, 8, 14. in der Lehre vom Geschich und ber menschlichen Freiheit zwischen den Gabducdern, welche um ber Freiheit willen das Geschick, und ben Effenern, welche um des Geichides willen die Freiheit aufboben, eine vers mittelnde Stellung ein und verstanden es fehr wohl, dem freien Billen des Menschen bas ihm zutommende Gebiet anzuweifen.

۱

ŧ۴

j

ţI

1

ſI,

1

ÿ

Ó

1

¥. ال

ي الا الا Richtig ift nun - um diefer Punct noch etwas

a) Bergleiche die Stellen bei Bretfchneider (capita etc. p. 47 seqq.) und feine richtige Bemerfung S. 50. (vgl. 52.) : Mortuorum resurroctionem — — ne verbulo quidem commercerit losephus Theol. Stub. Jahrg. 1856. 54 weiter zu verfolgen - allerdings, daß Josephus febr oft fic ganz fataliftifc ausbrudt. Schon bieg ift auffallend, daß er flatt "Gott" ober "Borfehung" fo gern sigaogievn, ro yoscov, & ruyy fest; aber auch die Art und Beife, wie biefe Machte wirten, bentt er fich nicht felten wie bie des Fatums. Go fagt er aus Gelegenheit einer Beiffagung bes Elias, bie genau in Erfullung gegangen, man moge bieraus die Racht des Berbananisses (rnv rov roead lorv) ertennen, welcher man nicht entflieben tonne, felbft wenn man zum Boraus wiffe, mas es bringen werbe (A. VIII, 15, 6.), Befonders im judifchen Rriege, der in feinem Berlauf und Ausgang freilich einem Juden immer etwas Rathfelbaftes und Duntles haben mußte, fpielt nach der Darftellung unseres Schriftstellers bas Berhängniß eine große Rolle : ba faß es im Regimente (orgernyouons rns siuaousvng non, IV, 4, 6.), ba fcmebte es über ber Stadt (V. 13. 7.); es verblendete bie Aufrührer (ebend.) und molite, bag die Schuldigen fammt den Unfculdigen zu Grunde geben follten (V, 9, 1.); und befonders beim Gedanten an den Unteraang des Tempels ift des Jofephus "größter Troft" bie είμαρμένη άφυκτος ούσα ώσπερ έμψύχοις ούτω καί Loyous nal rónous (VI, 4, 8.). Sa er eignete sich auch Borftellungen und Redensarten an, Die, ernftlich genommen, mit feinem Glauben als Ifraclite nicht wabl vereinbar waren. Bei bem Angriff der Romer auf die Burg Antonia 3. B. zeichnete fich nach VI, 1, 6. befonbers ein Op= rer Sabinus aus, der bie Juden mit beinabe übermenfchlichem Ungeftum gurudtrieb; bas Straucheln über einen Stein aber zog ihm den Untergang zu. hiezu fugt Sofephus die Betrachtung: Evda dy zarausuwait av rig os φθονεράν έπι ταῖς άρεταῖς τὴν τύχην, και xoλύουσαν ἀεὶ τὰ παράδοξα τῶν κατορθωμάτων. Ein anderer held im romifchen heer wurde nach ebendafelbft 8. von bem Gefchide verfolgt, dem zu entgehen teinem Sterblichen möglich ift; wieder ein anderer tapferer

## über den Pharischismus des Josephus. 815

Romer Namens Pubens, ber fich mit dem Juden Sonos than in einen 3weitampf eingelaffen hatte, wurde vom Blude verrathen (VI, 2, 10.), worauf aber auch ben Juden ichnell bie Nemefis traf. Babrend ber Rampfe swifchen Caffius und Antonius boffte ber Araber Malicos Ronig der Juden zu werden: eneyela de aga to zoear adrov raig Elaloi (I, 11, 8.). Das bosartige, tudiice Befen des Geschicks wird in ber icon angeführten Stelle 2. VIII, 15, 6., nachdem deffen Unentfliebbarkeit geschils bert worben, fo gezeichnet: untogrerai (to yordv) tag άνθρωπίνας ψυχάς έλπίσι κολακεύον χρησταϊς. αίς έπι το πόθεν αύτων πρατήσει περιάγει. Sa im Sinblid auf bie Bechfel des Geschides foreibt Sofephus 2. X. 8, 3. Gott felbit, deffen Namen er bier mit Bes foid ober Berhängniß gleichbebeutend gebraucht, eine mudis ποικίλη και πολύτροπος μι.

L

ł

ł

I

١

İ

İ

ł

ŕ

Ņ

t

۱

1

İ

۱

l

İ

۱

ţ

ļ

đ

ş

۱

J

ļ

d

Diefe Stellen find geeignet, noch weiter zu beweifen, baß gerade hier keine pharifaifchen Meinungen vorliegen. Mit weit größerem Rechte könnte man fagen, Jofephus habe fich hier die Anfchauungsweise feiner großen belleni= fcen Borbilber, wie des herobot, angeeignet; benn jene Zusbrude flingen eher heibnisch als jubifc. Bollen wir bieg aber nicht annehmen, fo låge am nachften, an den Effes nismus zu erinnern. Denn bag biefer auf ihn eine große Anziehungstraft ausgeubt, ift aus feiner offenbar mit Liebe entworfenen Schilderung deffelben deutlich erkennbar, und leicht laßt es fich denten, bag gerade die effenische Un= fcauung vom Balten bes Geschickes ober ber Borfebung in bem Gemuthe eines Mannes, ber ohnedief zum Efletticis. mus geneigt war und vor deffen Augen fich bas lette tras gifche Geschick feines Boltes entwickelt hatte, haften geblies ben war. 3m Ganzen übrigens mußte feiner geiftigen Drganifation und feinem religiofen Standpunct die pharis faische Anfchauung, welche "Einiges bem Gefchict, Manches aber auch bem freien Billen zuschrieb" (2. XIII, 5, 9.) 54\*

١

und namentlich bei den guten und bofen Handlungen ber Menschen nur eine gottliche Mitwirkung (Bondesev) annahm (Kr. 11, 8, 14.), weit eher zusagen als der Fatalismus. Denn die Geschichte ist ihm vorzugsweise eine Offenbarung der bez lohnenden und bestrafenden Gerechtigkeit Sottes (A. Borw. 3. 4. 11, 6, 4. 9. 13, 4. 8, 1. 1V, 3, 3. 8, 38. Kr. V, 1, 1. 8, 2. VI, 8, 4. 9, 4. VII, 2, 2. 8, 1. 11, 4. und viele andere Stellen), und mit dieser einfach praktischen, echt alttestamentlichen Anschauungsweise verträgt sich der phazrischische Synergismus a) weit besser satalismus, der meist einen speculativen Ursprung hat und, consequent verfolgt, die moralische Betrachtung ber Geschichte aussebet.

Bir mussien nach bem Vorangehenden leugnen, daß in ben von Ereuzer namhaft gemachten Puncten der Pha= risäsmus des Josephus vorzugsweise oder überhaupt zu suchen sey. Damit leugnen wir jedoch keineswegs, daß er sich in seinen Schriften als Pharisäer kund gebe, sondern wollen eben dieß noch näher beweisen. Freilich ist dabei nicht bloß auf Einzelnes, sondern zugleich auf den ganzen Geist zu achten, der sich in seinen Urtheilen und der Besbandlung ber Geschichte offenbart.

Juallernåchst muß natürlich feine Schilderung der judifchen Religionsparteien felbst unfere Aufmerklamkeit auf sich ziehen. Diefe, rein fur sich genomsmen, läst freilich nicht vermuthen, daß ihr Schreiber ein Pharischer, sondern weit eher, daß er ein Effener gewes fen sey. Denn der Effenerorden ist S. Kr. II, 8. (der Hauptstelle über die judischen Theilungen, auf die Josephus mehrmals zurückweist) nicht bloß unverhältnismäßig aussführlich, sondern auch mit offenbarer Borliebe geschildert, Es ist unleugdar: seine Bemerkung (§. 11. Schluß), daß ihre (der Effener) Beisheit auf Alle, die fie einmal getostet,

a) Der auch bei Josephus hie und da einen Ausbruck findet, 3. B. Rr. 111, 8, 1. dazusóviog ovvágyzia. Achulich A. IV, 3, 2.

## über den Pharifaismus des Josephus. 817

einen unmiderftehlichen Reis ausube, findet ihre Unwendung auch auf ibn felbft a). Allein febr wohl konnte ein Dhari= fåer, ohne irgendwie fich felbft ober feine Partei zu verleug. nen, ihnen im Herzen zugethan fepn. Ihre ganze Aufs faffung des Judenthums wich, wie icon die überaus hobe Berehrung der Derson Mosis beweist, von der der Pharis fder nicht wefentlich ab; ibre ftrenge Lebensordnung konnte einem der Letteren leicht wohlgefallen; ihre theokratifc=po= litifcen Grundfate maren, wie zwar nicht aus der Schils derung des Josephus J. Kr. II, 8., aber aus manchen von ihm gelegentlich angeführten Thatsachen hervorgehtb), bies felben wie die pharifaifchen; ihrer Engellehre und ihren Ans fichten vom Jenfeits tamen entsprechende Glaubensmeinun= gen im pharifaifchen Spftem entgegen ; ihre übrigen Gigen= thumlichkeiten und Sonderbarkeiten aber konnten als ein weniger michtiges Beimert erscheinen, welches ein gutes Einvernehmen beider Parteien nicht zu ftoren brauchte. So bewahrte denn auch Jofephus von der Beit her, wo er felbft "bie Beisbeit ber Effener gekoftet", ihnen eine freundliche Gefinnung, fo wenig auch im Uebrigen einem Beltmann und Politiker, wie er war, für feine Person ihr feparatiftis fces und astetifches Befen zufagen konnte.

1

ţ

Ł

Ĕ

1

t

k

į,

đ

21

٤.

X

di

\*

K, İ

įİ

1

đĬ

譄

ĥ

į.

1

(#

Ļ

ί.

<u>الم</u> با

쒥

ø

ø

R!

stonnte die Schilderung einer nichtpharisälichen Partei für einen Pharisäer zu gunstig erscheinen, so erscheint umges kehrt die Schilderung der pharisäischen für einen Anhänger derselben zu ungünstig. Denn es fließen in dieselbe tas delnde Bemerkungen ein, die sogar an die strenge neutestas mentliche Kritik des Pharisäismus erinnern. A. XVII, 2, 4. lefen wir nämlich, diese Partei habe sich auf die genaue

- a) Einen, freilich nicht gehörig durchgeführten, Bersuch, "eine entschiedene Hinneigung des Josephus zu alerandrinisch = effentschen Ansichten" nachzuweisen, hat neuerdings Lutterbeck gemacht (Neutestiamentliche Lehrbegriffe, 1, 412.).
  - b) Bergl. meine Einleitung in Josephus' Schriften vor der Ueber= fezung der Gesch, des jud. Kriegs. Stuttg, 1855. S. 40.

Auslegung des vaterlichen Befeges viel eingebildet (ubya opoveiv), fie habe fich die besondere Sunft der Gottheit zugeschrieben (προσποιείσθαι), ferner, fie babe ihren großen Einfluß bei bem Bolte gerne auf eine bem beftehenden Regimente gefährliche Beife geltend gemacht, und endlich, fie habe bem Raifer und bem Ronig Berodes ben Eid ber Treue ju ichworen fich geweigert. Aber diefe tadelnden Bemerkungen beweisen gegen ben Pharifaismus des Jofephus nicht viel: fie fteben gang vereinzelt und lauten nur wie Bugeftandniffe, welche Sofephus zu machen fich gedrungen fublte. 3m 3. Rr. namlich batte er die Pharifder nur wie eine barmlofe Philosophenschule bingestellt und den Antheil, ben fie an der letten jubischen Boltserhebung genommen, gefliffentlich verhullt. Gewiß war ihm nun Diefe Unreblichkeit ber Darftellung von ben zahlreichen gegnerischen Darftellungen, welche fein Bert hervorrief (2p. L 9. 10.), auch unter Anderm vorgeworfen worden, und er mußte fich entschließen, in einigen Puncten feine Schutslinge und Parteigenoffen preiszugeben. Babrend er alfo 3. B. J. Rr. II, 8, 1. den Galilder Judas von ben ubris gen Parteien forgfältigst ifolirt und als Stifter einer Sette bargestellt hatte, welche mit ben ubrigen nichts gemein babe, muß er in der fpateren Archaologie XVIII, 1, 1. ju= gefteben, daß auch ein Pharifder im innigsten Bunde mit ihm zufammengewirtt habe, wonach alfo die Kluft zwischen beiden Gecten boch nicht fo groß gewesen fenn tann. Ein ahnliches Zugeständniß liegt darin, daß er die notorische. im J. Rr, aber abfichtlich verfowiegene Thatfache ber Eidesverweigerung ber 6000 Pharifåer bei dem Regierungsantritt Derobes des Großen in den 3. 2. nachträglich boch ermähnt ").

ı

a) So erfahren wir nachträglich (L. 37.) von Simon ober Symeon (Kr. IV, 3, 9.), Gamatiel's Sohn, der schon als Freund des 30hannes von Gischala (L. 37.) und wegen feines Benehmens gegen Josephus (ebend. u. 38.) als zur kriegerischen Partei in Verusalem gehörig gedacht werden muß, daß er ein Pharisäer gewesen sey.

#### über den Pharifaismus des Josephus. 819

Der biebei eingeftreute Label wird aber burch bas fonft 12 und auch eben an der angeführten Stelle ibnen gespendete • 1 Lob weitaus aufgewogen. Sie find namkich nach ibm vor . 1 Allem die genaueften Ausleger und Beobachter des Ges 5 fepes (Str. II, 8, 14. I, 5, 1.; 2. 87.). Bedenten wir, mit 1 welcher Ebrfurcht Sofephus felbft bas Gefes betrachtet, wie 12 Gefehestunde bei den Suben überbaupt als bie bochte Biffen. 11 fcaft galt (2, XX, 11, 2.), und wie "Genauigteit" auch 1 fonft dem Jofephus mit Krommigkeit und Gemiffenbaftig= 21 feit gleichbebeutend ift. fo erhellt, wie boch fie damit gestellt đ find. Ferner wird ibre gegenfeitige Liebe und ibre slg rd X, xowdy ouovoia ruhmend hervorgehoben (Rr. 11, 8, 14.). 1 Rehmen wir nun das Andere hinzu, daß Sofephus fonft, M 2. B. Av. II, 19 f., die Suovosa der Juden als einen der **1** iconften Charakterzüge des Boltes bervorbebt, melder auch 2 bie Bewunderung und Nacheiferung der Beiden errege 1 (ebend. 39.), fo erscheinen eben bamit die Pharifder als bies 1 jenigen, in welchen Die edelften nationaltugenden ber Juden 1 aleichfam vertorpert ju fcauen find, als bie Reprafentan= 1 ten bes echten Judenthums. Noch mehr. Eben in jener ¢ Stelle (A. XVII, 2, 4.), der einzigen, die einen ents :\$ fcbiebenen Ladel gegen fie ausspricht, ift, wie als Ge-\$ gengewicht gegen ben Ladel, von ihnen als Gefammts 1 beit gefagt, fie fepen vermöge des Umganges Gottes 5 mit ihnen (Excournoes rov Seov) mit Borherwiffen der ¥ Butunft betraut gewesen »), Gie erscheinen somit als Ĭ Freunde Gottes, als Propheten und Rachfolger der Pro= 1

ø

ø

1

1

\$

ļ

\$

Ebenso waren alle Mitglieber ber nach Galiläa abgefanbten Unter: fuchungscommission (L. 38.) Pharisäer, woraus wieberum hervors geht, wie lebhaft sie sich an der Empörung gegen die Nömer bes theiligten.

a) Dieß ift der Sinn der Stelle, keineswegs, wie er gewöhnlich gefaßt wird (z. B. latein. Uebersezung und Lutterbeet I, 178.), bloß der: man hade ihnen ein Borherwiffen zugetwut oder zuge= fcrieben.

pheten a). So wollte ber Pharifder Josephus felbst ein Prophet, ein Bote und Beauftragter Gottes fenn, von beffen Untruglichkeit fich auch ber Raifer Bespafian vollig überzeugt haben foll (Rr. III, 8, 9.). Ramentlich batte ibn Gott einft im Traum das bevorftebende Unglud der Juden. und mas fich mit ben romifchen Raifern begeben werbe, abnen laffen und Jofephus verftand auch in ber Auslegung ber Träume bas von Gott zweideutig Gefagte zu deuten; benn als Priefter und Prieftersfohn war er mit den Beif= fagungen der beiligen Bucher mobi vertraut (Rr. III. 8. 8., val. 5.). Allerdings gebt er an biefer Stelle nicht auf feine Eigenschaft als Pharifder, fondern als Priefter zurucht; indem er fich aber feine prophetische Sabe als burch bas Studium der beiligen Schriften vermittelt dentt (vgl. 11, 8, 12.) und dief lettere eben die vielgerubmte ftarte Seite der Pharifder war, fo burfen wir wohl annehmen, daß er eben auch als Pharifder ein Prophet feyn wollte. Roch mehr aber febrt er feine pharifaifche Parteifarbe beraus in feiner Darftellung und Beurtheilung des Sadducaismusb). Un den Effenern mochte ein Pharifder leicht Wohlgefallen finden, fo Manches er auch an ihnen auszufegen haben mochte; von den Sabducdern aber mußte er fich entichieden abgestoßen fublen; fie mußten ibm als Unglaubige und Reber erscheinen, wie sie denn im Talmud Minim beißen. Birklich erhalten wir auch aus, der Feder des Pharifders > Jofephus eine bochft ungunftige Schilderung jener Reli= gionspartei. Schon ihre Lehre ist in einem wichtigen Puncte von ihm mißdeutet oder wirklich migverstanden. Nach ibm batten fie bas Balten des Geschickes ganzlich

a) Einzelne Propheten gab es allerdings auch unter den Effenern (Kr. 11, 8, 12. 1, 3, 5.; A. XV, 10, 5.).

b) Die Polemik gegen den Sabducäismus scheint übrigens in den orthodoren judischen Schriften damaliger Beit zum guten Ton gehört zu haben. So findet sich eine solche auch in dem Buche Genoch (vgl. Dillmann das Buch Henoch, Lpz. 1853. S. LIV.).

## uber den Pharistismus des Josephus. 821

gebengnet, gar teinen Einfluß Gottes auf die handlungen der Menfchen angenommen und Alles nur der freien Babl und Billfur des Menfchen zugeschrieben (Rr. 11, 8, 14. und noch ftarker 2. XIII, 5, 9.). Bollige Leugnung der gottlichen Borfehung konnte aber boch wohl, wie icon Staudlin bemertte, ihre Meinung nicht feyn; denn bamit wurden fie ja von den erften Glementen der altteftamentlis der Religion fich losgefagt haben. Bie ihre Lehre, fo ift auch ihr Leben in febr ungunftigem Lichte bargestellt. Bab= rend Liebe und Einigteit ben Pharifder tennzeichnet, fo ift ihr Element gegenseitiger Streit (2. XVIII, 1, 4.); fie find untereinander unfreundlich und im Umgang mit ihren Glau= bensgenoffen eben fo raub und abftogend wie gegen Fremde (Rr. II, 8, 14.); die Milde ») ber Pharifder im Strafen wird ihnen gegenüber (2. XIII, 10, 6.) hervorgehoben, wodurch fie felbst als hart und lieblos gezeichnet werden follen. Aber nicht bloß in birecten Meußerungen offenbart fich Die feindselige Stimmung des Pharifders gegen diefe feine Gegenfüßler, fondern er icheint auch manche verstedte Un= griffe gegen fie zu machen; ja icon feine ganze Behand. lung der alttestamentlichen Geschichte ift, tann man fagen, Darauf angelegt, den Sabducaismus zu betämpfen und zu Aus Anlag ber banielischen Beiffagungen. widerlegen. beren genaue Erfullung er nachmeist, ftellt er (A. X, 11, 7.) eine Betrachtung uber Erfullung der Beiffagungen uberbaupt an, welche bas Balten einer Borfehung aufs deuts lichste beweife und die Leugner der lettern aufs beste mider= lege. Bunachft ift diefe Betrachtung allerdings gegen die Epitureer gerichtet; aber unter biefen verstand er gemiß nicht bloß die hellenifchen und romischen, sondern auch die Sabbucder, die ibm als die judischen Gpifureer erscheinen

Digitized by Google

a) Diese Milbe zeigten fie wohl nur gegenüber von politischen Berbrechern, mit denen sie sympathisisten, wie Lutterbect 1, 164. gut bemerkt.

mufiten, wenn er einmal die Pharifder, wie er 8. 2. thu als die judifchen Stoiter und die Effener als die judi fchen Dythagoreer (X. XV, 10, 4.) bezeichnet hatte. Su Berlauf ber Erzählung altteftamentlicher Gefchinten fobun und auch ber fpateren tehrt gar oft bie Bemertung wiebe: es fen aus biefem ober jenem Ereigniß bie Dacht bi Schidfals zu ertennen, ober bie gottliche Bergeltung, ete baf nichts obne Gottes Borfebung gefchebe u. f. w. Bei beißt bieg anders, als; die Beiffagungen ber beil, Schi ten, ferner die beilige fowohl als die profane Geschicht fepen eine fortlaufende Biderlegung ber fabbucaifden In ficht vom Berbaltnif Gottes zur Belt und zur Freibeit! Im Einzelnen find noch folgende Stellen au vergleichen. A. VI. 12, 7. wird aus Anlag der Erzählung 1 Cam, 22 eine Betrachtung Darüber eingefügt, wie boch die Menfca, wenn fie eine bobete und einflußreiche Stellung im tem gewinnen, fo leicht Berachter Gottes werden und detit leben, als ob Gott fie nicht fabe. Erinnern wir uns um, daß nach XIII, 10, 6. der Sabducaismus feine Anbangen bauptfachlich unter den Reichen und Bornehmen zahlte, f fann wenigstens eine verftectte Polemit gegen denfelben auch bier gefunden werden. Ein deutlicheres Beilpiel ebn bietet bie Gefchichte Simfon's (X. V. 8, 9.) bar. Bier # bie Begebenheit Richt. 15, 15 - 19. fo bargeftellt: Rachten Simfon mit einem Efelstinnbaden tonfend Dann etfdle gen hatte, bildete er fich auf diefe That mehr ein, als mit ift, und fagte, er habe das nicht Gottes Bulfe (avregia) zu verbanten ; er fcrieb vielmehr das Geschehene feiner cige nen Luchtigkeit (doern) zu. Als ihn aber bald ein fate Durft überfiel, fab er ein, daß menfdliche Kraft nichts fi und fcbrieb Alles Gott ju, ber ihn dann auch erhörte u. f. m. Dieß heißt, anders ausgedruckt, foviel: Simion, burch feine Thaten übermuthig geworden, fey auf bem Bege gemefen, ein Sadducder zu werden, das fich ihm aufdrängende Gefühl menfchlicher Abhängigteit und Bulft:

#### über den Pharisaismus des Josephus. 823

el bedürftigkeit aber habe ihn auf den rechtgläubigen pharifais fcen Pfad zurudgebracht. Dieß ift zugleich ein Beilviel **ä**1 bavon, wie bie Obarifder in ihren Spnagogen = ...Beit= t 🛍 predigten" folche altteftamentliche Terte zur Polemit be-nutten. Ein weiteres folches Beispiel und zugleich einen ģ Beleg weiter zu dem Bisherigen gibt die Stelle U. I. 4, 1 f. : Bier werden nicht undeutlich die Erbauer des babplonischen ۳Ż۵ Aburms als Borläufer ber fpateten Gabbucder und Rimrob. ú. nach Josephus der Anstifter jener Bauunternehmung, als Ľ geiftiger Stammvater berfelben gezeichnet. Denn wie ibr zi Hauptirrthum war, daß fie anavra eg' favrois ridevı. rai und sagen, row dyadow altlous saurous yevoar i uévous (XIII, 5, 9., vgl. Rr. II, 8, 14.), fo war Nimrod 1 (Nabrodes) der Erste, der jene Leute der Urzeit Eneide, un 16 - τῷ θεῷ διδόναι τὸ δỉ ἐκεῖνον εὐδαιμονεῖν, ἀλλὰ τὴν ŵ**ł** ίδίαν αρετήν ταῦτα παρέχειν αὐτοῖς ήγεῖσθαι. Sat ber ų İ Schriftsteller biebei auch nicht wirklich an die Sadducaer atbacht, fo ift boch menigftens fo viel zuzugefteben, daß die ġ١ ihm als Pharisder geläufige Polemik gegen die Reger feiner g) Beit auf jene Charafteriftit des Nimrod einen Einfluß geubt ٩Ì babe, der ihm felbft vielleicht nicht zum Bewußtfenn tam. g I

Noch weit mehr aber, als in der Schilderung der judis schen Theilungen, zeigt sich Josephus als Pharisäer zweitens in feiner ganzen Auffassung des Judenthums. Ganz im Allgemeinen betrachtet ist nämlich schon dieß vols lig im Seist der damals herrschenden Theologie gedacht, daß ihm das Judenthum weniger als eigenthümliche Resligion, vielmehr beinahe ausschließlich als Gesetz erscheint a). Einzelne Stellen zum Beweise hiefür anzusuch-

1

g l

ŗ,

s!

i İ

P

į 🖡

i j

ŧ!

1

1

ıİ

a) Eben biefe Auffaffung ber alttestamentlichen Religion, wie sie feit Doses bestanden, legt auch der Apostel Paulus (als ehemaliger Pharifäer) seiner Kritik bes Judenthums zu Grunde. Während nämlich einer der Grundgedanken Christi selbst sich in die Formel fassen läßt: Ehe (im logischen Sinue des Wortes) bas Indenthum Gesey und Geseserfüllung ift, ist es Religion, Glaube, Gingabe

ren, ift nicht einmal nothig, ba jeder mit Josephus bekannte Lefer derselben viele zur hand haben wird. Einige werden auch fogleich genannt werden, indem wir noch weiter bie josephische Charakteristik des Judenthums als Sesetzes im Allgemeinen betrachten.

Bu feinen vielen treffenden Urtheilen über bas Gigens thumliche ber mofaifchen Religion gebort auch bieß (Up. II, 16.), daß Mofes, abweichend von anderen Gesegbern, die Krommigkeit nicht zu einem Theil der Tugend, fondern Dieje vielmehr zu einem Theil der erftern gemacht habe. Aber in der That bleibt Josephus felbft, wie icon Ap. II, 21. 22. beweist, auf der von ihm getadelten niedrigen Stufe fteben, indem auch er bie Gottesverehrung und Frommig= feit feineswegs als lebendige Quelle aller Gefeteserfullung, fondern nur als einen Beftandtheil der letteren aufzufaffen weiß, ber nur infofern eine bobere Bedeutung hat, als die übrigen handlungen des Menschen ihren ge= meinschaftlichen außeren Beziehungspunct in ben Acten ber Rommigkeit haben. Dieg erhellt auch aus ber Urt, wie er jenes Urtheil II, 16. weiter ausführt und begründet. Bei ben Juden, fagt er nämlich, haben alle handlungen, Beschäftigungen und Reden eine Beziehung (avawoox)

,

Digitized by Google

an Gott, so verwandelt sich bei Paulus dieser Sas in den anderen, geschichtlichen: Ehe das Judenthum zeitlich Geset, war, war es Glaube 2c. (vgl. meine Bem. in dieser Zeitschr. 1855, 2. S. 293. Anm.). Die paulinische Kritik des Judenthums läßt also das auch während der Periode des hertschen Gesets stets vorhandene Glaubenselement, das rein religiöse Element der Hingebung au Gott, wie es sich z. B. in der Lyrik des Alten Testaments ausspricht, unbeachtet, weil dem Apostel nur die damalige (pharisäische) Auffassung und die damalige (pharisäische) Gestalt des Judenthums vor Augen schwebte. Auf die ganze Religionsentwickelung seit Mos ses, ja auch schon auf den Mostaismus felbst, wie er ges schichtlich war, angewendet, würde aber jene Kritik ungerecht werden; daher der paulinische Lehrbegriff von diefer Seite auf eine sehr erwünschie Weise vom Hebräerbrief (des. Cap. 11.) ergänzt, beziehungsweise berichtigt wird.

## über den Pharifaismus des Josephus. 825

zur Frommigkeit gegen Gott: odder yag rourw austera-Ĥ στον ούδε αόριστον παρέλιπε (namlich Mofes). Anftatt İ. alfo die Bollkommenheit der mofaischen Gefetgebung darin f zu fuchen, daß alle Sandlungen und Reden, überhaupt ber ganze Bandel bes Menfchen unter bie Potenz frammer Untriebe gestellt werben, fucht er fie vielmehr barin, baß МÍ alle einzelnen empirischen Handlungen gesetlich normirt Ë fepen, und daß, wie er dies Cap. 17. noch meiter ausführt, Ċ\$ auch nicht das Kleinfte mehr dem freien Billen oder ber 21 Billfur überlaffen bleibe (odder odde rov Boarvrator ġ αύτεξούσιον έπι ταῖς βουλήσεσι τῶν χρησομένων κατέ-Lune). Eben in Diefen Saten haben wir aber nur eine jø icarfe Kormel für bas Gigenthumliche ber pharifaifden ۶ Religionsauffassung. Denn dabin und auf nichts Anderes ġØ. aing der Pharifåer Streben, alle Lebensperbaltniffe des ٥Ì Bolkes und des Einzelnen bis aufs Unbedeutendste binaus h zu normiren (Matth, 23, 4, 23 - 25.); die Tradition ber Ì Alten mußte ihnen bazu bienen, auch bas noch, mas Mofes ¥ unbestimmt gelassen und bem freien Ermeffen anbeimgegeben ï hatte, zu bestimmen; dieß war ihre vielgerühmte anolheia, ¢ in diefem Sinn festen fie Mofis Bert fort und .. faßen Ń auf feinem Stuhl" (Matth. 23, 2.). 1

Diefer pharisäische Geist feiner Religionsauffassung im Allgemeinen zeigt sich schon im Sprachgebrauch. So sagt er Ap. I, 12. von den Juden, ihr Hauptbestreben sey, wularreiv rody vóµoug xal rhv xaga rodroug xagadedoµένην εὐσέβειαν. Wie letterer Ausbruck das uns lebendige, statutarische Wesen der damaligen Frömmigkeit erkennen läßt, so erinnert an das actuose Wesen derselben ein Ausbruck, den er nach Erzählung der Festlichkeiten ge= braucht, welche Salomo nach der Erbauung des Tempels veranstaltete (A. VIII, 4, 6).: ἐπεί δὲ είχεν αὐτοῖς ἀποχρώντως ταῦτα και µηδὲν ἐνέδει τῷ πεgl τὸν Φεὸν εὐ σεβεία, wie denn das Wort εὐσέβεια, welches doch zunächst das Innerliche der Religion ausbrücken sollte,

Į\$

s

,5 ¥

ø

þ

ø

ið N

ß

ÿ

t

É

ţ

beihm manchmal geradezu mit Cult überseht werden kann; vgl. Rp. 1, 12. II, 7. 8. 39., Kr. I, 20, 4. Die Frömmigkeitist im wesentlich Akribie, genaues Einhalten der einzelnen Gebole. So war die Makkaderin Alexandra eine fromme Frau: *nugl \beta v y a q voö Edvovs µalısta a x a x a x qua* (Kr. I, 5, 1.) Bo Solephus diese Akribie noch nicht rühmen kann, wie bi den Religionshelden des Alten Testamentes, da schwinde ihm die Frömmigkeit häusig zur agern zusammen und des specifisch religisse Element der alttestamentlichen Frömmigkeit kommt, wiewohl es keineswegs unbrachtet bleibt, doch nicht selten in seinen Charakteristiken alttestamentlichen Religionshelden des Barakteristiken alttestamentlichen

Berrath fcon im Allgemeinen feine Auffaffung be Judenthums als Religion, ja fogar fein Sprachgebraud den Obarifder, fo ertennen wir ihn als folden noch bat licher aus feinen religiofen Meinungen und Urtheilen in Einzelnen. Nur furz berührt fen das Dogmatifos wobei wir auf Bretfcneider, Baumgarten. Gruffus' bill. Theol., Gfrorer, Lutterbect u. A. verweisen. Bir finden bei ihm die Lehren von der Inspiration der Schrift, 101 den Engeln und Damonen (wobei nur der Satan nicht # mabnt wird), von der Unsterblichfeit und Borfebung, welche zwei Lehrftude jedoch bei ihm, wie oben bemertt, feinet: wegs die pharifaifche Geftalt haben. Bermißt wird at betannten Grunden bie Lebre vom Melfias. Dagegen if Jofephus, wenn nicht wunderfüchtig, doch wunderglaubig und - was ihn noch befonders als Pharifaer tennzeichnt - bas, was im Talmud ber "Baun bes Gefetes" beift (Geber), die gesetlichen Ueberlieferungen (Sabungen) ber Alten haben fur ihn bie gleiche Seiligkeit wie bas im Pettateuch niedergelegte Gefetz Mofis felbft a), wie er bem

a) Dieß ergibt fich aus manchen ber im Folgenden angeführten Sieller. Es kommt auch vor, daß Josephus fich geradezu auf ein Seles als ein mofaisches beruft, das nur der traditionellen Ereges ange

# über den Pharisaismus des Josephus. 827

auch von den geschichtlichen, d. i. fagenhaften, Ueberlieferuns gen in feinen 3. A. einen reichlichen Gebrauch macht. Roch beutlicher jeboch, als biefe einzelnen Lehrpuncte, tenns zeichnet ibn als Dharifder ber Geift angftlicher, enge bergiger, aufterlicher Gefehlichteit, der fich gar oft in feinen Unfichten und Meußerungen kundgibt und an sinem Manne, der in großen Berhaltniffen fich bewegte und eine nicht gewöhnliche geiftige Gewandtheit befaß, bes fonders in die Augen fallen muß. Uengftliche Gefetlichkeit, welche bie Eleinen und verbaltnigmaßig leichteren fcrifts oder traditionsmäßigen Cerimonialgebote ganz neben oder fogar über die schweren und großen sete (Matth. 23, 23.), war zwar der Geift des fpateren Judenthums überhaupt =), aber die eigentlichen Bertreter und Ofleger biefer Richtung waren boch die Pharifder; fie maren es, die bem Bolte ben namentlich in aben Propheten bargebotenen Schluffel gut geiftigen Ertenntniß des Gefeges weggenommen (Lut. 11, 52.), bie aus der Gottfeliakeit ein mubfames Gewerbe und einen barten Dienst (Matth. 23, 4. 11, 28.) gemacht batten, Benn wir daber im Folgenden zum Theil Dinge zur Sprache bringen, welche für das populare Judenthum das maliger Zeit überhaupt charakteristisch sind, so möge man. uns nicht das Recht bestreiten, biefelben boch zugleich als fpecififc pharifaifc zu bezeichnen.

So ift (um hiemit zu beginnen) aus bem Neuen Tes ftament bekannt, wie streng bie Pharisder über ben Speis fegesen hielten und wie sie auch bier die biblischen Berordnungen mit neuen vermehrten. Für unrein galten z. B. nach der strengen Theorie schon solche Speisen oder Getranke, bei deren Bereitung heidnische Hande irgendwie

hört, wie Kr. III, 7, 5. (D. 170, 14 f.) ein angeblich mofaisches Gesch gegen die Selbstmörder angeführt wird. Bgl. Cardwell's Kusg. des Jud. Kr. (Orford 1837). 1. S. 545 f.

a) Bgi, bas Urtheil bes Königs Agrippa, Rr. 11, 16, 4. (D. 121, 6.).

thatig waren, wie auch beut ju Lage noch bei ben Juben au dem Begriff ber "tofcheren" Speife gebort, daß fie nur won Ruden aubereitet fenn darf. Go forgte Jofephus als Statthalter von Galilåa in Gemeinfchaft mit Johannes von Giscala (feinem nachberigen Todfeinde) dafur, dag bie Auden in Sprien nur reines Del, eben in bem vorhin bezeichneten Sinne, erhielten (Rr. II, 21, 2). Er fuchte awar fpater (2. 13.) feine birecte Betbeiligung an biefer Magregel von fich abzuwälzen, aber wie febr diefelbe feinem eigenen Begriff von Frommigkeit entsprach, beweist die mertwürdige Erzählung 2. 3. Unter dem Procurator Kelir namlich (um 62 n. Cbr.) machte er eine Reife nach Rom. um einigen ihm befreundeten maderen Prieftern, die jener wegen einer unbedeutenden Berfehlung dabin jur Berantwortung geschickt batte, burch feine Rursprace nuslich an werben. Bu diefer beschwerlichen Reife habe ibn, fogt er, befonders dieß bewogen, daß fie, obwohl in fo ubler Lage, bennoch die Frommigkeit gegen Gott nicht außer Acht gelaffen. vielmehr fich blog von Feigen und Ruffen genahrt baben. Bir brauchen uns, wie Laplor bei Traill II, CXXXI. richtia bemertt, unter diefen Prieftern teine Usteten ju benten, fondern es waren in pharifaischem Ginn gemiffenhafte Juden, bie, um - teine irgendwie unreine Speife ju genießen, fich freiwillig felbft die Schiffstoft verfagten, und eben an diefer Semif. fenhaftigkeit findet Josephus ein fo großes Boblgefallen. bag bie Kunde von ihr ihn hauptfachlich zu jener Reife bewog. Zugleich feben wir: die evokseia els ro desor und bas diarokosodai ouxois xal xaquois find ihm in diefem Falle Bechfelbegriffe. Auch Ap. 11, 32. zeigt, ein wie wichs tiger Theil der Frommigkeit ihm die rechte Diat war. Mit beifälliger Bewunderung erzählt er ferner 2. III, 15, 3, als einen Beweis der Gewiffenhaftigkeit und Frommigkeit der Juden, wie bei ber hungeronoth unter Raifer Claudius (val. Apostelgesch. 11, 28.) bennoch teiner ber Priefter es gewagt habe, das zum heiligen Gebrauch in den Tempel

## uber den Pharisaismus des Josephus.

829

Ċ. gebrachte Debl zu eigenem Gebrauche zu verwenden, deδιώς τον νόμον και την όργήν, ην και έπι άνεξελέγκτοις (Né ji del to Desor tois adixnuadir Erei. Dien bient zugleich 1 zur Erläuterung von Matth. 11, 1-4. Noch eine charatteriftische Stelle ift Rr, VII, 8, 1. Nachdem er bier von ÍR. bem Tyrannen Johannes eine Menge Gräuelthaten erzählt 1 hat. fåbrt er fort, derlei Frevel gegen Menschen haben 11 fich erwarten laffen von einem Manne, ber fogar gegen **1** Gott gefrevelt. Bir find begierig zu erfahren, worin diefes iii Freveln gegen Gott bestand, bas noch weit årger mar als . Raub, Mord und Lodtschlag. Jofephus fahrt fort: von-πεζαν γάρ άθεσμον παρετίθετο χαὶ τὴν νενοi d μισμένην και πάτριον έξεδιήτησεν άγνείαν, ίνα ή μηκέτι 11 δαυμαστόν, εί την ποός άνδρώπους ήμερότητα καί κοι-3 νωνίαν ούχ ετήρησεν ό της πρός θεόν εύσεβείας ¥١ ouro xaraµavsig. Aus folchen Urtheilen eines ges b. bildeten, durch den hellenismus abgeschliffenen Pharis 1 fåers tonnen wir uns einen Begriff von der Erbitterung 鎆 machen, welche die freiere Stellung, bie fich Sefus ju ġ, ben Speisegesehen und den Baschungen gab (welche na= ٢Ľ mentlich auch unter ber vorhin genannten apvela zu verda i fteben fenn werben), bei ben Stodpharifdern feiner Beit MI erreat baben muß. ij,

Eben so ftreng wie über biesen Geboten hielten die Pharischer und ihnen nach die Juden damaliger Zeit überhaupt, wie wir auch aus dem Neuen Testament wissen, über dem Sabbath. Sie achteten es für einen großen Gewinn (ukpa xkodos, vgl. xoolouds ukras, 1 Zim. 6, 6.), auch in dieser Hischer der väterlichen Gesetz zu übertreten (Kr. IV, 2, 3.). In der gewissenhaftesten Feier des heiligen Tages zeigte sich vorzugsweise auch ihre lozvoorvoudosivn negt rov vouov (Ap. I, 22.), und dem Joseptus scheint es sehr lobenswürdig, daß sie selbst im Kriege die Beobachtung dieses Gesets und sonit die Frömmigkeit gegen Gott ihrer eigenen Rettung vorziehen (ebendas, am Theol. Sind. Jahrg. 1858.

i#

M

ø

.

įĬ,

1Ì

1

þ

Ŵ

ţ

Ň

ø

Schluft). In ber iconen Rebe, in ber Jofephus ben Ronig Agrippa ble Juben vom Krieg mit den Romern abmabnen laßt, bebt er namentlich auch dies bervor, daß fie auf die Sulfe Gottes in biefem Rriege nicht werden rechnen tomen, da fie zur Berlehung der Sabbathruhe fich aensthiat seben und eben badurch die Huld Gottes verfcbergen werden; enthalten fie fich aber ber friegerifchen Arbeit, fo werben die Romer, wie fie einft unter Pompes jus gethan (val. Rr. I, 7, 3.) gerade biefen Lag vorzugs= weise zu ihren Overationen benüten, Rr. II, 16. 4. (D. 120, 50 ff.). Bas fie alfo auf ber einen Seite an'menschlicher Bulfe eeminnen durch Richtbalten des Gabbaths, bes gebe ihnen auf der andern an gottlicher verloren, und umgefehrt. Bistlich tonnte auch im Berlauf des Rrieges das Gabbeth= gebot nicht immer fireng beobachtet werden. Ramentlich gleich zu Anfang beffelben marb dem Ceftius am Sabbath eine Schlacht geliefert, und berfelbe Rampfeifer, der die Juben ihre Religionspflichten vergeffen ließ (dupos enceloas autous rns evoebelas), lief fie auch fiegen, II, 19, 2. In diefem Siege aber war, eben nach Jofephus' Darftellung, fein Gegen, er beflagt vielmehr benfelben (2, 6, Sr. V, 2, 2) als bas größte Unglud für fein Bolt, weil es von ba an alls gemein vom Kriegsfieber ergriffen ward (vgl. Rr. III, 2, 1. 8.), Obne 3meifet bachte er fich nun ben Fluch, ben jener Sieg in feinem Gefolge batte, mit als Folge bavan, bas er am Sabhath errungen ward. Denn bei einem anderen Anlag brudt er einen abnlichen Gebanten aus. Der Mord der romifchen Befasung in Jerufalem (Geptenber 65) mar. wie er fagt, für alle Befonnenen ein bedenfliches Beichen, weil er am Gabbath gescheh: fit Alle furchteten, bafür bugen zu muffen. Und zwar faßt er hier ausbrudlich nicht bas Materielle ber That ins Auge, daß es ein Mord war, fondern nur bas Formelle, bag bie Sabbatbrube verlet word, indem er ju Sabbath hinzusett: er gi dia row

uber den Pharifaismus des Josephus. 881

**δησαιίαν τών** όσίων έργων έχουσιν έχειρίαν (Η, 17. Schluß a)).

Dieselbe Beobachtung, die wir in diefen zwei einzelnen Puncten machten, tonnten wir auch noch in anderen anftellen. Zuch die übrigen Beftandtheile bes Cerimonialgefeges und feiner pharifdifchen Auslegung werden von Jofephus für eben fo wichtig angefeben, wie die aroken Gebote der Gerechtigkeit und Liebe. und Berlegungen derfelben gelten fur ebenfo fcwere Sans ben wie Berfehlungen gegen die letteren. Babrend z. B. 1 Ron. 7, 25. arglos und ohne eine Spur beigemischten Tadels erzählt ift, wie Salomo an dem fogenannten ehers nen Meere Thierbilder angebracht habe, fo wird bieff von Jofephus, A. VIII, 7, 5., echt pharifaifch mit unter bie Urfachen der auf ihn gefallenen gottlichen Ungnade gerechnet und bicht neben feinem Abfall von Gott als eine weitere fcwere Sunde erwähnt. Ja fogar, daß er nach 1 Kon. 10, 19, 20, an feinem eigenen Throne Bowenbilder anbrins gen ließ, wird ihm, abermals ohne daß die Erzählung der Schrift irgend welche Berechtigung hierzu gabe, ebens bafelbst als ichweres Bergeben angerechnet b). Die Ges foichte von dem unbefugten Rauchern des Uffas ift allerbings icon 2 Chron. 26, 16 ff. in einem Sinne erzählt, ber an bas spätere Judenthum erinnert, aber die Ausmas luna diefes Berbrechens und der darauf gefolgten Strafe ins Furchtbare, wie wir fie 2. IX, 10, 4. lefen, war boch nur einem Pharifder möglich. Beiter fuhren wir an Rr. V, 1, 5. wo er mit abnlichem Abicheu, mit welchem er

۰,

55\*

a) Weitere bezeichnende Stellen find : L. 32. (D. 808, 32 ff.), Rr. II, 21, 8. IV, 2, 3. Ueber das Reifen am Sabbath vgl. A. XIII, 8, 4.

b) Bgl. Ap. II, 6: Legislator — tanquam causam neque Deo neque hominibus utilem despiciens, et quoniam totius animati, multo magis Dei inanimati, probatur hoc inferius, interdixit imagines fabricare. Jofephus hulbigt alfo ber pharifäts fören Berföhärfung des Bilderverbots. Bgl. Rr. H, 10, 4.

en Johannes die Uebertretung der Speisegesete gerügt batte, auch das von ihm berichtet, daß er beiliges holl ju Kriegsgeräthen verwendet habe. Es gereicht ihm offenbar au großer Befriedigung, in 6. 6. binzufügen zu tonnen, daß Johannes mit biefen doyavois xaraoxevaodeidir & aospelag nichts ausgerichtet habe. Endlich fuhren wir eine Zug an, der uns deutlicher als alles Andere in den phanifaifchen Sintergrund feiner Seele bliden laßt. Rach A. XX, 9. 6. batte Larippa II., übrigens mit Buftimmung des Opp ebrions, ben Musikern im Tempel die Erlaubnif gegeben, gleich den Prieftern bei ihren Berrichtungen ein linnend Gewand zu tragen. Auch behnte er bie Berechtigung, bie heiligen Lieder zu fingen, auf eine weitere Levitenklaffe aus. Hiery bemerkt nun Josephus : xávra de no evavrla raña τοῖς πατρίοις, ών παραβαθέντων ούχ έξηνμή ouzl dluag unooyeiv. Alfo biefe unbedeutende Ba anderung im Tempeldienft rechnet er mit unter die Urlachen des bald über die Juden bereinbrechenden Strafgericht! Auch bier der fleinliche, Muden feibende und Rameele va foludenbe Sinn ber Pharifåer! Bgl. noch Rr. VI, 5, 4 V, 13, 6. - Doch geben wir weiter.

hatte man einmal, wie die Pharisder thaten, die Frömmigkeit unmittelbar als außere Gesegeserfüllung und diefe lettere vorzugsweise als Beobachtung des Cerimonialgestes aufgesaßt, so mußte, wer dieses genau und gewisfenhaft hielt, auch als Thäter des Gesets, als gerecht und fromm gelten. Und da unstreitig das ganze judische Bolk der damaligen Beit ängstlich gesetslich und die alttestamentliche Frömmigkeit im Ganzen nur noch eben in dieser Form der Akribie vorhanden war a), so mußte das judische Bolk im Ganzen als ein Bolk von Gerechten erscheinen und sich überhaupt jener Dünkel entwickeln, weicher Luk. 18, 10 ff., Matth. 23, 5 ff. und sonst so anschause

Digitized by Google

a) Bgl. außer A. III, 15, 3. besonders noch Ap. I, 8. II, 32., Sr. 17, 3, 12. 13. Schl.

# über den Pharisäismus des Josephus. 833

۱

geschikhert ift. Spuren bavon finden wir auch bei unferem Schriftfteller. Bas ber Apoftel Paulus das navyaobau oder έπαναπαύεσθαι νόμφ nennt, Rom. 2, 17 ff., treffen wir bei ihm in vollem Maße. Bor Allem tann er Die grundliche Gefebestunde, welche den Juden eigenthumlich fen, nicht genug ruhmen. Bom erften Erwachen bes Bewußtsenns an (and nowing evolog aloonorog) werden die Gefete erlernt und den Gemutbern ein= geprägt a), Ap. II, 18, 25.; felbft Beiber und Dienftboten find in ihnen bewandert, 19.; jeder Jude weiß uber fie leich= ter Auskunft zu geben, als über feinen eigenen namen, 18. Aber nicht nur bieß; bie Juden find auch Thater bes Gefeges. Mofes hat feine Gefete gegeben, damit fie, unter ihm wie einem Bater und herrn lebend, weder vorfaglich noch aus Unwiffenheit fundigen follten, 2p. II, 17., und fo ift denn auch feit jener Zeit ihr Ruhm bas eunever vois voμοις, 14. Schluß; σπάνιος δ παραβαίνων, 18.; ibr aanzes Leben ift ein bestandiger hehrer Gottesdienst, 22; burch ibr Thun empfehlen fie ibre Religion noch weit fraftiger, als bloße Schriften bas vermochten, 41.; fie befigen eine evoébera anapabaros, ebendaselbst; ihre edelovoros rois vouois axoloudla ift weltbekannt, 31.; fie leiften ihnen freudigen Gehorfam, 32. Rein Sebrder, der nicht, als mare Mo= fes felbst zugegen und wurde unordentliches Benehmen ftrafen, feinen Befegen gehorchte, felbft wenn er fie unentbedt ubers treten tonnte, 2. III, 15., 3. Die Suden haben von ieher Die Gesethe gehalten : weder bas. Boblleben im Frieden, noch bie Noth im Krieg vermochte fie, eines berfelben zu ichertreten, A. III, 8, 10. Mit Stolz fieht er namentlich

a) Auf die religiöse Erziehung der Kinder muß auch im Allgemeinen unter den damaligen Juden viel Fleiß verwendet worden sehn (Ap. 11, 18. 25. A. IV, 8, 12. 24.). — Die Gesesstunde derselben hing mit der strengen Sabbathseier genau zusammen; denn der Sabbath war namentlich Tag des religiösen Lehrens und Lernens (Ap. 11, 17.).

auf bas Martvrerthum fo vieler feiner Stammesgenoffen bin, die fur das Gefet litten ober ftarben. Che die Juden gegen bas Gefet handeln ober auch nur ein Bort fagen, erbulden fie lieber bas Xeußerste, Ap. II, 80., und alle bie Standhaftigkeit und Schmerzensverachtung, burch welche die Lacedamonier fo beruhmt geworden, ift wie nichts gegen die von ben Juden bemiefene, 31. Die Gefebeserfullung ber Juden gipfelt eben in biefer Bereitwilligteit, fur bas Gefes zu fterben, die felbft ben Romern Bewunderung einflößte, Rr. VII, 8, 9., vgl. 7., und bie icon Setataios von Abdera an ihnen gepriefen hatte, Ap. I, 22, (D. 355, 1 ff.). Daß es Jof. bei folchen Begriffen von Frommigteit und Gerechtigkeit an einer tieferen Auffaffung ber Gunbe mangeln muß, verftebt fich von felbft. Indem die Pharifder mit ber Babl der Gebote die Bahl der Sunden vermehrten, verloren fie den rechten Begriff und bas lebendige Gefuhl ber Sunde. Go tennt auch Josephus nur Sunden, teine Gunde. Bon Salomo's Abfall fagt er & B. 2: VIIL 7. 5: καταλιπών την των πατρίων έθισμών φυλακήν (vgl. S. 831.), und David ward von Gott nicht um feiner Buße, fondern um feiner fonftigen Gerechtigkeit willen begnadigt: ήν γαρ δμολογουμένως θεοσεβής και μηδέν άμαρτών όλως περί τον βίου η τα περί την Ούρία γυvaïza A. VII, 7, 3. (vgl. 15, 2.), Bie wenig verftand boch diefer Pharifder ben 51. Pfalm!

Im Jusammenhang mit dem todten Romismus der Pharisder stand ihr Mangel an Verständnis der alttesta= mentlichen Prophetie, deren Grundgedanken (unter welche auch der der Anbetung Gottes im Geist und in der Wahrheit gehört) erst durch das Christenthum wieder lebendig gemacht wurden. Wie wir in der josephischen Aussaffung des Gesets unstreitig den Sauerteiggeschmack des Phari= släsmus entdeckten, so sind auch drittens seine Ansich= ten vom Prophetenthum von demfelben angesteckt. Vor Allem ist jedoch hier der weitverbreitete, auf einige

Digitized by Google

## uber den Pharifaismus des Josephus. 835

Stellen bes Lalmud, auf die Gestalt unferes jegigen altteftamentlichen Ranons und auf 1 Matt. 4, 46. 14, 41. ger arundete Strthum zu berichtigen, als ob es allgemeine 2001s ftellung ber Juden zur Beit Jefu gewesen ware, daß bie Prophetie nach Erbauung des zweiten Tempels ausgestorben Erloschen (und zwar im eigentlichen Ginne des 2Bor= fen. tes) ift nach Josephus, A. III, 8, 9., nur bas Effene= (b. i. Choschens) Drakel der Urim und Thummim a); aufgebort hat ferner bie regelmäßige Succession ber Propheten b); bie Prophetie felbst aber bauerte nach ihm bis auf feine eigene Beit. wiewohl allerdings nur in fporadifchen Erscheinungen, fort. So verband nach Kr. I. 2, 8,, 2. XIII, 10, 7. der Mattabaerfürst Johannes Gprtanos mit der politifchen Dberherrichaft über fein Bolt und bem hohenpriefterthum auch die britte Burde, die eines Dropheten ; unter den Pharis fåren und Effenern gab es, wie wir oben gezeigt, Propheten in Menge; Josephus selbst ift ein Prophet. Dabei ift zwifcen ben Propheten bes Ranons und ben fuateren tein mes

b

Ë

É

h

Ń

l

ĥ

¥

jİ

1

ĝ

1

ġ,

1

ø

¥

1

1

f

۱

Ì

j

Ò

μ

gi

ø

¥.

d

ý

ø

1

1

É

a) Ob Libfert Recht hat, wenn er behauptet (Stud. und Krit. 1835, 3. G. 634.), nach den Rabbinen nehme dieses Orakel die zweite Stelle ein, und obenan ftehe in der Stusse der Orakel das Peophetenstjum, bin ich nicht in der Lage zu entscheiden: nach Issephetenstjum, bin ich nicht in der Lage zu entscheiden: nach Issephetenstjum, bin ich nicht in der Lage zu entscheiden: nach Issephetenstjum, bin ich nicht in der Lage zu entscheiden: nach Issephetenstjum, bin ich nicht in der Lage zu entscheiden: nach Issepheten aber (auch einem Mabbinen, Matth. 23, 8.) in der angeführten, leider nicht voll= Rändig erhaltenen Bielle war es sicherlich das höchste Orakel; denn mittelft dessen Bronte man über die Bahrheit und Fallscheit der Prophetie entscheiden; und daß die fallsche Prophetie, über die Jos sephus im jüdlschen Kr. Ragt, einreißen fonnte, ift nach feinem Sinne offendas dem Erlöschen des Effeneoratels, das er zweihunbert Jahre vor Abfassing der Antiquitäten anseht, zuzufchreiden.

b) Ap. 1, 8. noomnum dugefige deadorf. Die Phartscher ober Echriftgelehrten haben hlenach ohne Zweisel in der Weisse des späteren Korau Listen von Prophetennamen angelagt, aus venen eben bie regelmäßige Encesskon derfelden hervorgehen sollte. Bielleicht begannen sie anch mit Abam, ber, wie im Koran, fo auch bei Jossephus nach A. 1, 2, 3. als Prophet angesehen worden zu seyn schent. Wie in den muhammedanischen Prophetenlisten und ben römischeltatholischen und anglitanischen Bischofslisten, wurden wohl die geschichtlichen Lucken mit erdichteten Ramen andgeskut. fentlicher Unterschied. Allerdings bas Predicat der Beiorns wird den letteren nicht ausdrudlich zugeschrieben, wie etwa bem Jefaia A. X. 2, 2, und Daniel X, 11, 7.; auch ift ber fpatere Prophet zugleich als Schriftgelehrter gebacht; er ftudirt die alten Propheten, mas feine Beiffagungsgabe doch als mehr abgeleiteter natur ericheinen laßt (Rr. III, 8, 3. II, 8, 12.). Gleichwohl aber haben auch die späteren Propheten, wie Josephus oder Johannes Sprkanos, ibre Traume, Gefichte oder Beiffagungen dem Raben Gottes, bem Umgang Gottes mit ihnen (Suideiv, ovveival, inworran) und dem von Gott Ergriffenwerden (ertour yeviolac) zu verbanten .), und wie bierburch biefe Spateren ber Bobe ber Alten nabe gerudt werben, fo merben auf ber anderen Seite diefe zu jenen berabgezogen. Denn und bieg ift ber Punct, in welchem wir hauptfachlich ben Dharifaismus des Jofephus in Auffassung des Dropheten=

a) Es will mir beinahe icheinen, bei ber Darftellung ber Gefchichte bes Bileam (A. IV, 6., namentlich S. 5.) habe Jofephus an fich felbft gebacht und jene berühmte Scene in ber Cifterne im Auge gehabt. Dan vgl. Rr. III, 8., wo er feinen Uebergang ju ben Romern mit echt pharifaifder Scheinbeiligfeit zu einer Banblung ber Rrommigs feit zu machen weiß (didmus Pouvalore ras resous, uaerigowas de wis ov noodorns, alla oos inamlich Gottes; bie Stelle ift aus einem Gebet] aneipt diaxorog). Bie nämlich Bileam von Beiben gegen Ifrael gefchidt mar, um biefem zu fluchen und ba= burch ju schaben, aber, von Gott getrieben, feinen Fluch in Segen umwenden mußte, fo war umgefehrt Jofephus von Juden gegen bie Beiben geschickt, um biefen ju fchaben, mußte aber auch auf gott= lichen Antrieb (er war Evoovs, Rr. III, 8, 3., wie Bileam, A. IV. 6, 5.) fie fegnen und ihnen Butes weiffagen - ein umgetehr= ter Bileam. Josephus wurde es für einen Berrath an ben Befehlen Gottes gehalten haben, wenn er fein Dratel verfcmiegen hatte. Rr. III, 8, 5., und fo auch rechtfertigt fich Bileam, M. IV, 6, 5., gegen Balaf in einer Rebe, welche mutatis mutandis gang aus bem . Munde bes Josephus hatte fommen können. Roch beutlicher wurde bie Parallele, wenn wir, wozu fpäter fich Gelegenheit bieten wird, ichon bes Josephus Anfichten von ben Römern und bem römifchen Reiche bargestellt haben würden.

## über den Pharisaismus des Josephus. 837

thums finden mochten - auch die alten Provdeten find bem Jofephus wie bie neuen im Befentlichen nur Bertunbiger, Borberfager ber Butunft. Bergl. uber Sefaia 2. X. 2. 2. XIII, 3, 1., uber Dofe IV, 8, 44.; und in welch theinlichem Geifte die Auslegung ihrer Prophezeiungen getrieben murde, bavon gibt Rr. VI, 5, 4. ein fehr fchlagen. bes Beifpiel. Mit den lehrhaften Bestandtheilen der Propheten, besonders ihrer innerlichen und geiftigen Gefetesauffaffung, burch bie freilich eben der Pharifdismus vor Allem gerichtet worden mare, wußten fie nichts anzufangen. Die Zuffaffung der Propheten als bloßer Babrfager klingt auch ba noch burch, wo Josephus auf jene Beftandtheile zu reben kommt, wie besonders die überaus unklar gedachte, aber echt pharifaifche Formel Rr. IV. 7, 3. (D. 208, 49 f.) πολλά δε ούτοι (die Propheten) περί άρετης καί καxlag προεθέσπισαν, à παραβάντες etc. beweist. (Rur Ap. II, 39: τοίς υπό Μωυσέως προφητευθείσι περί rou deou nentoreuxores, nabert fich bas Bort noomrevely dem Beariff : lebren.) Uns eben diefem Grunde fand auch bamals bei den Juden und ficherlich eben auch bei den für fie tonangebenden Pharifåern der Prophet Daniel im höchften Anfeben. Er beißt 2. X, 11, 7. einer ber großten Pros pheten und war augenscheinlich ber Lieblingsprophet der Pharifaer und eben damit auch bes Bolts. Denn zweierlei bob ibn nach jener Stelle über die anderen Dropheten binaus: einmal, daß er nicht bloß überbaupt die Bukunft vor= berfagte, wie fie thaten, fondern auch genaue Beitbeftim= mungen für die zu erwartenden Greigniffe gab; fodann, daß er nicht, wie jene, vorzugemeise Ungtud (ra zelow) weifs fagte und badurch bei ben Königen und bem Bolfe fich unbeliebt machte, fondern ein Gludsprophet war, fo daß bie súgyµla twv nooderouévwv ihm die allgemeine Gunft erwarb. Irren wir nicht, fo ift diefe Stelle ein Beweis dafur, daß die fleischlichen, nur auf außerliche Berberrlichung bes Bolfes Gottes ohne innere Buße und Biedergeburt ge=

richteten Hoffnungen bes bamaligen Judenthums, die bes fonders von den Pharisäern genährt wurden, sich am liebsten an die Weissaungen des Buches Daniel anschloßen, Als einen echten Pharisäer charakterisirt den Sosephus eben auch die Bevorzugung dieses danielischen Buches, die so weit geht, daß er, wie jene Stelle unleugdar beweist, eine gewisse Ubneigung gegen die anderen Propheten kaum verbergen kann.

Endlich ift noch ein vierter Punct thbrig, ber ju ben nicht am wenigsten charafteriftischen Mertmalen bes Obaris faismus gebort, ibr Miffionseifer, ibre Orofelptenmas cherei (Matth. 23, 15.). Mit als einen Ausfluß jenes Gifers tann man den freilich auch zugleich echt altteftamentlichen, um der Reinheit ber Religion willen nothwendigen Semofas betrachten, bag bie Gbe eines Auslanders mit einer Jubin ober eines Juden mit einer Auslanderin ben Uebertritt bes nichtjubifchen Theiles erforderte. Dafi von bies fem Grundfat burchaus teine Zusnahme gemacht werben burfte, ift besonders auch ber pharifaischen Strenge zugus foreiben, und zunächft wollen wir nur dief bervorbes ben, wie Jolephus auf jenen Grundfat fo geftiffentlich aufs mertfam macht. Go gereichte es nach ihm ber Schwefter Berobes' bes Großen, Salome, ju großer Schanbe, dag fie ben arabifchen Großen Syllaios beirathen wollte, ohne ihm vor Allem die Bedingung Des Uebertritts zum judis ichen Glauben zu ftellen, und herobes, der fonft fo vielfach mit dem auswärtigen Geidenthum liebäugelte, konnte boch jenen Grundfatz nicht zu verleten magen, fons bern erflarte bem Syllaios rundweg, ohne daß er fich in die judifche Religionsgemeinschaft aufnehmen ließe (syppawärat rolg rav loudalwe Bosol), tonne von jener heinath nicht die Rebe fenn (2. XVI, 7. 6.) \*). So gab ferner

838

a) Syllaios erklärte, er würde bann von feinen Landsleuten gesteinigt werben, was auf eine bamals vorhandene auch religiöse Spannung zwischen Juden und Arabern schließen läßt.

#### über den Pharischismus des Josephus. 839

Aarippa II. feine Schwefter Drufilla bem Konia Tuis von Emefa erft, nachdem er in bie Beschneidung gewilligt, wab. rend er diefelbige bem Epiphanes, bes Antiochos Sohn, vorber vermeigert hatte, weil er fich nicht wollte beschneiden laffen (A. XX, 7, 1.) =). Um bie Schwefter ber Drufilla, Bes renike, in die Ebe zu bekommen, mußte auch der Ronig Polemon von Kilikien fich der Beschneidung unterziehen und den judifchen Cult annehmen, den er jedoch, als hernach bie Ghe fich aufloste, wieder verließ (ebend. §, 3.). Aber nicht nur auf diefe friedliche Beife und durch die Thatigkeit judischer Miffionare gewann damals bas Judenthum neue Bekenner, fondern je unlebendiger es innerlich war, defto mehr nahm die Luft zu gewaltthätigem Borfcbreiten nach außen zu b). Der Pharifder Jofephus tann fein Bohlgefallen auch an diefer Methode, die judische Kirche auszubreiten, nicht verbergen. Bon dem Maktabaer Alexander erzählt er zwar ohne weiteres Urtheil, er habe Pella zerftort, weil die Einwohner nicht die Busage geben wollten, zur judifchen Religion überzutreten (2, XIII, 15, 4.), von Ariftobulos, Hyrkan's Sohn, aber ruhmt er es als ein bebeutendes Berdienft um fein Baterland, bag er einen großen Theil von Ituraa erobert und die Bewohner gezwungen habe, wenn fie im gande bleiben wollten, fich beschneiden zu laffen und nach den Gefeten der Suden zu leben (A. XIII, 11, 3.). Allerdings macht einmal Sofephus nach 2. 23. den Rutfprecher der Gemiffenbfreiheit in einer Beife, die einem Friedrich II. Shre gemacht haben wurde.

b) Es ist merkwürdig, zu beohachten, wie das Judenthum in den zwei Jahrhunderten vor der Zeit Christi schon etwas von dem Geiste offenbart, der nachter im Islam hervorgetreten ist.

a) Allerdings heirathete später dieselbe Drussilla den Procurator Felix (A. XVII, 7, 2., vergl. Apostelgeschichte 24, 24.), natürlich ohne daß letzterer Proselht geworden wäre. Aber dem Felix einen Bunsch abzuschlagen, wäre gefährlich gewesen (Tacitus, Annalen, XII, 54.).

Babrend er nämlich noch in Galilda gegen die Romer tampfte, fließen ju feinen Schaaren auch Beute aus Tras conitis. Die Juden wollten fie zur Beschneidung nothis gen, wenn fie bei ihnen bleiben wollten, Jofephus aber gab es nicht ju; "benn", fagte er, "man muffe jeden Denschen nach eigener Babl Gott ehren laffen und babei teinen 3wang anwenden." Benn er aber bier gegen Religionszwang redete, fo tam bieg gewiß mehr aus Klugbeit, als aus Ueberzeugung : er fab ein, daß biefe Bumuthung jene Buzügler, an denen er obne Sweifel frob mar; verscheuchen mußte. Denn baß er in biefem Stude ein echter Jude und Pharifder war, erhellt aus bem obigen Urtheile über Uriftobulos deutlich genug. Das einzige Sabr ber Regierung diefes argwohnischen Furften war burch bie argten Frevel bezeichnet; in biefem einen Sabre batte er feine vier Brus ber eingekertert, den fünften und feine eigene Mutter graus fam ermordet; daß nun deffenungeachtet Sofepbus ibn mit Lobfpruchen uberhauft, biefes Rathfel loft fich nur ba= burch, daß jenes Berfahren gegen bie Sturder ibm Alles gut gemacht zu haben ichien. Auch Timagenes, auf beffen Urtheil er fich beruft, hatte eben nur fur einen Augenblick den jubifch = nationalen und pharifaifchen Gefichtspunct ju bem feinigen gemacht, wenn er Gunftiges uber Ariftobulos aussagte (A. a. D.).

Ueberhaupt aber kann ber Pharifåer Josephus feine Freude über die immer zunehmende Verbreitung des Juden= thums und die Menge der Proselyten, besonders auch aus ben höheren Ständena), nicht verbergen. Mit Stolz redet er von dem allverehrten, weitberühmten Tempel (Ap, II, 7., Kr. IV, 4, 3. [D. 200, 33.]), der Menge von Beibgeschen= ten Fremder, von denen er stropte (Kr. II, 7, 13. IV, 3, 10.

Digitized by Google

a) Bekanntlich war felbst Boppåa, Gemahlin Nero's und Gönnerin des Josephus (L. 3.), eine gottesfärchtige (Θεοσεβής) Frau (A. XX, 8, 11.). Ueber die Frauenschaft in Damast f. Kr. 11, 20, 2., über Fulvia A. XVIII, 3, 5.

#### über ben Pharisaismus des Josephus. 841

V. 13, 6.), von ber jubifchen Religion als einer mabren Beltreligion (xoouun) donoxela, Rr. IV, 5, 2. [D. 204, 43.], vgl. VII. 3, 3, II. 16, 4. [D. 121, 30.] und usyáhn dota rns donoxelas, Rr. VI, 10. Schluß), Die Hauptstelle aber über die weite Berbreitung des judischen Glaubens unter ben heiden (bie auch Giefeler R.=G. I, 49., und Tafcbirner, Kall bes Seidenthums I. S. 173., batten be= rudfichtigen und benüten follen) ift Ap. II, 39. Benn tie Juden, heißt es am bier Schluffe, auch nicht felbft bie Treffs lichteit aller ibrer Gefese einfeben murben - icon bie Menge ber Anhanger, die fie gefunden, mußte fie auf Diefelbigen ftolz machen. Denn, beißt es vorher, es gebe nicht Eine bellenische ober barbarische Stadt, nicht Ein Bolt, wo nicht bie Sitte der judischen Sabbathofeier fich Babn gebrochen und wo nicht die jubifchen gaften, bas Lichterbrennen und viele der Speisegesete beobachtet wurden. Dieg bezeichnet eben biefe Stelle als die nuertoa evotbera; fie laft uns zugleich den Geift bes pharifdifchen Miffionirens deutlich ertennen und gibt einen trefflichen Beitrag zur Lofung ber Frage, warum Jefus von diefer pharisaischen Miffion fo geringschätzig gesprochen bat (Matth. 23, 15.). Denn anftatt dem lebendigen altteftamentlichen Glauben Seelen zu gewinnen, war ihr hauptbeftreben, den Cult, wie er im Cerimonialgesets vorgeschrieben und mit ihren napadoous (X. XIII, 10, 6.) vermehrt war (wozu eben die vyorsial und Lúzvær araxaússis gebotten), auszubreiten. Dbwohl der Geift, in dem fie miffionirten, ein fo niedriger war, fo faben fie fich boch babei als die Lehrer Des Menfchenges folechts (Rom. 2, 19.), als die Alelorov aua nal nalliστων είσηγηταί τοις άλλοις (Ap. II, 41.) an, und erwarte= ten das heil der Belt eben von biefen überall in ihr verbreiteten miffionirenden Judencolonien a). 2Babrend ber

a) Man vergleiche A. IV, 6, 4., wo Josephus ben Bileam unter Ansberem sagen läßt: Aquésere τῷ κόσμφ παgaszeïs ἐκάστη γỹ τῶν ἀφ' ὑμετέρων γένους οἰκήτοgas.

große Pharisáer, ber dem Christenthum gewonnen ward, die Sate seiner neuen gottlichen Weisheit damit beginnt, daß  $\dot{\eta}$  äµaqrla elg rdv nódµov eldijldev nal — elg návras åvdqanovs ö davaros dijldes nal — elg návras åvdqanovs ö davaros dijldes, schließt sein Zeitgenosse Josephus, der ein Pharisäer blieb, seine Anschauung vom Judenthum, in dem er sich vollkommen bez sriedigt findet, im stolzen Hindlich auf die Menge der Proz selvten und die Eine (Ap. II, 19—21.) tatholische (Ap. II, 39.) judische Kirche mit einem Sate, in welchem er vom Gesetz dervas Achnliches aussagt, wie Paulus von der Stude: ösnze d desig dia zavrdz rov x604000 nepolennen, ouras o v 6 µ 0 5 dia zavrav åvdqanov heßadinen (Ap. a. a. D.).

Roch ware funftens zu fragen, ob nicht auch dies ienigen Kennzeichen, welche bas neue Teftament über bas fittliche Befen ber Pharifder (die Partei im Gangen und Großen genommen) angibt, bei Jofephus wiedertehren. Diefe Untersuchung mare aber miglich, weil eine doppelte Berfuchung nabe liegt, theils bie, alle im neuen Teftamente bem Stande vorgeworfenen Untugenden und Unlauterfeiten auch bei dem Individuum wiederfinden, theits umgetehrt bie, Charakterzüge, die bem Individuum als folchem, ab. gesehen von feinem Parteibetenntniffe, eigenthumlich find, von dem letteren ableiten zu wollen. Doch dutfen wir ber Bollftandigfeit wegen folgende Puncte nicht unerwähnt Sinfictlich der Beobachtung der außern Reinig= lassen. feitsgesetze bachte und war Josephus, wie wir faben, außerorbentlich angfilich : wie leicht nimmt er es bagegen, feine grau, weil fie ihm nicht mehr gefiel, fortzuschicken! Und boch hatte fie ihm ichon brei Kinder geboren=) (E. 76.).

842

a) Matth. 23, 23: ἀφήχατε τὰ βαφύτερα τοῦ σόμου, τὴν ngiaw xal τὸ ἔλεος xal τὴν πίστιν. — Man fann zugleich aus Obigem schließen, daß Sosephus zu der Schule dos Hillel gehörte (vgl. A. IV, 8, 23. [D. 140, 39 ff.], XVI, 7, 3.), wiewohl er auch von Schammai (wenn anders dieser unter Sameas zu verstehen ift)

# über den Pharisaismus des Josephus. 843

Bie febr flicht ferner gegen jenen Reinigkeitseifer im Acuffern feine Fertigkeit im Lugen ab (Matth. 15, 11.), wenn er burch folches fich aus einer Berlegenheit ziehen ober überhaupt feine 3mede forbern tann! Bir reden bier nicht von ben Lugen, die er als gelbherr gegenüber von Feinden beging und bie man unter die Rlaffe ber Rriegsliften rechnen tann, auch nicht einmal von den fcbriftstellerischen Unredlich= feiten, deren er fich unftreitig bier und ba ju Schulden tommen laßt (val. meine Einleitung, Seite 33. Unm. 8. G. 40 f.), fondern von denjenigen, welche er gegen feine ibm vertrauenden Landsleute beging und die er, 3. 28. 2. 26. 29. , J. Sr. II. 21, 3. III, 7, 15. 16., mit einer en Schamlofigteit grenzenden Aufrichtigteit erzählt. In der Runft ferner, Sandlungen, bie in ihren Motiven rein felbftfuchs tig waren, einen frommen Anftrich zu geben, befaß er eine nicht geringe Gewandtheit, wie Rr. III, 8, 3. 7. 1. zu Genuge beweist. Den Biberfpruch zwifchen Lehre und Leben der Pharifaer betreffend (Matth. 23, 3.) Folgendes. Er war ein großer Lobredner des Martvrerthums, felbft aber batte er vom Martyrerfinn nur auch gar nichts an fic. Bahrend er durch feine falbungsvollen Predigten Undere zum Tod fur die Freiheit zu begeiftern mußte, hielt er fein eigenes Leben fehr boch (Rr. III, 8, 4.) und fuchte fein toftbares Dasenn fast um jeden Preis zu erbalten (7, 16. 8, 5. ju Inf.) . Diefen Biderfpruch hielten ihm auch feine Leidensgenoffen in ber Hohle (8, 4.) in einer Beife entgegen, die lebhaft an bas Bort Jefu (Matth. 23, 4.) er= innert. Endlich, wenn man den Pharifder nach dem Neuen Testamente nicht bloß an feinem Leben, fondern auch an feinem Beten erkannte, fo fehlt es an Belegen zu dem

٣

Digitized by Google

mit Achtung spricht, indem er ihn einen &vig dluacos nennt (A. XIV, 9, 4.) und als Propheten darstellt (XV, 1, 1.).

a) Und doch wie unbarmherzig urtheilt er über den armen Antigonos (3. Rr. 1, 18, 3.), der eben auch wie Josephus (111, 8, 4.) "sein Leben lieb hatte".

# 844 Paret, über ben Pharifaismus bes Sofephus.

μαχοὰ προσεύχεσθαι (Matth. 23, 14.) auch bei Josephus nicht, und es ist im Geiste des Gebets Luk. 18, 11. gedacht, wenn er z. B. Moses unter Anderem beten laßt (A. IV, 3, 2.): Ich habe in Ruhe gelebt ἀνδραγαθία μέν έμ $\tilde{y}$ , σ $\tilde{y}$  δέ βουλ $\tilde{y}$ .

Ueber Josephus ist neuerdings das Urtheil gefällt worben, "er sey an der Schwelle des Christenthums gestanden; vielleicht nur ein irriges Ehrgefühl habe ihn abgehalten, wirklich Ehrist zu werden, und in seinem System schwelleicht nur unüberwindliches Hinderniss dafür gelegen"=). Was von diesem Urtheil zu halten ist, muß die ganze bisherige Untersinchung gelehrt haben. In was die Pharisaer bei Sesu sich nicht sinden konnten, dasselbe würde auch ihm anstößig gewesen sein Anderer seiner Partei; auch er hatte so gut als fein großer Beit= und Standesgenoffe Paulus, um Chris flum zu gewinnen, Alles, was ihm vorher Gewinn war, fur Schaden achten mussen.

a) Lutterbeck, neuteflamentliche Lehrbegriffe I, 412. Allerdings hat Lutterbeck zunächst die Stellen über Johannes den Täufer, Christus und Jakobus, doch aber zugleich auch, wie das Folgende zeigt, die ganze geistige Berfönlichkeit des Josephus im Auge. Daß etwas mehr als bloß falsches Chrgefühl seinem Uebertritt zum Christenthum im Wege fland, wird schon nach den obigen Beiträgen zur Kenntniß feines "Systems" (wenn man so sagen darf) unzweiselhaft seyn. Uebrigens kennzeichnet sich Lutterbeck durch dieses Urtheil über das josephische System deutlich als römisch skatholischen Theologen; ein evangelischer hätte, wenn er Josephus so gut gekannt hätte, wie bei Lutterbeck der Fall ist, ihn in weit größerer Distanz vom Christenthum erblicken müssen.

# Gebanken und Bemerkungen.

Theol. Stud. Jahrg. 1856.

Digitized by Google

56



•

-

•

Digitized by Google

#### 1. 1. Rem

Erwiderung auf einige Bemerkungen bes Herrn D. Sartorius in bessen Meditationen.

#### Bon

## Lic. E. 23. Krummacher,

Paftor an ber größ. ev. Gemeinde in Duisburg am Rhein.

herr D. Ernst Sartorius hat in feinen viel Gerts liches enthaltenden "Meditationen über die Offenbarungen ber herrlichkeit Gottes in feiner Kirche und befonders über bie Gegenwart des verklärten Leibes und Blutes Christi im heiligen Abendmahl, Stuttgart 1855", dem reformirter Diffensus, sowohl was die Differenzpuncte als die positiven Bes ftimmungen der reformirten Abendmahlslehre betrifft, eine eingehendere Betrachtung gewidmet, auf welche ber Unterzeichnete Einiges zu erwidern sich gedrungen fuhlt.

Buvörderst behauptet herr D. Sartorius, daß burch die reformirte Lehre, welche negirt, daß den Ungläubigen der Leib und das Blut Jesu Christi zu Theil werde, die Umgläubigen in ihrer Meinung bestärkt wurden, es wurden im heiligen Abendmable nur leere Zeichen, nur Brod und Bein empfangen. Allein wenn den Ungläubigen bezeugt wird, daß ihnen das Organ fehlt, vermittelst deffen sie Christi und aller seiner Wohlthaten theilbaftig werden, so wird daburch ihr Unglaube wohl gestraft und in feiner Ohnmacht, Geistliches zu empfangen, dargestellt, aber wie sollte ihm baburch irgendwie ein Borschub geleistet werden ober Gtärtung zukommen können? Gollte ber hert Bers

56\*

faffer ber Debitationen nicht anerkennen muffen, bag bie lus therifde Lebre die Unglaubigen begunftigt, wenn ihnen be= zeugt wird, daß auch fie Chrifti Leib und Blut im beiligen Abendmable empfangen ? Berben fie fich nicht bei ihrem Unglauben Diefes Empfangens auf eine fleischliche Beife ge= troften und wird es fie nicht veranlaffen, an bas außere Mitmachen der Abendmablsfeier, an bas opus operatum, faliche Berbeißungen anzutnupfen ? - Ochreiber biefer Beis len bat wenigstens bie Erfahrung gemacht, bag gerade in lutherifden Gemeinden und Gegenden große, ichreiende Difbrauche mit bem beiligen Abendmabl getrieben mer= ben, daß namentlich geiftlich stodte, bedurfnißlofe Krante aus fehr niederen Motiven die Communion begeben, indem fie febr baufig barin nicht nur eine Urgnei gur leiblichen Bieberberftellung, fondern auch, gam abgeseben von ber Stellung bes Bergens zum Berrn, fuperfitidfers weife ein treffliches Biaticum erbliden, welches ihnen im Salle bes Abscheidens unausbleiblich die Geligteit zu Beat bringe. Golche Erscheinungen find ber reformirten Rirche. welche bie Erforderniffe des wurdigen und gefegneten Genuffes ftart urgirt, etwas Frembes; in lutherifchen Gemeinden find fie alltaglich. Darum thut bie reformirte Rirche gemiß febr wohl, wenn fie es fo nachdrudlich als moglich betont, daß die Prufung der Communicanten por allen Dingen barauf gerichtet feyn muffe, ob bas Organ, b, i. ber Glaube, vorhanden fey, an welches bie ganze beis lige Schrift alten und neuen Teftamentes ben Empfang ber geiftlichen Segnungen fnupft.

herr D. Sartorius fragt, wie denn die Unglaubigen zum Glauben gelangen follen, daß fie in dem Sacramente den Leib und das Blut Christi empfangen, wenn die Richts glaubenden nichts empfangen als Brod und Bein. Darauf ware zunächst zu antworten: Das heilige Sacrament hat nicht die Bestimmung, ein Erweckungsmittel zum Glaubigwerden zu seyn, sondern es ist ein hei-

Digitized by Google

## Erwiderung auf einige Bemert. b. g. D. Sartorius. 849.

ligthum, eine fegensvolle Stiftung für Glaubiggeworbene. Und weil wir in ber Schrift zur ernfilichen Gelbftprüfung vor bem Genuffe des beiligen Mables ftart aufgefor= dert werden, fo foll bei der Borbereitung auf daffelbe durch bie Diener am Borte mit allem Ernfte barauf bingewiesen werden, daß der lebendige Glaube das mefentliche haupt= erforderniß zum fegensvollen Genuffe Des beiligen Mables fen, der herr aber durch feinen heiligen Geift den banach Ringenden den Glauben ichenten und auch den Schwach= glaubigen und nach dem Glauben fich Sehnenden freundlich die hand entgegenftreden werde. Wenn man bemnach im marburger Bergleich fich darüber geeinigt hat, daß das, Sacrament von Gott dazu verordnet fey, "damit die fcmaden Gewiffen zum Glauben zu bewegen", fo fteht das mit unferer reformirten Lebre durchaus nicht in Biderfpruch. fobald man nur feftbalt, daß diefe ichmachen Gemiffen folde find, in benen wenigstens durch die Bergegenwarti= gung der Anforderungen der Seiligkeit und Gerechtigkeit Gottes eine Sehnsucht, ein Bedurfniß rege ift fur bie Bergebung in bem Blute Christi, Unzweifelhaft tann auch bas Gemiffen eines Glaubigen ichmach feyn. Ber aber noch ganz todt in Sunden, ohne Glauben, ohne Gott und heiland und auch ohne Bedurfniß für den herrn und feine Snade einhergeht, dem fcreiden wir tein fcmaches, fondern ein ichlafendes ober verhartetes Gemiffen au. Bie aber einem folchen im heiligen Abendmahl Chrifti Leib und Blut zu Theil werden soll, wenn auch zum Gericht, ift unfaßbar. —

herr D. Sartorius bemerkt ferner: wenn man den schwachen Glauben schon als ein geeignetes Organ zum Empfangen des Leibes und Blutes Christi im heiligen Abendmable betrachte, so werde man dahin geführt, das Maß des zu empfangenden Gutes nach dem Maße des empfangenden Glaubens zu bemessen, und so werde dem Schwachglaubigen nur ein Stuck des Berdienstes Ehristi zu Theil

werben. Bie aber mochten fragen : Richtet fich benn nicht unausbleibtich bas Raft der geiftlichen Segendipendungen nach dem Dake bes vorbandenen Glaubens? Se offner bas Auge, je weiter bas Berg, je bingebender ber Denfch ift an ben vollen Reichthum ber Gnade Sottes, je lebendiger er ben gangen Chriftus mit all' feiner Beisheit, Serechtig= feit. Seiligung und Erlofung erfakt und umflammert und obne alles Dateln und Abbingen fich bineinglaubt in ben Chriftes fur uns und in uns, defto reicher ift die Rulle ber Bertliche feit Gottes, die ihm zuftromt. - Aber erhalten denn die Schwachglaubigen nur ein Stud bes Berbienftes Chrifti ? Reineswegs; benn obwohl fie bei ihren bloben Gergen und Augen, bei ihrem Bittern und Bagen, bei ihrer Zengftlichfeit in der Zueignung der Berdienste und Berbeisungen Chtifti, nur einen Schimmer von feiner herrtichteit feben, fo fcentt boch auch ihnen ber herr fein ganges Berbienft, ob fie es auch nicht im Glauben fassen mogen. Wenn fie aber burch Gottes Gnade aus bem Stabium bes Rienglaus bens in bas bes volligen Glaubens emporgehoben merben; bann werben fie inne, daß fie auch in bem Stadium Des Rleinglaubens ichon im Befige derfelben heilsguter waren, welche fie jest mit dem feligen Glaubensbewußtfenn bie ihrigen nennen tonnen. Ge bleibt alfo allerdings dabei. daß das Mag des Empfangens geiftlicher Segnungen fo= wohl bei als außer dem Sacrament fich nach der engeren oder weiteren Capacitat bes Glaubens richtet. - Benn aber Berr D. Sartorius fich auf die Laufe beruft und be= merkt : "Bu welchem Minimum wurde bie beilige Saufe zufammenfchrumpfen, wenn wir bas, was von bem Rinde empfangen wird, nach bem Dage feines Giaubens turgen wollten!" fo ift biefe Berufung, abgefeben von aften anbern Begengründen, fchon barum unftatthaft, weil zugeftandenermaßen das heilige Abendmahl nicht für Kinder, fondern nur für Ermachfene, die die Sabigteit haben, fich juvor ju prufen und Leib und Blut von ordindrer Speife an unters

Erwiderung auf einige Bemert. b. B. D. Sartorius. 85B

fcheiden, eingefeht ift. Wird. aber ohne ben Beginnt eines. nenen Lebens, ohne ben Anfang bes wahren Glaubens eine anfrichtige und iconungelofe Gelbftpeufung bei Communia canten ftattfinden ? - Beruft fich Gerr D. Sartorins auf Obil. 3, 12, und faat er ausdrudlich : "Ebe muß man von Chrifto ergriffen fenn, ebe man ibn im Glauben ergreifen tann", fo ftimmen wir biefer uns febr willtommenen Bes mertung vollkommen bei, vermögen aber nicht einzufeben, wie ein Ergriffensenn von Shrifto obn'e ben Stauben an ibn möglich fenn foll, Rann man demmach Chriftum mur empfangen als ein von Rim Ermiffener, fo liegt gerabe in Diefem apostolischen Ausspruche eine ftarte Rechtfertigung ber reformirten Rirchentebre, bag nur bie Blaubigen Leib und Blut Chrifti im heiligen Abendmable mit dent Munde des Glaubens empfangen. Und felbft wenn die augeburgifde Confession nicht fagt: Ita utendum est sacramentis, ut fides praecedat, fondern accedat, fo ift damit die lutherifche Lehre, daß auch bie Unglaubigen im heiligen Abendmahl den Leib und bas Blut Chrifti empfangen, vollig unvereinbar; benn ein wirfliches ati ift unabtrenubar von der fides, ienes ohne biefes bort auf zu fenn.

Benn ferner ber herr Verfaffer ber Meditationen mit. 1 Kor. 10, 8-5 ff. die Lehre der lutherischen Kirche flüßen will, so vermögen wir auch diesem Argumente teine Beweiskraft zuzuschreiden. Offenbar ist der ganze Endzweic dieser Audsprüche kein anderer, als einen nachdrücklichen eremplificats= rischen Beweis für den Satz zu liefern, welchen wir im 21. Verse als hauptrescultat des Ganzen lesen: "Ihr könnet nicht zugleich trinken des herrn Leich und des Leufels Relch; ihr könnet nicht zugleich theilhaftig seyn des herren Lisches und der Teufel Lische." Wenn wun nicht in Abrede gestellt werden kann, daß der unbekehrte und ungläubige Mensch in gröberem oder subtilerem Sinne des Bortes ein Gögen: diener ist und somit, wie stark es auch klingt, aus des Tenfels Reiche triakt und an der Tenfel Tischen fist, so spricht gerade diese Stelle mit starkem Nachdruck für die reformirte Lehre, daß die Ungläubigen keinen Theil haben können an den Sütern, welche des Herrn Tisch nur ben Gläubigen darbietet,

Beruft fich aber ber herr Berfaffer auf den Ausiprud bes Apostels, daß ber unwurdig Geniegende barum dem Gerichte Gottes verfalle, weil er nicht unter icheibe (diaxoevor) den Leib bes Serrn, und will er daraus bn Schluß ziehen, daß alfo auch der Ungläubige den Leib Chrifti empfange, fo fceint diefem Schluffe die Folge richtigkeit zu fehlen. Bohl wird im heiligen Abendmabk der Leib Chrifti gespendet, aber es gebort ein diauplum bazu, ein Unterscheidungevermögen biefes Leibes Chrifti wu ber gewöhnlichen, gemeinen, profanen Speife. Rann aber en unglaubiger Menfch wohl im Befige ber erleuchteten Zuga fenn, welche zu biefer Unterscheidung erforderlich find? ha D. Sartorius fagt: bas, was er empfångt, richtet ibn and. Bir aber erlauben und ju fragen : Die tann bas unglau bige Berg eines Menfchen, der unempfanglich ift fur alles Simmlifche und Gottliche, etwas Geiftliches zu feinem Berderben empfangen? Gerade die Unempfanglich feit des Unbefehrten, feine Sattheit und Bedurfnißlofigleit, feine Gelbft- und Ungerechtigkeit, fein ungemeihter profantt Sinn, mit bem er zu aller Unterscheidung des Gottlichen vom Ungottlichen durch feine Schuld bas einzige Drgan einbußt, macht ibn unfabig, den Leib und das Blut Chriffi im heiligen Abendmahle zu empfangen. Ber teine Augen hat fur die Serrlichkeit des Serrn, bat auch tein ben, darin fie offenbar werden tann, es fen denn, daß die Snade beides verleihe.

Sagt der herr Verfaffer zur Rechtfertigung der luthe rischen Kirchenlehre, der Genuß des beiligen Abendmables reagire in den Ungläubigen gegen ihren Unglauben, so kann diese Reagirung doch nur bei solchen Communicanten fla:

Digitized by Google

### Erwiderung auf einige Bemert. b. H. D. Sartorius. 858

tuirt werben; bei welchen ber Trop bes Unglaubens gebro. den ift, die alfo menigstens von einer Sehnfucht, fie fev auch noch fo gering und dunkel, bewegt werden, von ben Banden des Unglaubens Befreiung zu gewinnen. Ift aber ein foldes: "herr, ich glaube, tomm ju Gulfe meinem Unglauben !" vorhanden, dann ift implicite bas Glaubens. leben in feinen entwidelungsfähigen Unfängen icon ba, welches alsbann auch ohne 3meifel im heiligen Abend= mahle Startung empfangen wird. Bei einem mechanischen, gewohnheitsmäßigen Mitmachen ber Abendmablsfeier tann aber teine Startung des Glaubens ftattfinden; und ein Solcher iffet und trinkt, fagt uns der Apostel mit unzweis beutiger Beftimmtheit, nicht ben Leib, nicht bas Blut Christi, sondern nolua kavro kodles nad nives (1 Kor. 11, 29.). Dieße es: έσθίει το σώμα και πίνει το ποτήocov els xolua, dann, aber auch nur dann, wurde die lu= therifche Lehre gerechtfertigt erfcheinen; aber fo bat ber vom beiligen Beift erleuchtete und bei allen feinen Ausbruden burch den heiligen Geift geleitete Apostel teineswegs gerebet. ---

Im ferneren Berlaufe der Meditationen spricht ber herr Berfaffer den Gedanken aus, daß die Lehre der luthe= rischen Kirche von dem Genuffe des Leibes und Blutes Christi im heiligen Abendmahle von Seiten der Ungläubi= gen keine sittliche Larheit besordern werde, weil der herr zwar empfangen, aber nicht in das herz gelaffen werde, Unruhe, Berlegenheit, Beschämung entstehe. Allein sollte biefer Arost ein berechtigter seyn? Sollte es nicht der Se= finnung eines ungläubigen Menschen schrifti zu einem Ruhe= kiffen zu machen und sich die Borrechte gläubiger Abends mablsgenossen anzumaßen? Sollte nicht die blog äußerliche Abeilnahme an dem heiligen Sacrament statt Beschämung vielmehr Selbstgenügsamkeit und Einbildung von Frömmig= keit und ihrer Bethätigung zur Folge haben?

#### Rrummacher

Biberfprechend ber lutherifchen Behre ericheint ferner bas Citat ber Parabel von dem bochzeitlichen Rleide. Der herr Berfaffer fagt ausbrudlich : "Ber ohne bas bochzeitliche Rleid mit bem befiedten Rode bes Rleifches tommt, gebort binaus, und foll bas beilige Abendmahl, nicht empfangen." Benn nun aber bennoch ein Unglaubiger, ber weder bas bochzeitliche Rleid befist noch begehrt, fich einfindet, wird dann wohl ein Solcher bes Leibes und Blutes Chrifti theilhaftig werden ? Und wenn ber Berfaffer Diele Frage bejaht, ift es bann nicht unbegreiflich, bag die Mittheilung folcher bimmlifchen Gabe auf die gottwoblgefällige Geftaltung bes inneren Lebens teinen Ginfluß ausubt? Dein, Die reformirte Riche bat vollfommen Recht, wenn fie es mit aller Dacht betont, bag bie Ungläubigen nichts effen-und trinten, als bas Gericht, und daß nur ben Glaubigen ber Beiland mit Leib und Seele fich an eigen gibt. Po tim

Daß aber ber heiland mit unwerthen Sundern nach Matth. 9, 10-18. zu Tische faß, die er, wie es ausdrücklich heißt, zur Buße rufen wollte, kann kein Argument für die Speifung und Arankung der Ungläubigen mit Sprifti Leib und Blut feyn. Daß Ehriftus zu den armen Sündern sich heradneigt, um ihnen feine herrlichkeit zu of= fendaren, ist eine undeskrittene Wahrheit, ja diese Wahrheit gibt alleln den Gläubigen Muth und Zuwersicht, der Gnabentafel des herrn sich zu nahen. Auch sie, die Gläubigen, welche im heiligen Mahle Christi Leib und Blut empfangen, find sowohl in ihren eigenen Augen, als in den Augen des herrn nichts Anderes als arme, unwerthe Sünder, und ver nicht als solcher erschiene, würde unwärdig erscheinen.

Benn herr D. Sartarius gegen die reformirte Abend= mahlslehre, wie sie in dem heidelberger Ratechismus dars gestellt wird, behauptet, "Brod und Bein seyen ein viel 344 unlebendiges Pland, um der Seele andei die Speisung mit dem Leib und Blut Christi eindringlich 341 vergegenwär= tigen", so scheint dieser Korwurf unberechtigt 341 seyn. Das Erwiderung auf einige Bemert. d. S. D. Sartorius. 855

Brechen bes Brodes bei ber Administration bes heiligen Abendmahles, welches die lutherische Kirche gegen die Einfesungsworte des heiligen Mables unterläßt, weiset bin auf den am Areuz gebrochenen Leib Ehristi und das Ausgießen des Weines in den Kelch auf das am Areuze vergoffene Blut Christi. Für den gläubigen Communicanten (und für solche ift nur das heilige Aberdmahl nach der reformir= 'ten Airchentebre) sind biese freilich einfachen, aber dech hinlånglich fignificanten Symbole fich on darum, weil Chrisfus fie eingeset hat, tief bedeutsaml

Der herr Berfaffer macht ber teformirten Ritche, fich beziehend auf die achtzigfte Frage bes beidelberger Ratedismus, ben Borwurf; fie lebre, "bag Chriftus nach vollbrachter Leidensarbeit auf unbeweglichem himmelsfeffel mußig ruhe." Bir antworten mit aller Rube, aber auch mit aller Entschiedenbeit: Diefer Borwurf ift ein burchaus ungerechter. Gegen die romifde Rirchenlehre von der Transsubstantiation bezeichnet ber beidelberger Ratecismus in der achtzigften Frage den Unterschied gwifchen ihr und ber reformirten Lebre in folgender Beife fill, Das Abendmabl bezeugt uns, daß wir vollkommene Bergebung aller unferer Sunden haben durch bas einige Opfer 3ift Chrifti, fo er einmal am Kreuze vollbracht bat, und daß wir durch ben beiligen Geift Christo werden eingeleibet, der jegund mit feinem mabren Leib im Simmel zur Rechten bes Baters ift und bafelbft will angebetet werden." 2Ber nun fo ge= recht ift, daß er die fammtlichen Lehrbestimmungen des heidelberger Ratechismus über das beilige Abendmahl nicht nur, fondern uber das Berhaltniß ber gottlichen und menfchlichen Ratur Chrifti gehörig wurdigt, der wird gewiß nicht einen fo foweren Borwurf gegen eine Rirche auszusprechen magen, welche feit ihrem Beginn es für ihren beiligen Beruf geachtet hat, bas 28 ort Gottes, bas gange Bort und nichts als das Wort zur Leuchte ihrer Suße und zum Licht auf ihrem Bege au machen. Der Unterzeichnete tann

es nicht unausgefprochen lassen, daß ihn die obige Acuserung des Herrn Verfassers der Meditationen tief geschmerzt hat, und daß er sie mit dem dreizehnten Capitel des ersten Briefes an die Korinther nicht in Einverständniß zu bringen weiß.

Der Lebre ber tatbolifchen Rirche von ber mittlerifchen und wefentlichen Gegenwart bes ganzen Chriftus in feiner Rirche und in feinem Sacrament fest bie reformirte Rirche bie beiden hauptgrunde entgegen: 1) daß fie der Babrheit der menschlichen natur und Leiblichkeit Chrifti entbegen fen. weil diefe badurch ins Unendliche ausgedehnt werde, und 2) baß fie feiner himmlifchen Dajeftat unwurdig fen, weit biefe dadurch in irdische Elemente berabgezogen werde. -Begen diefe Grunde, welche aus der Schrift hatten wider= legt werden follen, beruft fich herr D. S. auf die Alla macht Chrifti, daß er namlich durch diefelbe mit feinem Leibe gegenwärtig fenn tonne, wo er wolle, und befonders . ba, mo er feine Geifteswunder, als in dem heiligen Abendmable, verfprochen. Das tonne feine Allmacht wohl verfcaffen ohne Berwandlung ober Abtilaung feiner menfcos lichen Natur. - Freilich, wenn man fich zum Beweise ber Ubiquitat des Leibes Christi auf feine Allmacht, ftatt auf belle, unzweideutige Schriftstellen, beruft, fo ift das tein. Lofen, sondern ein Berhauen des Knotens. - Man bat reformirterfeits gegen die Ubiquitatslehre den Einwurf ge= macht, daß auf diese Beise der Leiblichkeit Christi eine fimultane Gegenwart in vielen von einander entlegenen Raumen beigelegt werben muffe. Allein gegen diefes Argument beruft fich herr D. S. auf die kleine Erde, bie für den erhöhten Chriftus ein relativ fehr fleiner Drt fev. Die Elektricität habe ja auch eine fehr weit und fcnell fich ausbreitende Gegenwart auf Erden. Allein um an die bis zu jeder Abendmahlsfeier, ja überall hin fich ausdehnende Leiblichkeit Chrifti glauben zu tonnen, bazu bedurfen wir boch eines ganz ausbrudlichen Zeugniffes aus bes herrn

Erwiderung auf einige Bemerk. d. S. D. Sartorius. 857

und feiner Apostel Munde, eines Beugniffes, welches mit Aussprüchen wie Sebr. 8, 4., Joh. 16, 28. 17, 11., Appftelgesch. 3, 21. vereinbar seyn mußte.

herr D. S. macht der reformirten Rirchenlehre ben Borwurf eines verderblichen Spiritualismus und erinnert an die Herablaffung Christi ins Rleisch, eine Erinnerung, welche freilich febr überfluffig zu fenn icheint, ba diefes er= habene Dogma von keinem Reformirten in feiner unends lichen Bichtigkeit verlannt wird, Darauf fragt er : Berum follte der inearnirten Gottheit Brod und Bein zu verwerf= lich feyn, um darin auch jetzt noch mit unferem Fleisch und Blut zu communiciren? Bir tonnen auf diefe Bemerkun= gen nicht beffer antworten, als mit den Worten unferes fonthalischen Buches, des heidelberger Ratechismus : Bas brifft ben getreuzigten Leib effen und fein vergoffenes Blut trinken? Es beißt, nicht allein mit glaubigem herzen bas gange Leiden und Sterben Chrifti annehmen und badurch Bergebung der Sunden und ewiges Leben bekommen, fonbern auch baneben burch ben heiligen Geift, ber zugleich in Chrifto und in uns wohnet, alfo mit feinem gebenedeiten Leibe je mehr und mehr vereiniget werden, daß mir, ob= gleich Er im himmel und wir auf Erden find, bennoch Fleifc von feinem Aleifc und Bein von feinen Beinen find und von einem Geift (wie die Glieder unferes Leibes von einer Seele) ewig leben und regiert werden. Und wenn es in der neunundsiebenzigsten Antwort weiter beißt, bag Chriftus barum bas Brod feinen Leib und den Reich fein Blut nenne, weil Er uns nicht allein damit will lehren, Das, gleichwie Brod und Bein das zeitliche Leben erhalten, alfo fen auch fein getreuzigter Leib und fein vergoffenes Blut bie mabre Speife und Trank unferer Seelen, fondern viel= mehr, baß Er uns durch dieg fichtbare Beichen und Pfand will verfichern, daß wir fo wahrhaftig feines mabren Leibes und Blutes durch Birfung des heiligen Geiftes theilhoftig werben, als wir diefe beiligen Babrzeichen mit

#### Krummacher

dem leiblichen Munde zu feinem Gedächtniffe empfangen, und daß all' fein Leiden und Gehorfam fo gewiß unfer eigen fey, als hätten wir felbst in unferer Person Alles gelitten und genuggethan, — dann wird doch wohl Jedem der Borwurf des "verderblichen Spiritualismus" als ein auf die reformirte Lehre unanwendbarer hinfallen. Will man aber diejenigen als Spiritualisten bezeichnen, welche ohne die Gnadenwirfung des spiritus sanotus keine himmlische Segnung sich denken können weder außer noch bei dem heiligen Abendmahle, wohlan, so wollen wir Res formirten uns diese Bezeichnung gern gefallen lassen.

Schließlich noch eine Bemerkung. Es muß ja boch jedes gefunden ebangelischen Chriften berginniger Bunfc fenn, daß bie beiden, durch einen fo bedeutenden Confenfus verschwifterten Confeffionen in aufrichtiger Liebe und gegens feitiger Anerkennung verbunden werden. Diefes Biel aber ber wahren Union, nicht ber gemachten ober geheuchelten, fondern der aufrichtigen, gefunden und von Sott gewollten, radt ferner und immer ferner, wenn eine Polemit gestend gemacht wird, bei welcher man die Gerechtigkeit und Liebe vermißt. Ift die Berdedung und oberflachliche hintanftels lung ober Berwifcung ber Unterfchiede im Sinblic auf bie anzubahnende mabre Unfine ber beiden evangetifchen Confeffionen vom Uebel affor it to noch im boberen Grade Die Vertennung berjenigen eregetifchen Begrundung, auf welcher jene Unterschiede beruben. Bieles bat fich in neues fter Beit die reformirte Rirche und Rirchenlehre von Seiten ber Lutheraner in Diefer Beziehung muffen gefallen laffen ; es ift ihr oft in Darlegung und Befireitung ihrer Lebre fcreiendes Unrecht gefcheben. In abfprechender Beife bat man fie gleich einer Aftertirche und verwerflichen Secte gemißbandelt und ftatt mit dem Schwerte des Geiftes, bem Borte Gottes, ju ftreiten und aus diefer Ruftammer allein die Baffen zu nehmen, hat man zu fehr beklagenswerthen Baffen gegriffen, Die ich wegen ihrer ubeln Beschaffenheit

Erwiderung auf einige Bemerk. d. g. D. Sartorius. 859

lieber gar nicht namhaft machen will. Dabei bat treuen Unbangern ihrer lieben Mutter, ber reformirten Rirche, bie wie feine andere für ihren Glauben Martprerblut veraoffen. bas innerfte berg geblutet. Soret auf, lieben Bruder lus therifcion Bekenntniffes, alfo zu verfahren, und laffet euern Bergen eingeprägt bleiben bie Borte bes hobenpriefterlichen Bebetes : "3ch bitte nicht fur fie allein, fondern auch für bie, fo burch ihr Bort an mich glauben werden, auf baß fie Ulle Gins feven, gleichmie bu Bater in mir und ich in bir, baguand fie in uns Gins feyen, auf bag bie Belt glaube, du habeft mich gefandt. Und ich habe ihnen geaeben bie herrlichteit, bie bu mir gegeben haft, bag fie Eins feven, aleichwie wir Eins find: 3ch in ihnen und bu in mir, auf bag fie vollendet fenen in Eins, und bie Belt ertenne, bag bu mich gefandt haft und liebeft fie. aleichwie bu mich liebest." м ...**ф**.....

> Ueber Matthäus 27, 24. Bom Archibiatonus Seberle in Lubingen.

2.

- 1 - 11 - 141 - 14

1.1

Das Sandewaschen bes Pilatus und feine bamit verbundene Erklarung an bie Juden: adoods elus and rov สโมสтод той бเหลlov тойтоv. บุ้มรัฐ อี่ปรอชิย — hat be= fanntlich bei der modernen Kritik großen Anftoß erregt. Strauß (Leben Sefu, 2, 523. 2. A.) bestreitet bas Factum wegen ber jubischen Nationalität ber Sitte und beanftandet nicht minder bie Echtheit des Borts, welches vielmehr offenbar erst vom driftlichen Standpunct aus dem Landpfleger in den Mund gelegt fen ; und Bruno Bauer laft fich in feiner Beife

alfo vernehmen : "Belches ift wohl die Belt, in welcher ein Richter fo ftart die Unfould eines Angeflagten betbeuert und. wenn er ihn dennoch verurtheilt, fich weiß zu brennen und bie Sache vollftanbig abzumachen meint, fobald er fich vor ben Augen ber boswilligen Berfolger, benen er ben Unfoulbigen preisgibt, bie Sande mafcht? Beldes ift bie Belt, in ber der Richter, ber öffentlich frei auf bem Martte unter bem Bolte fist, fobald es ihm in den Sinn tommt, fogleich Baffer bei der hand bat, um fumbolifch oder viels mehr lacherlich ernfthaft, indem er fich bie hande mafcht, feine Unfould ju fichern? Es ift jene Belt des Matthans, in welcher um jeben Preis der romische gandpfleger bie Unidulb Sefu aussprechen muß, mogen die Rolgen fevn, welche fie wollen " u. f. w. Den Unlag ju ber Gpifabe ober wenigstens Ein Element, bas Matthaus in ihr verarbeitet habe, findet fofort Br. Bauer in bem Borte Selu Lut. 23, 28 a).

Es ift überstülfig, die Gründe anzuführen, mit welchen die Glaubwürdigkeit unferer Erzählung sowohl hinstüchtlich des Factums als des Dictums in Schutz genommen worden ift. Dagegen möchte es am Orte seyn, eine Stelle zur Sprache zu bringen, welche meines Wiffens weder von der einen noch von der anderen Seite Beachtung gefunden hat, obwohl ein jeder Theil sie zu feinen Sunsten scheint benutzen zu können b). Die Stelle sinder sich in bem bem britten Jahrbundert angehörigen Theile der apost olischen Constitutionen, II, 52., wo zur Empfehlung richter-

a) Kritif ber evangelischen Geschichte, III, 288., vgl. Kritif ber Evangelien, 2. Ausgabe, III, 247.

b) Mährend ich Obiges fcreibe, kommt mir Tischendorf's Schriftchen: Pilati circa Christum iudicio quid luois afferatur ex actis Pilati? Lips. 1855 zu. Hier wird zwar die fragliche Stelle mit Matth. 27, 24. in Beziehung gesetzt, aber ohne Ruckschat auf die kritische Hauptfrage.

licher Unparteilichkeit auf die weltlichen Gerichte bingemiefen und dabei Rolgendes angeführt wird : relevrator boor zal ψήφον θανάτου ό μέλλων έχφέρειν κατ' αύτοῦ (gegen ben Angeflagten) noos tov hliov enapas tas respas diaμαρτύρεται άθωος υπάργειν του αίματος του άνθρώπου. Καίτοι δυτες έθνικοι και ού γινώσκουτες θειότητα η The sig autous and 8000 ลีแบบลง บระbo เอง ลีขลเปลง มสาสมอเซิร์มาลม ส่มออรบ์youdiv. (Patr. apostol. opera, ed. Cotel. Tom. I. Bal. auch bie Rote au der Stelle.) hiernach war es ein constanter beidnischer - natürlich ro. mijder - Gerichtsbrauch, daß der Richter beim Rallen eines Todesurtheils auf feierliche Beife feine Unschuld an bem zu vergießenden Blute bezeugte. Eben diefen Brauch bat wohl auch Bafilius der Gr. im Auge, wenn er in feinen epist. 79. (223. der benedict, Ausgabe) von den Richtern fagt : πολλά στενάξαυτες και την ανάγκην άπολοφυρόμενοι δηλοι πασι γίνονται πρός ανάγκην ύπηρετούντες τω νόμω, ού κατ' ολκείαν ήδονήν επάγοντες την naranpioiv. Benn nun nicht wohl gezweifelt werden tann, bağ bie gebachte Sitte icon zur Beit Sefu beim romifchen Eriminalproces in Uebung war, wie ja überhaupt die Ents ftehung von dergleichen Golonnitaten in der Regel weit uber Die Deriode bes Berfolls einer Baltsthumlichteit bin= aufreicht : fo muß nicht minder als ficher gelten, daß auch Bilatus, wie feine Todesurtheile überhaupt, fo auch die Berurtheilung Jefu mit ber feierlichen Berwahrung begleitet bot : άθώος ύπάρχειν του αίματος του άνθρώπου »). Bas war dann aber für einen romifcen Richter in Judaa naturlicher, als die Berbindung der aus der romischen Gerichtssprache genommenen Formel mit einer von dem judi=

a) Auch die acta Pilati laffen die Handlung des Landpflegers als eine Anwendung jener Gerichtsfitte erschienen, wenn sie erzählen, Pilatus habe anderer vor hlov (Ratthäus: rov dzlov) die Hände gewaschen. Man vgl. ferner Theodoret. hist. eccl. 4, 7. Theol. Stud. Jahrg. 1856. 57 schen Gebrauch entlehnten symbolischen Handlung, durch welche dieselbe für die dem Gerichtsact anwohnende Judenschaft am leichtesten verständlich wurde? Und was will es also heißen, wenn Bruno Bauer spöttisch fragt, was das für eine Welt sey, in der der Richter, der öffentlich frei auf dem Markte unter dem Bolke sicht, sogleich Baffer bei der Hand bat, feine Hände zu waschen? Es ist dieselbe Welt, in welcher bei uns nach alter Sitte der Richter, wenn er ein Tobesartheil eröffnet, einen Stab bei der Hand hat, um ihn zu zerbrechen und dem Delinquenten vor die Füsse zu werfen.

Gleichwohl icheint die negative Rritik, weit entfernt, burd bie nachgemiefene Thatfache zum Schweigen gebracht ju feyn, vielmehr bas Spiel nun erft recht gewonnen ju baben. Sibt ibr boch eben biefe Thatfache ben einfachften Schluffel an die Sand, um ben evangelifchen Bericht gene= tifc zu ertlaren und ben geschichtlichen Rern aufzugeigen, ber in feiner mythischen Schale verborgen liegt ! In Bief. lichteit bat ber romifche Sandpfleger durch die von ihm abacaebene Berficherung nichts Inderes bezeugt, als bag nicht ibm, bem Richter, fonbern einzig bem Ungeflagten felbft bie Schuld an feinem Gefchide beigumeffen fer; von driftlicher Seite aber, fev es nun von bem tendenzmäßig arbeitenben Referenten, oder von bem abfichtsvoll bichtenben Geift ber Gemeinde, murbe feiner Rebe eine Bette dung gegeben, in welcher fie nicht nur die Unfculd bes Dilatus, fondern auch die Unfculd Sefa ausspricht, um die ganze Berantwortlichkeit für das in feiner Berurtbeilung tiegende Unrecht auf die Juden zu walzen. Go batten wir hier ein eclatantes Beispiel, wie ein historisches Bort in apologetischem Intereffe feinem ursprünglichen Sinn und 3wect entfremdet, ja gewiffermaßen in fein Gegentheil vers brebt worben ift.

Seben wir aber boch ju, ob fich bie angedeutete Erklärungsweife wirklich fo leicht vollziehen läßt. Ift es benkbar, bag ein allgemein ublicher Gerichtbansbrud, beffen Bebentung unvertennbar war, von ben erften Chriften zu abos loaetifchen 3meden benutt, ja auch nur als ein befonderes Doment in ber urchriftlichen Tradition über bie Berurtheis lung Seln firirt wurde, wenn biefer Musbrud babei eben nur in derfelben Beife wie bei jeder anderen Berurtheis lung vorgekommen war? Dder hat man 3; B. jemals ge bort, daß die oben erwähnte Ceremonie des Stabbrechens vor einer Sinrichtung von den Freunden bes Berurtheilten au feinen Gunften umgebeutet worden fen ? Solche in jedem abnlichen Kalle wiedertebrende Kormlichteiten treten in ber Erinnerung als an fich gleichgultige Nebendinge binter bie Entwidlung ber Sache felbft zurud, und nur wenn fich babei irgend etwas Ungewöhnliches zuträgt, feffeln fie bie Aufmertfamteit und geben nach Umftanden ber Gunft ober Mißgunft Anlaß, in dem Borgefallenen einen Beweis ber Unschuld ober Schuld bes Berurtheilten zu finden. Bir tonnen baber bas Bervortreten ber Erklarung bes Pilatus in der Erinnerung gläubiger Augen- und Obrenzeugen, fo= wie in der urchriftlichen Ueberlieferung überhaupt, nur bann begreifen, wenn wir voraussehen, daß fie nicht eine bloße Bieberholung der ftebenden Formel war, fondern zugleich eine mehr ober weniger bestimmte Sinweisung barauf ent. hielt, daß der Landpfleger auf feinem Standpunct eine Schuld bes Beklagten nicht fur ermiefen halte und alle Berantwortung für das von ihm zu bestätigende Todesur= theil von fich ab auf die Saupter des jubifchen Bolks gewälzt haben wolle. Dag ein folches Berhalten von Seiten eines Richters über die Magen flaglich ift, wird Niemand beftreiten; aber Pilatus mar nun einmal ein folcher jam= merlicher Diener ber Gerechtigkeit, und wer mit Br. Bauer meint, in der wirklichen Belt könne fo etwas nicht portommen, ber fage uns, ob die Geschichte teine Beisptele fennt, daß die Staatsflugheit einen Sculdlofen feinen Feinden geopfert hat. Dagegen ift schwer einzuseben, ins 57+

# 864 Geberle, uber Matthaus 27, 24.

wiefern für die urchriftliche Gemeinde das Intereffe vorgelegen haben foll, um jeden Preis die Unschuld Sesu durch Pilatus aussprechen zu lassen, durch einen Mann, beffen Zeugnis, wegen seiner notorischen Willfur, Gewaltthätigkeit und Bestechlichkeit im Richteramt weder bei Juden noch bei heiden irgend ein Gewicht haben konnte. Das Borhandenseyn der apokryphischen acta Pilati beweist nichts, da der apologetische Schwerpunct derselben anerkanntermaßen nicht in dem Zeugnisse des Landpflegers zu suchen ist. Bgl. Tischendorf, Evangelia apocrypha, prolegg. p. LXV.

#### Berichtigungen.

In dem Auffatz von Heberle über 3. Dent (Stud. u. Kritik. 1855. 4.) bittet man zu lesen:

S. 833. 3. 5. biefer ft. biefe.

S. 855. 3. 6. Ronigs ft. Raifers.

S. 863. 3. 6. Berfehung ft. Borfehung.

S. 881. 3. 1. mir ft. nie.

S. 884. 3. 11. v. unten feinerlei ft. einerlei.

# Recensionen.

and the main and the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second se

the Die State chai and framestering and framestering and the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second seco

finis definistion (Beiter Constant) and an and a second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second seco

Duttreije od bete helionitete ferienden ange wie en en inde

Edurations to viertin & an index and

finer (c. meletalle) 'abrocidettinet finologicale

Mar Cha

Villa Colpins in charles



- A. Niermeyer, Verhandeling over de echtheid der Johanneische Schriften. 's Gravenhage, by de erven Thierry en Mensing. 1852.
   S. X. 420.
- D. G. R. Mayer, die Echtheit des Evangeliums nach Johannes. Schaffhausen, Fr. Hurter. 1854.
   8. S. XII. 467.
- 3. Th. Lic. **K. F. Th. Schneider**, die Echtheit des johanneischen Evangeliums nach den außeren Zeug= nissen. Berlin, Biegandt und Grieben. 8. S. VI. 61.

Die Frage über das johanneische Evangelium ist eine ber brennendsten Zeitfragen in der Theologie, und zwar nicht bloß auf dem Gediete der deutschen Theologie — da= von liefert die oben genannte hollandische Schrift den Beweis, auch nicht bloß innerhalb der evangelischen Theologie — das bezeugt die in zweiter Linie namhast gemachte Schrift eines tatholischen Gelehrten. Und diese Frage ist von solchem Gewicht, daß von ihrer Lösung so manches Andere, ja die ganze Auffassungsweise des Christenthums überhaupt abhängt. Nur dente man ja nicht, daß eine tendenzlose Erforschung des vierten Evangeliums aus rein geschicktlichem Interesse zu dem bekannten Ergebniß und hiermit erst zu einer so weschlich abweichenden Anschauung des Christen: thums überhaupt geführt habe! Im Segentheil bat bie zuvor icon festgefaßte Dentweise uber bas Chriftenthum auf eine ibr entsprechende Anficht von dem jobanneischen Evangelium geführt. Denn es ift befannt, bag icon lange vor bem Sabr 1844, mo bie bedeutende Abbanblung von D. Baur über die Composition und ben Charafter des johanneischen Evangeliums erschienen ift, bet ihm felbst und feiner Soule wefentlich biefelbe Anfchauung des Urchriftenthums und feis ner Entwidlung guß gefaßt hatte, wie fie feither weiter bargelegt worden ift. Die Untersuchung uber bas joban= neische Evangelium bat fomit nur bazu gedient, die bereits zuvor feftgestellte Gefammtanficht theils naber zu entwickeln, theils neu zu begründen. Goll aber Diefe Untersuchung fammt ihren Ergebniffen etwas begrunden, fo muß fie felbit geborig begründet feyn, und bier ift ber Punct, mo ber Kritit die Kritik entgegenzutreten bat. Dieß at= fchieht in den drei bier anzuzeigenden Schriften, von benen Die lette übrigens nur ber Borläufer noch wichtigerer For= foungen beffelben Berfaffers ift, wie benn bie ganze grage noch mancher Mitarbeit bedarf.

Es find hauptsåchlich funf Seiten, nach denen fich ge= genwärtig die Wiffenschaft zu wenden /hat, wenn es fich um den Charakter und Ursprung des vierten Evangeliums handelt :

- 1) ber innere Charafter bes Evangeliums felbft;
- 2) bas Berhaltniß deffelben zu den Synoptitern ;
- 3) fein Berhaltniß zur Apotalppfe;
- 4) bie Bebeutung ber Paffastreitigkeiten fur bie johan= neische Frage ;
- 5) die außeren Beugnisse für bas vierte Evangelium.

Alle diefe Puncte sind in den oben genannten Schriften mehr oder weniger untersucht, die zwei ersten übrigens ausschließlich in der mayer'schen Schrift, und zwar, um es turz zu fagen, auf eine keineswegs befriedigende Weise, sofern der Verfaffer, hierin meist an hug's Gutachten über das Leben Sefu von Strauß sich anschließend, die

eigenthumlich baur'sche Kritik des johanneischen Evangeliums weder klar gesaßt, noch genügend widerlegt hat, wie denn gerade in dieser Hinsicht noch Manches zu thun bleibt. Da die bedeutenderen Leistungen der drei obigen Schriften sich auf die drei letzten Puncte beziehen, so wird sich die folgende Auzeige auf diese beschränken, und zwar gedenkt Referent, einer Sachordnung folgend, je einen Hauptpunct so zu erörtern, daß er das in den anzuzeigenden Schriften dahin Einschlagende beurtheilend darstellt.

### I. Die änßeren Bengniffe für das johanneische Evangelium.

Bahrend Mayer diefem Gegenstand einen bedeutenben Theil seines Buches widmet, beschränkt sich das Schrift= chen von Schneider ausschließlich auf denselben, Nier= meyer läßt ihn bei Seite. Da hier natürlich der Ort nicht ist, alles Einzelne, was dahin gehört, zu beleuchten, so mussen wir uns daran genügen lassen, theils den haupt= gesichtspunct anzugeben, von welchem aus die Sachen im rechten Lichte erscheinen, theils einige wichtigere Partien innerhalb dieses Gebietes hervorzubeben.

Den richtigen Gesichtspunct hat, wie uns scheint, ber katholische Gelehrte, G. K. Mayer, treffend bezeichnet; er beruht, kurz gesagt, auf dem Begriff der Ueberliefe= rung. Mayer handelt im ersten Theil seines Buches (C. 1-187.) von der "geschichtlichen Bezeugung des johan= neischen Evangeliums," während der zweite die "innere Erprodung der Echtheit" (188-297.) enthält und der dritte (298-465.) das vierte Evangelium in Beziehung zu den der datteren Evangelien untersucht. Im ersten Theil nun geht er davon aus und kommt immer wieder derauf zurück, daß die Thatsache der Ueberlieferung des johanneischen Evan= geliums innerhalb der allgemeinen Kirche, namentlich kraft ihrer Stetigkeit und gleichzeitigen Geltung in weit entlegenen Theilen der chriftlichen Welt, für den apostolischen Ursprung bes Buches einstehe. Er bemerkt: es ift eine unumstößliche

# 870 Niermeyer, Mayer, Schneider

geichichtliche Thatfache; bag bas "Evangelium nach Spbannes", als ein Bert bes Apostels, bei der allaemeinen Ebriftenbeit in boben Unfeben fleht ; und verfesen wir uns in die Beit nach der Mitte bes zweiten Sahrbunderts, c. 170 bis 180, fo tann biefe Thatfache felbft von dem fteptischften Kritiker beutiger Lage nicht geleugnet werden. Ron biefem feften Punct aus fcbließt Daber vermittelft bes Begriffs der Ueberlieferung auf frubere Generationen 3us rud : eine Gemeinschaft wie bie ber Chriften in ben erften Jahrhunderten bildet ein zugleich phyfisches und geiftiges Continuum; "wie ein Bafferftrom ift folch ein Menfchen= ftrom von Junglingen, Mannern und Breifen ein ununters brochenes Ganzes; bas Selbftbewußtfenn aber und bas Gedachniß gibt bem ununterbrochenen Huffe ber fich folgenden Geschlechter eine bobere Bindung" (G. 1.). Gola den Genoffenschaften tonne unmöglich etwas Reurs als bereits langft vorhanden untergeschoben merden; fo wenig bei den lutherischen Gemeinden ein neues augsburgifches Betenntnis als langft allgemein geltend batte in Aufnahme kommen konnen, ebenso wenig das vierte Evangelium als ein Bert bes Apostels Johannes, wenn es erft zwei Benerationen nach beffen Tobe verfaßt worben mare. Ueberdieß wurden die beiligen Schriften ber Chriften von ihrer Entstehung an in ben Gemeindeversammlungen wochentlich porgelefen : wie war es bei folder Deffentlichteit måglich, bag ein neues Wert, als von einer längft verftorbenen ber= porragenden Perfonlichkeit verfaßt, Aufnahme gefunden batte, jumal ba bie Gemeinden guerft in großen Städten, ben hauptfigen des Bertehrs, bestanden, und bas in lebhafs ter Berbindung und inniger Berbrüderung unter einander ? Run foll bas vierte Evangelium nach der neuen Sypothefe nach 150 von Kleinafien aus fich verbreitet haben. Damals lebten aber noch altere Manner aus den Lagen des Apo= ftels Johannes felbft. Diefe follen 50 Jahre lang von einer . bocht wichtigen Schrift des Avostels nichts gewußt und

-

nun auf einmal aller Orten eine folde obne Bebenten binaenommen baben, wiewohl ihr alle Burgichaft fehlte! Da bilft man fich mit ber Beschuldigung ber Ungeschichtlichkeit. und Untritit gegen jenes Beitalter, bas bei ber Annahme und Kanonifirung von Schriften nicht fritifcund biftorifc. fondern nur bogmatifc verfahren habe. Diefen Bormurf widerlegt jedoch Daver allivollig unbegrundet durch bie Abatfache, bag in teinem Zeugnis ber alten Rirchenlehrer eine Schrift barum als apostolifc und beilig anerkannt werbe, weil beren Inhalt ihnen, als wahr erschien. Benn auch (negativ) eine Schrift bezweifelt und verworfen wurde. weil ihr Inhalt ber Regel bes Glaubens und ben übrigen apostolischen Schriften widersprach, fo fep boch teine icon darum (positiv) anerkannt worden, weil sie nicht widerfprach. Gie betrachten nicht ben Inhalt, fondern bas ftete Borhandenseyn von Anfang an und die Ueberlieferung in ben apostolischen Gemeinden als die Burgichaft apostolischend Urfprungs .). Das ift echt geschichtlich; folche Einfalt

a) Ein Beleg hiefur, ber, wenn wir nicht irren, in bie fem Bufammenhang nicht beachtet zu werden pflegt, liegt in einem Ausfpruch bes Bifcofs Serapion von Antiochien (c. 190 n. Chr., Gufeb. Rirchengeschichte, V, 19. 22. VI, 11.), ber aus Beranlaffung einer haretischen Partei in ber fprischen Gemeinde Rhoffus, welche fich auf bas "Evangelium Betri" berief, eine Biderlegung biefes foge= nannten Evangeliums geschrieben hat, worin er unter Anberm fagt (Eufebius, Rirchengeschichte, VI, 12.): nasis yao, adekwoi, zal Πέτρον και τούς άλλους άποστόλους άποδεχόμεθα as Xeistor (val. Matth. 10, 40.), rà dè orouari avron ψευδεπίγραφα ώς έμπειοοι παραιτούμεθα, γινώσκοντες, δτι τὰ τοιαύτα ού παgelάβομεν. Die alten Bifchöfe haben fich burch einen apoftolifchen Mamen, ben eine Schrift an ber Stirn trug, nicht bestechen laffen, fo bag fie bie Schrift felbit als apoftolifch angenommen hatten ; fie wiffen wohl zu unterfcheiden zwischen den Aposteln felbft und angeblichen Schriften berfelben. Die Frage: ob echt ober unecht ? beantwortete fich für fie burch bie παράδοσις; bas ov παgelaβouer war eine leicht zu conflatirenbe Thatfache von entfcheidenbem Gewicht.

# 872 Riermeyer, Mayer, Schneider

macht fie zu Beugen bei ber Frage ber Echtbeit erft recht geschickt. Die neuesten Bibelfritiker bagegen grunden ibre hvvothelen nur auf den Inhalt der Schriften, indem fie über biefe und deren Echtheit nach ihren vorgefaßten philos fophischen Meinungen und nach ihren Borftellungen vom Buftande ber alteften Chriftenbeit urtheilen. Diefes Berfab= ren ift burchaus bogmatifc, und zwar im folimmften Sinn (G. 18 f. 43 f.). - In Diefer Beife, nicht ohne manchen icarfen Sieb auszutheilen, macht Dayer bas Drincip ber Ueberlieferung geltend, und wir halten biefen Gefictspunct für ben richtigen und eignen uns benfelben an, nicht bloß weil er auch icon von alteren protestantischen Gelehrten und Apologeten geltend gemacht worden ift, fondern weil er die Bahrheit für fich hat. Auch laffen wir uns burch die Behauptung des tatholischen Schriftstellers nicht irre machen, bag man außerhalb feiner Rirche, ba, wo man Die Tradition verwerfe, wenigstens der fubjectiven Sicher= beit jener alten Beugniffe nicht frob werden tonne (G. 45., val. 29.). Dhne uns auf eine Beantwortung folcher Einreben einzulaffen, citiren wir einfach eine Aeußerung bef= felben Berfaffers, worin er bie Babrbeit abnt (G. 222.): "Bon dogmatischen und ethischen Traditionen (wie bie der Bharifder) ift die gefcbichtliche wohl zu unterfcheiden ; es mare fehr unrecht und fur bie Ertenntniß ber Babrheit gefahrlich, bie Abneigung gegen bie eine Art Ueberlieferung auf bie andere überzutragen."

Es ift in der That erftaunlich, mit welcher Leichtigkeit Aritiker, welche ihrerfeits gewiffe Schwierigkeiten als unüberwindlich hinzustellen wiffen, über hinderniffe, die ihren Hoppothefen entgegenstehen, sich hinwegzusehen verstehen, so 3. B. in hinsicht der Frage, wie doch das vierte Evangellum, wenn es erst um 150 oder 170 zum Borschein kam, fofort all gemeine unbedenkliche Aufnahme, nicht bei Einzelnen, sondern bei den Gemeinden der ölumenischen Christenheit habe finden können. Man stelle sich boch die

Sache auch einmal recht concret vor Balls bas nagelneue Buch von irgend einem Gemeindeglieb ober Presbyter erste mals in eine gottesdienstliche Versammlung gebracht wurde (und bas mußte irgendwo einmal geschehen), fo konnte bie Nachfrage nicht ausbleiben: woher aber? und wie? Und es waren da, und dort in Kleinassen genug Träger ber Ueberlieferung vorhanden, an welche die Gache jeden= falls tommen mußte; und wenn nun teinem einzigen von Diefen allen (g. B. in Ephefus, Smyrna, Bierapolis und andern Stådten) etwas davon befannt und überliefert mar, daß Johannes der Apostel eine Evangelienschrift verfaßt habe, beren Inhalt zudem von ber bisberigen Ueberlieferung über bas Leben Jefu fo wefentlich abmich, - wie laft ...es fic nur benten, daß eine fo plobliche, allgemeine, einmus thige, miderfpruchslofe Unnahme bes Buches als einer beiligen Semeindeschrift apostolischen Ursprungs batte zu Stande kommen tonnen ? Und daß die Anerkennung wirk. lich eine einmuthige gemefen ift, bavon gibt uns Eufebius in positiver Beife zuverläffige Runde, welcher auf Grund umfaffenbfter Kenntniß von alteren und alteften Quellen. Die wir zum Theil gar nicht mehr kennen, den Ausspruch thut : "bas Evangelium nach Johannes, welches ben (fammt= lichen) Kirchen unter bem himmel burchweg bekannt ift, muß in erfter Linie einftimmig angenommen werden" (avopoloyelovo, nach der im Sprachgebrauch begründeten Uebersehung von Stroth, Euseb. Hist. Eccl. III. 24.; auf diefes Beugniß legt auch Schneider, S. 9. 61., großes Gewicht). Und als negatives, indirectes Zeugniff Fann ber Biderspruch der fogenannten Aloger geltend ges macht werben, welcher fo gang nur auf dogmatifcen Grunben beruht, fo vollig ifolirt fteht und fo unmachtig verhallt ift, daß er, mit Mayer zu reden (G. 17.), als "die Ges genprobe zu der ununterbrochenen und einftimmigen Uebers lieferung der allgemeinen Chriftenheit" angefeben werden Fann.

# Niermeyer, Mayer, Schneider

874

۱

Bas bie einzelnen Zeugniffe betrifft, fo nimmt Da ver einen eigenthumlichen Bang: er faßt zuerft im vierten und fünften Jahrhundert Sug, indem er einen Eufebins und hieronymus mit ihrer gelehrten Kenntniß ber fruheren Bå= ter und Schriftfteller auftreten last, und gebt von ba aus Schritt vor Schritt in bas britte und zweite Jahrhundert zurud, damit die zahlreichen und ausbrudlichen Beugniffe ber Späteren ihr Licht in Die alteren Beitraume ergiegen, wo vermbae ber Spartichkeit ber auf uns getommenen Urtunden nur Anzeigen und Spuren zu erwarten find (Seite 17 ff. 74.). Allerdings tann Eufebius, bem wir ja bie Aufbewahrung vieler alteren Bruchftude ausschließlich verdanken, und bem noch vieles jest Berlorne zu Gebote ge= ftanden ift, als ein Mittelpunct ber Untersuchung dienen, ber gar nicht bloß fur feine Beit, fonbern namentlich fur bie bis auf ihn verfloffenen driftlichen Jahrbunderte als Gewährsmann bochauschatten ift. Aber es verfteht fich von felbft, bag mir tein Faulheitspolfter baraus machen burfen, fonbern bie fruberen Beugniffe felbftandig abmägen und prufen muffen; nur fen bie Prufung eine gerechte und grundliche.

Lic. Schn eider, deffen Thätigkeit auf theologischem Gebiete jedem Leser dieser Blätter bekannt ist, handelt im vorliegenden Schriftchen nur zehn der außeren Zeugnissen Joh. 21., Polykarp, Papias, Melito, Justinus Mart., Ba= filides, Balentin und seine Schüler, Irenaus, die Aloger und die Passaftaftreitigkeiten. Schon diese Aufzählung zeigt, daß die außeren Zeugnisse nicht vollständig abgehandelt sind; überdieß sind die Gegenstände selbst zum Theil nur kurz berührt, während andere einer ausschührlicheren Beleuchtung gewürdigt worden sind. Das Ganze ist bruchstückartig ausgefallen; es ist keine zusammenhängende Arbeit ans ein em Gus. Allein je interessanter und selbständiger Manches ist, was der Versaffer gibt, desto mehr ist zu bes dauern, das ihm die Muße geschlt hat, um etwas Bollftanbiges und Einheitliches zu liefern und insbesondere sämmt-

tine neuere einschlagende Erscheinungen zu berücksichtigen. Umfaffender erscheint in diesem Stück die Arbeit Dayer's, doch hat auch er noch nicht alle neueren Entdeclungen, welche auf unsern Segenstand Licht zu wersen geeignet sind, z. B. die geslosogovuerva, den Schluß der clementinischen Homilien, berücksichtigt.

Erft neuerlich hat D. Baur pochend gefragt: "hat man vielleicht in neuester Beit ein neues Beugnis fur ben jobanneifcen Urfprung bes Evangeliums erhalten ?" (theol, Jahrbucher, 1854. G. 269.), und der furge Sinn feiner Antwort ift: nein, wenigstens ein ficheres nicht, Und boch ift es eine mertwürdige Thatfache, daß im laufenden Luftrum allein mehr Beugniffe für bas johanneische Evangelium neu entdeett worden find, als in einem gangen Sahrbundert gus vor der Fall gemefen ift. Buerft haben bie merkwurdigen oulocopoúpeva des Pfeudo = Drigenes das Licht erblickt, über deren wirklichen Berfaffer, ob hippolytus oder Cajus, ber Streit noch unentschieden liegt; bernach wurde der Schluß der clementinischen Homilien und bann Melito's "Schluffel" in lateinischer Uebersetzung entbedt, lauter Ur= tunden, welche unter Anderem auch Spuren frühen Bors bandenseyns des johanneischen Evangeliums aufmeifen. Die Schrift wilosowouneva hat einen Bezug bierber, fo. fern fie bezeugt, daß fowohl Balentin und feine Anbanger, als auch icon Bafilides und beffen Schule bas Evanges lium Johannis benut haben. Nur von den Schulern, nicht aber von den beiden Meiftern gibt Baur au, daß fie das vierte Evangelium gefannt und gebraucht haben. Bon beiden Gnoftikern, besonders von Balentin, handelt Goneider eingehender und führt überzeugenden Beweis, daß aller= dings Balentin felbst, icon laut Frendus, noch ficherer aber nach Hippolytus (um diefen Namen für die antibare= tijde Schrift zu gebrauchen) von dem vierten Evangelium Gebrauch gemacht babe. Noch wichtiger ift freilich, wenn ber altere Basilibes (um 125) unfer Evangelium icon als

# 876 Riermeyer, Mayer, Schneider

Bert bes Apostels Jobannes anertannt bat, mas erft burch jene neu entbedte Schrift an ben Lag getommen ift. Freilich hat man das Gewicht diefer Angabe zu entfraften ges fucht burch hinweisung barauf, daß ber Berfaffer theils bie Baretiter mit beibnischen Philosophen combinire, theils bie Sectenstifter mit ibren Schulern manchmal verwechsele. Bas bas Erftere betrifft, fo bemertt Schneider, S. 26., es verhalte fich biermit nicht anders, als wenn 2. 28. Dobs ler ben Protestantismus an ben Gnofticismus anzubeften fic bemube; und mit dem andern Umftand ift bochftens fo viel bewiefen, daß möglicherweife auch in biefem Falle eine Berwechselung vorgegangen und bem Bafilides felbft zugeschrieben feon tonne, mas eigentlich erft auf feine Schuler zutreffe; aber bas ift vorerft nichts meiter als eine bloke Möglichkeit, und bevor die Birklichkeit eines Strthums in bem bestimmten Fall nachgewiesemift, tann biefer Einrebe nicht fo viel Berth beigelegt werben, daß auf die Beweiskraft besagten Zeugniffes verzichtet werden müßte = ).

a) Ueberhaupt ift biejenige Art von Gegengrunden und Einwendungen nicht weit ber, bei welcher man mit lauter blogen Daalichfeiten und leeren Bermuthungen abgespeist wird. Gebraucht Bolpfarp in feis nem Brief an die Philipper Borte, welche einer Stelle im erften Briefe Johannis fo gleich feben wie ein Ei bem andern, fo erwidert man, eine allgemeine Sentenz ber Art habe auch anonym circuliren tonnen (Baur, fan. Ev. 350. Anm.); wenn bie nen entbedte Streitschrift wider die harefen dem Bafilides Citate aus dem jobanneischen Epangelium in den Mund legt, so wird bemerkt, der Berfaffer habe anderewo, alfo möglichermeife auch bier, bem Deifter zugefchrieben, mas erft ben Schulern angehöre, ebenfo in Betreff Balentin's; wenn Apollinarios von Sierapolis unverfennbare Buge aus bem johanneischen Evangelium benutt, fo foll es feineswegs nothwendig fenn, bag er fie gerade aus biefem Evangelium geschöpft habe. Solcherlei Einreden, welche blogen Ausreben auf ein haar gleichen, vermögen in ben Augen eines Uns befangenen gewiß nicht bas Minbefte gegen bie Beweistraft pofitis ver Benaniffe.

Eine zweite Entbedung, welche übrigens weber Dayer noch Schneiber ermähnen, ift ber Schluß ber clementis nifden homilien, welchen Dreffel in einer vaticanifden Sandforift gefunden bat. Diefer 26fconitt bat unter 2n= berem bas Merkmurdige, das darin auf unleugbare Beife eine johanneische Stelle benucht ift, nämlich die Frage ber Junger und die Antwort Jefu in Betreff des Blindgebors nen (Johann, 9, 2. u. 3.), die Antwort des herrn allerbings mit einem baretisch umdeutenden Beifat, Bevor biefer Schluß befannt war, glaubte bie tubinger Schule, deffen gewiß zu feyn, daß der Verfasser der homilien das vierte Evangelium nicht fenne - felbst ber Ausspruch von ber Biedergeburt follte nicht aus Joh. 3. entlehnt feyn, er tonnte ja auch anderswoher ftammen, -- auf jeden Rall, meinte man, wurde der Berfaffer, falls er unfer Epanges lium tannte, es nicht anerkannt ober positiv benutt haben; weil es in feinen judaifirenden Kram so gar nicht taugte. Nun aber ift unerwarteterweise ber Beweis vollftandig geliefert, bag ber homilienschreiber unfer Evangelium nicht nur gekannt, fondern auch als geschichtliche Quelle und als eine mit Auctoritat betleidete Urfunde benutt bata), fo enticieden es auch in feinem Geift und Inhalt ben bare. tifcen Lieblingsgedanten ber genannten Schrift zuwider ift. Benn nun baretische Parteien von fo divergirender Richtung wie Bafilides und Balentin auf der einen Seite und die Be= finnungsverwandten der Homilien auf der andern das vierte Evangelium theils vor, theils nach der Mitte des zweiten Sabrhunderts tennen und als unantaftbare Auctoritat ehren.

a) Benigstens läßt städ die Auffassung G, Boldmar's mit einer unbefangenen Anschanung der fraglichen Stelle schwer reimen, daß das vierte Evangelium, als es (ox hypothosi gegen 160 nach Christo) hervortrat, eben als ein Product dieser Zeit so ansprechend gesunden worden sey, daß es selbst in Kreisen, denen es nicht zusagte, so weit sie es brauchen konnten, benutt wurde (Baur und Zeller, theol. Jahrb. 1854. S. 446 st.) Theol. Stud. Jahrg. 1856. 58

# 878 Riermeyer, Mayer, Schneider

۱

J

ja, jo gut es eben geht, für ihre particulären 3wede p venwenden und umzudeuten ein Intereffe haben, so ift bei eine höchst bedeutungsvolle Thatsache, welche beweist, di das johanneische Evangelium schon vorher, und wohl ein gerättme Beit zuvor, als apostolische Schrift im höchm Ausehen bei ber Christenheit muß gestanden sen.

Sievon zenat auch eine britte Entbedung, wich Soneider S. 17 f. Anm. 23. erwähnt bat, nämlich eine lateinische Ueberfesung einer Schrift des Relito w Gardes, bie von Pitra berausgegeben werden wird, ba ber er aber in ber Borrebe zu einer abnilichen Sammlung von inedita, Paris 1852, bereits eine Drobe mitgethe hat. Aus dem von Eufebius, S. 6. IV, 26., entworfma Bergeichniß ber Schriften biefes Rirchenlehrers weiß m fcon langft, daß er auch ein Buch mit bem Titel site verfaßt hat; von diefem hat fich jest eine lateinische Uch fenung gefunden, und in dem gelegenbeitlich gedrucha Bruchftud baraus ift namentlich ein biblifcher "Golufie" nun geiftlichen Berftenbnig ber angeblichen Borte 3th von ben wunderreichen Beinftoden und Beigenahren to taufendjährigen Reichs enthalten, die in einem befannte Aragment des Pavias vorfommen. Eben in diefem funs melitonifcen Bruchfind, an beffen Echtheit und Integit au zweifeln tein Grund vorliegt, finden wir nicht weiß als drei johanneische Stellen (nämlich 15, 5, 6, 54 12 24.) in der Beife angeführt, daß mehr oder weniger Bot genau und buchftablich wiedergegeben find mit der Formi: Christus in evangelio. Siemit tritt Melito, bien angefehene kleinasiatische Kirchenlehrer, ber ungefähr m 170 gestorben ift, in die Reibe ber gewichtigsten Bugen für bas johanweisthe Evangelium. Dag man auch bat Bewicht Diefer brei neu entbedten Beugniffe gering ichden, immerbin muß boch ber Umftand einen tiefen Eindrud mu den, bag alle bie uralten Dentmaler, welche burch cint befondere Riqung in unferen Tagen aufgebedt worden find,

fofern sie überhaupt bas vierte Evangelium berühren, für . das Alter und hohe Ansehen deffelben zeugen, während noch nicht eine einzige Urkunde zu Tage gekommen ist, welche wid er dasselbe zeugte.

# 11. Die Bedeutung der Paffastreitigkeiten für die johan= - neische Frage.

Der rationalistische Borgånger Baur's, Bretschneider, hat schon 1820 in den Probadilien die Passaschreitigkeiten als ein Zeugniß gegen den apostolischen Ursprung des johanneischen Evangeliums gebraucht; mit noch mehr Energie hat Baur diefelben als einen positiven Beweis, daß der Apostel Johannes das Evangelium nicht geschrieben haben könne, geltend gemacht. Diefer Gegenstand ist in schmmtlichen hier angezeigten Schriften zur Sprache gebracht, und zwar so, daß der hollandische Selehrte sich s. 372 ff. am engsten an das bekannte weihel'sche Bert anschließt, der katholische Schriftsteller dieses Buch zwar auch benutzt, aber ihm in wesentlichen Puncten entgegentritt, wahrend Schneider sie eigel, weil zwei Jahre vor dem Erscheinen lehteren Buches, niedergeschrieben hat.

Die Argumentation Baur's, laßt fich in folgenden brei Sähen zufammenfaffen:

1) der Apostel Iohannes ift eine Auctorität für die Eleinafiatische Tradition über die Passafier;

2) das vierte Evangelium aber fteht auf der Seite der occidentalischen, romischen Festsfitte; folglich

3) tann, da an der Glaubwürdigkeit und apostolischen Hertunft der kleinasiatischen Ueberlieferung nicht zu zweifeln ist, der Apostel Johannes das vierte Evangelium unmöglich geschrieben haben.

Wenn die zwei ersten Sabe flichhaltig find, fo ift gegen ben britten mit bem beften Willen nichts auszurichten; alfo

58\*

find vor Allem die zwei ersten Sate zu prufen, hauptfach= lich der zweite, aber allerdings auch der erste.

Den erften Gat angebend, fo tann baruber tein 3meifel bestehen, bag ber Apostel Johannes eine hauptauctoritat der Rleinafiaten in dem Paffaftreit gewefen ift. Das Dolnkarp, als er bei feinem Befuch in Rom mit Bifcof Anicet uber bie Sache munblich verhandelte, fich namentlich auf den Borgang des Apostels berufen habe, . wird durch die Erorterung des Frenaus bei Eufebius, R.-G. V, 24., wenigstens wahrscheinlich gemacht. Dositiv und unmittelbar zeugt für die Anlehnung ber Orientalen die Auctorität des Johannes in diefer Angelegenbeit an bas merkwürdige Synodalfdreiben des Polykrates, welcher fich ausdrudlich auf Johannes beruft, den Junger, der an der Bruft des herrn gelegen, welcher Priefter, Martyrer und Lehrer gemefen fen (ebendafelbst). Sobald aber ber Charakter und bas Befen der kleinafiatischen, von 30= hannes überlieferten Paffafeier bestimmt werden foll, fo geben bie Ansichten auseinander, und man ift uber bie Frage, worin denn eigentlich der Differenzpunct gelegen fey, noch heute durchaus nicht einig. Go viel ift ausgemacht, daß die Kleinafiaten den vierzehnten Nifan, alfo den Mo= natstag des judifchen Kalenders, abgesehen von dem Bochentag, unbedingt feierten, während die Occidentalen ben genannten Monatstag nicht festlich begingen (un tyosiv), fondern ben Bochentag, nämlich burchaus nur ben Sonntag als Fest ber Auferstehung und ben Freitag zuvor als geft des Lodes Sefu feierten. Somit handelte es fich jebenfalls um eine Frage driftlicher Seftrechnung, indem die Einen fich an die alte judische Sahresrechnung anlehnten, wahrend die Andern die driftliche Seftreibe im Paffacpklus unabhängig vom jubifchen gefttalender feft= ftellten. D. Baur gibt nicht zu, daß bie Differenz ledig= lich nur biefen chronologischen Charafter gehabt habe, fon= bern behauptet, daß den Rleinafiaten das feftliche Gebacht=

nif des von Jefu gehaltenen Paffamabls bie Sauptfache, und ein entsprechendes Mabl ber Mittelpunct ihrer Feier gemefen fen. hier ift es nun, wo fowohl Maper als Soneider ihm entgegentreten, am entschiedensten ber lettere, fich flugend (S. 51.) auf die Darftellung Des Streits bei Eufebius, R.= S. V, 23 f., "worin auch nicht Die geringste Andeutung liege von Beobachtung eines Paf= famahls, fondern uberall nur von Beobachtung des Paf= fatages (τηρείν την ήμέραν) bei den Kleinasiaten, bei den Romern bagegen von einem entrelesodal to the rov xuplou avastastes uustnoiov." Mayer verfahrt in diefer Ungelegenheit abnlich wie bei ben außeren Beugniffen : er geht von der Beilegung des Streits unter Conftantin dem Großen aus; und es ift unleugbar, daß in diefer Epoche ber Streit lediglich nur eine Ralenderfrage mar, fofern bie Drientalen nach judischem Kalender den vierzehnten Nifan als Mittelpunct bes Paffacpelus firirt hatten, die ubrige Chriftenheit ihre Festordnung unabhangig von der jubischen Rechnung festhielt. In dem ausführlichen Schreiben, bes Raifers über diefe Angelegenheit (Euseb. de vita Const. III, 18 segg.) handelt es fich einzig und allein um ben Ter= min ber driftlichen Paffafeier, und bie Absicht ift, diefen für bie Gesammtkirche identisch zu firiren, damit einerseits Die Chriftenheit von der fur fie unehrenhaften Abhangigkeit von ber Rechnung ber unglaubigen und feindfeligen Juden emancipirt, andererfeits bie in einem folchen Punct bochft wunschenswerthe Einigkeit und Einheit der ganzen tatholischen Rirche verwirklicht werde (Edoge nalag Erew Enl µ Lag nµ Eοας πάντας τούς πανταχοῦ ἐπιτελεῖν). Socr. Hist. E. I. 6. Reine Spur laßt fich bavon entbeden, daß die Quartobecimaner jener Beit in irgend einem andern Punct außer bem rein dronologifchen fich einen Jubaismus hatten ju Schulden tommen laffen (vergl. 29 eitel, driftl. Paffafeier, G. 259 ff.). Mein bieje Thatfache allein ift noch nicht entscheidend fur fruhere Sabrhunderte, denn es ift immerbin moglich, daß

Į

i

ţ

Į

# Riermeyer, Mayer, Schneider

eine fruber tiefere, umfaffendere und vielfeitigere Differena fich im Lauf ber Beit verflacht und veräußerlicht batte. Darum muffen bie Urkunden der alteren Beit felbft ins Auge gefaßt werben. Das thut D. Baur; er ficht feine Behauptung, daß die Orientalen ben vierzehnten nicht als ben Lobestag Sefu, fondern als ben Lag feines letten Paffamabls mit den Jungern gefeiert baben follen , auf die in ber byzantinischen Ofterchronit aufbewahrten Fragmente von Hippolytus und Apollinarios, wobei er vorausfest, daß beibe auf occidentalischer Seite fteben und gegen bie fleinaffatische Praris polemifiren. Gerade diefe Boraussebung mird aber angefochten. Mit großer Bestimmtheit und Bu= verficht erklart Schneider, S. 51 f., Diefe Fragmente baben mit dem ganzen Streit zwifchen Rom und Aleinafien burdaus nichts zu thun, ibre Einmischung in biefe Streitfrage fey vollig unberechtigt. Und allerdings ift fcon ber Umftand febr beachtenswerth, bag bie Bruchftude von Apollinarios im Chronicon paschale obne allen und jeden Bufammenbang mit den fleinesiatischen Streitigfeiten mit= getheilt find. Ferner liegt im Tert felbft lediglich teine Spur, daß die bekämpsten Gegner die kleinasiatische Rirche felbft fenen : "es gibt Leute, welche aus Unwiffenbeit Streit erregen und behaupten, ber herr babe am vierzebnten mit ben Jungern bas Lamm gegeffen, am großen Lage ber uns gefäuerten Brobe aber felbft gelitten" u. f. w. Im zweiten Fragment ruhmt Apollinarios den vierzehnten als bas wabre Paffa bes herrn, als bas große Opfer bes Gabnes Gottes, anftatt bes Lammes, mit großem Rachdrud. Ans bielen Barten gieht Schneider, G. 54 ff., ben Schluß, bag ber Berfaffer, der ben vierzehnten als ben Leidenstag Christi hervorhebt, in vollem Einklang mit den Kleinafigten und teineswegs auf Geiten ber Romer ftebe, benen ja bas τηρείν την τεσσαρεσκαιδεκάτην ein Dorn im Auge und bie Feier des Freitags und Sonntags bie hauptfache war; ferner daß feine Gegner Judenchriften feven, die fich

• 1

nur an Matthaus bielten. Bir tonnen ihm bierin nur beis ftimmen und ertennen feine aus den Quellen geschöpfte und auf unabhängigem Bege mit Beigel jufammentrefr fende Erorterung fur begrundet, mabrend ber lettere auch noch aus der Perfonlichkeit des Apollinarios bewiefen bat, daß er ein Sprecher ber fleinafiatischen Rirche und Paffa: feier fev, und nicht ein Gegner berfelben. Bas fobann bie Fragmente des Sippolytus betrifft, fo macht Daver 6. 418 f. auf ben Bortlaut bes einen aufmerkfam, wors nach von einer Partei oder gar einer ganzen Kirchenprovinz darin nicht die Rede fen, fondern der Schriftfteller es mit einem einzelnen Gegner zu thun habe: "er fagt: ich muß thun wie ber herr - er irrt, er weiß nicht". Daner meint sogar, den bestimmten Gegner nennen zu können, welcher bestritten wird; bas tonnte, vermuthet er (mit Beigel, G. 86 f.) jener Blaftus gemefen feyn, welcher in Rom eine Spaltung in judaiftischem Ginn veranlaßt habe; doch fublt er felbst, daß zu wenig positive hinweisungen vorliegen, um der Bermuthung einiges Gewicht zuzuschreiben (6, 418). 6 ch n e i b er bezieht bie Polemit (657 f.) überhaupt auf judaiftifc Gefinnte, 29 eigel bestimmter auf bie laos dicenische Partei um bas Jahr 170. Rurz, es fehlt an ficheren Daten barüber, wer es ift, ben Sippolntus bes tampft; und daß es gar die kleinafiatische Kirche fen, hat fo menig Babricheinlichkeit für fich, daß die Benutzung biefer Urfunden zur Beleuchtung ber orientalischen Anficht und Sitte vollig unbegründet erscheint. Dhnedieg enthalt weber, wie oben gesagt, bes Eusebius Erzählung von dem Streit, noch bas von ihm aufbewahrte, von Baur u. I. als lichtvollftes Document boch gehaltene Schreiben des Bifcofs Polyfrates eine Andeutung bavon', daß bei ber fleinasiatischen Praris und Festsitte das Passamabl ber ei= gentliche Mittelpunct gewesen fen, Und ba auch 2Beigel's Anficht, daß es fich nebft ber Feftrechnung überhaupt na= mentlich um ben Termin gehandelt babe, wo bas Faften aufhören und die Festfreude beginnen solle, ob schon am Lodestag oder erst am Auferstehungstag Sesu, — Ange= sichts der Quellen doch manchem Bedenken unterliegt (namentlich Mayer S. 394. und sonst, bestreitet diese Ansicht im Blick auf Eusebius): so ist das Wesen derjenigen Passassite, welche sich auf den Apostel Iohannes stückte, sicher nur in der Festhaltung des vierzehnten Nisan, abgeschen vom Wochentag, zu finden, und zwar in dem Sinn, das dieser Lag als Lodesselt Sesu fester Mittelpunct der Feier war, und das Ofterselt sich unbedingt nach dem Lodestag Christi richten mußte.

Der zweite Satz bes baur'schen Arguments behauptet, das vierte Evange lium stehe auf Seiten der romisch=occidentalen, nicht der kleinasiati= schen Sitte. — Wie so? — Antwort: "es beugt in der Leidensgeschichte recht absschlichtlich dem Gedanken vor, als sey das letzte Mahl Sesu ein Passand gewesen", 13, 1. — Dieß hatte aber nur dann etwas zu bedeuten, wenn die orientalische Sitte wesentlich in der Feier des letzten Passamahls Jesu bestunde; da dieß laut Obigem der Begründung entbehrt, so begreift jene Thatsache weber einen Gegensat wider die kleinassische Sestischen Susammentreffen mit der occidentalischen Sitte in sich.

Somit fällt auch der dritte Satzu Boden, namlich der Schluß aus dem angeblichen Biberspruch zwischen unzweiselhafter johanneischer Passatradition und der johanneischen Schrift, daß der Apostel Sohannes das Evangelium unmöglich könne geschrieben haben. Im Gegentheit zeugt die Geschichte der kleinassatischen Passafeier po sitiv fur ben apostolischen Ursprung des johanneischen Evangeliums, und zwar nach brei besonderen Richtungen:

a) in hinficht bes Tobestages Sefu;

b) in Betreff ber Ansicht von der Bedeutung des To= des Jesu als des wahren Passalammes;

c) in Sinfict ber ausbrudlichen Berufung fleinafiatis

١

fcer Kirchenlehrer auf Johannes als Evangelisten und auf feine Evangelienschrift.

Ad a. Sowohl Mayer, S. 419., als Schneider, S. 49., machen geltend, daß gerade die Beobachtung des vierzehnten Nifan als Passafests mit dem vierten Evangelium auffallend harmonire, sofern dieses ben vierzehnten als Todestag Sesu bezeichnet und das letzte Mahl Jesu mit feinen Jüngern auf den breizehnten sett, während nach den synoptischen Evangelien am vierzehnten das Passamahl des herrn mit feinen Jüngern, sein Kreuzestod aber am sunfzehnten stattgefunden hat. Es springt in die Augen, wie das ryosiv riv ressagessaudesairy mit der johanneischen Leidenschronologie congruirt und auf das johanneische Evangelium sich stützt.

Ad b. Die Idee Chrifti als des wahren und eigents lichen Passalammes, wodurch also das Typische des alten Testaments feine Bedeutung verliert, tritt im johanneischen Evangelium allerdings mit Nachdruck auf. Und eben dies selbe Idee haben sich nicht nur die Gegner, sondern gerade die Anhänger der kleinassatischen Sitte angeeignet; gerade darum hielt man den vierzehnten selt, weil er der Tag der Erstüllung des Borbildes, der Tag des wahren und eigentlichen Passachers war (Schneider S. 49 f.).

c. Aber auch ausdrücklich haben sich die kleinasiatischen Båter auf das Johannesevangelium berufen. Indem Polykrates in der mehrerwähnten Urkunde den Apossel Johannes als Auctorität ansührt, nennt er ihn s knl ro sersidog rov xvolov ävanzessov, eine Bezeichnung, die nicht aus den Synoptikern, sondern nur aus dem johanneischen Evangelium (21, 20. 13, 23.) geschöpft sevn kann; und wenn man vermuthen wollte, der ephesinische Bischof habe diesen Bug nicht der Schrift, sondern der mundlichen Ueberlieferung zu verdanken gehabt, so spricht hiegegen seine Berufung auf die nässe äyla yoaon, die er durchgegangen habe, und auf das Evangelium (xara ro svaryektor), worunter

7

entweder die Gesemmtheit der tanonischen Evengelien du geradezu das johanneische Evangelium zu verfteben ift, nich welchem allein der Tag bes Ofterlamms mit dem Lobesta Jefu, des mabren Paffa, flar und unzweideutig zufamma fallt. "Ja, es ift wahr", - ruft DR aver aus (6, 398)-"bas Actenftud ift lichtvoll, und es beweift prkundlich, bi in ber Rirche zu Ephefus felbft bas Evangelium nech 30 bannes bis zuruch in die Lage des Apostels vorbanden war, und bag die johanneifde Schrift und bie je banneifche Ueberlieferung in Bezug auf ben 20 bestag bes herrn vollftanbig zusammenftimmen." Rot fprechender ift das Zeugniß der Fragmente des Apollipetie welchen wir als Sprecher ber fleinafiatifchen, Rirche, fu als Gegner, ju betrachten haben. Ochon aus bem nim derfelben, worin er denen, die fich fur den funfzehnten # Todestag Jefu auf Matthaus beriefen, den Biderftreit a gegenhalt, in welchem nach ihnen die Evangelien unterin ander fteben murden (oraciateiv doxei nar' avrois # evaryelua) - erhellt, daß der Berfasser dasienige Em gelium wohl kennt, von deffen ,,unausgleichbarem, auf ge fcichtlichem Bege unlosbarem Biberfpruch gegen die 6p optifer" niemand ftarter ju reben weiß als D, Bau (vergl. Coneider, S. 54 f., Mayer, S. 421 ff.). Dabjock Bruchftud von Apollinarios, welches die begeifterte Gu ratteriftit des vierzehnten als des mabren Gerrnpaffs a balt, nennt ben Gefreuzigten insbesondere & rhv ayur האפינסמי לאאפידיוטונג ל לאצלמה לא דחה האפינסמה מערטי ש δύο πάλιν καθάρσια, ύδωρ και αίμα, λόγον και πυίμ bringt alfo eine Thatfache bei, bie ausschlieflich nur auf bem vierten Evangelium (19, 34 ff., vergl. 1 Job. 5, 8) geschopft fenn tann (Mayer G. 425.); denn die Sypothek. baß der Schriftfteller biefen Bug auch anderswoher haben · tonne, ift, wie Goneider (G. 56 f.) mit Recht aussprich, "wahrhaft unbegreiflich, aber barum auch vollig unwidt legbar". Endlich dient das oben ermabnte, furglich in la

I teinifder Ueberfebung befannt gemachte Bruchtid aus Delito's "Schluffel" ebenfalls zum Beugnis, daß ein fo ente ţ 1 ichiedener Bortampfer ber kleinafiatischen Paffafeier, wie Melito von Garbes auch nach Baur gewesen ift, bas jos Į, l banneische Evangelium recht wohl gekannt und häufig geł braucht hat. Beweis genug, daß bie Rleinafiaten "in vols lem Einklang mit bem johanneischen Evangelium fteben", ł und daß fie, wie auf die johanneische Ueberlieferung, fo k auch auf das mit ihr einftimmige johanneische Evangelium I fich berufen haben. Alles zufammengenommen, legen bie 1 Paffaftreitigfeiten, "fatt ein "unumftogliches Argument" 1 wider ben jobanneifcen Urfprung bes Evangeliums an 1 liefern, im Gegentheil ein bochft bedeutfames Beugniß fur k bie Echtheit deffelben ab (Schneider, S. 57 ff.). Ð.

# Ш. Das Verhältniß des johanneischen Evangeliums zur Apokalypse.

İ

Ľ.

s,

1

ş

t

ť

l

Unter 1. liegt eine Schrift vor, welche nach unferem Urtheil höchst schähenswerthe Beiträge zur Entkräftung des aus der Apokalypfe gezogenen Arguments gegen den johans neischen Ursprung des Evangeliums geliefert hat. Die haager Gesellschaft zur Vertheidigung des Christenthums, welche im Jahr 1827 mit Rücksicht auf Bretschneider's Probabilia eine populäre Nachweisung der Echtbeit des johanneischen Evangeliums gesordert und die Arbeit des würts tembergischen Dekans C. B. hauf f gekrönt hatte ("die Authentie und der hohe Werth des Evangeliums Johans nis", Rürnberg 1831), hat in neuerer Zeit, mit Bezug auf die dermalen schwebende Probleme, solgende Frage auss geschrieben:

"Da man früher gemeint hat, daß die Unechtheit der Offenbarung Johannis aus dem Evangelium und den Briefen, welche diesem Apostel beigelegt werden, sich ergebe, und heutzutage umgekehrt Einige die Echtheit der Offen= barung annehmen und daraus die Unechtheit des Evange=

# Niermeyer, Mayer, Schneider

liums und ber Briefe zu beweifen suchen: so fragt die Gefellschaft: Worin unterscheiden sich von einander die Schriften des neuen Testaments, welche dem Johannes zugeschrieben werden? Welches sind andererseits die Puncte ihrer Ueber= einstimmung? Welches ist der Schluß, den man ans dem einen und anderen in Betreff ihrer Echtheit zu ziehen hat?"

In biefer miffenschaftlichen Aufgabe ift fowohl ber gegenwärtige Stand der Sachen nach verschiedenen Seiten bin richtig festgesteut, als auch bas Biel, welches eine unparteiische Untersuchung im Auge zu behalten hat; und an ber Beitgemäßheit der auf dem Gebiete ber boberen Rritit und ber Bibelfunde fo belangreichen Rrage fann ohnedieß Niemand zweifeln. Der Schriftfteller, deffen Arbeit im Jahre 1850 von ben Directoren der Gesellschaft geftont murbe, 2. Niermever, bamals Prediger einer fleinen Dorfgemeinde, jest Profeffor der Theologie und Univerfis tatsprediger zu Lepden, hat fich fruber burch eine von berfelben Societat gefronte Preisichrift über bie Echtheit bes Briefs an die Ephefer und feitdem durch verschiedene kris tifche Abhandlungen gegen Baur und die tubinger Schule in seinem Baterland ruhmlich bekannt gemacht. Die ge= genwärtige Schrift verdient aber, auch in Deutschland be= tannt zu werden, und da fie in niederländischer Sprache geschrieben ift, fo wird Referent, bei ber Gedicgenheit bers felben, um fo mehr Entschuldigung finden, wenn er etwas ausführlicher über diefelbe berichtet.

Der Berfaffer hat, wie er am Schluffe bekennt, bie Apokalypse früher selbst für unecht gehalten, ist aber durch die tübinger Untersuchungen zu gründlicherem Forschen über bas Urchristenthum- veranlaßt worden und hat auf diesem Bege die Ueberzeugung gewonnen, daß die Echtheit der Apokalypse anerkannt werden könne, ohne die des Evan= geliums und der Briese aufzugeben. Die vorliegende Un= tersuchung zerfällt, der aufgestellten Frage entsprechend und auch völlig sachgemäß, in sore Theile: 1) Die Differenz

zwischen Apokalypse und ben übrigen johanneischen Schriften; 2) Uebereinstimmung zwischen denselben; 3) Schluß aus diesem gedoppelten Verhaltniß in Beziehung auf die Echtheit der johanneischen Schriften.

Die Differenz zwischen ber Offenbarung und 1. bem Epangelium Johannis, wird von zwei verschiedenen Seiten aus fo boch gespannt, daß eine Ausgleichung und namentlich die Abfassung beider durch eine und diefelbe Derfonlichkeit ichlechterdings unmöglich fepn foll : einerfeits fpricht bie fchleiermacher'fche Schule bem Apostel bas Epangelium zu, die Apokalypfe ab, andererseits verneint bie baur' fde Schule den apoftolifchen Urfprung des Evan= geliums und ber Briefe und bejaht die johanneische Quthentie der Apokalppfe; beide Parteien aber reichen fich über dem von de Bette formulirten Dilemma die Sande von huben und druben: "wenn der Apostel Johannes Ber= faffer bes Evangeliums `und der Briefe ift, fo hat er die Apotalppfe nicht geschrieben, ober wenn diefe fein Bert ift, tann er nicht Berfasser ber anderen Schriften feyn." Es ift ber Mube werth, gerade die Differenz icharf ins Auge au faffen, fo wie fie ift, und fie allerdings nicht geringer, aber auch nicht großer zu machen, als fie in der Birklichs teit ift. niermener thut dieß, indem er unterscheidet: a) Differenz in Gattung und Art der Schriften, b) in Form und Composition, c) in Dentart und Begriffen, d) in der Schreibart.

ł

ļ

Bas a) die Sattung der Schriften betrifft, so er= tennt er in der Apokalypse ein Buch der Beissaung und zwar, nach Lücke, ein Erzeugniß elchatologischer Apoka= lyptik, wurzelnd in der alttestamentlichen Propheteie und sich ausdrückend in der alttestamentlichen Prophetensprache, wahrend das Evangelium Geschichte, Lebensgeschichte des Er= lofers, enthält, allerdings lehrhaft und nach bestimmtem Ge= sichtspunct (20, 31.) den Stoff auswählend, auch über ge= wöhnliche Geschichtsprachen, indem steig die

doza dsov in Jeju Chrifto aufgezeigt wird. Siebei wirkten Drt, Beit und Lefer mitbestimmend ein : am Enbe bes erften Sabrhunderts fing die Onofis an, zu bluben und aleranbrinifche Theofophie einzubringen , Serufalem war unterge= gangen, Ifrael ftand, als feindliche Gewalt bem Chriften. thum gegenüber, bas fich über Judenthum und Beidenthum erbob und Alle ohne Unterfchied ju fich rief, um ihnen ewis ges Leben zu geben. b) Rach Form und Composition untericheiden fich beide Schriften, gemach ibrer Gattung und ihrem Inhalt; jedes Buch trägt das Gewand; bas ihm past: im Epangelium finden wir die gelehrt ichtifche Runkform ber Apotalypfe, die apptatyptifche Bilder= und Drophetensprache nicht wieder, fondern eine meift ruhig babinfliefende Rebe, eine einfache Bufammenftellung; benn die planmakig durchgeführte Runftform, wie fie Baur im Evangelium entbedt zu baben glaubt, gibt Berfaffer nicht zu. F. Bu

Die hauptdifferenz liegt c) in ber Dentart und ben Begriffen. Bier vermag der Berfaffer bem Urtheil von Ebrarb, daß zwijchen Evangelium und Diffenbarung die "burchgreifenbfte" Einheit ber Begriffe und Borftellungen ftattfinde, fo wenig zuzuftimmen, als bem Urtheil ber Eubinger, welche, wie er richtig erinnert, ben Inhalt ber Difenbarung zu buchftablich materiell, ben bes Evangeliums zu fpirituell faffen. Er felbft legt & u de's von fo vielen Seiten als treffend anerkannte Auseinanberfebung ber Lehn verschiedenheit zwischen Evangelium und Offenbarung zu Grunde, jeboch ohne fich diefelbe vollftandig anzweignen; namentlich ertennt er ben Gegenfas in Sinficht bes Grundbegriffs der Applalppfe: Parufie, nicht als richtig formutiet an. benn Lade babe ficherlich ben Begriff ber Parufie im Evangelium zu febr vergeiftigt, und in der Offenbarung trete die außere Entwidelung und Bollendung des Reiches Gettes, die außere Bernichtung der antichriftlichen Dachte nur mehr bervor, Bas insbesondere die jubaifirende

Richtung ver Apokalypfe betrifft, fo drangt bie Uebers treibung des finnlich-judifchen Standpuncts Derfelben bem Berfasser bie Bahrnehmung ab, daß man offenbar die Schale für bie Derle anfebe: mo habe benn ein ifraelitifder Schriftfteller, felbft wenn er fich auf einem bochft freifin= nigen Standpunct befand, fich hinwenden können, um Formen, Bilber, Rarben zu entlehnen, als zum ifraelitifchen Bolt und zur- altteftamentlichen Religion, zumal er prophe= tifcheapotalyptifc auftrat? fpreche ja ein Paulus, felbft in dem antijubischen Brief an bie Galater, von dem "Ifrael Gottes" und bem "obern Jerufalem"! Und Johannes un= terscheide boch 7, 4 ff. von ben gezählten 144,000 aus Frael, als ber fymbolischen Grundrahl bet gesammten Chris ftengemeinde, die unzählbare Schaar aus allen nationen. Dag aber, wie Baur fruber und noch in feiner neueften Schrift (bas Chriftenthum ber brei erften Jahrbunderte, G. 75 f.) behauptet, die Zwolfzahl der Apostel, deren Mamen auf den Grundfteinen des neuen Serufalems fteben (21, 14.), ben Paulus aus der Apostel Babl ausschließe, ja daß 2, 2. unter benjenigen, welche fich felbft für Apostel ausgegeben haben, ohne es ju fenn, niemand anderes verstanden fenn foll, als der heidenapostel mit feinen apostolischen Gehulfen, - bas verwirft der Berfaffer mit Aug und Recht als total unbegründet. Wenn Ifrael fymbolifc bas ganze Reich Chrifti barftellt, fo tonnten nur bie zwolf Apostel er= wabnt werden, bie ja mit Rudficht auf bie zwolf Stamme und für bas Bolt Ifrael ermahlt worden waren; dies habe felbit ber freifinnigste Paulinist, wenn es ihm nur nicht an Gefchmad fehlte, unmöglich vermeiden können. Und wie tonne man fich auch nut vorstellen, bag berfelbe Apostel Johannes, ber Gal. 2. bem Paulus die rechte Sand der Semeinschaft gereicht hat, ihn als einen Dann batte brandmarten wollen, der das Apoftelamt fich ohne gug und Recht angemaßt habe (G. 88 f.)! - d) In hinficht ber Schreibatt tommt der Unterfchied darauf binaus: bie Apokalypfe wimmelt von Hebraismen, im gangen neuen Lestament hat sie die stårkste bebraische Farbung, Evangelium und Briefe die schwächste; die Offendarung hat das am mindesten reine Griechisch, Evangelium und Briefe das reinste. Ersteres läßt sich nicht anders erwarten, denn wir hören ja in der Apokalypfe die Sprache der Propheten des alten Bundes, das Buch besteht gleichsam aus lauter altetestamentlichen Stellen, so jedoch, daß der Verfaffer seinen Stoff frei und selbständig behandelt, auch den LXX. ges genüber. Aussüchrlich und genau untersucht Niermeyer insbesondere die syntaktische Eigenthümlichkeit des Styls ber Apokalypse, als zusammenhängend mit der alttestamentlich gesärdten Eigenthümlichkeit des Buches überhaupt (S. 100 schoft.); es ist aber hier der Ort nicht, darauf näher einzugeben.

Den zweiten Theil (G. 116-260.), von ber Uebers einftimmung zwischen der Apokalppfe einer= und bem Evangelium nebft Briefen andererfeits, eröffnet Diermeyer in der Erwartung, nachdem icon von fo vielen Geiten, felbft von Gegnern, wefentliche Berührungspuncte zwifchen ben beiderseitigen Schriften anerkannt worden find, boch noch einen und den anderen Bug von Uebereinftimmung anzutreffen, obwohl diefe ebenso wenig eine vollige feyn werde, als ber Unterschied zwischen beiden ber icarffte Ge= genfatz gewesen fen; ba Art und Inhalt beider Schriften Berfchiedenbeiten im Einzelnen nothwendig mit fich bringen, fo durfe man auch entferntere Bermandticaft nicht unbeachtet laffen. Er faßt bier ins Auge: a) Composition und Art ber Schriften, mit ber fich barin ausprägenden Eigenthumlichteit des Berfaffers; b) Dentart und Begriffe, nas mentlich in Betreff des Judenthums; c) Gebrauch des alten Teftaments; d) fpracliche Eigenthumlichkeit.

a) Hinfichtlich der Composition und der Individualität des Berfaffers macht Riermeyer vor Allem aufmerksam auf die Genialität, durch welche sowohl die Offenbarung

892

1

als bas Evangelium mit den Briefen fich vor andern Schriften bes neuen Teftaments auszeichnen. Beide zeigen einen inneren festen originalen Busammenhang innerhalb ihrer felbft ; uberdieß haben fie, wie auch Baur anertennt, einen gemeinfamen Grundgebanten, fofern ber Rampf amis icen Licht und Rinfterniß und der Gieg Chrifti uber bie Rinfterniff Inhalt beider Berte ift. Allerbings berriche im Evangelium nicht die Phantasse, fondern der Gedanke und Die Dhantafie der Dialettit, bennoch fey auch eine dichteris fche Aber barin, ber Prolog fcwinge fich wie ein Abler zur ewigen Sonne auf, und bas Evangelium foilbere bie Bergangenheit so anschaulich wie die Offenbarung die 3u= funft; ber Evangelift habe gefehen, mas er beforeibt, mie ber Berfaffer der Offenbarung beschreibe, mas er (in ber Entzudung) geschaut habe. Lehnlich der Offenbarung, fpreche auch bas Evangelium (und bie Briefe) viel in Bildern und Sombaten, wie: das Lamm, hunger und Durft, Lebens. waffenr Licht, Seben, Blindheit; in beiden finde man ein fcbilderndes, malerisches Element nebst genauer Beftimmtbeit in Beit, Das und Babl. Alles weise auf einen Berfaffer hin von hohen Saben, gottfeligem Gemuth und mars men Pulsichlag bes Bergens für Gott und Chriftus, ents fciedenem haß wider das Ungottliche. Man fuhlt dem Evangeliften an, wie er Sefum im herzen trägt, Eifer um Sott, aber auch Abscheu gegen die Bosheit der Juden begt (3, 36. 6, 70. 8, 44. 15, 6. 1 30b. 2, 19. 5, 16.). Dief erinnert an die Offenbarung, und diese ihrerseits athmet ebenfalls eine glubende Liebe zu Chrifto und feinem Reich, nnd weiß bie Gottfeligkeit fo lieblich zu empfehlen, mabrend fie zugleich fo beiligen Ernft wider die Gunde zeigt. "3mifcen das Brausen der Orkane binein vernimmst du öfters ein ftilles fanftes Saufeln, und nach bem Berfomettern mit Dem Geift feines Mundes traufeln feine Lippen von beilen= dem Ballam" (S. 132.). Auch dem Berfaffer der Apo. talppfe war das, was man eine "Johannesfeele" nennt, nicht Theol. Stud. Jahrg. 1856. 59

fe ganz fremb, und fo nähern fich beide einander nach Sch und Gemüthsart.

b) Uebereinfimmung in Dentweife und Begriffen.

Die Parufie ift ber Quellounet ber meiften Berichiebn beiten ; dennoch mangeln auch Bine ber Bermanblicht nicht: denn mas im Evangelium im Borderarund fick fehlt in der Diffenbarung nicht ganzlich, und was in 10 Dienbarung in erfter Linie fteht, fehtt im Evangelium un den Briefen nicht gang. 3. 23. bas unfichtbare gifte Sommen Chrifti ju jeber Beit, welches im Evangelium nachtricklich hetent ift, erscheint auch in der Offenberung, venel. 3, 20. mit Evengelium 14, 23. Das Seil if i bre Apolatupfe nicht ausschließlich an die fichtbare Butmit Ebrifit gebunden, fondern Leben mird fcon in der Deink bes Glaubens eefstenit (8, 1., veral. Job. 5, 24,; 1 34 3. 14). Auf der ondern Seite lehren fomobl die Bit (1 301. 2, 28. 4, 17. 2, 18. 4, 5. 2 30b. 7.) als des Ent edium (5, 28 f. 6, 39 f. 44, 54, 12, 48, 11, 24) fichtbare Biedertunft Chrifti in bestimmtem Beitpunct, ju Gericht, Auferwedung und herrlichteit ber Gläubigen be nach; abnlich wie bie Dfenbarung tebrt auch bas Eus gelium (5, 25, 28 f.) eine doppelte Auferstehung. Du Bt aniff best Untidnifts ift im erften Brief allerbings vergeffit fo deft er als im Deubeuraphetisnens ichen gegenwähl enkannt mird; aber auch in ber Applainpfe offenbatt fi bas antistifiziche Orincip als Dieuboprophetismus (16, 14 17. 20. 20. 10.), und wenn im erten Brief viele falle Propheten find, fo tritt bas anticriftliche Princip aud " ber Diffenbarung in mehreven Reprofentanten nach mit nach auf (12, 17, 13, 1, 11, 16, 13.). -- Sebr hriften weiß Diermeyer bie Bebereinftimmune im Gottebie griff math, fofern der johanneische Begriff Gottes als Be ters, als Siebe, auch der Offenhamung nicht fremd fen (1.4 7. 17. Das veterliche Diranenabmilichen ; 21. 7: "er with mein Gohn feyn ", alfa ift Giott Bater). Degegen femt

894

۱

2

auch bas Evangelium einen Born Gottes, ber wie Reuer bie Bolen verzehrt (3, 36, 15, 6., veral, Apotaluple 20, 15.). - Daß die Chriftologie der Apotalupfe mit bem Evan. aelium und ben Briefen zufammenftimme, beweift ber Berfaffer ben tudinger Berfuchen gegenüber, diefe Uebereinftims mung in bloßen Schein aufzulofen. Erft neuerdings bat D. Baur (Gbriftenthum ber brei erften Sahrhunderte, S. 290 ff.) fic viele Muhe gegeben, ju wehren, daß man die unleugs bar hohen Ordbicate Sefu in ber Apokalupfe boch ja nicht als metaphyfifchobegriffliche, reale anfehe, fondern fis viels mehr für bloß nominell hatte; ber ganze Abfchnitt fteht und fällt aber mit ber unausgefprochen zu Grunde liegenden Forderung, daß die Apokalypfe ihre prophetifchefententiofe Sprache mit der Sprache dialeftischer Emwickslung vertaufcben follte, wie fie im Evangelium berricht. Miermever legt aber mit Recht großen Rachdruck auf bie Thatfache, daß ber name Loyog rov Stov (Apol. 19, 13., veral Loyos rng (mis, 1 30b, 1, 1.) außer bem Evangelium und erften Brief nirgends fonst im neuen Testament vortommt; auch fcbließt er aus bem Umftanb, bag nur allein ber, ber biefen Namen trägt, "ben Namen tennt", b. b. feinen tiefen Ginn Deareift (19, 12.), daß in der That die Logoslehre hier porhanden fey, wiewohl er nicht behauptet, fie ftebe bier auf Derfelben Stufe der Entwickelung, wie im johanneifchen Prolog. Um fo gewiffer findet er ein Echo bes Deog nu o Leyos in ben Ramen Jeju: A und & Unfang und Ende, ber Treue und Bahrhaftige, wie Gott felbft genannt-wied (1, 8, 17. 2, 8. 21, 6. 3, 7. 14, 6, 10. 19, 11.). Unb wenn man in Abrede ziehen will, bag apph rys nelosas rov Deon, von Chrifto ausgesagt 3, 14., auch nur feine Praexistenz in fich begreife, fo weift Niermeyer burch Bergleichung ber baur'fchen Auslegung bes momorororos rig arlosop (Rol. 1, 15.) nach, daß mit zweierlei Daß gemeffen wird, während der apokalpptische Ausdruck mindeftens dem návra di' autou évévero (30h, 1, 3.) entipricht. In Betreff

59\*

bes Bertes Chrifti hebt ber Berfaffer, shne bas doviov έσφαγμένον der Apokalppfe geradezu für bas Paffalamm (Evang, 1, 29. 36. 19, 36.) zu erklaren, den Umftand berpor, baf in beiderlei Schriften ber Lod Jefu als Berichnungstod, als Opfertod aus Liebe (Apor. 1, 5.) dargestellt ift, wie denn auch Röftlin in einer vom Berfaffer nicht unbeachteten Stelle ausdrudlich bekennt, bie Uebereinfimmung ber Offenbarung mit ben übrigen johanneifcen Sdriften in der Lebre von Chrifti Bert fep bochft mertwürdig. "Ein unausgleichbarer Gegenfas zwifchen Offenbarung 2 und Evangelium wird hauptfachlich in bem Berbaltnif beider jum Alten Bund und jum Judenthum gefun den : "has Bewußtfenn des Evangelisten bat fich von allem Bufammenhang mit dem Judenthum abgeloft" (Baur a. a. D. S. 135.), während in der Apokalppfe (2, 9. 3, 9.) Subenthum und Chriftenthum noch vollig identificirt werden. Biegegen bemertt Riermeyer treffend, binfictlich Sfraels fen allerdings der hiftorifche Standpunct des Evange liften ein ganz anderer als in ber Apokalppfe, der bogmatifche aber fey im Grunde nicht verschieden. Das Epangelium beweift aus bem alten Teftament, beruft fic auf baffelbe, fieht im Chriftenthum Erfullung ber bem Bolt Sfrael gegebenen Verbeisung, Selus felbft nimmt gemiffen haft an den Festen Theil, und indem er ausspricht: wit beten an, was wir wiffen (4, 22.), rechnet er fich felbft au ben Juben; Ifrael ift nach 1, 11. 81., val. 10, 16., Ebrifti Eigenthum, und Sefus wird, ohne dieg tabelnd ab zulehnen, Sfraels Ronig genannt (1, 50., vgl. 12, 13 ff.). In der Rebe 306. 8, 39. ift "Abraham's Rinder" fo viel als Juden, und Sfraeliten, die nicht wabrhaft Ubraham's Rinder find, beißen B. 44. Teufelskinder, auf und nieder, wie Up. 2,9.3, 9., vgl. 11,8. Alfo auch im Evangelium ift und bleibt bas Chriftenthum auf die Grundlage bes Judenthumes gebaut. In der Offenbarung ift allerdings das Christenthum vom Judenthum noch nicht geloft, aber barum ift es boch

### über die Echtheit des johanneischen Evangeliums. 897

keineswegs identisch mit ihm, benn das alte Serusalem wird zertreten, der Brandopferaltar verwüstet, und nur der Rauchaltar, die symbolische Stätte des Gebetsopfers, wird erhalten (Ap. 1, 11.). "Der Apokalyptiker seitst fich zu den Iesum nicht erkennenden (ungläubigen) Juden in dieselbe absolute Opposition wie der vierte Evangelist" (Köstlin, Jahrb. 1850. S. 276.); bingegen für den Evangelisten ist "der Gegensah des Judenthums zum Edristenthum schon eine in sich abgeschlossene geschichtliche Thatsache" (Baur a. a. D. S. 135.).

c) Bas den Gebrauch des alten Teftaments (Grundtert oder LXX.) betrifft, so weist Verfasser nach, daß der Evangelist, der den LXX. zum Theil wörtlich oder mit sehr geringen Abweichungen folgt, sie doch nicht aus= schließend und nicht auf sclavische Weise benußt hat, daß ihm der Grundtert nicht unbekannt war. Auf der andern Seite verräth der Verfasser vor sich, im Sprachschaß und der Syntax Ewald und 3ullig behaupten, er habe immer nur den hebräschen Tert vor sich, im Sprachschaß und der Syntax Bekanntschaft mit der alerandrinischen Uebersetzung, wor= nach die Uebereinstimmung im Gebrauch des U. T. sehr treffend ift.

Auf die Untersuchung d) der fprachlichen Ueber= einstimmung beider Bücher hat Niermeyer (S. 201 - 260.) außerordentlichen Fleiß und Sorgfalt verwendet, fo daß dieser Abschnitt eine besonders verdienstliche Partie feiner Arbeit bildet und ohne Zweifel geeignet ist, diese Seite der Frage zum Abschluß zu bringen. Wir können aber hier nur sehr im Allgemeinen darüber berichten. Er unterschei= det: Styl, "Wortschung, Wortschatz, Sprachformen oder Redensarten, und weist nach, daß das Evangelium und die Briefe eine gewisse "prophetische Majestät" des Styls be= stigen, z. B. Ev. 1, 2. 4 f. 11. 4, 38.; 1 Joh. 2, 17., worin sie mit der Apolalypse (z. B. 9, 6. 18, 5.) verwandt find. Im Einzelnen macht er aufmerkfam z. B. auf den Parallelismus in fammtlichen johanneifchen Schriften, namentlich breifache Bieberholung mit gleichem thythmischen Gana der Rede (Ev. 1. 10. 3, 11. 31.; 1 Job. 2, 13.; Apol. 3, 7, 18, 7, 20, 13, 22, 17.), auch bejabende und verneinende Ausfage einer und berfelben Bahrheit (Ev. 1, 3.; 1 Joh. 1, 18.; Apol. 8, 3. 16. 18. 10. 4.). antithes tifche Parallelen mit alla, welche Lude in ber Apotalopfe vermißt (2, 9. 20, 6. u. f. w.). - Doch wir muffen abbrechen und bemerken nur, daß ber Berfasser eine gange Reihe ber intereffanteften und überraschendsten Parallelen aus ben beiderfeitigen Schriften auführt. Die Bortfugung betreffend, wird mit vielen Beispielen nachgewiefen, daß einerseits im Evangelium und ben Briefen die bebraifirende Farbung nicht fehlt, mabrend andererfeits die Apotalypfe auch echter Gracismen, als Attraction, gedoppelter Regas tion und anderer, nicht gang ermangelt. Der Berfaffer fuhrt hiebei Belege an, welche einem Ewald und Lude fo vollig entgangen waren, baß fie bas Gegentheil als Factum behauptet und daraus Schluffe gegen den johans neischen Ursprung ber Apofalypfe gezogen hatten. Auch in Anfehung bes Bortichages und ber Sprachformen und Res bensarten ift die Untersuchung grundlich und lehrreich.

Der britte Theil (S. 261 — 413.) zieht, nach einer trefflichen Jusammensaffung ber einzelnen Puncte sowohl des Unterschiedes als der Uebereinstimmung, den Schluß in Betreff der Echtheit. Vorausgeschickt wird, daß die Jahl der Differenzpuncte sich reduciren und somit die Biedung des Schlusses sich vereinsachen lasse, sofern schon der in den verschiedenen Schriften behandelte Stoff bedeutende Unter= schiede in Form und Sprache mit sich fuhre, 3. B. was die Nennung des Namens betrifft, die bei einer propheti= schriften von so verschiedener Art und Weise einem und demfelben Versasses, und kann insbesondere mit Grund angenommen werden, daß der Apoüber die Echtheit des johanneischen Evangeliums. 399

ftel Johannes eine Entwickelung durchlaufen habe, vermöge welcher er Berfaffer diefer fammtlichen Berte fenn fama?

Riermener erörtett befihalb zuporderft bie aus ben Duellen fich ergebenden Thatfachen uber bie Verfonichteit und Lebensgeschichte bes Abaffels Sobannes auf fatereffante Beife. Bir beben nur Eines Dataus bervor. Johannes und fein Brudet wurden vom herra Donnetstinder genannt; fie wollten über die Samariter, welche Sefum aufzunehmen fich geweigert batten, Rever vom Simmel fallen laffen, und Johannes bat einem Dritten bas Austreiben ber Damonen im Mamen Seju verboten, weil er fich ben Sungern nicht anfolog. Diefe Thatfachen vetrathen allerbinas ein bisiges, aufbraufendes Temperament. Uber follte es befibalb unmbalich fenn, baf ber fanfte, liebevolle Sunger des Evangeliums und der Briefe ein getreues Abbild bes wirklichen Apostels Johannes ware? Dus Sohannes fein Leben lang, auch im Alter, gleich entzündbar geblieben fenn? Dan übertreibe doch nicht! Der Johannes Des Evangeliums ift nicht fo weibijd weich, wie fich Einige ion vorftellen, vielmehr zeigt er fich auch unternehmend, mannhaft, folgt Sefu in des Sohenpriefters Palaft und ans Rreuz. Auf der andern Seite tann berjenige, welther nach ben Synoptifern einer ber brei Lieblingsjunger gewefen ift, nicht bloß jahzornig gewefen feyn, er muß auch ein edles Gemuth gehabt haben. Satte er Sesum weniger lieb gehabt, fo ware er bei bem Borfall mit ben Samaritanern ruhig geblieben; das war ein edler gorn, der brennende Liebe verrath. Dich duntt, fagt ber Berfaffer, Johannes geborte zu denjenigen Gemutbern, welche tief fublen, innig lieben, die niemals falt ober lau find und die auch burch Maes, mas ihr reines, ebles Gefuhl verleht, wiel ftatter ertegt werden und leichter aufbraufen als Andere (G. 278,). Es wird nun im Einzelnen ausgeführt, wie Lebeusgeschichte und Perfontichteit des Johannes die Doglichteit verburgen, bag er Schriften verfaßt babe, welche mehrfeit von

einander abweichen, zumal wenn man die Berfcbiedenheit ber Abfaffungszeit beachtet. Bas die Abfaffungszeit der Apotalppfe betrifft, fo folgt Berfaffer mit großer Buverficht ber "zeitgeschichtlichen" Zuslegung bes Buchs, welche in neuerer Beit zuerft Bleet, fobann Emald, Lude, Beller u. 2. vertreten haben; er halt es fur eine der ficherften Errungenschaften ber beutigen Biffenschaft, daß unter bem Antichrift der Offenbarung niemand anders als Rero verftanden feyn tonne, und bag bas Buch unter bem erften Rachfolger Rero's verfaßt feyn muffe. Bir tonnen ibm barin nicht, beiftimmen und balten biefe Partie (G. 304 - 333.) für eine ber ichmachften bes ganzen Berts. Das übrigens geben wir ju, daß die Offenbarung ungleich fruber als bas Evangelium geschrieben ift, und infomeit haben die weiteren Aussubrungen des Berfaffers ihren Berth. --Eine weitere Bemertung ift diefe: bie Differens zwischen ben Schriften in Sinficht ihres Charakters und der ihnen ju Grunde liegenden Gemutherichtung werde gerade dann begreiflich, wenn Johannes der Berfaffer fey; benn diefer war (laut ber vorausgeschickten Auseinanderfetung auf Grund biblischer Stellen) ungewöhnlich begabt, bat in Afien als Apostel gewirkt und tann fich wohl auch auf verfchie= benen Gebieten des Schriftthums bewegt haben. Als from= mer Ifraelite, ber die Schrift bochschabte, als Schuler des Taufers Johannes, ber auch mit dem hohenpriefter betannt war, tann er die Apotalypfe mit ihrer rabbinischen Runfts form entworfen haben. Und den Zweifel, ob Johannes, der galildifche Fifcher, bas belleniftifch miffenschaftliche Evange= lium geschrieben baben konne, bat felbft de Bette, ber ihn fruher ftets gehegt, julegt noch juruckgenommen (1848. Einleitung ins R. T. 5. Aufl.). 3ft Die eine Schrift mehr judischer, die andere mehr griechischer Art, fo meift gerade biefer Umftand auf Johannes, der um 50 nach Chr. noch ein Apostel der Beschneidung war (Gal. 2, 9.), später in Ephefus ein Apostel der Griechen wurde. Die Offens

### über die Echtheit des johanneischen Evangeliums. 901

barung über bie Zukunft Christi paßt zu ber Hoffnung Sfraels, die Johannes in feiner ersten Periode hegte; im Evangelium, dem Erzeugniß des Mannes, der sich in der letten Beit seines Lebens in Ephesus, diesem hauptsig philosophischer Bildung, aufgehalten hatte, ist die Anschauung von der herrlichkeit des heilandes niedergelegt, die ihm aus früheren Tagen, wo er an dessen Brust lag, unvergeslich geblieden ist.

Die Sprachverschiedenheit zwischen beiderlei Schriften läßt sich, nach Niermeyer, aus den Umstänben natürlich erklären. So lange Johannes sich in feinem Baterland aufhielt, und noch in den ersten Jahren darnach, mußte seine Sprache hebraistiren. Allein ein 20= bis 25jäh= riger Aufenthalt unter griechischer Bevölkerung konnte sich nicht verbergen, und so gut auch sonst mancher ältere Mann sich noch Neues angeeignet hat, so konnte auch Johannes als ein noch krastvoller Mann von 58 Jahren sich die Eigenthumlichkeiten des Griechischen, das ihm von jeher bekannt war, wohl aneignen, zumal er hohen Werth dar= auf legen mußte, in einer: Stadt wie Ephesus den Gebil= beten auch durch die Form genügen zu können.

Sobalb man den Segensah zwischen judaissirendem und hellenistischem, zwischen beschränktem und freiem Standpunct in Offenbarung und Evangelium als einen bloß relativen, als ein Mehr oder Weniger erkannt hat, so erscheint auch diese Differenz als natürlich und nothwendig. Der Verfasser gibt der baur'schen Schule vollständig Recht, wenn sie auf Grund der Stellen in den Synoptikern, der Apostelgeschichte und dem Brief an die Galater, woraus wir den Apostel Johannes kennen lernen, behauptet, Johannes mussen ist fe Versalzupse sein, welche den judenchristlichen Standpunct vertritt; ja er urtheilt, die Zubinger handeln hierin verständiger als diejenigen, welche das vierte Evangelium für johanneisch erkennen, jene Stellen des neuen Testaments für wahr halten und dennoch die Offen-

## 902. Riermeyer, Mayer, Schneiber

barung um ihres abwrichenden Standbunctes willen bem Johannes abfprechen. Auf der andern Seite aber fep es nichts weiter als ein Borurtheil, wenn bie Zubinger behaupten, Johannes muffe immer berfelbe geblieben fenn und tonne barum auch bas Evangelium nicht gefcrieben haben. Die Apostel, auch ein Paulus, Petrus, find fo menio als iroend ein bentender Denich ftets auf einem und bemfelben Stand. vunct aeblieben; der beilige Geift bat fie nach und nach in alle Bahrheit geleitet, wobei bie Greigniffe ihrer Belt eben= falls mitgewirkt haben. Schon in der Apokalppfe aber fcwingt fich der Geift des Johannes über ben ebionitifchen Standpunct hinaus: er tennt feine Gerechtigfeit burch bas Gefet, fondern durch das Blut Sefu Chrifti, und am Eban= gelium haben alle Bolter Theil. Da find icon bie Srunds begriffe ber paulinischen Lehre. Und nachber follte Sobannes in feiner Entwicklung ftill gestanden feyn ? vollends in einem neuen Birtungstreis! Es tann nicht anders fenn. er mußte au der Beit, wo er fein Evangelium fcbrieb, einen boberen Standpunct einnehmen, als ba er bie Offenbarung nieder= ichrieb. Seine jesige Seimath lag außerhalb des judifchen Landes, er genoß einen freieren Umblid: batte Johannes icon in ber Offenbarung paulinische Grundbegriffe festgebalten, fo erhob er fich jest vom judenchriftlichen Stand= puncte aus, durch den paulinischen hindurch, vollends zum johanneischen, wie er im vierten Evangelium porliegt. Der inzwischen eingetretene Untergang Serufalems balf ibm auch Diejenigen Schranken noch burchbrechen, innerhalb beren felbit Paulus fich bewegt hatte; feit dem Fall der beiligen Stadt war die Kluft zwischen Juden und Chriften unend= lich weit geworden; daraus ertlart fich bie Urt, wie bas Evangelium von "den Juden" geradezu wie von "Feinden Refu" fpricht. Auf ber andern Seite gab bie teimenbe Gnofis einen Anftog jur Berftartung des dentenden Gles ments im Christenthum, vorzüglich in Betreff der Verfon Cbriffi.

über die Echtheit des johanneischen Evangeliums. 903

Das Bebenten Lude's, Dag Johannes, wenn er fpater bas Evangelium und bie Briefe geschrieben habe, unmoalich fruber einen Standpuntt inne gehabt haben tonne, wie ihn die Offenbarung voraussett, - loft Ber= faffer burch bas Folgende. Allerdings ift mit der Perfon bes Erlofers auch bas driftliche Dogma gegeben, aber die fubjective Aneignung der Babrheit gebt nur fcbrittweife vor fich. Die Apoftel waren Rinder Sfraels und hatten vom Reich Gottes anfanglich jubifche Begriffe. Selus veredelte ben Grund ihrer Borffellungen und legte die foftbare Perle in die gegebene Schale nieder. Die Junger konnten bentblendenben Glanz des vollen Sonnenlichtes noch nicht ertragen, aber die Lichtftrahlen aus der Sobe gingen barum nicht verloren, fie er= bellten die Anschauung der Apostel nach und nach, fo wie ber Geift fie erinnerte (Job. 14, 26.)\*). So tann 30= bannes bie Borte Jefu in feinem Evangelium, welche von einem freieren Geift, als bem, welcher in ber Apotalppfe weht, zeugen, wohl gebort haben und boch die Offenba= rung foreiben; mit feiner innern Entwickelung hielt fobann die Erinnerung der Borte Seju aleichen Schritt.

Schließlich geht Niermeyer von ber Defensive zur Offensive über und führt Seite 390 ff. aus, daß die Uebereinstimmung zwischen den johanneischen Schriften unertlarlich fey, wenn sie nicht fammtlich einen und den=

a) Sehr hübsch hat Berfasser hier ein Bekenninis Lücke's selbst (Stud. u. Krit. 1850, C 526.) benutzt (S. 387. Anm.): "Manches Wort, das ich damals von de Wette hörte, ist mir nach Jahren oft erst recht fruchtbar geworden." In diesem Zusammenhang flicht er S. 385 auch folgende treffende Bemerkung ein: ", den Grundbegriffen des tübinger Systems war Baur schon seit einer Reihe von Jahren zugethan; wer aber ben Gang der Untersuchungen des Mannes dis heute überschaut, entbeckt denn doch, daß er Jahre lang nicht Wenigem anhing, was genau genommen mit feinen Principien im Widerspruch stand. Und die vielen Inconsequenzen, die immer noch bei ihm zu finden sind, daß selbst jetzt noch nicht alles in gehörigen Zusammenhang gebracht ist.

## 904 Niermeyer, Matyer; i Echneiter

felben Berfaffer haben, d. H. warent bie Differenzvuncte unter Borausfegung des jobanneifchen Urfprungs ber Apotainpfe und bes Evangeliums begreiflich , naturlich und nothwendia erscheinen, find die Buge ber Uebereinftimmung rein unerklär= lich, falls bie Schriften nicht von einem und bemfelben Bers faffer abstammen; die Sarmonie zwifchen ihnen er laubt uns nicht an einen anbern Berfaffer zu benten; baburch wird der johanneische Ursprung berfelben gewiß. Man bat die unvertennbaren Buge ber Aebnlichteit wohl anch icon (Grebner, be Bette) fur blogen Bufall ertlart; aber, beim Licht befehen, ift "die Uebereinftimmung in fo vielen Puncten zu auffallend, um fur bloß zufällig gehalten merden ju tonnen" (Beller). Ift letteres richtig, fo muß entweder Nachahmung und Anschließung des einen Berfaffers an den andern, oder Einheit des Berfaffers anges nommen werden. Die Nachahmung oder Unschließung tann entweder als eine unwillfurliche (Reander) oder als eine bewußte und abfichtliche gedacht werden, und zwar ift der doppelte Kall moglich : Urfprunglichkeit des Epangeliums und ber Briefe und Abhangigkeit ber Apokalppfe (Eude, der ubrigens im Biberfpruch biemit alle Grund= begriffe bes Evangeliums der Offenbarung fremd fenn laßt), ober Urfprunglichteit ber Upotalppfe und Unfchlies gung bes Evangeliften an diefelbe (Bleet, Baur), Da aber Bleet bie Apotalnpfe fur unecht, das Evangelium fur echt halt, fo ift feine Sppothefe unhaltbar, Indeg auch Baur's Bermuthung, bag ber Evangelift der Apotalppfe folge, halt nicht Stich, weil fehr fcmerlich Jemand, ber von einer gemiffen Schrift "radical" abweicht und fein Bert mit ber Absicht fcreibt, jene zu bekampfen, deffen= ungeachtet von ersterer Schrift ba und bort etwas entleh= nen und mit feinem Buche verweben wird. Und wie unwahrscheinlich, daß der Evangelift Bilder und Ausbrude ber Offenbarung, die just nicht in die Augen fallen, ausgefucht haben wurde, um erdichtete Reden und Begebenbeis

über die Echtheit des johanneischen Evangeliums. 905

ten baraus zu fpinnen, von Sachen bingegen. die auf den erften Blick auffallen, 3. B. der Benennung Chrifti als bes Lammes, nur fo felten Gebrauch gemacht hatte! : Und woher eine Uebereinftimmung, bie baufig nur eine Berwandtichaft ift ? Rurt man ftoft auf unüberwindliche Dinbernisse. wenn man Nachahmung und absichtliche Anschlies fung eines Schriftstellers an einen zweiten annimmt. 64 bleibt nichts Anderes übrig, als Identitat des Berfaffers anzuerkennen. Die Buge ber Einheit und Berwandtichaft erftreden fich ftetig burch bas Ganze bin ; bas Debr in ber Apotalppfe ift ein Dinber im Evangelium und uma gefehrt ; die Offenbarung lebt noch fort im Evangelium und das Evangelium bereitet fich por in der Offenbarung. So muß die Uebereinftimmung feyn, wenn Johannes der Berfaffer beider Schriften ift. - Und fo ift bas Graebnig biefer grundlichen, außerst gelehrten, maßhaltenden und fcarffinnigen Unterfuchung : bie Echtheit fammtlicher johanneifcher Schriften.

. Es ift an diefem Ort von Intereffe, die Art aus bes rudfictigen, wie D. Baur in feiner neueften, Schrift bas Berhaltniß des Evangeliums jur Apolalppfe charakterifirt. Er legt bier großes Gewicht auf den Segenfate zwijchen beiden, befonders in Sinfict bes Berhaltniffes zwifchen Chris ftenthum und Judenthum : "Um meisten entfernt fich ber Evangelift von dem Apofaluptifer in feiner Unficht vom Judens thum; wabrend dem Apotalpptifer Alles an bem namen Ses rufalem hängt, in welchem für ihn die ganze abfolute Bebeutung. bes Chriftenthums begriffen ift, ift bagegen fur ben Evanges liften icon die Stunde gekommen, in welcher man meder auf bem Berge Garigim noch in Zerufalem ben Bater anbeten wird. heidenthum und Judenthum fteben allo in demfels ben negativen Berhaltnis zum Christenthum als ber allein wahren Religion. Der Evangelist laßt die Strafe des Uns alaubens mit bemfelben Gewicht auf bas Judenthum fallen, mit welchem sie bei dem Apokalnptiker das Seidenthum

trifft" u. f. m. (bas Chriftenthum ber brei erften Sahrhm Auf der andern Geite erklart e berte, G. 133. 136.). Baur für verfehlt, wenn man über dem Untericied un Begenfat bie .. fo nabe Beziebung überfeben with in welcher bas Evangelium zur Apotalppfe ftebt" es laffe fich nicht vertennen, bas ber Evangelift fich an bi Stelle des Apotaluptifers bachte und bas Anfeben bei Sobannes bei der fleinafiatifchen Rirche fur bi 3mede feines Evangeliums benuten molite Sa es fev nicht blog eine außere Unlehnung an einen viel gefeierten namen, es feble anch nicht an inneren Beruh rungspuncten zwifchen bem Evangehimm und ber Apolampk; die lettere biete namentlich fo manche Unknupfungspundt für die bobere Auffassung des Christenthums. Man low nur die tiefe Genialität und feine Runft bewundern, mit welcher der Evangelift die Elemente, welche vom Stunt: punct der Apotalppfe auf ben freieren und hoheren 16 Epangeliums binuberleiten, in fich aufgenommen babe, m bie Apotalppfe zum Evangelinm zu vergeiftigen. Je mit ber Berfaffer des Evangeliums fich feines Standpunds als eines neuen und eigenthumlichen bewußt feyn mufit, wetter fowahl vom paulinischen als vom judendriftlichen fil wefentlich unterfchied, um fo mehr babe fich ibm die Rothmen bigkeit aufdringen muffen, biefe neue Form bes chriftica Bewußtfepns ... auf einen echt evoftolischen Ausbrud # bringen". Da aber durch bie Ramen der beiden Apoftel Petit und Paulus icon bestimmte Richtungen ber bamalignicht ftenbeit reprafentirt waren, fo babe fich zu biefin Bod tein Rame beffer geeignet, als ber des Apostels Johannel Diefer name tonne baber in friner Besiehung zum john neischen Evangelium nur als bie Bezeichnung einer nens eigenthumlichen Form des Bewußtfeyns genommen weite u. f. w. (S. 132 f.). --

Credat Iudaeus Apella ! Beffen Ginne von ben 3an beutrant fagenannter hiftorifcher Aritit, eigentlich ibeliffe

906

# über die Echtheit des jehandelichen Evangeliums. 907

icher Gefchichtsmacherei, nicht vollig benebelt find. bem tann es nicht entgeben, welcher Rusten widerfprechender, unwahrs fceinlicher, ja bes Bortes Gottes unwurdiger Bermuthun= gen bier mit Dube in einander geschlungen ift. 3wifchen Evangelium und Offenbarung foll eine fo große Kluft befestigt fenn, daß, die ba wollten von binnen binuberfabren. tonnen nicht, und auch nicht von bannen berüberfahren : ober, um Baur's Borte ju gebrauchen, "bag feibit bas angeblich fo lange Leben des Apostels Johannes nicht weit genug fur biefen Gegenfat mare". Andererfeits foll amifchen beiden eine gar ,nobe Beziebung", verschiedene ,,innere Berührungspuncte" ftattfinden, die Apstalppfe foll "is manche Untnupfungepuncte" fur bie bobere johanneifche Inffaffung des Chriftenthums barbieten, daß das Evangelium im Grunde nichts Anderes als die ... vergeiftigte Anos talppfe" ift. Das reime fich in feinen Gebanten, wer ba tenn ! Nach logifchen Gefegen tann nur bas Gine ob er bas Andere mabr fenn. Done 3meifel ift aber bie lettere Beobachtung richtig, wie fie denn auch durch die eindringende Untersuchung bes holldnbifchen Gelehrten ermiefen ift. Dann aber bebt fich die Behauptung eines ungus: gleichbaren Gegensatzes von felbst auf, die Identität des Berfaffers tann, nicht mehr als Unmöglichteit furzweg von ber hand gemiefen werden, und ber bisjunctive Ranon be 28 ette's hat feine Geltung verloren. - Schon biemit ift Die meitere Entwickelung der baurichen Onpothefe uns tergraben; bennoch ift es ber Dube werth, auch die ans beren Geiten berfelben ju prüfen. Gefest, bas Evangelimm mare in ber Abat fo fpat, um 170 n. Chr., von einem Unbefiennten, ber fich auf eine bis dahin unerhörte Bohe deiffs licher Anfchauung hinaufgeschwungen batte, traft einer von der synoptifchen, und tirchlichen Ueberlieferung emancipirten, in ber Sphare transfcendenter Idealität ichmebenden, freien Production und Dichtung verfaßt, - wie reimt fich biemit, bag ein fo fobpferifder, hochragender Seift fich follte ber-

#### 906 Mirmeyer, Mayer, Edjacher

abgelaffen haben, an eine angeblich in fo engen mb niberem Gefichtfreit fich bewegenbe und mit feiner fo fethibe im Begenfahr fichente Ganift, wie bie Indate enfacfoft wirb, fich anzufifticfen und mit Aufbietung it feinften Sunft und tiefften Geniatitit, bie ihm ju Con fant, bie in ber Apolalupfe verborgen liegenben Cients einer biberen Anichamme in feine Anfiafinne bes Gto fenthums hinfiber ju beftilliem und bie Apolatupfe ju 10 acifican? Diefes Berbittnis ift fo beitnietles in ber fte fcichte bes Schriftthums und leibet an fo farter imm Unwahrfcheinlichteit, bas eine gute Dofis Boruthei 14 gebort, um bas planfibel ju finden. Allein wir find wi nicht an Enbe. Das Arrafte tommt noch. Der Beiff bes vierten Evenaciums foll feines Stanbumetet # eines neuen fich blar bewußt gewefen feyn, muß folgit fesen wir binan - and recht wohl erfannt baber, W berfelbe namentlich bem jubaifirenden Stanbpunct, wich ber Apoftel Johannes ex hypothesi bis an fein Ende # acheiten bat, weientlich entacgengefest fep. Dennoch # er fein Evangelium an ben Rumen bes Apostels Isbann angeinüpft, ju deutfc, dem Apoliel untergeschoben babu benn bag ber Berfaffer bes vierten Evangehums fur it Apoftel Johannes gehalten werden wolle, giebt D. Ban feinesweas in Abrede. Und was war die Abficht dabi! Der große Unbefannte bat bie Rothwendigteit gefühlt, i ihm aufgegangene neue Form bes driftlichen Bewußtinni eben wegen ihrer Abweichung vom herkommlichen, MR Indendriftenthum und Paulinismus, "auf einen echt ant ftolifchen Ausbruck zu bringen", auf beutfch, unter be Maste und erschichenen Auctoritat eines Apoftels in Gm zu bringen. Da nun die Apostelnamen Detrus und Paulus durch bereits vorhandene driftliche Richtungen ichon in Be fclag genommen waren, alfo nicht mehr zu freier Berfi gung ftanden, fo blieb als Mittel für befagten 3med fen

## über die Echtheit des johanneischen Evangeliums. 909

bedeutender Name aus dem Apostelkreis ubrig, als der des Johannes, bes Berfaffers der Offenbarung ! --

Belde Pragmatik! Und - welche Ehrfurcht vor der Bibel! Doch bierüber moge man Beugniffe aus anderem Munde boren. Mayer fagt G. 6 f.: Bat der Berfaffer planmäßig für den Apostel gelten wollen, fo ift es ein Betrug, wenn er auch nicht ausdrucklich beffen namen vor= feste. Es ift eine eigenthumliche Erscheinung, die conftatirt zu werden verbient: "Geschichte zu machen, um ge= wiffen 3been Eingang zu verschaffen; Erdichtungen als Befchichte zu geben, um neue Lehren mit bem trugerifchen Glanze eines hiftorischen Anfehens, welches fie nicht haben, ju umgeben. Dieß Berfahren, in Sachen der Religion eine etle Berbindung von Bahrheit und Luge, wird von einer Reibe Theologen als etwas ganz Unschuldiges und Tadellofes behandelt !" Schneiber außert fich mit Beziehung auf bie "Genialität und Kunft", womit ber Evangelift fich in den Apokalpptiker, den Apostel Johannes, hineingedacht baben foll, G. 2 f. : "Uns ift bie Luge, auch in ber genials ften Form, verhaßt. Ift das Johannesevangelium unecht, untergeschoben, bann verfehrt fich unfere Liebe in glubenden Bag, dann ift es fur uns nicht mehr das evarvellior aveuparixov, was es bem Clemens von Alexandrien, nicht bas einige zarte rechte Hauptevangelium, mas es für Luther war, fondern bas langweiligfte und gefährlichfte Machwert eines Birrtopfes oder Betrügers. Eben darum ift aber auch bien Muthentie des johanneischen Evangeliums eine theo= logische Gardinalfrage unferer Beit." Und beberzigensmerthe Borte fpricht Auberlen, wiewohl ohne ausdrudliche Bes ziehung auf unfere Frage, in feinem Buch : ber Prophet Daniel und die Offenbarung Johannis, Borr, S. VII f.: "Es handelt fich, wo bie Verfaffer fich felbft nennen, nicht um die fuhle miffenschaftliche Frage von Authentie oder Unechtheit, fondern um die im Gewiffen brennende von Bahrheit und Luge. Bare ber rechte Grundfinn fur bie Theol. Stub. Jahrg. 1856. 60

gottlichen Dinge in unferem Seschlecht lebendig, diefe Fraz gen müßten weit mehr an den Mann gehen und mit-viel heiligerem Ernste behandelt werden. Grenzsteine zu verz sehen, hat von jeher als ein schweres Berbrechen gegolten; aber in unferer Zeit hat man es gelernt, die heiligste aller Grenzlinien, die zwischen Wahrheit und Luge, zu verwischen und ein Mittelding zwischen beiden zu ersinden."

Diefe übereinftimmenden Beugniffe von verschiedenen Seiten treffen einen wunden Punct der protestantifchen Bifs fenschaft unferer Lage. Ratholiken tonnten eber fich von bem Bort Gottes emancipiren. Sagt boch auch Dayer am Goluf : "Der Glaube ber Chriften beruht nicht auf bem vierten Evangelium. Er murde bestehen tonnen obne daf= felbe. Das Thema biefes Evangeliums, bag Sefus ift ber Befalbte, ber Sobn Gottes, bat, außer diefer Urfunde, noch eine unermeßliche Begründung." Derfelbe verfaumt auch nicht, feines fceinbaren Bortheils mabrzunehmen, und aus ben Ertravaganzen der neueren Kritik eine Baffe gegen den Protestantismus ju fcmieden, indem er fie als die natur. liche und nothwendige Confeguenz bes evangelischen Princips hinftellt, 3. B. S. 55. 172 f. 186. 384. u. f. w., wie überhaupt die, oft an den haaren herbeigezogene, Polemit acaen die evangelische Kirche und Theologie als Burge des Buchs bienen zu follen icheint, mabrend ber Berfaffer an= bererfeits protestantische Forschungen, 3. 28. von Lude, Semisch, Thiersch, Beitzel u. A., sich gern zu Nugen macht. Aber unmöglich tann bas eine gefunde protestantische Theologie feyn, welche die Ehrerbietung gegen bas Bort Gottes in dem Dag aus den Augen fest, daß fie ein Buch ber beiligen Schrift, wie bas "rechte hauptevangelium", welches nach Ernefti's ichonem Zusbrud "das herz Christi" ift, fur das Erzeugniß eines frommen Betrugs erflårt, fofern in beffen Inhalt Dichtung und Bahrheit, erdichtete Geschichte und wahre 3dee auf bedent.

### über die Echtheit des johanneischen Evangeliums. 911

liche Beise in einander gemenget fenn foll, während es zus gleich dem Apostel Johannes fälschlich untergeschoben fep.

Dag man unfer mißbilligendes Urtheil als unmiffen= fcaftliches Borurtheil brandmarten ; wir zweifeln teinen Augenblick, daß ein Borurtheil fur die Geiligkeit und Burbe bes Bortes Gottes unendlich beffer ift als ein Borurtheil wider die heilige Schrift. Bas aber bie Begrunbung ober Grundlosigkeit der Urtheile und Unfichten betrifft. fo ift burch die gelehrten Arbeiten, woruber wir im Obigen Bericht erstattet haben, wenn auch nicht die Sache zum Abschluß gebracht, boch mindeftens foviel erwiefen, daß bie Ueberzeugung von der Echtheit und bem apostohichen Ur= fprung bes johanneischen Evangeliums auch heute noch auf gediegenen Gründen ruht. Das Evangelium Johannis hat fcon manche Anfechtung bestanden, es wird auch biefe neueste und icharffte Anfectung fiegreich bestehen. Zuch in diefer Richtung wird der alte lutherische Bablfpruch fich bewähren :

> "Das Wort fie follen laffen ftan, und kein'n Dank bazu haben!"

> > 6. B. Lechler.

#### 2.

Lieder und Sprüche aus der letten Zeit des Minne= fangs, übersetzt, für gemischten und Männerchor vierstimmig bearbeitet von R. von Liliencron und Wilhelm Stade. Weimar bei H. Böhlau [1854].

Bas sich nicht felten gezeigt und Dichtern und Schrift= stellern der verschiedensten Art zum Anlaß satirischer Er= gießung gedient hat, daß das Publicum, gleich als wäre es ein individuelles Wesen, abgeschen von andern Trieben, sich 60\*

#### 912 v. Liliencron und Stade

öfters recht enticieden von bem ber Laune regieren laßt, bavon zeugt auch die Erfahrung ber nachften Bergangenheit und der Gegenwart. Manche litterarische oder funftlerische Er= scheinung, unbedeutend genug, um inmitten großerer überfeben zu werben, ift fo gludlich, bas befondere Augenmert biefes großen Potentaten auf fich zu zieben; zwar gleicht fie einem Schiffchen, bas nicht viel an Bord bat, bas auch nur für den Ruftenvertehr eingerichtet ift; aber man liebt bas fleine Fahrzeug nun einmal, eben feiner Leichtigkeit wegen ficht man es gern babingiehen ; Trompetenftoge er= icallen, wenn es abfahrt, Ranonenfalven, wenn es wieder= fommt. Andere dagegen, wenn gleich mit reichem But beladen und beftimmt, einen Bertebr mit fernen, unbefannten oder boch bisher unbenutten Ruften ju vermitteln, haben fich diefer Sunft nicht zu erfreuen : Das Erfcheinen ihrer Flagge wird von keinem Freudenruf, von keinem guten Bunfc begleitet, die am Ufer ftebende Denge thut fprode, und die Geefahrer haben außer dem Ausblick auf die 3u= funft feinen Troft als das Bewußtfeyn, welches der Befit einer toftbaren Ladung an fich felbft gewährt.

Diefes legtere Schickfal hat, so viel ich sehe, wenigstens in der theologischen Welt das oben bezeichnete Wert und mit ihm der große Gegenstand, der darin bearbeitet vor= liegt, erlitten. Gegen zwei Jahre find versloffen, seit es erschienen ist, und ich finde nicht, daß es in irgend einer theologischen Zeitschrift seiner Bedeutung nach gewürdigt worden ware. Fast scheint es, als habe man dasselbe als eine ber vorübergehenden Novitäten betrachtet, welche Jahr aus Jahr ein ohne Unterbrechung aus der musstlälischen Presse hervordringen und deren schule des Musstdigen schon allein hinreichen, um sie der Stube des Musstlehrers ober dem lampenerhellten Salon gern zu überlassen. Dem gegenüber sind solgende Mittheilungen bestimmt, in der Kürze zu schilbern, welch' werthvolle Sabe wir an dem Buche besigen, und anzudeuten, das bem Studium des Lieder u. Spruche aus d. letten Zeit d. Minnesangs. 913

darin bearbeiteten Stoffes, wenn die rechten Bege einges fcblagen werden, eine Bufunft bevorfteht, die Reicheres und Erfreulicheres fur Bolt und Rirche barbieten wird, als bie bisherigen Erfahrungen zu hoffen erlaubt haben. Man hat Die fur jeden gebildeten Deutschen und infonderheit fur den Theologen unschätzbaren hervorbringungen der ritterlichen Poefie des Mittelalters mit einem Balde im Frublingsfomude verglichen, in welchem fich fraftige, vollbelaubte Eichen und Buchen dem blauen Simmel zu erheben und unter bem Beben reiner und erfrischender Lufte die Stimmen von taufend Gangern aus dem Grun ertonen, welche den Banderer mit einem unfäglichen Gefuhl bes Bohlfenns durch. bringen und zum Gedanken an Den emportragen, von deffen Berrlichteit alles Schone auf Erben nur ein fcmaches 2b= bild ift. Der Bergleich ift fo fcon als naturlich; taum aber wird von Bielen unter benen, bie fich feiner bedienen, bie volle Berechtigung ertannt werden, die ihm nach allen Seiten zukommt. Denn meist benkt man babei nur an ben froblichen und frommen, erheiternden und erbauenden Inhalt jener Dichtungen, wenn es hoch tommt, auch an bie anmuthige Sprache, in welche biefer Inhalt gefaßt ift; daß fie aber als wirkliche und wahrhaftige Gefänge erfcols len find, daß kein Minnelied vorhanden gemefen ift, welches nicht auch in Tonen laut geworden mare, daß jedes Bersmaß in und mit einer Melodie erwuchs und in ihr feine Deutung fand, daß alfo diefer Dichterhain ein Meer melo= bischer Klange in fich barg, daran denkt man wenig oder hat boch ben Gebanken baran bisher nicht kraftig genug in fich werben laffen.

Denn wie ware es fonst möglich gewesen, baß man sich mit dem Erforschen dieser Minnemusst fo wenig beschäftigt hat? Wie batte es sonst geschehen können, daß einer ber größten litterarischen Schätze aus dem Mittelalter, den das deutsche Volk besitht, jene kostbare jenaer Handschrift, welche neben einer nicht geringen Unzahl von Spruchen und Liebern aus der lesten Beit bes Minnegelangs mit bie Beifen enthalt, nach benen fie gefungen wurden, biste fo wenig nach ihrer mufitalischen Geite benut worden it! Unter Bermittelung von der hagen's ift im Jahr 181 burch Kretschmer ein Minnelieb entziffert, in neuere Rota forift übertragen, mit Rlavierbegleitung verfeben und mi einem lehrhaften Auffate in ber berliner mufitalifchen 3t fcrift veröffentlicht worden. Bon ba an aber ift lang nichts geschehen. Der genannte unermudliche Sammler mi Berausgeber ber Minnelieder bat fich ben großten Infmud auf unfern Dant badurch erworben, daß er im vierten In feiner Minnefinger, Leipzig 1838. G. 775 - 884., die Sam weisen jener handschrift nach der Art der mittelalterich Rotenschrift bat abdrucken laffen ; er bat bazu die Ad bien von Liedern Nithart's gefügt, die fich in einer in felbst gehörigen handschrift finden; und diefe Samming ift badurch zugänglich und nutbar gemacht, daß fich das nicht allein ein Auffat über bie Mufit ber Minnefugt, fondern auch die Entzifferung breier Lieder, beides von M Sand bes Profeffors Sifder, anfchließen. Allein man # nicht vernommen, daß diefe ausnehmend werthvolle Be lage irgendwo mit befonderem Eifer der Anerkennung genommen, noch weniger, bag fie ber Gegenftand eine eindringenden Studiums geworden mare. Dag fie, mi ja moalic und wünschenswerth ift, in einzelnen Ruff mit der Liebe, welche fie verdient, benut worden fepn, viel ift gewiß, daß diefer Kreife nicht viele, noch großt im und bag bie Dufit bes deutschen Mittelalters nicht m fern die Beachtung gefunden hat, deren fich die verschicht nen 3meige unferer alten bilbenden Runft erfreuen.

Sehen wir für den Augenblick ganz davon ab, m welcher innern Beschaffenheit diese Melodien sind, stehn wir die Frage ganz beiseite, ob sie bei ihrem über ein be bes Jahrtausend hinausgehenden hohen Alter noch eines Reiz für unser Ohr haben; selbst wenn sie mehr dem tem

914

Digitized by Google

á

Lieder u. Spruche aus d. legten Beit d. Minnesangs. 915

ber Droffeln und Amfeln, als dem Schlage der Nachtigallen gleichen follten, so wurde doch die Aufgabe feststehen, ihren Charakter zu ermitteln und danach, als nach einem sehr wichtigen Momente, sey's den niedrigen Stand, sey's die Höche der kunstlerischen Entwickelung unsers Volks im 12., 13. und 14. Jahrbundert zu bemessen; an dieser Aufgabe aber ist man bisher ohne Beiteres vorübergegangen.

ī

1

I

I.

i

j

i

í

į

t

ļ

Da erscheint nun diefes Buch von Liliencron und Stade: eine Sammlung von zwanzig Spruchen und Lies bern, unter welchen die geiftlichen einen betrachtlichen Theil ausmachen, vom Tannhaufer, Meißner, Meifter Alexander, Rurften Bizlav u. U., eben aus jener hanbichrift geschöpft und in achtungsmerthefter Beife bearbeitet. Der Tert ber Driginale erscheint in neubeutschem Gewande, und die De= lodien in vierstimmiger harmonie. Dem Ganzen ift eine lehrreiche Borrede über bie drei Gattungen des Minne= gefangs, Lied, Leich und Spruch, über feine Quellen, über bie hauptfachlichften feiner Reprafentanten, von benen bier Lieder und Spruche aufgenommen find, endlich uber die Gefete, die bei dem Berfuch einer neuen Behandlung bef. felben beobachtet werden muffen, vorausgeschickt. Und zwar ift bas Alles vollftanbig geeignet, nicht nur ben Unfunbigen bie Augen aufzuthun über den Berth bes alten Rittergefanges, fondern bie bargebotenen Zeugniffe von feiner Bedeutsamkeit fofort zum geiftigen Gigenthum des Boltes werden zu laffen.

Auf dieses Lehens für unser Dbr, sondern gie als Abnormität verschen ber Gerausgeber augenschen ju achten, als barauf das Absehen ber Herausgeber augenscheinlich gerichtet und danach ihr Verfahren bestimmt worden ist. Im Segensatz zu Fischer, welcher sich dahin geäußert, daß diese alten Melodien nicht mehr ins Leben treten können, noch werden, sprechen sie in der Vorrebe die Ueberzeugung aus, daß eine Norm, welche bei uns Jahrhunderte lang gegolten habe, der Gegenwart nicht durchweg als Abnormität erscheinen könne. Nicht die alten Melodien, fagen sie, entbebren des Lebens für unser Obr, sondern es seven nur die

•(

bisberigen Bersuche, fie aus dem Schlaf zu erwecken, feh= lerhaft. Man habe namentlich geglaubt, fich barauf beforanten zu muffen, bie aus ben Banbfcriften leicht ents zifferten, fobann in die geborigen Derioden abgetheilten und mit Tactftrichen versehenen Melodien mit einigen gang eins fachen harmonien, Dreiflangen, Septimenaccorden u. f. m., zu begleiten, offenbar in der Meinung, das allereinfachste und bescheidenfte Dag ber harmonie muffe ber Runftbildung jener alten Beit am nachften tommen. Darin aber liege ein Trugs Diefe fur uns durftigfte Urt ber harmonifirung fcluß. liege gerade jener Beit am fernften, ober vielmehr, fie fev für ihre Melodien ganz und gar unangemeffen. Bas murbe man fagen, wenn Semand fich beigehen ließe, eine Choralmelodie, um fie recht einfach zu machen, mit folchen arm= lichen harmonien und kleinen harpeggien zu begleiten ? Eben fo widerfinnig werde es feyn, diefe Lieder auf folde Art harmonisiren zu wollen. Das eine folche Behandlung Diefe Melodien zerftore und fur fie unerträglich fey, liege nicht etwa in unferer Gewöhnung, fondern im Befen ber Melodien felbst, nämlich in dem Umstande, dag in ihren Tonfolgen latente Barmonien von folcher Bedeutung und zugleich von fo leichter Beweglichteit liegen, daß fie unenba lich weit über jene trivialen Begleitungsaccorbe binausge= Diefe Beschaffenheit der Melodien gehore eben zu ben. ihrem innerften Wefen und hånge mit dem Umftande zu= fammen, daß fie urfprünglich ohne alle ausgeführte barmos nifche Begleitung vorgetragen worden feven. Ber baber bem Runftityl jener Beit felbit am nachften tommen wolle, ber moge fich an ben Melodien nur erst richtig uber ihren innern harmonifden Gehalt orientiren und fie dann getroft obne alle Begleitung fingen. Dieß, bemerten bie herausgeber weiter, fey naturlich Sedem felbft zu überlaffen. Um aber bie Lieder dem Dhr heutiger Borer mit feinen Bedurfniffen und Gewöhnungen jugubringen, bafur habe es nur einen Beg gegeben : den ber mehrstimmigen, vocalen oder inftrua

Lieder u. Spruche aus b. letten Zeit b. Minnefangs. 917

mentalen Behandlung; biefe allein könne eben jener Beschaffenheit der Melodien nachkommen, indem fie das las tente harmonische Slement in Accorden heraustreten lasse, die von Ton zu Ton mit der Melodie fortzuschreiten im Stande seyen.

Rach diefen Grundsägen find die Herausgeber verfahren: sie sind den ursprünglichen Melodien Schritt für Schritt nachgegangen; nur bei den Schlässen melodischer Perioden haden sie sich in den Fällen, wo klingende Reime eintreten, die Abweichung von dem handschriftlichen Notenbestand erlaubt, daß sie die daselbst erscheinenden zwei Noten von gleichem Zeitmaß als solche ansehen, von denen die erste das doppelte Maß der zweiten hat, jedoch nicht ohne die Berechtigung hiezu aus den Sefetzen der Metrik des beutschen Mittelalters nachgewiesen zu haben, so daß die Abweichung nur als scheindar und die vorgenommene Dehnung der vorlechen Noten als das einzige Richtige erscheint. Was ihnen eigenthümlich angehört, beschränkt sich auf die harmonische Gewandung, mit der sie den Leib der Melobien umgeben haben.

Und was besiten wir nun in den von ihnen also dars gebotenen Liedern? Mit großer Befriedigung spreche ich's aus: Tongebilde von vorzüglicher Art, von ergreisender Birkung, durchaus eigenthumlich, und zwar in einem Grade, daß der mit dem Charakter der altdeutschen Poesse nicht Bekannte sich vielleicht nicht ohne Muhe hineinsinden wird, aber zugleich voll reicher Mittel, zum Bekannt= und Ver= trautwerden mit ihr anzulocken und das Gemuth bei ihr festzuhalten.

Es fey mir erlaubt, gleich das erste der geistlichen Stücke, "das Bußlied des Tannhäufer" überschrieben, zu charakteristiren.

Der Tannhäufer, derfelbe, von dem das schöne Bolkslied fingt, daß er in Frau Brenen Berg gerathen sey und in Rom für seine Sünde keinen Ablaß erhalten habe, war ein Ritter und Sånger um die Mitte des breizehnten Jahrhunderts, der, nachdem er einen Arenzzug, wahrscheinlich den von Raifer Friedrich II. 1228 unternommenen, mitgemacht hatte, an den Hofen Friedrich's des Streitbaren von Destreich, Otto's II. von Bayern und andern gastliche Aufnahme fand und hier seine Kunst übte. Als Jugabe zu feinen in der maneffischen Sammlung besindlichen, ziemlich zahlreichen weltlichen Dichtungen sinden wir in der jenart Handschrift das fromme Lied, mit dessen erster Strophe unser Wert beginnt.

Der Tert derfelben lautet nach Uebersehung ins Ren-

Es leuchtet uns ein Freudentag, mein walte ber, ber Alles leuft bienjeden. fein Segen moge mit mir feyn, er helfe meine fcwere Schuld mir bugen. Denn er allein mir belfen mag. bağ meine Seele leb' in ftillem Frieben, baß ich von Sunden werbe rein und bağ mich Gottes Gnade mög' umfchließen ; er ftarte mir ben fcmachen Muth, bağ ich auf meinem Erbenpfad mir Gottes Lohn erwerbe, bas auch das Ende werbe gut, wenn mir ber Lag bes Scheibens uaht, baß ich mit Freuden fterbe. Er fchließe mir ber Golle Thor mit feinen reinen Ganben, er leihe gnabig mir fein Dhr; ber Freuben beftes Theil woll' er mir fpenben, bag, wenn mich hier bie Feind' umftehn, mir bort die Frennde leben, bie meines Eingangs einft fich freu'n und mich als treu bewährten Rnecht zu Gottes Thron erheben =).

a) Bur Bergleichung fesse ich bie Borte bes Driginals hierher, nach v. b. hagen, Th. III. S. 48: Ez ist (hiute) ein wunniklicher tak: nu pflege min, der aller dinge walte, daz ich mit saelden mueze wesen, unde ich gebueze mine groze schulde! Wande er mir wol gehelfen mak, also daz ich die sele min

Lieder u. Spruche aus d. letten Zeit d. Minnefangs. 919

Bie man biefen Worten bas Lob eines tiefen Ernstes und einer männlichen Innigkeit ertheilen muß, so gebührt daffelbe auch der alten Melodie und der sich ihr anschmiegenden modernen Harmonissrung: das Ganze trägt den Charakter eines Kirchenliedes und zeichnet sich nur dadurch als einen individuell subjectiven Gesang, daß bei einer nicht geringen Anzahl von Versen, von vorn herein und gegen das Ende hin, der Schlußton in die Secunde oder Quinte abfällt, wodurch eine überraschend liebliche Wirkung erreicht wird.

Und dem entsprechen die einzelnen Theile des Liedes, nur daß ein jeder für sich eine besondere, seinem Inhalte angemessen, dem Ganzen dienende Färdung trägt. Der erste, acht Beilen umfassen dienende Färdung trägt. Der sichtlichen Nahens zu Gott beherrscht. Tief liegt das Bewußtseyn der Schuld in dem Herzen des Sängers; aber er läßt sich davon nicht abhalten, mit getrostem Muthe seine Stimme zu Gott zu erheben; wieviel ihm der Gedanke an seine Sunden auch Kummer macht, er langt in seiner Be-

behalte, daz ich vor sünden si genesen, unt daz ich noch erwerbe gotes hulde. Nu gebe er mir so staeten muot. daz ez der lip verdiene so, daz mir got danken mueze, daz mir daz ende werde guot, und ouch dia sele werde vro, min scheiden werde sueze, daz mich diu helle gar verber: des helfe mir der reine, unt vuege mir, des ich da ger, daz mir diu hoste vröude si gemeine, also ich der mage muoz enbern, daz ich dort vriunde vinde, die miner künfte werden vro, daz ich geheizen müge ein saelden richez ingesinde ! ---Mit welchen Schwierigkeiten Ueberfeter aus bem Altdeutschen ju tämpfen haben, ift befannt. Daher ift es viel eher bie Bflicht bes Rritikers, bas Gelungene anzuerkennen, als bas Schwache zu tabeln. Doch möchte ich barauf aufmertfam machen, bag ber Uebers fetter ber hier gesammelten Lieber hier und ba etwas Dratorisches in fie hat einfließen laffen, was ben Originalen nicht entspricht. Schabe, bag einige harten vorfommen, die bei einer zweiten Auf= lage schlechterdings nicht fteben bleiben dürfen: S. 11. aus feinem Berg, und G. 15. ben Menfch.

trachtung bei einem Felfen an, der unverruchbar festificht, auf welchen er fein ganzes inneres und außeres Daleyn vertrauensvoll gründet. Das melodische Gemälde hiervon liegt namentlich in dem harmonisch einfach und erhebend behandelten Gleichklang, durch welchen fammtliche klingende Reime dieses Theils im Verhältnis zu den vorhergehenden, von Stufe zu Stufe erst aufsteigenden, dann abfallenden Tonen ausgezeichnet find.

Sit fo der feste halt der Gnade gefunden, fo erbebt fich ber Blid des Sangers im zweiten Theile zu der gnabigen hulfe, beren er fur bas Schwerfte, mas ihm bevotftebt, fur die Stunde des Todes, bedarf : er fleht zum herm, baß "auch das Ende werde gut", daß, wenn der Lag bis Scheidens nabt, er mit Freuden fterben tonnie. Gang bie felben Tone find es, mit denen diefer Theil beginnt, als mit benen der erste begonnen: ift es boch nur eine Fottfehung ber Bitte, die er barlegt; aber es ift eine Bitte, beren Erfüllung bem Ganger beim Bewußtfeyn feines fcmachen Muthes vor Allem am Bergen liegt. Daber bald von diefer Parallele mit dem Eingang zu einem bobern Auffcwunge fortgeschritten (von a und h nicht, wie vorber, zu c, fondern zu d aufgeftiegen) und fo bem Ausbrud bet Bitte eine größere Kraft verliehen wird. Sehr gelungen ift vornehmlich an diefer Stelle die harmonie: ber eintte tende Aufschwung der Melodie wird burch einen ergreifen ben Emporflug bes Tenors vorbereitet und burch ein nad: brudliches Beharren deffelben auf dem Tone, ju bem er fich wieder niedergelaffen, gestärkt. Um fo befeelter with badurch ber Schluß diefes Theils, ber bei aller Einfacheit ben bedeutendsten Sobevunct des Ganzen bildet : es legt fich darin der flille, ergebene Blick auf die Stunde des Todes dar, der Ausdruck des Gefuhls, mit dem der Dichter bie durch feine Uebersehung erreichbaren Borte gedacht bat: min scheiden werde sueze!

Indes ist hiemit die Bitte nicht zu Ende, Der San:

920

Lieber u. Spruche aus b. letten Beit b. Minnefangs. 921

ger, ganz wieder in ben Beginn bes erften Theiles eingebend, aber fofort zur Sobe des zweiten fich aufschwingend, bittet, daß ber herr, ber Reine, ibn por ber holle fichern und zur höchsten Freude gelangen laffen wolle. Dort mögen ibm, dem auf Erden von Bermandten Entblogten, oder, wie bie Ueberfehung fagt, von Keinden Umringten, Freunde gegeben werben, die fich feiner Unfunft freuen; dort moge er vor Gottes Ibron als ein feliger Rnecht dafteben ! In biefem Punct erreicht bie Melobie ihre bochften Tone, und bie harmonie unterftugt fie babei kraftig. Namentlich ift die lette Zeile vorzüglich gelungen: in schweren Rlängen wird der ganze Rampf bes Gebetes um Erlofung gemiffer= maßen neu durchgefampft, bis dann mit dem Eintritt der Borte .. Gottes Thron" durch den unerwarteten Uebergang in eine andere Tonart das himmlische Biel des Rampfes in feiner wunderbaren, alle irdifche Gobeit weit überragenden und zu ihr gegenfählichen herrlichkeit bargestellt wird.

Es wurde eine fehr angenehme Aufgabe feyn, noch mehrere Lieber und Spruche naher eingehend zu beschreiben: den lieblichen Preis ber Dreieinigkeit vom Meißner, einem burgerlichen Dichter des dreizehnten Jahrhunderts, beginnend mit den Worten:

> Mich wundert, wie die Wolken ziehen Tag und Nacht 2c.

und worin der ergreifende Sat vorkommt:

Ihn, nur ihn

Einen in Dreien ruf' ich auf ben Rnie'n;

ober das ergebungsvolle und hochfreudige Gebet deffelben Meisters:

Vor bir, o Gott erbarmungsvoll, Will ich mich bengen;

ober bas innige, bringende Gebet des Furften Biglav von - Rugen :

Harren will ich beiner Zeit, Daß mir fei, o Gerr, bereit Deiner großen Gnab' ein Theil;

ober bas alteste Gedicht ber Sammlung, ben Preis bes

۱

reinen fittfamen Beibes, welchem ,an Glanz bie Blume weicht", vom Ritter Spervogel, ein Tonftud von großer melodifder Gigenthumlichteit - aber icon aus bem Gefagten wird ber Lefer ertennen, daß uns bier ein Bert von nicht ges wohnlicher Art geboten ift. In ber That ift es bas erfte, burch welches bem deutschen Bolte möglich gemacht wird, fich an ben Liedern feiner edelften Borzeit nicht bloß zu ergoben, fonbern zu erbauen. 3ch ftebe nicht an, die hoffnung auszusprechen, bag bie barin gesammelten Stude in ber Bearbeitung, in welcher fie vorliegen, fich viele Freunde erwerben und in den fur altdeutsche Art empfänglichen mufitalischen Kreifen mit bem erfreulichften Erfolg werden gefungen werben. Denen. welche etwa auf diefe Anzeige bin Beranlaffung nehmen follten, die Sammlung zur Uebung geiftlichen Gefangs im haus ober im Freundestreis zu benuten, barf ich vorauss fagen, bag ihnen davon wahrer Genug und reiche Forderung erwachfen wird, wie ich benn perfonlich, als Deutscher und als Theolog, den herausgebern hiemit meinen Dant dafür ausgefprochen baben will.

Mit dem Allem soll keineswegs gesagt feyn, daß burch ihr Wert die Summe dessen geleistet worden, was auf diesem Gebiet von uns ins Wert gesetzt werden muß, wenn wir uns des vorhandenen Schatzes der Minnemusik wurdig erzeigen wollen. Die herausgeber werden sicher felbst nicht dieser Meinung seyn; und insofern ich sie nicht allein fur tuchtig, sondern sur berufen halte, bier weiter zu arbeiten, wollen sie mir einige Andeutungen über die moglichen Ziele und Arten des weiteren Fortschrittes zu Sute halten.

Erstens ift die Bahl ber wieder ins Leben gerufenen Lieder in Bergleich mit denen, die noch in den Handschrifsten, vor allen der jenaer, oder deren unveränderten Ubbruden bei Sagen, ihren Schlummer weiter fortschlafen, eine fehr geringe: von den Liedern Bruder Berner's, Nithart's und vieler Andern sind noch gar keine wieder aufgewedt Lieder u. Spruche aus d. lesten Zeit d. Minnefangs. 923

worben, und boch ift gewiß, daß ber Schatz fo lange nicht gehoben ift, als nicht feine fammtlichen Bestandtheile bem Bolke zugänglich gemacht find.

3weitens wird man bei all ber vielfaltigen Schönheit. welche die bargebotene vierstimmige Bearbeitung barbietet, boch fragen muffen, ob ber vierstimmige Sat die einzige, ja ob er nur bie empfehlenswerthefte Form bes neuen Les bens fen, welches ben Minneliedern zu gonnen und zu er= werben ift. Bin ich recht berichtet, fo find die bier geges benen Lieber, wenigstens zum Theil, zunachft bazu bestimmt gemefen, zur Feier ber Biederberftellung der ehrmurdigen Bartburg im Ritterfaale verfelben gefungen zu werden. Siefur war die gewählte Form durchaus paffend; in ihr, als einer Signatur von Seiten biefes für alle Deutschen erfreulichen Unternehmens ber, mogen fich benn diefe alten Delodien bem Bolke einburgern. Benn es fich aber darum bandelt, nun noch Beiteres zum erneuerten Eigenthum bef= felben aus ben verlaffenen Schachten berauszufordern, fo ift zu bedenken, daß ber vierstimmige Gefang, wenn wir Die Sache hiftorisch ansehen, an fich felbst nicht uberall gefcickt fenn tann, bas Abbild eines einftimmigen, wie boch der der Minnefinger war, zu vermitteln. . Die find die Minnelieder im Chor vorgetragen worden, und nur da wird diefe uns allerdings geläufigste Form des Bortrags für ihre Erneuerung gewählt werden durfen, wo bie Moglichkeit eines Allgemeinwerdens ber in ihnen bargelegten Empfin= bungen vorhanden ift. 200 bieg nicht ftattfindet, wie z. 28. bei Liedern, bie bas Ringen eines Gangers nach bem rechten Ton feines Preises und bie Befriedigung diefes Strebens ausbrucken, wird diefer Beg nicht eingeschlagen werden burfen. Sier ift bei dem einftimmigen Bortrag zu bleiben, ebenso wie derfelbe auch fur Lieder jener Art fchlechthin als ber zunächst fich darbietende und erlaubte angesehen werden muß; und wenn nun biefur eine inftrumentale Begleitung nothwendig ift, und kein Berftanbiger ben Sang nach treuer

Rachbildung des Dagewesenen so weit treiben wird, dem Sänger eine Geige in die Hand geden zu wollen, so bleibt nichts übrig, als zur Benutzung des unter uns einmal hem schenden Instruments zu greisen, des Claviers, welches überdieß ganz geeignet ist, die latente Harmonie der Mededien, wo sie wirklich vorhanden ist, heraustreten zu lassen, eine gewisse Methode aber für diese Begleitung auszustellen, würde nicht räthlich seyn : die Lieder felbst in der Namnichfaltigkeit ihres Inhalts und ihrer Form werden da, je des für sich, den sinnigen Bearbeiter führen und ihm sagen, ob in dem einen Falle ein Bors und Nachspiel nöttig, in dem andern überslüssig, ob hier eine reiche Harmonissiung zu wünschen, dort eine Zusrüssung mit wenigen Accorden das einzig Anwendbare sey.

Doch hieruber mögen die Kunftler felbst finnen und entscheichen. Auch auf diesem Gebiete gilt's nicht, zu rennen, noch zu laufen. Wie unsere Minnelieder die Erzeugnisse einer wahren Kunst find, so gehört wahrer Kunstlersse auch zur Erneuerung ihres Vortrags.

Je mehr es einem folchen gelingen wird, ihnen bie Bab zum Berzen unferes Bolts zu bereiten, defto mehr duffa wir uns einer boppelten hoffnung bingeben : einerfeits m Ausficht auf einen beilfamen, reinigenden und bebenden Ein fluß, den fie auf unfere fiechende firchliche fowohl als welt: liche Mufit auszuuben vermögen; andererfeits, mas die Ge fcicte ber Runft und Litteratur anlangt, ber nicht minder freudigen und eher zu erfullenden, auf immer bestimmtat Erfassung nicht nur des poetischen, fondern auch des muß falifchen Charakters der einzelnen Minnefinger. Die So ftalten eines Tanhufer, Misnaere, Alexander, befonder bie des Furften Biglav, laffen fich fcon nach den bier gegebenen Liedern mit ziemlicher Klarheit erfaffen. Bon ihrer Runft werden fich dann unter Benugung ber vorhan: denen Spuren Schluffe auf die Kunft ihrer Borganger machen laffen, welche dadurch gleichfalls fur uns in ein

924

Lieder u. Goruche aus d. letten Zeit d. Minnesangs. 925

belleres Licht treten. Besonders aber wird, was für ben Theologen das Bichtigste ift, der noch febr wenig gekannte Beg, den die deutsche Musik von den glanzenden Burgen der Ritter berab zu den Bertftatten der Meifterfanger und von ba, nach Empfang ber mannichfachsten volksthumlichen und firchlichen Ginfluffe, in die evangelischen Kirchen bes fechzehnten Jahrhunderts genommen hat, um fich ba zu ber Runftbobe zu erheben, die mir in Eccard's Liedern bewuns dern, daburch mehr und mehr ertennbar werden.

Marburg im Marz 1856.

Ernft Ranke.

#### 3.

Die General=Synode der evangelischen Kirche im Großherzogthum Baben vom Jahr 1855, nach amtlicher Darstellung. Erster Band: Allg e= meines und Verhandlungen über die Lehre. Carlsruhe, bei Fr. Gutsch, 1856; VIII und 365 in Octav.

Bir geben uns der hoffnung hin, es werde fich als: bald ein personlich nicht betheiligter Mann finden, der über Gegenstand und Inhalt obiger Darftellung, sobald dieselbe vollendet feyn wird, auch in biefer Beitschrift auf eingehende Beife Bericht erstattet und dabei zugleich mit fachkundigem, criftlich gerechtem Ginn ein wohl begründetes Urtheil fallt. Einstweilen wollten wir nicht unterlaffen, dem theologischen und kirchlichen Publicum wenigstens Nachricht von dem Borhandensenn diefer Darstellung zu ertheilen, sowie über Theol. Stud. Jahrg. 1856. 61

### 926 Die General=Synode der erangel. Kirche

deren Beranlaffung und Beschaffenheit ein turges Bon # fagen.

Ueber Letteres fpricht fich zunächft die bom 28. Rut batirte Borrebe folgendergestalt aus:

"Der im Sommer 1855 versammelten Seperal-Synok der evangelischen Kirche Badens war die Aufgabe gestellt, eine Reihe wichtiger und tief eingreifender Fragen auf allen Gebieten des kirchlichen Lebens, vornehmlich in Betreff ki Betenntnißstandes, der Lehrbücher und der Gottesdienstort nung, zur Entscheidung zu bringen. Es war daher nicht natürlicher, als daß diese Synode schon, bei giver Julam menberufung ein allgemeineres Interesse in Anspruch nahn und daß von vielen Seiten, inner= und außenhalb des tar des, ber lebhaste Bunsch gehegt wurde, von den Berhaut lungen derselben Kenntniß zu erhalten.

"Die Berfammlung felbft, die fich zu einer fo enfo Aufgabe berufen fand, war ihrerfeits durchaus nicht bo Meinung, den Berlauf ihrer Berathungen in bagg Durk bes Geheimniffes hullen ju wollen; aber fie mußte bod auch, als in ben erften vorbereitenden Gibungen ubr i Urt und Beife einer Beröffentlichung verhandelt, mint alsbald zu der Ueberzeugung gelangen, es fey im biefen Falle, und zwar gerade vermåge der hohen und eigentum lichen Bedeutung ber ju lofenden Fragen, nicht eine fun marifche und bruchftudweife Betanntmachung, welche mit ber oberflachlichen Neugierde entgegentomme, an der Stell fondern nur eine in allen hauptfachen vollftandige und # fammenhångende Darlegung, welche geeignet ware, at bas grundlichere, tiefer gebende Intereffe zu befriediga. Eine folche einläßliche und wohl verknupfte Darlegung de konnte wiederum nicht im Laufe der Synode, fondem af nach deren Abschluß zu Stande kommen; und biernach legte fich ganz von felbst ber Gebanke nabe: es moge bald nat Beendigung der Synode und erfolgter allerhochfter Befolußfaffung auf Grund der Protofolle und unter bin

,

## im Großhzgth. Baden vom Jahr 1855. 927

fügung der kirchenregimentlichen Borlagen eine amtliche Darstellung der Verhandlungen geliefert werden. Als da= her das verehrte Prckfidium der Versammlung eine Zusicherung ertheilte, welche diese Art der Bekanntmachung in bestimmte Aussicht stellte und noch weiter verhieß, es werde diese Darstellung den Pfarrämtern und Kirchengemeinde= räthen zum bleibenden Gebrauch als Geschenk zugestellt, zugleich aber auch auf anderm Wege allen denen, die sich für die Sache intereffiren, zugänglich gemacht werden: wurde dieß von der Synode mit aufrichtigem Dank aufge= nommen und gab auch sie bieser Art der Veröffentlichung ihre freudige Zustimmung.

"Die Arbeit der Zusammenstellung felbst mußte natür= lich in der Hauptsache der Kirchenbehorde anheimfallen, und ist von diefer so zeitig in Angriff genommen, auch so rasch gefördert worden, als die Umstände es nur irgend gestat= teten. Ueber die Art der Ausführung aber find nur wenige Bemerkungen hinzuzufügen.

"Junächst erhob sich die Frage, ob die chronologische Reihensolge, wie sie in den Protokollen vorlag, beibehalten oder eine systematische Ordnung hergestellt werden solle. Das Erstere würde wohl eine Art von historischem Interesse dargeboten, aber zugleich den großen Nachtheil gehabt haben, daß Jusammengehöriges auseinander gerissen, die Uebersicht in hohem Grade erschwert, minder Wichtiges in die vordere Linie und höchst Wichtiges in die hinterste ge= kommen wäre. Wir konnten nicht im Zweisel seyn, daß eine systematische Anordnung den Vorzug verdiene, und haben uns daher ganz an den Weg gehalten, den die General=Synode selbst in ihrem am Schlusse darband= lungen erstatteten General-Bericht eingeschägen hat.

"Sodann war eine Entscheidung darüber zu treffen, was aufzunehmen oder auszuscheiden fen. hier stand für uns entschieden fest, daß nichts wegbleiben durfe, was in ber Verhandlung irgendwie ein wesentliches. Moment ge=

## 928 Die General=Synode der evangel. Kirche

bildet hatte oder dazu beitragen konnte, ein treues und vollftåndiges Bild der Synode nach ihrem Geift und allen ihren bedeutenderen Bebensäußerungen ju geben. Zuch find deshalb, soweit nur thunlich, überall die eigenen Borte der Redner auf Grund der Prototolle beibebalten worben, Da= gegen war es nicht moglich und ware, wenn moglich, nicht im Intereffe ber Sache gewesen, Alles und Jedes, mas im Laufe der über zwei Monate fich ausdehnenden Berhand= lungen gesprochen murde, im Druck wiederzugeben. Sier mußte nothwendig eine Auswahl bes Bichtigen und Bes beutsamen getroffen, das minder Bichtige aber in furgerer Busammenfaffung vorgelegt werben. Diefem Gefchaft haben wir uns mit aller Selbstentaußerung nach bestem Biffen und Gemiffen unterzogen und leben ber hoffnung, bas ge= i lieferte Bild werde von allen benen, welche der Synobe, angewohnt haben oder beren Protofolle zu vergleichen in ber Lage find, als ein treues und in allen wesentlichen Mere ftandtheilen vollftandiges erfunden werden. in in big jame S

"Um aber hiefür auch noch eine Garantie im Interaffe" ber Synode felbst zu gewähren, ift, wie es die Berlamme : lung in ihrer letten Sigung gewünscht hatte, ein in: Enrisruhe wohnendes Synodalmitglied zur Mitwinslung hinguge : zogen worden. Wir haben deffen Bemerkungen, worsetmat: folche gemacht wurden, gern und vollständig berücklichtigt, und es ist Alles, was im Druck mitgetheilt wird, untenzges, meinfamer Uebereinstimmung zum Abschluß gebracht worden.

"Indem wir nun diese Darstellung den Pfarrämstern und Kirchengemeinderäthen übergeben, thun wird dieß mitder Zuversicht, es werde die von der Regierung mit großer Liberalität dargebotene Sabe auch mit dem entsprechenden Dank aufgenommen und so, wie sie es verdient, zur eigenen Belehrung und zur Förderung des kirchlichen Lebens benutzt werden. Jedermann wird sich aus diesen Actenstücken über= zeugen können, das Alles wohl und ehrlich zugegangen, das mit Gewissenigkeit und Treue gearbeitet und getagt

### im Großhzgth. Baden vom Jahr 1855. 929

worden ich Und fo moge benn auch diefe Darftellung, wie die Synobe felbft, bazu dienen, dem Reiche Christi unter uns mmbr und mehr Bahn zu machen und feinem Namen allein die Ehre zu verschaffen."

Der fürs Erfte im Drud vorliegende Band von drei= undzwanzig Bogen enthält als Eingang bas Allgemeine, was bie Enberufung, Constituirung und Eroffnung ber Sonobe Betrifft, nebft einer coronologifcen Ueberficht ber Sistingenzowornehmlich aber folieft er bie Berhandlungen uber disulebre in fich. Diefe Lehrverhandlungen theilen fic bann mieber in bie Sauptrubriten : Betenntnig= ft on bindetesbrbucher, und in lesterer Besiebung find esible hodf wichtigen Gegenftanbe: Ratechismus und bibliften Gefchichte, welche zur Sprache kommen. Ueberall ift hierbei zuerst die Vorlage des evangelischen Dberfindentaths (beim Ratechismus auch ber urfprungliche Entwurft mieder abgedruckt, fobann wird der Bericht der Synobal-Commiffion mitgetheilt, und foließlich werden nach Dagabé ver Prototolle die im Plenum der Synode gepflogenen Berhandlungen fo vollftandig dargelegt, bag tein wefentlicher Bug fehlt, der bazu bienen tann, eine vollftan= dige Einficht und ein wohl gesichertes Urtheil moglich zu madien

Sanz in derfelben Beife wird es auch in den nachfolgenden Ubtheilungen gehalten werden, die fich auf andere bedeutsame Kirchenfragen beziehen, unter denen wir hier als das unmittelbar sich Anreihende nur die Gottesdienst= Ordnung hervorheben.

Die Synode und ihre Beschlussfer find bisher schon reichlichst der Gegenstand lebhafter, zum Theil erbitterter Angriffe in kirchlichen Blättern gewesen. Noch bevor sie nur zusammengekommen, hatte man der Versammlung das übelste Horoskop gestellt und das Urtheil gesprochen; und dann hat man auch wieder nicht gewartet, bis ihre Vers handlungen und Entscheidungen authentisch und zusammen=

## 930 Generalfynode d. evang. Kirche i. Baden v. 3. 1855.

hångend vorlagen, fondern, je nachdem man eines Studes bavon oder einer, oft wenig zuverläffigen Nachricht darüber babhaft wurde, bat man barauf bin ein meift febr unfreund= liches, verwerfendes Botum abzugeben fich beeilt. Das find Erscheinungen, die, wie fo vieles Andre, auf frankbafte Buftande im firchlichen Gesammtleben bindeuten : Buftande, die wir beklagen, aber freilich nicht andern können. Su. einiger Beruhigung tann uns gereichen, daß die von entgegengesetten Seiten kommenden Urtheile fo beschaffen find, daß fie fich gegenseitig felbft aufbeben. Bir tonnen den fo widersprechend Richtenden überlaffen, die Sache unter fich ins Reine zu bringen. Uns liegt wefentlich ob, auf dem guten Grunde, den wir in unferm firchlichen Leben in der That besigen, mit Gottes Sulfe rubig und unbeirrt fortzu= bauen, alles Uebrige aber Dem anheimzuftellen, ber ba recht richtet, deffen Tag zuletzt Alles flar machen wird. Einft. weilen ift unfre kirchliche Ordnung ftart genug, um die Beitungspolemit, von welcher Seite fie auch tomme, wohl ertragen zu tonnen. Auch getrößten wir uns ber hoffnung, baß es immer noch Golche geben wird, bie fich nicht mit vor gefällten Urtheilen begnügen, fondern bie Sache tennen lernen und barnach fich felbst ihr Urtheil bilden wollen. Diefen noch Unbefangenen vornehmlich bietet fich die vorlies gende Darftellung als Sulfsmittel freundlichft an.

Ullmann.

#### Berichtigungen.

S. 746. 3. 3. von unten, ftatt πάσχαδιο lies πάσχα διο auf " auch. S. 752. 3. 21. von oben, .. S. 755. 3. 4. " fete nach avastaseas ein Romma. .. S. 760. 3. 13. ftatt Drientalen lies Dccibentalen. " " S. 764. 3. Erntewoche lies Erntewochen. 5. ้พ " •• S. 766. 3. 201 Conftantin's lies Conftantius. " ,, S. 767. 3. 1. v. unt., ft. ressag a xaidexárny í. ressag e sxaidexárny. Ľ S. 776. 3. 11, von unten, ftatt Polfyrates lies Polyfrates. C. 795. 3. 13. C. 796. 3. 3. ġ μνήνατι lies μνήματι. " " " unaufhörlichen lies uuauflöslichen. ş " " ... 8.0708. 91 2. " Quelle lies Quellen. .. .. S.18991 3. 18cb. ob., ft. zweiten u. britten, l. erften u. zweiten. ť " file neft r ÷. ł Jacke f., m ŝ ille in nor I lis, t a bic cortic j; an ाके 1 1 a.£.,

