

Digitized by the Internet Archive in 2010 with funding from University of Ottawa

É,

# LE

N.

nt refuints fur es selon

oulie, incial de Afffant ieral de

Jacques,

ROT.

101

.11/

# TRAITÉ

DE

# LA VERITABLE ORAISON.

Où les erreurs des Quietistes sont refutées, & les Maximes des Saints sur l'à vie interieure, sont expliquées selon les principes de saint Thomas.

Par le R.P. ANTONIN MASSOULIE', Docteur en Theologie, Exprovincial de la Province de Thoulouse, & Assistant du Reverendissime Pere General de l'Ordre des FF. Prêcheurs.

## 老子

### A PARIS,

Chez Edme Couterot, ruë S. Jacques, vis-à-vis la ruë du Plâtre, au bon Pasteur.

M. DC. XCIX.

AVEC PRIVILEGE DU ROY.
Prot.Dr.K.SCHILDER
Vloeddijk 101

KAMPEN





## A MONSEIGNEUR, MONSEIGNEUR

L'ILLU STRISSIME

ET REVERENDISSIME

LOUIS-ANTOINE

## DE NOAILLES,

ARCHEVESQUE DE PARIS,

Duc de S. Cloud, Pair de France; & Commandeur de l'Ordre du S. Esprit.



ONSEIGNEUR,

Comme il y a peu d'exemples en ce siecle, où la Proviă ij

dence de Dieu sur son Eglise ait paru davantage que dans la condamnation des erreurs du Quietisme; aussi a-t-on vû que toutes les personnes qui ont du zele pour la conservation de la Foy & des veritables regles de la pieté , ont pris part à cette condamnation, & ont conspiré avec le S. Siege à la destruction de l'erreur, 🔗 à l'éclaircissement de la verité. C'est, MONSEIGNEUR, ce que Vôtre Grandeur a fait d'une excellente maniere par l'Ordonnance qu'elle a publiée, où elle donne des instructions er des regles tres-sages 👉 tres-solides pour la pratique de l'Oraison, est pour faire éviter les deux extremitez éga-

lement dangereuses , où le Demon avoit voulu jetter les ames, dont l'une étoit de les engager par une fausse spiritualité dans l'illusion, & l'autre, de les détourner des exercices de l'Oraison, sous pretexte d'éviter les pieges du Quietisme. Je ne puis exprimer la joye que j'eus de cette Ordonnance, lors que je la reçûs à Rome , où la Providence m'a conduit, & où je suis depuis quelques années par ordre de mes Superieurs. J'avois eu occasion d'examiner cette matiere de l'Oraison, ඊ d'en faire une étude particuliere; & il me paroissoit qu'il étoit à craindre que la condamnation si solemnelle qu'on venoit de faire du Quietisme, ne

fût une occasion à plusieurs de quitter ce saint exercice, faute de bien distinguer ce qui se passe dans l'ame, lors qu'appliquant doucement la volonté aux veritez divines, sans beaucoup raisonner, elle goûte un veritable & saint repos, & ce qui luy arrive, lors que sans produire aucun acte, elle s'abandonne à une oisiveté vicieuse & sujette à l'illusion. J'avois fait sur cela diverses remarques pour m'en servir dans les occasions qui se presentoient de parler sur ce sujet, & d'en dire mon sentiment. Depuis on m'a engagé à les mettre en ordre, & à en composer ce petit Ouvrage, que j'ay envoyé en France à quelques personnes

pieuses er habiles, qui ont jugé qu'il pourroit être de quelque utilité s'il étoit rendu public. J'ay tâché, MONSEI-GNEUR, d'y garder ce milieu que vous recommandez dans vôtre Ordonnance, & de ne rien avancer qui ne soit exact & conforme aux principes de la Theologie, es aux veritables regles de la priere. Je me suis attaché pour cela à la Do-Etrine de S. Thomas, qui ayant excellé aussi-bien dans la pieté que dans la science, n'est pas un guide moins sur en cette matiere, que dans les autres points de la Theologie & de la Morale Chrétienne. J'ay évité de me servir de la plûpart des termes qui sont en usage

parmy les Auteurs Mystiques; parce qu'ils sont souvent obscurs, & que mon dessein étoit de me rendre intelligible à tous. J'y ay étably, ce me semble, les veritables fondemens de l'Oraison, 😙 j'ay marqué les erreurs par lesquelles on s'est efforcé depuis quelque temps d'en alterer la pureté & la sincerité : Et comme d'un côté j'ay montré l'utilité de l'Oraison, où les operations de l'entendement & les raisonnemens ont beaucoup de part, j'ay aussi fait voir l'avantage de celle où les mouvemens du cœur 🕝 les affections de la volonté prévalent. Ainsi, MONSEIGNEUR, comme ce petit Ouvrage de la maniere qu'il paroît, est, pour ainsi di-

re, un fruit de vôtre Ordonnance, & quil y a sujet d'esperer qu'il pourra contribuer à la rendre plus utile, en montrant à mettre en pratique les instructions & les regles qu'elle donne, j'ay crû que VÔTRE GRANDEUR n'auroit point desagreable que je m'adressasse à elle, pour la supplier de le recevoir sous sa protection, or de permettre qu'il paroisse en public à la faveur de son tresillustre Nom. Ce qui m`y a encore déterminé, MONSEI-GNEUR, c'est l'Ordonnance que vous venez de publier sur les matieres de la Grace. Je suis témoin avec quelle approbation & quel applaudissement elle a été reçûë dans cette

premiere Ville du Monde, par les personnes les plus éminentes & les plus distinguées, soit par leur science, soit par leur pieté. On n'y a pas moins admiré vôtre zele à condamner les erreurs contraires à la Foy, que vôtre lumiere à expliquer d'une maniere si précise & si claire les veritez que S. Augustin a enseignées touchant la Prédestination & la Grace, & que le S. Siege Apostolique & toute l'Eglise ont toûjours conservées comme un sacré dépôt. On n'a pas manqué d'y remarquer qu'en vous conformant au sage temperament pris par N. S. P. le Pape dans son Bref adressé aux Evêques de Flandre, sur les disputes presentes,

vous avez par là ouvert la voye pour finir aussi dans les Eglises de France toutes ces contestations, or pour y établir à jamais une bonne paix. Une conduite si sage & si éclairée dans la dignité si éminente, où il a plû à Dieu de vous élever, jointe à une pieté si exemplaire, à un tres-grand amour pour les Pauvres, à une sollicitude vraiment Pastorale, 😙 à tant d'autres vertus qui éclatent dans vôtre Personne sacrée, & dont la bonne odeur se répand jusqu'icy; tout cela, dis-je, m'a inspiré tant de veneration & tant de respect pour VÔTRE GRANDEUR, que je n'aurois pas osé l'approcher pour luy presenter un si petit

Ouvrage, si je n'avois appris en même temps quelle est sa bonté & sa benigniié, & si le sujet que j'y traite ne m'avoit fait esperer de sa pieté & de son zele pour le bien des ames, qu'elle daignera l'accepter, & qu'elle le considerera comme un témoignage de la soumission tressincere & tres-respectueuse, avec laquelle je suis,

## MONSEIGNEUR .

## De Vôtre Grandeur

Le tres-humble & tresobéissant serviteur F. Antonin Massoulie', de l'Ordre des FF. Prêcheurs-



L n'y a point de matiere si sainte dans la Doctrine de l'Eglise, que les nouvelles Heresies n'ayent tâché de corrompre par un mauvais sens, en abusant des termes les plus reçûs. C'est pourquoy, quand ce mal est arrivé, il est necessaire de parler de ces matieres avec plus de rigueur & d'exactitude qu'auparavant. On ne peut plus sans danger se servir de certains termes, qui leur donnoient un plus grand jour, & qui étant reçûs dans la fimplicité chrétienne, ne blessoient pas l'esprit des sideles. Ceux, qui à l'avenir écriront de l'oraison & de la contemplation, feront obligez d'apporter une attention particuliere, pour éviter les termes sous

lesquels la nouvelle Heresie des Quietistes a caché de grandes erreurs, employant en un mauvais sens les noms tres-saints d'oraison, de repos & de contemplation.

Q'norum tituli remedia, pixides venena exh.bec.

On a vû un grand nombre de Livres, dont on peut dire ce qu'a dit un Ancien, de ces vases, qui presentant avec des titres specieux d'excellens remedes, enfermoient des poisons mortels. Une infinité d'ames se sont laissé seduire de nôtre temps par de tres-belles apparences, & par l'esperance vaine qu'on leur donnoit de parvenir à une grande fainteté sans nulle peine & sans nulle mortification, mais en se tenant seulement dans un faux repos. Comme elles ont été trompées par cet idole, & par ce fantôme de vertu, leur conscience qui étoit foible, comme parle S. Paul, en a été souillée, & c'est tout le malheureux fruit qu'elles en ont retiré.

Conscientia iplorű cum fit infirma polluitur μολύνεται

1. Cor. 8.7.

Voilà ce qui m'obligera d'u-fer d'une grande précaution, lors que j'employeray les mêmes expressions, qui sont devenuës dangereuses par le mauvais usage qu'en ont fait ces faux & ces voluptueux contemplatifs. Cette circonspection a été necessaire dans tous les siecles. Les Peres de l'Eglise ont été bien plus reservez aprés que les Heresies ont été découvertes, qu'ils n'étoient auparavant : & ils se sont servis sans difficulté dans un temps de certaines expressions, qu'ils ont rejettées ou modifiées dans un autre.

Lors que Paul de Samosate fut declare Heretique, dit S. Hilai-firi, cum re, nos Peres rejetterent le terme ousous, que le Concile de Nicée a depuis consacré.

Patres no-Paulus Samolatenus Hareticus pronuntiatus est, criă

homousion repudiarunt. S. Hilar. L. de Synod.

Saint Jerôme nous apprend, que devant qu'Arius, ce Demon dria tandu Midy, parût, les Peres & quam dæles Auteurs Ecclesiastiques u- monum

Antequã in Alexan-

Erius nafeeretur, innocenter quædam, & minus cautè locuti funt. S. Hiero.

Apol 2. adversus. Rufinum.

Quid opus eft, ut corfi ferutemur opulcula, qui priulquam ista Hæresis oritetur, nő habuerunt recellitatë in hac difficultate ad folvendam quaftionem versari . quod proculdubio facerent, fi respondere talibus cogerentur. S. Auz. L de Pradest SS. C. 14.

soient de moins de précautions, & se se servoient fort innocemment de plusieurs termes dont on ne se servit plus dans la suite, aprés que cet Heresiarque eut corrompu la pureté de la Foy.

Saint Augustin remarque, qu'avant l'Heresse de Pelage, les Perres voulant s'opposer à l'erreur des Manichéens, qui ne reconnoissoient point de liberté dans l'homme, employoient beaucoup d'expressions propres à élever le pouvoir du libre arbitre, mais qu'ils les auroient sans doute évitées, s'ils eussent été obligez de répondre aux Pelagiens.

Plusieurs Saints Peres ont appellé l'Eucharistie un signe & une sigure du Corps de Jesus-Christ, qui se seroient expliquez d'une maniere bien differente, s'ils eussent eu à combattre les nouveaux Heretiques, qui ont nié la presence & la realité du Corps du Sauveur dans le Sacrement adorable de l'Autel.

Saint Thomas remarque la D. Thom même necessité sur d'autres ma- opus prime. tieres, dans un Ouvrage qu'il fit par le commandement d'Urbain IV. pour refuter quelques erreurs des Grecs, & pour expliquer quelques Propositions des Peres qui sembloient trop dures; & qui contre leur intention pouvoient être prises en un sens heretique. S'il se trouve, dit cet Angelique Docteur, dans les écrits des anciens Peres Grecs quelques expressions qui peuvent paroître douteuses aux Modernes, cela peut venir de ce que les erreurs qui se sont élevées contre la Foy, ont donné occasion aux Docteurs de l'Eglise qui sont venus aprés eux, de parler avec plus de circonspection, pour éviter ou pour combattre ces nouvelles erreurs. C'est ainsi que les Peres qui ont écrit devant Arius n'ont pas parlé de l'unité d'une seule nature aussi expresément, que l'ont fait les Peres, qui ont refuté cet HerctiAVERTISSEMENT.
que. Il faut faire le même jugement des autres erreurs. Ce que
l'on voit évidemment non-seulement dans les autres Peres, mais
aussi dans cet excellent Docteur de
l'Eglise S. Augustin: car dans les
Livres qu'il écrit après l'Heresie
des Pelagiens, il parle avec beaucoup plus de reserve du pouvoir
du libre arbitre, qu'il n'avoit
fait devant cette Heresie. Lors qu'il
défendit la liberté contre les Manichéens, il s'étoit servy de quelques façons de parler, dont les Pe-

lagiens abusèrent ensuite pour appuyer leur erreur, & élever le pouvoir de la liberté au dessus de

La grace.

Et c'est pour cette raison, ajoûte le Docteur Angelique, qu'on ne doit pas s'élonner, si les Docteurs modernes parlent maintenant des matieres de la Foy aprés toutes ces erreurs, avec plus d'exactitude & de netteté, que n'en ont parlé les anciens. De sorte que si l'on trouve dans les anciens

Auteurs quelques expressions qu'ils n'ent pas employées avec la même précaution, que ceux qui ont écrit aprés ces erreurs; on ne doit pas pour cela mépriser ou rejetter leurs manieres de parler, mais les expliquer avec respect, non sunt contemnenda aut abjicienda, sed exponenda reverenter. Excellente Regle de ce Saint Docteur, qui nous tiendra dans un juste milieu, & qui nous fera regarder avec respect dans les Peres quelques expressions, lors même que nous éviterons de nous en servir.

Car la même chose est arrivée à l'égard de la Theologie Mystique, de l'oraison & de la contemplation, ceux qui en écrivoient autresois pouvoient sans danger se servir de certains termes qui étoient propres à donner quelque idée de tout ce qui se passe dans cet état d'union intime de l'ame avec Dieu; & ils pouvoient les employer

avec d'autant plus de liberté, que les Peres de l'Eglise S. De-nis, S. Bernard, Richard de S. Victor, & dans le dernier siecle l'incomparable sainte Therese, s'en étoient servis; les personnes de pieté qui s'appliquoient à ce saint exercice, n'ayant pas d'ailleurs sujet de se désier que sous ces termes on eût tendu des

pieges pour les tromper.

Mais la malice de l'homme ayant perverty ces pratiques innocentes; la corruption s'étant glissée & cachée sous le voile de l'oraison; & l'oissveté ayant pris la place du veritable repos de l'ame, il est maintenant necessaire de faire voir les choses à découvert, autant qu'il est posfible, pour détromper les uns, & pour affermir les autres dans le chemin du Ciel. Comme les personnes d'une veritable pieté marchent toûjours avec crainte, & avec une grande défiance d'elles-mêmes, il semble qu'a-

prés ce qui vient d'arriver, elles auroient quelque sujet d'augmenter leur apprehension, si l'on ne s'expliquoit pas plus clairement en ces matieres douteuses, & si l'on ne dévelopoit le sens catholique que l'on doit entendre sous ces termes, qui sont devenus équivoques par le mauvais usage qu'on en a fait.

C'est ce que nous avons resolu de faire dans ce petit Ouvrage, où nous parlerons selon toutes les regles de la plus exacte Theologie, & nous découvrirons quelques erreurs qu'on a voulu cacher sous le manteau d'une plus parfaite devotion. Cette explication, comme je l'espere, mettra premierement les ames dans une grande paix, & dissipera toutes leurs craintes; puis qu'on leur montrera clairement les écueils qu'elles doivent éviter, & qu'on leur fera voir le chemin assuré dans lequel elles peurront entrer, & courir

fans aucun danger. On pourra aussi connoître par tout ce que nous ayancerons, que si l'on trouve dans les Livres des Peies ou des Saints, quelques manieres de parler, dont les contemplatifs oiseux ont voulu corrompre le sens; on ne doit pas pour cela, selon la remarque de saint Thomas, les mépriser ou les rejetter, mais on les doit expliquer avec respect. Les Heretiques ont abusé de l'Ecriture Sainte, qui est la premiere regle de nôtre Foy. La Loy est tres-sainte, selon S. Paul; mais elle l'est pour I. Ad Tim ceux qui en usent comme l'on en doit user. Siquis ea legitime utatur. Faudra-t-il rejetter, dit S. Augustin, l'usage de beaucoup de fruits, parce qu'ils nuisent, lors qu'on n'en use pas avec moderation? on ne laisse pas d'ar-mer les Soldats, dit-il, quoy que plusieurs se soient servis des ar-

I.

S. Aug. L. 1. contr.

Cresc. cap.

23.

mes contre leur Prince legitime. C'est une regle generale dont

on a besoin dans tous les états de la vie, que par tout où il y a un mélange de bien & de mal, d'utile & d'inutile, de perfection & de défaut, il en faut faire un juste discernement, comme parle S. Paul, avant que de se dé- Thess. 5.214 terminer à une chose, ou à une autre, & prendre seulement ce qui est bon, quod bonum est tenete. Mais combien trouve-t-on d'esprits qui ne sçauroient se conserver dans une sage mediocrité? c'est ce qu'ont fait presque tous les Heretiques, qui sous pretexte de combattre une Heresie, sont tombez dans une autre. Et ne void-on pas aussi maintenant, que plusieurs par la crainte de donner dans les erreurs des Quietistes, abandonnent entierement l'exercice de l'oraison, & entrent dans une défiance mortelle au seul nom de contemplation? ainsi le Demon gagne de tous côtez, en jettant les uns dans l'erreur, &

AVERTISSEMENT.

les autres dans le trouble & dans
l'incertitude.

Il y en a même, qui pour excuser leur indevotion, & l'éloignement qu'ils ont pour l'oraison, en décrient tous les exercices, sous pretexte qu'on en peut abuser. Mais qu'y a-t-il au monde de si saint, dont on ne puisse faire un mauvais usage? les Sacremens qui sont des sources de vie, ne peuvent-ils pas devenir des sources de mort, si l'on s'en approche indignement? Il faut donc recourir icy au principe de S. Paul, éprouver tout, retenir ce qui est bon, & rejetter ce qui est mauvais, omnia probate quod bonum est tenete.





## TABLE

# DES CHAPITRES contenus en ce Traité.

#### PREMIERE PARTIE.

Refutation des erreurs des Quietistes.

CHAP. PREM. DE l'Oraison extraordinaire. Elle est un privilege qu'on ne peut ny meriter ny acquerir. On ne prétend pas en parler, Page Chap. II. De l'Oraison ordinaire.

Comment on s'éleve à la contemplation, selon S. Thomas. Elle a plusieurs Actes,

Chap. III. Premiere erreur. Attribuer à l'oraifon ordinaire ce qui n'appartient qu'à une oraifon extraordinaire, 15

Chap. IV. Seconde erreur. Que les ames qui sont élevées à un degré excellent d'oraison, n'ayent pas be-

| foin de s'appliquer à l'oraison or<br>dinaire |
|-----------------------------------------------|
|                                               |
| Chap. V. Troisiéme erreur. Que tou            |
| l'exercice de l'orailon doine con             |
| sister dans ce seul Acte, qu'on ap            |
|                                               |
| Chap. VI. Quatriéme erreur. Croi              |
| re qu'on n'a pas besoin de prepara            |
| tion, c'est vouloir tenter Dieu, 2            |
| Chap. VII. Cinquieme erreur. Fair             |
| de l'oraison une étude. Le plaisi             |
| gu'on goûte peut venir de la seul             |
| contemplation,                                |
| Chap. VIII. Sixiéme erreur. Que               |
| dans l'oraison, les puissances de l'a.        |
| me peuvent être privées de leur.              |
| operations. Ce seroit l'état le plu           |
| imparfait où l'ame pût être re                |
| unite,                                        |
| Chap. IX. Septieme erreur. Que                |
| dans l'oraison l'entendement puisse           |
| être privé de toute sorte d'idées.            |
| Dien seul peut être uny immedia-              |
| tement par luy-même aux esprits               |
| des Bienheureux. Toute autre con-             |
| noissance se fait par les idées qui           |
| represent las abiens                          |
| Chap. X. Huitiéme erreur. Qu'il               |
| puisse y avoir un amour sans aucu-            |
| 27 6 60 22 20 1/12/20                         |
| Chap. XI. Neuviéme erreur. Vou-               |
|                                               |

#### DES CHAPITRES.

loir condamner tout ce qui est sensible, quoy qu'il nous puisse conduire à Dieu. L'homme sujet au changement a besoin de plusieurs objets disferens. Usage des images tresutile,

Chap. XII. Dixiéme erreur. Indifference ou mépris de l'Oraison vocale. Elle est necessaire pour exciter la devotion. Un Prophete s'en sert pour attirer l'esprit de prophetie. Saint Augustin fort touché par le chant de l'Eglise. Elle est quelquefois. l'effet d'une servente oraison, 77

Chap. XIII. Onziéme erreur. De ne point se representer dans l'oraison l'humanité de Jesus-Christ. Le sujet le plus ordinaire de la meditation doit être Jesus-Christ: en luy toutes les perfections divines autrefois cachées, ont commencé à paroître. La meditation de la Passion de Jesus-Christ plus utile que tous les exercices de penitence,

Chap. XIV. En quel sens les Peres & les Saints ont dit, qu'il y a une oraison de repos & de quietude. La Theologie Mystique a ses manieres de parler, comme la Theologie speculative,

Chap. X V. Premier sens. Le repos

& l'éloignement des choses du monde est necessaire pour l'oraison. La voix de Dien ne s'entend pas dans le tumulte. Repos dans l'oraison, necessaire pour appliquer l'esprit, iii Chap. X V I. Second Sens. Il y a une oraison, qui par sa douceur peut être appellée oraison de repos. Violente inclination de l'ame de se porter à Dien. Le plaisir qu'elle goûte lors qu'elle le possede dans l'oraison, Chap. XVII. Troisiéme sens, auquel les Saints ont entendu, que - dans l'oraison l'ame est dans le repos, parce qu'elle n'a pas une si grande multitude de pensées. Con-

noissance necessaire dans l'oraison pour exciter la volonté, Chap. X VIII. Que c'est une erreur de se vouloir rendre indifferent pour la pratique des vertus, & pour la possission même de Dieu,

Chap. XIX. Que Dien unit sa gloire avec l'interest de ses creatures. Il crée l'Ange & l'homme, afin qu'ils le conno ssent, qu'ils le posseden , - i. soent heureux par cette possission,

Chap. . ) e cette indifference est impessible. Dien a donné à l'hom?

### DES CHAPITRES.

me une inclination qui le porte sans cesse à luy, & cette inclination est bonne, 147

Chap. XXI. Autres raisons qui combattent cette indifference. La regle de nos actions ne peut être la gloire de Dieu en luy-même. Dieu est toû ours indépendant des creatures. Il faut chercher la gloire de Dieu dans les devoirs de son état. Difference d'une providence universelle & d'une providence particuliere, 152

Chap. XXII. De quelle maniere l'on doit se comporter, quand on est tenté des pensées de la reprobation. Doctrine excellente de Taulere, 162

#### SECONDE PARTIE.

Maximes certaines pour faire oraison,

Chap. I. Que toute la perfection de la vie chrécienne sur la terre consiste en l'amour de Dien, é non pas en la connoissance. La Charité est plus parfaite que la Foy. Nous pouvons aimer Dieu en luymême, mais non pas le connoître en luymême, 173 Chap. II. De la perfection de l'a-

ć n

#### TABLE

mour. Il est le même sur la terre que dans le Ciel. Il est la sin de toutes les vertus. Il peut suppléer au défaut de toutes, 180

Chap. III. L'oraison doit être rapportée à l'amour de Dieu comme à sa fin. La meditation sans amour n'est qu'une speculation de Philosophe. Jesus-Christ n'a porté le feu en terre que pour faire des Seraphins. Les plus grandes lumieres s'acquierent par l'amour de Dieu,

Chap. IV. Qu'on peut plus aimer que connoître. Plusieurs ames simples ont beaucoup d'ardeur, & peu de lumiere. L'experience donne une connoissance plus parfaite

connoissance plus parfaite, 194 Chap. V. Que toutes les ames n'ont pas les mêmes dispositions pour l'oraison. Un temperament ardent est plus propre pour la vie active; & un temperament posé est plus propre pour la vie contemplative: mais la vertu rend les ames capables de l'une & de l'autre, 202

Chap. VI. De l'utilité de l'oraison qui se fait par le raisonnement. Negliger de considerer, source de tous les défauts. La raison est la regle de la vertu,

#### DES CHAPITRES.

Chap. VII. Suite du même discours, La rasson doit soûmettre les passions. Exemples des anciens. Le Centenier considerant sessus - Christ en Croix, connost qu'il est Fils de Dieu, 218

Chap. VIII. De la maniere d'oraifon qui se fait par les affections. Elle est plus facile. La veritable oraison se fait mieux par les gemissemens, que par les discours, 227

Chap. IX. Necessité de l'oraison quise fait par les affections pour vaincre la tiedeur & l'indevotion de la volonté. La corruption de la nature est plus grande à l'égard de la volonté qu'à l'égard de l'entendement,

233

Chap. X. Deux maux de la nature, l'ignorance & la foiblesse. L'oraison affective guerit la foiblesse, & perfectionne l'oraison qui se fait par raisonnement. La connoissance seule est un remede, qui a besoin d'un autre remede,

Chap. XI. Qu'il faut joindre ensemble ces deux manieres d'oraison : que les affections doivent avoir la meilleure part. Oraison parfaite dans l'exercice actuel de l'amour de Dieu. Pendant cette oraison il

#### TABLE

fe fait une communication continuelle du faint Esprit, 253

## TROISIE'ME PARTIE.

De la Pratique de l'Oraison.

Chap. I. P Lusieurs Avis necessaires pour l'Oraison. Qu'il ne peut y avoir d'amour sans connoissance, mais qu'il peut y avoir de l'amour sans beaucoup de raisonnement, 261 Chap. I I. Que la seule connoissance des Mysteres de la Foy & de la Religion, suffit pour une bonne oraison. La seule Oraison Dominicale contient une grande sagesse, 268 Chap. III. Qu'on ne peut pas également appliquer l'entendement & la volonsé, 274 Chap. IV. Que tous ceux qui font oraison n'ont pas besoin d'une égale preparation. La grace & les dons du saint Esprit rendent comme naturelles les choses divines. Une seule parole suffit quelquefois pour enflammer le cour. Exemple d'une sainte Religieuse, qui mourut en regardant le Crucifix, 279

#### DES CHAPITRES.

Chap. V. Toutes les methodes dont on peut user pour pratiquer l'oraison, se rapportent à celle qui a été enseignée par saint Thomas. Exemple de l'oraison qui se fait par le raisonnement. Consideration de S. Thomas sur le tres-saint Sacrement de l'Autel, 286

Chap. VI. Exemple de la pratique de l'oraison, qui se fait par les affe-Etions. L'union avec Dien se fait mteux par la volonté que par l'entendement. L'image de Dieu consiste en la conno sance & en l'amour actuel de Dieu. Les Quietistes effacent les traits de cette image, 298

Chap. VII. Explication plus exacte de cette manure d'oraison. La volonté produit quelquesois un grand nombre d'Actes. 304

Chap. VIII. Que l'ame produit quelquefois peu d'Actes, se tenant en la presence de Dieu. Mais qu'il faut apporter beaucoup de soins pour éviter les distractions, 309

Chap. IX. Que cette espece d'oraison peut être tres-utile pour évitsr les distractions. Et que même elle peut être tres-parfaite, quand on ne seroit qu'un seul acte souvent

### TROISIE' ME PARTIE.

De la Pratique de l'Oraison.

Chap. I. P Lusieurs Avis necessaires pour l'Oraison. Qu'il ne peut y avoir d'amour sans connoissance, mais qu'il peut y avoir de l'amour sans beaucoup de raisonnement, 261 Chap. I I. Que la seule connoissance des Mysteres de la Foy & de la Religion, suffit pour une bonne oraison. La seule Oraison Dominicale contient une grande sagesse, 268 Chap. III. Qu'on ne peut pas également appliquer l'entendement & la volonté, 274 Chap. IV. Que tous ceux qui font oraison n'ont pas besoin d'une égale preparation. La grace & les dons du saint Esprit rendent comme naturelles les choses divines. Une seule parole suffit quelquefois pour enflammer le cœur. Exemple d'une sainte Religieuse, qui mourut en regardant le Crucifix, 279

#### DES CHAPITRES.

Chap. V. Toutes les methodes dont on peut user pour pratiquer l'oraison, se rapportent à celle qui a été enseignée par saint Thomas. Exemple de l'oraison qui se fait par le raisonnement. Consideration de S. Thomas sur le tres-saint Sacrement de l'Autel, 286

Chap. VI. Exemple de la pratique de l'oraison, qui se fait par les affe-Etions. L'union avec Dien se fait mteux par la volonté que par l'entendement. L'image de Dieu consiste en la conno sance & en l'amour actuel de Dieu. Les Quietistes effacent les traits de cette image, 298

Chap. VII. Explication plus exacte de cette maniere d'oraison. La volonté produit quelquesois un grand nombre d'Actes; 304

Chap. VIII. Que l'ame produit quelquefois peu d'Actes, se tenant en la presence de Dieu. Mais qu'il faut apporter beaucoup de soins pour éviter les distractions, 309

Chap. IX. Que cette espece d'oraifon peut être tres-utile pour évitsr les distractions. Et que même elle peut être tres-parfaite, quand on ne seroit qu'un seul acte souvent

ćY

#### TABLE

réiteré. L'on en a un exemple en l'oraison, que le Sauveur du monde sit au fardin. L'on se rend importun à Dieu, quand on ne luy demande rien,

Chap. X. Autre maniere d'oraison plus simple, où il y a moins d'actes de l'entendement & de la volonté. Repos de l'ame qui possede Dieu. Crainte respectueuse de l'ame devant la majesté de Dieu. Etonnement de l'ame considerant qu'elle a offensé Dieu. Souvent les grandes passions empêchent la multitude des actes,

Chap. X I. Qu'il n'y a nul danger dans cette maniere d'oraison. Qu'il peut y avoir plus d'ardeur dans la volonté, lors qu'il y a moins d'Attes. Défaut des ames qui vivent dans l'inquietude, lors qu'elles pourroient vivre dans un grand repos, en possedant Dieu dans elles-

mêmes,

Chap. XII. Maxime tres-importante; que la mortification est necessaire pour l'oraison. Les passions en empêchent l'exercice. Que la chasteté est une grande disposition à la bien faire,

Chap. XIII. Conclusion de cet Ou-

#### DES CHAPITRES.

vrage. Regle assurée pour distinguer la veritable contemplation de la fausse. Le caractere du Quietisme, éloignement de la mortisication,

Fin de la Table des Chapitres.

Approbatio D.JO ANNIS MARIAE
GABRIELLII, Monachorum S.
Bernardi Ord. Cistercien. Visitatoris Generalis. S. Theologia Magistri Sacra Congregationis Consultoris, ac universalis. Romana Inquisitionis Qualificatoris.

Ptandum est, ut sapientissimè pronunciavit Magnus Augustinus, cum Hare- L. 1. de Tria, ses vigent, ut quicunque aliqua scribendi sa- coltate praditi sunt, ii scribant omnes, essi non modo de rebus issdem alii scripturi sint, sed eadem etiam aliis verbis scripturi. Adducit alibi hujus sui voti rationem idem Latinorum Patrum Coriphaus, quia nihilest L. 1. ad Bonitilius, inquit, quam pestilentibus & insi- fac. c. 1. diantibus Hareticorum scriptis mendacia & munientia scripta pratendere, quibus rabics, qua surunt aut etiam ipsa sanctur, aut à ladendis aliis repellatur. Deploravimus hac notre tempestate semiustos recentium Quieti-

starum errores ferali & hodienum fumanti buito iubductos. Deflevimus ac execrati sumus netaria corumd m molimina, quibus innumera in vitæ spiritualis sanctissimis docamentis perver a dogma a interferere, & in maceria oracionis Christiana, hoc est in ipia via a cuitionis mentis ad Deum frequentia offendicula interponere, atque ut lauda us Augustinus in bi loquitur, ad diripierdas tanto pretio reaemptas Dominici gregis oves annus und cumque rimari molici funt. Scrinxit iux suprema authoritatis gladium adv.r.us istos perditissimos nebulones sedes Apostolica, & omnes ut cum Vincentio Lirinensi eloquar, lu e clivius viderunt, beacorum Aposto.orum beata successio quanta vi semper, quanto studio quanta contentione d senderet suscepta semel religionis integritatem; tunc enim beata memoria Papa Innocentius XI. Apostolica sedis Ansistes cum cateris quidem collegis juis, sed tamen pra cateris restitit di num existimans, si reliquos omnes tantum fidei devotione vincere: quantum loci authoritate superabat. Nilislominus illi tenebrarum filii, non deste, unt fremere, verbafunt ejuidem Augustini, ad Christiani gregis ciulas, & in sua se latibula recipere coacti mussitant adhuc inter suæ conjurationis focios, & retiuncu is suis quasi parricid ilibus punctiunculis armati feriunt auras, domique sux virus effundunt. Nequissimos hosce perduelles graphice expinxit S. Pater Bernardus his veibis : Seductorit quidam spiritus gnari en assueti mala sub specie boni inducere exagitant Ecclesiam, que cum semper ab initio sui vulpes habuerit, citò omnes comperta & capta sunt ; confligebat Ha-

retieus palam , & succumbebat : ità ergo fa-

Ibid. & lib.
6. in tulian.
6. 3.

Commonit. 1.

٠٠ ٦.

Serm. 65. in Cautic. cile ille capiebantur vulpes. Quid faciemus his malignissimis vulpibus, ut capi queant, qua nocere, quam vincere malunt, & ne apparere quidem volunt, sed serpere? Sola ista malignior cateris, versutiorque haresibus, docta mentiri non lingua tantum, sed vita, cauta est novo malesicii genere operari mysterium iniquitatis eo licentius, quò latentius, nam nesanda & obserna dicitur agere in secreto, siquidem & vul-

pium posteriora fetent.

Hujuscemodi vulpes Ecclesiæ vineam demolientes non armis sed argumentis intercipiendas exoprabat Doctor Mellifluus. Nec proptereà, fubdit , nihil se egisse putet , qui Hareticum vicit & convicit, hareses confutavit, verisimilia à vero clare apteque distinxit, prava dogmata plana & irrefragabili ratione prava effe monstravit , pravum denique intellectum extollentem fe adversus scientiam Dei in captivitatem redegit, nempe, capit nihilominus qui talia operatus est, vulpem, etsi non ad salutem illi, & capiteam [ponso & sponse, quamvis aliter, nam etsi hareticus non surrexit de face, Ecclesia tamen confirmatur in fide, & quidem de profectibus sponsa sponsus sine dubio gratulatur, cum gaudium Domini sit fortitudo nostra.

Ingenti gaudio perfundor & ego ac summoperè gratulor Reverendissimo Patri Magistro
Antonino Massouliè Inquisitori Tolosato, socio Reverendissimi Patris Magistri Generalis
Ord. Prædicatorum, quod prælibato voto, ac
prudentissimo consisio Abbatis Claravallensis
adamussim responderit in hoc aureo suo libro
Gallico idiomate ac lepore elucubrato atque inscripto: Trante de l'Orasson, in quo
jussu Reverendissimi Patris Thoma Maria
Ferrari Sacri Palatii Apostolici Magistri accurate cogitateque persecto tantum absuit, quod

aliquid orthodoxx fidei probatis moribus, sacræque orationis dogmatibus dissentaneum offenderim, quin potius verba ista S. Gregorii Theologi de Magni Basilii voluminibus attico-cristianè locuti usurpenda duxi. Cum librum illum quem de oratione scripsit in manus accipio, animo & corpore purgor, templumque Dei capax efficior, at que instrumentum musicum à spiritu pulsatum, divinamque gloriam en potentiam canens per eum corrigor & concinner atque divina quadam immutatione alius ex alio efficior. Quamobrem tune verus erit hujus operis usus, Ji unusquisque pingat actibus paginam, quam legerit, uti de S. Epiphanio refert Ennodius. Fruatur ergò publica luce liber iste, coronidemque apponat aliis celeberrimi & eruditissimi Authoris Theologicis voluminibus jam editis, & communi quorumcumque sapientum virorum calculo & plautu approbatis & commendatis, quandoquidem, ut præclarè scripsit Hieronymus, nihil nobis prodest omnium rerum eruditio, nist Dei scientia coro-

D. JOANNES MARIA GABRIELLIUS Monachorum S. Bernardi Ord. Cistercien. Visitator Generalis, Sac. Theol. Magister, Sac. Congregationis Indic's Consultor, ac Universalis Romana Inquisitionis Qualificator.

netur. Ex Cenobio S. Pudentiana de Urbe die

Festo S. P. Bernardi Abbatis 1695.

### Potest extra urbem imprimi.

Fr. PAULINUS BERNARDINUS, ORD. PRÆDICATORUM SACRIAPOS-TOLICI PALATII MAGISTER,

la ejus vita.

Mazianz. stat. 20.

Epist. 128.

NOS Fr. ANTONINUS CLOCHE, Sacræ Theologiæ Professor ac totius Ordiris FF. Prædicatorum humilis Magister Generalis & servus salutem. Harum serie nostrique authoritate officii licentiam facimus tibi R. P. Antonino Massoulié, Provinciæ nostræ Tolosaræ ederdi in lucem opus à te Gallice scriptum cui Titulus est Traité de la Veritable Oraison, épc. dummodo prius à R. ad. P. Thoma Melchiore Lhermite, Priore Novitiatûs rostri Generalis Parifienfis, & R. P. Dominico Clavel, Theologia Professoribus, revisum approbacumque fuerit, servatisque aliis de Jure servandis. In nomine Patris & Filii & Spiritus sancti. Amen. In quorum fidem his sigillo nostro munitis manu propria subscripsimus. Datum Romæ in Conventu nottro S. Mariæ super Minervam, die 6. Augusti 1697.

Fr. ANTONINUS CLOCHE.
Magister Ordinis.

# APPROBATION des Professeurs de l'Ordre.

DE toutes les erreurs qui ont assigé l'Eglise en divers temps, nulle l'a été capable de faire tant de mal que celle que le S. Siege a si sagement condamné dans les Quietistes de nos jours. Comme ils ne parloient que d'oraison, de quietude & de contemplation, d'amour pur & desinteressé, de sainte indifférence, & de sacrissee du sa-

lut & de toute proprieté : comme par la subtile diftinction des actes directs & refléchis, ils assuroient qu'une ame avec les actes directs toûjours imperceptibles, étoit actuellement unie à D'eu aussi-tôt qu'elle le vouloit, & sans en pouvoir être distraite, que lors qu'elle le voudroit, & que les efforts qu'on sentoit bien qu'on n'avoit pas faits pour arriver à une union si sublime n'auroient été que les mouvemens inquiets & ambitieux d'une activité mercenaire & de proprieté: que pour les actes reflechis ils pouvoient servir à s'abandonner avec plus de repos & de goût aux plaisirs des . fens, qui pour cela n'en devenoient ny volontaires ny libres; comme enfin ils se servoient des expressions des plus Saints mystiques, pour mieux déguiser le mystere d'iriquité, auquel ils vouloient donner cours: ne pouvoient-ils pas esperer que leur Do-Arine dont on ne se défieroit pas fi-tôt, deviendroit en peu de temps une Doctrine commune. Cependant par une Providence de Dieu, qu'on ne peut assez admirer, il n'y a pas eu d'erreur dont tout le monde ait si-tôt senty tout le venin, & à quoy on ait apporté un remede si prompt & si essicace; ainsi il n'auroit pas été, ce semble, fort necessaire, que des Auteurs particuliers prissent la peine d'écrire contre des dogmes, dont les peuples ont été plûtôt desabusez par la diligence des Censures qu'on en a fait, que les Sectaires n'ont eu le loisir & le moyen de les repandre & de les inspirer. Mais comme on a remarqué que l'efprit de mensonge a tenté en divers fiecles de semer avec une opiniâtreté incroyable cette yvraye dans le Champ du Pere de famille,

& qu'aprés avoir été étouffée sur la fin dus siecle passé, dans les Provinces où elle commençoit à germer, on l'a vûë comme renaitre jusqu'à trois fois dans le cour de celuy-cy. Il a été necessaire que les Dosteurs Catholiques combatissent à fonds des erreurs ausquelles on s'étoit contenté jusqu'aujourd'huy d'opposer des Censures. Elles ont été necessaires & toujours efficaces ces venerables & legitimes Censures; mais des défenseurs de la nouveauté avoient crû s'en mettre à couvert par des termes nouveaux & specieux, sous lesquels ils osoient nous debiter les mêmes erreurs. Parmy les Docteurs Catholiques qui auront combattu ces erreurs & écrit sur ces matieres, avec l'estime & l'approbation des fideles; Nous croyons que ce petit Ouvrage que le tres Reverend Pere Massoulié donne au Public, sera toûjours un des plus utiles & des plus recherchez, si on en juge selon son merite; tous ceux qui prendront la peine de le lire en seront convaincus. C'est dequoy nous pouvons les assurer par avance, & le témoignage que nous devons rendre à un si excellent Ouvrage, que nous avons lû & examiné avec plaisir, selon l'ordre que nous en avions reçû de nos Superieurs. Donné à Paris, dans le Novitiat general des Freres Prêcheurs, le premier Avril 1699.

F. JEAN MONTALIER, Prieur du Novitiat, & Professeur en Theologie, F. THOMAS MELCHIOR LHERMITE, Professeur en Theologie, Exprovincial de la Province Resormée de Toulouse, F. JEAN DOMINIQUE CLAVEL, Pro-

fcseur en Theologic.

## APPROBATION de Monsieur Pirot.

Ette Approbation qui m'a été communiquée par le Pere le Clerc, Souprieur des Dominiquains du Novitiat, me paroît juste, & j'y mets tres-volontiers mon nom, & je m'en fais honneur, comme je m'en fuis fait d'approuver aprés un ferieux examen l'Ouvrage folide du tres Reverend Pere Massoulié, en faveur duquel elle a été faite. Donné en Sorbonne, le premier Avril 1699.

PIROT.

#### A P P R O B A T I O N des Docteurs de l'Ordre de la Faculté de Paris.

L'Esprit d'erreut s'étant élevé en tant d'endroits contre la veritable Oraison, il etoit à souhaiter pour le bien de l'Eglise, que des personnes également consommées dans la science de la Theologie, & dans la pratique de la vertu, traitassent la matiere de l'Oraison à sond, & par des principes si solides, qu'ils sussent capables de dissiper toutes les fausses lueurs de ces rasinemens nouveaux dont on a voulu ébloüir les esprits. C'est ce qu'a fait d'une mariere pleine de lumiere, de sorce & l'onction, le R. Pete Antonia Massoulie, par son Livre qui potte pour titre: Traité de la Veritable Oraison,

où les erreurs des Quietistes sont resutées, en les Maximes des Saints sur la vie interieure sent expliquées selon les principes de S Thomas. Nous l'avons lû avec un tres-grand soin, & il nous a été facile d'y remarquer que l'Auteur par tout a une doctrine profonde & orthodoxe, une devotion solide qui fait sentir, que l'experience des verstez dont il traite, ne le fait pas moins écrire, que la connoissance parfaite qu'il en a; ce sont les justes éloges qu'il merite, & dont nous avons crû devoir accompagner l'Approbation que nous donnons à son Livre. Fait à Paris, ce neuvième Avril 1699.

- F. FRANCOIS CHAUCHEMERT, Docteur & Professeur en Theologie de la Faculté de Paris, Predicateur ordinaire du Roy, de l'Ordre des FF. Prêcheurs.
- F. N. ALEXANDRE, Docteur & ancien Professeur de Theologie en la Faculté de Paris.

### Extrait du Privilege du Roy-

PAR Privilege du Roy, donné à Paris le 21. Novembre 1698. Signé, CARPOT, & scellé; Il est permis à Edme Coutetot, Libraire à Paris, d'imprimer ou faire imprimer un Livre intitule: Traité de la Veritable Oraison, où les erreurs des Quietistes sont resurées, & les Maximes des Saints sur la vie intericure sont expliquées, par les pincipes de S. Thomas, par le R. P. Antonin Massoulié, Docteur en Theologie, & Assistant du Reverendissime Pere General de l'Ordre des FF Prêcheurs, pendant le temps de six années; & désenses sont saites à toutes personnes de contresaire ou saire contresaire ledit Livre, à peine de trois mille livres d'amende, confissation des Exemplaires, & de tous dépens, dommages & interests, comme il est porté plus au long audit Privilege.

Registré sur le Livre de la Communauté des Imprimeurs & Libraires de Paris, le 19. Decembre 1698.

Signé, C. BALLARD, Syndic.

Achevé d'imprimer le 23. Avril 1699.

REFUTATIONS



## REFUTATION

## DES ERREURS DES QUIETISTES.

PREMIERE PARTIE.

#### CHAPITRE PREMIER.

De l'Oraison extraordinaire. Elle est un privilege qu'on ne peut ny meriter ny acquerir. On ne prétend pas en parler.



L faut avant toutes choses distinguer deux manieres d'Oraison bien differentes, l'une est absolument extraordinaire, que Dieu

communique immediatement par luymême; l'autre est ordinaire, & on la peut acquerir comme le reste des vertus chrétiennes avec le secours de la grace. Nous en parlerons dans la suite.

La premiere Oraison, que quelques

Refutation des erreurs

Si supernaturali lumine niens in tant m eleveru, ut ad ipfa spiritualia assicienda introducatur; hoc sum modum est. S. Thom. in 3. Dist. 35.

Peres appellent infuse, se fait, dit S. Thomas, lorsque l'ame est élevée au dessus de la maniere ordinaire de connoître & d'agir ; & qu'elle reçoit des lumieres si abondantes, si pures & si vives, qu'elle est comme introduite dans une region spirituelle, où elle contemple par un simple regard, les choses divines & celestes. Cette Oraifon à l'égard de l'homme est un privilege purement gratuit : Mais à l'égard de l'Ange, c'est une suite de la condition de sa nature, selon S. Thomas; car l'Ange n'a besoin ni de raisonnement, ni de plusieurs actes, dont l'un luy fasse connoître l'objet dans quelque universalité, luy en donnant une idée confuse, & dont le second le luy découvre avec plus de distinction: il voit dans un instant par un seul acte, & par un seul regard l'objet, & tout ce qu'il y a dans cet objet, comme nous voyons en même temps dans un miroir, & le miroir & l'image qu'il représente.

S. Them 1.p.

C'est donc à cet heureux état naturel Ad modum qui est natu. à l'Ange, & au dessus de la nature de ralis Angelo, l'homme, que par un secours extraor-& fupia naturam homidinaire de la grace, l'homme peut ais elevatur estre élevé même aprés la chute d'Ahemo per gratiani, edam, comme il paroît, dit S. Thomas, i iam poft stadans ces contemplatifs, qui meritent tum culpa:

de recevoir des revelations divines. seut in viri. Cette même grace, à plus forte raison vis patet, qui fut communiquée à Adam dans l'état revelationes d'innocence, lors qu'il ne luy man-renur, & quoir rien pour arriver à une grande plius fuit is fainteté, qu'une fidelle perseverance.

Dieu éleve à cette Oraison quand per gratiam il luy plaît, & ceux qu'il luy plaît, stitiæ. par une faveur singuliere. Aussi saint S. Tho. in 2. Thomas, qui est par tout si exact, ar. 1. n'a point parlé de ce degré d'Oraison lors qu'il traite de la vie contemplative; mais seulement quand il parle des graces gratuites, & nommément du don de prophetie; parce qu'en effer cette Oraison, qui est quelquefois accompagnée de ravissemens & d'extases, est une grace gratuite, & plûtôt la recompense de la vertu, que son exercice. Toute l'industrie humaine ne peut rien pour l'acquerir: elle n'accompagne pas même toûjours la sainteté. Et Dieu qui est maître de ses dons, communique quelquefois de pareilles graces à des ames qui sont moins avancées dans les voyes de la perfection; & il ne les donne point à d'autres qui ont acquis une sainteté tres-ésevée.

Ce n'est pas de cette Oraison que nous avons dessein de traiter. Comme elle dépend uniquement de Dieu, il

contemplatidivinas meplius fuit in primo statu originalis juRefutation des erreurs n'y a point de regle à prescrire, sinon qu'une ame s'en doit estimer tres-in-digne; & que sans prétendre à une saveur qu'elle ne peut jamais meriter, elle se doit rendre seulement sidelle à Dieu dans la maniere commune d'Oraison, dont il faut qu'elle sasse son exercice ordinaire, laissant à Dieu le foin de l'élever plus haut, quand il luy plaira. Elle doit être persuadée, que c'est même un trop grand honneur pour elle, que Dieu veuille bien souffrir qu'elle s'approche de luy, qu'elle luy découvre ses besoins, & qu'elle s'entretienne familierement avec luy dans son Oraison ordinaire.

3. Dien. c. v. e'a divinis noгніп.ьия.

C'est une presomption, dit S. Denis, ou l'ancien Auteur du Livre des Noms Divins, de prétendre qu'on puisse s'élever par son industrie à un degré d'Oraison où Dieu ne veut pas nous faire monter. Et une ame sera S. Tho. ibid. toûjours assez heureuse, si elle tire tout le profit qu'elle peut, & qu'elle doit tirer de son Oraison ordinaire.

#### CHAPITRE II.

De l'Oraison ordinaire. Comment on s'éleve à la contemplation selon S. Thomas. Elle a plusieurs Actes.

A seconde maniere d'Oraison est celle que nous appellons ordinaire, qui se fait, comme dit S. Thomas, modo humano, d'une maniere proportionnée à la portée de l'esprit humain. Cette Oraison enferme plusieurs actes, par lesquels l'ame médite sur quelque perfection divine, ou sur quelque mystere de la Religion pour se porter à l'amour de Dieu; ce qui doit être sa fin & le fruit de la contemplation. Elle considere avec attention cette perfection divine, ou ce mystere. Elle tâche par son raisonnement d'en connoître toutes les beautez; & aprés les avoir découvertes, & les avoir considerées en particulier par plusieurs actes differens; elle les regarde toutes ensemble; & alors en étant comme charmée, elle les admire avec amour; elle les embrasse avec complaisance: & ce simple regard fixe & arrêté, est proprement ce qu'on appelle contemplation.

Mais pour expliquer cette Oraison era détail, & en faire mieux voir la solidité, il faut rapporter ce qu'en a dit S. Thomas dans sa Somme, où il parle avec la derniere exactitude. Traitant donc de la vie contemplative, qui doit être commune & familiere à tous ceux qui s'appliquent à l'Oraison & à la Meditation: Il demande, s'il y a plusieurs attes qui appartiennent à la vie con-

Virum ad viram contemplativam pertineant divers actus 2 2. q. 180.

templative? & il répond: Nons parlons icy de la vie contemplarive, entant qu'elle appartient à l'homme. Or il y a cette difference entre l'homme & l'Ange, comme S. Denis nous l'apprend, que l'Ange connoît les objets, & qu'il en découvre les veritez par un simple regard; mais l'homme ne peut parvenir à cette connoissance, & à cette simple veue de la verité, que par plusieurs actes differens. De maniere que si l'on considere la perfection de la vie contemplative, elle ne consiste qu'en un seul acte qui est le fimple regard ou la contemplation de la verité. Mais si l'on considere les actes qui presedent ce simple regard, & qui y conduisent, il y en a plusieurs dont les uns établissent les principes, sur lesquels on fonde la contemplation de la verité; les autres forment plusieurs raisonnemens sur ces principes pour découvrir cette verité; & le dernier acte est la contemplation de la verité même que l'on a trouvée aprés tant de raisonnemens & de considerations.

Voila comme S. Thomas explique tout ce qui se passe en ce saint exercice. L'homme ne peut voir, comme l'Ange, du premier regard, toutes les beautez & toutes les veritez qui se trouvent dans un objet: Il saut qu'il les regarde par parties, & que par les principes qui luy sont connus, il découvre les veritez qui luy sont cachées.

Mais aprés avoir consideré avec application chacune de ces veritez en particulier, pour les mieux connoître en les partageant, il se represente ensuite l'objet tout entiet & toutes ses beautez unies ensemble: & si c'est un objet qui merite d'être aimé, comme sont les persections de Dieu & les mysteres de la Religion; alors la volonté s'y porte avec amour. Et ce regard sumple de l'objet entier en luy-même, accompagné de l'amour, est la contemplation chrétienne.

que S. Panl, S. Bernard, Richard de S. Victor, & les autres Peres ont dit

Refutation des erreurs

de cet exercice, & il montre de quelle maniere on les doit entendre, à par-Nos revelata facie ler en termes précis. Il observe donc gloriam Dei que S. Paul semble nous dire, qu'une meditation profonde est une speculation de l'esprit, par laquelle nous sommes transformez en l'objet même que nous regardons.

Richard de S. Victor y distingue trois Actes, la contemplation, la meditation & la pensée. La contemplation, dit-il, est un regard simple & libre de l'ame, qui considere un objet. La meditation est un regard occupé à la recherche d'une verité. La pensée est un regard qui n'est pas assez arrêté, elle nous échape facilement, & elle penche toûiours à la distraction.

tus ad evagationem pronus. Richard. à S. Vict. Lib. 16. de contempl. cap. 3.

Saint Bernard ajoûte à tous ces Actes l'admiration : La premiere & la plus excellente contemplation, dit-il, est l'admiration de la Maiesté Divine. Enfin nous apprenons de tous les Peres, que l'oraison, la lecture, & la meditation appartiennent à cet exercice.

Mais S. Thomas reduit tous ces Actes aux trois que nous avons remarquez, l'établissement des principes, qui est le sujet de la meditation; les consi-

speculantes, in eandem imaginem transformamur 2. ad Corinib. cap. 3. 18.

Contemplatio est perspicax & liber animi intuitus in res per:piciendas. M:ditatio autem est intuitus animi in veritatis inquificione occupatus. Cogitatio autim eft animi respec-

S Bernard. lib.1. de Confiderat. Pri ma & maxi ma co .templatio, est admirario. majestaris.

Acceptionem principiorum.

des Quietistes.

derations & les raisonnemens qu'on Deductionemens fait sur les sujets de la meditation; & cipils. enfin le simple regard de la verité, S'implicem qui est la conclusion de cet exercice. ritatis, Et pour marquer l'ordre des Actes que nous avons rapportez des Saints Peres, l'oraison & la lecture appartiennent au commencement; & ils posent en quelque sorte les principes de cet exercice. Il est toûjours necessaire, dit S. Thomas, de commencer par la priere & par l'invocation du S. Esprit; parce que s'agissant de connoître quelque perfection de Dieu, ou quelque autre verité surnaturelle pour s'enflammer en l'amour de Dicu, nous avons besoin de demander des lumieres pour arriver à cette connoissance. J'ay invoqué le Sei- Invocavi, gneur, dit le Sage, & j'ay reçû l'es-me spieure prit de sagesse. La lecture nous sour-sapience. nit des raisons & des lumieres protrer le sujet que nous voulons contempler ; & pour l'ordinaire on lit quelque livre, où l'on a mis par ordre ces matieres d'oraison; l'incarnation du Verbe dans le sein d'une Vierge : sa naissance dans une Etable: sa mort sur la Croix, & les autres veritez semblables. Il faut encore rapporter à cette preparation l'Acte que Richard de S.

10 Refutation des erreurs

Victor appelle pensée; soit qu'il y en ait une ou plusieurs que nous puissons de la lecture ou de nôtre esprit sur le sujet que nous nous sommes proposez.

Cette preparation ainsi supposée, l'on vient à la meditation, qui ne doit pas être une speculation seche & sterile, mais une consideration tendre & affective. Ce sont là les Actes qui conduisent à la parfaite connoissance du sujet, selon la grace de Dieu & la dis-

position de chacun.

Ainsi l'entendement ayant assez medité, par exemple, sur l'amour que Dieu fait paroître en mourant pour nous sur la croix; & ayant remarquétoutes les circonstances qui relevent às ses yeux la grandeur & l'absme de cet amour; il arrête le cours de ses pensées; & alors regardant cet objet tout à la fois, & recueillant comme en un point tous les raisonnemens qu'il a faits, il contemple son objet avec admiration, avec étonnement, avec douleur, & retenant toûjours present cet objet, en le montrant en même temps à la volonté, la volonté s'enslâme: elle s'excite; elle produit mille Actes d'amour, de reconnoissance, de desit d'imiter le Sauveur, de protestation de luy être fidelle, &c. C'est donc à proprement patler, comme nous l'avons déja étably, l'Acte de l'entendement, qui confidere ce mystere, & qui produit l'amour, & on l'appelle contemplation.

On peut encore expliquer toute l'œconomie de l'oraison par une comparaison familiere. Il en est de celuy qui medite, comme d'un homme qui regarde quelque excellent tableau, & qui veut avoir le plaisir d'en connoître toutes les beautez : Il considere premierement toutes ces beautez en particulier; il observe avec attention toutes les parties de cette peinture l'une aprés l'autre, & tous les rapports qu'el-les ont ensemble: enfin aprés avoir remarqué en détail tout ce qu'il y trouve de beau', & avoir bien vû chaque chose à son aise, il s'arrête à regarder le tableau tout entier; & alors il sent tout le plaisir qu'il y a à voir un parfait original; il en connoît tout le prix, il estime le chef-d'œuvre, il en loue l'Auteur, &c. C'est ainsi qu'aprés avoir medité sur un sujet qui nous conduit à Dieu, & qui nous fait avancer en son amour, aprés l'avoir assez consideré en particulier, & en avoir déconvert on toutes les beautez ou toutes les veritez qu'il renferme, l'esprit

S. Thom 2.

se trouve convaincu de sa necessité, de sa beauté, de sa grandeur, &c. & alors il s'arrête, il le presente à la vobonté, afin qu'elle l'embrasse & qu'elle s'excite à l'aimer; & ce regard simple & tranquille qui tient toute l'ame recueillie, & qui tient toûjours cet objet present à la volonté, est la con-

templation. Cependant il faut remarquer avec S. Thomas, que tout ce qui E. 9.180 art. 4. peut être le sujet de la meditation, peut être aussi le sujet de la contemplation. L'esprit humain ayant besoin de produire plusieurs Actes pour connoître toutes les proprietez; toutes les con-ditions, toutes les circonstances d'une verité, & pouvant recueillir & concentrer tous ces Actes en un seul Acte tres-simple, tres-uniforme, & qu'on peut appeller universel, qui attire, qui transporte, qui charme la volonté selon la qualité de l'objet.

De tout ce que nous venons d'apprendre de S. Thomas, il est évident, qu'encore que la contemplation prise en elle-même ne soit qu'un seul Acte & un seul regard de l'entendement, elle suppose neanmoins plusieurs Actes qui le devancent & qui le forment peu à peu. Et pour parler avec la derniere exactitude, il faut dire, que ce

qu'on appelle communément vie conremplative, oraifon, meditation, qui ne signisient qu'une même chose, renferme plusieurs Actes differens, en la maniere que nous l'avons expliquée.

Voila quel est l'exercice, auquel toutes les ames qui aspirent à la perfection, se doivent appliquer, & qu'on doit regarder comme l'un des moyens les plus esficaces pour s'avancer dans les voyes de la vertu. Nous ne sommes pas de la nature des Anges, qui ont fourny toute leur course dans deux ou trois instans: C'est le propre de Dicu, Eorum qua dit S. Thomas, d'avoir toute sa felicité bere bonum par luy-même, sans nul mouvement, sans nul Acte; parce que sa felicité est ipsum fine fa propre nature. Les Anges ont acquis leur beatitude avec fort peu d'Actes, moru, ali-& même par un seul Acte, qui avoit toute la plenitude de leur merite, fine motu.... étant naturel·à ces esprits dégagez de la matiere, d'appliquer toutes leurs tionis metipuissances sans se partager, & de se totie... hoporter à Dieu du premier vol; mais motibus ope-Phomme, selon sa condition, ne peut Datonum. s'élever à Dien que par un grand nom- 9.5. ar.7. bre d'Actes differens, & souvent réite-FCZ.

Eorum qua nata funt haperfectum 2-liquid habet motu, aliquid uno quid pluribus .... Deus Angelus uno moru opera-

Dieu mit l'homme dans le Paradis Ut operate-Terrestre, asin de le cultiver, pour Gen. 3.

4 Refutation des erreurs

nous faire connoître, dit S. Augustin, que comme un jardin a besoin de l'industrie de celuy qui le cultive, ainsi nos ames ont besoin d'une application continuelle pour leur faire porter du fruit. C'est dans le même sens que S.

Vita est in præcibus traducen fa, iiifque mens perpetuo irriganda. Non enim minus quam arbo res aquis, illis in figemus. D: Chrysoft. Tom 6. Serm. deprecat.

Chrysostome avoit déja dit, que nous devions passer toute nôtre vie dans la priere, nos ames n'ayant pas moins besoin de ce secours que les arbres d'êrre arrosez. Mais quand bien une ame se pourroit soûtenir dans un état de douceur, & dans une simple veuë, Dieu souvent se retire luy-même pour luy faire sentir que tout luy vient de sa grace, & non pas de son industrie: il veut par ces vicissitudes la tenir dans l'humilité; afin qu'elle connoisse qu'il n'y a rien de permanent sur la terre. Et lors que Dieu la mec dans un état où se trouvent les plus imparfaits, il faut aussi qu'elle reprenne la methode des imparfaits, & qu'elle suive la regle de l'Evangile : Cherchez & vons trouverez, frappez & l'on vous ou-

Quare Spiritus S. feryor animam aliquantulum deferit. Guigo Carthuss.

vrira; c'est-à-dire, comme l'explique Quarite le un devot Chartreux : cherchez par la gendo, & invenietis meditando; ditation : frappez par l'oraison, & l'on pulsate oran- vous ouvrira par la contemplation.

do, & aperietur vobis contemplando. Scala (lauftral.

#### CHAPITRE III.

Premiere erreur. Attribuer à l'oraison ordinaire ce qui n'appartient qu'à une oraison extraordinaire.

PRE'S avoir expliqué ce que c'est que contemplation, & avoir découvert ce qui souvent paroît être un grand mystere dans les Auteurs; bien que cependant ce ne soit que ce que rout le monde peut sçavoir, ou même ce qui arrive toûjours lors que l'on fait oraison, si l'on y fait un peu de restexion; il faut découvrir les erreurs ou les désauts qui se pourroient mêler dans ce saint exercice.

La premiere erreur de ces contemplatifs en idée, est de ne vouloir rien de mediocre, & de promettre d'abord-tous les privileges d'une oraison extraordinaire: ils ne parlent que d'abstraction, de suspension des puissances de l'entendement & de la volonté; de repos, de quietude, d'inaction, & de toutes ces operations surnaturelles, dont les Saints ont parlé, particulierement sainte Therese; mais ils en pervertissent le sens. Il se trouve

Refutation des erreurs

même des Auteurs, qui ont sans doute été tres-éloignez de cette erreur, lesquels semblent neanmoins être tombez dans un semblable désaut dans leurs livres, attribuant toutes ces choses extraordinaires à une oraison commune, sans faire reflexion, & sans avertir ceux qu'ils instruisent que ce sont des privilèges qui ne sont pas pour toutes les ames, & que l'on ne doit pas même demender à Dieux.

Il est constant que dans une oraison' extraordinaire où Dieu éleve une ame, il se passe des choses tres-singulieres; les ames qui les sentent ont souvent de la peine à les expliquer; mais ce sont des graces qui ne sont pas même necessaires pour acquerir une grande fainteté, & qui n'appartiennent point à l'exercice ordinaire de l'oraison & de la meditation. Aussi faure de bien distinguer ces choses, il y a de bonnes ames, qui lisant ces nouveaux Livres, s'affligent & s'inquietent, parce que s'imaginant que toutes ces operationsse doivent trouver en toures sorres d'oraison, elles croient ne sçavoir pas faire oraison, à cause qu'elles ne les sentent pas. Il y en a d'autres au contraire, qui voulant avoir ces graces extraordinaires, comme par dépit ou

par force, sans que Dieu les leur veiille donner, se mettent dans un état de pure oisiveté, & s'imaginent d'être parvenuës à ce grand repos, dont parlent les Saints, & qu'elles sont éle-vées à l'oraison de quietude, parce qu'elles ne font rien dans l'oraison.

Toutes les operations extraordinaires sont de graces gratuites, que Dieu distribuë comme il luy plaît: elles ne font point necessaires pour le salut ny pour la saint té, & l'on ne doit pas les rechercher. En verité, & on ne sçauroit trop le comprendre, la disposition necessaire pour la contemplation & pour toutes sortes de graces, est une prosonde humilité. Il est vray, dit S. Thomas, que S. Paul nous exhorte à charismata faire nos efforts pour obtenir toujours ad Corinto. de plus grandes graces; mais il y a , 12. 31. dit-il, des mesures à garder. Il faut seulement tâcher de s'en rendre digne, & de laisser à Dieu le soin de nous en gratifier quand il luy plaira. Or le moyen le plus asseuré de s'en rendre digne, est d'être bien persuadé de son indignité : Autre chose est, dit le même Docteur, aprés S. Au- levate se ad gustin, de s'élever à Dien, & antre est levate se chose de s'élever contre Dien. Celuy contradeum: qui se jette à ses pieds est élevé par lum se proji-

cit; ab illo erigitur; qui adverfus illum fe crigit ab illo pro jicitur. D. Aug.apud D. Thom. 1.

luy, & celuy qui s'éleve contre lug est rejetté. Il ne faut pas s'imaginer qu'on puisse arracher des mains de Dieu les graces qu'on luy demande; mais on pourroit bien le stéchir par une veritable humilité à nous les donner 2. q. 161. art.

sans les avoir demandées ny prétenduës: il faut donc nous tenir dans le degré plus bas de l'oraison, pour nous rendre dignes d'être élevez à un degré plus haut, lors qu'il plaira à Dieu; & pour le dire ainsi, nous devons être si fideles à perseverer dans nôtre chemin, que Dieu nous y trouve quand il viendra pour nous prendre, & pour nous faire entrer luy-même dans le repos d'une plus haute contemplation.

Helas! qui sommes-nous pour afpirer à des graces singulieres, nous devons nous estimer affez heureux que Dieu nous veiille fouffrir quand nous nous presentons devant luy pour le prier. Jamais nos oraisons ne sont plus agreables à Dieu & plus efficaces envers luy, dit un Pere, que quand nous l'adorons avec la modestie & l'humi-

lité qui nous est possible.

magis commendamus Deo præces noiteas. Tertul. lib. de

Cum modestia & hu

militate a-

dorantes,

Mais vous, qui avez le hardiesse de \*rat. cap. 13. demander à Dieu des faveurs extraor-

dinaires, presumez-vous de luy avoir sendu des services extraordinaires

pour les meriter? Dieu ne merite-t'il pas toutes nos louanges, tous nos respects, toutes nos adorations & tout nôtre amour, quand même nous ne devrions jamais esperer d'autre récompense que la gloire de l'avoir servy? Louez le Seigneur, dit David, selon secundum fa grandeur, qui n'a point de bornes, nem magni-Mais comment est-il possible, dit un tudinis ejus. Pere, que nos louanges égalent sa Pjal. 150. grandeur, puisque sa grandeur est in-gnitudinis efinie: le Psalmiste nous a voulu faire his, secundu comprendre que ses persections n'ayant em laudapoint de bornes, il n'y doit point a- fine fine fauvoir de fin dans nos louanges. datur. Gloffa.

· Que Dieu refuse de nous caresser, qu'il fasse semblant de n'écouter pas nos prieres, qu'il laisse nos esprits dans l'obscurité, qu'il abandonne nos cœurs aux ariditez, & nôtre esprit aux distractions; ne merite-t'il pas toûjours également nos homages ? il n'y a que les ames interessées & mercenaires, qui ne veulent servir Dieu que pour la récompense. Une ame genereuse qui le regarde comme pere & comme époux, ne demande point d'autre grace que celle de luy plaire: c'est pourquoy aprés que vous aurez rendu à Dieu tous les homages & tous les respects qui sont dûs à sa grandeur;

Refutation des erreurs quand vous aurez témoigné une reconnoissance qui égale la multitude des bienfaits dont sa divine bonté vous a comblé : quand par des sacrifices de louanges vous aurez égalé les satisfactions que vous devez à sa justice; alors vous pourrez prétendre qu'il se montre à vôtre ézard, comme pere de toute consolation. Mais si vous êtes convaincu en vous-même de n'avoir jamais fait la moindre partie de ce que vous luy devez dans vôtre état ou dans vôtre profession : tenez-vous toûjours humblement prosterné devant luy, & n'ayez pas la presomption de luy demander des caresses & des dou-

re assurgat ad os serenissimi sponfi, ied au pedes Cveriffi mi Domini mecûm pavi cum Publica-

no terram

ceurs. C'est la place, dit S. Bernard, Mon teme que vous devez tenir : N'ayez pas la temerité de vous élever jusqu'à la bouche de cet époux tres-pur & tres-aimable : tenez vous plûtôt aux pieds de ce Seigneur tres-severs, & entrant dans les da jaceat, & sentimens du Publicain, regardez la terre en tremblant, & non pas le Ciel. termens, non cælum aspiciat. D. Bern. Ser 3. in Cant.

#### CHAPITRE IV.

Seconde erreur. Que les ames qui sont élevées à un degré excellent d'o-raison, n'ayent pas besoin de s'appliquer à l'oraison ordinaire.

Est encore une erreur de s'ima-giner que les ames qui sont élevées à un sublime degré d'oraison, n'ont plus besoin de descendre à l'exercice ordinaire de la meditation. Ce n'est pas connoître assez la nature de l'homme, de croire qu'il puisse toûjours demeurer dans le même état. Toute sa vie n'est qu'une toile qui s'ourdit sieut tele selon l'expression de l'Ecriture; & cette c. 7. 6. toile, dit S. Jean Chrysostome, n'est qu'un tissu de croix. Tous les états où l'homme puisse jamais être dans ce monde ont leurs vicissitudes; & dans le degré le plus élevé de la contemplation il y a de grands jours & de tres-obscures nuits. Combien de fois ces ames souffrent-elles des ariditez étranges, pendant lesquelles il faut qu'un homme tienne son cœur comme à deux mains, pour l'arrêter & pour l'abattre à la presence de Dieu, des

yeux duquel il semble vouloir suir? Combien de fois ces ames cherchentelles leur foy, leur esperance & leur amour, & toutes les autres vertus qui semblent s'être cachées dans le fonds du cœur, sans qu'il leur en paroisse aucune marque sensible?

Mais laissant à part les ariditez qu'el-

les souffrent, il est certain que les ames les plus saintes ne peuvent se soutenir long-temps dans un degré sublime de contemplation, & qu'il est qu'elles reprennent souvent l'exercice Nulla actio ordinaire de leur oraison. Saint Thomas en rend une excellente raison, duramo duraparce que, dit-il, une action qui arrivée à son dernier terme, ne peut durer long-temps: & quand on a fait plationis est, le dernier effort dont on étoit capatatem divinæ ble, on ne sçauroit le continuer sans se relâcher. Or le dernier effort de la tionis Ut dicit Dionyssus contemplation est d'être parvenu à cette uniformité de connoissance, où Dieu peut élever l'ame en cette vie, dit le même S. Thomas aprés S. De-

nis: la foiblesse de la nature succombe bien-tôt quand elle est dans un état

que Docteur, aprés S. Gregoire, un

Anima cum violent. Il se fait, dit encore l'Angelicontemplari Deum nititur, velut in combat entre l'attrait de Dieu & la quodum cercamine poss. foiblesse de l'homme. L'ame qui con-

diù in fui

re potest. Summű au-

tem contem-

ad uniformi-

ut attingat

contempla-

2. 2. 9. 180

ar. 8.

temple, excitée par ce souverain attrait, s'éleve avec effort pour connoitre cette lumiere infinie, & pour gouter les délices celestes, qui accompagnent sa connoissance; mais sa foiblespto lumine aliquid dese la fait bien-tôt descendre : elle sucfuccumbit, combe enfin, & la grandeur même des quia & dedélices qu'elle goûte, épuisant toutes ses forces, la fait tomber dans la dérum deficit. S. Thom. 2 faillance, & ne luy permet pas de les goûter long-temps. Gregor. Homil. 14. in

C'estoit, ajoûte S. Thomas, ce que Ezechiel. S. Augustin ressentoit autrefois, & ce qu'il avouë luy-même. Vous me faites entrer quelquefois dans des sentimens si extraordinaires, & me faites jouir dans le fond de mon cœur d'une si merveilleuse donceur, que si vous permettiez qu'elle reçût son entier accomplissement en moy, elle passeroit à je ne Sçay quoy qui ne seroit plus cette vie: mais le poids de mes miscres me fait bien-tôs retomber dans le train ordinaire des pensées & des occupations des hommes.

Dieu veut faire sentir à l'ame son neant, lors même qu'il la caresse; & alors elle vient à connoître par sa propre experience, que toute la nature seroit trop foible pour soûtenir un temps considerable l'operation di-

ta, modo quafi exuperat; quia intelligendo &c fentiendo de incircumferi. gustat; modo gustando ite-2 9-180. Ar, 7. Ex Sand,

Intromittis me in affectum inufitatum introrfus, ad nefcio qua dulcedinem, quæ si perficiatur in me, nescio quid ern; fed recido in hæc æ: umnofis ponderibus. S. Thomas, ibid. a. 8. ex S. August. 1. 10. (onfill. c.

Refutation des erreurs
vine, si Dieu même ne la temperoit.
C'est pourquoy quand Dieu laisse l'ame à elle-même, il faut qu'elle se serve de son industrie, & qu'elle reprenne sa maniere ordinaire de faire l'oraison. Lors qu'un Vaisseau est en Mer,
& que le vent ne le pousse plus, il faut
que les Matelots le fassent avancer à
force de rames. Quand la pluye ne
tombe pas dans le jardin, dit sainte
Therese; il faut que le Jardinier supplée à ce désaut par son industrie, &
que l'arrosant luy-même il luy en coûte
du travail.

Bien-heureux celuy, dit un grand

Beatus, cui in hoc supremo gradu vel modico tem pore concedicur manete. Apud D Bernardum in Scal. Claustr.

Ad aliquem trium graduum per quos afcenderat, leniter & ordinate descendat, & alternatim modo in altero...... demoretur. Ibid.

Nunc ad

contemplatif, à qui l'on fait la faveur de le laisser même un peu de temps en ce suprême degré. C'est dans cet heureux moment, poursuit-il, que l'ame experimente sensiblement combien le Seigneur est doux; & qu'avec les Apôtres favoris elle voit la gloire de Jesus-Christ sur la Montagne. Mais que cette ame se ressouvienne, que quand elle n'a plus la force de ce soûtenir dans ce degré, elle doit descendre à quelqu'un des trois autres, par lesquels elle étoit montée; & cela doucement, & par ordre, s'arrêtant tantôt sur l'un, & tantôt sur l'autre.

Voyez, dit S. Thomas, en suivant

la

des Duietistes.

la pensée de Richard de S. Victor, quels sont les mouvemens des oiseaux, & remarquez en eux, comme dans une image sensible, ce qui se passe dans les ames pendant le temps de leur oraison. Ils prennent quelquefois l'essor, vel sinistror-& ils s'élevent si haut, qu'on les perd de veuë; quelquefois ils s'abaissent nunc quasi in tout à coup, & semblent se jetter terre; quelquefois ils se jouent agreablement, volant tantôt d'un côté, & tantôt d'un autre. D'autrefois ils tus: nunc volent en rond, faisant comme autant de cercles, tantôt plus étendus, & tantôt plus resserrez. Enfin on les voit quelquefois demeurer comme immo- dus à S Vicbiles, se soutenans en l'air par un doux templ. 1.9.0. & imperceptible mouvement de leurs 1. D. Thom. aîles: mais ils ne sçauroient se tenir 4. 1. 4. 180. long-temps dans cet état violent, & ils reprennent bien-tôt leur vol ordinaire.

C'est à peu prés ce qui se passe dans l'oraison, & une expression assez naïve des divers mouvemens de l'esprit. Quand Dieu découvre à l'ame quelque verité sublime, elle prend l'essor pour suivre le rayon qui luy est montré: elle s'éleve, & semble se perdre en ellemême; mais aprés refléchissant sur sa foiblesse, sur son ignorance, & sur le

altiora fe attollunt, nunc in inferiora demergutur i & hoc fæpius repetere videntur: nunc dextrorfum fum multoti**e**s divertút s gyrum vertuntur fecun. dum laxiores vel contractiores circuiquali immobiliter fufrensi in uno leco manét . &c. Ricartore de con-

16 Refutation des erreurs reste de sés miseres, elle tombe tout à coup, ou pour mieux dire, èlle se precipite dans son neant. Quelquefois l'esprit semble s'égayer, passant tantôt à un sujet, tantot à l'autre, considerant les mysteres du Sauveur, ou observant dans la conduite du monde les effets de la bonté, ou ceux de la justice de Dieu : & d'autrefois aprés avoir assez raisonné, il s'arrête à la veuë d'une verité qu'il a connuë, se tenant comme immobile & suspendu, & ne faisant qu'un tres-doux mouve-ment à la maniere de l'oiseau. C'est alors que l'ame charmée de la beauté de son objet, se dit à elle-même : Bonum est nos hic esse, il fait bon être icy, car elle goûte le plaisir de la contemplation; mais son plaisir ne dure pas long-temps, & elle est obligée de retourner à son exercice ordinaire plus conforme à la condition de son esprit, qui aime à joüir de sa liberté.



#### CHAPITRE V.

Troisséme erreur. Que tout l'exercice de l'oraison doive consister dans ce seul Acte, qu'on appelle contemplation.

con doive faire consister toute son oraison dans le seul Acte de la contemplation, & de vouloir non seulement negliger, mais même éviter tous les Actes qui la precedent; c'est-à-dire, la consideration & la meditation. Ce que nous avons déja avancé de S. Thomas le sait assez connoître, parce que selon la voye ordinaire, on ne peut s'élever à la contemplation que par ces Actes comme par autant de degrez qui y conduisent directement.

Dans l'état où nous sommes, nous ne pouvons découvrir aucune verité sans beaucoup de raisonnemens, à moins que ce ne soit quelqu'un de ces premiers principes qui se sont voir immediatement par eux-mêmes: Car cet Acte simple de la contemplation dans l'oraison, répond à l'Acte simple, pur lequel nous regardons avec plaisir une

Vita conremplativa principaliter in operatione intellectus confistit ; & hoc ipfum nomen conremplationis importat, auod visioné fignificat. Ue ur tamen inquifitione 12 ionis contemplativus, ut deveniat ad vilionem contemplarionis quam principaliter antengit : & hæc inquifitio rationis

Bernard, di-

ratio. S. Tho.

3n 3. dift. 35.

7 . I. ATS. 2.

quand il est parvenu à son terme. La vie contemplative, dit S. Thomas, consiste principalement en une simple operation de l'entendement, & le mot de contemplation qui signisse veue & regard , le fait assez connoî-tre. Toutefois le centemplatif se doix servir des lumieres de la raison pour arriver à ce simple regard, & cette recherche de la raison est selon S. Bernard, la consideration.

Dieu ne se communique d'ordinais re que selon la capacité des sujets, l'Ange, qui est, comme nous avons dit, une substance tres-simple, connoît les choses aussi d'une maniere tres-simple, sans avoir besoin de raisecundum D. sonnement. Et comme dit S. Thomas aprés S. Denis : L'Ange ne reçoit pas citur confide. la connoissance de Dieu, & des choses divines par une multiplicité d'Actes: La simplicité des perfections divines

paroît d'une maniere éclatante dans la simplicité des lumieres de l'Ange. Mais Dieu ne conduit l'homme à la simple contemplation de ses perfections & de ses œuvres, que par la varieté des raisonnemens; parce que la nature de l'homme fragile & mêlée avec la matière, n'est pas capable de recevoir tout à la sois, & d'une maniere uniforme, les lumieres de Dieu. Il doir donc employer cette excellente regle de l'Evangile, que nous avons déja insinuée avec un Saint contemplatif « Demandez, cherchez & frappez.

### CHAPITRE VI.

Quatriéme erreur. Croire qu'on n'a pas besoin de preparation, c'est vouloir tenter Dieu.

E défaut est encore plus grand & plus intolerable en certaines ames, qui sans faire aucune préparation, & a sans prendre un sujet pour mediter, prétendent entrer d'abord dans une prosonde contemplation. On peut, sans leur faire tort, les appeller présomptueuses: car c'est une présomption de ne vouloir pas user des moyens que

Refutation des erreurs Dieu a ordonnez pour s'avancer à la perfection. Toutes les ames à la verité n'ont pas besoin d'une égale préparation, comme nous l'expliquerons dans la suite. Il y en a qui par un long exercice sont toujours dans une disposition presque actuele de faire oraison, & leur ame comme une matiere déja préparée, s'enflâme en un moment par un seul rayon de ce divin-Soleil, qu'elles tâchent de ne perdre jamais de veuë, autant qu'il est possible à l'infirmité humaine. Mais neanmoins ces personnes doivent commencer leur oraison en suivant l'ordre que Dieu a étably, & ne croire

Saint Thomas, tout moderé qu'il est dans ses paroles, n'a pas fait difficulté de dire, que ce seroit une folie d'en user autrement : C'est le propre, dit-il, d'un homme insensé & qui tente Dieu, d'attendre un secours de Dieu, Deum tenta-sans vouloir agir avec la grace selon tis. Hoc enim ses forces dans les choses où il se peut aider luy-même par sa propre action; car il appartient à la bonté de Dieu de pourvoir aux choses, non pas en faisant tout immediatement par luy-même, mais en appliquant les creatures

pas qu'il y ait pour elles un privilege

Expectare à Deo fubfidiú, in quibus se aliquispotest per propriam actionem juvare, prætermissa propria actione, est insipientis & ad livinam bonitatem pertinet, ut rebus provideat, non immediatè omnia fa-

ciendo, sed

particulier.

aux actions qui leur sont propres. Il ne faut donc pas présumer que Dieu prias actio-nous assiste, si nous refusons de nous nes. Non et aider nous-mêmes par nôtre industrie. tandu à Deo, Ce procedé est contraire à sa sagesse & à sa bonté.

Il faut donc d'abord aprés la priere, providete poentrer dans la meditation: & l'on ne test præterfe fera pas tort de se croire imparfait dans un exercice, qui ne peut jamais être entierement parfait en ce monde. Que si Dieu veut abreger le chemin, il est le maître; il luy faut obeïr avec humilité, & le suivre avec amour. tra gent, cap. Mais s'il ne nous inspire pas de monter plus haut, ou plûtôt si luy-même ne nous y éleve pas, il faut commencer par les degrez les plus bas, & encore luy rendre graces de ce qu'il daigne nous y soûtenir.

alia moyendo ad prones. Non elt igitur expecut omni actione propria, qua simiffa, Deus er subveniat 3 hoc chim divinæ otdinationi repugnat & bonitati ejus. S. Th. 3. con-

## CHAPITRE VII.

Cinquiéme erreur. Faire de l'oraison un étude. Le plaisir qu'on goûte peut venir de la seule contemplation.

TL y a un autre défaut entierement Lopposé à celuy que nous venons de reprendre, & nous le devons éviter

avec soin, parce que toutes les extrémitez sont dangereuses. Il y a des gens qui convertissent leur oraison en étude : ils ne s'appliquent qu'à la seule speculation, sans arrêter leurs pensées pour donner loisir à la volonté de produire ses Actes, & de tirer quelque fruit de la verité qu'on a meditée. Une pareille meditation n'est qu'une speculation de Philosophe, peut-ê re aussi inutile que celle des Philosophes anciens, qui étoient assez éclairez, mais dont les lumières n'étoient pas accompagnées de la divine charité. C'étoient des lumières froides & languissantes, qui n'étoient pas capables de fondre la glace de leurs cœurs. Ils retenoient la verité captive dans l'in-

Qui verieatem Dei in injustitia detinent. Rom. 1.18.

justice, comme dit l'Apôtre; parce que, dit S. Thomas, la connoissance des persections divines étant capable de produire l'amour, & d'exciter à la vertu, ils retenoient les veritez captives dans leur csprit, sans les laisser sortir pour embraser leur volonté.

Il est vray que ces ames speculatives, & simplement curicuses, goûtent quelquesois un plaisir qui surpasse tous les plaisirs des sens; mais ce plaisir ne vient souvent que de la seule connoissance. C'est la remarque de S. Tho-

mas, fondée sur ce que la connoissance de la verité est toûjours aimable par elle-même. Aussi Dieu quelquefois pour confondre la vanité de ces esprits, permet que par la seule application qu'ils ont à leur étude, ils découvrent de grandes veritez, que la seule raison peut faire connoître. Cette découverte en augmentant leur plaisir, aug-mente leur orgueil, & ne sert qu'à les rendre plus amoureux d'eux-mêmes; de sorte que les lumieres qu'ils croient venir immediatement de Dieu, sont uniquement l'esset de leur étude. L'experience fait assez voir tous les jours, que les Philosophes en raisonnant sur les premiers principes & sur les notions communes que nous a-vons de la Divinité, ou de la vertu; & les Theologiens en raisonnant sur les Mysteres de la Foy, découvrent d'excellentes veritez : & cette veuë leur cause un si grand plaisir, qu'ils passent les jours entiers à les considerer.

Il en est de même de tous les Arts. Un Architecte, un Peintre par l'exercice de son Art, & par l'étude de ses regles, se forment toûjours des idées plus grandes, plus nobles & plus belles, qui sont admirer leurs desseins & Refutation des erreurs
leurs inventions; & ce n'est pourtant
que le seul ouvrage de leur esprit,
& non pas une lumiere extraordinaire. Ainsi les personnes de pieté à force d'éplucher un sujet, quand d'ailleurs elles ne manquent pas d'esprit, se forment des idées toûjours
plus belles des veritez de la Religion
& des persections divines. La beauté
de ces idées les charme, sans qu'il y
ait rien de surnaturel, elles se croient
alors fort élevées; & cependant elles
ne sont pas sorties des bornes de la
nature. Elles s'imaginent aimer avec
ardeur la beauté éternelle, & elles
n'aiment que leurs idées, ou pour
mieux dire, les idoles qu'elles se sont
formées dans leur esprit.

D. Tlomas 1. 2. q. 180. a. 7.

Supposons donc avec S. Thomas, que toute connoissance, & par confequent la contemplation peut être aimable en deux manieres. Premierement par elle-même, en tant que c'est une connoissance noble, & une action élevée. Et parce que toutes les actions qui sont conformes à la nature de l'homme luy apportent du plaisir, la contemplation de la verité luy convenant parfaitement (ce qui se prouve par ce desir naturel que tous les hommes ont de scavoir) il faut convenir

que l'action de contempler doit être aimable par elle-même. En second lieu, elle est aimable par son objet, quand on considere un objet que l'on aime dé a beaucoup: car nous voyons, dit S. Thomas, que dans la veuë même corporelle, on sent un plaisir de voir quelque objet que ce soit : mais que ce plaisir s'augmente d'autant plus en nons, que nous voyons une personne qui nous est plus chere. Or, comme ajoûte le même saint Docteur, dans la contemplation le plaifir qui l'accompagne, ne dvit pas venir de la seule connoissance, mais encore de l'objet ; c'est-à-dire , de Dieu, & de l'amour qu'on a pour Dien.

Ce qui distingue la contemplation d'avec la simple speculation, est que le principe de la contemplation est l'amour de Dieu, & le desir de connoître les perfections divines pour les aimer avec plus d'ardeur, & non pas pour les connoître seulement, ou pour en parler aux autres, ou pour s'en entretenir dans l'oraison. Et c'est par ce principe que nous prouverons plus bas, que la veritable contemplation ne demande pas tant de raisonnement, mais beaucoup d'amour: c'est un amour ardent qui est

Refutation des erreurs son principe, puisqu'on ne se rassasse jamais de considerer un objet qu'on aime beaucoup.

Licet vita contemplativa effentialiter confiitat in intellectu. principium in affectu, in quantum videlicet aliquis ex charitate ad Dei contempla tionem excitatur. Er quia finis correfpondet principio, inde elt quod etìam terminus, & finis plativæ habetur in af fectu; dum scilicer aliquis ex visione rei amaræ delestatur, & ipfa delectatio rei visæ amplius excitat amorem. Unde dicit D. Gre gorius, quod ium quis ipsu quem amat w-derit, in amorem ipsius magis ignef est. Et hæc est

Bien que la vie contemplative, dit faint Thomas, consiste dans l'entendement, elle a son principe dans la volonié, entant qu'un homme est excité tamen habet par l'amour de Dieu à le contempler. Et parce que la fin répond au commencement, la veritable contemplation a son terme dans l'affection de la volonté; car la veuë de l'objet aimé donne du plaisir, & ce plaisir ensuite en augmente l'amour : ce qui fait dire à S. Gregoire, que lors qu'on voit celuy qu'on aime, on s'enflame davantage dans son amour: & c'est là la dernière viez contem- perfection de la vie contemplative, non seulement d'appercevoir les veritez divines, mais de les aimer.

Il se fait ainsi dans la contemplation un heureux cercle de connoissance & d'amour : mais le point où commence & finit le cercle, est l'amour. Car en effet, une ame veritablement pénetrée de l'amour de Dieu, pourroit-elle avoir un plus grand plaisir que de penser sans cesse à son être infiny, ou à ses infinies perfections, se rendant saintement samiliere son ineffable bonté. Mais seroit-il

feâio conlicet non fo-

possible que la veue de ces perfections ultima peradorables, cette douce privauté, cet- templativa te conversation familiere & conti-vita, ut scinuelle qu'elle entretient avec Dieu, lum divina ne l'enflâmât pas en son amour : c'est veritas videa-donc uniquement à l'amour qu'on ut ametur. doit attribuer tout ce qu'il y a de <sup>S. Th. 2. 21 q</sup>. plaisir, de prosit & de merite dans la ad 1. contemplation. Si on ne cultive donc que la seule connoissance & la seule étude des choses de Dieu, on ne doit pas croire qu'on exerce la veritable contemplation. Il faut que la volonté y ait plus de part que l'esprit : l'amour doit commencer cet exercice, & non pas la curiosité; & parce que la fin doit répondre au commence-ment, comme nous l'a déja dit le Do-& finir par l'amour. Aprés avoir afsez appliqué son esprir, il le faut mettre en repos, il faut en arrêter l'activité, & donner tout ce que l'on peut à la volonté, luy laissant produire ses Actes avec toute la liberté dont Dieu l'a comblée pour aimer & pour meriter.

Helas! quelque transcendant que foit l'esprit humain, il n'égalera jamais par ses plus sublimes speculations la connoissance de ces esprits Refutation des erreurs malheureux & rebelles, dont le plus grand tourment qu'ils puissent souffrir, & qu'ils souffriront pendant toute l'éternité, est qu'ayant beaucoup de lumieres de la Divinité, ou qu'ils ont reçûes dans la creation, ou qu'ils ont acquises par leur pénetration naturelle, ils sont privez de l'amour de leur Createur, qui les a condamez par leurs propres lumieres.

#### CHAPITRE VIII.

Sixiéme erreur. Que dans l'oraison, les puissances de l'ame peuvent être privées de leurs operations. Ce seroit l'état le plus imparfait où l'ame pût être reduite.

le de se figurer que dans l'oraifon les puissances superieures de l'ame doivent ou puissent être privées de leurs operations. C'est neanmoins le fondement principal, sur lequel on voudroit établir l'oraison d'une fausse quietude, & d'une veritable oissveté. On veut que dans une parfaite oraison l'ame n'agisse plus, & qu'elle ne fasse que recevoir les divines commu-

nications; expliquant mal ce que S. Denis a dit, que Hierothée avoit appris les choses divines, patiens divi-na, par l'experience qu'il en avoit faite. Mais nous expliquerons ce que S. Denis & les autres Peres nous ont laissé sur cette matiere; il suffit de remarquer icy qu'il est impossible que dans la contemplation ny dans aucune espece d'oraison, quelque élevée qu'elle soit, l'entendement & la volonté puissent être privez de leurs operations. Il se passe bien des choses fingulieres dans une oraison extraordinaire, qu'il est difficile d'expliquer, & dont nous n'avons pas resolu de parler: mais en quelque oraison que ce soit, ordinaire ou extraordinaire, il est impossible que les puissances de l'ame soient privées de leurs Actes.

Cette veiité se peut recüeillir évidemment de tout ce que nous avons dit jusqu'icy. La contemplation est ellemême une operation de l'entendement, & la plus parfaite de toutes les connoissances. Quelle contemplation plus sublime que la vision beatifique, qui rend, & qui rendra les Saints bien-heureux pendant toute l'éternité? Et neanmoins quoique cette lumière que l'ame reçoit de Dieu soit Refutation des erreurs en toutes manieres extraordinaire, puisque c'est la lumiere de gloire, par saquelle la Divinité même s'unit à l'entendement du bien-heureux, & fait qu'il est remply de la Divinité; non seulement les puissances de l'ame ne sont pas privées de leurs operations, mais elles ont alors leurs operations les plus parsaites qu'elles puissent jamais avoir.

Necesse est dicere quod beatitudo hominis fit operatio; est enim beatitudo ultima hominis rerfectio; unum quodque autem tantum perfedum est, in quantum est in actu; nam po tentia fine actu imperfecia est. D Thom. 1. 2. 9.3. 4.2.

Saint Thomas dit en termes exprés, que la beatitude est une operation; parce que, dit-il, la beatitude de l'homme est sa derniere perfession. Et selon toutes les notions que nous pouvons avoir de la nature, aussi-bien que selon le sentiment de tous les Philosophes, il est necessaire que la derniere perfession de l'homme soit une operation, parce que toutes les puissances, toutes les causes, tout ce qui est capable d'agir, lors qu'il est sans action éren repos, est toujours tres-imparsait. Toute puissance a rapport à son operation comme à sa sin.

in Deo est Cette regle est si generale, que beatitudo per essentia, dans Dieu même, comme dans les quia esse est operatio est...In An. rude consiste dans l'operation. En gelis beatitude of tultima pertectio se par essence; parce que son operation per estectio se par essence; parce que son operation.

oft son être. Dans les Anges, leur beatitude & leur derniere perfection confifte dans cette operation tres-parfaite, par laquelle ils sont unis à un bien incréé. Cette operation en eux est unique & éternelle ; & ce sera leur vie ca & sépiterpendant toute l'éternité. Enfin dans le's hommes, tandis qu'ils vivent sur tem secundu la terre leur derniere perfection, autant qu'ils en sont capables, est l'o-est ultima peration qui les unit à Dieu. Mais cette operation ne peut être éternelle ny continuelle; la foiblesse de la nature la contraint souvent de l'interrompre. Et nous sommes, dit S. Thomas, autant éloignez de la parfaite beatitude, que nous le sommes de l'unité & de la continuation de cet Acte. Ce ne sera que dans le Ciel que l'operation qui nous rendra bienheureux, sera simple, continuelle & éternelle, Est tamen acomme celle des Anges. En ce monde la participation que l'homme peut avoir iudinis, & de cette beatitude, est d'autant plus grande qu'elle est plus simple & plus continuelle, & qu'elle se trouve dans la plus simple & la plus continuelle operationé bearation de la vie contemplative, qui est titudinis. la contemplation. Ad. 4.

Je n'ay fait jusqu'icy qu'expliquer la doctrine de S. Thomas; si l'homma

cundum aliquam perfectionem, qua conjunguntur bono increato: & hac operatio. est in eis unina. In hominibus austatum præfentis vitæ perfectio, fccun ium operationem quahomo conjūgitur Deo .... Sed in pixfenti vita quantum deficimus ab unitate & cotinuitate talis operationis, tantum deficimus à beatitudinis perfectione. liqua participario beatiquanto opcratio potest effe magis continua & una, tanto plus hahet

42 Refutation des crreurs

donc ne peut être bienheureux que par les operations de l'entendement & de la volonté; cest-à dire, par la connoissance & par l'amour qui l'unissent à Dieu dans la plus parfaite de toutes les communications, il est clair que l'exercice de la vie contemplative n'étant qu'une legere participation, ou comme dit S. Thomas, un commencement de la beatitude, il ne peut se faire que par les operations des puissances, qui sont une connoissance actuelle, & un amour actuel de Dieu, comme premiere verité & première bonté.

C'est pourquoy des ames tres-imparsaites, qui sur un faux principe de quietisme, se figurent d'être en repos, sont bien éloignées de celuy dont les Saints ont parlé, & ne sont en esse que dans une pure, mais dangereuse oisiveté, si dans l'oraison elles sont sans connoissance & sans amour de Dieu, sans sentiment ny mouvement pour sa souveraine bonté: & il seur seroit certainement plus utile de s'exciter à l'amour de Dieu par quelque lecture de pieté, que de perdre ainsi le temps au pied de l'oratoire. Elles doivent même craindre dans ce saux repos qu'elles ne soient le lieu où le demon prend le sien. C'est pour cette raison qu'un Pere a appellé une ame qui est dans l'oisveté, le nid du diable, nidus diaboli: Car enfin dans cet état où elles se privent de toute operation & de tout sentiment, que font-elles, & que peuvent-elles saire de bon, puisqu'on ne peut ny rienmeriter, ny pratiquer la vertu, ny en augmenter les habitudes que par les Actes que l'on produit. L'état le plus imparsait où se puissent trouver les puissances de l'ame, est d'être absolument sans aucune operation, ainsi que nous l'avons rapporté de S. Tho-

# CHAPITRE IX.

mas.

Septiéme erreur. Que dans l'oraison l'entendement puisse être privé de de toute sorte d'idées. Dieu seul peut être uny immediatement par luy-même aux esprits des Bienheu-reux. Toute autre connoissance se fait par les idées qui representent les objets.

S I dans la parfaite contemplation les puissances de l'ame pouvoient être

Refutation des erreurs privées de leurs operations, il s'enfuivroit necessairement qu'elles seroient privées de toutes leurs idées, qui sont privées de toutes leurs idées, qui sont les images des objets où les puissances se portent, l'entendement pour les connoître, & la volonté pour les aimer. Comme il est donc impossible que dans la plus sublime contemplation les puissances ne produisent point les Actes qui leur sont propres, il est impossible aussi que l'entendement soit sans idées & sans images pour se representer les objets, & les proposer à la volonté.

3. Thomas 1. P. 9 84. art. 2, 0 2.

la volonté.

Les personnes les moins intelligen-tes comprendront sensiblement cette verité, en remarquant ce principe commun de la Philosophie, que dans toute sorte de connoissance il faut que l'objet soit uny à l'enrendement, ou par luy-même, ou par quelque image qui nous le represente. C'est ce que qui nous le represente. Cett ce que le l'infip. Ge-S. Augustin appelle, imagines corpones, ad liu.c. rum, les images des corps, comme nous voyons qu'un objet est representé dans un miroir, non pas par luymême, inais par une image parfaite que la nature forme, & que l'art ne sequente maniere nas sens resoivent les même maniere nas sens resoivent les

même maniere nos sens reçoivent les images des objets qu'ils connoissent;

des Quietistes.

'les images passent dans nôtre esprit, & s'unissent à luy, en luy representant les objets d'une maniere intellec-

On peut recueillir de ce principe & de l'experience que l'on en fait tous les jours, que les objets ne peuvent pas être unis par eux-mêmes à nôtre entendement, mais seulement par leurs images, que l'on appelle especes, idées, representations, qui ne signifient qu'une même chose. Il n'y a que la nature divine qui s'unit immediatement & sans images à l'entendement des bienheureux, qui voyent Dieu tel qu'il est en soy. Et c'est en cette claire vision que consiste leur souveraine felicité. Ils possedent Dieu, & non pas une idée de Dieu. Toute la divinité comme verité, remplit tout leur entendement; & comme bonté elle remplit toute leur volonté : Si bien qu'un bienheureux est rendu tout divin par la plenitude de la divinité, selon cette admirable expression de S. Paul: Ut impleamini in omnem pleni- Ad Ephef. 5. eudinem Dei. Comme l'air avec proportion est rendu tout lumineux, & devient presque lumiere par la communication de la lumiere qui le penetre.

Mais de tous les objets créez, il

Refutation des erreurs n'y en a pas un, quelque excellent qu'il soit, qui se puisse unir à nôtre entendement que par son image & par son idée: Et lors que Dieu ne se fair pas -voir à l'homme par luy-même, nous ne le pouvons connoître que par les especes & les images qui le representent. C'est aussi par des especes que nous nous representons les Anges & les choses spirituelles. La Philosophie les appelle phantasmata: parce que ce font des representations que nous formons dans cette faculté de l'ame, que l'on appelle fantaisse ou imagination.

.Contemplaeio humana fecundű ftatum præsentis vitæ non potest este absque phantasmatibus, quia connaturale est hocies intelli gibiles in phantasmati-Et 'hoc non gnitione naturali; sed e. tiam in eis, quæ per revelationem cognofci-

Il en est donc de la contemplation comme de toutes les autres connoissances. La contemplation, dit S. Thomas, en cette vie, ne peut être sans idées: car c'est le propre de l'homme de ne connoître pas même les choses intelligibles que dans des images sensibles, comme dans des miroirs qui les repremini, ut spe. Sentent: ce qui ne se verifie pas seulement dans les connoissances naturelles, mais encore dans les choses que nous bus videat ... connoissons par la revelation. Cela a solum in co. fait dire à S. Denis, que la lumiere divine nous fait connoître les Anges sous des symboles & des figures. Et cette lumiere nous éleve par sa vertu à la vile plus pure d'un simple rayon,

c'est-à-dire, à la connoissance tres-sim- mus. Dicie ple & tres-spirituelle de la verité in- nysius 2. cap. telligible, que Dien nous veut com- cxlestis Hiemuniquer.

enim S. Diorarch, quod Angelorum Hierarchiams

manifestat nobis divina clavitas in quibusdam symbolis figuratis, ex in umplicem cujus virtute reftituimur in simplicem radium, ideft, cognitionem intelligibilis veritatis. 2. 2. q. 80 ar.c. ad 2.

Telle est la contemplation des Prophetes, qui étant élevez au dessus de la nature, voient les choses les plus éloignées de leur temps, ou connoissent les veritez les plus sublimes de la Religion : ils ne découvrent rien sans idées & sans images. Les Prophetes, dit S. Thomas, ne voyent pas dans l'essence divine les veritez des choses qu'ils voyent, mais en des figures qui les leur representent à travers une lumiere que Dieu leur communique, proportionnée à leurs forces. D'où vient que selon S. Denis, la Theologie toute sage appette vision divine, celle qui montre quelque image & quelque ressemblance de Dieu, autant que les choses corporelles peuvent representer celles qui ne le sont pas.

Neque in divina essentia prophetæ vident, ca quæ vident, fed in quibuldam fimilitudinibus, fecundum illustracionem divini luminis unde S. Dionyfius dicit in 4. cap. cælest. hierarchiæ, de propheticis visionibus loquens, quod Sapiens

Theologus visionem illam dicit esse divinam, qua fit per similitudinem rerum forma corporali carentium ex reductione videntium in divina, 2. 2. 9. 171. art. 1.

Il est vray, que quand Dieu veut faire voir des choses extraordinaires & & 2. q. 173. Are. 2.

relevées, c'est luy-même qui en ima prime les images dans l'entendement : mais il est toujours constant, que ces images sont necessaires pour nous representer tout ce qu'il nous revele, ou qu'il nous veut faire contempler. On peut recevoir, dit S. Thomas, en deux manieres differentes, les especes qui servent à connoître les objets. Premierement nous les recevons par les sens, & nous les conservons dans l'imagination; & puis en les unissant enfemble, nous formons le raisonnement; car comme nous assemblons les lettres pour en former divers mots; ainsi nous rassemblons les images que nous avons conservées, pour nous representer les objets dans la meditation ou dans la contemplation ordinaire.

Mais quand Dieu pour favoriser une ame luy veut faire connoître les choses d'une maniere plus noble qu'elle ne pourroit par toute son industrie, il dispose & il range luy-même ces es-peces dans l'imagination, comme quand S. Pierre dans un ravissement vit un linge qui descendoit du Ciel, & qui contenoit toute sorte d'animaux, & quand Dieu revela à S. Jean les mysteres qu'il décrit dans l'Apocalypse.

Outre ces especes qui sont reçues

par

par les sens, & que Dieu range dans l'esprit; Dieu produit encore immediatement par luy-même dans l'entendement des idées particulieres, qui n'ont pas passé par les sens, ny par l'imagination, plus pures & plus parfaites, quand la contemplation & la prophetic sont plus relevées, & qu'elles sont purement intellectuelles; ce fut cette grace singuliere qui fut communiquée à Adam encore innocent, dans cette contemplation sublime. que l'Ecriture appelle un sommeil, les Septante une extase, & S. Augustin un veritable ravissement. Adam, dit S. Thomas, dans l'état d'innocence où habebat ho. la grace étoit plus parfaite, connoissoit Dieu par une inspiration interieure, qui étoit un rayon de la divine sagesse imprimé dans son entendement, & non pas une idée prise des creatures. Ainsi l'homme innocent avoit une double connoissance de Dien, & des choses divines; l'une par inspiration divine qui luy étoit commune avec les Anges; & l'autre par les images sensibles, qui est propre à l'homme. C'est quadam spipourquoy S. Thomas ajoûte, qu'Adam étoit semblable à l'Ange dans la menti imcontemplation où il étoit élevé par la grace; Dieu imprimant dans son cf- mine duplex

Ex perfeci tione gratiæ .mo in statu innocentiæ; ut Deum co. gnosceret per infpira. tionem in-.ternam ex i tadiatione divinæ fapientiæ , per quern modum Deum cognoscebat. non ix vifibilibus creaturis, fed ex rituali fimilitudine fux pressa. Ita igitut in hoRefutation des erreurs

cognitio crat, &c. D. Th. q. 18. de verit. ar. 2. Ibid. ad s.

Eccli. 3. 22.

prit les images des veritez qu'il luy découvroit, de même qu'il imprime dans l'entendement de l'Ange les especes de tous les objets qu'il connoît. Il n'auroit pas peut-être été neces-

saire de rapporter toutes ces choses, ny d'expliquer en particulier comment se fait la plus sublime contemplation; puisque nous ne prétendons parler dans cet ouvrage que de la meditation ordinaire; d'autant plus que les ames en quelque état qu'elles se trouvent ne doivent jamais aspirer à ces graces singulieres, & qu'elles se doivent souvenir de ce conseil du Sage, altiora te ne quasieris, de ne pas rechercher des choses qui sont au dessus de leurs forces, ne pouvant meriter ces graces qu'en s'en estimant tres-indignes: Mais, il ne sera pas inutile d'avoir fait cetéclaircissement pour convaincre les esprits, que l'entendement ne peut rien connoître sans idées, parce que les objets ne se peuvent pas, unir immedia-

est nobis aliter lucere divinum radiű, nisi varietate facrorum vecumvelatum. S. Dion. c. 1.

Impossibile tement à l'esprit humain; & d'ailleurs les choses divines étant d'elles-mêmes trop éclatantes pour être vûës à décou-vert, il faut qu'elles soient comme calaminum cir- chées sous des voiles qui en tempe-, rent l'éclat; ce que S. Thomas nous ealest. hierar. apprend si souvent aprés S. Denis. S'il

des Quietistes.

artive donc quelquefois que les person- S. Tho. ibid. nes d'oraison se trouvent sans aucune q. 174 art. 2. idée, ny des perfections divines, ny des mysteres de la Religion, ny des vertus chrétiennes; elles doivent être persuadées qu'elles sont dans une pure & tres dangereuse oisiveté; puisque dans cet état leur esprit étant dénué de toute sorte de connoissance, elles ne sçauroient avoir ny amour de Dieu, ny desir de pratiquer la vertu; la volonté ne pouvant se porter à aucun objet, s'il ne luy est proposé par l'entendement.

Toutefois pour ne pas tomber dans une autre extrémité, il faut être averty, qu'il n'est pas necessaire d'avoir une grande multitude d'idées: il sussit d'avoir une connoissance tres-simple. Ainsi quand on commence son oraison, on se represente Dieu comme present, ou bien l'on fait reflexion, qu'on est en la presence de Dieu; ce qui contribuë beaucoup à se recueillir promptement. En effer, toutes les fois qu'une ame veut rentrer en elle-même, elle trouve Dieu au milieu de son cœur, cù il l'attend pour luy donner occasion de s'entretenir familierement avec luy.

Dieu. est une sphere intelligible, dont Ti'megistus le centre est par tout, & la circonferen- Deus cst

ce n'est en aucun lieu, parce qu'elle

est sans bornes. On trouve Dieu par

tout, parce qu'il occupe tout par son

immensité, & l'ame porte toûjouts en

elle-même ce bienheureux centre pour

sphæra intelligibilis, cujus centrum est ubique, circumserentia verò nusquan. D. Thom. q. 2. de verit, a.

s'y reposer quand elle veut. Aussi toutes les fois que nous détournons les 3. yeux des objets qui nous environnent; il semble que la nature même nous re-Mentis hu. presente ce souverain objet. L'ame par manæ natura sa propre nature, dit Saint Augustin, intelligibili. bus connexa. a une liaison necessaire avec les choses D. Aug. lib .. intelligibles, & dés qu'on perd de vûë 11. de Trin. apud D. Tho. les choses corporelles, l'esprit se porte q. 1. de veris. aux spirituelles. Ce mouvement de l'a-Utru Deus me vers Dieu est si naturel, qu'il sem-

connoissance.

Utrú Deus fit primum, quod à menze humana cognofeitur, D. Thom 1. p. q. 88. s. 3.

Or cette pensée qu'on est en la prefence de Dicu n'est pas sans idée, mais elle est tres-simple, & comme imperceptible, ne representant rien en particulier, ny sa bonté, ny sa justice, ny sa misericorde, mais seulement Dieu comme un être, qui occupe tout, & qui remplit le cœur.

ble qu'on peut douter si Dieu même

n'est pas le premier objet de nôtre

C'est peut-être ce qui a trompé ceux qui disent, que dans l'oraison il faut se déposiiller de toutes les idées. A la verité quand on fait oraison par les

affections, il faut éloigner de son esprit les idées de toutes les choses senlibles & intelligibles, comme dit saint Denis; & il ne faut s'unir qu'à Dieu, puisque c'est luy seul qui doit être l'objet de nôtre adoration & de nôtre amour: mais pour se rendre digne de & sensibilia s'unir à Dieu autant qu'on le peut en ce monde, il faut purifier son esprit & ut illi jungafon cœur par l'éloignement de tout ce qui n'est pas Dieu. Sur tout il faut faire tia & cognicesser le raisonnement pour faire place aux operations de la volonté. Tou- D. Dionysius, tefois on n'écarre les autres idées que pour se rendre l'idée de Dieu plus intimément presente, de la maniere que nous avons dit; & parce que cette tafmatibus. idée étant tres-simple, peut être aussi plus facilement troublée ou dissipée; & que par là on est plus exposé aux distractions, il faut avoir plus de soin d'éloigner de soy les autres idées de toutes les choses qui ne sont pas Dien même. Tout cela suppose que l'esprit ne se perde pas dans un vuide chime- anima, rerique; mais qu'il s'apperçoive & qu'il foit convaincu qu'il a une idée Dieu, quoy qu'elle puisse être tres-cursum; ut simple, afin que la volonté puisse

O Timothée, relinque fenfus &: intelle Auales operationes, & intelligitilia omnia, ris, quod omni eflentione superius est. 1ap. 1. de Myft. Theol.

Munditia mentis deptiratæ à phan-D. 75 m 2. 2. 9. 8. Ar. 7.

Ut fit motus circularis movetur aif. formitas per tationis discessante discurlu, figatur ejns in-

euicus in contemplatione unius simplicis veritatis, D. Thom. 2. 2. 9. 189. Art. 6.

74 Refutation des erreurs mer l'objet infiniment aimable, que l'entendement luy represente.

#### CHAPITRE X.

Huitiéme erreur. Qu'il puisse y avoir un amour sans aucune connoissance.

I L semble que le desir que quelques mystiques ont eu d'élever l'amour de Dieu, & d'en persuader aux autres la necessité, la facilité & la perfection, les a fait tomber dans cette erreur, de les a fait tomber dans cette erreur, de croire qu'il pouvoit y avoir un amour de Dieu sans connoissance; parce qu'ils se sont expliquez d'une maniere à faire croire, que dans une parfaite contemplation, les operations de l'entendement étant suspendués, la volonté ne laissoit pas d'être dans une pleine liberté de produire ses Actes, & qu'ainsi il pouvoit y avoir un amour sans aucun objet connu. Mais quoy qu'en cette vie mortelle, où nous ne marchons qu'à travers les ombres de la fov, on puisse aimer Dieu plus parla foy, on puisse aimer Dieu plus par-faitement qu'on ne le connoît; & qu'-on n'ait pas besoin de beaucoup de raisonnement pour se persuader d'ai-mer une bonté infinie: Enfin, quoy des Quietistes. 55 qu'il soit plus expedient de diminuer l'ardeur de nos passions, que d'augmenter nos lumieres; il est neanmoins impossible, absolument parlant, qu'il y ait un amour sans connoissance, & d'aimer un objet qu'on ne connoît

point.

Saint Augustin établit ce principe comme indubitable: Nul, dit-il, ne Rem prospeut aimer une chose qui luy est entie- fus ignotame rement inconnuë. Il est vray, dit ce no rullus potest. Lib. 10. Pere, qu'on peut aimer une chose qu'- de Trinit, cap. on n'aura jamais vûë, mais il faut que 1. 2. l'esprit s'en forme quelque idée, & qu'il en represente la beauté, la grandeur & la perfection à la volonté, afin qu'elle la puisse aimer; parce que la volonté étant une puissance aveugle, il faut que l'entendement luy presente un objet où elle se puisse porter. La vo-lonté, dit S. Thomas, n'est par elle-1-st-1-80 a.s. même qu'une pure inclination; & une inclination ne peut être tout ensemble & par elle-même & pour elle-même, elle a besoin d'un objet.

Il faut distinguer dans tous les êtres, selon S. Denis, la nature, l'inclination & la fin qui ont une liaison necessaire : chaque nature a son inclination, & par son inclination elle tend à sa fin. Dans les êtres privez de con-

noissance, cette inclination vient du fonds de leur nature : dans les animaux, elle vient d'une connoissance imparfaite qui leur est naturelle: & dans l'homme elle procede d'une connoissance parfaite; & parce que les effets portent l'impression de leur principe, la connoissance de l'hommen'est pas seulement d'un bien sensible, comme celle des animaux, mais encore d'un bien spirituel & divin. C'est pourquoy la volonté éclairée par l'entendement se potte à ce bien universel purement intelligible, qui est Dieu. Le même ordre qui est entre les facultez, est aussi entre leurs Actes, & comme l'entendement precede la volonté, la connoissance dans l'exercice precede l'amour.

Ce principe n'est pas seulement vray dans l'ordre de la nature, il l'est dans Dieu même, & c'est par ce même principe que S. Augustin, S. Thomas & toute la Theologie, explique le mystere de la Trinité, selon la portée de l'esprit humain. Nous adorons en Dieu deux processions éternelles; La premiere, est celle du Verbe, qui procede par la connoissance du Pere: La seconde est celle du S. Esprit, l'amour incréé, qui procede du Pere &

Non est processio a moris nisi in ordine ad processionem Verbi; nihil

du Verbe, parce qu'il est impossible enim potest que l'amour soit sans connoissance; & une connoissance infinie dans Dieu est in intellectu

fuivie d'un amour infiny.

Mais pour revenir à la contempla- p. q. 27. ar. tion, il n'y en a pas de plus sublime que celle de la vision de Dieu dans se Ciel, où Dieu s'unit immediatement à la volonté des bienheureux, & neanmoins l'amour beatifique suppose la lumiere de gloire; & si la volonté se porte vers Dieu avec toute l'ardeur dont elle est capable, c'est que l'entendement le luy fait voir avec cette lumiere tel qu'il est en luy-même.

Il n'y a donc point de contemplation sur la terre dans laquelle l'ame ait quelque sentiment de crainte, d'esperance ou d'amour pour Dieu, où en même temps l'on ne se represente ses menaces, ou ses promesses ou ses bontez, qui excitent en elle de pareils sentimens. Et Dieu, à qui nous devons attribuer tout le bien qui est en nous, & qui conduit les ames selon la condition de leur natute, ne touche jamais le cœur qu'il n'éclaire l'esprit. S'il remuoit la volonté sans éclai- D. Thom. 3. rer l'entendement, il feroit en quelque contra Gent. forte violence à la volonté, parce qu'il faudroit qu'il la transportat d'un objet

voluntate amari, nisi sit coaceptum. S. Thom 1. 3. ad. 3.

à l'autre, sans qu'elle agst par ellemême, puisque l'entendement ne luy montrant aucun objet, elle ne sçauroit de quel côté se tourner, & elle seroit portée d'un objet à l'autre d'une maniere purement passive, sans agir de sa part, ce qui est une erreur manifeste.

Si apprehenditur ut arguens, fequitur ern**be**feetitia: fi ut runiens, fequitur agonia: fi apprehenditur aliquod ma gnum, ut majestas, sequitur admiratio, fi aliquod rarum, ur Trinitas , & fimilia , fequitur ftupor. S. Tho. opus. 61. de 7. grad. amor.

Dieu donc, qui selon les loix de sa providence, conserve les choses & les perfectionne sans les détruire, éclaire l'esprit en même temps qu'il meut, & qu'il touche la volonté: Voicy un exemple de S. Thomas, qui fait voir les differens états d'une ame dans la contemplation, & les differentes impressions que Dieu fait sur elle, selon les diverses vûës qu'il luy communique. Il n'est pas neanmoins necessaire qu'on entre dans de grands raisonnemens, il suffit qu'on ait une simple vûë, qui fait plus ou moins d'impression sur le cœur, selon qu'elle est plus ou moins vive & distincte.

Lors que Dieu se fait connoître à l'ame comme un maître severe, qui luy met devant les yeux ses insidelitez, & qu'il les luy reproche, l'ame entre dans une étrange consusion d'elle-même, & elle s'abandonne à la vigueur de la justice divine, pour sousfrir tous

des Quietistes. 59 les châtimens que Dieu voudra. Lors qu'il luy apparoît comme un Juge irri-té, & qu'il luy montre les peines qu'elle a meritées, & que sa justice luy a preparées; cette ame comme accablée de l'excés de sa crainte, entre dans une espece d'agonie qui la feroit mourir, si Dieu ne temperoit cette impression violente par la vûë de sa bonté, qui luy donne quelque esperance de pardon. Si Dieu luy fait voir la grandeur de quelqu'une de ses perse-ctions d'une maniere extraordinaire, elle entre dans l'admiration. S'il luy découvre quelqu'un de ses mysteres qui surpassent infiniment la raison humaine & l'intelligence de l'Ange, elle entre dans un sentiment plus grand que l'admiration ordinaire, c'est un profond étonnement.

Enfin, si Dieu voulant traiter cetre ame avec quelque tendresse, se montre parmy les beautez, les attraits & les douceurs d'un Dieu de misericorde & de toute consolation, comme parle l'Ecriture; alors l'ame, dit saint Thomas, changeant d'état, & recevant des impressions bien disserentes des premieres, qui étoient de Maître, de Juge & de Dieu tres-haut; elle entre aussi dans des sentimens plus doux,

elle se releve de sa crainte & de son étonnement, & conçoit une esperance parsaite de son salut. Que si Dieu se montre encore avec plus de bonté, elle prend une sainte consiance en luy, qui passe jusqu'à la familiarité. Ensin, s'il arrive quelquesois, que Dieu se fasse voir à l'ame avec une si grande bonté, qu'il luy imprime un sentiment tres-vis & tres-ardent de sa presence, alors l'ame conçoit une si grande esperance de son salut, qu'il luy semble, que c'est une assurance entiere: & dans ce transport elle ose dire avec S. Paul:

Quis pote tit nos separare à charitate Christi? Rom. 8.39. transport elle ose dire avec S. Paul:

Qui pourra me separer de la charité
de sessis-Christ? Je suis certain que ny
la mort ny la vie, ny tous les tourmens
même de l'Enser, ne sçauroient me
separer de l'amour de mon Dieu.

C'est insourier une partie de la re-

feparer de l'amour de mon Dieu.

C'est jusqu'icy une partie de la remarque de S. Thomas, qu'il étendencore davantage: & l'on peut recueillir de cette doctrine, que jamais la volonté n'a aucun mouvement de crainte, d'esperance, d'amour, ou quelqu'autre semblable mouvement, qu'en même temps l'entendement n'ait une connoissance conforme à son état, & proportionnée à son besoin, & qu'il ne luy propose l'objet où elle se doit porter.

C'est par ce principe que nous prou-

verons dans la suite la necessité de la meditation & de la consideration, & l'on se convaincra que la volonté se trouve attirée à Dieu du côté de l'ob-1,22 q. 9. 4% jet, & du côté du principe, comme parle S. Thomas; ce qui ne se peut saire sans connoissance.

## CHAPITRE XI.

Neuviéme erreur. Vouloir condamner tont ce qui est sensible, quoy qu'il nom puisse conduire à Dieu. L'homme sujet au changement a besoin de plusieurs objets differens. Usage des images tres-utile.

T'Avouë que dans une Oraison extraordinaire telle que nous l'avons representée au commencement de cet Ouvrage, l'ame peut être élevée au dessus de tous les objets sensibles, & qu'elle connoît alors les choses divines d'une maniere purement intellectuelle; mais il est impossible que l'ame se trouve toûjours dans cet état. C'est le sommet de l'oraison où les ames ne peuvent arriver, qu'aprés qu'elles ont beaucoup marché; & celles qui y sont arrivées ne peuvent s'y te-

Refutation des erreurs

nir toûjours, soit parce qu'une action ne sçauroit durer long-temps, lors qu'on la fait au plus haut point de sa perfection; soit parce que la condition de

Cap. 40.

l'homme ne luy permet pas de demeurer continuellement dans un même état. Sainte Therese que nous devons mettre au rang des maîtres les plus éclairez de la vie mystique, rapporte au dernier Chapitre de sa vie une belle preuve de cette verité en ces » termes. Dieu me dit une fois pour » me consoler, & avec de grands té-» moignages de tendresse, que je ne "m'inquietasse point, que dans cette » vie nous ne pouvions pas être toû-» jours dans un même état : que quel-"quefois j'aurois de la ferveur, d'au-» trefois je n'en aurois point; que je "me trouverois quelquefois dans la quietude & dans le repos, d'autre"fois dans le trouble & dans la tenta-» tion; mais que j'esperasse en luy, & » que je ne craignisse rien.

C'est une leçon tres-importante, à l'aquelle il faur faire beaucoup d'attention. Saint Thomas traitant de la bea-

Cum beatitudo dicat quadam ultimam perfectionem,fe

Loup übnus diversæ res

querir en cette vie, remarque, que la beatitude est differente selon la condi-

titude de l'homme, que l'on peut ac-

tion des esprits. Dieu est bienheureux

par sa propre nature; parce que son o- beatitudinis peration est son être, & qu'il ne jouit diversos graque de luy-même. La beatitude des dus perfec-Anges confiste dans une operation, tingete pof. qui les unit à un bien incréé : cette funt, fecnnoperation est unique & continuelle, & ceste est, elle sera éternelle. La beatitude des quod diversihommes sur la terre consiste aussi en l'operation, qui les unit à Dieu; mais cette operation ne peut être continuel- titudo per le ny unique, elle est multipliée par effentiam, les interruptions que l'homme est con- est operatio traint de souffrir : c'est pourquoy il ne ejus : quia peut jamais acquerir en cette vie une alio, sed sebeatitude parfaite, le Philosophe re- ifso. In Anconnoissant qu'elle est toûjours im- bearitudo est parfaite : Nons appellons, dit-il, les hommes heureux de la maniere que le peuvent être les hommes.

capaces ad tionis perdum hounemodè beatitudo dicatur. Nam in Den est beaquia effe ejus non ftuitur gelis autem ultima perfectio fecundum aliquam operationem qua

conjungtitur bono increaro: & hæc operatio est in eis unica & sempiterna. In hominibus autem secualum statum præsentis vitæ est ultima perfectio, secundum operationem qua homo conjurgitur Deo : sei hæc operatio nec sempiterna nec continua potest este, & per consequens nec unica est; quia operatio interscissione multiplicatut : & propter hoc in statu præsentis vitæ perseda beatitudo ab homine haberi non potest Unde Philosophus in 1. Ethic, cap. 10 ponens beatitudinem hominis in hac vita, dicit cam imperfectam, pott multa concludens : Beatos autem dicimus, ut homines. D. Thom. 1. 2. q 3. a. 2. ad .4.

Et ailleurs Saint Thomas ajoûte que Aliquor ef-la beatitude de cette vie est sujete à fe in hac vira beatos non beaucoup de vicissitudes, alleguant simpliciter

4 Refutation des erreurs

fed ficut homines, quorum natura mutationi fubjecta est. D. Thom. 1.

cette fentence du Philosophe, que les hommes en ce monde ne pouvoient être absolument ny entierement heureux, mais seulement d'une maniere conforme à leur nature sujete à beaucoup de changemens.

Ce qui découvre l'etreur de ceux qui se persuadent qu'on se peut toûjours conserver dans le même état, & qui voudroient rendre perpetuel dans leur oraison un privilege qui ne se trouve que dans la plus parsaite con-

templation.

Il est donc certain qu'il y a une contemplation où l'ame est élevée à la

des Quietistes.

vent servir à s'élever à Dieu. C'est un abus intolerable que l'on fait d'une regle tres-sage, que donnent tous ceux qui traitent de la vie spirituelle. Ils difent qu'il faut mourir à tous ses sens & à toutes les choses sensibles; c'est-àdire, en éloigner entierement le cœur, mais non pas l'esprit qui se peut élever à Dieu par toutes les creatures.

Adam dans l'état d'innocence con- Adam dinoissoit Dieu sans milieu, sine medio, fine medio disent plusieurs Peres, n'étant pas o- vidisse.... bligé de s'élever à Dieu par les creatu- geliin primo res, mais le connoissant par une lu- la vide bătiideo post miere & par des especes insuses, com- peccaum, me les Anges dans leur premier état. & D. Tho. Mais aprés le peché l'homme a besoin q. 2. a. 1. ad des objets sensibles pour trois raisons, felon le Maître des Sentences, qui dit, que Dien a voulu attacher nôtre salut à des Sacremens sensibles, pour humi- Mag Senlier l'homme, pour l'enseigner & pour 1. propter luy donner un exercice. La corruption humiliratiode l'homme consistoit principalement tionem, exeren ce que son esprit arrêté par les cho- citationem. fes sensibles, ne pouvoit s'élever à dist. 1. q. 1. Dieu, & ce déreglement étoit autrefois 4. 2. passé si avant, que plusieurs se persua-doient qu'il n'y avoit rien au dessus des sens : & la plûpart de ceux qui avoient eu quelque connoissance des

Remedium homini adhi bet, ubi paritur morbű. D. Thomas z. p q. 61. a. 1. U: homo ex fentibilibus in spiritualia cognoscenda proficerer, & ut aff:ctum quem circa ea habebar, in Deum referret , & ut cis ordinatè, & secundum divinam in

flitutionem.

uteretur.

Ne homini effet dură, si totaliter ab actibus corporalibus abstraheretur, proposita funt ei corporalia exercitia in Sacramentis, quibus falubriter exerceatur ad evitanda superstitiosa exercitia, quæ confif-

esprits & des intelligences separées, n'en jugeoient que comme des substances corporelles plus parfaites. La corruption passa de l'esprit jusqu'au cœur, parce que les hommes mettoient leur derniere fin en ces objets mareriels. Dieu applique le remede où étoit le mal, & il veut maintenant que les choses sensibles servent à connoître les choses spirituelles, & à porter nôtre cœur à la divinité. Cet attachement. criminel aux objets de la terre a été converty en un saint exercice, & l'esprit de l'homme avant toûjours besoin dêtre occupé, Dien luy a fourny une occupation conforme à sa nature pour s'exercer à le connoître & à l'aimer par les creatures, selon les regles qu'il D. Tho. in 4. a inspirées à son Eglise. dist. 1. 9. a.2.

L'on demandera, dit S. Thomas, pourquoy Dieu nous a voulu representer par des signes sensibles ce qu'il y a de plus auguste & de plus divin dans la Religion: la regeneration de l'homme par les ceremonies du Baptême, & la presence de Jesus-Christ sur nos Autels par des especes & par des paroles sensibles. C'est, répond-il, parce que la divine sagesse pourvoit à toutes les creatures d'une maniere conforme à leur nature. C'est pourquoy, il

des Quietistes.

est dit, qu'elle dispose tontes choses a- tunt in culvec douceur : & l'Evangile témoigne que Dien donne à chacun selon sa ca-

pacité.

Or il est naturel à l'homme de parvenir à la connoissance des choses inrellectuelles & divines par les sensibles. Dieu a donc employé tous ces si- propriam gnes exterieurs pour nous instruire, pour nous sanctifier, & pour nous exer- D. Tho. 3. p. cer. Ainsi l'Ecriture Sainte nous découvre les merveilles du Ciel par des comparaisons tirées de la terre, & elle debeat uti nous explique les secrets & les desseins de Dieu par des figures & des meta- q. 1. a. 9. phores. Il est impossible, dit S. Denis, que la divine lumiere nous éclaire, si elle n'est comme voilée par la varieté des signes sacrez.

David un des plus grands contemplatifs qu'il y ait jamais eu au monde, s'éleve tres-souvent à Dieu par la vûë des creatures. Mon Dien, dit-il, j'ay médité sur toutes vos œuvres. Il invite le Ciel, il invite la Terre, le So-Teil, la Lune, les Etoiles, à loiier leur Auteur. D'où vient que S. Augustin en l'expliquant luy fait dire: Vos creatu- ma mihi speres, mon Dieu, me sont devenues un gaeft, que-

ru dæmonű: vel qualitercumque noxia, quæ cófistuni in actibus peccatorum. D. Tho. 3. p. q. 61. a. 1. Secundum virtutem. Matth. 25. q. 60 a. 4,

> Utrum facra doctrina metaphoris. D. Tho. 1. p.

Meditatus fum in omnibus operi-! bus tuis. Pfal. 142.

Creatura ctaculum fafivi in opere

attificem, & in conditis omnibus conditorem. D. Aug. in Pfai. 142.

Refutation des erreurs beau spectacle. J'ay cherché l'ouvrier dans son ouvrage, & le createur dans toutes les choses qu'il a produites.

Fx factoru Nous pouvons admirer en quelque meditatione. sorte, dit S. Thomas, la sagesse de divinam fa-Dieu en méditant ses effets : cette adpientiam utcumque pof miration produit le respect de Dieu fumus admirari: & hæc dans le cœur des hommes, & il les a lmiratio in enflâme en l'amour de sa bonté. cordibus hominum re-

verentiam Dei parit: & animos hominum in amorem divinæ bo-

mitacis accendit. D. Th. 2. contra Gent. cap. 2

C'est pour cette raison que nous devons souvent médirer les mysteres de l'humanité adorable de Jesus-Christ,

Spiritus fáainsi que nous dirons : sa naissance, ctus de visibifon enfance, sa conversation, sa paslibus ad m vitībilia, & sion, & tout le cours de sa vie. L'on de corpori-bus ad spiridoit s'exciter quelquefois par des prietualia pacrares vocales, & par la veuë des imamenta simi. ges. litudinem

ducens . . . plus movent & accendunt amotem, quam si nuda, & sine ullis Sacramentorum similitudinibus ponerentu. D. Aug. Ep. 119. ad Ianua.

Sainte Therese proteste qu'elle a toûjours eu une grande devotion au mystere, qui represente la Samaritaine auprés d'un puits, demandant l'eau vive à Nôtre Seigneur, elle avoit une image qui representoit ce mystere, où

D. Theref. fisa ces paroles étoient écrites, Domine da vita.c. 30. mihi hanc aquam, Seigneur, donnez-

moy cette eau.

En effet, l'usage des images a été introduit par les Apôtres qui l'avoient appris de Nôtre Seigneur : ce seroit num in Ecune erreur de les exclure de la devotion. Elles sont necessaires pour soutenir la foiblesse des fidelles. Premierement pour l'instruction du petit peuple, à qui elles servent de livres, où ils apprennent les mysteres de la Religion, en second lieu, pour rappeller plus facilement en sa memoire le bien-fait de l'Incarnation, & les exemples des Saints. En trosième lieu, pour animer la pieté: ce qui se fait plus efficacement par les objets que l'on voit, que par les relations qu'on en peut entendre.

Fuit triplex ratio inflitetionis imagiclesia. Primo ad instructionem rudium, qui eis quafi qui buldam libris edoceantur. 2. Ut incarnationis mysteriū & fanctorum exempla magis in memoria effent, duns quotidie in oculis representantur. 3. Ad excitandum devotionis affectum qui

ex visu efficacius incitatur, quam ex auditis. D. Ibo. in 3. dift, 9. 9. 1. 4. 2.

Les images tiennent la place des objets mêmes; & l'esprit se porte naturellement à l'objet, dont on regarde l'image. C'est pour cela qu'en nous imago: & adressant à la croix, nous la prions propter hoc comme Jesus-Christ même crucifié.

Idem eft motus animi in imaginem & in re cujus est etiam crucë alloquimur, & derreca-

mur quafi ipsum crucifixum , O crux ave spes unica. Ibid. @ 3 \$ . . 9. 25. art. 4.

L'un des plus saints hommes de Vidi fæpius inscriptionis l'Eglise rapporte de luy-même, qu'il imaginem, & fine lacrimis transire non potui. Gregor. Nican. in Concil, Nican. Ad. 4. 70 Refutation des erreurs n'avoit jamais pû regarder sans jetter des larmes, une image d'Abraham immolant son fils.

Si Grego-Les Peres du second Concile de Nirius vigilaucée, aprés avoir rapporté ce trait, atiffimus ad divina orajoutent: Si S. Gregoire qui étoit si fort cula i: spectá appliqué à la méditation des Ecrituhistoria A. brahæ, fleres, répandoit des larmes en voyant vit, quanto l'histoire d'Abraham; combien sera plus magis œconon.iâ incarefficace pour nous porter aux larmes la nati Domini representation de la vie & de la mort nostri Jesu Christi Verde Jesus-Christ. bi Dei nostri à nobis inspecta, ad lachrymas, & utilitatem, contemplantibus,

nos adhortabitur. Ibid.

Sainte Therese avoit une image qui luy donnoit beaucoup de devotion; craignant neanmoins d'avoir quelque attache secrete à cette image, elle voulut s'en désaire; mais Nôtre Seigneur luy commanda de la garder, parce qu'il n'y a point de mal d'user des choses qui nous portent à Dieu.

On s'excite encore à aimer Dieu par la lecture des Livres de devotion: ils fournissent des pensées & des affections tres-saintes, & ils suppléent à la sterilité de nôtre esprit & de nôtre cœur. On s'excite encore par des exercices de pieté, accompagnez d'un grand desir de plaire à Dieu; on s'impose des penitences pour satisfaire à la justicedes Quietistes. 71 de Dieu, & luy donner par là des té-moignages de nôtre reconnoissance, puisqu'il a daigné souffrir pour nous.

Toutes ces pratiques sont sensibles; & oser en blamer l'usage, c'est vouloir détruire tous les exercices des vertus chrétiennes. Il est vray que c'est particulierement quand on commence à servir Dieu, & à s'appliquer à la méditation, qu'on a besoin d'être soûtenu par ce secours, parce qu'on est enco-re assez foible: Mais enfin comme nous avons remarqué, on ne peut pas toûjours être dans le même état, & même les plus avancez se trouvent quelquefois dans les dispositions & les necessitez de ceux qui commencent : A mane ad vesperam immutabitur tem- Eccli. 18. 26. pus, dit le Sage, le temps change du matin au soir, & du soir au matin; & nous fommes plus changeans que le temps même : il ne faut que lire ce que rapporte Sainte Therese des états differens des ames; consultons nous nous-mêmes, nous venons quelquefois à l'oraison avec un esprit dissipé, & nous avons bien de la peine à nous recueillir; mais en faisant quelque effort, nous en venons à bout, & nous mettons nôtre esprit en repos. Ce qui a fait dire au Sage, que la fin de l'o- Eccle.7. 9.

raison étoit meilleure que le commen-cement. Quelquesois aussi nous nous approchons de Dieu avec un esprit recueilly, & il nous semble que nous allons faire une douce & paisible méditation; cependant un moment aprés cet esprit s'échappe, & il suit l'impe-tuosité de l'imagination. Nous sommes surpris d'un changement si soudain, & quelquesois nous en sommes troublez & déconcertez : Quel remede à un mal si ordinaire ? le plus assuré de tous, c'est de reprendre quelque exerci-ce sensible, qui attache l'esprit, comme la lecture d'un Livre de pieté, l'oraison vocale, la vûë d'un Crucifix. Les choses sensibles font une impression forte sur nôtre imagination, & la fixent à un objet. L'imagination étant une fois arrêtée, il n'y a nulle peine à occupper l'esprit, comme nous expliquerons au Chapitre suivant.

Finissons celuy-cy par un avis important, qu'on ne sçauroit assez ré-peter, c'est de fuir les plaisirs des sens, qui abrutissent l'homme, & qui font les plus ordinaires obstacles aux graces de Dieu. C'est ce qu'ont voulu dire les maîtres de la vie spirituelle, quand ils ont donné pour principe de s'éloigner des choses sensibles: ils ont youlu

des Quietiftes. voulu parler des plaisirs sensuels, qui sont la mort continuelle du pecheur, & la matiere des plus grands pechez, & qui sont aux justes un sujet perpetuel de relâchement, & une source feconde de pechez veniels, qui leur ôtent la familiarité de Dieu, & la facilité de faire le bien. Une ame qui veut servir Dieu avec fidelité doit êrre dans une attention continuelle sur elle-même, pour éviter les plaisirs les plus legers. Que si la condition de nôtre nature nous assujettit à l'usage des choses qui sont accompagnées de quelque plaisir, il en faut gemir avec S. Augustin, & par l'amertume du cœur il faut tâcher de faire mourir le plaisir du plaisir même. De là sont venuës tant de saintes & d'innocentes inventions des personnes vrayement spirituelles, pour se mortifier en tout ce qui leur pourroit apporter quelque plaisir, quoy qu'il soit inseparable du sujet qui le donne. Elles mêlent de l'abfinthe parmy les viandes pour en

changer le goût ; elles portent des cilices & des chaînes de fer pour ôter la molesse & la délicatesse des habits; elles couchent sur la paille, ou

fur des ais, pour ne pas prendre un

74 Refutation des erreurs repos sensuel dans un lit ordinaire,

Ensin, un serviteur de Dieu, qui tend à la persection, ne doit jamais prendre un plaisir dont il se peut passer; & il doit se resserrer dans les bornes les plus étroites de la necessité. Cependant ces contemplatifs qui parlent le plus de l'éloignement des choses sensibles, s'éloignement souvent le moins des plaisirs des sens, qu'il saut toûjours suir; & suyant l'usage des objets sensibles, qui nous peuvent conduire à Dieu, & dont on se peut servir tres-saintement, pervertissent ainsi la regle que les maîtres spirituels nous avoient enseignée.

Une oraison qui se passe toute entiere dans la consideration de Dieu seul en luy-même est tres-sainte, accompagnée de l'attention & de l'ardeur que demande cet objet inessable de nôtre amour : Mais on peut s'exercer tres-utilement dans la consideration des objets, qui nous peuvent conduire à luy. La contemplation de Dieu en luy-même est, pour ainsi dire, le sommet de l'oraison ordinaire: & quand on ne peut pass'y soûtenir, ou qu'on n'y sent pas affez d'ardeur, il faut descendre un

des Quietiftes.

ou deux degrez plus bas, où l'on peut trouver un appuy; considerant l'humanité sainte de Jesus-Christ, les exemples qu'il nous a fait voir, les biensaits dont il nous a prévenus, & tout ce qui nous peut toucher davantage dans le cours de sa vie & de sa mort.

Un Prince se voit avec plaisir entouré de ses Courtisans, qui l'écoutent avec respect, lors qu'il parle, ou qui regardent avec complaisance son port, sa bonne grace, la majesté de son front & toutes ses qualitez personnelles: mais il ne trouve pas mauvais, qu'aprés qu'ils ont été quelque temps en sa presence, & qu'ils luy ont rendu leurs respects, ils s'arrêtent aux galeries, où l'on voit les tableaux qui representent les victoires qu'il a remportées sur ses ennemis, les bienfaits dont il a comblé ses Sujets, les marques éclatantes qu'il a données ou de sa clemen-ce ou de sa justice, & il se fait souvent un plaisir luy même de les leur montrer.

Qui ne s'estimeroit heureux si sa méditation approchoit des méditations de David, combien a-t-il fait de Pseaumes, & même fort longs,

pour s'exciter à aimer Dieu, employant tres-souvent la consideration des creatures ? Combien de fois rappelloit-il dans son souvenir les effets de sa justice ou de sa bonté? Ou combien de fois, pour mieux dire, le saint Esprit, auteur des saintes Ecritures, rappelloit-il dans la memoire de David tous ces témoignages autentiques de sa puissance, de sa bonte, de sa justice, de sa misericorde, de sa magnificence, pour luy faire mieux connoître dans ces essets sensibles, tous ses divins attributs qu'il n'eût jamais pû si bien connoî-tre, en les considerant simplement en eux-mêmes.

Enfin tout se doit mesurer par l'ar-deur que l'on ressent dans son oraison, & par les fruits que l'on en retire. Il vaut bien mieux, par exemple, considerer les graces qu'on a reçûës de Dieu, lors qu'on sent qu'une pareille consideration nous enslâme, & qu'elle nous remplit de force, pour nous exercer dans les occasions en toutes sortes de vertus aprés être sortis de l'oraison, que de s'obstiner dans une contemplation en la presence de Dieu, pour le considérer en luy même d'une maniere languissante

des Quietistes.

77

& morte, qui nous laisse dans toutes nos foiblesses, & nous rend incapables de pratiquer les Actes des vertus chrétiennes.

## 4

## CHAPITRE XII.

Dixiéme erreur. Indifference ou mépris de l'Oraison vocale. Elle est necessaire pour exciter la devotion. Un Prophete s'en sert pour attirer l'esprit de prophetie. Saint Augustin fort touché par le chant de l'Eglise. Elle est quelquesois l'esset d'une servente oraison.

L étoit assez naturel que ceux qui ne veulent rien de sensible, & dont toute l'oraison consiste en ce seul Acte de Foy, par lequel on considere Dieu present, vinssent à negliger ou à mépriser l'oraison vocale. Ils se sont persuadez qu'elle nuisoit à l'oraison, parce qu'elle ôte, disent-ils, l'attention interieure qu'on doit avoir à Dieu dans la méditation.

Cette erreur fut condamnée dans 1. Error : le Concile de Vienne parmy plusieurs hominem of autres erreurs de quelques faux con-rare possqu'à gradum pertectionis que tit affecutus.

78 Refutation des erreurs templatifs, qui rejettoient tout le sens sible, croyant avoir acquis la persection de l'oraison.

3. Se in accibus virtută exercere est hominis impersecti, se persecta anima à se lice estat virtutes. Utrum otatio debeat es se vocalis. Conc. Vien. 2, 2, 9, 83, 12.

Pour détruire cette erreur, il faut voir ce que dit S. Thomas, quand il demande, si l'oraison doit être vocale: & laissant à part ce qu'il observe de l'oraison publique, qui se fait au nom du peuple, laquelle doit être necessairement vocale, afin que le peuple se puisse unir d'esprit & de cœur aux Ministres de l'Eglise; il n'est icy question que des prieres vocales que chacun a la liberté de choisir. Il est vray, dit S. Thomas, qu'il n'est pas d'une necessité absoluë que l'oraison soit vocale, puisque l'essentiel de l'oraison est l'expression d'un desir, que Dieu voit dans le cœur de l'homme, lors même qu'il est dans le silence; mais il est tres-utile, ditil, de joindre la voix à ce desir interieur, & de la rendre sensible pour plusieurs raisons.

La premiere est pour exciter la de-Ad excitan. dam interio votion interieure qui éleve l'esprit à rem devotio-Dien; car les choses sensibles font nem, qua mens orantis naturellement impression sur l'imagielevetur in nation, l'occupent & l'attachent, & Deum: quia per exteriora en même temps elles émeuvent les affigna five fections du cœur, parce que l'imagivocum five

nation meut immediatement l'appetit fasorum, sensitif, qui est le siege des affections, lesquelles étant une fois excitées, nous sentons une facilité non-seulement de tenir nôtre esprit recueilly er attaché à l'objet, auquel les affections se portent; mais souvent nous avons de la peine à l'en détacher. Ce qui se voit tous les jours en ceux qui ont concû une forte passion qui sont obligez de se faire beaucoup de violence pour dégager leur esprit de l'objet qui les a frappez.

movetur més hominis, fecandum apprehensione, & per confequens secundum affectionem. D. Th. ibid.

Paffionem appetitus ienficivi fequitur imagina. tionis apprehensio, & iudiciú æstimativæ, ficue dispositioné linguæ fequitur judicium

gustus: unde videmus quod homines existentes in aliqua passione, non facile imaginationem avetiunt ab his circa quæ afficiuntur, D Tho. 1. 2. 9. 77. 4. 1.

Saint Thomas cite là-dessus l'excellente Lettre de saint Augustin à la veuve Proba, où parmy les regles qu'il luy prescrit pour faire oraison, il luy donne celle-cy: Que les paroles & les autres signes nous servent pour exciter plus fortement, & pour augmenter un saint desir.

aliis fignis. ad augenda deliderium fanctum, not iplos actius excitamus, D. Aug. Ep. 1:1. cap. 9. D. Tho. 1. 2. 9.83. 4. 12.

Verbis &

Si l'on pouvoit appliquer l'esprit toutes les fois que l'on veut, & le tenir arrêté à la presence de Dieu, la méditation ne seroit pas difficile : mais l'imagination & l'appetit le retirent avec force de l'objet qu'il con-

30 Refutation des erreurs sidere, & le remplissent d'images & d'affections inutiles ou mauvaises. De sorte qu'il est necessaire d'arrêter ces deux puissances, afin qu'elles laissent l'esprit en repos, & contribuent même à l'arrêter. Or tout ce qui est sensible, comme sont les prieres vocales, & la lecture des livres spirituels, qu'on doit mettre en un mêm= rang, servent beaucoup à fixer l'imagination, & par consequent à calmer

les passions.

D. Thom. 2 2. 9. 171 a. 2 Ex. D. Greg. Ho. 1. in Ezech.

est propre à recueillir l'esprit, & gu' lle peut être une disposition à bien méditer, qu'elle peut être même (ce qui est sans comparaison plus considerable) une preparation à recevoir l'esprit de prophetie, qui sans doute demande une tres-grande attention. C'est pourquoy les deux Rois de Juda & d'Israël s'étant a-dressez à Elisée, pour implorer par son entremise le secours du Ciel, le Prophete condescendant à leur priere, & voulant se recueillir pour attirer l'esprit de prophetie, dit, qu'on fit venir un foiieur de Harpe, qui joignît sa voix à cet instrument,

Il est si vray', que l'oraison vocale

Adducite mihi pfaltom. 4. Reg 3. 15. Ut prophe

afin, dit S. Gregoire, que l'esprit tig ad hunc spiritus, per de prophetie attiré par l'oraison & des Quietistes.

par la psalmodie, descendit sur luy, & luy fit connoître ce qu'il devoit cenderer. dire à ces Princes de la part de Dien. Car la voix de la psalmodie, pourfuit ce Pere, rappellant l'attention, prepare le chemin à Dieu , qui trouvant l'esprit attentif, & le cœur disposé, communique ou l'esprit de prophetie, ou la grace de componction. C'est en ce sens que le sacrifice de louange rend honneur à Dieu, & c'est là le chemin par lequel nous allons à Dieu, & Dieu vient à nous, ctionis graparce que la psalmodie & les veritez qui entrent dans l'esprit par l'orai- Hom. 1. in son vocale, faisant impression sur le cœur, l'excitent à contrition, & luy laudis honotracent un sentier qui à la fin le conduit à Dieu.

laudem pfal-

Vox enim pfalmodiæ cum per intentionem cordis agitur, per hanc omnipotenti Domino ad cor iter parater ut intentæ menti vel propheræ mytteria, vel compuntiam infundat D. Greg. Eze.b. Sacrificium rificabit me; & illic iter est quo osté=

dam illi fa-

lutare Dei. Pfal. 45.

Quia dum per psalmoliam compunctio effanditur, via nobis in corde fit per quam ad Jefum in fine pervenitur. D. Gregor. ibid.

Mais pourroit-on douter de la force de l'oraison vocale, ajoûte saint Thomas - pour émouvoir le cœur, aprés que l'incomparable S. Augustin :voue de luy-même, qu'il répandoit des larmes avec abondance, quandil en-ve fonantis tendoit les Hymnes & les Cantiques Ecclesia: & de l'Eglise; & que tandis que ces illa influe-

Fichat u. betrimè in Hymnis & Canticis fracuod voces

bant autibus ejus, & eliquabatur veritas in cor ejus. Ex D.
Aug. lib.
9. Confess.
D. Tho. in 4. dist. 15. q. 4.

paroles frappoient doucement ses oreilles, la verité, qu'une pareille oraison portoit avec elle, se répandoit, & pour ainsi dire, se fondoit dans son cœur. C'est pour cela que le chant a été institué dans l'Eglise :ce n'est pas pour fournir à ses Minisrres une plus longue occupation, ny feulement pout rendre à Dieu au nom de tout le peuple, ce sacrifice de louange. Mais l'Eglise a eu égard aussi à la fo blesse des fideles qui ont besoin de ce secours; & elle a ordonné le chant, afin que l'oraison étant exprimée par la voix, les Chrétiens fussent excitez à la devotion, qu'ils

Ut per orationem voce expressam, etiam alii ad devotionem ex.itentur, &c. Ibid.

paroles expriment.

Si les oraisons vocales étoient inutiles, & si elles étoient un empêchement à la méditation, pourquoy David le plus grand contemplatif qui fût peut-être jamais sous le Ciel, a-t-il composé un si grand nombre de Pseaumes, & pourquoy luy-même nous dit-il, comme observe S. Tho-

entrassent dans les mêmes sentimens,

& conçussent les mêmes desirs que les

Voce mea ad Dominum clamavi: vo ce mea ad Dominum deprecatus

mas, qu'il unissoit sa voix à sa priere. J'ay élevé ma voix, & j'ay crié vers le Seigneur; j'ay élevé ma voix & j'ay prié le Seigneur. Mais ce qui des Quietistes.

est plus considerable, pourquoy est- ium. Pf. 141. ce que nôtre Seigneur nous a ensei- D. Ihom. 2. gné une oraison vocale qu'il a composée luy-même, dans laquelle il a renfermé tous les sujets des prieres qu'on peut faire à Dicu? Tertullien l'appelle l'abregé de tout l'Evangile. Breviarie Jesus-Christ luy-même dans les oc- Lib. de orat. casions n'a-t-il pas dit des Hymnes Hymno di-à son Pere, voulant l'honorer par 26.30. Matth. la voix?

Tour ce que nous avons reçû de Dieu doit être employé pour rendre à Dieu un suprême culte de latrie, nous en avons reçû les biens de l'efprit, les biens du corps, & les biens exterieurs. Nous les luy devons tous offrir & les consacrer tous à sa gloire. Nous luy offrons les biens spirituels par la meditation & par les Âctes interieurs des vertus. Nous luy offrons les biens du corps par les genuficxions, les prosternemens & les oraisons vocales; & nous luy offrons les biens exterieurs par les oblations & les sacrifices, & par tout ce qui peut servir à l'ornement des Autels.

Outre toutes les raisons que nous venons d'expliquer pour appuyer l'oraison vocale, S. Thomas en apporre encore une excellente, qui nous

D. Thom. 2.

Breviarium

Secundum Spititu exhihemus ei debitam dilectionem; fccundum corpus profitationes & catus : fecundit exteriora .utem, facrificia, Iuminarin, &c. D. 75. ir 2. dift. 2 9.1.4.3.

Refutation des erreurs

peut faire douter avec justice, si les contemplatifs qui n'admettent rien de sensible, ont jamais fait une bon-

Ex vehemetia devotio nis in oran te, vox fe quitur : quia motus fuperiorum virium , fi fit fortis, etiam ad inferiores redúdat. Un de & cum mens orantis per devotionem accendirut in fletus & fuspiti & jubilos, & voces incon siderate prorumpit. D Th. in 4. dift. 15.9.4.4.2.

ne meditation: Lors que la devotion est une fois allumée dans le cœur, la voix suit assez naturellement cette disposition; parce que le mouvement des puissances superieures de l'ame, s'il est vehement, rejaillit sur les puissances inferieures, & alors le cœur se repand par des larmes, par des soupirs, par de saints transports, & par des voix qui sortent d'ellesmêmes, sans qu'on fasse aucune reflexion. Saint Bernard dans l'exposition du Cantique des Cantiques, remarque, que l'on trouve beaucoup d'expressions coupées & suspenduës, dans lesquelles il n'y a ny suite ny liaison; parce que ce n'est pas la raison, mais le cœur qui les produit. Toutes les affections ont leurs voix

qui les font éclater, lors même qu'-

on ne le voudroit pas; ainsi l'amour

divin, quand il est vehement & en-

flâmé, & qui ne peut se contenir

Habent Suas voces affec. rus, per quas etiam cum nolunt se produnt. D. Bern. Serin.

67 in Cant. & vehemens amor præ fertim divinus , cum fe intra se co-

dans luy-même, no regarde pas avec Sic flagrans quel ordre, quelle regle & quelle suite de paroles il débonde; il luy sustit de s'expliquer. Quelquefois il n'a ny paroles ny voix; & il se hibere non

des Quietistes. 85 contente de pousser quelques sou-valet, non

pirs ..

attendit quo ordine, qua lege, quave

ferie verborum ebulliar ..... interdum nec verba requirit , interdum nec voces omnino ullas, folis ad hoc contentus suspiriis

Sainte Therese, qui s'est expliquée D. Therese c. d'une maniere si sublime, & nean-ta. moins si exacte des degrez de l'oraifon, avoiie qu'elle a éprouvé quelquefois la vehemence de ces faints transports : elle dit, qu'écrivant du troisieme degré de l'oraison, Dieu l'avoit faite entrer dans l'état qu'elle décrivoit. Et certainement quand on considere avec quelle ardeur elle s'énonce sur ces matieres, on n'a pas peine à croire qu'elle sentoit ces impetuofitez de l'amour divin, & qu'elle poussoit des soupirs ardens, en representant par ces paroles les affec-tions qui les pouvoient émouvoir. Ce n'est pas qu'on ressente toujours ces mêmes effets, les impressions que Dieu fait sur les ames dans l'oraison font fouvent fort differentes; & ainfi les ames se trouvent en differentes dispositions. Quelquefois il étoir presqu'impossible à sainte Therese de proferer une seule parole, & il luy

auroit fallu l'espace d'une heure pour liv. de la achever l'Oraison Dominicale.

Mais il arrive aussi que l'ame reffent de si grands transports, qu'elle ne peut se taire; & neanmoins elle ne sçait ce qu'elle dit; & en ce temps-là bien loin que l'oraison vocale soit un empêchement à la meditation, elle en est un esset davantage, & la renouvelle. Alors l'ardeur du cœur, pour ainsi dire, s'évapore, & le cœur reçoit quelque rafraichissement en se répandant par la voix.

Pro quantulacumque evaporatio me. D. Bern. ibid.

dans toute la rigueur de la Theologie, il faut ajoûter avec S. Thomas, que tous les états d'oraison ne sont pas les mêmes, ny les dispositions des ames toûjours égales. Quand l'esprit est si recueilly, & la volonté si enslâmée, l'oraison vocale seroit alors une occasion de distraction, on la doit laisser: & cela arrive à ceux qui sans l'aide de ces signes, sont déja suffisamment disposez à la devotion, & qui peuvent dire avec David: Mon cœur vous a parlé, ô mon

Toutefois comme nous parlons icy

Quorum la doi mens fine hujufmedi qui sa fignis est suf ficienter ad devotionem parata. D. vid: Thomas 2. 2. q, 83. art. 12. Dien.

Il faut donc distinguer avec soin les besoins spirituels des personnes d'oraison, sans jamais mépriser ny condamner la priere vocale. Elle est

quelquefois tres-utile, lors que l'on a de la peine à se recueillir; ce qui provient du déreglement de l'imag nation & de l'appetit inferieur, qui étant deux puissances attachées aux organes du corps, n'obeissent pas toujours à la raison; mais au contraire la seduisent & l'emportent vers les objets, qui leur sont plus proportionnez. L'imagination poursuit les objets agreables, que la raison défend, & elle fuit les objets fâcheux, que la raison commande d'embrasser. Il la faut remplir des hoc quod idées de l'oraison vocale, & se preparer de cette sorte à la meditation, & même s'y soûtenir selon son be- quod ratio soin, évitant également la negligence & l'affectation.

Repetons encore avec S. Thomas, tous les biens que l'on en tire, quand elle est jointe au desir interieur. 1. On s'excite soy-même, & on prie avec plus de devorion. 2. On conserve & on continue mieux fon attention, & l'on empêche l'esprit & l'imagination de s'égarer. Quelquefois même elle est un fruit de la meditarion, & elle éclate par un excés de ferveur, de joye & de devotion. rantis affec-Mon cour se rejouit, & ma lan- gantur. D.

Experimuz irascibilem vel concupifcibilem rationi repugnare, pet fentimus, vel imaginamur. aliquod delectabile vetat, ve! 2liquod crifte, quod ratio præcipit. D-Tho. 1 . p. q. 87. a. 3. ad 2.

Primo ut excitet feipsű. ad devotè orandum, 2. ut intentionem custodiat ne evagetur : magis enim tenetur ad unum, fiverba etiam otui conjunTho, ibid, in 4. dift. 15. Lætatum est cor meuin exultavit lingua mea. *Pfal*. 15. 9, 8:

Au reste les oraisons jaculatoires sont propres en tous les temps & en toutes les occasions: elles sont bonnes au commencement, à la suite & D. Tho. 2. 2. à la fin de l'oraison, parce qu'étant courtes & pleines de feu, elles n'interrompent point le cours de la devotion interieure, & servent même à la fortifier & à l'enflammer. Il y en a un grand nombre dans l'Ecriture: ce sont ces oraisons dont se servoient les Solitaires de l'Eglise, au rapport de S. Augustin, qui étoient comme des traits enflammez pour conserver

Dicuntur in Ægypto cre bras quidem habere ora tiones, fed eas tamen l'ardeur qu'ils avoient conçûe dans bievissimas, & raptim l'oraison, étant necessaire d'apporter quodammo quelque soin, de peur que ce qui do jacularas. D. Aug. Ep. commence à s'atiedir, ne se refroi-9-83. a. 13. Ne quod tepescere cæpe rac, omnino frigefear, & Penitus ex tenguatue, niti crebrius inflammetur D. Aug. ibid.

D. Tho. 2. 2. disse tout-à-fait, & qu'ensuite il ne s'éteigne entierement, si le feu n'y est fouvent rallume. Tous ceux qui font profession de vertu, & qui travaillent à se sanctifier, doivent recueillir un nombre de ces oraisons, & les rendre familieres. Il y en a pour tous les états où l'ame se peut trouver : les Pseaumes & le sacré Cantique en sont remplis, & l'experience fait voir, qu'il n'y a rien qui serve plus à recueillir l'esprit &

des Quietistes.

à enflammer le cœur; parce que les paroles renferment nos desirs, & fos admonénous avertissent de ce que nous de- tes in id vons demander.

Verbis orationis nos inquod defideramus intendere. D. Ang. ibid.

## CHAPITRE XIII.

Onziéme erreur. De ne point se representer dans l'oraison l'humanité de fesus-Christ. Le su et le plus ordinaire de la meditation doit être Jesus-Christ: en luy toutes les perfections divines autrefois cachées, ont commencé à paroître. La meditation de la passion de Jesus-Christ plus utile que tous les exercices de penitence ..

E toutes les erreurs que nous avons refutées jusqu'icy, la plus intolerable est de vouloir persuaden que pour faire une parfaite oraison, il faut éloigner toutes les images corporelles & sensibles, même celles de l'humanité sainte de Jesus-Christ, de sa vie, de sa passion; & s'élever à la contemplation de la divinité, sans en descendre jamais, comme si l'humanité du Sauveur étoit un empêchement à cette oraison.

90 Refutation des erreurs

Est-il possible qu'on soit venu d cet excés d'oubly, que Jesus-Christ, qui est la voye, la vie, & la verité qui nous conduit à Dieu, peut être un obstacle pour aller à luy. Cette erreur est venuë de l'ignorance où l'on a été de la veritable contemplation, & de ses divers états. Sainte Therese avoue, que quelques livres qui s'expliquoient mal sur cette ma-tiere, l'avoient sait entrer dans ce sentiment; mais que Dieu ne permit pas qu'elle y demeurât long-temps : fa veritable & folide devotion l'a nt bien tôt revenir de cette opinion, pour reprendre sa consolation avec Jesus-Christ, particulierement dans la sacrée Communion: Et j'aurois vou-lu, dit-elle, tenir toûjours devant les yeux son image, ne pouvant en avoir le souvenir aussi fortement imprimé dans le cœur, que j'aurois souhaité. Elle employe tout le Chapitre 22. de sa vie pour combattre cette erreur; & comme elle a éctit selon les principes les plus assurez de la plus exacte Theologie, elle dit ces paroles qui nous découvrent la fource de cetre erreur : Elle rappor-" te, que ces Livres enseignent, que

and ans l'oraison il se faur mettre dans

Sainte Therese, chap. 22. de sa l'ie.

91

une abstraction de tout ce qui est « créé, corporel & sensible, & qu'il « faut se considerer comme absinez « en Dieu, qui nous entoure de tou-« tes parts: & puis elle ajoûte, je « m'accommode bien quelquesois de « cette maniere d'oraison; mais de se « separer tout-à-fait de Jesus-Christ, « & de mettre son humanité sacrée « au même rang que nos miseres & « que tout le reste des choses créées, « c'est ce que je ne puis souffrir. «

Nous avons déja dit, qu'il y peut avoir une contemplation si élevée & si pure, qu'il n'y entre rien de sensible: & sans parler d'une oraison extraordinaire & tout - à - fait furnaturelle, il est évident, parlant même d'une oraison ordinaire & commune, que lors qu'on s'applique à considerer les perfections divines, ou le mystere de la tres-sainte Trinité, ou quelque autre verité purement intellectuelle, on ne peut rien admettre de sensible dans une pareille meditation, & qu'il faur éloigner de foy tout ce qui est corporel. Mais de vouloir que dans tous les états on ne se represente jamais l'humanité du Sauveur, & par consequent qu'on ne medite jamais les mysteres de sa

Refuïation des erreurs vie, de sa mort, de sa resurrection, de sa gloire; c'est une erreur pernicieuse à l'ame, & injurieuse à Jesus-Christ.

On peut dire au contraire, que le plus ordinaire sujet de meditation que

Dieu nous commande de prendre dans la loy de grace, est Jesus-Christ cracifié, que nous devons regarder également avec douleur & avec amour. En ce temps là, dit Dieu, par le Prophete Zacharie; je répandray sur la maison de David, & sur les Habitans de Jerusalem, un esprit de grace & de prieres. Ils setteront les yeux sur moy qu'ils auront percé de playes; ils pleureront avec des larmes & des soupirs celuy qu'ils aurosst bleßé, comme on pleure un fils unique; & ils seront pénetrez de douunigenitum, leur, comme l'est une mere à sa mort

Voila quel est l'esprit que Dieu a in morte pripromis de répandre sur la veritable maison de David & sur la Jerusalem spirituelle, qui est son Eglise, un esprit de grace & de priere, un esprit d'oraison, de meditation & de contemplation. Mais quel sera l'objet de cette oraison & de cette contemplation ? ce sera Jesus-Christ sur la Croix.

Et erit in die illa..., effundă super dor um Da vid & uper habitatores Jerufalem spiritum gratiæ & precu, & aspicient ad me, quem confixerunt ,. & plangent, cum plancia, quasi super super eum, ut d'un fils ainé.

dol eri solet

mogeniti. Zachar, cap.

12. v. 10.

Is jetteront les yeux sur moy qu'ils auront percé de playes, & le fruit qu'ils tireront de la vûë de cet objet, sera une douleur mêlée d'amour, telle qu'est la douleur que ressent une mere à la mort d'un fils unique qu'elle a perdu.

En efter, quelle est la fin de la meditation & de la contemplation? c'est de connoître les perfections de Dieu, de s'exciter davantage à son amour, & de prendre des resolutions toûjours plus fermes de se rendre constant dans son service. Car toute la perfection du Chrétien consiste en ces trois choses, la connoissance, l'amour & l'action: la connoissance de Dieu la plus parfaite qu'on puisse acquesir : l'amour le plus ardent dont le cœur de l'homme soit capable; & les Actes des vertus les plus excellens qu'on puisse pratiquer : & où peut-on trouver une source plus abondante de lumieres, une fournaise d'amour plus ardente, & un exemplaire plus accomply de toutes les vertus qu'en Jesus-Christ?

C'est en Jesus-Christ que la grace, Apparair la bonté & l'amour de Dieu pour les salvatois : hommes, ont paru au monde, dit apparuit bel'Apôtre; ce qui se doit entendre sur humanitat

nignitas &

Refutation des erreurs toutes les perfections de Dieu, qui

falvatoris nostri Dei Ad Titum, cap. 2. 0 3.

jusqu'à l'incarnation du Verbe ont été cachées aux hommes, qui ne le

homines mifeticordia. Dei lacebat. D. Tho. in c. 2 ad Titum lett. 3.

connoissoient que superficiellement par la vûë des creatures corporelles. Olim circa Qu'est-ce qui pouvoit faire connoître omines mi-ricordia fa misericorde, lors qu'il ne pouvoit pas être touché de nos miseres ? quelle largesse avoit-il faite aux hommes, qui leur pût faire paroître le comble de sa bonté, lors qu'il ne leur départoit que des faveurs, qui étoient infiniment au dessous de sa grandeur? Comment pouvoit-on connoître le pouvoir de sa colere & la rigueur de sa justice, lors qu'il ne s'en prenoit qu'à des creatures chargées de crimes, qui de gayeté de cœur vouloient bien se declarer ses ennemis? Mais lors que l'on vient à considerer en la personne de Jesus-Christ, que Dieu même s'est chargé de nos miseres, qu'il a pris un cœur sensible, & que souvent l'amour & la compassion qu'il avoit pour nous, luy ont fait verser des larmes, ne doit-on pas avoiier que la misericorde qui nous avoit été cachée, a commencé à se manifester, & à éclater à nos yeux?

Lors qu'on medite serieusement

des Quietiftes.

qu'aprés nous avoir donné tout ce qu'il avoit, il se donne tout luymême, & que la plenitude de la divinité habite en Jesus-Christ & par Jesus-Christ en tous les hommes, dans le divin mistere de l'Autel corporel- Corporalilement, dit S. Paul, & comme l'ex-loss. 211 plique S. Thomas, selon toutes ses Secundum omnem didimensions; c'est-à-dire, selon toute mensionem. son étendue; ne voit-on pas que cette bonté qui avoit demeuré cachée aux Anges mêmes devant l'incarna- Latens olima tion, a commencé à se découvrir apparuit bos tres-amplement?

Quand on fait reflexion que la terrible justice de Dieu a étendu sa rigueur sur l'image même du peché, & qu'il n'a pas pardonné à son pro-pre Fils, qui s'étoit chargé des pechez des hommes; & qu'il a semblé ne le pas connoître sous cette apparence de pecheur, ne doit-on pas être convaincu, que jusqu'à Jesus-Christ nous n'avions pas encore connu la justice de Dieu, ny quand elle avoit precipité dans les enfers une multitude innombrable d'Anges, ny quand elle avoit abîmé tout le monde visible sous un deluge? c'est quand il a attaché son Fils sur la Croix, que la grandeur de sa justice a paru

ter. Ad Ca-

Refutation des erreurs

Ad oftéfio. dans teute sa severité, comme parle nem justitia. S. Paul. Ad Rom. 1.

Quel amour ne peut-on pas puiser Inspicite vulnera penpar l'oraison sensible dans cette fourdentis, cicanaise de charité? Contemplez, disent crices refur. S. Augustin & S. Thomas, les playes gentis, fanguinem mode celuy qui est attaché à la Croix, rientis, preles cicatrices de celuy qui ressuscite, tium redimentis. Hæc le sang de celuy qui meurt, le prix quanti valeat cognage, hæc de celuy qui vous rachete. in statera

charitatis appendite..... ut totus vobis figatur in corde, qui to-tus pro vobis fixus est in cruce. D. Aug lib. de Virg. cap. 54.

Caput habet inclinatu ad ofculan. dum, brachia extenfa ad amplexădum, manus perforatas ad latus apertű ad diligendum , pedes affixos ad nobifeum manendum. D. Tho. op. 60. att. 19.

qu'il baisse sa tête pour vous donner un baiser de paix & de reconciliation; qu'il étend ses bras pour vous embrasser; que son cœur est ouvert largiendum; pour faire voir son amour; que ses mains sont percées pour donner tout ce qu'il a; que ses pieds sont clouez pour ne s'éloigner jamais de vous ; qu'il expose tout son corps pour vous racheter. Considerez, Chrétiens, combien toutes ces choses sont grandes: pesez-les dans la balance de la charité, afin que celuy qui a été attaché pour vous à la Croix, soit profondément gravé dans vôtre cœur. C'est là qu'il s'est mis comme un tableau devant nos yeux, afin que nous le puissions copier en nous-même, & que chaque

Considerez, ajoûte S. Thomas,

Quafi pingendo depi-&us fuerat coram oculis vestris. Ad Gal. z. Syri. er Arab.

chaque Chrétien soit un homme cru-cisié; car il faut porter l'image de ses ignominies, pour meriter d'être trans-formez en l'image de sa gloire.

Et qu'on ne dise point, que ce sont icy les exercices des imparfaits. qui ont besoin des objets sensibles pour s'élever à Dieu: cst-il possible, qu'une telle pensée puisse jamais entrer dans l'esprit d'un Chrétien ? Le divin Epoux dans le Cantique ré-veille son épouse, & il l'appelle ainsi au divin spectacle de sa passion: Levez-vous, mon amie, toute belle, & venez ma colombe dans les ouvertu- veni colom-res de la pierre. On n'appelle pas ais si foraminibus les ames imparfaites, aufquelles seu- petræ. Can. les on voudroit destiner ces exercices: on ne les traite pas d'amie, de belle & de colombe; mais seulement celles qui tendent de toutes leurs forces à la perfection de l'amour. L'Auteur de la Glose a bien exprimé cette verité, en expliquant ce que signifient les ouvertures de la pierre.

L'Eglise, dit-il, est assise, & elle fait son nid dans les playes de Jesus-Christ, lors qu'elle met son esperan-

ce en la passion du Seigneur.

Heureuses playes par lesquelles nous pouvons entrer pour aller jus-

Surge amica mea speciosa mea, & 2. 19.

Dominus meus & Deus s'écrie, Cet ora loan, 20. Unde reportatú hoc oraculum, nisi ex foraminibus petræ? D. Bernard. Serm. 6:. in Cant. Clavis referaus, clavus penetrás les consideras consideras les consideras c

Quidni videam per foramen? clamar clavus, clamat vulmas, quod verè Deus sit in Christo muudum reconcilians fibi..... parer arcanú cordis per foramina corporis; paret il-Iud magnum pietatis sacramentum; patent sifce. ra misericordiæ, qui ini viscera per

facius est ini-

hi - ur videā

voluntatem Domini.

Ibid.

Refutation des erreurs qu'à la divinité. L'Apôtre S. Thomas ne les a pas si-tôt touchées, qu'il s'écrie, mon Seigneur & mon Dieu. Cet oracle est venu des troux de la pierre, dit S. Bernard. C'est dans ces playes precieuses que nous avons appris, quel est l'excés de bonté, d'amour & de misericorde que Dieu a pour les hommes. Dieu avoir autrefois des pensées de paix, mais je ne le sçavois pas; car qui peut pénetrer les conseils de Dieu? Le clou qui a percé le Corps sacré du Sauveur est une clef qui m'ouvre ce tresor de sagesse, & qui m'a fait connoître la volonté du Seigneur.

Et pourquoy, continue S. Bernard, ne le verray-je pas par ses ouvertures? les cloux parlent, les playes parlent, & me disent que Dieu s'est reconcilié avec le monde en la personne de Jesus-Christ. Je vois le secret du cœur à travers les playes du corps. Le grand mystere d'amour est maintenant éclairey. Les entrailles de la misericorde paroissent à découvert. Et pourquoy les entrailles de misericorde ne nous seroient-elles pas ouvertes par ces sacrées playes? Car en quoy peut-on connoître plus clairement qu'en vos playes, Seigneur,

que vous étes plein de douceur, & vulnera paque vôtre misericorde est infinie.

Il est donc évident que Jesus-Christ quam in vulen Croix est une source de lumiere, eluxisset, d'amour & de sainteté, & qu'on ne quod tu Doscauroit trop mediter. Saint Paul a été un vase d'élection, & le plus grand contemplatif qui ait été dans l'Eglise: cependant il semble avoir borné son étude, sa contemplation & son oraison en Jesus-Christ & Jesus-Christ crucifié: parce que le Sauveur est la voye par laquelle l'on entre & l'on pénetre jusqu'au sein de la divinité. Jesus-Christ suffit pour tous. Je suis la porte, dit-il : Si quelqu'un entre par moy, il sera sauvé; il entrera, il sortira, & il trouvera des pâturages. On entre, dit un grand Docteur, par la contemplation de la divinité, & l'on sort par la contemplation de l'humanité. La partie su- 10an 10. v.9. perieure de l'homme se repare, & se perfectionne par la contemplation de la divinité; & la partie inferieure par la contemplation de l'humanité. Car sensus exte-Dieu s'est fait homme pour beatisier tout l'homme en luy-même, & afin que tout l'homme se tournat vers luy seul, & que tout son amour fût en homo fadus luy seul, lors qu'il verroit Dieu en

teant? in que enim clarius, neribus tuis mine fuavis & mitis, &c multæ miseticordia. Ib.

Non enim existimavi me aliquid feire inter vos, nisi leſum Christus & hunc crucifixum. 1 Cor. 2.

Ego fum ostium, per me si quis introierit, & ingre lietur, & egredietur & pascua inveniet.

Senfus intetior reficitur in contemplatione divinitatis. rior in contemplatione Lumanicaris, l'ropterea enim Deus clì, ut torú hominem ia

se beatificaret . & tora convertio hominis effet ad ipsum, & tota dile-Etio hominis effet in ipso, cum in fensu carnis videretur per carnem, & à fendu mentis videretur per divinitatis comemplario..em. Hoc autem erat totum bout homin.s, ut five ingrederetut , five egredereiur pascua in factore suo inveniret, pas cua foris in carne falvatoris, & pascua intus in divinitate creatoris. Apud D. Aug. lib. de Spir. O ani.

€ap. 9.

chair par les sens de la chair; & en sa divinité par la contemplation de l'esprit. Or tout le bien de l'homme, soit qu'il entrât, soit qu'il sortit, consistoit à trouver dans son Auteur tous les pâturages qui luy étoient necessaires, tant pour l'interieur, que pour l'exterieur. Et il les trouve en l'Homme-Dieu; il trouve sortant au dehors une nourriture sensible dans la chair du Sauveur, & rentrant au dedans, il en trouve une toute spirituelle dans la divinité de son Createur.

J'avoile bien que les ames les plus imparfaites, trouvent dans Jesus-Christ & dans tous les mysteres de sa vie & de sa mort, dequoy s'occuper saintement, & dequoy se purifier pour s'avancer dans les voyes de la vertu: mais je soutiens que les ames les plus saintes trouvent encore mieux tout ce qui est necessaire pour parvenir à une tres-haute sainteté, qu'elles puisent dans cette source les lumieres les plus pures & les plus sublimes, pour connoître les vertus les plus relevées, & qu'elles tirent de cette fournaise de charité toute l'ardeur qui peut les rendre des Seraphins.

Enfin, pour renfermer tous les

des Quietistes.

exercices de la sainteté, il faut être perpetuellement dans ces faints mouvemens, entrer & sortir pour contempler la divinité & l'humanité en Jesus-Christ & par Jesus-Christ. Il faut s'élever de l'homme à Dieu, & descendre de Dieu à l'homme, pour remonter à Dieu. Nous ne sonmes pas des Anges: & quand nous aurions été élevez à un tres-haut degté de contemplation, il n'est pas possible de subsister long-temps dans un même état d'élevation. La nature y souf-fre trop, & elle sent une espece de violence; de sorte qu'elle est contrainte de revenir à son premier train; & alors elle éprouve des vicissitudes, qui accompagnent une nature, qui demande à changer. Elle se trouve quelquefois dans les dispositions les plus communes des imparfaits; & elle doit reprendre alors les exercices qui leur sont communs, dont le principal est la meditation des mysteres de nôtre redemption. Cette oraison luy peut sournir des consolations dans toutes ses ariditez, & des forces dans toutes ses tentations. Et quand tout le reste luy manqueroit, ne doir-elle pas compter pour une grace particuliere que Dieu la reçoi-

102 Refutation des erreurs

ve au pied de la Croix avec sa tresfainte Mere, avec son amante Magdelaine, & avec Jean le plus cheri de ses Apôtres? C'est là qu'elle doit attendre l'attrait de Dieu avec humilité. Et si Dieu la veut élever, pourroit-il la trouver dans une compagnie

plus sainte?

Vous donc, qui ayant pris le chemin de la devotion, voulez-vous appliquer à ce saint exercice de la meditation, commencez toûjours par celle des mysteres de Jesus-Christ: tenez-vous au pied de la Croix, & laissez à Dieu le soin de vous avancer, il recompensera vôtre humilité. On ne vetra jamais qu'une ame ait fait de grands progrés dans la vertu ny dans l'oraison, que ce n'ait été par la consideration des mysteres de l'ensance, de la vie, de la mort & de la gloire de Jesus-Christ.

La principale cause de la devotion Deus quos est Dieu même, dit S. Thomas : c'est dignatur vocat, & quem luy qui la donne, qui la foûtient, vult religio qui l'augmente, qui la regle, & qui fum facit; & si voluisfet, la varie selon son bon plaisir. Dies Samaritanos ex indevotis appelle ceux qu'il daigne regarder, devotos fedit S. Ambroise, & s'il eut voulu, ciffet. D. Ambr. super Luc. il auroit rendu devots tous les Sa-D. Thom 2. 2 9.82. a.3. maritains les plus éloignez de la re-

des Quietistes. 193-ligion & de la pieté. Mais de nôtre part les causes de la devotion sont la meditation & la contemplation, parce que la devotion appartient à la volonté, qui conçoit au dedans d'ellemême une tendresse particuliere, & une extrême promptitude pour tout ce qui concerne le service divin, & il faut que tous les mouvemens de la volonté soient produits, & precedez par la consideration.

La premiere est celle de la bonté de Dieu, & des bienfaits que nous en avons reçûs; ce qui faisoit dire au Prophete Royal: Pour moy, mon bien est de me tenir uny à Dien, & Deo borim de mettre toute mon esperance en luy, qui est mon Seigneur & mon Dieu

La seconde consideration est la viic meam. de nos propres défauts, qui nous oblige de lever les yeux au Ciel, d'où nous doit venir nôtre secours. Nous trouverons dans le mystere de l'Incarnation les plus puissans motifs pour aimer, pour adorer, pour reconnoître la bonté de Dieu, qui dans ce seul mystere, la source de tous les autres, a renfermé tant de bienfaits. Aussi pour être instruits, convaincus & corrigez de nos défauts, & consolez dans nos miseres, par la consi. E iiij

Mihi auté adhærere eft : por tre in Domino Deo spem Pfal. 72.

Ur dum vifibiliter Deŭ cognoscimus, per hunc in invifibilium amo em rapiamur. In refat. . Miffæ de Naz.

major devotio excitatur ex confideratione passionis Christi & ex aliis my. Meriis humanitatis ipfius, quam ex co**f**ideratione divinæ magnitudinis. D. Tho, ibid, arz 2.

deration des perfections de Jesus-Christ, de sa vie & de sa mort, l'Eglise nous oblige de rappeller de temps en temps le souvenir de ce tresfaint & tres-profond mystere d'un Dieu fait homme: afin que nous representant souvent un Dieu, qui s'est rendu visible, nous meritions d'être élevez par le secours de sa grace à l'amour des choses invisibles. Ainsi nous experimentons par nôtre propre fragilité, que nous avons besoin de quelque appuy & de quelque objet sensible pour nous porter à Dieu, & pour nous soûtenir en sa presenrequenter ce; & que nous sommes souvent plus touchez de devotion en considerant la passion de Jesus-Christ, & les mysteres de son Humanité, qu'en contemplant la grandeur de Dieu en luymême.

Refutation des erreurs

D'où vient que nous languissons si fouvent dans nôtre tiedeur, & que nous sentons le poids de nos infirmitez spirituelles sans y trouver du remede pour nous fortifier? D'où vient que nous tombons si frequemment dans les mêmes imperfections, sans pouvoir nous en relever? c'est que nous ne voulons pas nous servir de ce remede salutaire & universel.

des Quietistes.

que l'Eglise, que l'Ecriture, que les Peres, que les exemples des plus saints & des plus parfaits, que la raison même nous mettent devant les veux. Jesus-Christ a voulu entrer dans tous les états, afin qu'en quelque état que nous soyions nous-mêmes, nous le voyions au devant de nous, comme nous tendant la main pour nous assister & pour nous conformer aux dispositions qu'il nous a montrées, quand il étoit dans l'état où nous nous trouvons. Et parce que l'état le plus frequent est celuy de nos miseres, nous avons un extrême besoin de mediter les souffrances inconcevables de Jesus-Christ, qui sont une source perpetuelle de misericorde & de consolation pour les justes & pour les pecheurs; pour ceux qui commencent, & pour ceux qui sont arrivez au comble de la perfection. Ce qui a fait dire à Albert le Grand, veritablement aussi grand par sa pieté passionis que par sa science, une chose qui valer quam si paroît extraordinaire, mais qu'on doit quis per ancroire veritable, ayant été avancée pat ret in pane & un Docteur de cette élevation. Il dit, p. Albert. qu'un peu de meditation qu'on fait Mag. Tract. tous les jours sur la passion du Sauveur, sert davantage que si l'on jeu-

Meditatio Christi plus num jejunaапца, &с. de Milla.

106 Refutation des erreurs

noit tous les jours au pain & à l'eau; & que si l'on prenoit une discipline chaque semaine jusqu'à répandre du sang, parce qu'une pareille meditation touche bien plus le cœur, & excite plus l'amour & la devotion envers Dieu, que quelqu'autre exercice que l'on puisse pratiquer. Finissons par un beau & tres-utile passage de S. Bernard, qui etoit un plus parfait contemplatif dans fon novitiat, que beaucoup d'autres apiés plusieurs années d'oraison. Vous donc, dit-il, imitez la prudence de l'épouse, si vous étes sage, portez dans vôtre sein ce bouquet de Myrrhe, conservant dans vôtre memoire & rappellant souvent dans vôtre meditation, toutes les amertumes de la passion de mon Sauveur: c'est ce que j'ay fait depuis le temps que j'ay commencé à servir Dieu. J'ay pris ce bouquet composé de toutes les douleurs & de toutes les amertumes de mon Seigneur, des foiblesses de son enfance, des labeurs de ses prédications, de ses veilles, de ses oraisons, de ses jeunes, de ses larmes, des mépris qu'il a souf-

ferts, & des cloux dont il a été percé.

Tu quoque, fi fapis , imiraberis sponfæ ∍rudentiam, atque huic Myr rhæ tom cha rum fascicu lum de principali tui pectoris, nec ad horam patieris avelli, amara illa omnia, quæ pro te pertulit, fem per in memoria retinens . & affidua meditatione tevolvens. D. Fer. Serm. 43. in CANS.

## CHAPITRE XIV.

En quel sens les Peres & les Saints ont dit, qu'il y a une oraison de repos & de quietude. La Theologie mystique a ses manieres de parler, comme la Theologie speculative.

A Prés avoir fait connoître les er-reurs qui se peuvent glisser dans l'exercice de l'oraison, & empêcher l'utilité qu'on en doit tirer, il est expedient d'éclaireir certaines manieres de parler, qui se trouvent dans les Peres, & particulierement dans saint Denis, dont plusieurs livres qui traitent de l'oraison sont remplis. On ne doit pas s'étonner que les contemplatifs ayent des termes qui leur soient particuliers. La Theologie mystique a cela de commun avec toutes les disciplines sacrées & civiles. La Philosophie & la Theologie Scholastique ont leur slile, composé de locutions barbares; qui sont neanmoins des cless necessaires pour entrer dans les plus grandes disficultez.

Les premiers qui ont écrit de la

Theologie Mystique ont voulu expliquer ce qui se passoit dans leur oraisson & dans les autres operations interieures. Mais ne pouvant pas se faire entendre assez clairement en usant de termes communs, ils ont fait ce que S. Augustin dit de luy-même, en traitant de la beatitude celeste, dont la contemplation qui se pratique sur la terre, n'est qu'une participation:

Quomodo potui, dixi. S. Aug.

Je me suis expliqué, dit-il, comme j'ay pû. On ne doit pas trouver étran-ge qu'ils ayent employé des termes particuliers pour exprimer des choses extraordinaires.

Toutefois, comme j'ay remarqué dans la Preface de cet ouvrage, il semble qu'il y ait au temps où nous sommes une necessité d'éviter ces termes, à cause du mauvais usage qu'on en a fait. Il faut maintenant que ceux qui écrivent pour instruire sur ces matieres les personnes de pieté, s'étu-dient à parler avec toute la netteté possible: Saint Thomas ne s'est jamais fervy de termes finguliers , quoy qu'il ait expliqué les plus sublimes veritez de la vie mystique; & quoy qu'il ait ressenty passuv ses extases qui luy étoient familieres, les operations les plus intimes de la vie contemplative,

des Quietistes. 109

dont Dieu favorile les Saints, il reduit tout aux termes communs de la Theologie, ôtant ainsi à ses lecteurs l'occasion de se tromper par des expressions qui paroissent des enigmes; quoy que les Peres s'en soient servis en un fort bon sens. Il ne nous sera denc pas difficile de déveloper l'obscurité de ces termes, & de montrer en quel sens on les doit entendre, prenant S. Thomas pour interprete.

La plus frequente maniere de parler qu'on trouve dans les Auteurs, & dont on a le plus abusé, est lors qu'on dit que l'oraison la plus parfaite étoit une oraison de repos, ou comme l'on parle, de quietude. On s'est persuadé que c'étoit une oraison passive, dans laquelle l'ame n'agit point de son côté, mais reçoit tout de Dieu, parce que, dit-on, les propres operations de l'ame sont un obstacle aux

operations de Dieu.

Il n'y a point de doute que les Saints n'ayent dit souvent, que pour faire une parsaite oraison, l'ame se devoit mettre dans un grand repos, & que l'oraison elle-même étoit le plus doux & le plus veritable repos de l'ame. Ils ont autorisé cette expression par ce mot du Psalmiste. Vacate & Psal. 45-

Cum quies contemplativæ vitæ agitur in méie , filentium fit in cœlo. S. Greg. Hom. 14. in Ezech. Ad vitam contemplativam pertinet, ab exteriori actione quief.

cere. S. Tho.

đ. I.

Refutation des erreurs videte. Tenez-vous en repos, & considerez, &c. Saint Gregoire expliquant ce passage de l'Apocalypse: " Il s'est fait un silence dans le Ciel, en-" viron d'une demy-heure, entend par » ce silence le repos dont l'ame jouit " dans fon oraison. Lors qu'on est, " dit-il, dans le repos de l'oraison, "il se fait un silence dans le Ciel. Saint Thomas imitant S. Gregoire: c'est le propre, dit-il, de la vie contemplative, de laisser les actions exterieures, & de tenir l'ame dans le 3. 2. 9. 180. repos. D'ailleurs il est constant, qu'il y a une oraison, qui par sa suavité peut être appellée oraison de quietude, lors que l'ame n'étant point troublée du souvenir des choses de la terre, ny dissipée par des distractions qu'il faille combattre; & toutes ses passions étant en un moment arrêtées & comme assoupies, elle joilit d'un profond repos. Sainte Therese a écrit de cette oraison comme nous dirons, & l'appelle oraifon de quietade; non que les puissances de l'ame soient privées de leurs operations naturelles, mais parce qu'elles se sentent doucement appliquées & unies dans une me tranquillité, sans avoir besoin

des Quietistes. 11st de se partager pour repousser les distractions.

## CHAPITRE X V.

Premier sens. Le repos & l'éloignement des choses du monde est necessaire pour l'oraison. La voix de Dieu ne s'entend pas dans le tumulte. Repos dans l'oraison, necessaire pour appliquer l'esprit.

Uand les Peres ont parlé de l'oraison de repos & de quietude, ils nous ont voulu seulement faire entendre, que pour faire une parfaite oraison, l'ame se doit mettre dans un grand repos, par l'éloignement de tous les soins & de tous les embarras du monde, autant que son état le luy peut permettre. Car les soins superflus & inutiles partagent le cœur & reinplissent l'esprit des idées & des phantômes des choses de la terre, & ils sont dans la suite la source d'une infinité, de distractions dans l'oraison.

La vie contemplative est appellée vita conpar les Saints, dit S. Thomas, otium, templativa a qui signific non-seulement repos, dictur; &

tranquillité, mais un loisir qui notis Philosophus etiam in 15 rend les maîtres de tout nôtre temps, Eth. dicit ip-Sam vacatiopour ne l'employer qu'aux operanem; quia exteriores motus vaca tioni repu gnant..... & propter hoc qui operatur fecuadum intelleitum vacare dicitur ab exterioră actione.

Unde S. Gregorius oicit super Ezechiel. Contemplati. va vita elt charitatem mi tota mente retinere, ab exteriori actione quiescere; ita ut nil

jam agere libeat, fed calcatis curis omnibus ad videndam faciem sui creatoris animus mard feat. D. Tho. in 3. dift. 35. q. 1. a. z.

tions de l'esprit. Il ajoûte, que le Philosophe l'appelle vacationem, c'est-à dire, une exemption de toutes les choses qui tirent l'ame au dehors; parce que les actions exterieures sont contraires au repos. vient que S. Gregoire dit, que la vie contemplative consiste à faire cesfer les actions exterieures, pour vacquer uniquement à l'amour de Dieu & du prochain, & à perdre toute sorte d'affection pour les choses du Dei & proxi- monde, foulant aux pieds tous les soins, pour ne s'enflammer continuellement que du desir de voir son Createur.

> En effet, seroit-il possible, qu'un esprit dissipé par les objets de la terre, par des soins inuriles, par des occupations qui ne conviennent point à son état, qui blessent la conscience, & qui remplissent l'ame d'imperfections, ou par des applications excesfives aux affaires & aux occupations qui luy sont propres, quelques bonnes & louables qu'elles soient, un esprit toûjours agissant & toûjours agité, puisse porter toute l'attention

necessaire pour faire une parfaite oraison. C'est ce qui fait qu'en une infinité de personnes de pieté de toutes les conditions, tout le temps de l'oraison se passe à combattre les distractions, & à rappeller l'attention, parce qu'on y porte un esprit remply de tous ses soins & de toutes ses affaires. Mais cette action est-elle de si peu de consequence, cù l'on vient traiter avec Dieu de l'affaire de son falut & de son avancement, l'unique affaire pour laquelle nous avons été créez & rachetez, qu'il ne faille pas recueillir toutes ses fosces pour se rendre attentif? C'est pour cela que S. Denis a mis toute la fainteté à ren- D. Diony? trer dans cette heureuse unité: & S. sius persec-Augustin appelle les veritables fidel- diratis semles, amateurs de l'unité & de l'é-per hoc quod ternité; unissant ensemble le chemin est ex sparsa & le terme, puisque c'est par cette cam consurunité de cœur qu'on s'éloigne de la gere. S. The. multiplicité des choses de la terre, q. 1. d. 2. & qu'on commence à s'établir dans Aug. in Ps. 40 une espece de simplicité & d'immutabilité. C'est par là que l'ame se dispose à meriter cette éternité bienheureuse, qui renferme tous les biens dans sa simplicité, & qui en fera jouir l'ame par son immutabilité.

in 1. dift. 17.

A tumultibus hominű & occupation bus fenfuu mens quem dam stre, itu patitur , ira ut fa'urrum. verbi abice n diti percipere nequeat S. Tho. in c. A. Iob.

Ad me dicžum est verbum abicon ditum, & quali furcive fuscepi. auris m a ve nas fafu ri ejus. 10b. 4

Quid maris nomine, nisi fæcula i m mentium amara inquie tudo fignatur. S. Greg.

moral. cap.

Recte mare Vita fæcularium dicitur: quia dum procellofis aclionú motibus concitatur , ab in. rernæ sapientiæ quiece atque stabilitate disjun. gitur. Ibid.

D'ailleurs comment peut-on entendre parmy le bruit du monde & des creatures , la voix de Dieu , qui ne parle au cœur qu'en secret, & qui ne se fait entendre que comme un doux zephir, comme paile Job? Les occupations des sens & le tumulte des hommes empêchent d'entendre cette voix douce & intime. Où est-ce qu'on trouve la sagesse, demande Job : La Mer répond, elle . n'est pas avec moy. Cat, dit S. Gregoire, que signisse la mer, sinon ces ames mondaines, qui sont toûjours dans l'inquietude, dans les troubles & dans l'amertume par l'agitation de leurs passions, dont l'une ne cesse que pour faire place à une autre.

C'est donc le premier sens, auquel les faints Peres ont dit, que l'oraison étoit un repos ; non pas parce que l'ame demeuroit dans l'inaction, & qu'elle faisoit cesser toutes ses operations, mais parce qu'elle étoit dans un grand éloignement des soins & des affaires de la terre. C'est par sa solitude interieure & son recueillement, & autant qu'il luy est permis par sa retraite exterieure, qu'une ame se met dans cet heureux repos. Mais c'est un repos que les Peres ont

des Quietiftes. appellé otium negotiosum, un repos qui laisse appliquer tout l'esprit à l'unique affaire. C'est en ce sens que S. Augustin voulant se décharger des

foins de son Evêché, disoit à son Peuple: Que personne ne m'envie Nemo inmon loisir, car je l'employe tout en-mco, quia tier à une grande affaire. Les ames veritablement contemplatives, ne bet negotius quittent pas seulement tous les soins qui ne les regardent pas, mais elles en perdent niême le fouvenir, & elles disent sans cesse aux creatures, qui les voudroient tirer de leur repos, & à toutes les pensées superfluës qui se presentent à leur es-

prit, ce que Nôtre Seigneur disoit à Marthe: Îl n'y a qu'une chose de necessaire. J'ay choisi par la grace de Dieu la meilleure part, que ny les hommes ny les passions ne m'ô-

Nemo inmeum orid, magnum ha-Epift. 110.



teront point.

## CHAPITRE XVI.

Second sens. Il y a une oraison, qui par sa douceur peut être appellée oraison de repos. Violente inclination de l'ame de se porter à Dieu. Le plaisir qu'elle goûte lors qu'elle le possede dans l'oraison.

On-seulement l'état d'une vie contemplative pris en general est un état de repos: mais il y a une ornison particuliere, qui par sa douceur peut être appellée une oraison de repos; & c'est le second sens, auqual les Peres ont entendu parler du r pos & de la quietude de l'oraison. Sainte Therese la plus éclairée & la plus fainte maîtresse des contemplatifs, traite de cette oraison au 14. Chapitre de sa Vie, dans le 41. du Chemin de perfection, & dans la quatriéme demeure du Château de l'ame. C'est d'elle que la plûpart des Auteurs semblent avoir pris ce qu'ils en ont écrit. Nul n'en a écrit avec tant de nerteré que cette Sainte, parce que peu en ayant eu l'experience, ils n'ont pas eu la même facilité de

des Quietistes.

s'en expliquer: car nous lisons dans sa vie, que Dieu la mettoit dans le même état d'oraison, dont il vouloit qu'elle écrivît, afin qu'elle se pût mieux expliquer, écrivant ce qu'elle venoit de sentir, & quelquesois ce qu'elle sentoit encore, la plume à la main. Aussi tout ce qu'elle a écrit est énoncé dans la derniere exactitude: & si l'on y fait un peu d'attention, on verra que toute sa doctrine est conforme à celle de S. Thomas; en quoy il est aisé de connoître, que c'étoit un même esprit qui avoit en-

seigné l'un & l'autre.

L'oraison dont elle parle icy, est tout-à-fait surnaturelle, & l'industrie humaine n'y a point de part, Dieu la communiquant à qui il luy plaît. Cet avertissement pourra suffire aux personnes de pieté, qui cherchent Dieu dans la sincerité de leur cœur : qu'est-il donc necessaire de chercher des regles pour une grace qu'on ne peut jamais acquerir par sa propre opération? Il faut apprendre les regles de l'oraison ordinaire, & vivre de telle sorte qu'on ne se rende pas indigne des graces que Dieu nous voudroit communiquer. Le moyen le plus assuré pour ne s'en rendre pas

indigne, est de persister avec sidelité dans l'oraison ordinaire; parce que Dieu selon les loix de son aimable providence, ne fait jamais de graces extraordinaires qu'à ceux qui ont fait de grands progrés dans l'oraison commune, & dans l'exercice des vertus chrétiennes.

Et neanmoins parce qu'il y peut avoir une oraison de repos & de quietude, purement acquise par le secours de la grace, & que cette oraison peut être semblable en quelque maniere à celle qui est infuse & extraordinaire; de même que les Actes des vertus morales & acquises sont fort semblables aux Actes des vertus surnaturelles & infuses: Il est necessaire de montrer icy en quoy consiste cette oraison de repos purement acquise, & de quelle maniere elle doit être pratiquée, asin qu'on puisse connoître & éviter les erreurs qui s'y peuvent mêler faute d'intelligence.

Il faut donc supposer que l'ame a dans le fonds de son être, une tresforte & tres-violente inclination de se porter à Dieu. Toutes choses, dit S. Denis, se portent à Dieu, le desirent & le cherchent autant qu'elles en sont capables. Les êtres intellec-

Ad quod omnia convertuntur, quod desiderant omnia, intellectuades Quietistes.

tuels cherchent Dieu par leur con- lia quidem, noissance & par leur amour. Les êtres contitione; capables de sentiment par la poursui- sibiliter; exte du bien qui leur est convenable, & naturali mo. qui est toûjours une participation de tu...desidece bien infiny. Enfin les êtres privez ratione, ut de sentiment cherchent Dieu par leur principium, mouvement naturel, qui les porte à tivum, ut fileur centre, où ils trouvent leur derniere fin, & comme un vestige de Dionys. cap. ce centre commun & general de tous 4.1.3. les êtres créez, comme les Peres ont appellé Dieu. Ainsi, dit S. Thomas, expliquant S. Denis, toutes choses se portent à Dieu par trois raisons differentes, 1. Parce que Dien est le principe qui les produit. 2. Qu'il est le centre qui les conserve. 3. Et qu'il est la fin qui les attire. Et cette inclination est imprimée si avant dans la mature, dit S. Thomas, qu'elle reste 1. s. q. 60; même dans les demons. L'un des ar. s. tourmens les plus cruels qu'ils souffrent & qu'ils souffriront pendant toute l'éternité, est cette division qu'ils sentent au dedans d'eux-mêmes ; une malice obstinée leur faisant haïr Dieu comme Juge, tandis que la nature les contraint par force de l'aimer comme un bien universel. L'homme donc se portant à Dieu par une

erta fenfus rant triplici ut conserva-S. The. in D.

Refutation des erreurs inclination naturelle, ne sçauroit a-voir un plaisir plus grand que de traiter, de s'entretenir & de converser avec Dieu.

D'où vient donc cet étrange desordre, que l'homme qui est l'image de Dieu, que l'homme qui se porte à luy avec une inclination si forte, qu'il est absolument impossible de la rompre, & que tous les seux d'enser ne seroient pas capables de diminuer; d'où vient donc, dis-je, que cette image de Dieu ne peut être un moment devant son original, quand il

s'agit de faire oraison?

Il n'en étoit pas de même d'Adam dans l'état de son innocence; puisque dans cet heureux temps, il luy auroit été aussi facile d'entrer dans les plus prosondes contemplations, qu'il nous est facile d'appeller le sommeil. La dissernce vient de ce que dans Adam par le privilege de son innocence, toutes les passions & toutes les autres puissances inferieures, étoient soumisses à l'empire de la raison; & cette inclination ne trouvoit rien qui l'empêchât de s'élancer en Dieu. Adam n'auroit jamais senty de plaisir plus grand que de s'entretenir avec Dieu; & toutes ses passions étant

des Quietistes. étant liées, on peut dire que son oraison auroit été une oraison de quietude & de repos. Mais dans l'état où nous sommes, l'innocence est perduë, la nature est plongée dans la corruption, toutes les puissances de l'ame sont desunics, toutes les passions sont dans le desordre & la revolte. Et ainsi l'inclination de se porter à Dieu est comme liée, & cet exercice si doux par luy-même nous devient insupportable. Deux principes funestes causent en nous cette difficulté, la rebellion de nos passions & le déreglement de nôtre imagination; car il est évident que la violence des passions empêche l'application de l'ame, & pour le dire ainsi, l'éloigne du desir & de la connoissance des choses spirituelles pour la faire tomber dans la cupidité & dans l'amour des choses sensibles. Quant au desor-

De toutes les puissances de l'ame il n'y en a point qui porte plus visiblement la peine du peché originel: l'homme n'en peut jamais devenir le maître, quelque effort qu'il fasse pour l'arrêter, elle s'échappe insensiblement, & bien souvent lors qu'on

dre de l'imagination, qui pourroit le

comprendre?

F

roit la tenir, on est surpris de la voir courir sans regle & sans moderation sur toutes sortes d'objets.

C'est donc de ces deux sources déplorables de dissipation, que vient la dissiculté que nous avons de nous appliquer à l'oraison. Mais quand par un assez long exercice une ame a moderé ses passions, qu'elle a mis des bornes à ses desirs, ou qu'elle a converty tout son cœur à Dieu, comme dit S. Bernard; qu'elle n'aime que luy seul,

qu'elle ne craint rien tant que de luy déplaire, qu'elle n'a point de joye que de le posseder, qu'elle n'a point de tristesse que de l'avoir offensé : enfin lors que l'ame accoûtumée à se

Serm. 2. in cap. jejunii.

Appetitus fupetior movet inferiorem ficut fphæta superiot inferiorem. Ex Aristotle. D. Tho. 1. p. q. 81 4. 3.

The. 1. p. q.

81 s. 3.

Ad perfectionem boni
moralis pertinet, quod
homo mo-

mortifier, participe quelque chose de cet empire qu'avoit l'homme dans l'état d'innocence; & que dans le petir monde qui est l'homme, la volonté comme premier mobile entraîne aprés soy toutes les autres puissances, l'oraison devient tres douce, & l'ame s'y applique avec un extrême plaissir. Aussi quelle grande difficulté pourroit-il y avoir, lors que la vertu a acquis de la force, & qu'elle a si bien gagné le dessus dans l'homme,

qu'elle se peut répandre sur l'appetit

inferieur pour gouverner ses passions,

& qu'elle tourne tous ses mouvemens veatur non vers Dieu ? c'est alors que l'homme folum secunayant reuny toutes ses puissances, tatem, sed peut dire avec David; Mon cœur & etiam secundum appetima chair ont tressailly de joye en mon tum, secun. Dien

dum illud quod dicitur, Pfal. 83.

Cor meum do caro mea exultaverunt in Deumvivum. S. Tho. 1. 2. 9. 24. ar. 3.

On peut pratiquer en cet état l'o- Pet modura raison du repos, parce que tout est redundantiz, paisible dans l'homme, & que les rior pars apassions, l'imagination, le cœur & si movetur l'esprit se portent à Dieu : Rien ne in aliquid, trouble cet exercice, & tout se passe dans une grande douceur. L'ame goû. tiam pars inte combien il est doux de converser ad 2. avec la divine sagesse.

nimæ intenfequitur motum ejus, cferior. Ibid.

De conté. platione (a.

pientiæ dicitur. Sap. 8.

Non habet amaritudinem conversatio illius, nec tadium conwittus ejus , fed latitiam & gaudiam. Et S. Gregorius dicit fuper Ezechiel.

Quod contemplativa vita amabilis valde dulcedo eft. S. Tho.

I. z. q. 180. ar. 7.

La contemplation n'est donc pas une oissveré des puissances endormies: ce n'est pas une suspension d'operations; ce n'est pas une inaction inutile & forcée, comme ces nouveaux illuminez l'ont voulu persuader. Elle consiste bien moins en cet abandonnement à toutes les pensées

Refutation des erreurs qui se presentent, & que l'on se permet de recevoir, sans faire aucune violence pour les repousser. Il faut avoir étouffé tous les sentimens du christianisme pour se laisser entraîner à cette erreur. Si nous sommes obligez de demander tous les jours à Dieu, qu'il ne permette pas que nous tombions en tentation, si nous devons fuir tous les dangers, que nous prévoyons de l'offenser, pouvonsnous souffrir cet égarement de pen-sées qui nous peut jetter continuelle-ment dans les plus grandes tentations, & nous precipiter dans les plus énot-

mes pechez?

Les Peres & les Saints qui ont traité de cette oraison étoient bien éloignez de ces sentimens ridicules. Ecoutons sainte Therese traitant de la veritable quietude. Toutes les puifsances de l'ame sont dans un tresg and repos; non pas qu'elles soient su'pendues ou qu'elles soient liées, puisqu'elles connoissent bien qu'elles sont en la presence de Dieu. La memoire & l'entendement sont libres pour leurs propres operations, il n'y a que la seule volonté qui est comme captive & unie intimément à Dieu : & si elle a quelque peine,

des Quietistes. 125 c'est de ce qu'elle doit reprendre sa liberté & sa maniere ordinaire d'agir, où elle ne joiira plus de ce calme. L'ame ne voudroit pas que l'entendement connût jamais autre chose, ny que la memoire fût jamais occupée d'un autre objet, parce qu'elle voit clairement que c'est là l'unique necessaire, qui doit occuper toutes ses puissances, & que le reste ne peut que les tenir dans une inquietude perpetuelle. L'ame ne voudroit pas même que le corps se remuât, parce qu'elle craint que ce mouve-ment ne luy fasse perdre le repos qu'elle possede.

Quelquefois l'ame toute recueillie en clle-même, & toute occupée à connoître ce divin objet, peut à peine parler. Quelquefois elle sent couler les larmes de ses yeux avec une tres-grande douceur. Enfin il luy semble qu'elle n'est plus de ce monde : & dans cet heureux état, elle ne sçait où elle est; elle ne voudroit jamais rien voir de ce monde, elle n'en voudroit jamais oüir parler: & tandis qu'elle est ainsi toute absorbée en Dieu, & qu'elle joiit de ce doux repos, il luy semble qu'il ne luy reste sien à desirer: & elle dit avec saint 116 Refutation des erreurs

Mauh. 15. 4 Pierre, qu'il est bon, ô mon Dieu, d'être icy, faisons-y, s'il vous plast, trois tentes, pour ne quitter jamais cet heureux état.

> Jusqu'icy sainte Therese a expliqué ce qui se passe quand Dieu met l'ame dans ce doux repos, & l'on peut remarquer deux circonstances qui combattent l'erreur de la fausse oissveté; qu'alors les puissances ne sont ny sufpenduës ny liées, qu'elles sont libres pour leurs propres operations, & qu'elles operent actuellement d'une maniere fort douce: que si la volonté est captive, ce n'est que par un excés d'amour, & par l'operation divine qui la fait agir. Car Dieu opere dans les ames afin qu'elles agissent en suivant son operation, & non pas afin qu'elles n'agissent pas, & qu'elles soient oisives & inutiles. Ainsi la memoire, l'entendement & la volonté sont & se connoissent être en la presence de Dieu. Elles sont mûës & se meuvent, toute l'ame agit, & toute l'ame reçoit.

agant, non ut nihil agant. S. Augustinus.

Aguntur ut

## CHAPITRE XVII.

Troisiéme sens, auquel les Saints ont entendu, que dans l'oraison l'ame est dans le repos, parce qu'elle n'a pas une si grande multitude de pensées. Connoissance necessaire dans l'oraison pour exciter la volonté.

I N quelque sens que les Peres & les Auteurs spirituels ayent entendu parler de l'oraison de repos, ils n'ont jamais crû ny avancé, que la volonté dût être sans action & sans mouvement vers Dieu pendant l'oraison. Car si la volonté n'agit pas, il faut qu'elle soit sans l'exercice d'aucune vertu, sans amour & sans merite; cet état de suspension & d'oisiveté est entierement opposé à l'état des bien-heureux. Ce n'est donc par la volonté qui doit être en repos, mais l'entendement, selon le troisiéme sens, auquel on a parlé de cette oraison; non qu'on le doive priver de toute operation, mais seulement on recommande d'éviter la multitude des raisonnemens, la contention d'esprit à les pousser & à les approfon€um omnes potentiæ animæ in una effentia animæ ra licentur ; necesse est quod quando una potentia in tenditur in Suo actu; altera in fuo actu remit. tatur. D Tho. 1. 2. 9. 77. 4, 1.

dir dans l'oraison. Les grands raifonnemens empêchent les affections, parce que les forces de l'ame étant limitées, elle ne peut pas fournir également aux operations de toutes ses puissances. Une trop forte application de l'entendement diminue ou éteint le feu de la volonté, & pendant que l'entendement s'entretient dans ses speculations, la volonté lan-

guit dans la secheresse.

Lors donc qu'on a suffisamment medité sur un sujet, il faut arrêter l'activité de l'esprit, & donner liberté à la volonté de produire ses Actes, parce que tout le merite de l'oraison vient des Actes de la volouté. Saint Denis explique les qualitez de la contemplation, sous la figure du mouvement circulaire, parce que ce mouvement étant le plus parfait de tous, joignant le principe à la fin, & demeurant toûjours égal, il nous marque une parfaite contemplation, où toutes les puissances étant réunies entre elles & unies à Dieu, tout est dans une entiere uniformité. à laquelle on parvient par ces trois moyens.

Primum est Entroitus ani-The ab exte-

Le premier est, que l'ame se retire des choses exterieures pour rentrer

des Quietistes. 129 en elle-même : & c'est là le premier rioribus ad repos que l'ame se procure, non seu- cundum est. lement pour le temps de l'oraison, mais pour mener une vie tranquille & tutum ibstus éloignée des soins de la terre, qui per quam an'appartiennent pas à sa condition; tur ab errore; car l'exercice de l'oraison n'est pas tertium aul'ouvrage d'un seul jour, & il deman- ad ea que sude des dispositions qui rendent un tra se sunt. esprit libre & dégagé quand on veut fis. s Tho. prier.

Le second moyen est de réjinir toutes ses puissances & toutes ses lumieres; ce qui se fait, lors que laissant la multitude des raisonnemens, l'entendement s'arrête dans la vûë de la verité qu'on contemple; & alors l'efprit n'ayant qu'un simple regard sans raisonnement, la volonté acquiert witus in cette heureuse union aux choses qui sont au dessus d'elle ; & c'est la le simplicis vetroisiéme moyen d'arriver à une parfaite uniformité; où comme s'en explique encore S. Denis, l'ame est doucement conduite à la beauté & à & bonum la bonté infinie, pour l'embrasser & tur, ibid. pour en jouir. C'est donc à la volonté & par l'amour de Dieu que se termine l'œuvre de l'oraison : car il faut toûjours se souvenir, que l'union de l'ame avec Dieu est la fin de la medi-

seipsam ; sequadam con. volutio virnima liberatem eft , unio Ex S. Diony-2. 2. g. 180.

Ut ceffante discursu figa. tut cjus incontemplatione unius ritaris. ibid. Uniformis facta unitis virtutibus,

ad pelchrum

manu duci-

130 Refutation des erreurs tation, & cette union ne se peut faire que par l'amour. Chercher à connoître Dieu pour se contenter de le connoître, c'est la speculation d'un Philosophe; mais desirer ardemment & tâcher de le connoître pour l'aimer c'est la contemplation d'une ame fidelle. Ainsi la consideration ne doit fervir qu'à enflammer la volonté: on ne frappe la pierre que pour en faire sortir du feu; mais quand le feu est tiré, il seroit inutile de continuer à frapper. Nous avons au dedans de nous-même une étincelle de ce feu divin caché dans nos cœurs: quand la meditation l'a excité, il seroit inutile d'employer davantage la consideration. Alors il faut s'ariêter, laisser l'entendement dans le repos, & abandonner toute la volonté à son ardeur. Et si elle est une fois excitée, il ne luy sera pas difficile de trouver

In nobis
fcintilla manet velut
igneus ardor
inclufus faxis. Gregorius Nazianzenus.

mour.
Saint Denis repete presque par tout ce principe que nous venons d'établir le plus important de tous pour faire une parraite oraison; & l'on doit expliquer en ce sens tout ce qu'il a écrit de la Theologie mystique &

des expressions pour s'expliquer; il n'y a rien de plus éloquent que l'a-

de la contemplation, étant certain qu'il a voulu recommander cette grande maxime, que nous ne pouvons jamais apprendre les choses di-vines, que par l'union que nous a-vons avec Dieu.

Saint Thomas qui suit exactement S. Denis, dit, que cette union ne se peut faire que par la foy & par la charité. La revelation nous apprend ce que l'entendement n'auroit jamais pû découvrir, & l'experience nous fait goûter ce que l'esprit ne sçauroit comprendre. L'amour va plus haut que la connoissance; car l'entende- D. Thomas ment demeure dehors, & la volonté à fancto l'ic. entre dans ce divin sanctuaire. Elle tore, in 4goûte à loisir les veritez divines, & en les goûtant, elle les apprend: mais parce que toutes les puissances ne se peuvent pas appliquer également en un même temps, il faut arrêter les operations de l'entendement, & laisser agir & joiiir la volonté.

C'est ce que S. Denis appelle entrer dans l'obscurité & apprendre par intelletusier l'ignorance: parce que les operations ftantialem de l'entendement étant atrêtées, & ca l'inquo de la volonté n'étant conduite que par fas est, nos la foy & la charité, il femble que inmittimus. l'on est dans les tenebres, & qu'on iap, le de div.

Sedanter

Refutation des erreurs

nomi D. Tho. lea. 1.

Divin sima cognitio per ignorantiam tradita fecu dum unitionem.

gis accepit.

tritione.

Ibid.

n'apprend alors que par l'ignorance de ce qui est renfermé dans le simple regard de la verité que nous contemplons.

Saint Denis nous fait voir un exem-

ple de cette union en la personne du divin Hierothée; car marquant les degrez par lesquels il s'étoit élevé à cette sublime connoissance, qu'il avoit des mysteres de la Religion, & des grandeurs de Jesus-Christ, il die premierement, qu'il les avoit pû apprendre des saints Theologiens, c'est-Sive à san-Stis Theolo à-dire, des Apôtres, avec qui il avoit pû avoir quelque communication. En Sive experta eloquiorú second lieu, qu'il avoit pû les apperscrutat oprendre par la lecture de l'Ecriture ne perspexit, ex multa cir Sainte, & par l'étude qu'il en avoit ca ipsa lucta fait. Il appelle cette étude un comtione & con bat & une lute; ce qui marque sa profonde meditation fur l'Ecriture. Car il femble qu'on lute avec une difficulté, lors qu'on s'éforce de la vaincre. Et il ajoûte que Hierothée meditoit, non-seulement en lutant, mais en rompant & brisant, pour

parler ainsi, tout ce qu'il lisoit, & tout ce qu'il meditoit : car ce qui est

brisé est divisé jusqu'aux p'us menuës

parties. Ainsi s'étant remply de ces

divines veritez, par la vive voix

Ouod conteritur . ufque ad mi nima dividi-S. The ibid.

des Quietiftes. des Apôtres, par la lecture des Ecritures, & par une étude profonde, il luy étoit facile, lors qu'il venoit à l'oraison, de les considerer suffisamment, & puis de s'enflammer à l'amour de Dieu aprés un simple regard.

Cependant nous pouvons apprendre de là le respect & l'estime que nous. devons avoir pour l'Ecriture, & avec quel soin nous la devons mediter, parce qu'il n'y a point de simples paroles qui ne renferment de profondes veritez. Et c'est pour cette raison que Nôtre Seigneur disoit aux Juiss: Sondez les Ecritures. Il ne les ren-scrutamis voyoit pas à la simple lecture, il de- 10an 5:39 mandoit d'eux une tres-exacte re 8.1 Chrysoft. cherche, parce que les veritez qu'elle pud S. Thocontient, ne sont pas toutes dans la superficie de la lettre; il y en a souvent qui sont cachées sous l'écorce, comme les grands trefors sous la terre.

Enfin la plus douce & la plus parfaite maniere, par laquelle Hiero- re inspiration thée avoit appris les grandeurs de ne non sola differes (ed.) Dieu, étoit l'inspiration divine, ap-estam patiens prenant & goûtant en même temps divina, & ex les choses celestes; & ainsi connois- ad 11 sa, si sant par une espece de simpathie, que dicere, ad

Scrutamini

Sive ex quadam diviniodiscens, sed compassione

134 Refutation des erreurs

indocibilem I & mysticam ipforum per rectus est unitionem & fidem.

Hac compassion five connaturalitas fit per charitatem

l'amour operoit en luy des veritez qui ne peuvent être enseignées. Car l'amour nous unit avec Dieu pour n'être qu'un même esprit avec luy: & cer esprit de Dieu, qui connoît les secrets qui sont en Dieu, nous enseigne en nous enslammant.

que unit nos Deo, secundum illud. 1. Cor. 6.

Qui adheret Deo, unus spiritus est. D Tho. 2. 2. q. 45. a. 2. Spiritus omnia sctutatut, etiam profunda Dei. 1. Cor. 2. D. Tho. ibid.

Affirmatione, ablatrone, eminentia D. Thom.
1. p. q. 13.

Il est vray qu'on peur connoître Dieu par affirmation, par negation & par éminence. Par affirmation dautant que tout ce qu'il y a d'excellent dans les creatures se trouve en Dieu, la sagesse, la bonté, la puissance, la sainteté, &c. Par negation, en retranchant de Dieu tout ce que les creatures ont d'imperfection, comme nous disons, qu'il est immuable, parce qu'il n'est point sujet au changement. Immense, parce qu'il ne peut être renfermé dans aucun lieu: & infiny, parce qu'aucune de ses perfections n'est bornée, comme celle des creatures. Enfin, nous connoissons Dien par éminence, en confessant que tout ce qu'il y a de bon dans les creatures est en Dieu d'une maniere plus éminente & plus parfaite, comdes Quietifies.

me le rayon dans le Soleil, le ruisseau dans sa source, & la chaleur dans le feu. Mais outre ces trois manieres de connoître Dieu, par lesquelles on peut agreablement mediter fur toutes ses perfections; S. Denis en ajoûte une quatriéme, qui est de le connoître par ignorance, & par l'union que nous avons avec Dieu, lors que l'ame s'éloignant des creatures, & puis se laissant elle-même, s'unit à ces rayons tres-éclatans.

Cette connoissance n'est autre chofe que l'experience, quand parmy les ardeurs de la volonté on goûte combien le Seigneur est doux; Dieu imprimant luy-même au cœur, & à l'esprit cette súavité , qui est un avant goût de la felicité éternelle. Et alors l'ame connoît plus que les plus grands Docteurs ne pourroient connoître par les seules lumieres de la nature : Car pour connoître les objets qui sont proportionnez à nôtre entendement, il ne faut qu'appliquer les lumieres de l'esprit; mais pour les veritez qui Oportet au-font au dessus de la raison, il est im- montem nos possible de les connoître que par l'u-tram habere nion que nous avons avec elles; par tutem ad incette raison, que les veritez natu- telligendum, relles, nous les attirons au dedans de telligibilia

inspicit; uniriouem autem excedentem mentis naturam, per quam conjungitur ad ea quæ funt fupra ipfam. Secundum hanc igitur oportet divina inte ligere, non fecund im nos, fed nos ipfos extra nos ipsos statutos, & Solos deitica tos; melius est enim effe Dei & non nostri ipsotum, ita e. nim erunt divina dara cum Deo futuris. S. Dion. de divin nomin 4. 7. S. Tho. lei7. 1.

nous-mêmes, & ainsi nous les abbais fons, & elles perdent leur grandeur. en entrant dans nôtre esprit: mais le propre de la volonté étant de forcir hors d'elle-même, pour s'unir à son objet, lors que l'ame s'unit à Dieu par amour, elle sort hors d'elle-même, elle entre dans la divinité, & là elle apprend les choses d'une maniere divine & au dessus de la portée de son esprit; & ainsi étant sortis hors de nous-mêmes pour être unis à Dieu, nous sommes en quelque sorte deifiez au langage de S. Denis: plus heureux d'être à Dieu par cette union intime, que d'être à nous-mêmes. Quand le Sauveur du monde enseignoit à ses Disciples les secrets de son Pere, c'est, leur disoit-il, parce que vous étes mes amis : la communication des secrete étant l'effet & la marque d'une veritable amirié.

Ce n'est donc pas tant de la connoissance qu'on a besoin, que de l'amour pour apprendre les choses divines. Aprés tous les raisonnemens & toutes les speculations, la plus importante partie de l'oraison sont les ardeurs de la volonté; c'est là que tout se doit rapporter, & sans les affections de la volonté, tout le reste

des Quietistes. est instile. C'est pourquoy toutes les dispositions que nous avons remarquées, l'éloignement des choses de la terre, la solitude, le recueillement où l'on se doit conserver, la contemplation même, & le repos de l'entendement qui se reduit au simple regard d'une verité. Toutes ces choses ensemble pour êt e utiles à la perfection, ne se doivent rapporter qu'à l'amour, se terminer & se consom-

mer par l'amour.

Saint Denis dit, que la paix se trouve en Dieu d'une maniere ineffable, & qu'elle n'est autre que son immu- quomodo tabilité, dans laquelle il trouve un repos, un silence inalterable, & toutes ses perfections souverainement unies entre elles-mêmes & avec son essence. Et aprés faisant voir comment les ames participent à cette divine paix, à ce silence & à ce repos: Il dit, qu'elles y participent en tant qu'elles ont soin de se reduire à l'unité, réunissant toutes leurs raisons à une simple connoissance, & puis s'unissant à Dien, qui est au dessus de toutes les raisons.

De tout ce que nous avons observé dans ce Chapitre, fondez sur S.

Denis & S. Thomas, conformes à

S. Tuftus vocat immobilitaiem, & quiescit, & silentium agit, & quomodo in feipfa & intra feipfam est, & ad scipsam totam; tota superunita cst. S. Dion. cap. 11. apud S. Th. lett. 2.

Propter quam animæ largissimas ipfarum rationes unientes, & ad vitam intelle-Aualein congregantes putitatena

proveniunt juxta proprietatem fuam, via & ordine per immateria lem & fimplicem intellectum, ad caun quæ eft fuper intellectum unitionem.

tous les Peres & à tous les Auteurs de la vie spirituelle, il est aisé de recueillir que ce repos dans l'oraison ne s'entend point des operations de la volonté, mais des raisonnemens de l'entendement, dont il ne se faut servir que pour enflammer la volonté. Ce seroit un grand déreglement, dit S. Augustin, d'aimer pour connoître, mais le veritable ordre c'est de connoître pour aimer.

# CHAPITRE XVIII.

Que c'est une erreur de se vouloir rendre indisserent pour la pratique des vertus, & pour la possesson même de Dieu.

Impossibile est esse aliquam cognitionem quæ totaliter sit falfa abique admixtione alicujus ve**ri**tatis .... Unde & ipfa doctrina Dæтолит, qua fuos prophe. tas instruunt, aliqua vera continet..... Unde D. Chrysotto.

L n'y a point d'erreur qui ne soit mêlée avec quelque verité. L'entendement a le même rapport à la verité, que la volonté à la bonté. Or il est impossible de trouver un mal entierement mal, il ne pourroit pas se soûtenir par luy-même. Et ainsi il n'est pas possible, dit S. Thomas, de trouver une connoissance entierement fausse, & sans un mélange de verité. Le demon même couvre n'estimate de quelque verité les er-

des Quietiftes.

reurs qu'il veut enseigner, & l'enrendement est seduit par l'apparenice du vray, comme la volonté est dum vers disisséduite par l'apparence du bien. dacium sum
L'esprit d'erreur, dit S. Chrysostome, rara veritate
commendet. a permission de dire quelque verité, D. Tho. 2.2. & il en use pour faire mieux rece- 9.171. a. 6.

voir le mensonge.

Cela se voit tres-évidemment dans un nouveau système qu'on a fait de la vie spirituelle: les principes communs en sont tres-certains, mais on y a mêlé beaucoup d'erreur. Les Peres & les Maîtres de la vie spirituelle & de la Theologie mystique ont enseigné qu'une ame qui veut travailler sincerement à sa sanctification, doit entrer dans une entiere indifference pour toutes les choses qui sont hors de Dieu, ne regarder que sa gloire & sa seule volonté, se dépouiller de ses propres interests, & avoir un amour tres-pur sans aucun retour sur elle-même.

Mais cette indifference doit être uniquement pour les choses indifferentes de leur nature, qui ne conduisent pas l'ame à Dieu, & qui ne sont pas Dieu même, Dieu seul suffit à une ame, tout le reste luy doit être indifferent. L'attachement qu'elle 2

140 Refutation des erreurs à Dieu, qu'elle possede comme son unique bien, la rend indépendante de toutes les creatures. Mais ces nouveaux spirituels veulent que cette indifference soit generale, & pour les choses mêmes qui regardent le salut éternel; indifference pour les consolations, & pour les ariditez; indifference pour l'acquisition des vertus, & pour leur perte; & ee qui est étrange; indifference pour la possession & pour la privation de Dieu; c'est-à-dire, indifference pour son salut éternel ou pour sa damnation éternelle; parce que, disent-ils, on ne doit regarder en tout que la gloi-re de Dieu, & l'accomplissement de sa volonté, qui se trouve également au salut & à la perte des ames.

Qui pourroit croire qu'on fût jamais venu à cet excés d'aveuglement? Mais ce qui fait bien connoître l'esprit de ces nouveaux mystiques est, qu'établissant une indisserence generale & entiere pour toutes choses, ils en exceptent les exercices de penitence. Ils n'ont point de honte d'avancer, que les mortifications & les penitences sont des obstacles à la perfection, parce qu'elles donnent de la vigueur aux sens au lieu de les a-

mortir.

des Quietistes. 141 Ces paradoxes sont appuyez sur les mêmes raisons que les autres erreurs que nous venons de refuter en fait d'oraison. Tout le monde voudroit être Saint; & ces abandonnemens que l'on enseigne n'ont pour but que la perfection; mais on voudroit être Saint & parfait sans qu'il en coûtât. Ce seroit trop s'il falloit avoir pour la justice cette grande ardeur que l'Ecriture compare à une soif violente; s'il falloit s'exercer en la pratique de toutes les vertus, & même des vertus les plus difficiles & les plus humiliantes; sur tout s'il falloit embrasset avec plaisir toute sorte de mortifications & de souffrances: on s'engageroit à de rudes combats qui feroient trop de peine à la nature. Il faut donc établir la sainteté dans la chose du monde en apparence la plus facile, dans une entiere indifference, & un abandon absolu à tout ce qui peut arriver; perdre ou conserver la grace; acquerir ou perdre la gloire du Paradis: comme on avoit déja mis toute la perfection de l'oraison dans l'inaction & le repos des puissances, c'est-a-dire, dans une pure oissveté. L'homme par la corruption de sa na-ture a un tres-grand dégoût des choRefutation des erreurs ses de Dieu, & il ne luy est pas dissificile de passer de ce dégoût à une entiere insensibilité, qu'on a revêtu du nom specieux d'indisserence. Mais je vais montrer clairement que cette erreur renverse tous les desseins que Dieu a eus en produisant l'homme, & par consequent qu'elle détruit le salut & la sainteré de l'homme, qui aprés la gloire de Dieu, est la fin de la creation.

## CHAPITRE XIX.

Que Dieu unit sa gloire avec l'interest de ses creatures. Il crée l'Ange & l'homme, asin qu'ils le connoissent, qu'ils le possèdent, & qu'ils soient heureux par cette possession.

Universa propter seanetipsum operatus est Dominus. Prov. 16. 4. L ne faut pas douter que Dieu n'ait créé le monde, & produit toutes les creatures pour luy-même. Il avoit été heureux pendant toute l'éternité par sa propre grandeur. Il possede en luy-même toute sa gloire & toute sa felicité. Le Pere produit le Fils: le Pere & le Fils produisent le saint Esprit, & c'est là toute leur gloire.

des Quietiftes. Ce n'est donc pas la necessité ny le desir d'être plus heureux, qui a obligé Dieu de créer le monde : c'est sa bonté, qui est uniquement la cause & la fin de la creation. Il a voulu fortir hors de luy-même, parce que c'est le propre du bien de se communiquer. Il a donc créé l'Ange & l'homme, & il ne peut agir que pour une fin qui soit égale à luy-même. Il a créé l'un & l'autre pour luy-même, afin qu'ils le connoissent, qu'ils l'aiment, qu'ils le louent, & qu'ils luy rendent toute la gloire qu'il peut recevoir de ses creatures. Ainsi l'Ange & l'homme en connoissant Dieu le possedent, & en le possedant ils sont rendus bienheureux. Toute la felicité des creatures intellectuelles consiste en la possession seule de Dieu. C'est ainsi que Dieu unit sa gloire avec l'interest & la persection de l'homme : parce qu'en se faisant connoître à I homme & à l'Ange, il trouve sa gloire dans cette manifestation; & l'Ange & l'homme trouvent dans cette connoissance toute leur felicité. Dien, dit S. Augustin, a rendu la Fecit Docreature intellectuelle, capable de minus creaconnoître le souverain bien, asin que nalem, que le connoissant, elle l'aimat; que l'ai- num intelli-

144 Refutation des erreurs

getet, intelligendo amaret, amádo possideret, possidendo frueretur, &c sie in zeternú beatificarecur. D. Auz.

Gloria est frequents de aliquo fama cum laude, clara cum laude notitia. D. Aug. lib. 83, 99, 931. L. 3. Cont. Maximinum. D. Thom 1.

rant, elle le possedat; que le possedant, elle en jouît; & que jouissant de cet être suprême, elle sut bien-heureuse pendant toute l'éternité.

On demandera en quoy consiste cette seconde gloire que Dieu veut recevoir de ses creatures aprés la souveraine gloire qu'il a en luy-même? Il est certain que la gloire que l'on peut donner à un Roy & à Dieu même, n'est autre chose qu'une claire connoissance de leur grandeur accompagnée de loiiange. Il étoit donc necessaire que Dieu fît voir à découvert à l'homme & à l'Ange toutes ses divines perfections, & qu'il se fît connoître, non pas seulement par les ouvrages de ses mains, cette connoissance ne pouvant être que tres-obscure; mais aussi qu'il se fit connoître immediatement en luy-même, & qu'il manifestât cet Ocean de grandeurs; & que cette manifestation fût accompagnée des louanges de l'Ange & de l'homme, qui dans la vûë de cette majesté infinie, luy rendront des hommages, & luy chanteront des Cantiques pendant toute l'éternité.

Voila des principes qu'on ne peut tevoquer en doute, & qui condamnent évidemment cette indifference

criminelle,

des Quietistes. 745 eriminelle, puisqu'elle s'oppose dire-

chement au premier dessein de Dieu, en nous mettant dans l'impuissance de donner à Dieu la gloire qu'il veut recevoir de nous. Il est donc vray, que Dieu cherche sa gloire, mais il ne la cherche que dans la manifestation de ses persections, & dans les loisanges qu'il reçoit des creatures ca-

pables de les admirer.

C'est donc une erreur d'avancer que parce qu'on ne doit chercher que la gloire de Dieu, il faut se rendre indifferent pour la beatitude qui consiste en la vûê de Dieu, & de toutes ses perfections: voicy comme nous fommes obligez de raisonner. Nous devons chercher uniquement la gloire de Dieu: or cette gloire ne se peut trouver que dans la connoissance de ses perfections, & dans les louanges qui accompagnent cette connoissance. Ainsi le desir que nous devons concevoir de donner à Dieu toute la gloire que nous sommes capables de luy donner, nous oblige necessairement de desirer de le voir, & de le posseder, & en le voyant de l'aimer, & en l'aimant de le loiier.

Mais il faut détruire icy ce qui a donné occasion à cette erreur. On

Refutation des erreurs s'est faussement imaginé, qu'en desirant la beatitude qui est dans le Ciel, on ne cherchoit que son propre interest. Il est vray que si l'on n'aimoit Dieu que par rapport à soy-même, ce seroit un tres-grand déreglement, & ce seroit vouloir mettre Dieu au rang des choses créées, que nous aimons, ou pour le plaisir que nous en tirons, ou pour nôtre seule utilité. Mais le veritable amour garde un ordre bien different : il nous porte à desirer la beatitude, comme la fin par laquelle nous reposons en Dieu, & non pas comme la fin dans laquelle nous reposons. C'est le raisonnement de S. Thomas. Ce n'est pas dans la beatitude que l'homme repose, comme en sa derniere fin, mais Dieu seul est la derniere fin en laquelle l'homme repose. La beatitude est la fin de tous les moyens que nous prenons pour aller à Dieu, pour nous unir à luy, & pour meriter sa possession. Mais si nous comparons la beatitude avec la gloire de Dieu, c'estla gloire de Dieu qui est la derniere fin, & la beatitude n'est que le moyen ordonné pour y parvenir. Car lors que l'ame desire de voir Dieu, de le posseder en lay-même, & de l'aimer en le posse-

Beatitudo est sinis, quo avima in Deo quiescit, non in qua quiescit: quia non in ipsa, sed per ipsam in Deo quiescimen Deo quiescimes. 61.

des Quietisses. 147 dant, elle ne s'arrête pas en ce qui la touche, mais portant sa vûë plus loin, elle considere qu'en voyant Dieu, & en le possedant elle l'aimera, elle le loüera dans toute l'éternité; & que dans cet amour, dans cette adoration, dans ces loüanges, Dieu trouvera toute la gloire pour laquelle il l'a ctéée, & qu'il luy commande de luy donner.

## CHAPITRE XX.

Que cette indifference est impossible. Dieu a donné à l'homme une inclination qui le porte sans cesse à luy, & cette inclination est bonne.

Indifference que nous refutons; n'est pas seulement criminelle, puisqu'elle s'oppose aux desseins de Dieu; & même déraisonnable, puisque le desir de la gloire de Dieu, qu'elle seint de conserver, la détruit. Je soûtiens qu'elle est impossible.

Dieu ayant créé l'homme pour luymême, & ayant voulu qu'il trouvât sa derniere fin dans sa possession, il a imprimé dans le fonds de sa nature

Fecisti nos Domine ad te , & inquietum est cor nostrum donec quief car in te. D. Aug. Confell. live: . c. ı.

148 Refutation des erreurs une forte inclination à le chercher & à l'aimer. Vous nous avez faits pour vous, luy dit S. Augustin, & nôtre cœur n'a point de repos jusqu'à ce qu'il se repose en vous. Le mouvement & l'agitation que l'homme resfent perpetuellement dans son cœur, & qui ne luy laissent trouver aucun repos dans les creatures, luy font assez connoître qu'il est destiné à une fin plus élevée, & que Dieu seul est le centre où il se doit reposer. Cette inclination est la plus vio-

lente de toutes les inclinations de l'homine, parce qu'elle est l'amour de la derniere fin, & l'amour de la fin est le plus violent de tous les a-mours. L'appetit de la fin dans tous les Arts que l'on embrasse, dit saint Thomas, n'a ny bornes ny mesures,

no. Medicus parce qu'il est luy-même la mesure de tout le reste. Comme nous voyons, ajoûte-t'il, qu'un Medecin ne met nem fanitati, point de bornes au desir qu'il a de &c. D. Tho. 2. 2. 9. 27. donner la santé; & que s'il pouvoit, g. 5, il la voudroit rendre inalterable.

Mais de plus cette inclination ne se peut jamais perdre, parce qu'elle nous est imprimée par l'Auteur de la nature, & qu'elle est la premiere de toutes les inclinations, qui les conduit

Appetitus finis in omnibus artibus est absque fienim non imponit fides Quietistes.

& les employe toutes. Car tout ce que l'homme fait & tout ce qu'il de- D. Thom. 1. sire, ne procede que du desir qu'il a de la derniere fin, du souverain bien & de la beatitude. Or cette inclination intime n'est pas une inclination d'interest: elle est toute pour Dieu, & elle s'oppose de sa nature à toutes les inclinations particulieres, qui se portent à un bien particulier, aux plaisirs, aux richesses, & à tout ce qui peut être contraire à l'obéissance que nous devons à Dieu.

Toute la nature nous apprend que les parties aiment plus le tout qu'elles ne s'aiment elles-mêmes. Ainsi la main s'expose à recevoir le coup qui menace la teste; & parce que la 1ai- conservatiofon imite la nature, nous voyons quelque chose de semblable dans les D. Thom 1. vertus politiques & civiles: Un Citoyen expose sa vie pour le salut de la

Republique.

Or Dieu est un bien universel, Bonum ntoutes les creatures l'Ange & l'hom-niverfale me ne sont que comme de petites por- Ibid. tions de ce bien, n'ayant l'être que par la participation de cet être souverain, qui a en soy toute la plenitude de l'être. Il faut donc que l'Ange & l'homme aiment Dieu par cet

2. q. z. a. uls.

Sicut mianus exponitur icter ad tionem to 1 tius corporis. p. q. 60. A. S.

amour naturel, plus qu'ils ne s'aiment eux-mêmes. Il n'est donc pas vray que l'amour qui nous porte à Dieu, comme à nôtre derniere sin, soit un amour d'interest, qu'on doive rejetter. Si l'homme par cet amour & par cette inclination s'aimoit plus

Alioquin fi naturaliter plus seipsum diligeret qua Deum , sequeretur quod natu xalis inclinario effet perversa, & quod non perficerctur per charitatem, fed de-Rrueretur. D. Tho. 1. p. 9.60. 4.5.

& par cette inclination s'aimoit plus luy-même qu'il n'aime Dieu, cette inclination seroit mauvaise, & la nature & la grace seroient opposées ensemble, quoy qu'elles viennent d'un même Createur, & ainsi l'amour naturel seroit détruit, & non pasperfectionné par la charité, ce qui est contre le sentiment de tous les Peres, qui enseignent unanimement que la vertu, la grace, & la charité, sont des perfections que Dieu ajoûte aux dons de la nature. Au contraire, l'inclination qui nous porte à Dieu devance, accompagne, & excite toutes les autres inclinations. Comment donc est-il possible d'accorder avec de si constantes veritez, ce principe d'indifference pour la possession de Dieu même. Dieu attire toutes les creatures à luy comme à leur derniere fin. C'est un Soleil, & les creatures comme des élisotropes se tournent au-

tour de luy. De sorte qu'aimer Dicu

au dessus de toutes choses comme le

D. Dionyf.c. 4. de divin. nom.

Diligere Deum super omnia, est quiddam connaturale homini, &

des Quietistes. 151
souverain bien, ne convient pas seu- cuilibet crealement à l'homme, mais à toutes les solum ratiocreatures privées de raison, & de nali, sed efentiment, autant qu'elles sont capa-nali, & inables d'amour.

tiam irrationimatæ, fccundum modum amo: 18

qui unicuique creature competere potest. D. Tho. ibid. Cr. 1. 1. 9. 109. Art. 3.

Que sont toutes les inclinations, dit S. Augustin, & tous les poids que nous observons dans les creatures, finon une espece d'amour qui les ponderum, porte à leur centre. Le corps est por. gravitate, té par son poids, comme la volonté levitare seest attirée par son amour. Et il dit ailleurs, tout ce qui peut aimer, aime Dieu. Il n'est donc pas possible de suspendre les creatures à l'égard de leur centre; il faudroit arracher au feu sa legereté, à la pierre sa pefanteur, à l'eau & à l'air leur fluidité, à l'homme & à l'Ange leur amout gir quidquid naturel, qui n'est pas, ainsi que dans les autres êtres, une inclination morte, mais extrêmement vive, animée & renforcée par la connoissance qu'ils D. Tho. 9.5. ont du souverain bien. Car la volonté parmy tous les êtres créez approche le plus de Dieu comme derniere fin. Le cœur de l'homme étant fait pour possèder un bien infiny, ne

Nam velue amores corporum momenta funt ponderum, five furfum rantur. Ira enim corrus pondere, ficut animus amore fertur quocumque fertur. D. Aug.lib. 11. de Civit. cap. 28. Deum dilidiligere poteft. D. Aug. Solilog. c. 1. D. 7 ho. q .: 2. de verit. a. z.

art. 10.

G iiii

fçauroit être remply par un bien créé. L'entendement de l'homme a été créé avec une capacité infinie, il ne fçauroit être affouvy par la connoiffance d'une veriré finie, quand bien il connoîtroit toutes les veritez. On doit donc être convaincu par toutes ces raisons, que l'indifference pour la possession de Dieu, pour le bonheur ou pour le malheur éternel, est entierement impossible.

### CHAPITRE XXI.

Autres raisons qui combattent cette indifference. La regle de nos actions ne peut être la gloire de Dieu en luy-même. Dieu est toûjours indépendant des creatures. Il faut chercher la gloire de Dieu dans les devoirs de son état. Difference d'une providence universelle & d'une providence particuliere.

L y a encore icy une reflexion tresconsiderable à faire, qui donnera un fort grand jour à tout ce que nous avons déja dit. C'est que la regle de nôtre vie ne peut être une vûë generale, vague & confuse de la gloire de

Dieu, mais qu'elle doit être déterminée par les obligations de nôtre état. Car si on ne considere que la gloire de Dieu en general, il est certain que Dieu sera également glorifié, si les champs sont cultivez, ou s'ils demeurent incultes. Si l'imprudence d'un valet laisse mettre le seu à la maison qui la consume, ou que par sa diligence il arrête la violence du feu. Si un domestique infidele emporte tout le bien d'une famille. Cependant n'employe-t-on pas tous ses soins pour empêcher de semblables maux ? Seroit-on fatisfait d'un valet qui répondroit froidement que tout est égal pour la gloire de Dieu? Les ordres de la providence Divine n'empêchent pas que nous ne nous servions de nôtre raison, & que nous n'agissions selon les regles de la prudence; de deux maux nous évitons le pire; de deux biens nous choisisfons le meilleur. La pratique dément toutes les speculations contraires. Y a-t-il quelqu'un de ces indifferens qui Mentitut soit indifferent pour ses interests & bi. Pfal. 26. pour les commoditez de la vie, & qui voulût bien que ceux qui sont sous luy se servissent de ce principe, que tout est égal pour la gloire de

Dieu, bien servir un maître ou le servir mal? Il est étrange qu'on ne reçoive cette regle que pour les choses du salut. On a eu raison de ne l'étendre pas plus loin: car on auroit sait revolter tout le genre humain pour s'y opposer, parce que cette indifference détruiroit tous les états

& tous les devoirs de la vie. On ne nie pas que Dieu ne tire sa gloire des tourmens des damnez, de la perte de nos biens, & de tous les renversemens du monde. Mais ce n'est pas cette espece de gloire qu'on doit chercher de donner à Dieu. Ce feroit une temerité de vouloir penetrer dans ses secrets; il permet qu'il y ait des méchans, & il les punira pendant toute une éternité. Nous devons adorer sa justice & trembler à cette vûë: nous sçavons qu'il tirera sa gloire des damnez, & que malgré toure leur rage, il les forcera de stéchir les genoux, nous devons admi-rer sa sagesse & considerer la grandeur de sa divine providence, qui tire le bien du mal. Mais en adorant ses secrets, & en nous soûmettant à ses ordres, nous devons tourner nôtre vûë sur nous-même, & consideret de quelle maniere nous pouvons le loiier

des Quietistes.

par amour, sans attendre qu'il tire par sa vertu toute puissante sa gloire

de nôtre insensibilité.

Il y a bien de la difference, dit S. Thomas, entre la condition d'un particulier qui ne doit pourvoir qu'à certaines choses, & la grandeur de Dieu dont la providence s'étend sur tout. Celuy à qui on a donné le soin de quelque chose en particulier, doit faire ses efforts, pour conserver ce qui a été commis à sa garde, pour en empêcher la perte & en éloigner toute sorte de désauts. Mais Dieu dont la Provisor universalis. providence est universelle, doit permettre quelque défaut, quelque perte, quelque mal particulier, pour ne pas empêcher le bien commun. C'est pour cela qu'on dit que les corruptions & les défauts particuliers dans les causes naturelles, sont contre la nature particuliere, mais ils sont conformes an dessein de la nature universelle entant que le défaut de l'un universalis. sert au bien de l'autre, ou au bien de tout l'univers. Car lors qu'un individu se corrompt, un autre s'engendre, ce qui fait la conservation de l'espece. Or la providence de Dieu universali; s'étend sur tous les êtres, il faut donc quia proviqu'il permette quelque défaut parti- laris excludit

Provifor. particularis.

De intentione natura Dicendum quod aliter de co est qui habet curam alicujus particularis, &

de provitore for particu156 Refutation des erreurs

culier, pour ne pas empêcher le biendeffectum ab eo quod eius general, étant certain que si tous lescaræ fabai maux étoient empêchez, il manquetur, quantú potest's fed roit beaucoup de biens dans l'Uniptovifor uvers. Le Lion ne pourroit pas vivre, Luve talis permittit ali si tous les autres animaux conserquem defevoient leur vie. La patience des Mar-Étum in ali. quo particu tyrs n'auroit jamais été admirée, s'il lari accinere. n'y eût eu des tyrans pour les tourne impediatur bonum menter; ce qui a fait dire à S. Augutotius... Cum stin, que Dieu qui est tout-puissant igitur Dens fit univerfane permettroit jamais aucun mal dans lis provifor les creatures, puisqu'elles sont sesouvrages, s'il n'étoit tout ensemble totius entis, ad ipfius pi ovidentia si puissant & si bon, qu'il peut tirer pertinct ut permittat du bien même du mal. quofdam deictus effe in

aliquibus particularibus rebus, ne impediatur bonum universi she enm omnia mala impedirentur, multa bona deessent universor non enim esser vita teonis, si non esser occisio animalium a neo esser parientia Mattytum, si non esser persecutio tyrannotum. Unde dicit Augustinus in Enchiridio. Capite undermo. Deus omnipotens millo mode sincret malum aliquod esser in operibus sur, nusi usque aleo esser one ipotens o bonus, ut benefaceret etiam de

malo. D. Iho, 1. p. q. 2, 2, a. 2, ad 2.

In usus profundaru cogitationum suarum. D. Aug. ex lib. 2. de nupt. cap. 2.

Voila une resolution tres-claire de toutes les dissicultez qu'on peut proposer sur ce sujet. Dieu par les ordres impenetrables de sa providence, permet qu'il y air des reprouvez; mais les reprouvez peuvent avoir leur usage. Leurs déreglemens sont mieux paroître la vertu des justes, comme les pauses même de la Musique ser-

Sicut filentii interpositio facit candes Quietistes.

vent à rendre la melodie plus douce. tilenamesse suavem. Leur malice toute obscure & toute D. Thom. 3. noire qu'elle est, releve la beauté de contra Gent. la grace & de la fainteré. Dieu se scientific. gouverne, dit S. Augustin, comme nat nigrum colorem, ut un Peintre, qui mêle avec art les om- sit decora bres & les couleurs pour rendre la pictura.
peinture plus agreable. L'Eglife, ainfi serm. 110. de que nous avons dit, n'auroit pas eu divers. c. s. des Martyrs , & ne pourroit pas encourager les fideles, par leurs exemples, s'il n'y avoit point eu de persecuteurs. Nous douterions peut être, si la fureur des hommes avoit pû al- Ne occidas ler jusqu'à cet excés que de faire mou- do oblivis rir le Fils de Dieu, si les Juifs ne per- la mei. sistoient encore dans leur obstina- Pfal. 38. tion, & s'ils ne confessoient qu'ils ont mis en croix celuy que les Chrétiens adorent & reconnoissent pour Dieu. C'est un miracle continuel qu'une Nation, qui est dans le mépris & même en abomination dans tous les Royaumes du monde, se puisse conserver: Dieu neanmoins la conserve pour rendre un témoignage perpetuel à son Eglise. C'est ainsi que Dieu fait servir à sa gloire ce qui sembleroit l'obscurcir.

Dieu permet donc qu'il y ait toûjours de la paille & de l'yvroye mêlée

153 Refutation des erreurs

avec le bon grain, il est de sa providence universelle de vouloir le bien & de souffrir le mal, mais cela ne nous regarde point : nôtre devoir & nôtre obligation est de procurer nôtre salut éternel par tous les moyens que Dieu nous fournit; il nous laisse l'usage de la raison & de la liberté: c'est à nous d'éviter les dangers de l'offenser, d'avoir une horreur infinie du peché, & une ardeur infinie pour la possession de Dieu.

Bien loin que nous devions admettre cette mortelle indifference; l'un des desseins de Dieu, quand il permet la perte des reprouvez, est de nous retirer de l'indifference & de l'insensibilité par la consideration du malheur où ils se precipitent : on connoît plus parfaitement le bien en le comparant avec le mal: & quand nous voyons commettre le peché, nous desirons la vertu avec plus d'ardeur : de même que les malades connoissent mieux que la santé est un grand bien, quand ils l'ont perdue, & la desirent alors plus passionnément, que quand ils se portoient bien.

Bonum ex comparatione mali magis cognostiiur: & dum aliqua mala perpetrantur, ardentius bonum optamus; ficut quantum fit bonum sanitas, infitmi maxime cognoscunt, qui etiam

ad eam magis exardescunt quam fani. D. Thom. contr Gent. cap. 71.

des Dirietistes.

Laissons donc à Dieu ce qui est du ressort de sa providence: adorons la suum. D. profondeur de ses jugemens sans les Ang. in Pfal. éplucher, nous courrions risque d'y perdre la raison & la foy. Soyons asfurez qu'il est la sagesse même, la verité, la sainteté, nôtre Createur, nôtre Sauveur, & nôtre Pere. Pensons seulement à operer nôtre salut avec tremblement, mais aussi avec une ferme confiance qu'il nous veut fauver, si nous le voulons, en cooperant à sa grace, & remplissons chacun avec une grande fidelité les obligations de nôtre état. Quelqu'un demande à Jesus-Christ dans S. Luc: Seigneur, y en a-t. il peu qui se sauvent? & il répond, efforcez-vous d'entrer par la porte étroite. Il semble qu'il ne répond pas à la question qu'on luy fait, dit S. Cyrille; on luy demande, si le nombre de ceux qui sed dicendu se sauvent est petit, & il ne répond qu'en montrant le chemin qu'il faut tenir pour se sauver. C'étoit neanmoins, dit ce Pere, la juste réponse qu'il falloit faire à ces curieux, & c'étoit sa coûtume d'en user ainsi, lors qu'on luy demandoit des choses inutiles: il répondoit aux hommes ce quod unle qui les touchoit, & qui leur étoit uforet...quid

Domine, si pauci funt, qui falyantur? Ipfe autem dicit ad illos : co. tendite intrare per angultain pottam. (ap. 15. Non videtur autem Dominus respondere ... quod mos crat salvatoris nor respondere interrogantibus, fecundů quod eis videbatur, quoties inutilia quærebant, led tespiciendo audientibus

Refutation des erreurs

tile. Quel profit auroient-ils tiré de autem commodi provescavoir s'il y en a beaucoup, ou s'il niret audieny en a peu qui se sauvent? mais il tibus feire, an molti, an leur étoit important de sçavoir, de pauci funt quelle maniere ils se pouvoient sauqui falvantur; necessa. ver. C'est donc par un effet de sa rium autem sagesse que Jesus-Christ ne répond magis erat, scire modum rien à une question qui ne touchoit quo aliquis les hommes en rien. Il répond seulepervenit ad falutem. Difment ce qui leur étoit necessaire de penfative ergo ad quæ- scavoir. ftionis vani-

loquium nihil dicit, sed transfert sermonem suum ad rem magis necessatiam. D. Cyril, in catena aurea D. Tho.

Ne cherchez pas les choses qui sur-Altiora te ne quæsieris. Eccles. 3. 22. passent vôtre portée, dit le Sage: autrement Dicu confondra vôtre curiosité, souvenez-vous qu'il est au Ciel,

Sed quæ tibi præcepit Daus, illa cogita semper. ibid.

quez-vous seulement à méditer incessamment les choses qu'il vous commande. Il nous commande de l'aimer de tout nôtre cœur, de tout nôtre Matth. 22.37 . esprit, de toute nôtre ame, & de toutes nos forces. Il nous ordonne de luy demander tous les jours que son regne vienne; c'est-à-dire, selon S. Thomas, que nous soyons rendus par-

& que vous êtes sur la terre; Appli-

ticipans de sa gloire : il veut que Matth. 5. Non fuffinous ayons faim & foif de la justice: cir nobis vel-Car il ne suffit pas que nous aimions le justiciam, la justice, c'est-à-dire, l'exercice de nifi justiciæ patiamur fa-

des Quietistes. 161-toutes les vertus. Il veut que nôtre mem. D. ardeur soit si grande qu'on la puisse caten. aur. D. comparer avec la faim & avec la soif. Thom. Ensin, Dieu sait cette terrible menace aux fideles, qu'il les vomira, c'està-dire, qu'il les rejettera du sein de sa misericorde, s'ils viennent à être tiedes. Or c'est bien moins d'être tiedes, que d'être insensibles & indifferens. Pensez sans cesse à ces choses, & ne vous mettez plus en peine quel doit être vôtre sort. Vous étes Chrétien, Dieu est vôtre Pere : rendez-luy ce que vous luy devez, & ce qu'il demande de vous. Mais parce que cette pensée importune nous peut venir quelquefois dans l'esprit, que seroit-il de nous, si Dieu vouloit user de sa justice à nôtre égard? je veux montrer de quelle maniere l'on doit agir, & se fortifier en ces occasions-



### CHAPITRE XXII.

De quelle maniere l'on doit se com-porter, quand on est tenté des pen-sées de la reprobation. Doctrine excellente de Taulere.

Es ames qui s'examinent avec soin, & qui pensent souvent à leur derniere fin, entrent quelquefois-dans de grandes craintes de leur sa-lut. Mais au lieu d'entrer dans cette indifference, pour la possession ou pour la perte de Dieu, afin de calmer les troubles de leur conscience, elles doivent exciter leur esperance, & se Izuh. 31. 11. dire à elles-mêmes, Dien ne vent point la mort du pecheur, mais plûtôt qu'il se convertisse & qu'il vive. Et en rallumant alors toute leur ardeur, elles doivent protester, qu'elles s'uniront si étroitement, si intimément, si amoureusement avecluy, qu'elles en seront inseparables.

C'est ainsi que répondoir autrefois cet heureux Mendiant, avec qui Taulere rapporte qu'il eut un long entretien. Cet entretien est remply d'instructions si saintes, & il semble ve-

des Quietistes. 163 nir si à propos à mon sujet, que je ne doute point qu'on ne soit bien aise de le trouver icy tout entier. On y verra un homme parfait: on y admirera l'exemple d'une entiere resignation à la volonté de Dieu. Et l'on apprendra enfin la veritable & solide maniere avec laquelle l'on doit exer-

cer cette resignation.

Il est donc rapporté dans les œuvres de Taulere, qu'un Theologien " Colloqu'a ( & c'étoit Taulere luy-même, cet mendici. Inhomme si éclaire dans les maximes ter parvoi Tras de la vie spirituelle ) avoit deman-« Tauleri sub dé à Dieu pendant huit ans par des « finem operans». prieres continuelles, qu'il luy fist « connoître quelqu'un, de qui il pût « apprendre les voyes de la sainteté.« Un jour qu'il redoubloit ses prieres , « & qu'il presentoit à Dieu un desir « tres-enflammé d'obtenir ce qu'il demandoit, il oüit une voix qui luy " disoit de sortir, & d'aller à la porte « de l'Eglise, & qu'il y trouveroit un « homme qui satisferoit à son desir. « Taulere obeït à cette voix, il va à « la porte de l'Eglise, & là il trouve « un Mendiant, qui avoit les pieds « tous sales de bouë, & ses habits tous " déchirez. Taulere s'approche de luy " & luy dit en le saluant. Dieu vous "

Refutation des erreurs » donne le bon jour : je ne me sou-» viens pas , répondit le Mendiant, "d'en avoir jamais eu de mauvais. » Pourquoy me répondez-vous ainsi, » reprit Taulere ? Dieu donc vous ren-" de fortuné.Le Mandiant, je ne fus ja-» mais infortuné. Taulere, soyez donc "heureux. Le Mendiant, que veu-» lent dire toutes ces paroles? & moy » je n'ay jamais été malheureux. Oh! "je vous prie, replique Taulere, ex-» pliquez-vous clairement, je ne com-» piens pas ce que vous dites. Volon-»tiers, répond le Mendiant: je m'ex-» pliqueray plus clairement: Vous me » souhaitez un bon jour, & je vous ay » répondu que je n'en avois jamais eu » de mauvais. Lors que je suis pressé » de la faim, je loue Dieu: Si je souf-"fre le froid, s'il pleut, s'il neige, "s'il grêle, si l'air est scrain ou plein » de brouillards, je loue Dieu. Si je » suis miserable, si l'on me méprise, " je loiie toûjours Dieu; & ainsi je "n'ay jamais eu de mauvais jour.

"Vous m'avez après souhaité que "je susse fortuné, & je vous ay ré-"pondu que je n'avois jamais été in-"fortuné; car j'ay appris de vivre a-"vec Dieu, & je sçay que ce qu'il "fait est toûjours tres-bien fait, & le

des Quietistes. 165 meilleur de ce qui à mon égard peut « étre jamais fait; & ainsi je reçois a- » vec soûmission & avec joye tout ce « qu'il luy plaît de me donner, & « tout ce qu'il permet qui m'arrive, « soit qu'il soit agreable ou fâcheux, « qu'il soit doux, ou qu'il soit amer; " étant bien persuadé que c'est toûjours le meilleur pour moy. Ainsi je « n'ay jamais été infortuné.

Vous avez enfin souhaité que « Dieu me rendît heureux, à quoy " j'ay répondu, que je n'avois jamais « été malheureux : car je me fuis u-« niquement atraché à la volonté de « mon Dien, & je luy ay entiere- " ment resigné la mienne, afin de ne« vouloir que ce qu'il veut. Et pour a cette raison j'ay dit, que je ne fus « jamais malheureux, parce que je me « suis, comme je viens de dire, en-« tierement & uniquement attaché à » sa sainte volonté.

Aprés ces paroles du Mendiant, « le Theologien voyant en luy un si « grand abandonnement de soy-mê- " me, & voulant connoître jusqu'où " le pouvoit porter une telle resigna- " tion. Que diriez-vous donc, ajoû- Quid, obseta-t'il, si ce Dieu de majesté vouloit esses ; si te wous precipiter dans les enfers? quoy, Deus majes-

tatis in abyffum demergere vellet? & ille : in abyflum, irquit, me demergeret? &c revera si id faceret, duo mihi biachia funt , quibus eum amplemarer alte. rum humili tas.... Altei ú amor ..... & ita complederet, ut mecum ad infernű def cendere cogeretur. Op. tabilius auté multo mihi foret in inferno cum Deo effe, quá vel in cœlis fine illo.

répond ce Mendiant, que Dieu me precipiteroit dans les enfers! O s'il vouloit le faire, j'ay deux bras avec lesquels je l'embrasserois pour me rendre inseparable de luy, l'un est l'humilité, & l'autre l'amour. Le bras de l'humilité je l'abbaisse & je m'unis à sa tres-sainte humanité; mais l'autre que j'appelle le bras droit, est un ardent amour, par lequel je suis uny à sa divinité; & ainsi l'embrassant avec ces deux bras, il faudroit qu'il descendît avec moy dans ces abysmes; & je devrois bien plûtôt desirer d'être dans les enfers avec luy, que dans le Ciel sans luy. De tout cet entretien le Theologien apprit que le chemin le plus court & le plus simple pour aller à Dieu, & pour acquerir la sainteté, étoit une entiere resignation avec une profonde humilité. C'est jusqu'icy l'entretien de Taulere avec ce Mendiant, d'où l'on apprend, que la veritable resignation n'est pas une indifference criminelle pour la perte de Dieu, & pour le blasphemer éternellement.

Il ne faut pas douter que la volonté de Dieu étant la regle de la sainteté, la perfection d'une ame ne consiste dans la conformité de sa volonté à

certe tres-sainte & tres-adorable volonté de Dieu. Et l'on peut juger des degrez de la sainteté par les degrez de cette conformité. Quand la resignation est parfaite, il se fait comme une transformation de volonté, qu'on peut appeller le sommet de la perfection: alors Dieu regne dans l'homme, & l'homme, pour le dire ainsi, cesse d'être en luy-même pour être tout en Dieu. Il se fait une union ou comme dit un Pere, une unité d'esprit, & l'homme devient d'une maniere ineffable & incomprehensible, non pas Dieu, mais un homme de Dieu, afin que l'homme soit par la grace ce que Dieu est par sa propre nature. Et ainsi l'homme est fait un même esprit avec Dieu, non-seule- cum Deo ument par cette unité de volonté, qui non tantum luy fait vouloir tout ce que Dien veut; mais encore par une unité plus expressore expresse, qui l'empêche de vouloir autre chose que ce que Dien vent.

L'attachement inviolable à la vo- Apud D. Ber. lonté de Dieu produit la parfaite re- ad. f. f. de fignation dans toutes les choses que Dieu permet en nous, ou contre nous, dans la pauvreté & dans l'abor dance; dans la desolation & dans la consolation, le cœur est toûjours prompt à

Fit home nus spiritus, unitate volé. di idem , fcd quadam unitate virtutis aliud velle non valendi. monte Des.

a68 Refutation des erreurs tout recevoir. Qu'on soit dépouillé des biens de la terre, qu'on soit abandonné de se amis; qu'on n'ait ny vigueur ny santé; & qu'on soit exposé à toutes les disgraces du monde, tout est égal, tout est indisserent à une ame veritablement resignée, parce qu'elle ne regarde uniquement que la volonte de Dieu. On considere tout le reste, qui est hors de Dieu, comme un neant, dont la possession n'est pas capable de nous rendre heureux, & dont la perte ne nous peut rendre malheureux. Certainement Dicu seul nous sussit, parce que Dieu seul renferme tous les biens. Avec Dieu l'on a tout, & sans luy, quand bien l'on pourroit avoir tout, I'on n'a rien.

Mais bien loin que cette indifference se doive étendre jusquà la pos-session de Dieu, qu'au contraire l'on ne doit être indisserent à l'égard de tout ce qui est au monde, que parce que l'on est fortement attaché à Dieu, & qu'on a une sainte consiance, qu'on le possede déja au fonds de son cœur, & qu'on le possedera un jour plus parsaitement dans l'éternité.

S'il arrive donc que semblables pensées se presentent jamais à nôtre

esprit;

esprit; que seroir-ce de moy, si Dieu pour user de sa justice vouloit me precipiter dans les enfers? bien loin de se rendre indifferent, & d'envisager avec la même égalité sa misericorde & sa justice, il faut alors exciter sa confiance & son amour envers luy, & dire avec toute l'humilité dont on est capable, que l'on s'unira si étroitement, si continuellement, si fidellement avec luy, qu'il faudra necessairement que s'en étant rendu inséparable, ou il nous attire avec luy dans le Ciel, ou qu'il descende dans les abysines avec nous : une ame veritablement éclairée & conduite de Dieu, & dirigée par de vrais serviteurs de Dieu, pieux & sçavans, n'anta jamais d'autres sentimens. Il est vray qu'il s'en trouve quelquefois, qui dans un transport d'amour voulant témoigner à Dieu la pureté de leur amour , luy difent qu'elles veulent l'aimer uniquement pour luy-même & pour luy seul, quand il ne devroit jamais leur donner aucune recompense, & quand il n'y auroit ny Paradis ny Enfer; & que quand même il les voudroit precipiter dans l'Enfer, elles ne cesseroient jamais de l'aimer, parce qu'elles, ne l'aiment, & ne le

Refutation des erreurs veulent aimer que pour luy seul. Mais ce ne sont, à vray dire, que les transports d'une ame qui regarde la gloire & les delices du Paradis, comme quelque chose qui est hors de Dieu. C'est toute autre chose quand il s'agit de perdre Dieu ou de le posseder. Il est impossible qu'une ame entre dans l'indifference, si elle n'a perdu tous les sentimens de la pieté chrétienne.

Quid mihi est in cælo, & à te quid volui super pars mea Deus in æternum. Pfal. 72.24.25.

Que desiray-je dans le Ciel, sinon veus, disoir David à Dieu, & qu'ayje souhaité sur la terre que vous terrami Deus feul? O Dien, vous étes le Dien de mon cœur, & mon partage pour jamais. Voilà quels sont les tendres & les perperuels sentimens d'une ame sainte : indépendance, indisference, mépris, oubly pour tout ce qui est hors de Dieu, mais attachement sans relache, amour ardent, transports violens pour Dieu.

Et quoy, dit S. Augustin, cet a-mout definteresse demeurera-t-il sans recompense? ce sera à Dieu à y pourvoir. Mais l'ame qui aime d'un amour chaste, ne demande point d'autre recompense à Dieu que Dieu même, & ne demandant rien hors de luy, elle le demande luy-même, parce qu'il

Quid ergo nullum præmium Dei? nullum præter ipsum Deum præ. mium Dei 3 ipfum Deus eft. D. Aug. ibid.

est absolument impossible que l'ame ne desire pas, n'espere pas, ne demande pas de toute sa force de posseder l'objet qu'elle aime, & qu'elle proteste d'aimer uniquement. C'est l'amour genereux d'une chaste épouse. Que demande-t-elle cette épouse chaste & dégagée ? rien autre que son époux. Elle soupire aprés luy Amat jam anima sponlors qu'il est absent; elle s'estime sum suon. heureuse, lors qu'elle est avec luy, Quid ab illo par cette unique raison qu'elle est so quem diépouse & qu'il est époux. Tout de même l'ame aime Dieu comme son époux. Que demande-t-elle de cet époux ? qu'elle aime, dit S. Augustin, & qu'elle n'aime rien que luy seul, amat, gratis qu'elle l'aime sans interest, qu'elle in ipso habet l'aime sans retour : car en luy elle possede tout.

Iplum folü omnia,

Que Dieu caresse cette ame, qu'il s'éloigne quelquefois d'elle, qu'il la laisse languir pendant son absence, qu'il la fasse souffrir, qu'il l'humilie, qu'il semble la rebuter; elle le souffre, elle s'en console; elle sçait que ce sont des épreuves ou des dissimulations de son amour. Cependant elle ne sçauroit s'empêcher de le desirer, de soupirer aprés luy, & tandis qu'elle l'aimera, elle luy dira souvent avec

172 Refutation des erreurs

Deus cordis le Pfalmiste. O mon Dieu, vous étes mei, & pais le Dieu de mon cœur, & mon partamea, Deus in le Dieu de mon cœur, & mon partazteinum. ge pour jamais, pour le temps & pour l'éternité.

On pourroit ajoûter beaucoup d'autres reflexions pour combattre cette indifference, & faire voir qu'elle détruit absolument toutes les vertus. & en particulier les vertus Theologales, la Foy, l'Esperance & la Charité: & enfin qu'elle ancantit tout l'ordre surnaturel, puisque l'ordre des vertus n'est étably que pour ordonner la creature à la possession de Dieu en luy-même; & que la grace n'est que la semence & la racine de la gloire. Mais ce que nous avons dit là dessus peut suffire pour faire voir qu'il n'y a rien ny de solide ny de saisonnable dans ce nouveau système, & qu'on doit le regarder comme un rejetton; ou comme une partie de cette heresie qu'on avoit voulu introduire touchant l'oraison.





# MAXIMES

# CERTAINES

POUR FAIRE ORAISON.

SECONDE-PARTIE.

## CHAPITRE PREMIER.

Que toute la perfection de la vie chrétienne sur la terre consiste en l'amour de Dieu, & non pas en la connoissance. La Charité est plus parfaite que la Foy. Nous pouvons aimer Dieu en luy-même, mais non pas le connoitre en luy-même.



Prés avoir expliqué les differentes manieres d'oraison, que Dieu peut communiquer aux ames, & celles

que l'on peut acquerir par sa propse

174 Refutation des erreurs industrie. Aprés avoir refuté les erreurs qui pouvoient rendre cet exercice dangereux ou inutile; & ensin après avoir éclaircy le veritable sens de quelques expressions des Peres, dont on avoit voulu couvrir ces erreurs; il semble qu'il soit necessaire d'établir quelques maximes tres-certaines, dont on se puisse fervir dans l'oraison ordinaire, sans aucun danger de tomber dans l'erreur.

La premiere maxime est un principe de foy; que toute la perfection de la vie chrétienne consiste en l'amour de Dieu; & que nous devons mesurer les progrés que nous faisons dans la voye de la sainteté, non pas par l'acquisition des connoissances, mais par l'accroissement de la charité. C'est pour cette raison que saint Paul écrivant à ceux de Colosse; aprés leur avoir marqué plusieurs vertus, la misericorde, l'humilité, la modestie, & les autres, ajoûte, sur tout ayez la charité, qui est le lien de la persection. Elle est donc la plus necessaire & la plus parfaite de toutes les vertus, puisqu'elle est le lien de la perfection; car elle attire aprés

soy toutes les vertus, elle les unit ensemble & elle unit l'ame à Dieu.

Super omnia aurem charitatem habete, quæ est vincu um perseccionis. Ad Coloss.;

Aussi la perfection de tous les êtres, est qu'ils retournent aux principes d'où ils dérivent, n'y ayant que le principe qui a donné l'être, qui puisse donner la persection, L'ouvrier seul qui a commencé l'ouvrage, le peut achever. Or l'amour seul nous peut unir à Dieu, qui est le premier principe & le premier auteur de nôtre être; qui en produisant les creatures, leur a donné une impression qui les porte à luy comme au souverain bien & à la dernière fin : de dum impresforte que toutes les creatures font un heurenx cercle, par lequel elles forrent de Dieu, & retournent à Dieu. La bonté divine a été en Dieu le sie in rebus motif qu'il a eu de produire tous les êtres; & la même bonté les excite de retourner à luy.

Et parce que l'être entant que bon, est dans la volonté l'objet de l'amour, dist. 49, q.1. c'est le privilege de l'amour seul de nous unir à Dieu, à qui se va réunir tout ce qui est bon comme à la source de la bonté. D'où vient que saint est quasi jun-Denis appelle l'amour une vertu unifsante, & S. Augustin une espece de copulais. liaison. Ce n'est pas la connoissance de Trinit. a. qui fait l'union de Dieu avec nous; nous ne le connoissons que par des ...

Quia omnia procedút à Deo , in quantum bonus oft, ut cicunt Aug. & Dionyl. Ideo oninia creata secunfionem à creatore receptam inclinantur in lo:um, ut quælam c'rculado invaniatur, dum abono egredientia in bo. num redeut. D. Tho. in 4.

Virtus uniuva. Amor dura quadă duo aliqua D. Aug. 8. gud D. Tho. 1. 2 9. 18 4.

H iiij

176 Refutation des erreurs

Quamdiu in hac carne moriali vivitur, nullus ita in contemplationis virtute proficit, ut inipfo jam incircu 41feripio lumi nis radio mentis oculos infigat; fed quidquid de i.lo modò cut. spici tur , non est ipfe, fed fab ipso est. \$. Th. in 3. dift. :5. q. 2. a. 2. Ex S. Gregor in Ezechiel.

idées & par des images, que l'entendement se forme, infiniment éloignées de ce que Dieu est en luy-même. C'est pourquoy tandis que nous vivons dans ce corps, nous ne sçaurions faire d'aussi grands progrez dans la contemplation, que nous puissions voir en elle-même cette lumiere infinie. Tout ce que maintenant nous pouvons connoître de Dieu n'est pas Dieu en luy-même. C'est quelque chose infiniment au dessous de Dieu. Mais encore que nous ne puissions

pas connoître Dieu en luy-même, nous pouvons l'aimer en luy-même; parce que la volonté étant de sa na-ture une inclination, elle sort comme au dehors d'elle-même pour se porter à son objet, & s'unir avec luy. C'est en quoy consiste tout le bonheur de cette vie, de pouvoir aimer Dieu immediatement en luy-même. Car par la connoissance nous sommes obligez d'attirer l'objet à l'entendement, mais l'amour se porte immediatement à l'objet. Et ainsi par la connoissance nous donnons des bornes à Dicu, en l'enfermant sous nos voiles & sous nos figures. Mais la volonté sortant d'elle-même, l'embrasse & s'unit à luy comme infiny; quoy

D. 7ho. 2. 2. q. 27. 6. 4.

que ce ne soit pas d'une maniere infinie. Il est vray que nous ne pouvons aimer les choses qui nous sont inconnuës, mais l'amour ne garde pas le même ordre que la connoissance. Il commence où la connoissance finit; c'est-à-dire, qu'il atteint d'abord son lectionis; objet. Ainsi pour connoître Dieu 11 faut que l'entendement le cherche par une longue suite de raisonnemens, où il est facile de s'égarer, & aprés avoir beaucoup medité, il ne trouve cette premiere verité qu'enveloppée de voiles & de nuages; mais tio incipete la volonté patle à travers ces obscuritez, qui ne sont point de son ressort, & trouvant Dieu infiniment aimable. elle l'aime à l'instant sans détour & fans reflexion.

Sur ce principe S. Thomas comparant ensemble les vertus Theologales, nous apprend que la charité est plus parfaite que la foy : parce que par la connoissance l'objet entrant dans l'entendement, la perfection de la connoissance se mesure par la perfection de l'entendement : mais la volonté sortant d'elle-même pour se porter à l'objet, la perfection de l'amour se mesure par la persection de l'objet même. C'est pourquoy les cho-

Quamvis Licogaira d poff. i amar:, non taman oputet, quod fic i é ordo cognitionis & Jinam dilectio est co, nicio. nis; termii tis & ideo ubi definit cognitio, fcilicet in infare quæ per illa cognoscitur. ftatim dilecorest. Ibid, ad I.

178 Refutation des erreurs

ses qui sont au dessous de nous, lors que nous les connoissons, sont d'une maniere plus noble dans l'entendement qu'en elles-mêmes, étant purement materielles, au lieu qu'elles sont dans l'entendement d'une manie-

re spirituelle.

Mais les choses qui sont au dessus de nous, sont plus parfaites en ellesmêmes que dans nôtre entendement; Car en les connoissant nous les abbaissons pour les proportionner à nôtre intelligence; mais l'ordre de la volonté est tout autre : la perfection de l'amour se mesure par l'objet qui est aimé. D'où il est évident que la connoissance des choses qui sont au dessous de nous, est plus parfaite que l'amour; mais au contraire l'amour des choses qui sont au dessus de nous est plus parfait que leur connoissance, parce que la perfection de l'amour procede de son objet.

Quel est donc nôtre aveuglement d'appliquer toûjours nôtre esprit à la seule connoissance, & de faire une étude de la meditation? Que sert de chercher de nouveaux principes de spiritualité, comme si la soy ne nous sussidission pas, & si nos connoissances particulieres pouvoient nous unir à

des Quietistes. Dieu sans faire nul effort pour s'embraser de son amour, qui fait tout, & qui nous met d'abord en possession du bien aimé. Quand je parlerois le langage des hommes & des Anges, dit S. Paul, si je n'avois pas la cherité, je ressemblerois à de l'airain qui sonne, ou à une cimbale qui retentit. Et quand j'aurois le don de prophetie, que j'entendrois tous les mysteres;

que j'aurois toute la science & toute la fuy, ensorte que je transportasje les montagnes d'un lieu à un autre, si je n'avois pas la charité, je ne se- tate nini

rois rien.

Toutes ces choses à la verité, « dit S. Augustin, sont grandes en « elles-mêmes, & fans la charité; " mais pour moy, si je les possède « fans la charité, elles sont tout ce "illa sed ego qu'elles étoient, & je ne suis rien. " Ajoûtez la charité, toutes ces cho-« ses profitent, ôtez la charité, elles « font toutes absolument inutiles : " voyez quel bien c'est que la charité. " Voulez-vous devenir un Chérubin « en lumieres, dit encore S. Augus-" tin, ne vous dissipez point, & ne" vous embarrassez point de tant de " choses. Si la vaste étendue des bran-" ches vous étonne, tenez-vous à la "

Sine chari-13.

Illa quidă magna funt; fed filego hæc line charitate habcă, inquit, non nihil fum .... Adde charitatem profunt omnia: detrahe charitatem , nihil profunt cætera. Quale bouum est charitas. D. Aug. de l'ero. Domini Serm. (0.

Si vis, clis Cherubin noliper multanc & diftindi, terret te ramorum difficio . 1adicem tene, & de magnitudine arboris noli cogitare. Sit in te charitas, & neceste eft plenitudo scientiæ con sequatur. D. Aug. in Pf. 7). Qui fedes fuper Cheru bin.

» racine, & ne vous mettez pas en » peine de la grandeur de l'arbre. » Ayez la charité, & ne doutez pas » qu'elle ne soit suivie de la plenitude » de la science.

Combien voit-on d'ames saintes tres-éclairées sur les Mysteres de la Religion & sur toutes les voyes de la fainteté, ce n'est pas neanmoins par le secours de l'étude qu'elles ont acquis toutes ces connoissances; c'est leur amour qui les embraze & qui les éclaire, & ce seu celeste n'est jamais sans lumière.

# CHAPITRE II.

De la perfection de l'amour. Il est le même sur la terre que dans le Ciel. I'est la sin de toutes les vertus. Il peut suppléer au défaut de toutes.

A perfection de l'amour est si grande, qu'on peut dire, que sur la terre même nous avons quelque chose d'aussi parfait, que dans le Ciel. Il est vray, comme a dit un saint homme, que dans le Ciel les Anges & les Bienheureux ont plus de

flammes, leur amour se répandant avec plus d'effusion; mais sur la terre il y a des am's qui ont autant de feu. Car c'est un imour de même espece, & Jesus-Christ a pris dans le Ciel ce feu qu'il est venu jetter en terre.

Le même seu élementaire, dit S. D. Tho. spus. Thomas, se trouve dans sa sphere & prox. 6.1. fur la terre; dans sa sphere il a toute fon ardeur & toute fa pureté, & il est accompagné de lumière; mais sur la terre, étant attaché à une matiere étrangere, il est comme captif, & dans une continuelle agitation, & souvent enveloppé d'une épaisse fumée: c'est neanmoins toûjours le même feu, soit qu'il soit libre, ou qu'il soit resserré. Il en est ainsi de l'amour divin : dans le Ciel , il a tout son repos, toute sa pureté & toute son ardeur; parce qu'il est dans son centre. Sur la terre étant dans un corps mortel, il est souvent attaqué & combattu par les passions, qui dans ce trouble retardent son activité, ternissent sa pureté, & étoussent son ardeur. Mais c'est roûjours le même amour; & une ame sainte peut se glorister en Nôtre Seigneur, qu'encore qu'elle ait peu de connoissance, qu'elle vive dans l'obscurité & dans les

182 Refutation des erreurs tenebres, elle peut neanmoins avoir quelque chose d'aussi parfait que les Anges mêmes. Il falloit bien que ces ames saintes, qui aprés la mort, ont été élevées parmy les Seraphins, eussent plus d'amour que les Anges des Chœurs inferieurs, lots qu'elles vivoient encore sur la terre; quoy qu'ayant plus d'ardeur, elles n'eussemt pas autant de flammes.

1. Cor. c. 13.

Rien ne nous peut mieux faire comprendre la perfection de l'amour au dessus de la connoissance, que ce qu'en a dit l'Apôtre: Il n'y aura plus de foy dans le Ciel; pour la charité, elle ne se perdra jamais, quoy que les propheties finissent, que les langues coffent, & que la science soit détruite..... maintenant ces trois choses demeurent, la Foy, l'Esperance, la Charité; mais la plus grande est la Charité. Tout ce qui appartient à la conno ssance est mêlé d'imperfections; mais la charité d'elle-même n'a aucun défaut : elle est au dessus de la science, au dessus des propheties & de la plus haute sagesse, où l'on puisse parvenir en ce monde, soit acquise, soit infuse.

L'Évangile nous ordonne d'aimer Dieu de tout nôtre cœur & de toudes Quietiftes.

res nos forces: l'amour seul n'a point de mesure: il n'en est pas de même des autres vertus : nul n'est obligé de jeuner de toute sa force, & il en doit conserver pour remplir les devoirs de son état. Un pere de famille, quelque amour qu'il ait pour la pauvreté, ne doit pas se dépouiller de tous ses biens, il est obligé de pourvoir à la subsistance de sa famille. On ne commande pas à un Prince de pratiquer l'humilité dans toute son étenduë, il faut qu'il conserve son rang. Enfinon ne nous commande point de vaquer de toute nôtre force à la meditation, la tête en pourroit souffrir, & attirer d'autres plus grands maux. Il y a dans toutes les veitus quelque mesure à garder. Elles consistent dans un certain milieu, qu'il n'est pas permis d'outrepasser. Mais pour l'amour, son unique mesure est de n'en avoir point, parce qu'il s'agit d'aimer un bien infiny.

La raison de cette difference, dit S. Thomas, est que l'amour de Dieu dicandum est est la fin de toutes les autres vertus: or la fin doit être aimée sans mesure, & les moyens ne doivent être aimez fant ad fi .em que par rapport à la fin. Un Mede-præfigensa cin ne garde point de mesure dans le mensura, se-

Aliter jude fine. & de his quæ funt ad finem: in his en m quæ eft quædam

Refutation des erreurs

condá buod congrut fini, fed circa igfum finem nulla menfara adhibetat , ficut medicus, &c. D. Too. opuf. 7. cap. 5.

desir qu'il a de rendre la santé àu malade, il la luy voudroit donner inalterable & perpetuelle, s'il pouvoit, parce que donner ou conserver la santé est la fin de la Medecine: Mais il ne donne les remedes qu'autant qu'ils sont necessaires au rétablissement ou à la conservation de la fanté. Il en est de même de tous les exercices des vertus, ils sont limitez par la condition des temps, des lieux, des personnes & des objets; & il les faut mesurer par rapport à la vertu qu'on exerce, qui est limitée comme les moyens. Mais l'amour de Dieu est infiny, & il ne tient pas aux desirs du cœur qu'il ne l'aime infiniment; mais il se trouve trop retressi.

Quelle consolation pour les ames, quand elles viennent à considerer, que Dieu a mis toute la perfection dans une verru & si douce & si faeile! Si Dieu l'avoit mise dans l'exercice des autres vertus, tout le monde n'y pourroit prétendre. Mais qui est celuy qui ne peut aimer Dieu? En quel âge , en quelle condition est-on dans l'impuissance de l'aimer? Cependant la confolation d'une ame doit être encore plus grande, si elle considere que par l'amour elle pent suppléer à tout le reste.

des Quietistes.

Car c'est le veritable avantage de l'amour, que luy seul peut suffire; & que sans luy rien ne suffit. Quand on distribueroit tout son bien aux pauvres, quand on abandonneroit fon corps aux flammes, & quand toutes les vertus chrétiennes & morales pourroient être unies ensemble, sans l'amour ce seroit un corps sans ame. Elles n'auroient toutes ensemble ny prix nv beauté; & elles ne meriteroient pas que Dieu les regardât. C'est quod satuæ pour cela que le divin époux dit aux sponso non vierges folles, je ne vous connois cognocium point; parce qu'encore qu'elles euf- quia corpus sent la virginité & l'huile des bon- subsistant; nes œuvres, n'ayant point la chari- decorem veté, elles n'avoient pas cette celeste bent faciei beauté, qui eût pû les faire connoî- quem spontre & les rendre agreables aux yeux D. Greg. hom. de Dieu.

Quid eft cognessunhabent quo rò don hasus agnoscat. 16. in 1. cap. Reg.



### CHAPITRE III.

L'oraison doit être rapportée à l'amour de Dieu comme à sa fin. La meditation sans amour n'est qu'une speculation de Philosophe. Jesus-Christ n'a porté le feu en terre que pour faire des Seraphins. Les plus grandes lumicres s'acquicrent par l'amour de Dieu.

E tout ce que nous venons d'expliquer, il fuit évidemment que la veritable oraison se doit terminer à l'amour de Dieu, & que la plus parsaite de toutes les oraisons n'est pes celle où l'on a reçû beaucoup de lumières, mais où l'on a conçû beaucoup d'ardeur. Il faut user de la meditation & de la consideration de la même manière que saint Augustin conseille d'user de la science, dont on ne se sert que comme d'une machine pour élever un édisice, & que l'on abandonne comme inutile, quand l'édisice est achevé.

Sic itaque adhibeatur feientia tanquam ma-china quælá, per quam ftructura charitatis affur at quæmaneat in æternam; etiam cum

Toutes nos connoissances ne doivent être employées que pour élever la charité. Saint Thomas commençant

des Quietistes. à traiter de la vie contemplative, se scientia des fait d'abord cette question: Si l'a-s. Ang. Ef.

mour appartient à la contemplation ? 119. cap ult. D. Thom. 2. & il répond que parlant en rigueur, 2. q 180. ar. la contemplation est un acte de l'en- 1. tendement, puisque c'est une connoissance simple & fixe des perfections divines, ou de quelque objet qui nous conduit à Dieu : mais que l'amour en doit être le principe & la fin. Premierement le principe : car d'où peut venir ce plaisir qu'on prend à s'entretenir avec Dieu dans l'oraison, à considerer ses perfections, à mediter fur les mysteres qu'il a operez sur la terre, sinon de ce qu'on a beaucoup d'amour pour luy, & que l'on pense volontiers à ce que l'on ai-me. Où est nôtre tresor, là est nôtre Maub, e. cœur. L'amour niême de Dieu porte Ex dilectione Dei inar-fans cesse l'homme à contempler cet-destit ad ejus te divine beauté qui enflamme son pulchritudi-cœur, dit S. Gregoire; de là vient qu'- ciendam. on cherche la folitude, qu'on quitte ExD. Greg. la conversation des hommes, pour s'entretenir avec Dieu dans l'oraison; & une marque infaillible qu'on a peu d'amour pour Dieu, est lors qu'on a de l'éloignement pour l'oraison.

L'amour est aussi la fin & le fruit

de la contemplation, parce que l'a-

me dans son oraison tenant céluy

Tenui eum nec dimittă. Cant. 3. 4.

qu'elle cherchoit, goûtant le plaisir qu'il y a dans sa possession, & connoissant toûjours de plus en plus sa beauté infinie, selon la grandeur de la lumiere que Dien luy communique, il est impossible que son amour ne reçoive de notables accroissemens: si bien qu'il se fait un cercle de lumiere & d'ardeur; l'amour excite l'ame à contempler Dieu, ou ce qui la conduit à Dieu & la contemplation l'enflamme davantage du feu de son Calcatis cuamour. C'est alo s que l'ame abanad videndam donne avec plaisir le soin des choses du monde, pour s'embraser toûjours davantage par l'exercice de l'amour. Ex D. Greg. S. Tho. ibid. Aussi le plaisir de la veritable contemplation surpasse tous les plaisirs, partemplativa, ce qu'elle a son principe & sa sin dans la volonté & dans l'amour, & lors qu'on ne sent pas que cette flamme s'augmente, c'est un signe assuré d'une vaine & d'une sterile contem-

tialiter confiftat in inrellectu,prin cipium tamé habet in affectu; in qua tum videlicet

ris omnibus

faciem sui creatoris

inardescit.

Vita con-

licer effen-

ad 2.

aliquis ex charitate ad Dei contemplationem incitatur : & quia finis responder principio, inde est quod eriam rerminus & finis contemplative habetur in affectu , dum scilicer aliquis in visione rei delectatur, & igla delectatio ezi vifæ amplius excitat amorem. Unde S. Gregor, dieit fuper Ezechiel, quod cum quis ipfum quem amat viderit, in ommem ipplies amplineignefeit. Et hac eft ultima perfectio contemplativa vita ut scilicet non solum divinaveritas videatur fed etiam ut ametut, Bid. av. 7- ad 1.

des Quietisses. 189 plation, telle que celle des Hereti-

ques qui méditent sur les Mysteres de la Religion, elle ne fert qu'à sarisfaire leur curiosité & à nourrir leur

orgueil.

Nôtre saint Docteur écrivant sur le Cantique, & parlant des délices que goûte l'ame, dont Salomon décrit le bonheur, remarque que les Peres & les Philosophes ont parlé bien diversement de la vie contemplative. Les Philosophes ont mis sa fin dans la connoissance, & le plus sçavant d'entre eux met la felicité dont l'homme est capable par luy-même, dans la contemplation de la premiere verité, qu'il croit être la plus parfaite de ses operations : ajoûtant qu'elle est accompagnée d'un plaisir merveilleux, tres-pur, tres-solide & tres-constant; mais les Saints Peres font consister la contemplation chrétienne à goûter le bien & à l'aimer, plûtôt qu'à le connoître; & quand ils ont dit, que l'étude des sciences appartenoit à la vie contemplative, ils ont entendu, que cette étude nous conduisoit à l'amour de Dieu.

In fipetei

Qui cut jamais des connoissances plus sublimes que le premier Ange? cependant malheur à vous, esprit go, tu qui

Refutation des erreurs

mane oric-Laris , Luciter, in veritare non fictiftiknifi quia Seraphin no fuifti; Scraphin quippe aidens aut incendens interpretatut; tu verò habuifti mifer lucem, fed ardorem nő habuisti. Bonum erat tibi ignifer magis effe quam Lucifer. S. Dern. Ser. 3. de verb. I jei.

éclairé & superbe, dit S. Bernard, qui ayant perdu l'amour, avez perdu la veritable connoissance. Car d'où vient que vous n'avez pas demeuré dans la verité, sinon parce que vous n'avez pas été un veritable Seraphin? vous avez eu, malheureux, beaucoup de lumiere, mais vous avez manqué d'ardeur : combien eussiez-vous été plus heureux d'être remply d'amour

plûtôt que de lumiere?

Qui peut douter aprés ce terrible exemple que les belles lumieres ne foient absolument inutiles, lors qu'elles ne sont pas accompagnées de l'amour? C'est pour cela que Dieu voulant reparer la cheute des Anges, est venu porter le feu en terre pour faire de veritables Seraphins. Je suis venu, disoit-il, pour jetter le seu sur la terre; & que desiray-je, sinon. qu'il s'allume? Il veut qu'il brûle, dit S. Bernard, & qu'il consume les cœurs de tous les hommes. Ne vous étonnez pas, si nous disons que les hommes peuvent devenir des Seraphins, souvenez-vous seulement que le Createur & le Seigneur des Seraphins s'est fait homme. C'est à vôtre honte, esprit superbe, qu'ayant été créé parmy les Seraphins, vous soyez

des Quietistes.

tombé d'une place si élevée, c'est à vôtre honte que nôtre Roy est le vôtre, le nôtre par amour, & le vôtre par justice. Il est descendu en terre pour y faire des Anges du plus haut de tous les Chœurs, c'est-à-dire, des Seraphins. Il veut donc faire des Se- ibi ftent, unraphins, afin qu'ils demeurent dans cer ordre éminent, d'où vous étes tombé. Vous direz, ajoûte-t-il, que le feu n'a pas seulement l'ardeur, qu'il a aussi la splendeur, il est vray, mais Dien demande l'ardeur. Que Luce 12. veux-je, dit-il, sinon que le feu que j'ay apporté, brûle? Pourquoy donc, ô homme, vous hâtez vous de reluire ? un temps viendra que les justes dum illuditébrilleront comme autant de Soleils pus advenit, dans le Royaume de leur Pere. Le desir de briller en cette vie, est un desir trop dangereux, choisissez plûtôt le party de brûler. Mais enfin si ces connoissances relevées ont tant appetitus lud'attrait pour vous, acquerez plûtôt cendi, fervel'ardeur, ce qui est moins difficile, to melius. & ne doutez pas que Dieu ne vous départe ses lumieres.

Quoy de plus doux, que d'être éclairé par l'amour même; il est certain que dans tous les états, on doit à l'amour les plus grandes lumieres

In terram Angelos fa. bricaturus descendit.

Vult ergo Setaphin fabricari, ut de tu cotruif-

Quid lucere feitinas ? noin quo justi fulgebunt ft. cut fol in regno patris corum. Interim perniciosus est iste re enim mul-D. Dern ibia.

Refutation des erreurs qu'on puisse ou meriter ou acquerir. Car dans le Ciel l'amour est le principe & la mesure de la lumiere de gloire, qui est la consommation de toutes les connoissances, & une participation de la lumiere de Dieu. Celuy, dit S. Thomas, qui aura un cipabit de ludegré plus parfait de la lumiere de gloire, verra Dieu plus parfaitement; qui plus haber de chari-& celuy qui aura plus de charité, tate, quia ubi aura plus de lumiere de gloire; parce charitas, maque la charité étant plus grande, le desir est aussi plus grand. Le desir rend l'homme capable de posseder ce do 'acit dest- qu'il destre, & il semble que le destr derantem apétend, & qu'il élargit le cœur. C'est rum & parapar cette raison que celuy qui aura plus de charité, verra Dieu plus

parfaitement. Unde qui plus habe it de charitate, perfectius Deum videbit, & beatior erit. D. The.

1. p. q. 12. a. 6.

Secretum Domini ti-

mentibus

Sod yehoua

liceav, com-

Plus parri-

mine gloriæ

est major

jus est desi-

derium; & defiderium

quodammo-

tum ad fufceptionem detiderati.

que Dieu éclaire ceux qui l'aiment, de la connoissance de ses mysteres & de ses secrets. Le secret du Seigneur, dit le Psalmiste, est revelé à ceux qui le craignent. Les loix de l'amitié deeum. Pf. 25. mandent qu'il n'y ait rien de caché me partel'He entre les amis.

La charité donc merite sur la terre

bress. Enfin, l'amour luy-même n'est-il וסד יהורה pas une source de lumieres? rien de plus

des Quietistes. 193 plus penetrant que l'amour. L'ardeur & la lumiere sont inséparables de ce feu sacré. Il n'y a que les passions, qui comme des fumées épaisses, peuvent obscurcir cette lumiere, & étouffer cette ardeur. De là vient ce mot de S. Augustin, l'inspiration d'une tres-ardente & tres-lumineuse cha- mæ & lumirité. Qu'est-il donc necessaire de fatiguer son esprit par des speculations s, Aug. lib. oiscuses, qui étant separées de l'amour sont inutiles pour le salut? 34. Disons à Dieu ce que Saint Augustin fait dire à David : Vous étes Suavis es donx, Seigneur, enseignez - moy Domine, & par vos douceurs les voyes de vô- qua doce me. tre justice. Cette amoureuse douceur s. Aug. ibid. peut m'apprendre tout ce que vous voulez que je sçache, & me donner la force de l'accomplir avec liberté & avec plaisir. Les connoissances qu'une ame acquiert dans son oraison par l'amour & par l'experience sensible qu'elle a des bontez de Dieu, surpassent les connoissances de tous les Theologiens du monde, & toutes celles que les Anges pourroient acquerir par les scules lumieres de la nature. Aimons, & prions en aimant,

Infpiratie flagrantiffinofiffimæ charitatis. de gratia Chrifti. cap.

#### CHAPITRE IV.

Qu'on peut plus aimer que connoître. Plusieurs ames simples ont beaucoup d'ardeur, & peu de lumiere. L'experience donne une connoissance plus parfaite.

Ne autre raison nous fera encore mieux comprendre que dans l'oraison il est plus facile de s'exciter à un grand amour de Dieu, que de faire de grands raisonnemens; c'est qu'on peut plus aimer Dieu, que le connoître. Cette remarque veritable peut apporter beaucoup de consolation aux personnes qui n'ont point d'étude, & à qui la nature n'a pas donné une grande penétration.

Saint Thomas demandant, si la connoissance est le principe de l'amour, répond avec S. Augustin, qu'absolument parlant, il est impossible d'aimer une chose entierement inconnuë; & que la contemplation de la beauté & de la bonté divine est le principe de l'amour spirituel, comme la vûë est la cause de l'amour des sens. Mais il ajoûte, qu'il n'y a pas

S. Aug. 10. de Trinit. toûjours une parfaite égalité entre l'amour & la connoissance : souvent la connoissance est imparfaite, & l'amour est tres-ardent; parce que l'entendement, pour raisonner, unit ce qui est divisé, & divise ce qui est uni, en comparant deux choses ensemble; & ainsi pour bien connoître un objet, il faut entrer dans un détail des parties dont il est composé, S. Thom 1. des qualitez dont il est revêtu, & des vertus qui le font agir : Mais la volonté se porte à l'objet tel qu'il est en luy-même, sans division ny partage. Il suffit que l'objet luy soit presenté : elle le peut aimer parfaitement, quoy qu'il ne luy soit que tresimparfaitement connu, comme il paroît dans les sciences que l'on aime déja, avant que d'en avoir une parfaite connoissance.

Une funeste experience que nous faisons tous les jours, est encore une forte preuve de cette verité : car si nous connoissions bien les choses du monde que nous poursuivons, les richesses qui nous trompent, les plaisirs qui ne font que passer, suivis de tant d'amertumes, & les honneurs qui nous precipitent en une infinité de malheurs; pourrions-nous jamais

Ut Thilof. dicit 4 Ethic. vilio corpora. lis est causa amoris sensi. tivi: & fimiliter contemplatio spiritualis pulchtitudinis vel bonitatis est principiú amoris spiritualis. 2. 9. 27. 4.2. nous resoudre de les aimer? l'on connoît peu, & on aime beaucoup, parce que la volonté n'étant qu'une inclination, s'attache aussi-tôt à un bien apparent qu'à un veritable bien; elle previent l'entendement, & ne luy laissant pas le loisit d'examiner les conditions d'un objet, elle l'embrasse avec une aveugle precipitation, &

s'obstine à le possèder. Mais cette facilité d'aimer avant que de bien connoître, qui est la cause ordinaire de nôtre perte, peut devenir la source de nôtre bonheur. On peut aimer Dieu avec beaucoup d'ardeur & d'attachement, sans avoir beaucoup de connoissance de ses infinies perfections. Combien d'ames saintes, qui ne sçavent du Mystere de la Trinité, que les principes communs de la Religion; qui n'ont jamais oûy parler de processions, de relations, de notions divines, & des aurres questions importantes de la Theologie sur ce Mystere, & qui neanmoins aiment, adorent, confessent la sainte Trinité de tout leur cœur, & seroient piêtes à mourir pour en soûtenir la verité. Combien d'autres qui ne scurent jamais le détail des attri-

buts de Dieu, & qui aiment neanmoins

des Quietistes.

tres-parfaitement, estiment, loiient, glorifient sa toute-puissance, sa bonté, sa sagesse, sa justice, sa misericorde, sur une legere connoissance qu'ils ont de ces perfections divines, tandis que souvent les grands Theologiens avec leurs speculations se fatiquent, selon l'expression de saint D. Bern. Ep. Bernard, à ronger les écorces des my-106.

steres, dont ils ne tirent aucun fruit.

Nous voyons, dit S. Thomas, des personnes simples, qui sont ferventes plices servendans l'amour de Dieu, lesquelles nean-tes esse le in a moins sont incapables de s'élever à la qui tamen connoissance de Dien. C'est là l'avantage de la volonté sur l'entendement ne divina sapendant que nous sommes en ce pientiz-s. Tho. in 1. monde; dans le Ciel où les puissan- dist. 15. 17. 14. ces de l'ame ont toute leur perfection, la connoissance sera égale à l'amour. Nôtre esprit ensevely dans un corps est extrêmement limité: nous ne connoissons maintenant Dieu que dans un miroir, & sous des énigmes. La Foy même, qui est nôtre unique lumiere dans la Religion, a ses nuages & ses obscuritez, & elle ne nous paroît que le bandeau sur les yeux. Quel seroit donc nôtre malheur, si nous ne pouvions avoir plus d'amour de Dieu, que nous n'ayons de con-

Videmus quosdá simmote Dei, funt heberes in cognitio198 Refutation des erreurs noissance de ses persections & de ses mysteres? tant de Saints qui ont remply les places des Seraphins, comment se seroient-ils élevez à ce haut degré, s'il eût été necessaire, que leur connoissance eût égalé leur amour?

C'est donc ce privilege singulier dont Dieu a favorisé la volonté qui

repare tres-amplement le défaut commun de la nature. L'amour s'éleve au dessus de la science : il entre confidemment, & la science demeure dehors. Son ardeur le mene bien loin, & l'esprit ne peut le suivre avec toutes ses lumieres. Et c'est dans ces grandes ames que l'amour a fa revanche de l'injure que luy fait souffrir l'entendement. L'esprit des grands speculatifs vole jusqu'au Ciel, & leur amour demeure derriere, & parmy ces belles lumieres de l'entendement la volonté n'est que froideur pour les choses de Dieu: il est juste que l'amour ait son retour dans ces ames simples, qui ont tres-peu de ces connoissances subtiles, & qui même ne les recherchent point; leur amour vole jusqu'au cœur de Dieu, & laisse

Mais si les ames simples n'ont pas

leur esprir derriere.

Prætervolar intellectus, sequitur nullus vel parvus affectus. S. August.

Prætetvolat affectus.

des connoissances extraordinaires, elles en ont en échange une plus douce & plus parfaite, qu'on ne peut jamais esperer d'acquerir par les seules operations de l'entendement; c'est l'amour seul qui porte cette lumiere; elle vient de l'experience que l'on sent des goûts interieurs de Dieu, selon ce beau mot du Plalmiste: Goutez & voyez. Il faut goûter les suavitez de Dieu pour les connoître, il en est comme des fruits, on ne connoît leur douceur qu'en les goûtant. C'est cette divine experience qui a fait appeller l'amour par S. Gregoire, une espece de connoissance plus parfaite que les lumieres ordinaires, qui fait fentir aux ames quel est l'excés de la q 172. a. 4. bonté de Dieu, & quelle est la grandeur des dons qu'il leur communique. Ceux qui ne sont pas embrasez d'un égal amour, ne peuvent jamais avoir vino amore; même connoissance. Cette connoissance, ajoûte S. Thomas, est au divinam bo. dessitis de l'esprit humain, elle appartient au don de sagesse, dont le propre est de communiquer une connoissance tres-éminente, qu'on ne peut acquerir que par une union intime avec Dieu. Et c'est l'amour qui nous unit à Dieu, & nous fait être un mê-

Gufface & videre. Pfal. 33.

Amor ipse notitia est. Ex D. Greg. Ho .: 7.in Ev. D. Tho . 2 2, Illa notitia ex qua procedit amor, viget in fetventibus diquâ scilicet cognoscunt nitatem in quantum est finis, & in quantum cit largitlimê profluens in cos fua beneficia; & talem notitiă perfecté non habent, qui

me esprit avec luy. C'est pourquoy se

Sauveur du monde proteste à ses Dis-

ciples, qu'il leur a revelé ses secrets,

parce qu'ils étoient ses amis. Ces

connoissances sont si parfaites, pour-

fuit encore nôtre Saint, qui en avoit

l'experience, qu'elles paroissent être

titude de l'entendement; & cette

certitude remplit l'ame d'une mer-

veilleuse consolation. Les choses cot-

porelles, comme les fruits, il les faut

voir pour les goûter, mais les cho-

amore ipfius non accenduntur. S. Tho. in 1. diff. 15 9. 4. art. 2. ad 4.

Supra hunianum modum. In 3. dift. 35.

une claire explication des articles de 9.2.4.2. Sapientiæ la Religion; & il femble que les ames donum emiqui ont experimenté les délices cenentiam co gnitions ha lestes, ont quelque chose de plus ber per qua grand & de plus clair que la Foy, dam unio. é ad divina. quoy qu'elles se conduisent toûjours quibus non par la Foy. Elles ne croient pas seuleunimur nifi per amorem; ment, elles goûtent, & en goûtant ur qui adhæelles connoissent la grandeur des choret Deo lit unus hiritus ses qu'elles croient : Car l'effet sencum cout dicitur. 1 Cor. sible de cette experience est une cer-6. unde & Dominus dicit Joan. 15. secreta parris se revelasse discipulis in quantum a. mici erant. Ibid. q. 1.4.1.

ses spirituelles, il les faut goûter pour Procedit sapientia do les voir, étant impossible de connoînum ad quă dam Dei formem contemplationem, & quodammodo explicatam

articulorum, quos fi les sub quoden modo involcto tenet secundum humanum modum. tbid.

Gustate & videte \*Pfal 33.

Est certitudo intellectus. S. Tho. in hunc locum.

In corporalibus prius videtur, postea gustatur : in spiritualibus prius gustatur, postea videtur. Ibid.

Nemo scit nisi qui accipit. Ap. 2-17.

des Quietistes. tre quelle est la bonté de Dieu, & les délices qu'il fait goûter à une ame, si on ne les goûte en effet.

Tout ce que l'entendement peut au milieu de ces faveurs, est de connoître que la volonté goûte une douceur & des délices que Dieu ne lui a pas déconvertes, & il ne les connoît que parce que la volonté les goûte. Cette experience augmente l'amour de la volonté: ce qui nous confirme que la volonté peut aimer plus que l'entendement ne peut connoître, parce que l'experience que l'on a des bontez de Dieu est une continuelle source d'amour. Quand on voit une vian-D. Tho. opuf. de on peut desirer d'en manger; 61. mais lors qu'en la mangeant on trouve que la douceur en est plus grande qu'on n'avoit crû, le plaisir augmente encore plus le desir d'en manger. Il est vray, dit S. Augustin, qu'onne Non enim peut aimer ce qu'on ne connoît pas; diligitur mais lors qu'on aime ce qu'on con- cus ignoranoît imparsaitement, l'amour le fait tur. Sed com connoître plus parfaitement. L'amour quod ex quaest un feu, qui porte sa lumiere, & tacumque ensuite cette lumiere augmente le ciur, iffa feu.

quod penidlligitur partecognof dilettione elfi. icur , ut

melius & perfectius cognoscatur. D. August. Teall. 36. in loan.

-1.

#### CHAPITRE V.

Que toutes les ames n'ont pas les mêmes dispositions pour l'oraison. Un temperament ardent est plus propre pour la vie astive, & un temperament posé est plus propre pour la vie contemplative: mais la vertu rend les ames capables de l'une & de l'autre.

C E seroit mal connoître la nature de l'homme de s'imaginer, que tous fussent également capables de la même maniere d'oraison. C'est un défaut de quelques Livres, où les Auteurs traitent de certaines pratiques, qui leur paroissent les plus utiles, comme si celles qu'ils enseignent étoient la seule, dont tout le monde se doit fervir, & pour laquelle tous eussent une égale disposition. Tous les hommes, dit le Sage, sont sortis d'un seul homme, & ils ont été formez de même terre qu'Adam; mais Dien par son infinie sagesse les a separez les uns des autres, & il a rendu leurs voyes fort differentes. L'esprit de Dieu qui les conduit est sim-

Omnes homines de fo lo, & exter ra, unde A dam creatus est. 'n mul titudine disciplinæ Dominus separayit eos, & ple, mais il renferme tous les est immutavit prits. La grace qui les anime & qui Ecdi. 33. les sait agir, prend comme diverses Multitorformes dans leur cœur, & leur sait Dei produire des actions bien differen- 1. Pet. c. 4.10. tes. La beauté de l'Eglise consiste en partie dans la varieté de ses vête-mens; c'est-à-dire, des dons dont elle est revêtue par la magnificence de Dieu, qui l'a embellie comme son épouse. Dieu se plait d'être connu par differens degrez de grace, de sainte-té & de gloire qu'il a établis sur la Terre & dans le Ciel. Il partage ses graces, & il distribuë ses dons, selon son bon plaisir. Toutes les creatures font entre ses mains, comme l'argile entre les mains du Potier, qui fait des vases de toutes les manieres qu'il veut, pour en orner sa maifon.

Ainsi toute la perfection de l'ame consiste en l'amour de Dieu, mais les voyes pour y parvenir sont tres differentes, & nous pouvons appliquer icy une reflexion que S. Thomas fair 2-2-9-181. aprés S. Gregoire, à laquelle il est 47-4. necessaire de faire un peu d'attention. Il y a des personnes qui ne sont pas autrement propres pour les exercices de la vie contemplative, & qui se I vj

204 Refutation des erreurs

fanctifient dans les occupations de la vie active, & les mêmes actions qui fanctifient les uns, peuvent devenir aux autres une occasion de se perdre. Souvent ceux qui pouvant dans le repos s'adonner avec fruit à la contemplation, lors qu'ils se sont occupez à la vie active, n'en pouvant soûtenir le poids, en ont été accablez, & sont devenus inutiles. D'autres au contraire, qui pouvoient faire de grands progrés dans la vertu, s'ils se sussentielles, se sont devenus dans le repos, dont ils n'ont pas sçû bien user, & ce repos même leur est devenu une occasion de leur perte.

venu une occasion de leur perte.

Chacun doit considerer son temperament, & les dispositions que Dieu luy a données pour les tourner du côté du bien, & pour s'en servir comme d'autant d'instrumens de vertu.

Tous les exercices ne conviennent pas également à tous. Dieu qui a produit & qui gouverne toutes choses avec nombre, poids & mesure, a proportionné les temperamens, & donné les inclinations conformément au degré de vertu, de grace & de gloire, qu'il a destiné de donner à chacun.

Commia ves qu'il a destiné de donner à chacun.

Commia ves qu'il a destiné de donner à chacun.

Commia ves qu'il a destiné de donner à chacun.

Commia ves qu'il a destiné de donner à chacun.

Commia ves qu'il a destiné de donner à chacun.

Commia ves qu'il a destiné de donner à chacun.

des Quietistes.

grez, & qu'il a montré le rapport & autem Chri-la connexion qu'ils ont ensemble, il autem Dei. conclud, que toutes ces choses sont 1. Cor. 3. pour les élûs, que les élûs sont pour la gloire de Jesus-Christ, & que Jesus Christ est pour la gloire de son Pere. Il nous à fait connoître par là que toute la nature a été faite pour la grace, & que le premier effet de la predestination ou de ce dessein plein d'amour que Dieu a sur ses élûs, est la substance même, & le temperament de celuy qui est prede-stiné. On observe d'ordinaire dans les hommes cette suite & cette liaison; le temperament est la source des passions; les passions sont la matière des vertus morales, les vertus morales font comme une disposition aux vertus infuses, & les vertus infuses sont une disposition aux dons du S. Esprit & à une tresgrande sainteté.

Ce n'est pas que les vertus morales puissent jamais être une disposition proportionnée à recevoir la grace & les vertus infuses; & encore moins qu'elles puissent meriter l'élection de Dieu. Si cette pensée entroit dans mon esprit, dit S. Augustin; Dien Sed hoe cui qui a choisi ce qu'il y a de plus soi- me videbit

ille, qui infirma mundi elegit, ut co fundat fa pienter; ut eum intuens & pudore correptus ego irrideam multos præ quibufdam peccatoribus caftiores, & præ quibufdä oratores. S. Aug. Lib. 1. ad jimblicia. q. 2. in fine.

Cohærentia, concentu cocordia, confensione. S. Dionys. de div. nometap. 11. de pace.

ble dans le monde, pour confondre tout ce qu'il y a de plus fort, ne condamneroit-il pas ma temerité? & couvert de confission ne courrois-je pas risque d'être obligé d'admirer que Dieu par des secrets impenetrables de ses jugemens, a quelquefois preferé de grands pecheurs à plusieurs dont la vie avoit éré plus reglée, & des pecheurs groffiers à de fameux orateurs, dont les dispositions naturelles ne peuvent rien operer pour meriter les graces de Dieu; neanmoins Dieu a concerté un enchaînement de toutes choses pour rendre sa conduite plus douce.

Ainsi quand Dieu veut élever une ame à un certain degré de graces, de sainteté & de gloire, il luy donne un temperament proportionné à son dessein. Il donna à S. Paul un temperament tout de seu, parce qu'il destinoit d'en faire un Apôtre remply de zele & d'activité: & il donna à Magdelaine des inclinations plus douces & plus tendres, voulant en

faire une amante.

Qui font proniad paffiones proprer earum imperum ad agendum, Nous pouvons établir sur ce même fondement la difference qu'il y a entre ceux qui sont disposez à l'exercice de l'oraison, & ceux qui sont plus propres à la vic active. Les personnes sunt simplicid'un temperament ardent se portent de leur gré à l'action & au travail, activam proleur ardeur naturelle les rendant in- pret scinicus capables du repos, & ils font natu- nem. Unde rellement si actifs, que leur repos même leur devient un travail, parce Motal, quòd qu'ils souffrent dans leur cœur un tumulte & une diffipation, qui les tron- ut fi vacatiovant sans occupation, les rend susceptibles d'une infinité de pensées qui gravins laboles fatiguent: mais il y en a d'autres rent ; quia qui ont naturellement un esprit serain, rescordis tudoux & tranquille, tellement disposez à la vie contemplative, que si on eislice mus les applique tout-à-fait à l'action, ils en peuvent recevoir beaucoup de Quidam verd préjudice.

anti ad vit& dicit. Gregotius in 6. nonnulli ita in quicti sunt, nem laboris habuerint, rent; quia mulius tolerait, quanto ad cogitatio. nes vacat. habent naturalitet animi

puritatem & quietem per quam ad contemplationem funt apri; qui si totalieer actionibus deputentur , detrimentum fustinebunt. Unde dicit Greg. in 6. Moral. quod quorumdam hominum ita otiofa mentes funt, ut fi eos labor occupationis excipiat, in ipfa operis inchoatione soccumbant. S Tho. 2. 2. 9. 181. a. 4. ad. 3.

Il est neanmoins important d'observer, que souvent l'amour excite au travail ceux qui cherchent le repos, & que la crainte adoucit dans la con-tes amor ad templation l'impetuosité de ceux qui fus excitat, sont trop portez à l'action. C'est mentemplapourquoy les plus disposez à la vie tione timer reactive, peuvent par leurs exercices se & illi qui

Sed ficut ip. fe (Gregorius) postea Subdit fere O pigras mee inquietas frenat. Unde

fünt magis apti ad auivain vitam podunt per exercitium activæ ad contemplationem præparari : 8c illi nihilominus qui funt magis ad cótemplationé apti, posfunt, exetcitia vitæ activæ fubire; ut per hoc ad contemplatio. nem paraciores reddantar.

D. Iho. ibid.

208 Refutation des erreurs disposer à la meditation, & les plusportez à l'oraison, peuvent se porter aux actions de la vie active, & ils en sont plus ardens à retourner à la

contemplation.

Car c'est un principe de Religion, qu'il n'y a point d'homme raisonnable qui ne soit capable d'oraison; à plus forte raison les Chrétiens. Ceuxqui font trop actifs peuvent moderer leur activité, & s'accoûtumer à l'exercice de la meditation, de même que l'on modere les passions par. les actes des vertus. Combien en voiton que la necessité ou la conjoncture des affaires, ou la volonté des parens, & pour mieux dire, les ordres. de la Divine providence, engagent à des emplois qui sont contraires à leurs inclinations & à leur temperament, & neanmoins ils ne laissent pas de se surmonter? Il y en a qui ont une aversion mortelle pour tous les embarras du monde, & neanmoins ils y sont plongez malgré eux avec uno perpetuelle attention à se vaincre. D'autres ayant une fois goûté le plaisir qu'il y a de converser avec Dieu, ne voudroient jamais sortir de l'oraison, où ils ont senty dans un quart-d'heure plus de plaisir solide &

des Quietistes. 109 veritable que les gens du monden'en goûtent de toute leur vie, & cependant Dicu les jette dans des emplois qui les arrachent de ce faint repos. Ces ames soupirent sans cesse aprés leur chere retraite, & disent avec Job: Maintenant je jouirois du repos Nune auté avec ces ames saintes qui se batissent requiesceré, des solitudes, pour être loin des bruits de la terre, si les chaînes de mon devoir ne me retenoient dans l'employ où je suis. Mais enfin il faut suivre les ordres de Dieu : le même desir de luy plaire, qui attache dans un temps ces ames à la solitude & à l'oraison, les leur doit faire quitter dans un autre, & les obliger de renoncer à leur repos, pour s'acquitter de leur devoir, pour entrer dans les soins de la vie active, & travailler au salut du

prochain. Il est juste aussi que les plus affec-tionnez aux œuvres saintes de la vie active, interrompent quelquefois leurs occupations pour s'appliquer à l'oraison, & qu'elles se souviennent de ce que S. Bernard representoir au Pape Eugene, qu'il n'y a personne qui les touche de plus prés que le Fils unique de leur Mere; & que ce seroit une étrange solie de s'appliquer si fort à

Refutation des erreurs secourir les autres, que l'on se perdît soy-même. En effet, si l'on considere les dangers où jette les ames, la dissipation presqu'inseparable des occupations exterieures; fil'on confidere qu'on s'excepte soy-même du nombre de ceux pour qui l'on rravaille avec tant de sollicitude & d'empressement; que S. Paul craignoit de perdre le bonheur qu'il vouloit procurer aux autres par ses Sermons : enfin, si l'on pese bien la profondeur des jugemens divins, & les autres grands motifs qui font trembler les plus innocens, il ne faut pas douter que cette crainte ne fasse rentrer un Chrétien en soy-même, & ne l'oblige de s'arrêter quelquefois au milieu de sa course, pour mediter serieusement sur sa mantere de vivre. L'a-

Unde Aug. mour de la verité, dit S. Thomas adicit 19. de prés S. Augustin, cherche un saint re-Civ t. Dei Otium fancli pos dans l'oraison, & la seule necesquærit charitas veritains, sité de la charité fait accepter les soins negotium ; .. f de la vie active, que si personne ne tum ( scilicet nous impose cette necessité & ce farvitæ a@ivæ) sus ipit neccs deau, il faut s'appliquer à la medisitas charitatis ; quam tation de la verité, de peur que cette farcinam fi donceur ne nous soit ôtée, & que nullusimpo nous ne soyons accablez par la necessité. C'est pourquoy, conclud S. Thonit, percipien de atque insuenda va-

mas, quand Dien appelle à l'action candum of ceux qui par leur état de vie & leur autem intovocation, étoient déja obligez de vacquer à l'oraison, ils doivent croire, pter charitatis que cet intervalle n'est pas un retranchement, mais un surcroit de leur nino ventais obligation. Ils ne sont pas déchargez de la premiere, mais ils en reçoivent subtrabatur une seconde. Car en quelque état qu'on soit, & quelque occupation qu'on puisse avoir; C'est une temerité, dit Tertulien, de passer un jour sans oraison.

veritati ; si nitur, sufcipienda cit pronecelitatem sed nec sic omdelectatio deferenda eft, ne illa suavitat, or opprimat ista necessitas. Et sic patet quod cum aliquis à contemplativa vita ad activam vocarur,

non hoc fit per modum subtractionis, sed per modum additionis. S. Thom. 2. 2. 9 132. a. 1. ad 3.

Temetarium eft diem fine oratione transigere. Tertul. lib. de orat. cap. 10.

## CHAPITRE VI.

De l'utilité de l'oraison qui se fait par le raisonement. Negliger de considerer, source de tous les défants. La raison est la regle de la vertu.

J E suppose icy cette division assez connuë de l'oraison, en oraison affective, qui se fait presque par la seule volonté, sur une legere connoissance; & en oraison de raisonnement

Refutation des erreurs qui se fait par l'entendement, lequel considere & examine avec soin quelque matiere de Religion, & en tire des affections proportionnées à son raisonnement, en même temps qu'il

raisonne sur quelque partie de la ma-

riere. Il est aisé d'inferer de ce que nous venons d'établir touchant la diversité des temperamens, que les caracteres des esprits étant fort differens, & tous les hommes n'ayant pas les mêmes in-clinations, il y en a qui ont naturellement une grande disposition pour l'o-ration affective, seur remperament étant plus doux & plus calme, & d'autres qui ont un temperament plus fort & moins de tendresse naturelle, font plus capables de l'oraison du raisonnement; & dans ceux-cy quelque-fois la vertu peut être d'autant plus solide, qu'elle tient moins du sensi-ble. Ils ont plus d'amour pour la ju-stice, & une droiture de cœur plus inalterable, parce qu'ils se conduissent par la seule raison qui est toûjours égale, & qu'ils approfondissent mieux les veritez de la Foy, qui est le fon-dement de l'édifice spirituel.

Mais avant que de montrer l'utilité de cette manière d'oraison, je re-

marqueray qu'il y a des Auteurs, qui par le desir excessif qu'ils ont eu de relever l'oraison affictive, qui consiste en un seul regard, & dans le repos de l'entendement, semblent être tombez dans un sentiment outré. Ils la louent & la recommandent, comme si elle devoit être la seule qu'il faut pratiquer, & dont tout le monde est également capable. C'est la verité que l'oraison affective est tresutile, & qu'elle doit avoir la meilleure part dans nôtre exercice, comme nous ferons voir dans la suite. Mais celle qui se fait par le raisonnement, & qu'on appelle meditation & consideration, a ses utilitez & ses avantages, & c'est souvent la seule dont plusieurs personnes sont capables, ou pour laquelle ils ont plus de disposition, étant tres-peu ou - beaucoup moins disposez pour l'oraison affective, quoy que s'ils veulent, ils puissent s'en rendre capables par · l'exercice continuel.

Saint Thomas aprés Richard de S. Victor, définit l'oraison de raisonnement une application de l'esprit, qui animi in ves'occupe à la recherche de la verité, sitione occucette application appartient à l'ope-patum. s. Tho. 2. 2. 2. ration de l'entendement, qui rai-q. 180. 4. 3.

Intuitum ritatis inqui214 Refutation deserreurs

Ad deductionem prin cipiorum. 1bid.

Quid sit pietas quæris? vacate considerationi. S. Dern. lib. 1. de con-

Præ agendo & præordinando quæ agenda funt.

Ibid.

Intima vis & medulla virtutum.

sonne sur les principes qu'il a déja établis pour se convaincre de quélque verité, ou de la grandeur de quelque Mystere de la Religion, ou de la necessité de quelque vertu. Saint Bernard n'a point fait de disficulté d'avancer, que toute la pieté chrétienne étoit renfermée dans la confideration, parce que la confideration faisant prévoir, & disposer par avance tout ce qu'on doit faire, gouverne les affections, distribue les actions, corrige les excés, compose les mœurs, & regle toute la vie: & ainsi elle produit en quelque maniere toutes les vertus, puisque les vertus cesseroient d'être ce qu'elles sont, si la consideration ne nous prescrivoit le milieu qu'elles doivent garder, qui est toute la force & comme la moële des vertus; car on n'oseroit jamais assurer qu'une action inconsiderée soit

une action de vertu.

Mais pour prouver plus clairement l'utilité de cette oraison, il faut supposer avec tous les Theologiens, que la regle immediate de la vertu est la raison; & que c'est dans la conformité que les vertus ont avec cette regle, que consiste toute leur bonté dans l'ordre moral. Toutes les actions

Ubi rationi voluntas

& tous les desirs jont déreglez , quand la volonté n'est pas soumise à la raison, & qu'elle ne se conduit pas par ses lumieres.

Il est vray, que la premiere regle de toutes les vertus est la Loy éternelle que Dieu a imprimée dans l'es- ad. 2. prit & dans le cœur de l'homme. Car qu'est-ce que le peché, dit S. Augustin? c'est une parole, une action, ou un desir contre la Loy éternelle. Neanmoins parce que la Loy éternelle ne nous cst pas connue par elle-même, Dieu a donné la raison à l'homme comme une image de cette Loy in-Faust. ibid. terieure. De sorte que la raison est une impression de la lumiere divine, per rationem & une participation intime de la Loy derivatur ut éternelle, qui rend l'homme inexcu-propria ejus sable, s'il ne luy obeït. Lors que s' Tho. 1. 2. l'homme cherche à excuser le dére- 9. 19. 4.4. glement de sa vie sur son ignorance, & qu'il ose demander: Qui nous a Pfal. 4. montré le bien que nous devons faire? David se tournant vers Dieu, répond; la lumiere de vôtre visage, Scigneur, est gravée sur nous; comme s'il disoit, la lumiere de nôtre raison nous doit montrer le bien, & regler nôtre volonté, puisqu'elle est une lumiere émanée de la lumiere divine, & qu'elle

non subjicitur. S. Hillar. 10. de Trinit. apud S. Iho. 1. 2.9.19. 4.

S. Tho. ibid.

Peccatum est dictum, vel factum, vel concupitum contra legem æternam. S. Aug. lib. 22. contra

apud S. Tio. i ex æterna naturalem

216 Refutation des erreurs est une participation de la Loy éternelle.

La raison est donc la regle expresse & certaine de la vertu, quoy que ce ne soit jamais sans un secours particulier de la grace, & sans la dépendance de la Foy. Ainsi la vie de l'homme seroit toûjours constamment reglée, s'il consultoit sa raison, mais Jon déreglement vient de ce qu'il ne la consulte, ou ne l'écoute presque jamais, & qu'il se laisse entraîner par la violence de ses passions. Il n'y a personne qui applique serieusement son cœur, à bien examiner ce que luy suggere son esprit : & ce défaut de restexion & de meditation est la source continuelle de tous les desordres de la vie des hommes. Jamais la temerité de l'homme n'iroit jusqu'à un tel excés, que d'offenser un Dieu tout-puissant, & à mépriser sa Loy, s'il étoit bien persuade que Dieu recompensera infailliblement sa fidelité d'une gloire éternelle, s'il observe cette regle souveraine; & qu'il châtiera sa desobéissance d'une peine éternelle, s'il ose la violer. Mais malheureusement on ne pense ny à Dieu ny à la Loy, ny à la recompense ny à la peine.

Nemo est qui recogiret corde. Ierem. 12.

On

des Quietistes.

On peut connoître cette Loy éternelle, selon S. Thomas, ou par l'habitude, ou par les actes, c'est-à dire, qu'on peut en avoir une connoissance habituelle & universelle, sans Habitu & y faire aucune attention. Et alors il adu...... & n'est pas difficile de comprendre qu'- decur diffion puisse agir contre ses propres lumieres, parce qu'on se les cache à quod actu
soy-même dans l'occasion. Il faut donc rat, homo appliquer cette connoissance univer- 2gar. selle aux actions particulieres, & se 1. 1. 9.77. dire alors à soy-même. Que vas-tu faire? qu'est-ce que Dicu te commande? qu'est-ce que Dieu te défend? crois-tu bien un Ciel & un Enfer? Que si on ne vient point à une reflexion particuliere, il ne faut pas s'é- Non est mitonner qu'on fasse tout le contraire quin, si in de ce qu'on est obligé de faire. Croi- passo agut re qu'un Dieu recompense d'une gloi- tiam univerre éternelle un verre d'eau froide salem; abdonné en son nom, & ne tâcher pas deratione in de se faire un tresor de bonnes œuvres. Croire qu'un peché mortel de pensée sera puny d'une peine éternelle, & bien soin d'éviter un peché, en commettre tous les jours de mortels faute de mediter & de refléchir fur nos devoirs & nos obligations; c'est vivre en brute & en in-

particulari. Ibid. ad 1.

Refutation des erreurs sensé, fut-on estimé dans le monde le plus sage de tous les hommes; mais l'homme toûjours dissipé au dehors, ne rentre jamais en luy-même pour considerer avec attention & avec crainte ces grands principes de la Religion, dont un seul, s'il l'avoit une sois bien penétré, seroit capable de regler toutes les actions de sa vie, & de le faire vivre en repos.

## CHAPITRE VII.

Suite du même discours. La raison doit soûmettre les passions. Exemples des anciens. Le Centenier considerant sessus. Christ en Croix, connoît qu'il est Fils de Dieu.

Ous ne sommes jamais excusables pour dire & pour croire que nos passions nous entraînent; & qu'encore que nôtre entendement soit tres-éclairé, ces desirs d'une nature corrompuë, dont nous ne pouvons pas être les maîtres, obscurcissent toutes nos lumieres, & nous sont perdre toutes nos bonnes resolutions. Ce sont des raisons artificieuses de nôtre amour propre & des reproches

secrets à la providence de Dieu, qui ne nous refuse pas sa grace, & qui nous a rendu les maîtres de nos actions. Mais d'où vient cette violence & cette impetuosité de nos passions que nous avons de la peine à arrêter, parce que nous les laissons regner à plaisir? sinon du défaut de consideration. Les affections les plus violentes perdroient leur ardeur, si l'homme se servoit de sa raison pour les appaiser. Dieu n'a pas abandonné l'homme dans son malheur, il l'a pourvû d'un remede present & perpetuel; & sans parler même des secours extraordinaires de la foy & de la grace, la seule raison, si on la confultoit, seroit capable de moderer toutes nos passions. Chacun peut éprouver en soy-même ce qu'observe S. Thomas, qu'appliquant à son besoin, & considerant quelques princi- do aliquas upes universels du bien & du mal, on peut adoueir la colere & la crainte pour faire le bien, ou exciter l'une & l'autre pour repousser le mal. L'ap- ctiam instipetit inferieur, qui est le singe de toutes les passions, dit le Philosophe, q. 81. a. 3. suit la raison, comme dans le Ciel les spheres inferieures suivent le mouvement des spheres superieures.

nive, fales confiderationes mitigantur ira aut timot, vel gantur. S. Tho. 1. P. Apretitus inferior non fufficit mo vere, nist ap-

petitus fure-

Applican-

vior confentiat : & hoc est quod Phi lofophus 11cit in 3. de ani. quod appetitus fagerior movet inferiorem, ficut Spharasus. perior movet inferi rem.

D'où provenoient les actions magnanimes des anciens Romains qui pourroient couvrir de confusion une grande partie de Chtétiens ? Cet amour de la patrie, cette constance heroïque dans l'adversité, & quelquefois dans un soudain renversement de leur fortune & de toutes D. Tho. ibid. leurs esperances? ce qui a fait prononcer à un sage Payen, envisageant la beauté de la vertu, cette genereuse parole, qu'il y avoit même du plaisir à souffeir. Tous ces grands hommes n'étoient forts que de la force de la raison. Aussi S. Augustin n'a pas fait

Du'ce eft torqueri. Seuce Ep.66.

Quam alie-

debant effe

aliqui I foce-

tiens par l'exemple des anciens, qui, fans le secours de la Foy, ont fait des actions admirables. Et il fait un Chani à jactantia pitre entier pour prouver, que les Chrétiens n'ont pas raison de se christiani, si gloriser, s'ils ont fait quelque chose pour l'amour de la patrie éternelle, paisque les Romains ont fait de si grandes choses pour une gloire humaine, & la patrie de la terre.

difficulté d'animer l'ardeur des Chré-

rist pro dilealione zierna patria, cum tanta Romani gefferint pro humana g!oria & civita-

te terrena. S. Aug. lib. 5. de Civit, Dei, toto cap. 18.

Vicit amor ratriæ laudamque im menfa cupido. D. Aug.

Il est vray que le desir d'acquerir de la gloire avoit beaucoup de part en toutes ces actions éciatantes. Car

it n'est pas si difficile dans l'état de corruption où nous sommes, de vaincre une passion par une autre passion. Il est plus disficile de la vaincre par le motif d'une veritable vertu; mais puis qu'ils pouvoient agir quelquefois par le motif d'une vertu morale, & que les Philosophes mêmes ont crûqu'il pouvoit y avoir une vertu heroïque, qu'ils ont appellé divine. Pour- que supra nos est hequoy dans un Chrétien la raison é- roicam qua-clairée par la Foy, & soûtenue par la dam & di-vinam grace, n'aura-t-elle pas la même force? Arifi. Ethic.

Il semble que Dieu ait voulu faire voir dans ces exemples jusqu'où pouvoit aller la raison humaine; & à considerer les choses dans la justice, la nature de l'homme demande, que tout ce qui est dans l'homme obeille à sa raison. L'empire qu'elle luy donne doit être si grand, qu'elle puisse renverser tous les obstacles qui s'opposent à la pratique de la vertu. Et en verité, si elle use de toute sa force, elle se trouvera capable d'entraîner aprés soy l'appetit: & quoy qu'il se D. The. 1. 2. plaigne, quoy qu'il murmure, com- 1-17. 4. 7. me un rebelle à l'autorité de sa sou-

veraine, il faut qu'il cede & qu'il obéisse en dépit de luy. La même parole de Dieu, qui nous avertit que la

lib. 7. cap is

22 Refutation deserreurs

chair oft foible, nous apprend que Cur ergo ad l'esprit est fort. Pourquoy donc, dit excufationem rroniotes, Tertulien, dans nos fautes & dans quæ in nonos relâchemens, nous excusonsbis infirma nous sur la foiblesse de la chair, au funt opponimus, quæ lieu d'accuser l'esprit qui est le plus vero forriora fort & le premier coupable ? Pournon ruemar? Cur cælestiquoy le plus foible ne cedera-t-il pas busterrena au plus fort? pourquoy la chair ne non ceaunt? fi Spiritus fe soûmettra-t-elle pas à l'esprit ? carne forrior, nostrâ qu'est-ce que la raison qu'une qualité cu!på infirceleste, & une participation de l'esmiora sectamur. prit de Dieu renfermé dans un corps Tert. lib. 1. humain. ed uxo. cap.

Ratio nihi! aliud est quam in corpus humans, pars divini spiritus mer sa. Senec. Ep.

Tout le mal de l'homme vient donc de ce qu'il ne se sert pas de sa raison, qui feroit pencher les passions du côté que l'homme voudroit. Il neglige honteusement & avec une malice cachée, de se convaincre de ses propres obligations, pour se dispenser de suivre son devoir, & faute d'une serieuse meditation, il partage sa force naturelle avec l'appetit inferieur, & il se rend l'esclave de ses passions & de ses pechez. C'est par là qu'il tombe dans cet étrange desordre, que S. Augustin dépiore si fort dans ses Confessions: La raison commande à l'homme, & l'homme n'obéit pas à sa propre raison. Quelle est

Imperat animus, ut velir animus, nec alter est & non facit.

D. Aug. 8.
Confess, 6, 9.

la cause de ce déreglement, dir saint Thomas, finon que la raison commande imparfaitement. Elle flotte entre le bien & le mal, elle chancelle, tio ex diver-& en balançant ainsi, elle perd sa force; au lieu que si elle se déterminoir avec fermeté, rout plieroit sous l'empire que Dieu luy a donné sur-le Undefluctuat corps. La raison alors ressemble à un Pilote demy endormy, à qui la vio-imperat. lence des flots arrache le timon des S. Thom. 1. mains. Qui produit ce desordre, c'est ad 1. le peu de soin de considerer, de raisonner, de mediter sur ce que l'on peut & que l'on doit faire.

L'Evangile nous fournit exemple du malheur de ceux qui ne veulent point faire de reflexion sur ce qu'ils ont devant les yeux, & du bonheur de ceux qui raisonnent. Saint Marc rapporte, que Nôtre Seigneur Jesus-Christ étant attaché à la Croix, les Juifs qui voyoient ce funeste spe-. ctacle, bien loin d'en être touchez fecolioient leur tête, & chargeoient d'injures cet innocent, cet homme de miracles & leur bienfaiteur continuel, mabant eur. qu'ils venoient de condamner. Centenier au contraire s'étoit arrêté pour voir la fin d'une si effroyable tragedie, & considerant l'admirable bat, quia sie

Imperfectum autem imperium contingitex hoc quod 12fis partibus movetur ad imperandum vel non imperandum. inter due . & non perfect ? 2. 9. 17. 4. 5.

tes blafphe-Le Marc 15. 2 . Vilons autem Centurio, qui ex adverto sta224 Refutation des erreurs

elamans expirasset, ait: verè hic homo Filius Dei erar. 1bid. 39. constance de cet homme, qui de sa Croix demandoit à son Pere le pardon de ceux qui l'avoient crucissé, considerant le renversement qui arriva pour lors de la nature, que le Ciel s'étoit obscurcy, que la terre trembloit; il frappe sa poitrane, & il s'écrie publiquement: Cet homme étoit vraiment le Fils de Dieu.

D'où vient cette norable difference qu'à la vûë des mêmes objets, les  ${f J}$ uifs blasphêment le Sauveur , & Ie Centenier confesse sa Divinité? C'est que les Juifs à faute de raisonner ne l'envisagent que comme un criminel indigne de la vie, & que le Centenier se servant de sa propre raison, & n'écoutant pas les passions des Juiss, voit clairement qu'il est innocent, & l'adore comme Fils de Dieu. Aussi il est bien remarqué dans l'Evangile, que les Juifs ne faisoient que passer, & ne se donnant pas le loisir de considerer qui étoit cet homme qu'orravoit crucifié, se faut-il étomer qu'ils ne fussent pas touchez de ses tour-mens & de sa mort; mais le Centenier s'arrêta pour peser avec attention tout ce qui se passoit. Il saisoit restexion sur toutes les circonstances de ce supplice. Il voyoit un homme, des Quietistes.

qui aprés avoir versé tout son sing, devoit être reduit à une extrême foiblesse, & qui neanmoins jettoit un grand cry: Ce qui marquoit afièz Exclemans qu'il ne mouroit pas par impuissance, & qu'il avoit conservé une force miraculeuse au milieu de s'es souffrances, & rendant l'esprit aussi-tôt aprés, il montroit évidemment que ce n'étoit pas la rigueur des tourmens qui le faisoit mourir, mais son amour veritable, & la disposition de son Pere. Le Centenier se convainquit, que sous ces apparences d'un homme criminel, l'innocence même étoit cachée, & que la force de Dieu paroissoit à travers la soiblesse de l'homme.

Nous pouvons facilement comprendre par cet exemple, quelle difference il y a entre une personne qui se servant de toute sa raison, pese, considere & observe les choses sérieusement, & d'une autre qui les passe. legerement. Tous les Chrétiens sont instruits des mêmes principes de la Religion, ils sçavent les tourmens. épouventables, que la justice divine a preparez pour punir les crimes des hommes : L'immensité de la gloire celeste, qui doit être la recompense des bonnes œuvres. Ils voyent tous

226 Refutation des erreurs les jours la Croix qui nous fait sou-venir de l'amour infiny que Dieu a porté à l'homme, jusqu'à mourir sur porté à l'homme, jusqu'à mourir sur cette Croix pour noyer tous nos pechez dans son sang. D'où vient donc que la plûpart sont si peu touchez de tous ces objets, qu'on autoit sujet de douter, s'ils croyent veritablement ce que la soy & la raison leur en ont appris. Mais d'où vient qu'il y en a d'autres, qui voyant cette adorable image de J sus-Christ attaché en Croix, se sentent percer le cœur au premier regard? c'est que les uns ne regardent toutes ces grandes choses qu'en passant. Rien ne prosite quand qu'en passant. Rien ne profite quand il ne fait que passer, & les meilleures. viandes seroient inutiles si on ne les digeroit. Les autres au contraire me-ditent à loisir à l'imitation du Centenier: ils se convainquent de la grandeur des bienfits d'un Dieu qui est mort pour l'homme; & l'esprit étant: convaincu, ils ne manquent point d'entrer dans les sentimons qu'ils en doivent avoir. Sans disficulté une meditation qui persuade & qui convainc l'esprit, est une grande & excellen-te meditation: & que faut il davan-tage pour un homme de bon sens, sinon qu'il sût bien persuadé de tous

Prætereun-

Stans autem.

des Quietistes. 227 ses devoirs? il fortisseroit sa raison, il calmeroit ses passions, il seroit agreable à Dieu, & à tous les hommes raisonnables, & il seroit son salut.

## CHAPITRE VIII.

De la maniere d'oraison qui se fair par les affestions. Elle est plus facile. La veritable oraison se fait mieux par les gemissemens, que par les discours.

Craison qui se fait par les affections a ses avantages, aussi-bien que celle qui se fait par le raisonnement: les temperamens étant si differens, il y en a qui ont plus de disposition à appliquer leur esprit, & à soûtenir un raisonnement, & d'autres qui sont plus portez à exciter les affections de la volonté. Dans un exercice qui est assez dur à la nature, il faut que chacun consulte sa disposition interieure, ou plûtôt il doit observer en luy-même par quelle voye Dieu veut l'attirer à luy. Tout dépend de Dieu: toute nôtre application doit tendre à le suivre, & à nous tenir

dans le chemin où il nous a mis.

Cette oraifon a trois grands avantages; sa facilité, sa necessité & son merite. 1. Elle est tres-sacile, tous n'étant pas également capables de s'entretenir dans de grands raisonnemens, & presque tous pouvant aisément exciter des affections. 2. Elle est necessaire, parce que la difficulté de pratiquer la vertu ne vient pas du côté de l'entendement (un homme conçoit assez la raison de ses obligations) mais elle vient du côté de la volonté & de l'appetit inferieur, dont il faut ranimer la lai gueur, & reveil-ler l'activité. 3. Cette oraison est d'un plus grand merite, la volonté seule en est le principe, & en excitant les affections, on excite l'amour, qui est le premier mouvement du cœur, qui regle tons les autres mouvemens, & ce qui est le plus parfait de tous.

Le premier avantage de cette oraifon est donc, que les ames les plus
simples, qui ne sçavert que les premiers principes de la Religion, peuvent en être tres capables. Et embrasées d'un tres-pur amour, elles peuvent passer les heures entieres dans
des colloques avec Dieu, où elles luy
expriment leur ardeur en mille ma-

nieres differentes: ce qui est une

tres-parfaite oraison.

Ce seroit cependant une erreur grossière de croire, que pour bien faire oraison, il falût être ignorant, ou renoncer à ses propres lumieres: S. Thomas excelloit en science & en amour. Mais aussi l'on ne doit pas s'imaginer qu'il faille de grandes connoissances pour faire une bonne oraifon. Quelquefois au contraire la science devient aux Sçavans par la mauvaise disposition de leur cœur, une occasion d'orgueil, & leur orgueil les prive des graces qui sont necessaires, pour faire une bonne & salutaire meditation. L'oraison est un sacré commerce avec Dieu: & Dieu, comme parle mocinatio Salomon, se plaît à s'entretenir avec les ejus. ames simples & humbles, ou, selon l'énergie du Texte, il communique ses secrets à ceux qui ont le cœur droit.

La science & toutes les excellen- fecteum eces de l'esprit, remplissant l'homme jus. de l'estime de luy-même, il ne s'a-quidquid abandonne pas entierement entre les fiud ad mamains de Dieu, & il perd la devotion; pertinet, ocau lieu que les ames simples ont quel- casio, est quefois plus de devotion, parce qu'el- confidat de les ont plus d'humilité : étant nean- feipfoi& ideo moins constant que si on soumet à se Deo tra-

Cum fimplicibus fee-

רארינ ו-

Scientia & gnitudinem quod home non totalitet

dat; & inde eft good hujulimod: quā doque occa sionalizer de Votlonem impediunt, & in simpli cibus, & mu lieribus de votio aban dat, elations comprimendo : si tamen scientiam, & quamcumque aliam perfectionem homo pe fe aè Deo fub. dar, ex hoc ipfo devotio augetur. S. Tho. 2. 2. 9.82, a. 3. ad 3.

S. Tho ibidin corp.

Dieu sa science & ses perfections naturelles, elles peuvent servir à augmenter la devotion. Car les défautsde l'homme ne viennent jamais des dons de la nature, mais du mauvais usage qu'il en fait. La seule plicité de la foy avec beaucoup d'ardeur suffit, quoy qu'on n'ait pas beaucoup de lumieres. Il n'y a personne qui se puisse excuser de s'appliquer à ce saint exercice, puisqu'il ne faut que sçavoir aimer la bonté infinie de nôtre Createur, de nôtre Redempteur, de nôtre Sanctificateur, ou gemir devant Dieu avec une douleur accompagnée de confiance, en considerant sa propre misere & ses conrinuelles foiblesses : car tous les sujets qu'on peut prendre pour mediter fe doivent rapporter à ces deux chefs : la bonté de Dien, & nôtre misere; les bien-faits que nous avons reçûs de Juy, & que nous esperons d'en recevoir, & nos défauts continuels dont nous luy demandons le remede.

Qu'est-il donc besoin de tant de discours, de tant de raisonnemens & de tant de lumieres, pour s'exciter à aimer un Dieu si aimable? Jesus-Cheist en Croix, que nous avons si souvent devant les yeux, n'est-il pas

une preuve assez grande & assez manifeste de cet amour incomprehensible de Dieu pour les hommes? N'etoit-ce pas là toute la science de saint Paul, & la science d'un Apôtre ne peut-elle pas sussire à chacun de nous? Mais qui peut ignorer sa propre foiblesse, ses chutes & ses tiedeurs? cen'est pas la science qui nous les apprend, c'est nôtre propre experience. On n'a donc pas besoin de penser & de raisonner beaucoup. L'oraison, dit S. Augustin, est un exercice qui se fait mieux par les gemissemens que plus gemitipar les discours: c'est pourquoy l'on peut continuer plus long temps une monibus. oraison d'affections, qu'une oraison q. 83. 1. 14. de raisonnemens: la volonté ne s'é-Ex S. Aug. puise pas si facilement que l'esprit, on est bien-tôt au bout quand il s'agit de raisonner : & il arrive tres-souvent qu'aprés qu'on s'est entretenu quelque temps dans une bonne penfée, & qu'on en cherche une autre, il s'en presente en foule à l'esprit de tres-vaines, & même de mauvaises, qui luy emportent toute son artention. petus ad c-La pensée est un regard de l'esprit, qui vagationem est exposé à la distraction; & outre D. Tho. 22. qu'il est fort difficile que l'esprit four- 9- 180. 4. 3; ex Richard. 2 nisse une si longue suite de pensées s. Fistore.

Plerumque autem hoc negotium. bus agitur quam fer-

Cogitatio est animi res. pronus.

232' Refutation des erreurs fur un même sujet, il est encore plus dissicile d'empêcher que parmy les pensées il ne s'en mêle d'indisserentes & d'inutiles, qui bien souvent nous sont perdre tout le fruit des aurres.

La volonté au contraire peut à la

vûë d'un même objet former mille affections differences, & les impressions qu'elle reçoit étant bien plus fortes que celles qui se font sur l'esprit, elles durent aussi davantage. L'entendement est un miroir qui reçoit les images des choses qui s'effacent dans un moment, & la volonté est une cire qui reçoit une figure, dont l'impression dure long-temps; de sorte que le moyen le plus infaillible pour se concilier une veritable attention, est, non pas d'assembler une multitude de pensées pour s'entretenir; cette multitude même expose à de grandes distractions; mais c'est d'exciter les affections de la volonté. Car nous sommes plus fortement émeus par ces pieuses affections, que par les operations de l'entendement: comme nous experimentons en nous-mêmes, que les plus fortes applications de l'esprit procedent toûjours de quelque passion: on a peine

Intelleaus ut speculum affimilandus, affectus ut cera sigillan dus. S. Tho, opus. Str. grad, 10.

Magis recipit anima fecundum af fecundum af fecum, & vehementius moverur, quam fecundum intellectum S. Tho. in 3. dift. 15. q. 2. art. 1.

des Quietistes.

de détourner sa pensée de la perte d'un amy, que la mort nous aura enlevé. Toutes les autres passions produisent le même effet, parce que les mouvemens de la volonté & de l'appetit inferieur font plus vehemens, & font une plus vive impression que les operations de l'entendement. C'est pourquoy le moyen le plus assuré d'avoir & de conserver une grande attention dans l'oraison, est de mettre en action la volonté, & d'émouvoir de frequentes affections. La volonté bien enflammée arrête l'esprit, & l'oblige à luy tenir present l'objet vers lequel elle se porte : ce qui est le soûtien & le fruit de l'oraison.

## CHAPITRE IX.

Necessité de l'oraison qui se fait par les affections pour vaincre la tiedeur et l'indevotion de la volonté. La corruption de la nature est plus grande à l'égard de la volonté qu'à l'égard de l'entendement.

A seconde raison qui releve l'o-raison d'affection est sa necessité, car nous avons plus de besoin de gagner la volonté, que de persuader l'entendement. La difficulté de pratiquer la vertu, ne vient pas du défaut de connoissance, mais du manquement d'amour: la corruption de la nature s'est plus répanduë sur la volonté que sur l'entendement. Presque personne n'ignore ce qu'il doit faire: la Loy naturelle nous fait assez

Lex tua feripta in cordibus ho minum; qua nec ul'a quidem delet intquitats. D. Thom. I. 2. 9. 94. a. 6. Ex. D. Aug. I. 2. Confell. 6ap. 4.

lonté que sur l'entendement. Presque personne n'ignore ce qu'il doit faire: la Loy naturelle nous fait assez sentir nos obligations, & cette Loy intime ne peur jamais être entierement essacée. Le grand mal de la nature est nôtre extrême soiblesse qui nous empêche de vouloir ce que nous sçavons bien que nous sommes obligez de vouloir & d'accomplir.

C'est sur ce sondement que tous les Conciles & tous les Peres ont étably la necessité de la grace, si le peché d'Adam n'avoit remply que de tenebres l'esprit de ses enfans, & si nous n'avions herité de ce malheureux pere que l'ignorance, il nous auroit suffi de recevoir la soy pour dissiper ces nuages : mais le plus grand mal de l'homme étoit la foiblesse qu'il avoit contractée par sa chute : la Loy l'augmenta par la multitude des Com-

mandemens, accablant l'homme, qui

sans ce nouveau poids, étoir déja as-

sez foible. De sorte qu'aprés avoir

Lex jubere novie, cui fuccumbie infirmicas: gratia juvare, qua infú-

des Quietistes. reçu la Loy, il avoit besoin de la gra-ditut charice du Redempteur, qui le fortifiât. S. Ang. 1.1. La Loy commande, mais l'infirmité ad Bonifac. de l'homme succombe : & la grace vient à son secours par la charité qu'elle répand dans son cœur. Aussi il étoit necessaire que la Loy écrite tiæ, & ideo precedât la Loy de grace, afin que l'homme eût le loisir de connoître sa relinqueie.

reur-Saint Augustin fortifie cette doctrine en expliquant le Pseaume 106. où il remarque, que trois tentations attaquent l'homme, qui font assez s. Tho. 1. 2. voir que sa foiblesse est plus grande 9. 106. a. 3. que son ignorance : la premiere est tatio ettoris celle de l'erreur : la seconde est la difficulté de vaincre la concupiscence; difficultais & la troisième celle de la langueur & du dégoûr de la volonté dans exercices de pieté. Representons nous, dit-il, un homme qui par son pe- D. Aug. in ché s'est éloigné de Dieu & de soymême: il a son cœur ensevely dans les plaisirs mortels de ce monde. Il veut pourrant se tirer de cet état funeste: il commence dessors à entrevoir une lumiere fort éloignée, qui ne peut parvenir jusqu'au lieu où il

cap. 8.

Lex nova est lex graoportuit, quod homo tur fibi in foiblesse, & qu'en étant bien constatu legis vaincu, il desirât la grace du media- veteris, ut in peccatum cadendo foā ir firmitatem cognoficins, recognofeeret fe gratia indigere. & famis verbi. Secunda vincendatum concupis celes tiatum Terria tædii atque fastidii Pfal. 106. I'id. D. Tho. 9. 21. de mal.

236 Refutation des erreurs est. Cependant cette sombre lucur luy laisse un grand desir d'être éclairé de la vraye lumiere. Agité qu'il est de ce d'ssir, il tente tout ce qu'il peut; il court par tout, il cherche quelqu'un qui le conduise & qui le mette dans le chamin, où il puisse trouver cette lumiere. C'est la premiere tentation de l'erreur & la faim de la verité. Enfin il est assez heureux pour trouver la lumiere, ou la lumiere vient elle-même l'éclairer, & se répandre dans son esprit. Il commence à voir l'état déplorable où il est reduit : on luy fait connoître la voye assurée par laquelle il doit marcher, & le terme où il doit aller. Mais l'homme ayant un fonds d'orgueil inépuisable, presume aussi-tôt beaucoup de ses propres forces, & croit n'avoir besoin du

Prima ergo tentatio er roris & fames veritatis.

Invenit fe ligatum difficultatibus eupiditatū... inclusum fe sens titorum; & tanquam muro impossibilitatis erecto, portifique

bleffe.

Voicy la seconde tentation plus difficile à vaincre que la première : il se trouve esclave de ses passions, & renfermé dans de pernicienses habitudes comme dans un lieu sermé d'épaisses murailles, que toutes ses forces ne peuvent rompre, & qui luy rend sa sortie presque impossible. On

secours de personne pour combattre & pour surmonter ses vices & sa soides Quietistes. 237 Iny dit alors, vivez conformément clauss, quô aux lumieres que vous avez reçûes: invenir. vous n'aviez pas autrefois les mêmes D. Ang. ibid. connoissances, maintenant vous étes assez éclairé, usez de vos lumieres; suivez le chemin qu'on vous marque. Cet homme ainsi éclairé s'efforce de marcher, mais il se trouve lié. Il étoit auparavant dans l'erreur, & maintenant il est dans l'impuissance. Convaincu de sa foiblesse & chargé de chaînes, il crie au Seigneur, qu'il le délivre de ses cruelles necessitez, & qu'aprés avoir dissipé ses erreurs, il fortifie son impuissance & la foiblesse de sa volonté. Dieu donc encore une fois exauce ses desirs, & par un effet de sa grace toute puissante l'homme rompt tous ses liens, il bri- Contrivie se toutes ces portes de ser & d'acier: portas arcats & par le secours de cette divine gra- 1005 conftece il commence à trouver facile ce qui auparavant luy paroissoit impos-sible, quand il étoit abandenné à luy seul & à ses propres lumieres. Il embrasse donc les exercices de pieté, il y trouve de la douceur; & dans cet heureux changement, à peine se connoît il luy-même. Alors tout remply de sentimens de reconnoissance, il rend mille actions de graces à son

Pfal. 106.16,

238 Refutation des erreurs liberateur. Cependant, ô foiblesse de l'homme, inconcevable! à peine s'estil relevé qu'il retombe honteusement, & semblable à un malade que son mal a extrêmement affoibly, quand il fait un essort pour se lever d'un côté, il tombe de l'autre.

Tertia tentatio Tædii, ut aliquando nec legere nec orare delecter. S. Aug. ibid.

Terria tentatio priori contraria; prius periclitabatur fame, postea faltidio. S. Aug. ibid.

Omnem escă abominata est anima eorum. Psal. 106, 18.

Voicy une troisième tentation, qui le vient jetter dans un plus grand danger: il s'ennuye, il s'inquiete, il tombe dans une affreuse langueur, & il se dégoûte de tous les exercices de pieté qu'il avoit resolu de pratiquer. Il est dans un état si pitoyable, qu'il ne peut ny lire ny prier, & c'est icy une tentation entierement opposée à la precedente. Auparavant il sechoit de faim, & maintenant l'abondance luy cause du dégoût. Il a en aversion toute sorte de viandes, comme parle David; c'est-à dire, qu'il n'a ny sentiment de Dieu, ny tendresse pour les plus saints devoirs de la Religion.

Cette décadence de l'homme nous fait voir assez évidemment, qu'il n'y a point d'état dans la vie où il n'y ait beaucoup à craindre & beaucoup à combattre. Lors que l'homme devant

Seductoria combattre. Lors que l'homme devant fecuritate, sa conversion est dans une securité delectationi- trompeuse, & qu'il est plongé dans bus consopi- les délices mortelles de la chair & du tum.

monde, il est frappé d'un prodigi ux aveuglement. Car n'est ce pas être bien aveugle, de ne s'appercevoir point du danger où l'on est de perdre son ame; puisqu'un homme, qui est en état de peché mortel, peut se dire à luy même, qu'il est un damné, selon le decret que la justice divine a prononcé dés ce temps-là, & qui seroit justiciam.

Sa conscience, dit le Sage, luy Testimonia rend ce terrible témoignage de sa tionis. condamnation, & que sans une gra- 547. 17.10. jamais meriter, & dont politivement il est tres-ind gne, il doit brûler dans les flammes de l'Enfer pendant toute une éternité.

infailliblement executé, s'il venoit à

mourir.

Mais Dieu qui veut convertit ce pecheur, commence à jetter dans son esprit un rayon, qui luy fait voir le danger où ses crimes l'ont mis. Alors estrayé de se voir déja un tison d'enfer, l'esclave du demon & l'objet de la colere de Dieu, il veut sortir de cet état déplorable. Mais il ressemble à un homme qui s'éveille d'un profond sommeil, & qui ne sçait pas encore bien où il est. Il veut se rele-

ver, & il commence à sentir toutes

Refutation des erreurs
fes passions, qui se revoltent & qui
s'irritent d'autant plus, qu'il s'efforce de les vaincre. Dieu qui voit qu'il
voudroit bien combattre & surmonter se passions, & qu'il ne le peut de
luy-même, luy donne une seconde
grace; il éclaire son esprit, & il fortisse sa volonté. Le voilà donc maintenant assez fort pour rompre toutes
les chaînes qui le tenoient attaché.
C'est un homme nouveau qui marche
dans les voyes de la sainteré & de la

justice.

Mais enfin voicy une autre tentation qui le jette dans un plus grand danger, qu'on peut appeller la plus difficile & la plus insurmontable. A peine a-t-il commencé à pratiquer les exercices de pieté, qu'il tombe dans la langueur, dans la tiedeur & dans un dégoût horrible de tout ce qu'il fait. Car il faut être abandonné pour ne concevoir point d'horreur du peché mortel : les scules lumieres de la Foy nous font assez voir le malheur où il nous va precipiter. D'ailleurs la vertu est assez belle pour se faire aimer par elle-même, & il n'y a personne qui ne la voulût embrasser. Mais le grand mal qui est cause que d'une infinité de personnes qui

des Quietistes.

241

entrent dans les voyes de la vie spiriruelle, il s'en trouve si peu qui y fassent quelque progrés: c'est la troisiéme tentation de la langueur & de l'ennuy. Cet état n'est jamais sans un peril évident de tout quitter, & de reprendre le train du monde & du peché. David dit de ces personnes tiedes: Ils ont approché des portes de la mort. Que sert-il d'avoir commencé à pratiquer l'oraison, le recueillement, la solitude, la mortification, & toutes les autres vertus, si on abandonne tout dans la suite? que sert il d'avoir appris les plus grands secrets de la vie spirituelle, si tout se reduit à la seule speculation, & si avec toutes les belles lumieres on retient la verité captive dans l'esprit sans la laisser sortir pour enslammer la volonté? Dieu permet cette tentation pour humiliet les ames, pour les obliger de se renir dans un aneantissement continuel, & pour leur faire connoître qu'elles ont bésoin de quelques goutes de cette rosée ou de cette manne celeste, qui adoucisse leurs peines, & qui leur fasse sentir le plaisir qu'il y a dans les exercices de pieté, dont elles ont contracté un si grand dégoût.

Si la seule connoissance pouvoit

242 Refutation des erreurs servir à une ame pour operer son salut, l'homme auroit pû mettre sa confiance en luy-même, & croire qu'il n'avoit besoin que d'un maître pour l'instruire, sans avoir besoin d'un Medecin qui le put guerir. Si du moins cette grace forte & puissante qu'il avoit reçûë, pouvoit luy suffire, il auroit encore pû se conser en ses propres sorces, & dire que quand une sois il auroit été guery, il pourroit se conserver dans la santé qu'il avoit reçûë. Il falloit donc de toutes manieres humilier l'homme, & le faire convenir de sa foiblesse, afin qu'il éprouvât qu'il a besoin d'une grace pour dissiper ses tenebres, d'une autre grace pour se relever de ses foiblesses, & d'une troisséme grace qui répande la suavité dans son cœur pour luy faire vaincre cette troisiéme tentation de tiedeur. Ce n'est donc plus de son erreur qu'il demande d'être délivré, ce n'est plus des combats qu'il souffre de la part de ses passions & de ses habitudes. Mais il demande à Dieu d'être délivré de la corruption de son cœur, qui luy fest trouver du dégoût, où il n'y a que de la douceur. Alors il offrira à Dieu un sacrifice de

louznge, & il racontera les œuvres

cumdam est corruptela mentis, fast. dire quod dulce est.

D. Aug. in Ffal. 106.

Et factificent factifium laudis, & nuncient du Seigneur, non pas comme aupa- opera ejus iu ravant avec douleur, avec amertume, avec inquietude, mais avec plaisir & tædio, non

avec joye.

C'est le Prophete Roy qui a parlé anxietate, no jusqu'icy, & S. Augustin avec luy, qui nous a fait remarquer les mysteres de ces paroles. Si tout nôtre mal procede de la foiblesse & de la froideur de la volonté, qu'est-ce donc qui renforcera & renouvellera la devotion dans une ame ? ce sera l'oraison, qui est le remede universel de tous nos maux, non pas celle qui s'applique à former de grands raisonnemens, & à penetrer de grandes veritez, mais l'oraison de la volonté & des affections.

Combien voit-on de personnes tres-éclairées capables d'expliquer les plus profonds secrets de la vie spirituelle & de la Theologie mystique: Ils parlent en Anges de toutes les voyes & de toutes les operations de Dieu: on diroit qu'ils sont avec saint Paul les Disciples de l'Ecole du Paradis, & cependant ils menent une vie tres-languissante dans les actions de pieté. On voit en ces gens-là un esprit remply de lumicre, & une volonté sans mouvement & sans ardeur.

exultatione.

Non cum cum mærore, non cum cum fastidio. fed cum exult atione. S. Aug. ibide

Quelle est la source de deux états si contraires, de science & d'indevotion? c'est que dans l'oraison que l'on continuë les années entieres, ou par son propre choix, ou par un reglement dans la Religion , on ne travaille point à enflammer la volonté par de vives affections, par de sinceres desirs de plaire à Dieu, par de serieuses resolutions d'éviter les pechez ordinaires, quoy qu'ils ne soient pas mortels, par des gemissemens accompagnez de consiance, sur sa misere & sur sa foiblesse; tandis qu'on s'affectionne à remplir son esprit de lumieres, & à charger sa memoire de reflexions des Saints Peres, que l'on ne fait jamais soy-même. On convertit sa meditation en une étude seche, froide & sterile, & on laisse la volonté sans aucun goût des choses de Dieu, qui par une secrete justice, laisse quelquefois tomber ces hommes admirables, & admirez dans d'énormes pechez, & dans des desordres scandaleux.

# CHAPITRE X.

Deux maux de la nature, l'ignorance & la foiblesse. L'oraison affective querit la foiblesse, & perfectionne l'oraison qui se fait par raisonnement. La connoissance seule est un remede, qui a besoin d'un autre remede-

D Eux maux ont de coûtume de déregler la vie des hommes. L'ignorance de leurs obligations, & la negligence ou la repugnance de les remplir. Car nous voulons les choses avec d'autant plus d'ardeur que nous les connoissons avec plus de certitude, ou que nous sentons plus de plaisir à nous acquitter de nos devoirs. Il faur donc pour guerir ces deux maux, que ce qui nous étoit caché nous soit bien connu, & que ce qui ne nous apportoit aucun plaisir, natura vina nous devienne agreable.

Pour l'ignorance, elle est assez rare, ainsi que nous l'avons étably, puisque la Loy naturelle & cette lumiere intime, tout à la fois commune & particuliere, publique & ca-

de pe cator. merit. C remiff. cap. 17. Et innotes-

L iii

Nolunt homines facere quod justum eft, five quia latet, sive quia non delectat, tanto enini quid que vehemérius volumus, quan. tò cettius quàm bonú sit novimus, coque dele-Camur ardetius. Ignorantia igitui & infirmites funt, que impediunt

voluntatem .

S. Aug. 1. 2.

cat quod latebat, & fuave fiat quod non delectabat Ibid.

Prævaricatores teputavi omnes
peccatores
tertæ.
S. Aug. in
Pfal. 118.
Conc. 25.

Refutation des erreurs chée, comme l'appelle S. Augustin, nous fait assez connoître les premieres & les principales regles de la vertu. Tous ceux qui pechent sont des prévaricateurs, dit le Psilmiste; & S. Paul confirme cet oracle, quand il dit, qu'il n'y a point de prevarication où il n'y a point de Loy qu'on puisse violer. Il faut donc conclure, que si tous les pecheurs sans exceprion font des prevaricateurs, il y a dans tous les hommes une Loy naturelle que l'on viole. C'est de cette Loy que S. Paul a dit, que les Genrils qui n'ont point de Loy, se tiennent à eux-mêmes lieu de Loy. Enfin outre cette impression intime de la Loy éternelle, tous les Chrétiens sont enfans de lumiere: & ainsi il n'est pas besoin d'une grande étude pour connoître ce que rant de lumieres ensemble font voir dans un grand jour. Le principal effort qu'il faut faire sur la nature, est de trouver du plaisir dans les actions, où elle a toûjours du dégoût : or c'est dans les affections de la volonté que reside le veritable plaisir, particulierement dans les actes d'amour, puisque l'amour est toûjours accompagné du

Suave fiat quod non de lectabat.

plaisir.

des Quietistes.

Nous pouvons attribuer à l'oraison de raisonnement ce que S. Augustin a dit de la Loy ancienne & de ses Sacremens; que c'étoit un remede à la verité pour guerir les blessures de la nature, mais que ce remede avoit besoin d'un autre remede, sans lequel il demeuroit inutile. C'est pourquoy expliquant les paroles de David selon l'énergie des Septante, il dit, que l'homme qui ferme ses oreilles aux inspirations divines, est semblable à l'aspic qui ferme ses oreilles pour n'entendre pas cette heureuse voix, qui le veut enchanter, & pour ne pas recevoir ce remede auquel on a joint un second remede. Que signifie, dit-il, cette expression, medicamentum medicatum, & pour le dire ainsi, un remede reparé? c'est pour nous faire connoître, répond S. Augustin, combien toute la Loy sans la grace de Jesus-Christ, étoit inutile. Il y avoit des remedes dans les Prophetes, il y en avoit dans la Loy. Tous les preceptes de l'ancienne Loy, & à plus forte raison tous les Sacremens étoient autant de remedes, mais ils étoient imparfaits, & ils avoient besoin d'être fortissez par un autre remede. Car, comme explique mentuni no-

Sicut afpidis furdæ quæ nen exaudist vocem incantatium, & medicamenti medicati sapienter. S. . 442. 12 Pf. 17 Φα, γιοίκυ -TE QX 140. -2503/26/88 Taggi or ( si. Rem magnam audituri eftis. Quil eff meulcamentum medicatum? Medicam é ta erant in 1 rophetis, medicamenta crant in lege, præcej ta ipfa omnia medicamenta erant; & hoc medica.

248 Refutation des erreurs

dum erat medicatum: adventu Do mini medica mentum est medicatum.

fervent tous les preceptes de la Loy, toutes les exhortations & les reprehensions les plus vehementes des Prophetes, si l'on n'a pas la force d'accomplir ce que commande la Loy & les Prophetes? Ce n'est donc pas la seule Loy ou la connoissance qui justifie, c'est la seule charité, c'est la seule grace. Reconnoissons la grace, qui fait que la doctrine nous devient utile, que si cette grace vient à nous manquer, la doctrine nous rend plus compables.

S. Augustin en un autre endroit; que

nurs grariam qua: 'acit prodeffe doctriră qua: gratia fi defit, videmus ob effe doctriram. S. Sag. Ep. 107.

Agnofca-

Voilà ce qu'on peut dire avec proportion de l'oraison de raisonnement: Toutes les lumieres, toutes les confiderations, tous les raisonnemens sont des remedes. Ils guerissent l'ignorance, qui est le premier défaut de la nature; mais il ne sert de rien d'avoir l'esprit éclairé, si la volonté est languissante. Ne me dois je pas imputer ma perte, si vovant le precipice, je me prive de la force qui m'empêcheroit d'y tomber? & ne seray-je pas plus coupable, si je me jette moymême dans les dangers que je vois devant mes yeux, & où je vais courir volontairement? la foiblesse me perd, la connoissance me rend inex-

cusable : je puis me convaincre de mes obligations à force de mediter, je puis même par la raison arrêter ou adoucir l'impéruosité de mes passions. Mais qui me guerira de la langueur que je sens, quand il faut accomplir la Loy? qui me fera vaincre ma tiedeur ? qui m'ôtera le dégoût des choses de Dieu? Tout le secours qui vient de l'entendement, n'est qu'un remede imparfait & inutile que j'employe; mais ce qui est du côté de la volonté, si je m'excica, si je m'enflamme, l'amour, l'ardeur, le plaisir sont le remede entier, qui produit la parfaite guerison. L'amour ôte la langueur, l'ardeur échauffe la tiedeur, le plaisir chasse le dégoût ; & tout cela apporte à l'ame une force invincible pour entreprendre tout ce qu'elle veut. Les oppositions les plus va & immaviolentes, & les choses les plus in- nia, & facisupportables sont adoucies, & pref In & prope que détruites par l'amour, dit saint amor. Augustin dans S. Thomas.

On n'a jamais oijy dire, & on ne mij s. / lira jamais, que toutes ces graces 1, 2, 7, 157. extraordinaires que Dieu a faites aux ames, & qui alloient quelquefois jusqu'aux extases, ayent été communiquées dans une oraison, qui se pal-

S. A.1.7. Fee 1

250 Refutation des erreurs sé toute dans les raisonnemens : le feul amour fait l'union des cœurs, & merite ces divines communications; & laissant à part les operations extraordinaires de Dieu, on doit être persuadé que jamais une ame n'a senty & ne sentira jamais quelque confolation, quelque devotion, quelque tendresse, quelque plaisir dans son oraison, si ces meditations ne descendent de l'esprit dans le cœur & dans la volonté, parce que tous ces sentimens de tendresse & de devotion, sont uniquement les fruits de l'amour, & non pas de la connoissan-ce & de la raison. D'ailleurs cette oraison affective est d'un plus grand merite, parce qu'en excitant les affections de la volonté, elle excite l'amour, qui produit tous les autres. mouvemens, & l'amour est le principe de tous les merites que nous pouvons acquerir avec le secours de la grace. Nous avons déja apporté cette raison, & nous l'étendrons dans la fuire.

## CHAPITRE XI.

Qu'il faut joindre ensemble ces deux manieres d'oraison: que les affections doivent avoir la meilleure part. Oraison parfaite dans l'exercice actuel de l'amour de Dieu. Pendant cette oraison il se fait une communication continuelle du saint Esprit.

Prés avoir expliqué les avantages de ces deux oraisons, il est necessaire de faire voir qu'une oraison pour être parfaite, doit être composée de ces deux parties, la consideration & les affections. Il faut commencer par la consideration, & finir par les affections, mais il faut mêler de temps en temps l'une avec l'autre, & à mesure qu'on connoît une verité, il faut exciter la volonté pour l'embrasser, & pour en tirer les affections qui luy sont proportionées. Si nous considerons l'ordre de la

Si nous considerons l'ordre de la nature dans l'homme, nous éprouverons sensiblement que la connoissance & l'amour sont inséparables. La volonté ne peut jamais aimer un objet 252 Refutation des erreurs qu'il ne luy soit montré; & un objet grand, excellent, & tres-aimable, ne peut être connu sans être aimé.

Soit donc que l'on médite sur quelque persection de Dieu, ou sur quelque Mystere de la Religion, ou sur quelque vertu, il faut que l'esprit regarde son objet & le considere par divers endroits, pour voir toutes les beautez qu'il represente à la volonté. L'Ange connoît par un simple regard tous les objets, & en même temps toutes les veritez & toutes les beautez qu'ils renserment, parce qu'il a la plenitude de la lumiere intellectuelle: mais l'homme n'a qu'une con-

noissance imparfaite. Il a été créé à l'ombre de l'Ange, dit un Ancien,

& il est obligé de suppléer au défaut

de son esprit par la multirude des ac-

D. Th. in 2. dift. q.v. a. 1. B- Albert. M. lib 2. de An. Tract. 1. cap.

D. Tho. 2. 2.

9.180. 4.3.

res, qui sont les divers regards qu'il jette sur un objet.

Dieu commence toûjours la justification de l'homme par la connoissance qu'il luy communique, comme il commença à persectionner le monde, qui étoit encore confus, par la production de la lumiere. Le premier esfett de la predestination, dit S. Paul, est la vocation. Ceux que Dieu a predessinez, dit-il, il les a appellez.

Ad Rom. c.

Ceux qu'il a appellez, il les a justifiez: Ceux qu'il a justifiez, il les a glorifiez. On voit dans cet ordre, que la vocation commence d'établir le dessein de Dieu sur un homme qu'il a predestiné. Or la vocation n'est autre chose qu'une parole interieure, que Dieu fait éclater dans l'ame pour la tirer de son assoupissement : ou bien c'est une lumiere qui la vient éclairer; car elle ne se réveilleroit ja- Non evigilaret nisi orimais, si Dieu ne luy ouvroit les yeux, fatet nin oridit S. Augustin: c'est ce qu'il éprouva que tum de luy-même dans sa conversion, & il fomno excis'en explique ainsi. Vous m'avez ap- 8. Aug. in pellé, vous avez crié, vous avez per-te de luce vicé ma surdité, vous avez jetté des silve Vocasti, éclairs, vous m'avez ébloiiy par vô-clamasti, rutre splendeur, & vous avez dissipé pili surditamon avenglement. corufcalti, splenduisti,

fugafti cæcitatem meam. S. Aug. lib. 10. Confeff. c. 27.

La confideration est donc necessaire pour l'oraifon, & elle la doit commencer ; de là vient que l'Eglise est compatée à un vêtement parsemé de dumentem petits yeux, formez avec des filets cous. Terf. d'or. Toute sa gloire est au dedans d'elle-même, ou selon quelques exem- dam exemplaires Grecs, toute sa gloire est dans girur. Eleses pensées. Enfin, la Foy qui n'est

In fimbriis aureis. I fal. 45 Ex velti. bus auro ocellatis in-In quibuf-

plaribus leben , quad cogitationes fonat, ex quo ottenditur gloriam Ecclefiæ effe

254: Refutation des erreurs qu'une connoissance, est le principe de la charité & de l'amour.

intrinsecus in cogitationibus. S. Hiero, Ep. 140. ex Greco.

Il faut que les affections suivent la consideration, & que la connoissance se termine toûjours à l'amour.

'n nobis feintilla manet velut igneus ardor inclufus faxis, D Gregor, Nazianz, Semina flammæ abftrufa in venis fificies.

Nous portons dans nos cœurs lesétincelles du feu celeste, ayant les habitudes de la Foy, de l'Esperance & de la Charité, qui sont les principes des actes surnaturels, comme il y a des étincelles cachées dans les veines de la pierre. Nous frappons par la confideration ou par la meditation nôtre cœur quelquefois aussi dur que la pierre, pour en faire sortir ces étincelles. Mais lors que le feu est une fois allumé, & que la volonté est bien émûë, il faut arrêter l'entendement pour laisser agir la volonté, jusqu'à ce qu'on sent qu'elle commence à se ralentir. Et alors il faut revenir à la meditation; il faut frapper une seconde fois la volonté pour en faire fortir de nouvelles étincelles, & faire fucceder ainsi la consideration & l'amour.

Il faut neanmoins que l'amour qui est la fin de la connoissance, ait la meilleure part dans l'orasson: car la

connoissance, quelque sublime qu'elle foit, ne nous sçauroit acquerir unseul degré de merite, ny nous faire avancer d'un pas dans la vertu, c'est le privilege de l'amour. Aussi l'on peut appeller l'oraison affective un continuel & nu actuel exercice de l'amour de Dieu. On fçait que l'un des plus grands Mysteres de la Religion Chrétienne est la mission invisible du S. Esprit. Toutes les fois qu'une ame fait un nouveau progrés en l'a-mour de Dieu, & qu'elle acquiert une nouvelle grace, & par confequent un plus grand merite, il se fait une nouvelle mission. Ce qui se passa autrefois d'une maniere visible & sensible en la descente du S. Esprit sur les Apôtres, se renouvelle dans cette ame d'une maniere invisible; elle reçoit le S. Esprit, & avec le S. Esprit toute l'adorable Trinité. Car une ame en recevant la grace, ne reçoit pas seulement ce don & cette faveur du S. Esprit, & de toute la Trinité, mais elle reçoit aussi la personne du S. Esprit & toute la tres-sainte Tri- citut anima nité même, qui se rend presente dans ad hoc quod cette ame pour y habiter, comme dans folum ipfo son Temple; de sorte qu'elle reçoit la dono creato grace sanctifiante comme un gage de ut ipsi divi-

Per donum liberè non utatur, fed

256 Refutacion des erreurs

na persona perficuatur. D. Thom 1. p. q +3. A. 3. Secundum ittum specia lem modum Deus non folum dicitur esse in creatura rationa li, sed etiam habitare in ea sicut in templo fuo. S. Tho. ibid.

l'amour de Dicu , dont elle peut user, comme il luy plaist, pour s'avancer dans la sainteré; & ce qui est le comble des faveurs de Dien, elle reçoit les trois personnes divines, pour en jour avec liberté, les adorer dans le temple de son cœur, s'entretenir avec elles, & enfin las posseder comme un tresor qui luv est rendu propre, puisque toutes les trois personnes de la Trinité se donnent à elle. Et en vertu de cette donation, qui est irrevocable de la part de Dieu, l'ame en fait une parfaite acquisition, n'y ayant rien de mieux acquis que ce qui est donné. Que si elle sçait tirer d'un sigrand bonheur l'avantage qu'elle en peut tirer, il est en son pouvoir de joiiir à son aise de toure la sainte Trinité, qui a la bonté de se renfermer dans fon cœur. Elle peut s'entretenir familierement avec les personnes divines, agir auprés d'elles avec une entiere confiance, & prendie saintement tous les plaisirs qu'une possession si heureuse est capable de luy donner.

Copendant la merveille est, qu'elle ne reçoit pas ce don une seule fois, mais toutes les fois qu'elle fait de nouveaux progrez en l'amour, & qu'elle

reçoit de nouveaux degrez de grace, il se fait en elle une nouvelle mission du S. Esprit, & une nouvelle presence de la fainte Trinité. Cette presence de la Trinité est si réelle, que quand Dieu par son immensité ne seroit pas en toutes choses, ce qui est impossible, il seroit dans l'ame qui reçoit la grace, & il y est d'une maniere plus noble par la grace, qui est la participation la plus grande qui puisse être de la nature divine.

Voilà quel est le bonheur d'une ame, qui avance toûjours dans la grace, & ce bonheur n'est-il pas capable de la remplir d'une joye, qui surpasse toute autre joye; car que peut desirer de plus une ame, qui réellement & essectivement possede Dieu? le cœur humain est-il si grand que Dieu ne puisse pas le remplir? de là vient cette paix inalterable, qui surpasse tous les sens, quand l'ame D. Tho. 2. 2. sait ressexion qu'elle possede Dieu, q. 28 67 19. & que tous les essorts des demons ne peuvent le luy faire perdre si elle ne

Mais quand est-ce que se fait ce progrés dans la grace? sera-ce quand dans l'oraison on s'applique à faire de grands raisonnemens? sera-ce en-

le veut.

258 Refutation des erreurs core quand elle reçoit des connoissan-

ces extraordinaires, ou même le don de prophetie? Et enfin, quand une ame est toute brillante de lumieres? non certainement, si les lumieres acquises ou surnaturelles ne sont pas accompagnées d'ardeur, elles sont be monup au dessous de celles que l'Ar ge apostat avoit reçûës, & il n'y a encore rien là, qui puisse meriter la presence du S. Esprit. Il est vray, que le S. Esprit opere d'une maniere finguliere dans l'esprit d'un Prophete: il meut l'esprit, le cœur & la langue du Prophete, comme un instrument dont il se sert pour l'édification de l'Eglise; mais il n'entre pas dans fon cœur pour y habiter, comme dans le juste qui reçoir la grace, ou un accroissement de grace.

Tridentinum
italoquitur
post S. Augustinum.

Anima per

Concilium

gratiam conformatur
Deo. Unde ad
hoc quod a
liqua perfona divina
mittatur ad
aliquem per
gratiam, oportet quod
fiat affimilatio illius, ad
divinam perfonam quæ

mittitur per

aliqued gra

L'ame icy devient conforme à Dieu par la grace; c'est pourquoy asin qu'on puisse dire qu'une personne divine est envoyée par la grace, il faut qu'il y ait quelque ressemblance entre l'ame & cette personne divine; & parce que le Saint Esprit est l'amour personnel dans la Trinité, l'ame en recevant la charité est renduës semblable au S. Esprit: & toutes les fois qu'elle augmente en charité,

elle reçoit de nouveau le S. Esprit, & par consequent le Fils qui le produit. De sorte que le Verbe étant une connoissance avec amour, il ne se fait point de mission du Fils, que quand la connoissance se termine en amour. Le feu de la charité s'est allumé dans ma meditation, dit le Psalmiste, tout is attendil'avantage est donc du côté de l'amour, puisque l'amour seul peut suf-

fire pour le merite. On peut donc considerer l'exercice actuel de l'amour dans l'oraison, comme une effusion du S. Esprit sur Pame. Car peut-on douter que ces ardeurs que l'ame conçoit, ne soient des flammes que le S. Esprit tépand dans son cœur? & en répandant ses flammes il se communique luy-même : ainsi l'ame qui sent que ce feu sacré est allumé, peut dire, que les ardeurs qu'elle sent, sont une faveur du divin Esprit, les gages de son amour, les marques de sa presence, & les sacrez liens qui l'attachent à son lem instrucœur; en un mot, qu'elle l'a, qu'elle le tient, qu'elle le possede, & qu'il prorumpat se donne à elle, afin qu'elle en jouisse à loisir & avec liberté, & qu'elle dictur Joan. commence sur la terre à participer au bonheur dont elle attend, la plenitu- tre, cr didi-

riæ donum. Et quia Stiri. t s lanctus est amor, per dorum charitatis anima-Spiritui (ancio ai milatur. Unde fecundum donum charitatur miffio Spiritus fančti: F.lius autem est Verbum non qualect.mque icd fritat s'amorem. Unde Sanérus ខិបខ្មារព្រៃត្របន្ទ dicit in Lib. 9. de Trinit. cap. 10. / erbum autem quod instituare intenaimus ... cumamore notitia eft. Non igitur secundum quamlibet perfectionem intellecius mittitur filius: fed fecundum taaionem intellectus, qua in affedum amoris, ut 6. Omnis qui audività pacit, venit ad me. Et in 1 fal. In me ditatione mea exardefict ignis. S. Tho.1. p. 9-43, 21. 5. ad 2. de dans le Cirl. Ce n'est pas que nous puissions jamais être assurez que les mouvemens que nous sentons, soient des operations du S. Esprit, il opere, comme il luy plaîts, & comme parle l'Evangile, Vous entendez sa voix, & vous ne sçavez d'où il vient, ny où il va. Souvent, dit S. Gregoire, nous croyons aimer ce que nous n'aimons pas, & nous ne croyons pas aimer ce que nous aimons. Il n'est rien de plus difficile que de se connoître soymême : le cœur de l'homme est impenétrable, il y a des replis & des dérours dont on ne peut jamais trouver l'issue. Nous ne connoissons pas le principe des mouvemens que nous sentons dans nos cœurs. Nous croyons que la grace les produit, & ce ne sont quelquesois que les effets de la nature. Mais nous parlons icy en general, le principe que nous avons étably est tres-assuré, & it est fondé sur l'Écriture. La charité est le principe du merite. Toutes les fois qu'une ame produit des Actes fervens d'un vray amour de Dieu, sa grace s'augmente, & l'ame reçoit d'une manière particuliere le S. Esprit. Ainsi pendant rout le temps de l'oraison qui se passe dans les affections, mais des affections veritables, jaintes & efficaces, il se fait sur cette ame une essusion du

S. Esprit.

Saint Bernard demandant de quelle maniere on peut connoître la presence du S. Esprit dans l'ame, dit, parlant de luy-même, qu'il la connoissoit par le mouvement de son cœur; comme, dit-il, par la fuite des vices, & par l'éloignement des affections cordis intelterrestres, j'ay connu son empire & sa tiam ejus. S. Tho. epuj force; aussi par les reproches inte- 60. ant. 24. rieurs qu'il me faisoit des fautes les Ex S. Berplus cachées, j'ay connu la profon-nard. Serm. deur de sa sagesse, & par l'amandement de ma vie j'ay connu l'efficace de sa bonté. Enfin de tous les états qu'il peut jamais y avoir sur la terre, le plus heureux & le plus assuré de tous, & celuy qui porte plus de marques de la presence du S. Esprit, est l'état d'une ame, qui pendant son oraison, est dans l'exercice actuel de l'amour de Dieu.

Ex motu cordis intel-S. The. opuf.





# PRATIQUE

DE

# L'ORAISON.

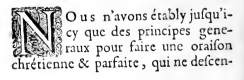
TROISIE'ME PARTIE.

# CHAPITRE PREMIER.

Plusieurs Avis necessaires pour l'Oraison.

PREMIER AVIS.

Du'il ne peut y avoir d'amour sans connoissance, mais qu'il peut y avoir de l'amour sans beaucoup de raisonnement.



dent pas affez en particulier, pour montrer distinctement quelle doit être la pratique de l'oraison. Lors qu'il s'agit des vertus, les preceptes generaux sont peu utiles, parce que les actions sont toûjours particulieres. La scule speculation n'a jamais assez de force pour nous porter à fuir le nihil dicit de mal, & à suivre la vertu. Et si l'on prosequendo ne descend dans le particulier, ce ne ut dicitur in sont que de simples idées, qui demeurent dans l'imagination, sans faire in 2. de aninulle impression sur la volonté. On les regarde avec la même indifference, que les peintures des choses les plus terribles qui nous rempliroient ac si essemus de frayeur, si elles étoient presentes. Expliquons donc la pratique de terribilia in l'oraison, sans laquelle tout ce que nous avons supposé seroit inutile. Il y excitarent. a plusieurs avis necessaires à donner. 3. 100. 102.

Il est certain qu'il n'y peut avoir a. i. d'amout sans connoissance, nous l'avons assez prouvé: mais on ne doit pas inferer de là, qu'il ne puisse y avoir un amour parfait sans un grand raisonnement. Surquoy il faut se souvenir, que la simple connoissance est une seule operation de l'entendement, & le simple regard d'un objet ou d'u-ne verité qui est assez claire par elle-

Intelleftus fpeculativus. vel fugien lo, 3. de anima... & ut dicitur ma : quòd ad calquæ sut in imaginatione, hoc mode nos habemus confiderantes aliqua piduris, quæ passionem nó S. Tho. in 2. 264 Refutation des erreurs même; par exemple, qu'un tout est plus grand que sa partie; que le bien est a mable; qu'on doit travailler pour se rendre heureux: ce sont des veritez qui portent en elles-mêmes leur lumiere pour se faire voir.

Mais le raisonnement renserme plusieurs actes dont les premiers établissent les principes, & puis on en tire les consequences. Comme dans la morale, quand il faut convaincre l'efprit, qu'on doit mortifier ses passions, parce qu'il n'en est pas toûjours con-vaincu, il faut chercher des raisons qui luy fassent avoiier cette verité avec force, & malgré toutes les in-clinations de la nature corrompuë. Ainsi l'on se dit à soy-même, que les passions déreglées nous precipitent en toute sorte de desordres, & qu'elles sont un empêchement à ceux qui veulent acquerir la vertu: & puis nous tirons cette consequence, que si nous voulons operer nôtre salut, nous devons moderer nos passions. Ouy, mon Dieu, dit ensuite un homme, je me veux sauver avec le secours de vôtre grace, & suivre le chemin de tant de Saints, qui étoient de chair comme moy, &c.

Cognitio Voilà comme l'amour fuit la con-

des Quietistes. 265
moissance, & la volonté l'entende-est causa s-

ment. Mais il ne faut pas de grands moris. raisonnemens pour aimer, il ne faut 9.27.47.2. que se proposer un objet aimable pour en être touché. Tout le monde desire le bien, & quand on est convaincu quod omnia d'une verité, il suffit de l'envisager i Ethic, c, r. pour s'y soûmettre. Quand on est assuré, qu'un fruit est doux, il ne faut que le voir pour avoir envie d'en goûter. Quand l'ame vient à se representer Dieu, comme une beauté & comme une bonté infinie, sans s'arrêter Ethicor. vià former des raisonnemens, elle peut so corporalis produire mille Actes differens, d'ad-amoris sense.

Bonum eft.

Philofomiration, d'adoration, de complai-tivi; & sisance, d'amour, &c. Et c'est ainsi, templatio militer conque quand il plaît à Dieu de favoriser spiritualis pulchritudiune ame, il luy fait connoître ses per- nis vel bonifections par un simple regard, & queltaris est principium amoquefois il luy fait passer devant les ris spirituayeux mille beautez qui la charment, lis. ou de fortes considerations qui la tou-

chent, & alors fans nul raisonnement l'entendement & la volonté s'y portent avec ardeur. Saint Thomas, parlant de la con. noissance d'Adam, dit, que Dieu peut

faire connoître ses perfections en plusieurs manieres differentes, sans qu'il se fasse voir en luy-même. Il D. Thom.c. S. de verit. a.

Fulgorem divinæ essentiæ & similitudinem lueis increatæ.

Sicuri est, 3 non tantu ficuti facit. D. Tho. 1. p. q. 11.

Adam Deŭ cognofeebat ex rtradiatione divinæ fapientiæ, per qué motium Deum cognofeebat zion ex visibilibus creaturis, fed ex quadam spi-

Refutation des erreurs imprime dans l'entendement des images de ses perfections; & alors il opere dans les ames ce que des anciens croyoient, qu'il operoit sur les esprits des bien-heureux. Ils croyoient, dir S. Thomas, que Dieu ne peut jamais être vû dans luy-même, mais qu'il répandoit dans les esprits des bienheureux une splendeur de sa divine essence, & un rayon de la lumiere incréée. Cette opinion est une erreur, si on l'entend de la communication qui se fait dans le Ciel. Rien ne peut rendre l'ame bienheureuse que la vûë de Dieu en luy-même, Nous le verrons, dit S. Jean, comme il est en luy-même, & non pas seulement comme dans ses creatures. Mais c'est la communication que Dieu fait quelquefois sur la terre, où il se peut representer aux hommes en une înfinité de manieres plus ou moins parfaitement, & comme il luy plaît. Adam connoissoit Dieu non-seulement par les creatures visibles, mais par des images plus vives, que Dieu

imprimoit dans (son esprit; & avant

que les Anges fussent bienheureux,

Dieu se faisoit connoître d'une ma-

niere plus élevée à proportion qu'ils

étoient plus parfaits. Et parce qu'en-

tre les deux extrêmes il y a plusieurs ritualissimi milieux differens, Dieu peut se faire menti imconnoître & ses persections, depuis pressa. la plus imparfaite maniere qui est par de verit. a. 2. les creatures, jusqu'à la connoissance de sa propre nature, par des images sunt media. toûjours plus nobles & toûjours plus 1bid. pures.

Or il est évident, que l'ame pour contempler ces images, n'a pas besoin de raisonnemens. Elle les voir par un simple regard: & Dieu les luy faisant passer devant les yeux, & les luy tenant presentes, autant qu'il luy plaît, la volonté s'y porte en un instant, comme pour les embrasser & les retenir, & elle se sent toute embrasée d'amour. Ce ne sont alors que lumieres & que feux : & l'ame est comme une flamme vive qui se porte au centre de son cœur. Ces graces extraordinaires neanmoins ne sont pas necessaires pour une veritable oraison, mais elles servent à nous faire voir clairement, qu'encore qu'il n'y ait point d'amour sans connoissance, il peut y avoir un tres-parfait amour sans raisonnement.

S. Tho. q. 18.

Cognitione collativa, five venativa,

KY

### CHAPITRE II.

Que la seule connoissance des Mysteres de la Foy & de la Religion. sussite pour une bonne oraison. La seule Oraison Dominicale contient une grande sagesse.

Uand l'oraison se passeroit toute dans l'exercice d'une seule vertu, par exemple, du divin amour à la vûë d'un Crucisix, elle seroit tres-parsaite, l'ame possederoit ce qui est la fin de toutes les oraisons, à sçavoir, l'union avec Dieu, qui se fait par l'amour. Mais quand il seroit besoin de raisonner, les seuls Mysteres de la Foy sont un sonds inépuisable de grands & de sublimes raisonnemens, & neanmoins tres-faciles, dont les personnes les plus simples peuvent être capables. En esset, quelle plus grande sagesse peut-on acquerir que celle qui s'obtient par la Foy? C'est par la Foy, dit S. Thomas, qu'après la venuë de Jesus-Christ un pau-

Nullus Phi- C'est par la Foy, dit S. Thomas, qu'asos ante adventu prés la venuë de Jesus-Christ un pauChristicum vre Villageois & une simple semme
rantum sire auront une connoissance plus relede Deo posuit, quanto vée, que tous les Philosophes du

des Quietistes. 269
monde avec toute leur étude n'en a- post adventu voient eu avant la publication de vetula per fi-l'Evangile. Les lumieres qui ont été dem. répandues par la Foy, sont si grandes, 6. in symb. dit un Pere, qu'on peut dire, que " Universum maintenant tout le monde a la sa- jam Athenae geste d'Athenes & de la Grece : mais & Gracia sa la sagesse de la Foy est infiniment elem. Alex. plus excellente que celle de la Grece; vers. fin. puisque ces Philosophes qui étoient écoutez comme les oracles du monde, n'ont jamais connu que bien peu de choses de la Divinité, & des perfections de Dieu, & encore ils ne l'ont pû apprendre, qu'avec un grand travail, & aprés y avoir consumé une grande partie de leur vie. Et ce qui étoit plus déplorable, la raison humaine étant tres-défectueuse, ils ont mêlé dans leurs foibles connoissances Pauca cum un nombre infiny d'erreurs : mais errore, cum maintenant la Foy nous apprend tous Multa fine ces grands Mysteres si fort élevez au errore. dessus de la raison, sans peine, sans S. Thom. 1. étude, & sans erreur. Si bien que si contra Gert. ces Philosophes revenoient au monde, ils verroient avec étonnement qu'un perit enfant, qui ne sçait encore que les élemens de la Religion, pourroit être leur maître; qu'il se-

Refutation des erreurs corriger leurs erreurs, & de leur apprendre des veritez qui n'étoient jamais tombées dans leur esprit.

Ce qui pourroit donc faire un su-jet d'étonnement aux plus grands hommes du monde, ne peut-il pas nous fournir des sujets d'une proson-de meditation? Mais par dessus cette consideration, ce qui fait la beatitude des Saints dans le Ciel, ne suffitil pas pour nous entretenir, pour nous élever & pour nous enflammer dans l'oraison? La Foy est la substance des choses que nous esperons, parce que comme les principes d'une science en sont toute la substance, & qu'ils en renferment le commencement, & toute la perfection, de même la Foy est un crayon & une ébauche des choses que nous esperons, elle les renserme & les contient toutes; puis-

que la Foy merite que nous contem-plions un jour dans le Ciel à décou-vert, ce qu'elle ne nous represente icy que sous un voile, & par des é-

nigmes. De sorte que ces ombres ai-

mables temperent d'un côté le grand éclat des lumieres celestes, asin que l'esprit humain les puisse supporter; & d'un autre côté elles disposent l'esprit à pouvoir soûtenir dans le Ciel.

Inchoatio rerum speradarum. D. Tho. 2. 2. 9. 4. 4. 1.

Virtute cótinet omnes res speran-D. Tho. ibid.

des Quietistes. 271 toute la majesté de la gloire. Heuren- Bona umse obscurité de la Foy! s'écrie saint lumen rem-Bernard, qui modere la lumiere pour petat oculo la proportionner à la foiblesse de mes oculum præyeux, & qui prepare mes yeux pour Parat luci. la recevoir toute entiere. La Foyn'é- nou extinteint pas ma lumiere, elle la conser- guit, sed ve, & tout ce que l'Ange voit , me Quidquid fasera un jour revelé.

bra fidei quæ caliganti, & custodit. lud quod vi-

det Angelus, hoe mihi fidei umbra servat fideli sinu repositum in tempore revelandum. S. Eernard. Serm. 31. in Cantic.

Descendons plus dans le particulier. Breviarium Quel sujet d'oraison ne pouvons-nous gelii. pas trouver dans l'Oraison Dominica-ratione initie. le, que personne n'ignore parmy les Fideles? Tertulien l'appelle une celeste Philosophie, & l'abbregé de tout l'Evangile, par la grandeur des choses qu'elle contient. Quels sentimens d'amour & de confiance ne devonsnous pas concevoir, quand nous venons à considerer qu'il nous est permis d'appeller nôtre Pere ce grand Dieu, qui est dans le Ciel, & qui gouverne tout l'Univers ? Quelle origine peut être plus glorieuse pour nous, & quelle dign té plus relevée? C'est par ce sentiment de grandeur qu'une ame chrétienne doit mépriser toutes les grandeurs & toute la pompe de la terre, parce qu'elle les esti-

Difce fan. Ram fuperbiam, scito te illis effe meliorem. S. Lieron.

Refutation des erreurs me infiniment au dessous de la condition tres-élevée d'être Fils de Dieu-Apprenez, disoit S. Jerôme à Eustochium, une sainte superbe, & sçachez que vous valez incomparablement mieux que tout ce qu'on admire dans le monde.

Sapientia filiis fuis vită inspirat. Ecclef. 4. Sapientia inflavit filios fuos. Clemens Alex.

In veritate

La sagesse inspire la vie à ses enfans, dit l'Ecriture; elle leur donne une grandeur d'ame, dit Clement d'Alexandrie, & des sentimens tressublimes de leur état, qui leur font touler aux pieds tout ce qui les peut attirer au peché.

habere fiduciam & effe magnificum in cognitione quæ traditur per feripturam quæ efficit contemptorem corum quæ trahunt ad peccatum, quod fignifi cat dictio inflavit, quæ fignificat magnificentiam fapientiæ, quæ implantatur. iis, qui sunt

per doctri-

Clem. Alex.

nam filii.

fine.

Quelle confiance ne doit pas concevoir une ame, qui sçait que Dieu est son Pere? que doit-elle craindre ny des hommes ny de l'enfer; puisque celuy qui la cherit avec la tendresse d'un pere, est tout-puissant pour la preserver & pour la secourir? au contraire, l'amour qui égale en Dieu sa puissance, n'oblige-t'il pas sa creature à tout esperer?

Voilà de quelle maniere une ame fidele peut solidement raisonner sur les principes de la Religion, qui ne sont pas même ignorez des enfans. Et que sera-ce si nous parcourons toute la vie de Jesus-Christ, qu'on doit ap-7. stromat. in peller le Livre des fideles, & le ta-

des Quietistes. 273 bleau sensible de toutes les vertus les plus parfaires ? O Galates insensez, disoit l'Apôtre, qui vous a ensorce-lez pour ne pas obéir à la verité, vous, qui avez vû depuis peu de temps Jesus-Christ dépeint devant quotum ocuvos yeux, & crucifié parmy vous. Christus C'est sur la Croix qu'il vous represen- præscriptus te toutes ses divines vertus que vous crucifixus. devez copier dans vous-mêmes.

O insensa. ti Ga'atæ! quis vos fasc navit non obedite veritati, ante los Jesus est, in vobis Ad Gal. A.

Ce n'est donc pas d'une grande étude qu'on a besoin pour soûtenir une bonne meditation : il ne faut que former quelques reflexions sur nos Mysteres, que l'on nous a appris de-puis l'enfance. Et c'est un des plus grands sujets de consolation, que puissent recevoir les personnes aufquelles Dieu n'a pas donné une grande étenduë d'esprit, ou à qui leur fexe & leur condition n'ont pas permis d'apprendre les sciences. La Foy leur suffit pour faire une excellente oraison, il ne leur manque que de s'enflammer de beaucoup d'amour à la vûë de ces Saints, & de ces terribles objets.

#### CHAPITRE III.

24' on ne peut pas également appliquer l'entendement & la volonté.

C'Est encore un avis necessaire qui doit être supposé, qu'il n'est pas possible d'appliquer avec une égale force les deux facultez raisonnables, & que l'on donne d'autant moins à la volonté, que l'on donne plus à l'entendement. C'est pourquoy aprés avoir un peu raisonné sur le sujet de son oraison, il faut arrêter l'activité de l'esprit, & laisser à la volonté la liberte de produire des Actes, de pousser ses mouvemens, & d'enflammer sa ferveur. Ce n'est pas que pendant que la volonté agit, l'entende-ment ne conserve toujours quelque connoissance, continuant de montrer à la volonté l'objet qu'elle doit aimer. Mais il suffit que cette connoif-sance soit simple & sans nul effort, afin que dans cette moderation n'étant pas capable d'affoiblir & d'épuiser les forces de l'ame, elle n'empêche point par consequent l'exercice de la volonté. Ce n'est pas de cette

espece de connoissances que nous parlons, ny de ces raisonnemens, qui naturellement sont si liez avec les affections de la volonté, qu'il paroît impossible de les separer, comme ceux dont nous avons traité au Chapitre precedent. Il est question icy d'éviter ces grandes contentions d'esprit, avec lesquelles on fait quelquefois la meditation, & qui la convertissent en une étude. Plus l'entendement fait d'effort à raisonner sur un objet ou sur une verité, plus la volonté devient foible à produire ses Actes, & elle demeure dans la langueur & dans l'abbattement.

Car toutes les puissances ont leur racine dans la substance de l'ame, & quand toutes les forces de l'ame sont na essentia aextrêmement appliquées aux operations d'une puissance, elles ne peu- cesse est, vent suffire aux operations d'une autre. C'est par ce même principe que anima vehe-S. Thomas prouve generalement que toutes les passions empêchent les operations de l'esprit. Nous sentons nous-mêmes par experience; que tur ab opequand nous sommes agitez de quelque mouvement violent, de colere, de crainte on de tristesse, nous avons beaucoup de peine à détourner nôtre

Quia onnes potentiæ animæ in unimæ rad!cantur, nequod quando intentio menter attrahitur ad operationem unius potentiæ, rettaharatione a'retiut . S.c. S. Tho. 1. 2. 7. :7. 4.1.

Refutation des erreurs

Quando una potencia incenditur in fuo actu, altera in suo actu remitti. tur; quia virtus ad plura disperfa fit minor. S. Thom. 1. 2. 9. 77. a. 1.

Alterius vires subtrahit alter amor. S. Tho. opuf.

Quando acertimodolore dentium his diebus rorquebar, non fincbar animo voluere, &c. D. Aug. lib. Solilog. cap. 12.

Qui cogor quotidie amara bibere, quemodo roffum dulcia propinare ? ceurs qui sont renfermées dans les D. Greg hom. 22. in Ezech.

mysteres de ce Prophete? Et pour nous convaincre par un plus grand exemple, quand Dieu éleve

parce que quand une puissance de l'ame agit avec plus de force, les autres se relâchent necessairement, & deviennent languissantes: une force partagée est toûjours affoiblie, de même qu'une passion vehemente en affoiblit une autre, & qu'on ne peut également embrasser deux objets à la fois. Si nous écoutons avec une trop forte application une personne qui nous

imagination pour appliquer l'esprits

parle, nous n'appercevons rien de ce qui se passe autour de nous. Saint Augustin avoue dans ses Soliloques, qu'une douleur violente qu'il souffroit, l'empêchoit d'appliquer son esprit. Et S. Gregoire sut obligé par l'excés de sa tristesse, quoique sainte, d'interrompre l'exposition qu'il fai-

soit au Peuple, des Propheties d'E-

zechiel; & dans son Homelie 22. sur ce Prophete, en rapportant les maux qu'il voyoit tous les jours devant ses yeux. Helas! dit-il à son Peuple, étant obligé de boire tous les jours un calice si amer, comment auray-je la force de vous presenter les dou-

une ame à ses communications extraordinaires, qui semblent la faire sortir d'elle-même, elle perd l'usage des sens ; parce qu'alors les puissan- D. Tho. que, ces de l'ame s'empêchent l'une l'au- de verit. a.g. tre dans leurs operations ; l'ame où elles resident, ne pouvant fournir à toutes une même force, & une égale

application.

Il est donc tres-évident par tout ce que nous venons de rapporter, & dont l'experience nous convainc autant que la raison, qu'il est absolument impossible d'appliquer également l'entendement & la volonté; & que plus l'on applique l'esprit dans l'oraison, plus la volonté demeure seche & sans mouvement. Les personnes sçavantes, qui se mettent à l'oraison, ne l'éprouvent que trop à leur préjudice, ou pour parler plus veritablement, à leur honte; parce que les sciences leur fournissant une multitude de raisonnemens, qui demandent beaucoup d'application, leur volonté demeure sans nourriture, & sans aucun goût de Dieu. De sorte qu'aprés avoir employé le temps or-dinaire de l'oraison, ils trouvent, qu'ils n'ont fait qu'une étude, & qu'ils seroient prests à faire une leçon de

278 Refutation des erreurs
Theologie mystique, quoy qu'à peine ils ayent produit un acte d'amour de Dieu, pour pouvoir assurer qu'ils ont fait oraison.

Sed ante intellectuales operationes and supersubstantialem radium, secundu quod fas est, nos immittimus. S. Dienys.

Il est donc necessaire de suivre le conseil de S. Denis, & aprés avoir employé quelque temps à considerer ou à raisonner, il faut suspendre l'enrendement pour laisser agir la volonté: La principale partie de l'oraison sont les affections; & une oraison sans affection est seche, sterile, sans utilité & sans merite. Car la fin de l'oraison étant l'union de l'ame avec Dieu, on ne peut douter que cette union ne se fasse plus parfaitement par les operations de la volonté, que par les considerations de l'entendement; comme nous l'avons suffisamment expliqué ailleurs.



# CHAPITRE IV.

Que tous ceux qui font oraison n'ont pas besoin d'une égale preparation. La grace & les dons du saint Esprit rendent comme naturelles les choses divines. Une seule parole suffit quelquefois pour enflammer le cœur. Exemple d'une sainte Religieuse, qui mourut en regardant le Crucifix.

Ritreprendre de faire oraison sans s'y preparer, c'est tenter le saint Esprit, & porter l'orgueil dans l'é-cole de l'humilité. Dieu, selon les loix ordinaires de sa providence, ne donne jamais les secours necessaires aux causes secondes pour agir, sinon conformément aux dispositions qu'il trouve en elles. Et ce principe de Tertulien est veritable, on ne doit rien attendre de grand sans prepara- preparatiotion. Tous ceux neanmoins qui font Tertul. oraison, n'ont pas besoin d'une égale preparation: il y a des gens qui prennent soin d'entretenir par un grand recueillement ce feu sacré, qu'ils ont une fois allumé dans leur oraison : &

280 Refutation des erreurs ceux-là l'ont bien plûtôt rallumé, quand ils y reviennent, que ceux qui l'ont laissé ralentir, ou ce qui arrive à la plûpart, entierement éteindre. Quand les choses corporelles ont déja reçû quelque impression des sujets qu'on leur veut appliquer, il leur reste remaner quæune disposition qui les rend plus susceptibles de la même impression : quod iterum comme nous voyons que le bois qui a été déja allumé, & qui fume encore, s'enflamme plus aisément la seconde fois. Ainsi l'ame qui a été déja bien excitée à la devotion, se reduit

femel inflamatum faciliùs iterum inflammatur; ita ettam in facilement au même état. C'est pour intelle&u Prophetæ, cette raison que S. Augustin conseilcessance ac. tuali illuftraloit de faire des oraisons courtes & tione , temafrequentes, pour ne laisser pas étein-dre la devotion qu'on a conçûë une net quædam habiliras ad hoc quod fafois. cilius iteratò illuftretur .

Sicut in re-Bus corpora-

libus abeun-

re passione

dam habili-

tas ad hoc

patiantur; fi-

cut lignum

sicut etiam mens semel ad devotionem excitata sacilius postmodum ad devotionem pristinam revocatur. Propret quod S. Augustinus in lib. de orando Deum dicit , necessarias esse crebras orationes, ne concepta devotio totalites extinguarut. S. Thom.

2. 2. 9. 171. Ar. 2. ad 2.

C'est aussi par le même principe que les Prophetes qui avoient déja reçû la lumiere prophetique par quelque impression passagere, étoient plus disposez à la recevoir de nouveau, & quoy qu'ils ne recullent pas cette ludes Quietistes. 231 miere divine d'une maniere à en être toûjours éclairez, la disposition neanmoins de la recevoir facilement aprés l'avoir souvent reçûë, ne laissoit pas de leur faire porter à juste titre le nom & la qualité de Prophetes. C'est encore ainsi qu'un homme qui a sou- tes tustivas vent été saiss de tristesse, y retombe facilités ad tristis pro-plus facilement quand on luy presen-vocatur..... te des objets tristes, & tout cela nous votam ora. fait voir qu'aprés une devote oraison, tionem rel'ame reste plus disposée à la devodevotion; &
tion qu'auparavant, & la conserve ideo certis plus long-temps. Il y a telle ame qui gotium orâsent sa volonté toute enflammée, des di mentem qu'elle se presente à son Ocatoire; D. Thom. q. & il est évident que de pareilles ames 12. de verit n'ont pas besoin d'une grande preparation, parce qu'elles viennent déja preparées; leur disposition est continuelle, & s'étant déja renduës comme naturelles les choses divines, ainsi que parle l'école, il leur est fa- rales. cile d'en être d'abord aussi fortement touchées, que les personnes du siecle le sont des choses sensibles, qui sont conformes à leurs inclinations.

Mais ce bonheur est encore plus grand dans les personnes qui ont fait un progrés confiderable dans les voyes de la sainteté, & qui pat un long

Sicut homo post frequenfaciliùs ad. fic post demanet mens revocamus.

282 Refutation des erreurs

exercice de toutes les vertus ont merité de recevoir ces impressions sacrées, qui accompagnent les dons du saint Esprit. Alors toutes leurs operations ont une regle bien plus élevée que la regle d'une vertu commune ; leur regle n'est plus la seule raison, c'est la grace, c'est Dieu même dont ils ont une si grande participation, que c'est Dien qui agit, & qui vit en eux plus qu'ils ne vivent, & qu'ils n'agissent eux-mêmes. C'est alors que les choses divines font une si vive impression sur l'homme, qu'il semble être transformé en elles : & c'est de ces hommes divins que l'Apôtre dit, que celuy qui s'unir au Seigneur, devient un même esprit avec luy. Et que l'homme spirituel juge de tout. Il en juge par l'experience de ce qu'il sent & de ce qu'il éprouve en luymême. Il regle sans erreur tout ce qu'il connoît, tout ce qu'il fait & tout ce qu'il souffre en observant sa propre disposition. Il est facile à des ames, qui sont arrivées à cet état, d'avoir de grands sentimens de Dieu, & de concevoir un amour tres-ardent: c'est pourquoy elles n'ont pas besoin

de beaucoup de preparation, puisque déja elles sont transformées en la

Donorum operationes menfurantur ex altera regula, quàm fit regula humanæ virtutis, quæ est ipfa-livinitas ab hemine participata fuo modo ; ut jam non humanitus fe i quafi Deus factus participativà operetur. S. Tho. in t. dift. 34 9.1. Mif. Z.

grace. Tout ce qu'il y a de plus heroique dans les vertus chrétiennes leur est familier, & elles entreprennent avec une merveilleuse promptitude, & une extrême facilité tout ce qu'il y a de plus rude à la nature; les peines, les fatigues & les mortifications qui feroient horreur aux perfonnes imparfaites, si elles étoient

obligées de les souffrir.

Dans cet état, une feule parole de Dieu les enflamme, un trait de sain- cundum exireté qu'ils liront, & tout ce qui porte à Dieu, entre aussi avant dans leur est principiu esprit, que si c'étoient des premiers principes. La nature ny la raison n'ont ita amans, point de part à de pareilles operations, & ces ames sont élevées au tus ipso bodessus de la raison & de la nature. Elles n'agissent plus en toutes les occasions, que par le mouvement de leur amour, de même que routes les causes agissent selon l'exigence de leur nature.

Elles semblent alors avoir été transportées dans une region bienheureuse, où elles voyent toutes les choses spirituelles en elles-mêmes par le don d'intelligence qui les éclaire & qui les persuade des desseins, des œuvres & des volontez de Dieu, si infailli- pra humangi

Unu quodque agit fegentiam fuæ formæ, quæ agendi & regula operis ... cujus affectus est informano , inclinatur per amorem ad operandum secundum exigentiam amati. S. Tho. in 3. dift. 17.9 1.

Si Supernaturalı lumine mens in tantum elevetur ut ad ipsa spiritualia aspicienda introducatur, hoc fuRefutation des erreurs

modum est: & hoc facit donum intellectus quod de auditis mentem illustrat, ut ad modum primorum principioru statim audita probétur. S. Thom, in 3. dist. 32, q. 25, s. 2.

blement, qu'il leur paroît impossible d'en-douter.

Sainte Brigitte ayant vû une fois Jesus-Christ, qui se montroit à elle tout couvert de playes, en resta sitouchée, qu'elle ne se souvenoit jamais de la passion du Sauveur, sans qu'elle fondit en larmes. Une sainte Religieuse de l'Ordre de S. Dominique à Colmar en Alsace, se sentoit le cœur penetré d'un si grand amout, & d'une si vive douleur en regardant le Crucifix, qu'elle étoit cbligée d'en détourner les yeux. Et un jour le Superieur luy ayant commandé de regarder fixement le Crucifix qu'il tenoit en sa main, elle ne l'eut pas sitôt envitagé, que percée de douleur & d'amour, elle tomba morte aux pieds du Superieur.

Il est vray, que toutes les ames n'ont pas les mêmes dispositions ny les mêmes faveurs, & que celles-là même, qui sont tres-avancées dans la perfection, en sont quelquesois privées. Dieu est un Soleil, qui par sa presence porte un grand jour dans les ames, & qui leur laisse aussir quand il luv plast, une obscure nuit, & d'épaisses, mais salutaires tenebres, par son absence. Il se montre & il se ca-

des Quietistes. 2

che, selon qu'il est plus convenable à ses desseins, parce qu'il est le maître de ses graces. Il faut avoiier, que parmy ces obscuritez, les ames ressentent d'extrêmes froideurs, & qu'elles ont besoin de toute leur application & de toute leur industrie, pour allumer un peu de feu dans leur cœur. Il faut louer Dieu de ses abandonnemens & de ses faveurs, il faut consulter ses Directeurs, s'observer soy-même, & suivre Dicu pas à pas, autant qu'il nous donne de connoissance de ses voyes, enfin se preparer à l'oraison, s'exciter, s'enflammer au milieu de l'oraison, tantôt plus, & tantôt moins, selon qu'une ame approche plus ou moins de l'état que nous avons décrit,



#### CHAPITRE V.

Toutes les methodes dont on peut user pour pratiquer l'oraison, se rapportent à celle qui a été enseignée par saint Thomas. Exemple de l'oraison qui se fait par le raisonnement. Consideration de saint Thomas sur le tres-saint Sacrement de l'Autel.

JE n'ay pas dessein de dresser icy une methode particuliere d'oraison: les Livres en sont remplis, & les personnes de pieté ne les ignorent pas. Mais comme je me suis proposé dans ce Traité de donner des regles certaines, pour s'éloigner des erreurs qu'on avoit voulu mêler dans ce saint exercice; il est necessaire de montrer en general les methodes dont on peut se servir sans crainte d'être trompé.

Toutes les methodes d'une oraifon ordinaire se reduisent aux trois parties que nous avons remarquées dans S. Thomas. La premiere est l'établissement des principes, qui renferme tout ce qui appartient à la preparation. On choisit le sujet de la

Accepticanem principiorum. meditation, & l'on se represente avec une vive foy que l'on est en la presence de Dieu, afin de s'exciter à un profond respect, à un grand recueillement, & à une serieuse att ntion devant la divine majesté, qui a la bonté de nous souffrir, & qui nous offre sa grace & son secours pour le prier esticacement. On luy demande d'abord sorce & lumiere, asin que les veritez que l'on veut considerer, non-seulement entrent dans l'esprit, mais aussi afin que l'esprit entre dans ces veritez. J'entreray dans la veri- Ingredia. té, dit le Psalmiste, les veritez peu- psal. 85. 144 vent entrer dans tous les esprits, elles sont entrées dans l'esprit des Philosophes & des Heretiques, & ils les ont retenues captives, ils les ont couvertes de tenebres, ils les ont mêlées avec leurs erreurs. Mais tous les esprits n'entrent pas dans la verité pour en recevoir les impressions, pour en goûter les douceurs, & pour en tirer toute la force qu'elle peut donner. Il faut donc demander à Dicu avec S. Augustin, qu'il nous fasse connoître, non pas une verité qui brille, Veritatem, & dont la lumiere ne sert qu'à nous veritatem atébloüir & qu'à flatter nôtre vanité; guentem. mais une verité qui nous corrige, qui

nous redresse, qui nous découvre les replis de nôtre conscience, où l'amour propre qui le cache, nourrit de tres-grands défauts, & gâte tous

les biens que nous faisons.

Deduaionem ex principiis.

polita, quasi per quædam ostia ad intima petvenitut.

S. Tho. in zer diff. 35. 9. 2. art. 2.

Ultimus completivus actus, est ce. templatio veritatis.

La seconde partie de l'oraison est celle que S. Thomas appelle dans la force de son expression, meditation & consideration où l'on employe le raisonnement, lors qu'on regarde de Per circum tous les côtez l'objet qu'on medite, & que l'on recherche ses effets & ses proprietez, qui nous en font connoître la nature.

La troisiéme partie est la conclusion; car aprés avoir raisonné suffisamment, il faut enfin conclure, & c'est dans cette conclusion, que se trouve ce simple regard, qui est la contemplation de la verité, laquelle se passe dans le repos; car c'est par repos que se terminent tous les mouvemens qui ne sçauroient être Ce repos de l'entendeperpetuels. ment, qui contemple doucement & à loisir son objet tout entier, sur lequel il a assez medité, est accompagné d'admiration, d'adoration, d'amour, & de toutes les autres affections de la volonté. Sur tout c'est à l'amour que tout l'exercice de la vie contemplative, se doit rapporter, & c'est par l'amour qu'il doit finir. L'amour étant une fois allumé, il le faut abandonner à luy-même, il est assez ingenieux, assez éclairé, assez éloquent: son ardeur le conduira de reste, le transportera, & luy fera réveiller toutes les autres affections. Il formera encore toutes les resolutions necessaires: L'amour n'est jamais oisif, & il opere toûjours conformément à l'ardeur, dont il est animé : il sçaura bien connoître tous les moyens dont il a besoin pour se conserver.

Et pour venir à un exemple particulier de cette oraison composée de toutes ses parties, supposons qu'on veut mediter sur l'incomparable bonté que Jesus-Christ nous a témoigné Amoris sui dans le saint Sacrement de l'Autel, nes... effudans lequel il a répandu toutes les ri-dit, chesses de son amour. Il faut commencer par la preparation, se mettre avec respect & avec amour en la presence de Dieu, devant qui les Anges tremblent, luy demander humblement la grace de connoître la grandeur de ce Mystere, & d'en être penetré, purifier & diriger son intention, ne demandant & ne fouhaitant de lumieres qu'autant qu'il en est

Refutation des erreurs besoin pour s'enflammer à l'amour de ce Mystere.

Apud D. Thomam op. 63. c. 2. de tertio trincipali delectionis propter Deum.

La preparation étant faite de la forte, il faut passer à la consideration du Mystere: Voicy une partie de ce qu'en dit S. Thomas, ou l'Aureur de cet opuscule. On peut peser que dans cet admirable Sacrement Jesus-Christ nous donne tout ce qu'il a, tout ce qu'il s'est acquis, & tout ce qu'il est luy-nême avec le Pere & le S. Esprit dans l'adorable Trinité. Il nous donne donc tout ce qu'il peut y avoir, & tout ce qu'on peut jamais imaginer de plus grand, & il donne toutes ces choses dans toute la perfection qu'on les peut donner. Ce tresor consiste en la nature corporelle, en la nature spirituelle, & en la nature divine. C'est tout ce qu'on peut avoir dans le monde.

Ibid.

Il n'y a rien de plus grand dans la nature corporelle que l'homme: c'est l'abbregé de toutes les creatures, & selon S. Gregoire de Nazianze, à considerer son excellence, c'est le grand monde, & route la machine de I Univers est bien moindre en dignizé. Mais parmy tous les hommes, & dans la nature corporelle, peut-il y avoir rien de si parfait, que l'hudes Quietistes. manité sacrée de Jesus-Christ?

Elle a été formée, dit un saint Ex deflora-Pere, de la fleur de tous les siecles. faculorum. C'est l'ouvrage du S. Esprit : le mon-de n'a jamais vû, & il ne verra jamais un corps plus achevé. Quand donc Jesus-Christ nous donne son Corps dans le S. Sacrement, il nous donne tout ce qu'il y a, & tout ce poralem subqu'il y aura jamais de plus grand dans summo conla nature corporelle.

Dans l'ordre spirituel que peut-on supr. se figurer de plus noble & de plus élevé que l'ame sainte de Jesus-Chrst, enrichie de toute la plenitude de la grace, de toutes les vertus, & de tous les merites qu'elle avoit acquis ? Il est vray, que la considerant simplement dans l'ordre de la nature, l'Ange est plus parfait, parce que c'est un esprit exempt de toutes les conditions de la matiere: Mais si l'on considere cette ame revêtuë de tous les dons surnaturels, tous les Anges ensemble font infiniment au dessous d'elle, puisque cette ame pretieuse par la plenitude de sa grace & de sa gloire, est la regle & la mesure de toute la grace & de toute la gloire qu'ils possédent. Nous recevons donc cette substance spiri-

Tunc cor-S. Thom, whi

N ii

292 Resultation des erreurs tuelle au comble de la perfection, & avec toutes les richesses qui l'accom-

pagnent.

Enfin, le Sauveur du monde nous donne sa divinité même, qui est la source & l'Ocean de toutes les grandeurs & la suprême grandeur : que nous peut-il donner de plus grand,

& que se peut-il reserver?

Ce n'est pas seulement une ou deux & trois fois, que Jesus-Christ fait à l'homme, une si magnifique lar-Toties Deus gesse. Il la renouvelle mille fois, autant de fois qu'il plaît à l'homme, en tout temps, & par quelque Prêtre que ce soit, ou bon ou mauvais, De sorre que toûjours avec cette humanité sainte, toute la Trinité ineffable se donne à l'homme, le Pere, le Fils & le S. Esprit, pour être sa felicité & sa possession.

Mais cet amour ne paroît il pas encore avec plus d'excellence, quand on pense qu'il y a prés de mil sept cens ans, que Jesus-Christ reside sur nos Autels, qu'il s'est rendu solitaire, prisonnier d'amour, lié sous les especes sensibles, où il attend les hommes qui le veulent visiter, s'entretenir avec luy, & le recevoir. Le desir qu'il a de se communiquer, est s

Pater cum Spiritu f n. cto finguis animabus Ce totum ad fraend**um** exhiber. thid.

des Quietiftes.

violent & si constant, que pour les attendre, il souffre des mépris & des injures de la part de ceux qui le consacrent avec des sacrileges, & qui le reçoivent indignement; & ce qu'on ne scauroit penser sans horreur, qui se servent de l'Eucharistie pour faire des sortileges & des enchantemens. Et nôtre aimable Sauveur soustre toutes ces indignitez, afin qu'il puille set corpore & rassasser une ame fidelle, scachant sanguine suo bien que rien qui soit moindre que Dieu, ne peut suffire à l'ame qui l'aime.

Ut in hoe tempore poffatiare unam animam, cui nihil fufficit, teste Augustino, quod fit Deo minus. ibid.

Qu'on contemple cet inestimable don en luy-même, qu'on le regarde de la maniere dont Dieu le fait, qu'on fasse attention sur toutes les circonstances qui l'accompagnent, & l'on avouera que c'est un don infini. Que s'il faut juger de l'amour de celuy qui le fait par la grandeur du don même; ne faut-il pas conclure qu'un tel amour va jusques dans l'excés. Aussi S. Jean dit, qu'il aima l'homme jusqu'à la fin; c'est-à dire, comme si l'homme étoit sa derniere fin, ou selon les admirables expressions de S. Thomas, comme si l'homme étoit le Dieu de Dieu.

Jesus cu diin finem di. lexit cos. Ioan. 13

Quali homo Dei Deus effet , & 1012 falus Divina in ipfine in-

On peut remarquer que dans tout

294 Refutation des erreurs

ventione dependeret, &c quasi sine ipso beatus esse non posset. D. Too. ibidsap. 7.

ce raisonnement de S. Thomas, qui a parlé presque seul jusqu'icy, l'entendement y a bien plus de part que la volonté. Il n'y a homme ny bon ny méchant, qui ne puisse raisonner ainsi fur les matieres d'oraison. Un Heretique même, qui ne croiroit pas le Mystere de l'Eucharistie, raisonneroit comme S. Thomas, fur ce principe, que Jesus-Christ se donne réellement aux hommes sous les especes du pain. Car tout le reste des circonstances, qui fait voir la grandeur de son amour dans ce Sacrement, suit naturellement. Ce sont des consequences évidentes, dont l'esprit est necessairement convaincu; de sorte qu'il n'y a encore rien icy qui soit propre à la volonté. Toute la part, & tout le merite que peut avoir la volonté, consiste à croire avec fermeté le principe que la Foy nous enseigne, & à appliquer l'esprit pour faire toutes ces reflexions. Mais plus l'efprit a été occupé de ces considerations, moins la volonté a pû s'affectionner à produire les Actes qui luy font propres.

Il faut donc venir ensuite à la derniere partie de l'oraison, la plus utile, & la plus importante de toutes,

des Quietistes. 295 qui est la contemplation; lors que l'esprit s'étant pleinement convaincu par ses raisonnemens, il s'arrête pour regarder par une simple vûë la grandeur de cet amour. Et alors l'esprit presentant l'objet à la volonté, elle se porte d'elle-même à l'admiration, à l'adoration, à l'amour, à la reconnoissance, & à tous les autres Actes, qui sont conformes à sa disposition & à son sujet. Quand une fois la volonté est embrasée, il la faut laisser agir. Son ardeur luy fournira assez d'expressions pour s'entretenir. On verra même que naturellement toutes les considerations qui ont precedé, dis-posent la volonté, & commencent à l'exciter, étant impossible de regarder sans l'aimer un objet infiniment aimable. Ainsi l'ame solicitée par la consideration de cet amour infiny, que ses raisonnemens luy ont découvert, entre dans l'admiration, & elle s'écrie; mon Dieu, quel amour! peutil y en avoir de plus grand ? Toute votre sagesse, grand Dieu, pouvoitelle trouver une maniere plus admirable de donner à l'homme tout ce que vous étes, & jusqu'à vôtre divinité même? vôtre puissance toute infinie qu'elle est, pouvoit-elle faire à

296 Refutation deserreurs

l'homme un plus riche present, & luy témoigner plus d'amour? que les Anges vous benissent pendant toute une éternité! Car, que signifient toutes ces exclamations, qui suivent si naturellement à la vûë de ce prodigieux amour, sinon des mouvemens d'admiration de l'ame, qui s'arrête à confiderer par un simple regard cet amour divin, & qui en est toute penetrée. C'est pourquoy on définir en rigueur la contemplation, un simple regard accompagné d'admiration & d'amour. Ce n'est pas pour la volonté qu'-

on doit suivre des regles, la justesse & la convenance sont pour les rai-

suite dans ses expressions, parce que c'est le cœur qui parle, & non pas l'esprir. Elle ne peut cacher ce qu'elle sent, mais elle ne sçait de quelle maniere elle s'exprime. C'est de l'abondance du cœur qu'elle parle: son ardeur la fait sortir hors d'elle-même : ce ne sont que des transports

sonnemens, mais lors que la volonté Affectus loest une fois excitée, c'est l'amour cutus eft, non qui parle, dit S. Bernard, & non pas intellectus; la raison: & c'est ainsi, dit-il, que l'épouse des Cantiques se laissoit emporter à son ardeur, & que souvent on ne trouve nulle liaison ny nulle & ideo non

ad intellectum. D. Bern. Ser. 67. in Cant.

des Quietistes. 197 violens, qu'il est impossible de regler ou d'arrêter. Un amour ardent, dit ce Pere, & particulierement l'amour divin, ne sçauroit se contenir au dedans de luy-même : il ne prend pas garde de quelle maniere, ny avec quel ordre il s'explique: quelquefois même l'excés de son ardeur l'empêche de parler, & alors l'ame se contente de pousser quelques soupirs: mais aprés tout, il faut que ce grand feu s'évapore, ou par les paroles ou par les larmes, & quelquefois par les da quantulasoupirs. C'étoit ce que S. Bernard porations éprouvoit en luy-même, & c'est com- ardoris. me la fin & le fruit d'une veritable oraison, parce que la volonté étant une fois enflammée, il ne reste plus rien à faire, tout est achevé : tout cela se passe avec une merveilleuse douceur, le plaisir étant inséparable de l'amour.

Pro captancumque eva-

Voilà la maniere de faire & de soûtenir une oraison ordinaire & reglée. On commence par la preparation, on continue par la consideration, & on finit par les affections de la volonté. A la verité, il reste encore à faire des resolutions, des demandes de nos necessitez, des actions de grace, qu'on doit compter sans doute entre les

principales parties de l'oraison; mais lors que la volonté est excitée par l'amour; elle ne manque jamais de produire les resolutions necessaires, de faire les demandes, & de rendre les actions de grace; parce que si l'amour est veritable, il est essicae. C'est unfeu qui ne peut être sans action. L'amour agit toûjours, dit S. Gregoire le Grand, & s'il cesse d'agir, ce n'est plus un amour.

### CHAPITRE VI.

Exemple de la pratique de l'oraison, qui se fait par les affections. L'union avec Dieu se fait mieux par la volonté que par l'entendement. L'image de Dieu consiste en la connoissance & en l'amour actuel de Dieu. Les Quietistes effacent les traits de cette image.

Ous avons dit, que toutes les personnes n'ont pas besoin d'une égale preparation, & qu'il y en a qui par un continuel recueillement interieur, ayant conservé dans le cœur le feu sacré, l'ont bien-tôt rallumé, lors qu'elles se mettent en état de

des Quietistes.

faire oraison. C'est sur ce principe qu'est fondée la seconde maniere d'oraison, qui se fait par les affections, qui donne beaucoup moins aux raisonnemens. Cette maniere d'oraison est tres-utile, & il n'y a nul danger de s'en servir. La fin de l'oraison, aussi-bien que de toute la vie chrétienne, est l'union de l'ame avec Dieu: cette union, tandis que nous vivons sur la terre, se fait mieux par l'amour, que par la connoissance. L'entendement à beaucoup d'avantage sur la volonté; & il est absolument plus parfait. Aussi dans le Ciel la connoissance est plus parfaite que l'amour, dont il est la regle & la mefure, en sorte que l'amour ne peut ja-mais y être plus grand que la connois-sance. Toutesois si rous considerons ces deux puissances dans l'ordre moral, & par rapport à la derniere fin, qui est le souverain bien, la volonté tient le premier rang. C'est elle qui se porte au souverain bien comme à son propre objet, & elle donne le mouvement à toutes les autres puissances pour en meriter la posses-

C'est pour cela que S. Thomas fair en beaucoup d'endroits cette refle300 Refutation des erreurs xion, que l'homme étant composé de trois parties principales capables. d'actions; à sçavoir des puissances fensitives, qui resident dans l'appetit inferieur, & des puissances spirituelles, l'entendement & la volonté, l'homme, dis-je, quant aux puissances sensitives, peut dépendre des corps celestes, qui étant des causes universelles, influent sur tous les corps sublunaires; pour l'entendement, il peut dépendre des Anges, qui illuminent, purgent & perfectionnent les hommes; mais la volonté ne peut dépendre que de Dieu seul. De sorte que les astres peuvent bien agir sur nos corps & sur les puissan-

Solus Deus imprimit in voluntatem, Angelus in ces inferieures: les Anges peuvent aintelledum, cæleilia corgir sur nôtre entendement; mais il pora m vires n'y a que Dieu qui puisse agir & faire fensibiles. D. Tho. q. 5. impression par sa vertu, sur la vode verit. art. lonté. 10. opufc. 3. cap 129. 3. Cont. Gét. sap. 91.

Dans ce sens, la volonté est la puissance la plus élevée de toutes; elle nous unit immediatement à Dieu; & ainsi l'union avec Dieu, qui est la sin & de l'oraison & de toute la vie chrétienne, se fait bien mieux par l'amour que par la connoissance.

Lors donc qu'une ame entrant dans fon oraison est déja assez recueillie

des Quietistes. 301 & que sans une plus grande application la simple vûë de l'objet qu'elle se represente, fait une impression assez forte sur sa volonté : elle peut sans nulle difficulté laisser les raisonnemens & les considerations, & on peut luy appliquer ce que dit S. Ber- Quid opus nard en un autre sens, qu'a-t-elle be- jain solium? soin d'échelle pour monter, puis- lib. 5. de conqu'elle est parvenuë au sommet? Le siderat. cap. 1, raisonnement ne doit servir que pour enstammer la volonté. Lors qu'on n'est pas assez penetré d'une verité, il faut pour s'en convaincre raison-ner beaucoup. Lors qu'un objet ne fait pas une assez vive impression, il le faut regarder de tous les côtez, ou téunir ensemble toutes ses beautez, afin d'en être touché.

Que si une seule vûë sussit, il faut laisser le reste sans crainte, & s'occupper à produire des Actes d'admiration, d'adoration & d'amour. On pourroit appeller cette oraison, une oraison de repos, mais dans un sens tres-éloigné de celuy que de faux devots ont voulu introduire, qui prétendoient que dans une oraison parfaite, tou-tes les puissances de l'ame devoient être sans action. C'est ainsi que dans le plus important & le plus noble de

tous les exercices, dont l'ame est capable en cette vie, ils vouloient qu'elle entrât dans l'état le plus imparfait de tous, qui est celuy où les puissances font sans action; ainsi que nous l'avons amplement expliqué par l'auto-rité de S. Thomas. L'homme a été créé à l'image de Dieu, & pour rendre cette image parfaite de nôtre part, il faut que toutes les puissances soient en action; que la memoire ait un souvenir actuel, l'entendement une connoissance actuelle, & la volonté un amour actuel, parce que l'image doit representer son original, & que les Personnes divines sont toûjours en action. Le Pere Eternel se contemple & se connoît incessamment, & en se connoissant, il produit le Verbe Eternel. Le Pere Éternel & le Verbe s'aiment sans interruption, & le terme éternel de leur amour est le S. Esprit. Nous portons l'image de la Sainte Trinité en nousmêmes. Les trois puissances de l'ame representent les trois personnes; il faut qu'elles soient en Acte. La memoire qui represente le Pere, forme une connoissance actuelle, comme un Verbe qui exprime le Fils. Le souvenir de la memoire, & la con-

Ex notitia quam habe mus, verbu formamus, & ex noc in amotem pro runc imus,

D. Thom.

noissance de l'entendement produisent l'amour, qui represente le saint

Esprit.

Mais de grace, que font ceux, qui sous ce pretexte specieux d'une oraison de repos & de quietude, restent comme des idoles sans connoissance, fans amour, & fans aucun mouvement spirituel? ils effacent les plus beaux traits de cette divine image, en laquelle nous devons être transformez par l'oraison, & ils laissent les puiffances vuides, inutiles, fans lumiere, fans amour & fans action, & par consequent sans aucune ressemblance avec Dieu.

Prenez garde, dit S. Bernard, que Cavelle repos ne degenere en oisiveté. orium. Quel fruit peut tirer une ame de cet S. I ern. de état, où les puissances demeurent lan- corsid. lib. 2. guissantes & mortes ? La veritable que se movie ne conssste que dans l'action. C'est p. Tho 1. p. de ce faux repos que les demons se quis a. 1. jouent en nous amusant, & en nous sabbatha ediffipant. Ils le regardent avec com- jusplaisance, parce que ce repos laissant l'ame sterile en pensées & en affections, est une perte continuelle de graces & de merites, dans l'occasion même où nous devrions prier, agir & meriter, & c'est une perpetuelle pente à l'illusion & au peché.

Cavendum est in otio Thren. 1.

304 Refutation des erreurs

Sedantes intellectuales operationes. D. Dionyj. Il faut donc que la volonté agisse, sans que l'on fasse de grands raisonnemens, il faut faire l'oraison d'une maniere plus simple, & s'arrêter dans la vûë d'un seul objet qui enslamme la volonté.

# CHAPITRE VII.

Explication plus exacte de cette maniere d'oraison. La volonté produit quelquesois un grand nombre d'Actes.

dans l'oraison l'ame doive être sans nulle action. Mais ce seroit une autre erreur de se figurer que l'oraison consistat en une longue suite de pensées sans interruption. Il y a un milieu à prendre entre ces deux extremitez, la multitude des pensées étousse la ferveur, & dissipe trop le raisonnement. Et il saut faire si bien quand on est attiré à raisonner, que la volonté entre dans l'oraison pour le moins autant que l'entendement, & qu'elle y ait même plus de part, comme étant la source naturelle de l'amour, auquelle raisonnement doit

des Quietistes. 305 aboutir. Mais pour revenir à l'oraifon d'affection, il y a des gens qui se pourroient tromper, en prenant un veritable & faint repos pour l'inaction des Quiet stes; & se persuadant que d'entretenir cette pensée, qu'elles sont en la presence de Dieu, & que Dieu les regarde reciproquement,

elles ne font pas une bonne oraison.

Certainement les personnes, qui se trouvent plus disposées à produire des affections, qu'à faire de grands raisonnemens, ne doivent point se troubler. Elles doivent au contraire s'assurer, qu'il n'y a nul danger, quand elles employeroient tout le temps de leur oraison, dans l'exercice actuel d'une seule vertu, ou de foy, ou d'amour, ou d'humilité, ou d'une crainte respectueuse de la souveraineté de Dieu, &c. Il faut pourtant qu'elles commencent par la preparation ordinaire, & qu'elles fassent toûjours de leur part ce qu'elles peuvent raisonnablement; la défiance de soy-même étant l'une des meilleures dispositions, pour recevoir le veritable esprit d'oraison. L'humilité chrétienne veut qu'elles se tiennent toûjours dans le rang des plus imparfaits, & qu'elles suivent les regles go6 Refutation des erreurs communes. Que si en se presentant devant Dieu, elles se trouvent déja recueillies, & qu'elles soient penetrées du Mystere, sur lequel elles vont medirer, elles peuvent suivre leur mouvement, sans gêner leur esprit à la consideration d'un sujet particulier: Cette violence leur ôteroit la devotion, & leur feroit perdre l'es-

Mais comme on ne peut prescrire de regle pour conduire les affections dans une si grande varieté d'états & de dispositions des ames, nous allons rapporter quelques exemples qui seront connoître sensiblement, ce qui se peut pratiquer sans danger de tom-

ber dans l'erreur.

prit de leur oraison.

Il arrive qualquefois que l'ame vient à l'oraison toute recueillie : elle se represente Jesus Christ en Croix, & se sentant penetrée par cette seule vûë, il s'éleve dans son cœur une soule de mouvemens, qui se veulent produire tout à la sois pour témoigner à Dieu son amour, sa constance, sa reconnoissance, sa douleur, &c. On voudroit se crucisier avec luy, & se détruire pour le venger. On s'approche en esprit pour recevoir le precieux Sang qui coule de ses playes:

des Quietistes. 307 on embrasse la Croix, on l'arrose de ses larmes, on se plaint au Pere Eternel de ce qu'il exerce une si grande rigueur sur ce Fils innocent; on voudroit avoir l'amour non pas d'un Seraphin, mais de tous les Seraphins ensemble pour l'aimer avec plus d'ardeur. Enfin dans cet état une ame est dans des transports qu'elle ne peut moderer : elle parle interieurement sans ordre & sans mesure; elle ne fans ordre & sans meiure; ene ne sçait ce qu'elle dit, ny ce qu'elle doit dire, son amour surpassant ses expressions. C'est cet état, que S. Ber-Amore enard & S. Thomas appellent une S. Fern. Ser. yvresse spirituelle, qui fait sortir une 47. in Cant. S. Thom. in ame hors d'elle-même.

Pfal.

Il est vray que ces mouvemens sont plus violens dans une oraison extraordinaire, où Dieu opere immediatement par luy-même : neanmoins comme toutes les vertus sont les mêmes dans les imparfaits & dans les parfaits; cette disposition se peut trouver quelquesois dans une oraison assez ordinaire, & en des personnes qui n'ont qu'une vertu commune. Cela doit être soigneusement observé dans tous les états, dont nous avons à parler, qui sont quelquesois des dons singuliers de Dieu, & quelque308 Refutation des erreurs fois dans le seul ordre commun.

Il est constant que dans cette maniere d'oraison il n'y a nul danger d'erreur, encore qu'il n'y ait qu'unc connoissance assez simple; & s'il y a quelque repos, il n'est que du côté

de l'entendement : la volonté n'a jamais des operations, ny plus ardentes ny plus frequentes. Il semble que Sedantes intellectuales ce soit l'état que S. Denis a décrit, operationes lors qu'ayant arrêté les operations de ad supetsubstantialem. l'entendement, nous nous excitons radium, fede toute nôtre force selon l'ardeur cundú quod fas est, nos que Dicu nous donne pour nous unir immittimus. à ce rayon celeste, qui porte encore D. Diony J. c. 1. de divin. plus d'amour que de lumiere. Cette nom. D. Th. oraison peut devenir tres-parfaite: & lett. 2. il semble que ce soit ce degré d'oraifon, que fainte Therese explique au seiziéme Chapitre de sa vie, & qu'el-

n'en étoit pas encore fortie quand Amore ur. elle en écrivoit: en effet on s'apperenuntiat, fed çoit, en lisant ce qu'elle en dit, etudat. qu'elle étoit remplie d'une ardeur exin Cant. traordinaire, & que ce feu qui l'en-

le appelle une sainte folie; parce qu'alors l'ame sent des transports & des mouvemens qu'elle ne peut arrêter. La Sainte dit, que Dieu l'avoit mise dans cet état d'oraison, lors qu'elle en vouloit écrire, & qu'elle des Quietistes. 309
flammoit sottoit avec violence, sans
qu'elle pût le moderer. Mais je n'en
parle icy que dans la voye ordinaire
accompagnée de la grace, qui ne
manque pas à ceux qui meditent fidellement, laissant à part les operations singulieres de Dieu sur les ames.
Nous mettons neanmoins cet état le
premier, parce qu'il y a une plus
grande multitude d'Actes, que dans
les autres que nous allons rapporter.

# CHAPITRE VIII.

Que l'ame produit quelquefois peu d'Attes, se tenant en la presence de Dieu. Mais qu'il faut apporter beaucoup de soins pour éviser les distrattions.

Ardeur de l'ame n'est pas toûjours si violente, que nous l'avons montré au Chapitre precedent,
& elle ne produit pas un si grand
nombre d'Actes; elle est quelquesois
dans un plus grand repos, & se tenant avec respect en la presence de
Dieu, elle forme de temps en temps
quelque acte de soy, ou d'esperance
ou d'amour, ou de quelque autre

310 Refutacion des erreurs

vertu. Elle regarde Dieu comme son Soleil, écartant doucement & tranquillement les pensées & les idées des choses terrestres, qui comme des nuages pourroient l'empêcher de le voir à découvert, & de recevoir la chaleur qu'il a de coûtume de communiquer. Elle s'estime trop heureuse d'être en sa presence, ne doutant pas que Dieu ne la regarde, comme elle le regarde reciproquement. Dans cette vûë continuelle elle se sent ensammer, étant impossible d'être devant le Soleil & devant un grand seu, sans en ressentir la chaleur.

On peut s'échauffer en differentes manieres, quelquesois par un grand exercice, mais plus facilement en se tenant devant un bon seu, ou au Soleil. Et alors on n'a pas besoin de faire beaucoup de mouvement, il ne saut qu'avoir soin d'ôter de devant soy tout ce qui peut empêcher de recevoir la chaleur. C'est ainsi que l'ame s'échausse & s'enslamme par un grand exercice, lors qu'elle produit une multitude d'actes & de raisonnemens pour excirer sa volonté, ou qu'elle frappe son cœur comme une pierre pour en tirer des étincelles, qu'elle recueille, qu'elle conserve, & qu'elle tâche d'augmenter.

Mais l'ame est bien plus calme & plus contente, quand elle s'arrête devant son divin Soleil, avec une amoureuse attention, éloignant tant qu'il luy est possible les objets de la terre, qui voltigent autour d'elle, & qui entrent en foule, si l'on n'a pas soin de les écarter. Elle produit de fois à autres que ques actes de ces vertus, ausquelles elle a plus de disposition, ou quelqu'un de ces actes que S. Thomas a expliquez, lors qu'il a traité des dix degrez de l'amour. Quelquefois elle se sent lan- Languet 2guissante, & entre dans une espece astruantis vod'abbattement & de tristesse, con-tinimietate noissant qu'elle n'aime pas Dieu com Gilb. Abb. me elle devroit, & qu'elle voudroit, Serm. 46. in étant persuadée qu'il merite un amour infiny. D'autres fois elle s'abandonne à la volonté de Dieu, ne voulant être dans le temps & dans l'éternité que ce qu'il luy plaira, convaincue par la connoissance de son neant qu'elle ne merite rien, & qu'elle ne peut jamais rien meriter par elle-même, & que la volonté divine doit être la regle de son bonheur. Quelquefois elle entre dans une plus grande confiance, & presentant à Dieu le vuide de son cœur,

312 Refutation des erreurs elle le supplie de le remplir ; mais elle ose luy dire, que pour le remplir, il saut qu'il luy donne un grand amour; parce que son desir formant en quelque maniere ce vuide qu'elle montre à Dieu, elle sent que son de-sir n'a point de bornes, & que plus elle aimera cette bonté infinie, plus elle voudra l'aimer.

En d'autres temps elle écoute avec

une merveilleuse fidelité les inspirations du Ciel, & il luy semble que ne sussite pas de luy protester qu'elle l'aime, mais qu'elle luy doit faire pa-Si quis vult roître son amour par la souffrance, qui est le veritable caractere de l'amour, ainsi qu'il nous l'a appris luymême par ses exemples & par ses en-seignemens. Ensin, l'ame qui n'est pas portée au raisonnement & à la multi-tude des pensées, ne laisse pas de produire toûjours quelques actes se-lon son état & sa disposition, sans perdre Dieu de vûë, sans se dissi-

post me venire tollat crucem sua. Matth. 16.

des Quietistes. 313 per, & sans demeurer dans un lâche assoupissement.

## CHAPITRE IX.

Que cette espece d'oraison peut être tres-utile pour éviter les distractions. Et que même elle peut être tres-parfaite, quand on ne feroit qu'un seul acte souvent réiteré. L'on en a un exemple en l'oraison, que le Sauveur du monde sit au fardin. L'on se rend importun à Dieu, quand en ne luy demande rien.

L est certain, qu'il n'y a aucun danger à craindre dans cette oraison. Car du côté de l'entendement, il y a toûjours quelque idée & quelque connoissance, selon qu'il plaît à Dieu de luy donner une lumiere plus ou moins vive, ou selon que l'ame même s'est déja plus ou moins exercée dans la consideration des Mysteres de la Foy, & qu'elle en est penetrée. La volonté de sa part forme aussi toûjours quelques Actes, bien que ce ne soit pas en grand nombre, & il n'y a pas pour cela moins d'ar-

deur & moins de merite, comme nous le montrerons au Chapitre sui-

Cette sorte d'oraison peut être encore sort utile, particulierement quand on a beaucoup de peine à appliquer son esprit; l'experience faisant voir, qu'il est plus aisé de le retenir à la vûë d'un seul objet, & en la presence de Dieu, que de regler ses pensées.

La plus grande peine qu'on souffre dans l'oraison, vient de la legereté & de l'inconstance de l'imagination, dont on ne peut jamais être entierement le maître. Il arrive bien quelquefois que l'ame s'abandonne si absolument à Dieu, qu'elle en oublie toutes les creatures, & alors l'imagination est arrêtée, & n'empêche pas l'application de l'esprit : mais cette forte attention ne sçauroit durer long-temps; car l'esprit humain ne peur demeurer long-temps élevé, ny se tenir suspendu par une espece de violence dans la consideration de quelque verité. La foiblesse de la nature le fait bien-tôt descendre, & tout d'un coup il se porte à d'autres objets. Les Saints mêmes soussirent des dissipations dans leur oraison, ce qui

Quandoque in tantum a bu ndat hæc intentio, qua mens fertur in Deum , ut etiam omniű aliotum més oblinfcatur. Sicut dicit Huguo. à S. Victore. D. Tho. 2. 1. 9. 81. 4. 13. Mens humana propter infirmi ratem naturæ diu stare in alto non potest; pondere

enim infirmitatis hu-

manæ depri-

des Quietistes. 315 contraignoit David de dire, que son mitur anima cœur l'avoit abandonné, & puis il dit, qu'il l'avoit trouvé, & qu'il l'obligeoit de retourner à la priere comme un serviteur fugitif.

Mais encore qu'il soit impossible sans une grace particuliere, d'être exempt de distractions, on y est beaucoup plus exposé dans une oraison de raisonnement, parce que l'imagination devant fournir à l'entendement les idées qui luy sont necessaires pour connoître les objets, il est aisé, que parmy ces idées il s'en mêle d'étrangeres, qui arrêtent l'entendement par quelque nouvel objet.

De plus, il est difficile d'avoir une application assez forte pour continuer long-temps dans l'oraison un raisonnement sans interruption: on n'a jamais un grand attrait pour les sujets de pieté: on se fait violence pour les considerer, & quand même l'application seroit assez grande pour poursuivre un raisonnement sans distraction, lors qu'il est achevé, & que l'entendement en cherche quelque autre pour s'entretenir, il n'est presque pas possible d'empêcher que l'esprit ne s'echape, particulierement dans les personnes qui n'ont pas beau-

ad inferiora. & ideo contingit quod quando més orantis ascédit ad Deum per contemplationem, subito evagetur ex quadam infirmitate. Ibid. ad 2. Cor meuns dereliquit me. Pfal. 39. Invenit fera vus tuus cot fuum , ut

oraret. 2. Reg. 7.27. 316 Refutation des erreurs coup d'étude, & à qui l'entendement ne peut fournir tant de pensées.

Énfin, on se trouve en certains temps dans une si étrange froideur, l'esprit est si dissipé, l'imagination est si déreglée, qu'on ne peut se recueillir, alors il est utile de se servir de cette oraison, de laisser les raisonnemens, & de remettre son esprit en la presence de Dieu, excitant la volonté conformément à la disposition où l'on se rencontre.

Elle est même tres-parfaite, nous en avons un exemple en Jesus-Christ, qui au Jardin des Oliviers sit une oraison si ardente, qu'il en sua le sang. Et l'Evangile nous apprend, qu'il ne dit que ces paroles. Man Pere, s'il

possibile est, transfeat à me calix iste; verum tamen non sicut ego volo, sed ficut tu.
Matth, 26.

Patet mi fi

raison si ardente, qu'il en sua le sang. Et l'Evangile nous apprend, qu'il ne dit que ces paroles. Mon Pere, s'il est possible, faites que ce Calice s'éloigne de moy; mais neanmoins que vôtre volonté soit faite. En non pas la mienne. Quelques heures auparavant il avoit sait un long discours à ses Disciples, où il avoit répandu tout son cœur pour leur marquer son amour & ses tendresses; en se separant d'eux il avoit sait aussi une longue oraison à son Pere, qui est un Chapitre entier de S. Jean: mais l'Evangile ne dit de l'oraison du Jardin, que ce que nous en avons rapporté. Et ce qui est

Hæc locutus oft Jefus; & fublevatis oculis in cœdes Quietistes.

remarquable, est qu'ayant quitté son lum dixit, oraison pour réveiller ses Disciples, hora clarifi-& les avertir de prier avec luy, il ne ca filum, secte que les mêmes paroles. Cette Ioan c. 17. fagesse éternelle pouvoit bien trouponé dicense ver d'autres expressions pour étendre Math, ibid. son oraison: mais il nous a voulu faire entendre qu'une oraison pouvoit être tres-parfaite sans une multitude d'actes, de pensées & de paroles. Onand on ne feroit dans une oraison entiere que ce seul acte de conformité à la volonté de Dieu en ce petit nombre de paroles, excitant la volonté à les proferer avec ardeur, il ne faut pas douter, qu'une pareille oraison ne fût tres-utile & tres-saint?

Nous gâtons quelquefois nôtre oraison pour trop raisonner, & pour trop parler. C'est mon cœur, ô mon Tibi dixie cot meum. Dieu, qui vous parle, disoit autre-Psal, 26. fois David, il vaut mieux gemit, il

vaut mieux soupirer.

Nous nous devons regarder alors avec le même Prophete, comme des mendians à la porte de la divine misericorde. La pauvreté qui nous presse Egnantere & un grand desir de recevoir du se-mendieus su ke pauj er cours, sont les veritables sources de Pfal. 39. la priere. Les pauvres nous apprenment à prier ; ils se tiennent avec un

grand respect devant la personne dont ils attendent l'aumône; ils luy découvrent leurs besoins en peu de mots, & avec une grande simplicité. Ils ne se pressent pas, sçachant bien que tout dépend de la volonté de celuy qu'ils prient; mais de temps en temps, & sans se rendre importuns, ils luy demandent l'aumône, & le secours qu'il luy plaira de leur donner.

Onid facturus es egene & pauper? mendica ante januam Dei. D. Aug. in Pfal. 39.

Voilà une image naïve d'une parfaite oraison. O homme, dit S. Augustin, vous étes mendiant; qu'avezvous à faire dans l'oraison, sinon de mendier à la porte de Dieu? tenezvous en sa presence avec une prosonde humilité, découvrez-luy, plein d'une confiance filiale toutes les necessitez & de vôtre esprit & de vôtre cœur. Ne vous imaginez pas que vous deviez être exaucé par la multitude de vos pensées & de vos paroles: Il n'y a que la confession simple & sincere que vous faites de vos miseres, & le desir ardent que vous avez d'être assisté, qui puisse sléchir sa misericorde.

Aussi Dieu veut être saintement importuné, mais il y a cette difference entre Dieu & les hommes, que nous sommes importuns aux hommes lors

des Quietistes. 319
que nous les prions, & que nous sommes importuns à Dieu, lors que nous ne le prions plus. Isaie ordonna autrefois à Achas Roy de Judée, de demander un signe tel qu'il luy plairoit, de la promesse que Dien luy faisoit, de délivrer Jerusalem des armes des Roys de Syrie & d'Israël, qui le tenoient assiegé. Je ne demanderay point de signe, répond Achas, & je ho Dominu. ne tenteray point le Seigneur. Mais lat. 7. 12. Isaye entrant en une juste colere, dit domus Da à ce Prince d'un ton élevé : Ecoutez vid nunquid Maison de David, ne vous suffit-il pas de vous rendre importuns aux esse hominihommes, sans que vous vouliez en-molesti csis core vous rendre importuns à Dieu? & Deo meo & Mais; ô Prophete, en quel sens le Roy Achas est-il importun au Scigneur, puisque même il ne veut pas demander un signe de la victoire que vous luy promettez? C'est qu'on est importun aux hommes lors qu'on leur demande, parce qu'ils ne sçauroient rien donner sans perdre autant qu'ils donnent, & qu'ils se rendent plus pauvres en assistant les autres. Mais à l'égard de Dieu, l'on se rend importun quand on ne luy demande rien, parce que ses richesses s'augmentent d'autant plus dans le monde, qu'il y

Non petam. & non tenta-Audite ergo parum vobis est molestos bus, quia Ifair 7.

Refutation des erreurs fait plus de graces & plus de largesses aux hommes. Cette importunité Hæcimportunitas graest tres-agreable à Dieu, dit saint Jeta est Deo. rôme. D. Hieron.

Mais en quoy consiste cette perseverance dans l'oraison ? est-ce en beaucoup de paroles & en beaucoup de raisonnemens ? Non en verité : quand vous priez, dit Nôtre Seigneur, ne Orantes noparlez pas beaucoup. Et par la même raison, il n'est pas necessaire d'avoir beaucoup de pensées. Autre chose est un long discours, & autre chose une affection ardente qui persevere sans relâche, dit S. Augustin. La longueur de l'oraison, poursuit-il, ne consiste pas à demander beaucoup de choses, mais à continuer sa priere pour desirer beaucoup une même chose qu'on demande.

Matth. 6. Aliud est fermo mul aus, aliud disturnus affectus. S. Aug. re-Letus à S. Th:m. 2. 2. 9.83.0 14. Prolixitas orationis no confistit in hoc quod multa perantur, fed in hoc quod affectus continuctur ad unum defiderandum. S. Tho. ibid ,

lite multum

loqui.

Il n'y a donc nul danger dans cette maniere d'oraison; il n'y a qu'à s'accoûtumer à un grand recueillement, qui devient presque habituel, & tient l'ame preparée à l'oraison. Il se faut familiariser la presence de Dieu, qui se rend plus ferme quand on prie; prevenir les occasions de distraction pour avoir moins de peine à demeurer tranquille en ce temps-là, pout ne se rendre pas indigne de l'hon-

des Quietistes. 321 neur qu'on a de communiquer avec Dieu. On fait de temps en temps quelque acte conforme au sujet de l'oraison, ou à la disposition en laquelle on se trouve. On écoute avec respect ce que Dieu dit dans le sonds du cœur, & l'on se soumet aveuglément à tout cé que Dieu demande de nous. Ainsi l'on s'entretient longtemps & doucement avec luy, & l'on jouit avec plaisir de cette heureuse familiarité, qu'il a la bonté de permettre que nous ayons avec luy.

## CHAPITRE X.

Autre maniere d'oraison plus simple, où il y a moins d'actes de l'entendement & de la volonté. Repos de l'ame qui possede Dien. Crainte respectueuse de l'ame devant la majesté de Dieu. Etonnement de l'ame considerant qu'elle a offensé Dieu. Souvent les grandes passions empêchent la multitude des actes.

L'Ame reçoit quelquefois une im-pression si forte de la verité ou d'un Mystere, que cette impression remplit toutes ses puissances, & particulierement son imagination, qui ne peut se porter à un autre objet. C'est ce que nous allons expliquer par

plusieurs exemples.

Quand l'ame vient à considerer, que non-seulement elle a l'honneur d'être en la presence de Dieu, mais encore le bonheur de le posseder en elle-même; cette pensée la penetre vivement, & la fait entrer dans un recueillement profond. Elle regarde ce Dieu d'amour & de majesté, & toute la Trinité adorable qui daigne bien entrer en elle, & y habiter comme dans son temple. Elle le regarde avec une extieme complaisan-ce, elle joüit du plaisir de cette pos-session, & elle y trouve un repos inexplicable, voyant tous ses desirs accomplis autant qu'ils le peuvent être sur la terre; car que peur desirer ou esperer l'ame de plus grand, que de posseder Dieu? Cette possession est

D. Thom. 1. du S. Esprit, de l'amour, de la joye, 2. 9. 70. 4. 3. & de la paix; car d'où peut venir la joye, sinon de la possession du bien que l'on aime? Quel plaisir donc prut égaler le plaisir d'une ame, qui hiter in te Deus, & a. cette vie mortelle, qu'elle possede ce

Dien d'amour qu'elle aime, & qui met te de to, s'aime luy-même en elle & par elle, rem foum puisque c'est Dieu même qui l'excite à l'aimer, & qui l'enflamme de son amour.

Mais qu'est-ce qui pourroit troubler une ame, qui ayant le bonheur de posseder Dieu, estime tout le reste un neant? Il y a, dit S. Thomas, un double repos, le repos qu'on a dans le desir même, & le repos du mouvement. Le repos du desir se desidenti & goûte quand on fixe tous ses desirs dans la possession d'un scul objet, qu'on fait toutes choses pour luy, & qu'on ne desire que luy: & c'est en ce sens que la volonté de l'homme juste pendant cette vie mortelle s'arrête & repose en Dieu; l'autre repos, quid ulrequi finit tous les mouvemens, est quand on est arrivé au dernier ter- tas justi me & à la derniere fin, & c'est le repos des bienheureux dans le Ciel.

L'ame est donc toute occupée de cette pensée qu'elle a reçû un veniur ad grandhôte; & bien qu'elle entre questions & quelquesois, dans les empressemens lira quies vode Marthe, tellement qu'il luy semble que tout le monde enrier ne suffit pas pour l'aider à le bien recevoir, qu'elle appelle tout le Ciel à

ideft,alamomovest te. accendat te. S. Aug. Serm. 43. de verb. Domi. cap. 3.

Duplex A quies , feiiicet , quies quies mothes quies defiderii est quando defideriá fistit in aliquo propter quod omnia facit, & quærit, & ron defiderat alirius: & hoc modo volunquiescit in via in Dec. quies autem morûs est. quando per. luntaris crie in patria. S. Tho. in 1. dift. 1. 7. 4. a. 1. ad 5.

Refutation des erreurs son aide, qu'elle conjure les Seraphins de luy apprendre à l'aimer, & de joindre leurs ardeurs avec ses flammes; qu'elle invoque les Patriarches, afin qu'ils viennent avec elle renouveller les actes les plus ardens de leur foy, qu'elle implore le se-cours des Martyrs, & qu'elle veuille réunit dans son cœur tous les desits qu'ils ont jamais eus de souffiir. Enfin, encore qu'elle entre dans une sainte impatience, & que ce qu'il y a même de plus impossible ne soit pas capable de l'arrêter. Elle entre aussi quelquefois dans le repos de Magdelaine: elle se conserve dans une grande paix & dans une parfaite tranquillité d'esprit & de cœur, & ne pense

D'autrefois l'ame touchée de la grandeur infinie de Dieu, devant qui elle se voit être moins qu'un atôme, entre dans l'étonnement ou dans la crainte; Moyse voyant le miracle du buisson, qui brûloit sans se consumer, & entendant la voix de Dieu, qui luy dir, qu'il est le Dieu d'Abraham, le Dieu d'Isac, le Dieu de Jacob, couvrit son visage sans oser lever les yeux: & la crainte res-

pectueuse de ces ames va quelquefois

qu'à joiiir de son époux.

Sequitur timot vel ltu por. D.Tho. opuse 67. de 7. Grad. am. r.

Abfcondit fac em fuain.

Lxed. 3.

des Quietistes.

jusqu'à un tel excés, que l'ame est accablée du poids de la grandeur du Dieu qu'elle contemple. C'est ainsi Regina corqu'autrefois Ester voyant Assuerus assis ruit pene examinata. fur son Trône avec toute sa majesté, 19th. 15. tomba pâmée & à demy morte. Et la Reine de Saba voyant la magnificense de Salomon-, sembloit avoir perdu titum.
tout son esprit, & ne pouvoit qu'ad-1- seg-10mirer ce qu'elle voyoit sans pouvoir s'en expliquer. Tont cecy, dit saint Thomas, est assez connu à ceux qui en ont quelque experience pour s'ê-patei exper-tre appliquez à l'oraison, ils ont senty plus ou moins les mêmes joyes & les mêmes transports, selon la lumie-re qu'ils ont reçûë; qu'ils ayent soin seulement d'être fideles; car la fidelité est icy plus necessaire que les grands raifonnemens. Je confesse que ces impressions sont plus fortes, & cette plenitude plus grande dans une oraison extraordinaire, & lors que Dieu opere immediatement par luymême. Et sainte Therese témoigne, que ces ames, prevenues reçoivent ces impressions accompagnées de tant de force & de violence, qu'elles leur font soustrir un tourment qui égale les plus grands tourmens des Martyrs, quoy qu'ils soient toûjours mêlez d'un

Hoc pet fe

Refutation des erreurs fort grand plaisir. Toutefois il arrive quelque chose d'approchant dans une oraison ordinaire, & les ames d'une vertu commune sont quelquesois touchées de cerre crainte & de ce respect, encore que les impressions ne soient pas si violentes.

Cependant comme nous fommes plus fensibles au mal, que nous ne sommes touchez du bien, puisque la moindre douleur, selon S. Thomas, Nemo est, efface les plus grands plaisirs; il semble que l'impression de la crainte est plus grande, particulierement dans les personnes qui commencent. L'ame considere d'un côté la justice divine, qui punit les pechez avec une rigueur inconcevable, & de l'autre côté elle a horreur de sa vie, qui luy paroît abominable: elle est convaincuë qu'elle a merité cent fois les tourmens effroyables de l'Enfer, & alors

> Quel est l'étonnement d'un homme, qui s'éveillant tout à coup comme d'un profond sommeil, voit les dangers dont il est environné, & où il a vêcu jusqu'alors. Il se represente vivement les tourmens de l'Enfer, non pas seulement comme futurs,

> elle se sent penetrée d'une crainte ac-

qui non mag s dolorem fu iat, quam arretat voluptatem. D. Aug. lib. 83 9.36.0. D. iho. 1. 2. 9.35. 0 9. 16.

cablante.

mais comme presens, & il se dit à luy-même, que seroit-ce de moy, si j'étois plongé dans un étang de sous-fre fondu, enslammé & brûlant, que ce soussire entrât dans toutes les parties de mon corps, & qu'il eût remply l'estomach, la bouche, les yeux, les veines, les arteres ? car ce sera l'état des damnez aprés la resurrection generale lors qu'ils auront repris leur corps. Ce seu sera attaché à quelque matiere sonduë, enslammée, brûlante, dans laquelle les damnez seront ensevelis, il penetrera, & remplira toutes les ouvertures & toutes les parties du corps.

Quel horrible tourment! sans parler de la vertu surnaturelle que la Justice Divine ajoûtera à ce seu, qui le rendra sans comparaison plus ardent, plus penetrant, & plus affligeant. Car tous les instrumens, dont Dieu a coûtume de se servir, ont des effets beaucoup plus grands qu'ils n'auroient par eux-mêmes. L'eau du Baptême, qui ne peur que laver le corps & en effacer les taches, penetre l'ame par la vertu divine: elle y produit la grace, & en efface les pechez. De sorte que ce qu'il y a de moindre dans tous les instrumens que 328 Refutation des erreurs

Dieu employe, est ce qu'ils ont naturellement par eux-mêmes. Ainsi donc la moindre de toutes les douleurs, & le moindre de tous les tourmens, que le feu de l'Enfer peur causer aux damnez, est celuy qu'il peut causer par son activité naturelle. Et cependant ce moindre tourment ne reçoit point de comparaison avec tout ce que l'homme peut souffrir dans le monde. Autrefois les Tyrans couvroient les Martyrs de souphre, de poix & de refine : ils faisoient de leurs corps comme des flambeaux & des grandes torches qu'ils allumoient, & qu'ils faifoient brûler peu à peu. Toutefois ce supplice, quoy qu'effroyable, n'étoit qu'autour du corps de ces faints Martyrs: la rage des bourreaux ne pouvoit aller jusqu'à remplir leurs veines de ces matieres brûlantes, & il n'étoit pas en leur pouvoir de faire durer long-temps le supplice, & de prolonger la vie à ceux qu'ils faisoient souffrir. Que seroit-ce donc, si un corps étoit couvert au dehors, & remply au dedans d'un souphre embrazé? Ce sera pourtant l'état des damnez aprés la resurrection: ce seront des risons vivans que la justice divine tiendra allumez pendant toute l'éterniré.

D. Tho. ibid.

Quelle est donc l'horreur d'une ame, qui dans son oraison est frappée de l'apprehension de ces tourmens, comme si elle les souffroit déja. Helas! dit-elle, que seroit-ce si nous étions déja engloutis dans ces abîmes de feu ? si ces yeux n'étoient plus que deux charbons allumez ? si ce ventre, si cette poitrine, si tous les grands & les plus perits membres de mon corps étoient penetrez & remplis de ce souphre ardent & puant, & qu'il fallût en êtte perpetuellement étouffé, sans pouvoir ny respirer ny mourir? si cette bouche & ces narines toûjours ouvertes jettoient des globes de feu, mêlez d'une horrible fumée, & qu'il fallût toûjours vivre dans cet état, sans un moment de relâche, & sans que la mort vinst jamais mettre une fin à ces tourmens universels ? quelle tristesse, ou plûtôt quelle rage & quel desespoir! On peut assurer avec saint Thomas, qu'une ame qui repasse dans sa me- si conside-

moire les rigueurs éternelles, dont retur Deus ut puniens, Dieu menace ceux qui mourront en fequitur ago. peché mortel, entre dans une veride 7. grad.

table agonie.

On pourroit ajoûter avec le saint amor. Docteur, plusieurs autres exemples,

pour faire voir les impressions violentes que sentent les ames dans l'oraifon, selon les differentes veritez qu'elles meditent. Et ces impressions
sont sans comparaison plus fortes,
quand Dieu donne à l'ame une lu-

miere interieure qui luy fait voir plus distinctement les veritez.

Il est évident, que dans tous ces états que nous venons d'expliquer, il n'y a pas un grand nombre d'actes, particulierement quand on a souvent medité sur les mêmes sujets. Car alors toutes ces idées recueillies à la fois se presentent à l'esprit d'une manière tres-simple: & il est aussi clair que du côté de la volonté, il y a tres-peu d'actes, parce qu'un seul acte de crainte ou de douleur, ou d'amour qui l'occupe, remplit toute son étenduë, & l'empêche d'en produire plusieurs.

On voit arriver la même chose dans une violente passion. Cat, comme l'on dit, les petites douseurs laissent des paroles à un homme pour se plaindre, mais les grandes douleurs le rendent muet, & épuisent toute la force de l'imagination: si bien qu'on demeure quelquesois sans action & sansmouvement. On est accablé par un

Ne forte abundantiori triffitia abforbeatur 2. Cor. 2. 7.

excés de tristesse, au langage de saint Paul. Et S. Thomas ajoûte, que dans une douleur vehemente, tous les · mouvemens de l'ame sont interdits, quandoque l'on perd même l'usage des facultez du corps, & l'on demeure stupide.

Ainsi lors qu'on apprend une nouvelle affligeante, ou que l'on perd s. Tho. I. 2. un amy qu'on aimoit avec tendresse, 9.37.47.2. l'esprit n'est occuppé que de cet objet & la volonté remplie de cette douleur, ce qui cause tout ce desordre foudain à l'ame & au corps. Par où nous pouvons assez comprendre, que l'ame dans la contemplation se peut trouver dans un état où elle produise fort peu d'actes.

Le même arrive dans une joye inefperée & dans un bonheur extraordinaire, ou lors qu'on est dans un profond respect en presence d'un Prince, tollit natu-Or la grace ne détruit pas la nature, elle la perfectionne; de là vient que la raison serr à la foy, & l'inclination d'aimer à la charité. La maniere dont & naturalis Dieu conduit les hommes, est la même dans tous les états. Il se sert de la obsequitur nature, mais il en accroît la force, soit dans les joyes, soit dans les dou- p.,7 1.4.8. leurs ; & la predestination des Elus est une partie de la providence com-

Impeditur interior mo tus animi angustiari, & quandoque ditur motus corpotis; ita quod 1cm2neat homo stupidus.

Gratia non ram, fed perficit. Unde ratio natutalis sub. fervit ficiei, inclinacio voluntatis charitati. D. Thom 1.

332 Refuration des erreurs

D. Tho. 1. p. q. 23. A. I.

mune, dans le sentiment de nôtre saint Docteur. Ainsi quand l'homme dans l'oraison repasse toutes ces admirables ou ces terribles veritez surnaturelles, qui sont capables de faire les mêmes impressions, que sont dans l'ordre de la nature les objets extraordinaires, qui produisent ou la joye ou le respect, ou la crainte : il saut qu'il en soit également touché; & alors l'entendement & la volonté n'ont que des operations tres-simples, mais tres-parsaites, qui remplissent les puissances, & qui les empêchent par consequent de produire un grand nombre d'actes.



## CHAPITRE XI.

Qu'il n'y a nul danger dans cette maniere d'oraison. Qu'il peut y avoir plus d'ardeur dans la volonté, lors qu'il y a moins d'Actes. Défaut des ames qui vivent dans l'inquietude , lors qu'elles pourroient vivre dans un grand repos, en possedant Dien dans elles-mêmeso

N ne peut pas dire qu'il y ait icy un repos, qui degenere en oisiveté: l'entendement est occupé d'une verité; & si l'on raisonne, ce sont des raisonnemens qui viennent si naturellement dans l'esprit, qu'ils ne donnent aucun empêchement à la volonté. Il est constant, que la volonté de sa part produit toujours quelque acte, & même tres-parfait, de douleur, de crainte, de joye, d'amour, de complaisance, & de toutes les vertus chrétiennes. C'est donc là cet heureux repos, ce loisir saintement gotium. occupé, & une participation du bon-heur du Ciel, où tout se reduit à l'unité.

Otium ne

Refutation des erreurs Quelquefois même la ferveur de la

volonté est aussi grande dans ce repos, que quand elle fait beaucoup

d'actes. Car des mouvemens precipitez ne marquent pas toûjours un plus grand feu, ny un plus grand amour: ce que S. Thomas explique par une comparaison sensible. Le neuviéme degré d'amour, dit-il, dispose à une parfaite transformation, autant qu'elle le peut être sur la terre, & c'est lors que l'amour rend une ame toute ardente, & la consume avec suavité. Tacit ardere Or nous pouvons distinguer dans une matiere embrasée trois degrez, qui serviront à nous marquer les trois états que l'on distingue ordinairement: de ceux qui commencent, des avancez & des parfaits. A sçavoir, la chaleur, la penetration, & l'ardeur. La chaleur est le commencement; la penetration est le progrés, & l'ardeur en est toute la perfection. Ces trois degrez sont différens selon le plus & le moins; la simple chaleur est encore mêlée de quelque froideur : la penetrarion est un accroissement de chaleur; mais l'ardeur est une chaleur la plus forte, elle est la perfection & la

Fervor dans le sens naturel n'a point de rer-

me François qui luy réponde.

fuaviter. in calido tres funt diversitates, calens, fervés, & ardens.Calor initium \* fervor in crementu, ardor complementum: differunt etgo ur majus & minus; nā fervor est calor valde intenfus, ardor est fervor fumme intenfus.... in ardore jam & tunc primò ignis forma, & forma & natura est. Unde 1.

Metaphyf.

des Quietistes.

fin de la chaleur. C'est par la force ignisest in sine caliditatis.

de cette chaleur que s'opere une par-D. Tho. opus.

faite transformation, & que la forme 61. grad. 9. du feu est introduite. Quand on applique le feu au bois, ou qu'on met l'eau sur le seu, on voit premierement que l'eau ou le bois commencent à s'échauffer, mais on n'y voit pas encore un grand mouvement : que si la chaleur se rend plus forte, & que le feu ait fait une plus grande impression, l'eau entre dans l'agitation, & jette de gros boüillons, elle ne peut se contenir dans ses bornes. De même quand le feu commence d'agir fortement sur le bois, il le devore, & la flamme s'attache tantôt d'un côré, tantôt de l'autre. Enfin, tout est dans un grand mouvement; mais quand la chaleur est parvenué au dernier degré, que le feu s'est entierement rendu le maître, qu'il a vaincu tous les obstacles, & qu'il a consumé tout ce qui se pouvoit opposer à son activité, alors tout est en repos: on ne voit plus dans l'eau ces bouillonnemens impetueux, ny dans le bois ces inégalitez de la flamme, qui tantôt s'attache, & tantôt s'écarte: le feu s'est rendu victorieux & tout est tranquille.

336 Refutation des erreurs

Calent incipientes, fervent proficientes, ardent perfecti.

Voilà un exemple tres-naïf de ce qui se passe dans les ames, qui ser-vent Dieu. Dés qu'on commence à marcher dans le chemin de la vertu, le feu du S. Esprit échauffe le cœur, & en même temps qu'on augmente en amour par une grande fidelité, le feu divin se rend plus fort, la ferveur s'excite, on sent des transports & des impetuositez, on ne peut se contenir, on pousse des soupirs, on verse des larmes, on produit mille actes differens, d'amour, de resignation, d'abandon. Ce sont les impressions de ce seu sacré, qui se veut rendre maître du cœur, & le transformer, combattant les duretez & les oppositions qui s'y rencontrent, & il luy fait une espece de violence pour le purisser, & pour se le soumettre entierement.

Mais quand le feu divin a assez agy, & que le cœur s'est laissé consumer par ces belles slammes, il y a une ardeur parfaite: l'amour consume le cœur d'une maniere tres-douce, il

Facit ardere n'y a plus de mouvemens impetueux, plus de ferveurs extraordinaires, tout est en paix & en repos : l'amour n'a plus à combattre, il est victorieux, &

il goûte le fruit de ses victoires.

C'est

des Quietiftes.

C'est jusqu'icy la remarque de saint Thomas, que j'ay un peu étendu? pour la rendre plus intelligible. Tout cela fait voir, qu'encore que dans l'oraison il n'y ait pas un grand nombre d'actes, il y peut avoir neanmoins une tres-grande ardeur. Il est vray qu'une multitude d'actes est une marque assez évidente d'un feu, qui est déja bien allumé, & qui agit avec assez de force, mais ce n'est que l'état de la ferveur. Quelquefois neanmoins il y peut avoir autant & plus d'ardeur & de feu, quoy qu'il n'y ait pas tant de mouvement ny tant de Hamme.

Cela peut arriver dans les états que nous avons décrits; quand l'ame considere le bonheur qu'elle a de posseder Dieu dans elle-même, qu'elle a dans son cœur ce seu éternel, qui brûle dans le sein du Pere & du Fils. Car la Foy nous apprend, qu'une ame qui a la grace devient le temple du S. Esprit, & par consequent elle a dans elle-même ce même feu sacré & adorable, qui brûle dans le sein de la divinité, dont une étincelle remplit d'ardeur tous les Scraphins. Et c'est cette grande promesse, selon S. Thomas, que Jesus-Christ avoit

Refutation des erreurs 338

faite à ses Apôtres, que l'amour dont son Pere l'aimoit, seroit en eux. Quel est cet amour, dit S. Thomas, par lequel le Pere aime le Fils, sinon un amour éternel, immense, infiny, & fit. loann. 17. le S. Esprit même le lien du Pere & qua Pater didu Fils. Le même amour, dit la glosligit Filium, se, par lequel le Pere aime le Fils, eit æterna & se trouve dans tous les justes. Et c'est de ce même amour ( quoy que d'une

immenfa, i.il. per Spiurum fanciu. maniere tres-differente) que Dieu aiqui est nexus utriusque. me toutes les ames justes, & que ces Eadem dilectio, dicit ames aiment Dieu. Il étoit convenaglossa, qua ble que cela fût ainsi; parce que l'a-Patet diligit Filium eft in me qui n'a été créé que pour posseomnibus jufder Dieu, ne trouve du repos qu'en tis; per eum-

dem enim a-Dieu seul; & elle ne seroit jamais sanima diligit tisfaite, si elle ne pouvoit rendre à Deum, & diligitur à Dieu la pareille en amour. L'amour Deo; aliopar lequel Dieu aime les ames est un quin anima, gustino, que amour infini, éternel, immense, il faut donc que l'ame pour reconnoînon quiescit nisi in Deo tre un si grand amour, ait à propor-

ad quem fation un amour immense, éternel, Saeft, numquam verè infiny. & perfecte

quiesceret, nifi creatori suo vicem in amore rependerer. S. Tho. aut quifquis

alter opusc. 63.c. 2.

Tt dilectio,

qua dilexisti me, in ipsis

Dileaio.

Mais que peut la creature par elle-Quidquid même? tout ce qu'elle fait par ses creatura facit fub nomine propres forces est extiemement imcreaturæ imperfeftu eft.

des Quietistes.

parfait, & infiniment au dessous de ce que Dieu merite. Il falloit donc que le divin Esprit se donnat à l'ame, fanctum, ut afin qu'elle pût presenter à Dieu un amour éternel & infiny, non pas qu'elle produit, mais qu'elle postede en proprieté, qu'elle peut appeller sien, puisqu'elle l'a reçû en don. Ainsi elle offre à Dieu un amour égal, & lbid, c'est dans ce retour mutuel d'amour

qu'elle trouve un entier repos. Alors l'ame se sent embrasée d'une ardeuri tres-violente, & encore que sa ferveur la fasse quelquesois sortir hors d'elle-même, & l'oblige à produire un grand nombre d'actes pour laisser évaporer ce seu, comme nous pro capitdissons de S. Bernard, le feu divin da quantulala possede quelquesois si fort, qu'elle poratione. luy ôte le pouvoir de produire beaucoup d'actes. Cette ame est alors concentrée en elle-même, & dans un fort grand repos, & sa suavité est si grande, qu'elle est une participation de la felicité du Paradis. Cette ame dit à Dieu avec David : Que desiray-je dans le Ciel, sinon vous? & qu'ay-je souhaité sur la terre que vous quid volui seul? ma chair & mon cour ont lan- super terra guy d'amour, ô Dieu! vous étes le mea & cor Dien de mon cœur, & mon partage cordis mei.

Ad hoc deanima ipsi vicem rependeret in amore, & fic in ipso quictem omnimodam re-

Quid enim mihi eft in moum : Deus 340 Refutation des erreurs

& pars mea in æternum. Psal. 72. 24. pour jamais. Helas! Seigneur, quelle doit être la grandeur du bien que vous nous reservez dans le Ciel? & commençant déja de sentir quel est ce bonheur, que puis-je desirer sur la terre, ô Dieu de mon cœur, qui devez être mon partage pendant toute une éternité?

C'est alors que l'on voit accomplir la promesse que Nôtre Seigneur fai-

ve gaudiú soit à ses Disciples, que sa propre meum in vobis sit.

10 pye se trouveroit en eux. Car quelle de la joye du Sauveur, sinon la joye de la divinité même, & la joye du

de la divinite meme, & la joye du gaudium Patris & Filii, joye du Pere & du Fils , sinon d'ainisi amate & mer & d'être aimé, & d'être aimé liver amati, de la manière au'ils s'aiment.

amati; & taliter amari. de la maniere qu'ils s'aiment. Omsc. 63. cit. Cette ame donc qui sent qu

Cette ame donc qui sent qu'elle aime Dieu, qui ne doute pas qu'elle n'en soit aimée, & qui par cet amour est infiniment unie au Dieu qu'elle aime, de qui elle est encore plus aimée, qu'elle ne le peut aimer; cette ame, d's-je, experimente en elle une parti ipation de la même joye, qui fait la felic té de la fainte Trinité. Et dens cet état d'ardeur & de plaisir, la grandeur de l'un & de l'autre la tient si sort occupée & si recueille, & la remplit si univ r'ellement,

des Quietistes. 34t qu'elle n'est pas capable de faire

beaucoup d'actes.

Il ne faut donc pas juger toûjours de la perfection d'une oraison & de l'ardeur dont elle est accompagnée par la multiplicité des actes: car c'est l'effer de l'ardeur même, lors qu'elle est plus grande, de conserver l'ame dans un plus grand repos, & de l'absorber tellement, qu'elle en pro-

duise tres-peu.

Les personnes de pieté devroient s'appliquer plus souvent qu'elles ne font à cette maniere d'oraison simple, ardenre & tranquille. C'est souvent un défaut que ces personnes commettent dans l'oraison; elles se fatiguent par beaucoup de raisonnemens, elles cherchent le nombre des pensées, elles sont dans une especed'inquietude pour chercher & pour trouver Dieu, & s'unir à luy; ce quidoit être la fin de l'oraison : & cependant elles peuvent le trouver au dedans d'elles-mêmes, & joiiir de sa presence. Souvent lors qu'elles le cherchent au dehors, elles le perdent en le cherchant.

Dieu a fait l'homme afin qu'il le Fecit Deus puisse connoître, que le connoissant tationalem il l'aime, que l'aimant il le possede, que s'emmu 342 Refutation des erreurs & qu'il soit heureux en le possedant.

bonum intelligeret & intelligen lo amaret, & amando posfideret, & possidendo ftueretur & sic beata sieret. Ibid. cap. 3.

Il est vray qu'une possession parfaite ne peut être que dans le Ciel: neanmoins ne pouvons-nous pas pendant cette vie mortelle participer à ce bonheur, quoy que ce soit imparfaitement? Nos ames ne sont-elles pas le temple de Dieu? & toute la sainte Trinité n'habite-t-elle pas dans nos cœurs? le S. Esprit ne se donne t-il pas en qualité de veritable don, qui est de sa part irrevocable? Jesus en se donnant, ne donne-t-il pas avec luy toute la divinité, afin que nous en puissions jouir comme d'un Tresor qui nous est entierement rendu propre? & l'on ne possède rien par un titre plus legitime que ce qui nous est donné. L'on peut remarquer sur ce sujet quel est l'aveuglement d'un grand nombre d'ames, qui cherchent Dieu incessamment, qui soupirent continuellement aprés luy, qui desirent de s'unir à luy, qui tous les jours crient vers luy dans leur oraison, qui

frappent à sa porte; & neanmoins el-

les possedent Dieu en elles-mêmes,

puisque nos ames sont le temple du

Dieu vivant, selon S. Paul. Dieu ha-

bite veritablement & réellement dans

les ames, c'est en elles qu'il repose, &

Tanquam se plenitimè propria. Ibid.

Magna cæ citas & nimia stultitia est in multis, qui semper Deum quæ. gunt, continuè ad Deum **f**uspirant, frequenter: Deum defiderant, quoeidie in oratione ad Deú clamant & pulsant, cum ipli, secun dum verbum Apoltoli , fint templam

des Quietistes.

qu'il veut prendre ses delices.

Qui a jamais été simprudent que ter habitet in d'aller chercher ailleurs ce qu'il pof- eis, cum anisedoit luy-même? quel usage peut-on fit sedes Det, faire d'un instrument que l'on a déja tandis qu'on s'amuse à le chercher? quiescit, &c. quelle force peut-on rirer d'une viande qu'on defire toûjours, & qu'on ne mange jamais? ainsi se passe souvent toute la vie d'un juste: il cherche Dieu avec ardeur, & il le posse-de; & quoy qu'il le possede, ou a-veugle, ou insensible qu'il est, il ne sçait pas goûter le plaisir qu'il pourroit trouver dans cette heureuse posfession.

Il faut donc rentrer dans soy-même : il faut jouir de cette divine presence dans le silence & dans le repos. En verité, pour sçavoir aimer Dieu, & pour goûter le plaisir de ce delicieux amour, on n'a pas besoin ny d'une grande étude ny d'un grand raisonnement, ny d'une multitude de pensées: & l'on peut dire aux ames devotes ce que Moyse disoit autre-Desteronique. fois au Peuple Juif, & ce que faint Paul a dit depuis aux Romains. Ce qu'on demande de vous, n'est pas une chose qui soit fort éloignée; elle Prope in corde ruo.

343 Deus veracima ipforum in qua continue re-

344 Refutation des erreurs mais elle est au dedans de vous. A ne faut que sçavoir rentrer dans soncœur: & là se delecter & goûter les delices que Dieu a de coûtume de faire sentir aux ames qui le servent avec D. Tho, ibid. fidelité.

Delectare. Pfal. 36.

Delitiate

In Deo.

## CHAPITRE XII.

Maxime tres-importante; que la mortification est necessaire pour l'oraison. Les passions en empêchent l'exercice. Que la chasteté est une grande disposition à la bien faire.

Ous avons apporté plusieurs maximes pour établir & pour affermir l'oraison: mais nous n'avons pas encore trairé de la plus importante de toutes; & nous l'avions reservée pour la fin & la conclusion de ce Traité. La mortification doit être absolument inseparable de l'oraison, étant impossible de vaquer utilement à l'oraison, si on s'abandonne aux plaisirs. De là vient que de tant de personnes de pieté, qui font oraison dans tous les états de la vie chrétienne, où on la pratique, il y en a si peu qui en profitent, parce qu'il y en

a peu qui travaillent sincerement à se mortifier, & qui ayent le courage de regarder leur corps comme un étranger & comme un ennemy. C'est neanmoins en cette maniere que le Prophete Royal regardoit fon corps quand il disoit : je ne craindray point bo quid tace que me fera la chair; où S. Am- to. Pf.55; broise dit, qu'il parloit de son corps alieno loque. comme d'un étranger, ou plûtôt batur. comme d'un tres-cruel ennemy, contre lequel il s'armoit pour ne le craindre pas.

Saint Thomas n'a pas oublié ce principe important pariny les autres, que nous avons observez. Il dit, que l'ame se doit disposer necessairement à la contemplation par la mortifica-tion des passions : & sa raison est, que deux choses empêchent ce saint exercice; l'embarras des occupations per veheméexterieures, & la violence des passions. Les passions attachent l'aine aux choses sensibles, & larendent incapable par là de s'appliquer aux actions de l'esprit.

Nous avons déja montré combien la retraite & l'éloignement des objets sensibles étoient necessaires pour pouvoir s'adonner à l'oraison, parce qu'un esprit, qui est remply de ces

bo quid fa-D. Ambrof.

Impedit-tt actus conta pationer, & ciam pafficinum, per quain abitea hirur inten rio animæ ali intelligibili bus ad fenfibilia, & por tamultus ex teriores. 2. 2. 9. 180.

346 Refutation des erreurs

fantômes, ne sçauroit voir clairements la divine verité, ny parmy les bruits & le tumulte du monde, entendre la voix de Dieu, qui veut parler au cœur en secret. Aussi les ames choisies se bâtissent des solitudes, comme parle Job, pour se mettre à couvert des soins & des troubles: & non seulement elles s'éloignent du monde, mais elles le fuïent avec David; & par cette suite elles s'élevent, dit S. Gregoire, à la contemplation de la

Edificant si bi solirudi nes. 10b. 3.

Ecce elongavi fugiens. Pfal. 54.

Fugiens se elongat, qui à turba delideriorum te, poralium in altam Dei contemplationem se sublevat.
5. Greg. in Lob. ibid.

& par cette suite elles s'élevent, dit S. Gregoire, à la contemplation de la premiere verité. Si l'on consulte les mouvemens de son cœur, l'on sentira que le premier de tous, lors qu'on se veut donner sincerement à Dieu, & entreprendre l'exercice de l'oraison, c'est de se retirer de la conversation du monde, & de chercher la solitude autant que le devoir de nôtre condition, & la bienséance le peuvent permettre.

Le second mouvement que l'on sent dans ces commencemens de devotion, est de se mortisser; parce qu'on se ressouvient que tous les malheurs de la vie passée ne sont provenus que de la violence des passions; & que toutes les passions qui agitent les ames, & qui ne sont pas encore domptées, sont un empêche-

Les passions empêchent les operations de l'esprit en trois manieres disferentes. 1. Parce qu'elles divisent les forces de l'ame : car c'est l'ame, qui comme une source generale, distribue les forces à toutes ses puissances, afin qu'elles puissent produire leurs mutationem operations. C'est pourquoy quand l'it- s. The. 1, 2. ne des puissances s'applique avec plus 9. 77. er. 1; d'ardeur, il faut necessairement qu'elle tire plus de forces de cette source; & ainsi il en reste moins pour les autres facultez, qui deviennent plus languissantes dans leurs actions.

Or jamais une puissance n'agit avec plus de vigueur que quand elle est excitée par quelque passion. Et quand les puissances inferieures sont agitées & troublées par ce mouvement, il ne reste pas beaucoup de force à l'ame pour les operations de l'esprit. Une douleur violente, une excessive tristesse, comme nous l'avons remarqué ailleurs, qui tient l'imagination fortement attachée, empêche ou affoiblit toutes les autres

operations.

La seconde maniere dont les passions intercompent les actions de l'es-

t. Per qua dam dittiactionem. 2. Per contrarictatem, 2. Pet im-

prit, est la contrarieté des objets: elles poussent alors, & precipitent l'ame vers la terre & les plaisirs sensibles: comment seroit-il possible aprés cela que l'ame eût un mouvement contraire, & qu'elle se portât à un bien spirituel: la seule union que l'ame a avec le corps ne l'arrête que trop: le corps est un poids qui empêche l'ame de s'élever vers le Ciel. Comment se pourra-t-elle élever lors que les passions l'emportent avec violence, & qu'elles ajoûtent un mouvez ment encore plus impetueux vers les

choses de la terre.

La troisième maniere dont les passions se rendent victorieuses, c'est qu'elles empêchent l'application de l'esprit, à cause de l'impression violente qu'elles font même sur le corps; car un homme qui est en passion se sent le corps agité; & cette agitation lie la raison, de là vient la peine qu'on a de faire écouter la raison à un homme qui est en colere. D'ailleurs le jugement qu'on porte est toûtjours conforme à la disposition, où l'on se trouve. On ne voit point d'homme en colere, qui ne croye qu'on luy fait tort, & qui ne soit persuadé dans ce moment que toute la raison est de

des Quietiftes.

fon côté, parce que c'est le propre de la passion d'attirer la raison à son party. Le jugement aussi de l'imagina-D. Thoribidation suit la disposition de l'appetit inferieur, comme le jugement du goût suit la disposition de la langue. Il faut conclure de tout ce que nous venons de dire, qu'une ame troublée par les passions, n'est pas capable d'une veritable oraison qui demande un tresgrand repos...

tification des passions, & en arrêter l'impetuosité; & il faut faire ses esforts pour s'approcher de ce bien-heureux état, où la temperance & la Temperanforce s'acquierent un sr grand empire, capiditates qu'on ignore presque, s'il y a des pass-nessia, sortisions, & où les vertus morales les nes ignores. tiennent dans un si juste milieu, qu'el- Apud S. Tho.

Il faut donc commencer par la mor-

possible à l'homme dans cette vie. C'est alors qu'une ame bien puri- dium redufiée est capable d'entrer en un doux cunt, ausecommerce avec Dieu, & qu'elle re-viscuntur. çoit l'effet de cette parole de Nôtre Seigneur. Bienheureux sont ceux qui Beat munont le cour pur, car ils verront Dieu, do co de, quoniam igh non seulement, dit S. Thomas, par Deun, vide la vision dans le Ciel, mais par la cor-bunt. templation sur la terre. Adam inno-

les les font oublier autant qu'il est a.s. Molliunt; id eft, ad me-Ibid. ad : .

mortification produiront une image

Il faut donc que la mortification Conspiratione concor-fasse entrer dans une parfaite concordes. de l'esprit & le corps. Il faut que la D. Ambrof. Jam non ut chair s'éloignant des plaisirs sensuels, antea legise soumette à l'esprit, & qu'étant démentis repulivrée de la Loy du peché par la Loy gnans, fed per legem de la raison & de l'esprit de vie, elle mentis & fri suive les mouvemens de l'ame, & ritum vitæ liberate à le-

de l'homme innocent.

ge peccati, ut animæ caro fiat appendix, non jam lena vitiorum sed æmula quædam, & quasi pedissequa vittutis. Am-bros. in Luc. cap. 12. In hae werbe 3 putatis quod pacem veni dare

in terram.

des Quietiftes. qu'elle ne soit plus une source de vices; mais qu'elle entre dans quelque émulation avec l'esprit pour tra-

vailler au progrés de la vertu.

Il faut enfin qu'elle ne soit plus ce caro mea corps de corruption, qui appesentis- exultaverune foit l'aine, mais que la chair & l'ef- in Deum viprit s'unissent ensemble pour ressentir Pfal. 8;. les consolations celestes que produit Sensus cor-cette vûë aimable de Dieu, & que allicit & atl'ame fasse ressentir au corps un reja- trabit volelissement du plaisir dont elle est comblée.

Qu'on lise toutes les Vies des Saints & de ces heureux contemplatifs, dont les communications qu'ils recevoient du Ciel, nous jettent dans l'admiration, & l'on verra qu'ils é-toient chargez de chaînes, revêtus de cilices, déchirez par les disciplines, épuisez par les veilles, extenuez par les jeunes, & qu'ils étoient des victimes du divin amour. On verra qu'ils avoient fait un divorce éternel, je ne dis pas avec les plaisirs, mais même avec les moindres foulagemens de la nature, toûjours resferrez dans les bornes les plus étroi-tes de la feule necessité. C'étoit la rigueur de la mortification & de la penitence, qui les rendoit suscepti-

352 Refutation des erreurs bles de toutes ces delices; & Dieu par une espece de justice, compensoitpar ces consolarions celestes la privation des consolations du monde qu'ils abandonnoient pour l'amour de luy.

C'est donc un principe constant que la premiere disposition pour entrer dans la vie interieure & dans la contemplation, est la mortification, mais une mortification veritable & solide qui fasse souffrir le corps sans l'épargner; non pas une mortification imaginaire des passions qui laisse le corps sans le faire sousseir. Il faut, dit S. Paul, crucisier sa chair & ses

Carnem fuă crucifigentes, cum concupifcentiis fuis. Ad Galat. 5.

concupiscences. Il faut commencer par la racine; & c'est une illusion de croire qu'on puisse reprimer les passions sans faire souffrir le corps.

Tout le monde dit, qu'il faut mourir à ses passions, & tous ces nouveaux & voluptueux contemplatifs ne repetent rien plus souvent que cette maxime, qu'il faut mourir à toutes ses passions, qu'il faut faire mourir la nature. Mais ce sont des paroles qui ne signifient rien, étant impossible qu'il y ait une veritable mortification, quand on ne refuse rien à la nature.

## CHAPITRE XIII.

Conclusion de cet Ouvrage. Regle affurée pour distinguer la veritable contemplation de la fausse. Le caractere du Quietisme, éloignement de la mortification.

L femble qu'aprés ce que nous avons étably jusqu'à present, il ne reste plus qu'à donner une marque, par laquelle on puisse discerner la vestitable contemplation d'avec la fausse, afin qu'on ne prenne pas le nom pour la chose même, & qu'on ne se laisse pas surprendre par de vaines apparences.

Il est aisé d'inferer de ce que nous avons expliqué au Chapitre precedent, que la veritable contemplation est inseparable de la severe mortification, & qu'il est impossible qu'un homme goûte les delices du Ciel, s'il ne se prive des consolations de la terre. C'est sur le même principe qu'on peut s'assurer, que le veritable caractere du Quietisme est l'éloignement des mortifications du corps & des exercices de la penitence. Et l'on peut avancer sans danger de se trompeut avancer sans danger de se consolations.

Refutation des erreurs 384 per, non-seulement qu'une ame qui a de l'horreur pour la mortification, mais que celle même qui ne sent pas un grand desir de la pratiquer, aurant qu'il luy est possible, selon les regles de la prudence chrétienne, n'a pas encore commencé d'entrer dans le chemin de la veritable vertu. Que si dans son oraison elle se trouve en repos par la cessation des operations de l'entendement & de la volonté, elle doit croire que son exercice n'est qu'une grande perte de temps; & si elle y ressent quelque goût extraor-dinaire, ce ne peut être qu'un appas-du Demon qui la trompe.

On ne l'a que trop vû dans ceux qui ont été convaincus de ces erreurs. On a reconnu qu'ils étoient abandonnez à tous les plaisirs; & comme parle l'Ecriture, qu'ils profanoient par une vie tres-déreglée la noblesse & la sainteté de leur état de Chrétiens, & la profession de Ministres consacrez à Dieu pour servir à ses Autels.

MOYDAREL EUVE VEIZV. Maculant nobilitatem.

Crux volűtariæ morrificationis pondus gra-

On ne peut lire qu'avec horreur cette maxime qu'ils donnoient à leursdisciples, que la croix d'une mortifive est, & in cation volontaire étoit un poids sa-fructuosum de cheux & inutile, & qu'ainsi on la

des Quletistes. 355 devoit abandonner. Elle renverse mittenda. Propos. 38. tout l'Evangile; car toute la vie d'un inter damna. Chrétien est une croix & un martyre, s'il veut vivre selon l'Evangile, dit tiani vita, fi

S. Augustin.

Cette maxime des Quietistes est le vivat, Ciux premier principe & la source funeste est arque martyrium. de toures les erreurs de cette infame S. Aug. Heresie: tout le reste qu'on a voulu persuader sous couleur de bien, n'a été qu'un composé de pretextes pour mieux couvrir ces desordres. On a tourné les choses pour les faire servir au plaisir: & c'est à cette fin que transferenter in luxurians. tout a abouty. Si on examine toutes Inda v. 4. les Heresies qui ont jamais infecté la morale, on verra qu'elles sont toutes venues de ce qu'on a voulu joindre la sainteté de l'Evangile avec la corruption de la nature; & qu'au lieu de corriger les passions, & de les soûmettre à la raison, on les a voulufanctifier.

Il n'y a personne qui ne vousûr être Saint, mais on le voudroit être sans peine, & sans qu'il en coûtât rien à la nature. Et comme on ne veut pas pratiquer les exercices d'une veritable sainteté, qui sont toujours tres-durs aux inclinations d'une nature corrompue, on s'est formé une

Tota Chris**fecu**ndum Evangelium

Refutation des erreurs idée de sainteré, qui puisse s'accorder avec tout ce qui peut satisfaire

les passions.

Les Anoméens qui parurent du temps de saint Chrysostome, avoient porté leurs chimeres jusqu'à ce point de folie, de dire, qu'ils voyoient dans leur oraison l'essence divine, & aussi parfaitement que le Pere voit le

Filio. Fils. S. Tho. 1. p.

2. 7. 12. 4. 1. Ex Chryfoit. Hom. 14. in Ivan.

Tantum,

quantum Pa-

zer habet de

Une Secte de Donatistes se faisoit appeller Cathares, c'est-à-dire, purs ou parfaits. Les Begards & les Beguines étoient tombez dans ces mêmes erreurs. Ils se vantoient d'être arrivez à un tres haut degré de contemplation; que dans cette élevation ils étoient impacables, & que l'homme spirituel pouvoit accorder à la nature

tont ce qu'elle demandoit.

Ex Concil. Tienn. an. fzii.

An. 1575.

An. 1634.

Les Illuminez qui parurent dans l'Andalousie au siecle dernier, & ceux qui ont encore paru en France en celuy-cy, ont renouvellé les mêmes erreurs, & particulierement celles qui flattent davantage les sens. Ils disoient que l'oraison étoit l'exercice uniquement necessaire aux ames, qui étant devenuës parfaites en priant, n'étoient plus obligées de pratiquer-les œuvres de pieté; qu'en cet état de perfec-

des Quietistes.
tion rien n'étoit défendu, & qu'alors elles pouvoient sans offenser Dieu, lâcher la bride à tous leurs desirs. Si bien que toutes les Sectes qui ont corrompu la morale au lieu de combattre par une vertu solide les inclinations de la nature, n'ont pensé qu'à les entretenir, & à leur faire porter avec cela le nom de vertu, se laissant entierement entraîner par

le poids de leur corruption.

C'est ainsi qu'on veut être absolument contemplatif, & pour l'être sans beaucoup de peine, on veut contempler sans action, sans connoissance, sans amour, sans goût, sans devotion; & ce qui est étrange, on veut se laisser devorer de tentations, & s'abandonner à leur violence, sans faire nul effort pour les combattre & pour les vaincre : c'est dans cette Secte qu'on veut pratiquer l'oraison de quietude, & avoir atteint un degré fort élevé de contemplation; c'est-à-dire, qu'une grande oissveté est une grande oraison de repos, & qu'avoir perdu bien du temps & tres-inutilement, c'est avoir fort paisiblement contemplé.

Mais parce qu'il y a des actions criminelles, que la pudeur même oblis

ge de condamner, & qu'on n'oseroit approuver, il a fallu trouver un expedient, afin de justifier que ce déreglement n'étoit pas contraire à la vertu & à l'état de sainteté & de perfection qu'on prétend de conserver, même parmy des actions qui sont ca-

vertu & à l'état de saintere & de perfection qu'on prétend de conserver,
même parmy des actions qui sont capables de faire rougir de honte.

Les Manichéens tenoient, qu'il y
avoit une partie en nous essentiellement mauvaise, produite par un premier principe essentiellement mauvais; & que cette partie causoit en
nous toutes les actions mauvaises; mais que tout cela neanmoins n'étoit pas capable d'affoiblir l'état de la perfection & de la sainteté chrétienne, parce que les actes qui procedoient de là, n'étoient pas des actes libres; & que le commerce de cette partie mauvaise ne pouvoit pas gâter l'autre partie de l'homme qui étoit essentiellement bonne, & une portion de Dieu même.

Il y a long-temps que cette Herefie a été abbatuë, & on ne la lit plus dans l'Histoire que comme une grande folie & un étrange déreglement de l'esprit & du cœur de l'homme. Mais cette excuse ne pouvant plus être d'usage, il a fallu prendre un aurre

principe, & dire, que toutes ces violences venoient du demon, qui les produisoit dans ces paisibles contem- Propositio 4. platifs, & que Dieu permettoit ces impressions, afin de purifier davan- medium matage l'ame. Ces violences qui ne sont gis propor. que les déreglemens d'une nature corrompue, laquelle tombe dans toute sorte de desordres, sont, à ce qu'ils ram transfordisent, le moyen le plus proportionné, dont Dieu puisse se servir pour perducédam, faire entrer une ame dans cet heureux aneantissement d'elle-même, & la hac oft vita conduire à une parfaite union avec tacil luy.

Qui eût crû que l'esprit humain fût capable d'un si effroyable déreglement, & que des personnes raisonnables pussent avoir éteint de la sorte les sentimens de la nature & les remords de la conscience. Tout cela est dérivé de la même source; c'est-à-dire, d'une tres grande corruption du cœur. On veut satisfaire toutes les inclinations de la nature dépravée, on ne veut pas se sevrer du moindre plaisir, & en même temps on voudroit être Saint. La reputation d'une vertu extraordinaire est quelque chose de si doux, & elle flatte si fort l'ambition, qu'on voudroit bienl'acque-

Hujulmodi violentiæ füe tionatum, ad animam, & mationem, & unionem nec alia fupereit via, & facilior & tu-Propositio 464

Refutation des erreurs rir. L'état de cette oraison de quietude, & d'une parfaite contemplation, dont on trouve de si belles lumieres dans les Livres des Saints, paroît quelque chose de si grand, qu'on voudroit bien n'être pas privé de cet honneur.

Il n'est pas necessaire de s'arrêrer

fententiæ eogum manifestatio. S. Iran. l. j. cap. II.

davantage à combattre ces erreurs, aprés ce que nous avons si exacte-victoria est, ment rapporté de S. Thomas. Il suffit ententia eo tum manife à l'égard de cette Heresse comme de toutes les autres, de l'avoir découverte pour la renverser, & pour en donner de l'horreur aux fideles. Il ne faut qu'alleguer une seule parole de faint Thomas, pour faire voir clairement, combien toutes le prétentions de cette Secte sont opposées au bon sens & à la raison. La contemplation Impeditur est empêchée par la violence des pasplationis,per sions: & parmy toutes les passions, dit-il, celles de la volupté obscurcissent davantage les lumieres de la raison. C'est pour cela que la chasteté dispose l'homme, & le rend propre à la contemplation, comme au contraire les plaisirs sensuels avilissent davantage l'esprit de l'homme, & l'appliquent plus fortement aux ob-

passionum. Temperan. tia.... reprimit concupiscentias, maximè lumen rationis obscurantes: & inde eft quod virtus

actus conté.

vehementiá

castitatis maximè reddit hominem aptum ad co. jets sensibles.

11

Il est aisé de conclure de tous ces templationés raisonnemens, que le caractere le plus assuré, qui distingue la vraye contem- venerez maplation d'avec la fausse, & du Quie- xinie uepritisime, est l'inclination ou l'aversion, tem ad sensiqu'on a pour la mortification de l'es- Aug. dicit in prit, & pour la mortification du corps. lib. Solilo-Car celle de l'esprit ne seroit qu'une D. Thom. 2. idée, si elle n'étoit accompagnée de 2,9.180 a.z. celle du corps. Une ame donc qui cherche les plaisirs des sens, & qui s'abandonne à la volupté & aux delices du corps , peut s'assurer qu'elle est fort incapable de faire jamais une veritable oraison. Que si en s'appliquant à ce saint exercice, elle se contente d'être au pied de son Oratoire sans produire aucun acte de l'entendement, ny de la volonté, elle doit croire certainement qu'elle est dans un état tres-pitoyable, qu'elle est comme une idole, qui n'a ny connoissance my amour, & qu'elle est semblable à ces ames, desquelles S. Paul a prononcé qu'elles sont mortes tan-vivens motdis qu'elles vivent dans les delices. 1. ad Tim. 5. En effet, n'est-ce pas être mort spirituellement, que de n'exercer nul acte de vie spirituelle, aimant d'ailleurs les plaisirs sensuels? Que peut-on en penser, sinon que c'est une ame en-

in quantum deledationes ximiè depribilia; ut 5. auiorum.

In deliciis

362 Refutation des erreurs sevelie dons son corps comme dans fon tombeau. Que si perseverant avec une detestable obstination dans cet attachement à son corps & à ses plaisirs, & dans une aversion pour lesexercices de la penitence, il luy arrive d'avoir quelque lumiere, & de sentir quelque goût dans son oraison, elle doit être persuadée que ce n'est qu'une pure illusion, & un artifice du demon, qui la flatte pour la perdre, & qui la veut entretenir dans cet état pernicieux, étant certain, que si son oraison étoit veritable, & si ses lumieres venoient du Ciel, si le plaisir qu'elle sent étoit un effet de la grace, le premier fruit qu'elle en tireroit, feroit de concevoir un grand desir de fouffrir, & une grande horreur de tout ce qui approche des commoditez superfluës & de la volupté du corps. Car comme S. Thomas rapporte de S. Giegoire, lors qu'on connoît veritablement Dieu dans son oraison, & qu'on est veritablement touché de son amour, cet amour & cette connoissance détruisent & dessechent en nous, pour ainsi dire, toutes les douceurs de la chair. Mais lors qu'une ame s'applique autant qu'elle peut à la confideration des Mysteres

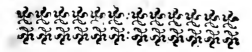
Cum Deus jam per defiderism & intellectum cognoscicur, omnem in nobis voluptatem arefacir. S. Tho. 2. 2 q. 180. 4. 7. ad 1. Ex S. Greg. Ho. 14. in Exchiel.

de sa Religion: lors qu'elle s'excite à aimer la bonté infinie de Dieu, & à la reconnoissance qu'elle luy doit pour tant de bienfaits qu'elle en a reçûs, & que d'ailleurs elle a déja passé par les rigueurs de la vie purgative, qu'elle sent en elle-même un vray amout de la penitence; & que sans se contenter de simples desirs, elle en pratique actuellement rous les exercices autant qu'elle le peut, & que fon état, sa condition, sa santé, & l'ordre de ses superieurs le luy petmettent; alors si elle se trouve quelquefois dans ce repos que nous avons décrit, non pas en se privant de tous les actes de l'entendement & de la volonté, mais par un éloignement des distractions qui ne la fatiguent plus, ou par la cessation de la multitude de ses pensées, qui n'empêchent pas les actes de la volonté. Enfin, si au sortir de l'oraison elle se sent pottée à la mortification des sens, si elle conçoit une grande aversion pour les moindres plaisirs du corps, il cst confant qu'elle n'a rien à craindre des erreurs des Quictistes. Elle peut esperer humblement que son oraison est agreable à Dieu, & qu'elle pourra participer aux consolations celestes,

264 Refut des erreurs des Quiet. puisqu'elle se prive des plaisirs passa-

gers de la terre.

Voilà tout ce que nous avons eu dessein de montrer dans ce petit Traité que nous avons fortifié de l'autorité de la raison & de l'exemple, combattant l'erreur, & découvrant la verité. Je prie Nôtre Seigneur, que ceux qui le liront, demeurent bien persuadez de n'abandonner jamais le saint exercice de l'oraison si necessaire aux ames chrétiennes, pour déraciner tous les vices, pour entretenir toutes les vertus, & pour recevoir toutes les lumieres dont on a besoin dans tout le cours de la vie. S'ils suivent les maximes que nous avons données & que nous avons expliquées dans toute la rigueur de la Theologie, & selon les principes de S. Thomas, qui les confirme luy-même par l'autorité des Saints Peres de l'Eglise, nous esperons qu'ils pourront pratiquer sans aucun danger d'erreur, ny d'illusion, la vie contemplative, qui est un commencement de celle du Ciel.



# DES MATIERES contenuës en ce Traité.

## A

A Ctes divers de la vie contemplati-Pages 8. 9. 286. 6 [eq. 297 Activité de l'esprit. Il faut l'arreter dans l'oraison, Adam semblable à l'Ange dans son innocence par la contemplation, L'Ame. Son mouvement vers Dieu est naturel, Amour. C'est le principe de la contemplation, 35. Amour faux, 34. Amour fans connoissance faux, 54. Impossible, 55. 263. L'Amour de Dieu apprend mieux les choses divines que la seule connoissance, 136. 199. On doit à l'Amour de D.eu. les plus grandes lumieres , 191. & feq. Son excelience par dessus la science & la connoissance, 197. & seq Il augmente la certitude de la connoissance. 200. 201. Il en est la fin , 254. Il y a la meilleure part, 255. Il n'est jamais oisif, L'Amour beatifique suppose la lumierc de gloire & la vue de Dieu, L'Amour des Saints sur la terre est le

même que dans le Ciel, Amour definteresse de la beatitude, 146 L'Ange connoît les objets d'un seul regard, 6. Il peut agit sur l'entendement , 300 L'Ardeur du cœur se répand par la voix, 86. L'esprit ne le peut suivre, 198.131. Sa perfection ne confiste pas dans la 337. 6 [eq. multitude des actes, Aveuglement de ceux qui ne s'occupent qu'à la connoissance., S. Augustin étoit excité à la devotion par le chant de l'Eglise, &I. Son sentiment touchant l'Oraison de repos, 113. 115. Il conseille les Oraisons courtes & frequentes, Avantcoureurs du Quietisme, 355

#### B

Beatitude. Elle n'est parfaite que par l'operation de l'entendement & de la volonté, 42. La Beatitude de cette vie est sujette aux vicissitudes, 63. L'homme ne repose point dans la beatitude comme dans sa sin, 146. S. Bernard. Sa Doctrine sur l'Oraison ordinaire, 8. Sur la pieté chrétienne, 214. Sa devotion à Jesus-Christ crucisse, 98. És seq. Ce qu'il dit du langage de la volonté, par sa propre experience, 296. Es seq.

Le Bonheur de l'homme en cette vie confile dans l'amour de Dieu, 176

C

CArattere qui distingue la vraye contemplation de la fausse, 361
Cercle heureux de la connoissance & de l'amour dans la contemplation, 36. 188,

Chant de l'Eglise. Il excite la devotion a

Charité. C'est en elle que consiste la persection Chrétienne, 174. C'est une vertu unissante, 175. Elle est la plus excellente des Vertus Theologales, 177. Elle seule nous unit à Dieu, 175. Son excellence pardessus la connoissance, 176. Éseq. 182. Par dessus la Foy. Raison de cela, 177. Par dessus toutes les vertus, les dons & les autres exercices, 183. Elle est la sin des vertus, ibid. Elle est douce & sacriera à la contemplation, 187. Elle l'excite, ibid. Elle en est la sin, 188. Elle est le principe de nos merites, 260

Chemin court pour aller à Dieu; c'est la resignation & l'humilité,

Confiance en Dieu dans les tentations sur la reprobation,

Connoissance. Deux manieres dont elle est aimable, selon S. Thomas, 34. La connoissance sans amour n'est point une veritable contemplation, 37. 175. Elle est inutile & même nussible, 178. 229. Elle provient de la curiosité, ibid. E'le se trouve dans les demons, 38. 6, 258. Elle est le principe de l'amour, 194. 251. Elle n'en est pas la mesure, 195. Elle en est souvent la recompense, 192. 199. Sa soi-

blesse à soutenir la volonté, 241. 247. en seg. 263. Elle est le commencement de la justification, 252. Nulle connoissance icy bas sans idées, 44. 6 seq. Comment elle conduit à l'amour. Consentement à sa reprobation. Il faut le rejetter, 169. Comment, ibid. eg feg. Consideration. Acte de la vie contemplative. 8. Necessaire à l'Oraison, 253. Elle est suivie de l'affection, 254.255 Consideration des Mysteres de Jesus-Christ. Elle est pour les parfaits, 97. 100. & seq. 169. & seq. Sentiment de S. Bernard fur ce fujet, 98. 106. De faint Augustin, 99. D'Albert le Grand, 106 Consolation des ames, de ce que la perfection confiste dans l'amour, Contemplatifs. Faux contemplatifs, 15. Ils promettent les privileges de l'Oraison extraordinaire, 15. Leut Oraison de quietude, 38. 42. 123. Impossibilité de cer état, Contemplation. Elle n'eft qu'un feul acte produit par plusieurs actes, 12.13. 17. Geg. Elle n'est point une simple speculation, 32. & feq. C'est une conversation familiere avec Dieu, 37. Dans la contemplation les puissances superieures de l'ame ont leurs operations, 38. Impossibilité de l'état contraire, 19. Elle est une operation & la plus parfaite des connoissances, 39. Le commencement de la beatitude, 42. Elle confiste à goûter le bien , & à l'aimer , 189. Ses qualitez,

La contemplation de Dieu en luy-même est le sommet de l'Oraison ordinaire, 74. En quoy elle differe de la simple speçula-

Contemplation fausse, prise pour la veritable, 32. Elle n'est qu'une pure speculation de Philosophe, incapable d'échausser le cœur, ibid. Une pure curiosité, ibid. 130. Elle augmente l'orgueil, 33. C'est une pure illusion, ibid. Contraire au Christianisme, 124. à la Doctrine des Peres & des Saints, La Contemplation sublime d'Adam, étoit un veritable ravissement, 49. La plus sublime est la vision de Dieu, 57. Les ames icy bas ne peuvent se soûtenir dans un degré sublime de contemplation,

Corruption de l'homme, 64. 233. Elle confifte à ne point s'élever vers Dieu, ibid. Corruption de la volonté par le peché d'Adam, 254 Corruption du cœur, source du déregle-

ment de l'esprit, 359 Crainte. Elle adoucit l'impetuosité d'un tem-

perament ardent, 207
Groix de Jesus-Christ. Elle est une source

Groix de Jelus-Christ. Elle est une source de lumiere & d'amour, 99. 6 seq.

#### D

D'Angers de la vie active, 210 David grand contemplatif, 67. Il s'élevoit à la contemplation par les choses créées & sensibles, ibid. 76. Par la Psalmodie, 82

S. Denis condamne la presomption des Quietistes, 4. Ce qu'il enseigne de la contemplation & des moyens pour y artiver, 128, 129, 130. & seq. Ce qu'il appelle entrer dans l'obscurité, 131, 132.

Riij

Ce qu'il a crû de l'Oraiton de repos, 2734 De la paix de l'ame, 137 Devotion. Dieu en est la cause principale, 102. La meditation en est aussi la cause en nous, 103. Moyens de l'entretenir, 280. & seq.

Dien est la cause principale de la devotion, 102. Il produit les idées dans l'entendement des Prophetes, 48. Il est le seul objet de nôtre adoration & de nôtre amour, 53: On le trouve par tout, 62. Il ne touche point le cœur sans éclairer l'esprit, 17. Il est un bien universel, 149. Consequence de ce principe, 150. Inclination violente pour luy, 118. Nous ne pouvons le connoître en luy-même, 1755 Trois manieres de le connoître, 134. Nous pouvons l'aimer en luy-même. 176. On peut plus l'aimer que le connoître, 194: Il se fait connoître en une infinité de manieres, 266. Il n'y a que luy qui puisse agir sur la volonté, 300? L'importuner, c'est ne le point prier,319. Moyen de le posseder aisément en ce monde. 341. 6 leg.

Difference entre le don de Prophetie & ce uy de l'Oraison, 258.

Differens etats d'une ame dans l'Oraison.

Offerens etats d'une ame dans l'Orailon,

Dispositions d'fferentes des ames vertueuses, 284.306. Regles ou exemples pour les y conduire, ibid. E

Ffusion, ou descente invisible du saint Elprir dans nos cœurs 'dans l'Orailon affective, 255. & seq. Marque de cette effusion, Elisée veut se recueillir par la Psalmodie, L'Entendement ne peut être privé de les idées, 43. Ny de ses operations, 39. 11 agit en contemplant, ibid 40 co seq. Le secours qui en vient est un remede imparfait sans la volonté, 2.48.24 Erreur des anciens touchant la vision de Dieu remarquée par S. Thomas, Especes. Deux manieres de les recevoir, par les sens ou par infusion, Etat le plus imparfait, lors qu'on est fans operations, Erat de l'homme avant & aprés sa conversion, 237. 326. en leg. Etat d'une ame qui a fait de grands progrés dans l'Oraiton, Trois états ou degrez de perfection, 334 Etude de l'Ecriture Sainte peceffaire à la contemplation, 172. 173 Exemples des Anciens, propres à animer les Chrétiers, Exemples pour preserver les ames spirituelles de l'erreur, 306. 6 leg. Exercices de pieté. Ils excitent à aimer Dieu, 70. Ils renouvellent la devotion, 71 Ils ne sont point pour les imparfaits seulement, Expressions de la volonté dans l'ardeur de l'Oraison, 295. co feq.

#### F

Felicité de l'homme dans la seule possession de Dieu, 143. Elle se trouve dans l'amour en cette vie, 176.

La Fin de l'Ange & de l'homme est la possession de Dieu, 143. Éseq.

La Foy dirige la volonté dans la contemplation aussiste que la charité, 131. Elle suffit pour converser avec Dieu, 178.

218. Éseq. 269. Son excellence, ibid.

Fuite des plaisirs des sens, 73. Même des plus legers, ibid. Elle est necessaire à l'ame qui veut servir Dieu, ibid.

#### G

Genissemens dans l'Oraison, 84. 230
Gloire de Dieu. Il la possede en luy-même, 142. Elle consiste aussi à se faire connoître à nous, 144. En quoy il la faut chercher, 154. Dieu tire sa gloire des tourmens des damnez, 154. 6 seq. Grace de Dieu. On acquiett par son secours l'Oraison de repos ordinaire, 118. Elle agit differemment selon les differens sujets, 203. Principe qui établit la necessité de la grace, 234. 239. La force de la grace, 235. 6 seq.

## H

L'Homme dans l'état d'innocence connoiffoit les choses divines ou par les images sensibles ou par inspiration, 49. Il connoissoit Dieu sans milieu, 65, La con-

templation luy étoit aitce, 120. Il parvient naturellement à connoître Dieu par les choses sensibles, 67. Il est l'image de Dieu, ibid. Il dépend des corps celestes, des Anges & de Dieu, 300. Sa corruption par le peché, 121. 234. en seg. Le desordre de son imagination en est la marque, 121. Son entendement moins corrompu que la volonté. 234. Il est fortifié par la grace & la charité dans l'Oraifon affective, 235, en seq. Il doit toujours craindre & combattre, 238. Il n'est jamais dans le même état, 62.101.238. Trois tentations qui l'attaquent , 235. Il est créé pour Dieu, 147. Son inclination violente pour sa derniere fin , 118. 148. Ce n'est pas une inclination d'interest , 149 Son amour pour le bien universel est naturel. 150. Il est un Mendiant devant Dieu,

Le Hierothée de S. Denis. Son union avec Dieu, 132. & seq.

Humanité sainte de Jesus-Christ, en la confiderant on soûtient l'ardeur de l'Oraison, 75. Elle ne doit jamais être oubliée, 92. Dieu nous commande de la considerer, ibid.

L'Humilité profonde est la disposition necessaire pour la contemplation, 17. &

Seq. 31. 305.

#### T

Dées ou images necessaires dans la contemplation, 45. Les Prophetes no voyent rien sans idées ou images, 47. Nulle connoissance sans elles, 44. Leur R v

multitude est nuisible à l'Oraison, etc. Dieu s'est jouvent fait connoître par les images, 207. L'ame les peut contempler fans raisonnemens, ibid. Zesus-Christ, objet de noire devotion, 89. Pernicieule erreur que Jesus-Christ soit un obstacle à aller à Dieu, 90. Consideration de ses Mysteres, & sur tour de sa Passion , ibid. & seg. 96. & seg. 230. C'est dans son Incarnation que les perfections de Dieu ont paru à découvert, 94. 69 seg Rien n'excite davantage nôtre amour, ibid. Maniere de le contempler dans l'Eucharistie. 290. 6. leg. Jesus-Christ enteigne l'Oraison vocale, 83 Illusion de la fausse contemplation, 362. Iliusion de ceux qui n'aiment que lesidées des veritez qu'ils contemplent, 34. Images. L'usage en est utile à la devotion, 69. Elles tiennent lieu d'objet , ibid. Témoignage de S. Gregoire de Nysse sur l'utilité des images, ibid Du leptiémo Concile General, 70. Elles arrêcent l'imag nation, Imagination. C'est la puissance où paroit le plus la corruption de l'homme par le peché, 121. E le trouble souvent l'Oraison, 79. 314. Elle est fixée par les exercices de pieté, 72 Par l'Oraison vocale, 79 Incarnation de Jesus-Christ. Les avantages que nous en recevons, · 93. 6 /eq. Indifference. Sainte indifference, ce c'eit, Fausse indifference, 140 141 Lie renverse les desseins de Dieu , 142. Principe contre cette is d'fference criminelle, ibid; & seg. Occasion de cette indifference, 145. Elle est impossible, 147. Preuves

de cette impossibilite, ibid. en leg. Autres railons contre cette Indifference . 152: Faux principe sur lequel elle eft établie, 153. Dieu permet la perte des damnez pour nous tirer de cette indifference, 158. Elle détruit toutes les vertus. Inégalité entre l'amout & la connoissance. 195 % [eq. Inégalité des personnes, 202. en seg. Dieu s'en fert pour orner fon Eglife , 20; L'Invocation da S. Elprit est toujours necessaire à l'Oraison, Inutilité de nos conno: sances sans la charité, 193 243 · Toye d'une ame qui possede Dieu en ce monde par l'amour,

#### £

L'esture spirituelle, acte de la contemplation, 8 Elle fournit les lumières, 9 Livres de devotion. Leur utilité, 70. Livres nouveaux souvent dangereux, 16. Livres mal conçûs, trompent sainte Therese, 99 Loy étetnelle regle des vertus, 215. C'est la raison qui l'a reçûë, ibid. As sq. Moyen de la bien connoître, 217. Foiblesse de la Loy sans la grace, 246. As seq.

#### M

Rois Manieres de connoître Dieu, 134.

Quattième Maniere Ielon S. Denis,

Manieres diffetentes dont Dien traite avec les ames, 57. 58. Dont les ames

R vj

sont échauffées dans l'Oraison, La Meditation Acte de la contemplation, 8. Meditation des Mysteres de Jesus Christ. Sa necessité, 68. Elle est propre & facile à tous les Chrétiens, 268. co feg. Mortification des plaisirs sensuels & des palsions, 73. Elle donne le repos à l'ame, 120. & seq. C'est la preparation necessaire à la contemplation, 345. Les Quietistes sont oppolez à cette maxime, 355. C'est le caractere qui distingue la vraye contemplation de la fausse, 361. 6 seq. Le Mouvement de l'ame vers Dieu est naturel. Moyens pour arriver à la contemplation selon S. Denis . 128 6 feq. La Multitude des idées nuisibles à la contem. plation, La multitude des pensées inutile à l'Oraison. Exemple de Jesis - Christ là-desfus . 317

## N

A Nature de l'homme sujette aux vicissitudes, 21. 71. Nullement connuë des Quietistes, 21. Leur erreur sur ce sujet, 64. Foiblesse de la nature, 13. Dieu la fait connoître à l'homme, ib. La Nature de l'homme est de connoître la verité par les raisonnemens, 27. Les choses spirituelles par les sensibles, 67 La Nature Divine, seule unie à l'entendement des Bienheureux sans especes ou images, 45.

## 0

Perations extraordinaires. Ce sont des graces gratuites, Les Operations de l'entendement & de la volonté unissent l'homme à Dieu, Oraison Dominicale, abregé de tout l'Evangile, 83: 271. Son excellence, Orailon extraordinaire ou infuse, Communiquée à l'homme dans l'état d'innocence, 3. 49. 50. C'est une grace gratuite, & plûtôt la recompense de la vertu, que l'exercice de la vertu, ibid. Elle n'accompagne pas toûjours la sainteté, ibid. L'ame n'y doit pas prétendre, 4. 16. 17. 50. On ne la peut meriter, 18. 19. Elle peut être élevée au dessus des objets sensibles, 61. Cet état n'est point ibid. permanent, Oraison ordinaire; elle renferme plusieurs actes , s. 17. & feq. Elle se lert du railonnement, 5. 213. & Jeg. Elle eft necessaire à ceux mêmes qui sont élevez à l'Otaison extraordinaire , 21. 6 seg. Elle n'est point saus objets sensibles, 61. 64. Oraison parfaite dans la consideration & l'affection, 251. Elle doit fur tout être affective, ibid. & feq. Ses trois avantages, 218 & feq. 249. 250. 314. Ses actes differens, 309. & feq. Elle foutient la volonté pour faire le bien , 234. Contre les tentations, 235. Contre la foibleffe & l'ignorance, 246. & feq. Elle fuit la confideration 255. Son merite, 250. Elle n'a aucun danger, 313.320. Oraifon passive, Oraison publique, Elle doit être vocale, 78

Graison de repos ordinaire. Sentimens des Peres sur ce sujet, 109. 111. & leq. Elle admet les operations de l'esprit, 112. C'est un loisir peur y vacquer uniquement, ibid. Erreurs fur ce sujet, 38. 6 seg 43. 6 seq. 54. 6 seq. Veritable Oraiion de repos, \$01. 337. 6 feg. Oraison de repos extraordinaire, 116. Sainte Therese explique ce que c'est, conformément à la Doctrine de S. Thoibid. & feg. mas, Oraison vocale. Elle est utile, 78. Elle est necessaire pour exciter la devotion, 77. Le sertiment contraire condamné au Concile de Vienne, ibid. Nous la devons à Dieu auffi-bien que la meutale, 83. Elle suit souvent la ferveur de la devotion, 84. En quelles occasions on doit s'en passer, 86. Les biens qu'on en tire, Oraisons jaculatoires proptes en tout temps, &8. Fort en ulage parmy les anciens Solitaires, Ordre de la vocation. 252. & feq. Oysiveté dangereule, 38, 42. Sainte oysiveté. 109/

#### p

P Aix de l'ame selon S. Denis & S. Thomas, 137. Paix spirituelle, 257
Passions. Il faut les moderer & les mortiser,
112. Elles ont leur siege dans l'appetit inferieur, 219. Elles doivent être soumises à la raison, 219 Cela se fait par la consideration, ibid. És seq Exemple des Philosophes sur cela, 220, 221. Malheur de l'homme qui ne les soumet pas, 222.

Exemple de cela, tiré de l'Evangile 223 eg [eq. Pensée de la presence de Dieu. Elle est tresfimple, mais non sans idée, 52. 6 seq. Perfection chrétienne. Elle consiste dans l'operation, 40. Dans la connoissance, l'amour & l'action , 93. C'est la charité qu'i en est le lien & la melure, Philosophes. Leur erreur touchant la vie contemplative, 189. Leur amour pour la vertu, 220. & seq. Leuts meditations. inutiles , 232. & seq. L'imperfection de la connoissance qu'ils ont eu de Dieu, 269 Plaisir de la contemplation, 26. Il ne doit pas venir de la connoissance, mais de l'objet, 35. C'est un plaisir incomparable, 187. en [cg 257 Plaisirs du corps opposez à la vraye contemplation, 361: Pratiques sensibles de devotion. On ne peut les détruire lans détruire les vertus chretiennes, 71. Elles servent à entretenir & à renouveller la devotion, ibid. Elles fixent l'imagination, Preparation à l'Oraison. Sa necessité, 279. 305 Presence du S. Esprit dans une ame , 257. 6 sig. Comment on la connoit selon S. Bernard, La Priere est necessaire pour la contempla-Le Principe de la contemplation est l'amour de Dieu, Principe de la d'fficulté de l'application de l'ame à Dieu, 3 2 I Principe faux des Quietifles, Les Prophetes ne voyent rien sans idées ou iminges, 47

La Providence de Dieu. Pourquoy elle permet le mai, 155. 6 seq.

Pfalmodie. Elle sert au recueillement, 30.

81. Exemple d'Elizée, 80. De David,
82. C'est un sacrifice de louange, 81!
6. seq.

Pareté du cœur. On l'acquiert par la mor-

rification,

## Q

Q Valitez de la contemplation, selon S.
Denis, 128

Quetiftes. Leur presomption, 4. 13. 18. 29. Ce sont des contemplatifs en idee, 15. Ils pervertissent le sens des Saints, ibid. 139. Ils ne connoissent point la nature de l'homme, ibid. Ils rejettent la consideration & la meditation, 27. Leur contemplation semblable à celle des Philosophes, 32. Fondement principal de leur fausse Orai'on de Quietude, 38. Ce sont des ames imparfaites, 42. Autre erreur groffiere des Quietiftes, 54. Leur indifference pour l'Oraison vocale condamnée au Concile de Vienne, 77. Leur ingratitude pour Jelus-Christ , 89. Ils abusent des termes des Theologiens Mystiques, 109. Leur fausse Oraiton de quietude, 38. 109. Leur étrange aveuglement au sujet de l'indifference, 140. Occasion de cette erreur , 146. Impossibilité de cette indifference, 147. & seg. Ils sont ennemis de la mortification, 355. 6 seq.

## R

A Raison. Elle est la regle immediate & certaine des verrus, 214. & seg. Elle doit soumertre les passions , 218. 6 feg. Sa force pour cela, 220. & feg. Sa foiblesse sans la grace & la charité, 228. en seg. Elle sert à la Foy. Raisonnemens. Ils appartiennent à la vie conremplative, 9. Leur utilité, 213. 6 feg. Il les faut arrêter dans l'Oraison, 127. 230. 317. On doit leur preserer les affections, 228. 247. & feq. 257. Il n'en faut pas beaucoup pour aimer, Recueillement par la presence de Dieu, 11. 52. C'est la vraye preparation à l'Orailon. 320.341 Repos veritable dans l'Oraison, 18. 109, Il confiste dans l'éloignement des choses du monde, 111. Dans la mortification des passions, 120. & seg. Dans la contemplation, 188. 333. La volonté n'y est pas fans action , 127 C'est une veritable occupation, 112. & seq. Il évite la multitude des raisonnemens, 127. Despensées, 304. 320. Exemple de Jesus-Christ là-dellus , 317. Deux sortes de repos dans l'Oraison, selon S. Thomas, 321. Il suit le raisonnement dans l'Oraison, 288. Repos veritable confendu mal à propos avec l'inaction des Quieriftes,305. Faux repos & inutile, 39: 42. 109. Pure oisiveré. Resignation parfaire. Son principe, 167. Sans indifference pour le salut, Richard de S. Victor suivy par S. Thomas, 25. 213, Il distingue trois actes dans l'O.

raisen ordinaire, 8. Comme il définit' l'Oraison qui consiste dans les raisonnemens,

S

C'Azesse de Dieu admirable dans ses productions . 68 Sentimens veritables de ceux qui ont lemble admettre l'indifference pour le salut, La Science souvent nuifible à l'Oraison, 277 signes tensibles necessaires à l'homme pour connoître les choles intellectuelles & ipi-65. 6 leg. rituelles. Soin du falut. soumission aux ordres de Dieu, 203 Speculation des chotes divines propre aux Philotophes, 32. Inutile pour la vertu, ibid. Elle charme l'efprit,33. Ce plaisir n'a rieu que de naturel, 34. Elle tert peu au salur,

#### 7

197.

T Aulere instruit par un pauvre Mendiant de la veritable indifference, 162. 6

Temperamens differens, 102. Ils servent à la beauté de l'Egisse, 203, aux desseins de Dieu, 206. Temperament ardent propre à la vie active, 207. Temperament doux & tranquille pour la contemplation, ibid. On peut moderer un temperament ardent, 208. On le doit moderer,

Tentation sur la reprobation. Comme il faut la rejetter, 169. & feq.
Trois tentations vaincues par l'Oraisou affective, 235. & feq.

Theologie Myltique. Elle a des termes, 107'. & feg. Il faut aujourd'hny les eviter, ibid. Exemple de S. Thomas sur ce sujet, Sainte Therese, Maîtresse dans la vie mystique, 62. Elle approuve l'Oraison vocale. 85. Elle y est attitée dans le troisiéme degré d'Oraison , ibid. Vehemence de ses transports, ibid. Elle fut trompée par des Livres mal corçus, 90. Erreuts de ces Livres, sbid. Sa devotion pour l'humanité sainte de Jesus-Christ, 68. 6 90. Sa Doctrine sur l'Oraison de repos extraordinaire, 24. 116. 124. Elle convient avec S. Thomas, 117. Ce qu'elle nomme sainte folie,

somme lainte folle,

5. Thomas exact en écrivant de l'Oraison,

6. Il explique les sentimens des Peres sur
ce sujet, 7, 109. Il traite d'insensez ceux
qui précendent s'appliquer à la contemplation sans preparation, 30. Il suit S.
Denis en parlant de la contemplation, 131.
De la paix de l'ame, 137 Il évite les termes singuliers des mystiques, 109. Ce
qu'il dit de l'Oraison de repos, 110 és
seq. Son raisonnement contre l'indisserence, 146. Il dont etrois Methodes pour
l'Oraison ordinaire, 287 Pour conside,
rer Jesus-Christ dans l'Eucharistie, 290;
és seq.

Tourmens agreables des Saints dans les impressions qui se sont dans l'Oraison, 325
Transformation. Elle sefait par l'ardeur, 335
Transformation. Elle sefait par l'ardeur, 335
Transformation. Elle sefait par l'ardeur, 335
Transformation. Elle sefait par l'ardeur, 336. Leur force à combattre les oppositions à l'amour, 336. Ils cessent par le repos de l'amour.

77 Erité mélée dans le mensonge, 138: Verité qui brille, & verité qui nous corrige, Veritez divines cachées sous des voiles, so Vertus. L'indifference pour le salut les détruit. 172 Vicissitude dans la vie spirituelle , 21. Même dans les parfaits, IOI La Vie consiste dans l'action, 3030 Vicactive. Son utilité, 284. On doit en interrompre les exercices pour s'appliquer à l'Oraison, 209.210 Vie contemplative. Difference de celle de l'homme d'avec celle de l'Ange, 6; L'homme n'y parvient que par des actes differens, 6. 262. Ses actes, 9. Elle admet les raisonnemens. Vie spirituelle. Son commencement dans la consideration des Mysteres de Jesus-Christ, 102. C'est cette consideration qui la soûtient. Violence des impressions qui se font quelquefois dans l'Oraison, Vision beatifique. C'est une operation, même dans Dieu, 39.40 Union avec Dieu. Elle se fait par la charité, 131. Elle nous deifie, La Volonté. Elle n'est qu'une pure inclination, ss. Elle ne ressent aucun mouvement, que l'entendement n'ait une connoissance, 60. Elle s'étend plus loin, & elle est plus ferme que l'entendement, 232. Nôtre volonté a été plus corrompuë par le peché, que l'entendement, 234. Sa foiblesse pour le bien, 235, Elle

est guerie & soutenuë par l'affection,237.
242. Dieu seul peut agir sur la volonté,
300
Vuide chimerique des Quietistes,

Y

Treffe spirituelle, selon saint Thomas & faint Bernard, 307

Fin de la Table des Matieres.

De l'Imprimerie de G. P. Du MESNIL.

#### ERRATA.

Page 14. à la marge, ligne 1. pracibus, lisez preci-bus, p. 18. l. 28. le, lif. la, & à la marge l. 17. prac ces , lif. preces. p. 29. l. 17. ôtez la virgule aprés preparation , & n.ettez un point. p. .o. à la marge 1. It. tantum, lif. in tantum. p. 65. à la marge l. 2. lif. diditur , lif. dicitur. p. 69. l. derniere, Nican, lif. Wyllen. p. 70 à la marge 1. 10. aconomia, lis aconsmia. 1. 15. inspecta, lif. inspecta, & contemplantibus, lif contemplantes p. 78 à la marge aprés la lig 11. mettez, Conc. Tien. & l. 15. ôtez ton. Vien. p. 150. 1. 19. elifotropes, lif. eliotropes. p. 177. à la marge 1. 12. Cognitionis ; terminus , lif. cognitionis terminus; 1. 17. per illam , lif. per aliam. p, 179 à la marge, l. 9. retranchez inquit, au bas de la marge יהוה ליראור p. 198. à la marge l. 1. pratere wolar, lif. pratervolat p. 202. l. 17. celles, lif. celle. p. 206. 1. 6. des, lif. les. 1. 18. graces, lif. grace. 1. 23. destinoit; lif. le destinoit. p. 209. l. 2. de, lif. en. p. 219. l. 27. singe, list siege. p. 255. l. 7. nn., list un. p. 273. à la marge l. 13. list ad (al. 3. p. 276. à la marge 1. 24. non finebat, lif non finebar. p. 188. 1. 3. le, lif. fe. p. 333. à la marge negotium, lif. negotiofum, p. 33 4. l. 19. qu'elle , lif. qu'il. p. 356. à la marge 1. 5. & 6. lif. 1. p. 9. 12. ar. 1. ad 1 P. 359. la marge I. 16. vita , lif. via.

CATALOGUE DES LIVRES nouveaux imprimez chez EDME COUTEROT, rue S. Jacques, vis-à-vis la ruë du Plâtre, au bon Pasteur. 1699.

Iscours Chrétiens sur les Evangiles de tous les Dimanches de l'année, in .12. 4. Vol. 8 l. - Id. Sur les principales Fêtes de l'année, & sur les Vêtures & Professions Re-

ligieuses, in 12. 3. vol.

Explication des Commandemens de Dieu, in 12. 2. vol.

L'Evangile expliqué selon les Saints Peres, les Auteurs Ecclesiastiques, & la Concorde des quatre Evangelistes, en faveur de ceux qui destrent avoir une parfaite intelligence litterale & morale de tout le Nouveau Testament, in 8. 4. vol. 12 l.

Homelies du R. Pere Seraphin , Predicareur du Roy, sur tous les Dimanches de 111

· l'année, in 12.6. vol.

-Id. Sur les Fêtes de l'année, in 12. 1. vol.

Le Directeur des Consciences serupuleuses, & enseignant la maniere de les guerir, selon la doctrine de Gerson, des Theologiens, & des Peres de la vie spirituelle; in 12.

Les Mysteres sacrez, ou Sermons sur toutes les Fêtes de N. S. & de la sainte Vierge, & autres pieces de Morale, avec une Conference fur l'Office divin, & une refuration d'un Ecrit favorisant la Comedie, par M. de la Grange, Prieut de Villiers-le-Bel, & Docteur de Sorbonne, in 12. 3. vol. 6 l.

Les desirs du Ciel, ou les Témoignages de l'Ecriture-Sainte, contre le Pur amour aux nouveaux Mystiques, avec une Histoire abregée des principaux fanatiques, qui ont paru dans le monde depuis l'établissement de l'Eglise, par M. l'Abbé de Cordemoy, in 12.

L'Idée veritable de l'Oraison, par M. de la Grange, Docteur de Sorbonne, & Prieur

de Villiers-le-Bel, in 12.

Prônes de Messire Claude Joly, Evêque d'Agen, pour tous les Dimanches de l'année, nouvelle Edition, reveuë & corrigée, in 12.4. vol. \$.1.

voir la dignité du Chrétien, le peché mortel & la penirence, &c. La malheureuse mort des pecheurs, la bienheureuse mort des Justes, le Jugement dernier, l'Enfer & le Purgatoire, le Paradis & l'Eternité, le Jubilé, &c. in 12.3. vol.

Les Oeuvres mêlées dudit sieur Evêque d'Agen, contenant divers autres importans sujets de Morale, in 12. 2.1.

Traité de la veritable Oraison où les erreurs des Quietistes sont resurées, &
les Maximes des Saints sur la vie interieure sont expliquées selon les principes
de S. Thomas, par le P. Antonin Massoulié, Docteur en Theologie, Inquisteur de Thoulouse, & Assistant du Reverendissime P. General de l'Ordre des FF.
Prêcheurs, in 12.







