

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

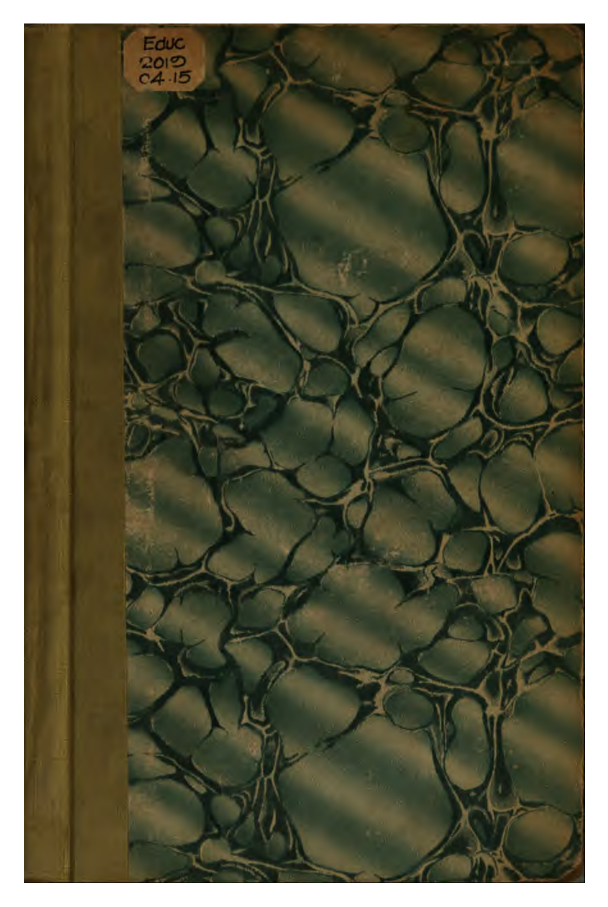
- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



## Harbard College Library

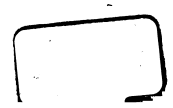


BEQUEST OF

### JEREMIAH CURTIN

(Class of 1863)

RECEIVED SEPTEMBER 3, 1913



•

Educ 2019.04.15

# Marbard College Library



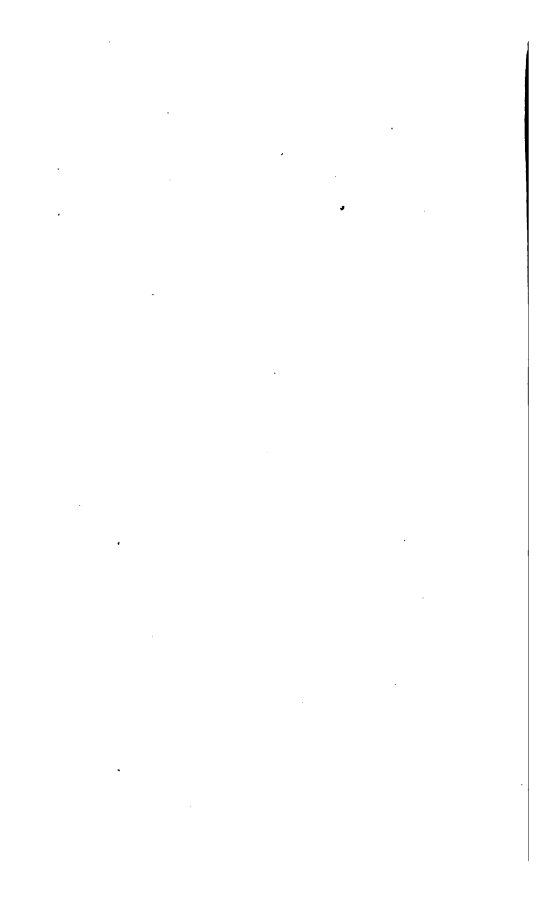
BEQUEST OF

# JEREMIAH CURTIN

(Class of 1863)

RECEIVED SEPTEMBER 3, 1913

.



Jo In

Educ 492,1

Gerenial Curt

# ученье и учитель.

Педагогическія замѣтки.

Изданіе К. II. Побъдоносцева,

иятов.

Москва.--1903

**y** • , . • •

# ученье и учитель.

Педагогическія замѣтки.

Изданіе К. П. Побъдоносцева, = n я т о е.



М О С К В А. Синодальная Типографія. . 1903. Eau 2019.04.15

V Edne 1198.1

Harvard College Library
Sept. 3, 1913
Bequest of
Jeremiah Curtin (2 rds)

Дозволено цензурою. Москва, января 15 дня, 1903 года.



Jeremial Curtii УЧЕНЬЕ и УЧИТЕЛЬ.

Педагогическія замѣтки.

Прежде чѣмъ учитель началъ учить, ему предстоитъ важное дѣло, которое обыкновенно оставляется безъ всякаго вниманія. Учитель долженъ говорить, т. е. умѣть владѣть своимъ голосомъ сознательно, ибо и онъ прежде всего долженъ учить учениковъ своихъ говорить (издавать голосъ) сознательно. Это, можно сказать, первая ступень школьнаго ученія и первый залогъ успѣха.

Всякій долженъ стремиться къ тому, чтобы рѣчь его была—внятная. Кто затрудняется въ произношеніи или кто произносить такъ, что нелегко понять его, тотъ лишенъ главнаго орудія, необходимаго въ обращеніи съ людьми. Учителю же въ особенности невозможно управлять своимъ классомъ и овладѣть его внима-

ніемъ, если произношеніе его невнятно, грубо, или тупо, или монотонно, безъ смысла. Голосъ—великое дѣло—онъ можетъ и привлекатъ и отталкивать, и возбуждать и притуплять или раздражать вниманіе. Иного природа одарила хорошимъ голосомъ, иного обдѣлила; но и тотъ и другой обязаны учиться управлять своимъ голосомъ и его настраивать. Рѣчь учителя должна быть спокойная, сдержанная, внятная. Безъ многословія, каждое слово его должно имѣть цѣну и значеніе для класса.

Учить читать—значить учить говорить, т. е. произносить слова и складывать рѣчь сознательно. Въ этомъ смыслѣ уроки чтенія непрерывны до самаго конца школьнаго обученія, только пріемы уроковъ неодинаковы, восходя отъ простого до болѣе сложнаго. Малый ребенокъ прежде всего пріучается правильно произносить каждое слово, и каждое чтеніе должно служить упражненіемъ голоса.

Вслѣдъ за этимъ упражненіемъ станемъ испытывать способность дѣтей уловить смыслъ пѣлой фразы. Сначала пусть они въ умѣ подумають, что оно значить; потомъ, пусть тотъ или другой скажеть свою мысль; затѣмъ, когда образуется общее значеніе фразы, пусть прочтуть ее внятно. Туть дѣло учителя наблюдать за интонаціей чтенія: она должна быть такова, чтобы видно было, что читающій понимаеть смыслъ фразы и желаетъ сдълать его для другихъ понятнымъ. И надобно, чтобы ученикъ самъ добрался до этого пониманія: если учитель начнет съ того, что самъ прочтетъ фразу, повтореніе ея учениками будеть лишь подражаніемъ, и большею частію плохимъ подражаніемъ. Когда закончатся ученическіе чтенія, тогда только полезно будеть учителю прочесть предъ учениками ту же фразу, надъ которою они трудились, по книга. Иное дъло, если въ свободную минуту, когда предъ глазами у дътей нъть книги, -- учитель прочтеть имъ ез слух ихъ, безъ наглядности, фразу, совсьмъ для нихъ новую, чтобы показать имъ, какъ слухъ долженъ руководствовать чтеніемъ. Чтеніе только по книгь будеть, и у иныхъ остается на всю жизнь, механическимъ, безжизненнымъ: работаетъ глазъ, а мысль не работаетъ. Необходимо, чтобы она работала и управляла чтеніемъ. Тогда и всякое удареніе тона будеть правильное, на своемъ месть, тамъ, гдъ оказывается, такъ сказать, ключо смысла целой фразы.

Нельзя похвалить обычай массоваго чтенія, когда дітей заставляють разомъ всіхъ вмісті произносить читаемое. Это нестройное чтеніе смѣшанными голосами ни къ чему не служить, ни чѣмъ не возбуждаетъ вниманіе учителя и нестройностію звука непріятно поражаеть слухъ.

На каждой ступени школьной жизни продолжается, и еще возрастаеть, важное значеніе итенія во слухо. Нужно оно во-первыхь для того, чтобы не утрачивалась, а укрѣплялась привычка къ чтенію внятному, выразительному, разумному. Человѣкъ призванъ дѣйствовать словомъ, а для этой работы, какъ для всякой другой, нужно исправное, усовершенствованное орудіе. Притомъ безспорно ясность рючи состоитъ въ связи и съ ясностію мысли: одно другому соотвѣтствуеть.

Въ школьной педагогіи недостаточно еще цѣнится великая важность произношенія и чтенія. На каждой стадіи школьнаго развитія оно пріобрѣтаетъ новое значеніе, пока достигнетъ степеніи художественнаго. Въ этомъ смыслѣ чтеніе становится само по себѣ свободною школою грамматики, правописанія, пунктуаціи, и лучшимъ орудіемъ для развитія вкуса и въ литературѣ и въ письменномъ изложеніи мыслей. Осмысленное, выразительное чтеніе лучшихъ литературныхъ произведеній, особливо поэтическихъ стихотвореній, оставляєть на цѣлую

жизнь дорогія впечатлівнія, образующія вкусъ художественный. Разумно руководимое чтеніе— полубезсознательно, полусознательно— подготовляєть почву для воспринятія правиль грамматики и стиля, которыя безь этой подготовки являлись бы лишь мучительнымъ бременемъ для памяти. Всякое твореніе, истинно художественное, въ области слова, пишется и должно писаться помощію не мысли только и зрівнія, но и помощію слуха: безъ участія слуха не можеть быть въ немъ той гармоніи слова, которая удовлетворительна для вкуса истинно художественнаго.

Учитель ошибается, если думаеть, что все дъло его содержится въ урочныхъ часахъ преподаванія въ классѣ. Много важнѣе междуурочные и послѣ-урочные часы занятій съ дътьми: здѣсь собирается богатый матеріалъ для оживленія интереса, для возбужденія мысли и воображенія, для сообщенія понятій и свѣдѣній, здѣсь прямое средство духовнаго и душевнаго общенія учителя съ дѣтьми и залогъ сердечной и умственной привязанности дѣтей къ школѣ и къ учителю.

При самомъ началь дъла, не воображай, что всего важнъе метода обучения. Всего важнъе—

въ самомъ началъ—сознаніе своего долга и върность ему. Въ самомъ началъ помни: надо вставать рано, надо готовиться къ уроку, поправлять тетрадки учениковъ тщательно, не утягивать ни минуты изъ урочнаго часа.

Если хочешь, чтобы классъ твой былъ спокоенъ и внимателенъ, будь спокоенъ и внимателенъ самъ,—спокоенъ прежде всего во внѣшнихъ пріемахъ. Молодой конь чуетъ неопытнаго, неувѣреннаго въ себѣ сѣдока, и начинаетъ шалить и брыкаться.

Надо тебѣ знать каждаго изъ учениковъ по имени, и по имени звать его. Плохой, равнодушный учитель безъимянно тыкает своихъ учениковъ. Въ доброй школѣ я видѣлъ добраго учителя, какъ онъ звалъ дѣтей безъ фамиліи, по именамъ: «Ваня, Сеня, Саша».

Не забывай никогда, что у тебя въ классъ дъти: старайся быть *юн*з съ ними,—и они это почувствуютъ.

Когда ученикъ читаетъ стихотвореніе, не вмѣшивайся въ чтеніе, не перерывай его объясненіемъ, кто такой Олегъ, кто Печенѣги. Пусть дочтеть до конца—тогда можешь давать ему реальныя объясненія.

Не будь рабомъ методы, когда надо задавать вопросы ученику. Когда ты его знаешь и глаза твои на него открыты, онъ самъ тебѣ подскажеть, о чемъ спрашивать.

Если для исторіи литературы станешь руководствоваться однимъ учебникомъ, не будетъ толку. Дай ученику прочесть стихотвореніе поэта—научи его прочесть какъ слѣдуеть—и тогда легко будетъ тебѣ объяснить, а ему понять, кто былъ писатель и что онъ значитъ.

Когда поправляещь тетради, будь терпъливъ и внимателенъ: не ожидай и не требуй всего заразъ и отъ каждаго одинаково. Думай, до чего въ данную минуту можетъ быть способна голова ученика твоего: чего не поняла сегодня, можетъ понятъ завтра—не порти ему радость самосознанія, когда видишь, что онъ старается понять и работаетъ головою.

Не сомнѣвайся въ успѣхѣ, когда дѣлаешь дѣло свое съ мыслью, что оно не должно быть безплодно, и работаешь съ крѣпкою волей, чтобъ ученикъ подлинно отъ тебя научился.

Приходится бороться съ лѣнью и равнодушіемъ. Но помни, что каждое внушеніе и наказаніе должно быть дѣйственно. Не затрачивай сразу всю его силу. Иногда довольно взгляда, довольно движенія. Когда это не достаточно дѣйствуетъ слово. Но гдѣ довольно одного слова, берегись многословія.

Не раздражайся мелочами и не придавай имъ значенія. Шалунъ нарисоваль на столѣ твою фигуру, да еще подписаль. Что тебѣ дѣлать? Спокойно сотри ее или вели стереть сосѣду. Бѣда, если разсердишься, да еще станешь разслѣдывать. Тогда примѣръ станетъ заразителенъ.

Когда сидишь въ классъ и видишь передъ собою 30 ребять, не забывай, что и ты, когда-то былъ совершенно такой же.

И тоже помни: чего требуещь отъ каждаго изъ учениковъ своихъ—и послѣдняго и перваго,—то самъ ты долженъ умѣть дѣлать. Итакъ, всякую работу, какую задаешь имъ, ты долженъ сначала умѣть продѣлать самъ какъ можно лучше. Въ этомъ правда, а безъ правды—какое учительство!

Я зналъ учителя, котораго любили и боялись—потому что върили ему, и онъ былъ въ себъ увъренъ. Онъ не усумнился разъ сказать ученикамъ: «вотъ вы сдълали переводъ правильно, а я ошибся и былъ неправъ». Дъти чувствуютъ правду.

Въ словесномъ упражнении первое дѣло, чтобъ работа была сдѣлана со стараніемъ, какъ можно лучше, какъ только способенъ сдѣлать ученикъ. Что такое знаніе? Древніе говорили, что добродѣтель есть знаніе. Мы скажемъ, что добросовѣстность въ дѣлѣ есть знаніе. Въ чемъ главный смыслъ твоего учительства? Въ томъ, что ты ведешь учениковъ къ возможной полнотѣ работы и тѣмъ возбуждаешь въ нихъ стремленіе къ совершенству.

Будь естественъ: говорить надобно такъ, чтобъ ясно понимали тѣ, кому говоришь. Итакъ, когда говоришь, не отъ себя исходи, не о себѣ думай, а о тѣхъ, кому говоришь. Въ нихъ жизнь движется: надобно имъ слышать живое слово.

Берегись употреблять отвлеченныя фразы, берегись нанизывать правило на правило. Дорога, вымощенная отвлеченностями да правилами, ведеть къ отупънію и отводить оть жизни. Учитель пусть помнить, что онъ дълаеть великое дъло, которое нельзя дълать съ *небрежением*.

Стоило бы, напримъръ, каждому учителю записать себъ на память: 1) Учитель, когда кланяется ему ученикъ, не оставляетъ поклонъ безъ отвътнаго знака. 2) Не долженъ учитель сидъть на своемъ мъстъ разгильдяемъ и облокотясь руками на столъ. 3) Ни ученикъ передъ нимъ, ни онъ передъ ученикомъ не стоитъ, держа руки въ карманахъ. 4) Учитель никакъ не опаздываетъ, и послъднимъ выходитъ изъ класса

Когда слышишь нашихъ ученыхъ педагоговъ,—они, кажется, думають, что ихъ научныя правила дають имъ въ руки универсальное средство сдѣлать что угодно съ живымъ матеріаломъ, который дается въ руки учителю. Точно въ рукахъ у него мягкій воскъ, изъ котораго человѣкъ, обладающій техникой, можетъ лѣпить какія угодно фигуры. Къ счастью не то выходить на дѣлѣ, и эта техника сама по себѣ оказывается мертвящею буквой. Педагоги эти не понимають, что каждый классъ изъ 20, 30, 40 дѣтей есть живое существо, живущее своею жизнью, имѣющее свою душу, и что въ эту душу учителю предстоить проникнуть. Когда судять о человъкъ, надобно отыскивать въ немъ не одну лишь отрицательную сторону, а прежде всего положительную: мы скоръе замъчаемъ, чего нътъ въ человъкъ, нежели что есть въ немъ. А что есть, это всего важнъе.

Такъ, обсуждая ученическія работы, мы гоняемся за ошибками и ихъ отмѣчаемъ. Этого мало и эта мѣрка неправая. Надо умѣть смотрѣть внутрь, сквозь ошибки. Кто умѣетъ, видитъ сквозь ошибки, къ чему способенъ ученикъ, что умѣетъ, что можетъ дальше въ немъ вырости. Итакъ, напрасно думаетъ начальникъ, что, обозрѣвъ множество тетрадокъ, по счету отмѣченныхъ ошибокъ, получить онъ понятіе о цѣломъ классѣ и о способностяхъ каждаго ученика.

Одни наставленія и выговоры плохо дѣйствують, если ученикъ не привыкъ видѣть въ учителѣ живой образъ умѣнья, старанія, добросовѣстности,—и уважать его. Когда ученикъ боштся учителя въ нравственномъ смыслѣ этого слова, одинъ взглядъ, одно слово учителя будить ученика, стыдить, ободряеть, оживляеть, руководствуеть.

Когда работа употребляется въ школѣ въ видѣ наказанія,—это плохой показатель: зна-

чить, работа мало цънится, или сама по себъ считается тяжкимъ и скучнымъ дъломъ.

Есть методическіе лабиринты, въ которыхъ только опытный и разумный учитель можеть найти себъ входъ и выходъ, а неразумный и начинающій путается безъ исхода. Таковъ лабиринтъ прославляемаго «объяснительнаго чтенія». Разъигрываясь на этомъ широкомъ полѣ, фантазія учителя можеть довесть ученика до отупънія, прерывая мысль его въ чтеніи на каждомъ шагу и сбивая его съ толку вопросами и внушеніями. Чтеніе какой нибудь басни превращается у иного учителя въ урокъ de omni re scibili et quibusdam aliis: точно входить онъ въ лъсъ и спотыкается на каждомъ кустикъ и деревъ, забывая совсъмъ о существенномъ предметь урока. Неразумные поклонники этого метода, развивая его, любять составлять примърные уроки длинныхъ объяснительныхъ чтеній; служа образцами, эти уроки вводять одного слѣпца за другимъ въ яму, изъ которой не найдешь выхода.

Учитель! учитель! подумай—н'ыть науки, которую нельзя было бы обратить въ орудіе мученій для «мадыхъ сихъ», состоящихъ подъ твоей

ферулою. Твое дъло помогать имъ расти, а сколько педагоговъ, считающихъ долгомъ надъвать на нихъ цъпи и корсеты какъ будто для того, чтобы задерживать ростъ или искажать его!

Воть-казалось бы простое дело-правописаніе—а сколько таится въ немъ пытки, сколько изобретенныхъ правилъ, которыя сводять на мертвую букву дъло разума и логики. И какія правила-у одного одни, у другого Тетради учениковъ твоихъ испачканы отмътками ошибокъ тамъ, гдв сосвдній учитель не нашелъ ошибки. Ты приводишь ученика стыдъ и въ слезы за то, что онъ написалъ: маленькіе діти; а сосідь твой—за то, что онъ написаль: маленькія льти. У тебя большимъ гр $\pm$ хомъ считается *искуство* съ однимъ c, а у сосъда изгоняется двойное c изъ этого слова. Ты съ великимъ прещеніемъ уничтожаешь запятыя тамъ, гдъ сосъдъ твой ставить ихъ обильно, укоряя ученика за ошибку, и гдѣ у тебя повелъвается двоеточіе, сосъдъ твой повельваеть ставить тире или точку съ запятой. Такъ, процъживая комаровъ, ты поглощаешь въ то же время верблюдовъ здравой педагогіи. Знаешь ли ты, гдъ корень и правописанія и правильной рвчи? Этоть корень есть—осмысленное, одушевденное чтеніе, съ первой его стадіи до послъдней. Кто привыкъ упражняться въ немъ, пріучается понимать смыслъ и движеніе каждой фразы и, пріобрѣтая вкусъ, узнаетъ самъ собою, гдѣ ставить знаки препинанія. И сто́итъ ли мучить его на мнимыхъ кѣмъ-то узаконенныхъ тонкостяхъ правописанія, когда онъ самъ распознаетъ современемъ, на чтеніи художественной рѣчи, гдѣ что правильнымъ складомъ ея требуется.

Тѣсенъ, повидимому, и скуденъ и одинокъ кругъ дѣятельности учителя. А если ему суждено учить и дѣйствовать въ глуши, онъ становится подвижникомъ. Но благо тому, кто и на этомъ мѣстѣ не успѣлъ духъ угасить въ себѣ... сберечь свои крылья... Могій вмѣстити, да вмѣстить.

Учитель не есть какая либо принадлежность школы, которая при ней предполагается: это есть самая сущность школы, и безъ учителя никакая школа не мыслима: учитель долженъ быть созданъ для школы. Любую канцелярію можно составить изъ охотниковъ и изъ работниковъ, но бѣда, если школа разумѣется не выше канцеляріи, бѣда, если при устройствѣ школы, также какъ и при устройствѣ канцеляріи, слышится та же рѣчь: стоитъ кликнуть кличъ

и учители явятся, сколько ихъ есть ищущихъ работы и хлъба.

Можно сказать—и нынъ многіе какъ будто такъ думаютъ: настроимъ, надълаемъ школъ, этого требуеть просвъщение. Наберемъ учителей: дадимъ имъ въ руки программы и новъйшіе методы обученія, свяжемъ ихъ правилами инструкцій-и діло пойдеть. Ніть, ніть, это не такъ. Пусть собираются конференціи педагоговъ и спеціалистовъ, пусть придумывають лучшіе способы обученія, пусть пишуть и печатають томы своихъ протоколовъ и мивній. Напрасный трудъ, и дъло можеть оказаться подобіемъ Крыловскаго Квартета. Явятся учрежденія учебныя--- но живой души въ нихъ не будеть, пока не будуть для нихъ созданы живые учители. Скажуть: создадимъ спеціальныя заведенія для приготовленія учителя: но вѣдь и для того, чтобы его изготовить, потребенъ на живое дело воспитанія живой учитель, живой руководитель. И напрасно думать, что достаточны и для этого курсы учебныхъ предметовъ, программы и инструкціи. Учитель-ремесленникъ, учитель-чиновникъ не годится для живого дъла. Учитель долженъ быть подвижникомъ своего дъла, полагающій душу свою въ дъло обученія и воспитанія...

Учителей готовять обыкновенно въ спеціальныхъ учительскихъ школахъ, заботясь о сообщеніи имъ знаній всякаго рода по установленнымъ программамъ, и въ особенности научныхъ знаній въ области педагогіи. Но и при помощи наукъ и курсовъ не выработается нужный для дъла учитель, если не прошель онъ чрезъ лабораторію дъйствительнаго учительства въ начальной школь, гдв пріобретается искуство учить, не посредствомъ книжныхъ лекцій, но обращеніемъ съ живыми дітьми, притомъ не съ теми или другими детьми, но съ целой организованною массою детей. Поэтому едва ли годится учить какъ следуеть и въ средней школь учитель, не прошедшій искуса въ школь начальной, гдъ надобно подлинно учить дътей. Если онъ въ курсѣ приготовленія къ учительству привыкъ только пріобрътать знанія, но не умъетъ сообщать ихъ, то и средняя школа немного пріобратеть въ немъ.

Стоитъ пересмотръть списки существующихъ учебныхъ заведеній всъхъ степеней—и ужасно становится представить, какая масса учителей всюду требуется. Но учитель, принадлежащій заведенію, сросшійся съ нимъ и живущій въ немъ его жизнью—есть поистинъ гага avis въ

наше время. Кое гдѣ еще можно сыскать стараго учителя педагога, издавна сидящаго на своемъ мѣстѣ,—да еще гдѣ-нибудь въ глухой деревнѣ отыскать старика учителя, въ голодѣ и холодѣ изъ любви къ дѣтямъ посвящающаго всю свою жизнь уходу за ними: такіе труженики, вмѣстѣ со старыми дьячками, составляютъ нынѣ рѣдкость—это люди почтенные, на которыхъ, когда встрѣтишься съ ними, любоваться надо.

Но въ городъ, тъмъ болье въ большомъ городъ, учитель представляется какимъ-то наемникомъ учебнаго труда, изнывающимъ въ тоскъ своего званія, и учительство принимаеть видъ ремесла. Въ непрестанной заботь о хльбь насущномъ для себя и для семьи своей, безъ интереса, безъ одушевленія несеть онъ поденный трудъ, перебъгая или переъжая изъ одного учебнаго заведенія въ другое на уроки, и всюду является усталый, раздраженный, утягивая неръдко минуты и четверти часа изъ каждаго урока, и не посвящая труда своего ни одной изъ школъ, въ коихъ учительствуетъ. Какъ ему знать учениковъ своихъ, какъ следить за ихъ способностью и развитіемъ? Остается ему только давать урокъ, предлагать вопросы и на отвъты безличныя цифры отметокъ. Редко

можно встрѣтить учителя довольнаго трудомъ своимъ, мѣстомъ и положеніемъ—онъ поглощенъ заботою объ улучшеніи своего быта и высматриваніемъ—гдѣ бы лучше устроиться на другомъ мѣстѣ.

Можно завесть сколько угодно учительскихъ школъ и институтовъ, израсходовать на нихъ большія суммы, снабдить ихъ всьми усовершенствованными пособіями, наполнить ихъ преподавателями, стоящими на высотв науки, -и всетаки не получить желаемаго, настоящаго, одушевленнаго и прочнаго учителя. Оть чего? оть того, что идея ученія и воспитанія неглубокая и неодушевленная; отъ того, что на умъ учениковъ одна главная цель-въ деле, къ которому готовятся, получить средство для жизни, содержанія себя.—Оть того у нихъ въ этомъ дъль львая рука всегда будеть знать, что дълаеть правая; оть того на призвание свое и свое дъло смотрять они, какъ на временную стадію къ лучшему устройству своего быта.

Съ громаднымъ развитіемъ промышленности, съ расширеніемъ рынковъ, съ умноженіемъ центровъ производства, привлекающихъ массу работниковъ къ мащинѣ, къ труду механиче-

скому, умножаются предметы производства и потребленія, раждаются и плодятся новыя потребности, собираются и распред'яляются новые капиталы, но—вм'яст'я съ т'ямъ истощаются и разлагаются силы души народной, глохнутъ живые источники одушевленія. Неестественно раздувается городъ, привлекая къ себ'я массу сельскаго населенія, растетъ то въ праздной безработиц'я, то въ Египетской работ'я изнывающая толпа людей, стремящихся нев'ядомо куда, недовольныхъ, раздраженныхъ, бездомныхъ, живущихъ день за день безъ горизонтовъ, безъ надеждъ, безъ сознанія...

Нѣчто подобное угрожаетъ школѣ, когда она перестаетъ быть мастерскою воспитательнаго труда и вступаетъ въ областъ механическаго производства, гдѣ происходитъ вѣчная работа у машины, гдѣ некогда душѣ человѣческой отдохнуть, опознаться и опомниться. И школа можетъ уподобиться заводу, дѣйствующему паромъ или электричествомъ, бездушной машинѣ, выбрасывающей отъ времени до времени наскоро изготовленныхъ кандидатовъ— для экзамена и патента.

Въ нашъ въкъ всеобщаго наводненія книгами разумному человъку, желающему дъйстви-

дъла въ своей жизни, приходится тельнаго искать разумнаго выхода изъ множества книгъ. Книги, слова, рѣчи—не столько сколько количествомъ, оказывають нерѣдко слишкомъ сильное дъйствіе на всю нашу жизнь, на образъ мыслей нашихъ, на направление воли, на образование характера. Читать книгу на мъстъ сидя мъщаетъ видъть жизнь въ ея дъйствіи, знать людей и дъла людскія. Неумъренное питаніе разстраиваеть организмъ: подобно тому и неумъренное пользование печатнымъ словомъ разстраиваетъ мысль, къ серьезному дълу направленную.

Эта опасность особенно ощутительна въ дѣлѣ воспитанія. Въ этомъ дѣлѣ жизни первою потребностью служить не какая либо новая теорія или умная книга, а дѣйствительная лабораторія педагогики. Одинъ день въ этой лабораторіи можеть дать внимательному уму и воспріимчивому сердцу болѣе, чѣмъ дюжина прочитанныхъ книгъ о педагогіи: тутъ мы подлинно учимся наблюдать дѣйствительные факты и живыхъ людей, не питаясь только словесными описаніями того и другого. Жизненные элементы воспитательнаго дѣла ускользаютъ отъ описанія и доступны лишь непосредственному ощущенію.

Не мало есть высшихъ учебныхъ заведеній, откуда выходять люди на дѣло учительское и на проповъдь. Въ заботв о высшихъ курсахъ, о трудныхъ экзаменахъ, объ ученыхъ диссертаціяхъ, они считають ниже своего достоинстваучиться, какъ учить дътей. И если бы кто попробовалъ предложить имъ это средство, они отвергли бы его съ негодованіемъ. Напрасно. Пропустивъ время воспитать въ себѣ душу учительства, многіе уже не наживуть ее и останутся при одномъ ремеслъ учительства. Дъти могли бы во время научить ихъ искуству ясной, простой, одушевленной рѣчи, понятной и сочувственной тому, къ кому она обращается.— Дети могли бы отучить ихъ отъ привычки многословной ръчи, напичканной звонкими фразами, искуственными выраженіями и ложнымъ паеосомъ, служащимъ одною лишь маскою одушевленія.

Могутъ сказать: мало намъ идеальныхъ требованій—намъ нужно сейчасъ наилучшее школьное учрежденіе—надо распространять просвъщеніе въ народъ, и ждать некогда.

Но въ дълъ народнаго просвъщенія и воспитанія мудрость велить не спъшить, но стремиться послъдовательно и неуклонно къ достиженію идеала, приближаясь по мѣрѣ возможности къ его осуществленію. Одно лишь необходимо, чтобъ идеалз былъ истинный, вѣрный, а не мнимый, фантастическій и колеблющійся вѣтрами случайныхъ направленій. Что пользы въ томъ, что школъ настроимъ всюду множество, а учителя мы не воспитали, или строимъ школы свои на ложномъ идеалѣ и въ разладъ съ дѣйствительными потребностями жизни и съ непреодолимыми условіями мѣста и времени.

Кто хочеть разомъ получить готовую схему школьнаго устройства и школьнаго образованія и разомъ привесть ее въ исполненіе, разомъ поставить всюду массу школъ и полки учителей, тъ пусть идуть на рынокъ педагогіи къ продающимъ и купующимъ готовые рецепты и программы знанія, пусть слушають ръчи собранныхъ въ засъданіе спеціалистовъ и читають пространные протоколы ихъ засъданій, пусть избирають рекомендованныя системы разсадки и организаціи школьныхъ правителей и дъятелей.

Не часто встрѣтишь учителя, который, зная учениковъ своихъ, умѣлъ бы назначать каждому, по степени способностей его и развитія, темы для такъ называемыхъ «сочиненій»? Кому

приходилось пересматривать длинные списки темъ, назначаемыхъ для сочиненій,-тому остается только удивляться скудости педагогическаго разсужденія въ этомъ немаловажномъ Подъ словомъ «сочиненіе» разумвется обыкновенно какое-то самостоятельное изложение мыслей самого ученика о предметь, о которомъ **V**Ченикъ не въ силахъ разсудить понуждается лишь разыскивать и повторять или перифразировать чужія мысли и чужія фразы. Отсюда съ одной стороны очевидная безплодность такихъ упражненій, съ стороны совершенное извращение одънки этихъ упражненій со стороны учителя, сбивающее ученика съ толку. Ученикъ, наполнившій свою работу наборомъ фразъ и высокихъ мыслей отовсюду надерганныхъ, получаетъ похвалу за свою работу и можеть вообразить себя художникомъ слова и мысли; а другой, потрудившійся добросовъстно изложить то, что ему извъстно о предметь темы, получаеть выговоръ за то, что трудъ его не самостоятеленъ.

Письменная работа должна служить опытомъ мышленія и *изложенія*, и въ этомъ смыслѣ служить необходимымъ показателемъ умственнаго развитія ученика; но требовать въ ней самостоятельнаго мышленія значить лишь пор-

тить дело. Сочинение должно быть ни боле ни менъе какъ отчетливымъ изложеніемъ доступныхъ ученику фактовъ и понятій. Для этого долженъ быть указанъ ему матеріалъ, изъ котораго онъ можетъ почерпать эти факты и понятія. Итакъ, въ начальной школъ тема должна быть проста, въ соотвътствіи съ доступными ребенку ошущеніями и съ впечатльніями несложнаго чтенія. Въ дальнъйшемъ ходъ ученія усложняется и свойство и количество матеріала, но сущность работы остается та же самая. Изучить указанные факты, привесть ихъ въ сознаніе, соединить въ ясности и изложить такъ, чтобы понятно было и писавшему и читающемувотъ достоинство работы, къ которому должна быть направлена; и если каждая такая задача исполнена будетъ добросовъстно, то ученикъ съ каждымъ разомъ будеть входить въ силу и чувствовать себя свободнъе въ умственной работь, пріобрътая навыкъ къ точности изложенія и къ художеству въ его отділкі.— Такъ воспитывается въ немъ умпнъе выражать мысли и понятія, а гдъ есть умънье, тамъ растетъ интересъ и рано или поздно приходитъ само собою знаніе.

Ты преподаешь дътямъ Законъ Божій.... Больше всего берегись дълать изъ Евангелія учебную книгу: это гръхъ. Это значить—въ ребенкъ обезцънивать для *человъка* книгу, которая должна быть для него сокровищемъ и руководствомъ цълой жизни. Страшно должно быть для совъсти разбивать слово жизни на бездушные кусочки и дълать изъ нихъ мучительные вопросы для детей. Приступать съ речами о Евангельскихъ словахъ къ детямъ и вызывать у нихъ отвъты-для этого потребна душа, чуткая къ ощущеніямъ дътской души, -- но когда приступають къ дълу съ одной механикою программныхъ вопросовъ, и ставять цифирныя отмътки за отвътъ на вопросы, иногда неловкіе и непонятые ребенкомъ, -- вызывая волненіе и слезы, -- гръхъ принимають себъ на душу экзаменаторы-и можно сказать объ нихъ: не въдаютъ, что творять—съ душою ребенка.

Есть какое-то лицемърное обольщение въ школьномъ дълъ, когда Законъ Божій и соединенное съ нимъ внушеніе началъ нравственности составляеть лишь одинъ изъ предметовъ учебной программы. Какъ будто нечего больше желать и требовать для нравственной цъли,—какъ имъть наличность той или другой цифровой

отмътки за отвъты въ предметъ, называемомъ Закономъ Божіимъ. Есть въ школъ законоучитель, есть программа, есть баллъ, показатель знанія— е sempre bene. Результаты такой постановки ученія—поистинъ чудовищные. Я видалъ учебники, въ коихъ по пунктамъ означено, что требуется для спасенія души человъка—и экзаменаторъ сбавляеть цифру балла тому, кто не можеть припомнить всъхъ пунктовъ... Гдъ тутъ разумъ? Гдъ нравственность? Гдъ наконецъ—и прежде всего—епра, о коей мы лицемърно заботимся?

Если же мы хотимъ правды въ этомъ великомъ дѣлѣ, то не станемъ отъ нея прятаться. И вѣра и нравственность—не равные съ прочими предметы обученія: одни уроки и наставленія для этого недостаточны. И вѣра и нравственность воспитываются въ душѣ цѣльнымъ воздѣйствіемъ (домашней и говоря о школѣ) школьной жизни. Лишь бы эта школьная жизнь не была раздвоена на двѣ отдѣльныя части—религіознаго и свѣтскаго обученія, но составляла въ гармоніи частей одно органическое цѣлое. Семья должна посѣять и воспитать въ душѣ чувство благоговѣнія и вѣры: школа должна не только поддержать это чувство, но и освѣтить въ душѣ идею, безъ которой одно чувство

смутно и неустойчиво. Школа должна поставить это чувство и эту идею въ нравственную связь съ жизнію—воздъйствовать на ребенка своею нравственною обстановкой. Когда ученики связаны съ учителемъ взаимнымъ сочувственнымъ искреннимъ отношеніемъ, тогда возрастаетъ и воспитывается въ дътяхъ живое нравственное сознаніе правды ученія Христова, одухотворяющаго любовію животную природу человъческую.

Въра должна быть живая и дъйственная, слѣдовательно, должна быть нераздѣльна съ церковью. Школа, поколику она народная, должна отражать въ себъ душу народную и въру народную-тогда только будеть она люба народу. Итакъ, школъ прямое мъсто при церкви и въ тьсной связи съ церковью. Она должна быть проникнута церковностью въ лучшемъ, духовномъ смыслѣ этого слова. Одухотворяясь ею, она сама должна одухотворять ее, для души народной. Отсюда-непремѣнное участіе школы въ дъйствъ церковнаго Богослуженія въ чтеніи и півніи. Кто испыталь и видівль, тоть знаеть, какое это могучее духотворное, воспитательное орудіе и для школы и для души народной, въ которую вносить просвътлъніе религіознаго сознанія и чувства. Разумное, осмысленное чтеніе въ церкви вводить ученика въ

1

глубокій смыслъ, въ красоту и выразительность церковно-славянскаго языка, укрѣпляя въ умѣ и воображеніи корень разумной, стройной и выразительной русской рѣчи. Пѣніе, нераздѣльное съ словомъ, исполненнымъ силы и красоты, проникая въ русскую душу, богато одаренную поэвіей пѣсни,—воспитываетъ въ ней, вмѣстѣ съ гармоніей сроднаго ей звука, и гармонію чувства.

Погибло воспитательное значеніе всякое школы тамъ, гдъ она служитъ орудіемъ политическихъ или соціальныхъ партій. Тогда она перестаеть удовлетворять потребностямь души народной, служа лишь искуственнымъ потребностямъ партій или соціальнаго ученія, возобладавшаго въ правительствъ, является для народа насиліемъ и становится ему ненавистна. Отдълившись отъ народной души, школа теряетъ подъ собою почву и развращается. Въ народной, душѣ таятся инстинкты добра, правды, порядка, здраваго смысла, благоговънія. Когда школа отвъчаетъ этимъ инстинктамъ, возбуждая ихъ, одухотворяя и утверждая въ добрыхъ навыкахъ, народъ понимаетъ школу и любитъ ее-школа срастается съ народомъ и народъ со школою.

Хорошо, когда въ школъ свътло и веселокорошая  $y_{\text{вы}!}$ подлинно эта школа. 🗸 ность наша, нищета наша заставляеть насъ ютиться въ темныхъ, тесныхъ помещеніяхъ-иногда совствить безъ свъту. Но плохой учитель, когда у него въ школѣ не весело, когда дъти не бъгутъ туда съ радостью, не рвутся туда въ каждую свободную минуту. Гдв есть только возможность, украшайте вашу школу, изгоняйте изъ нея грязь и пыль и мрачные, наводящіе тоску, цвъта. Пусть она будеть любимымъ мъстомъ общежитія--если оно темно, школа освътить его, если оскудъло духовнымъ интересомъ, школа привьеть къ нему мысль и чувство, если загрубъло и зачерствъло, школа дохнеть на него любовью.

Изъ учителя можеть, при благопріятныхъ обстоятельствахъ, выродиться начальникъ заведенія. Воть когда,—если сила его еще не истощилась, воть когда потребны ему всѣ усилія—не угашать въ себѣ духа.

Начальникъ заведенія долженъ весь принадлежать ему, жить въ заведеніи одною съ нимъ жизнью. Ученье начинается въ 8 часовъ. Въ 7 или въ 6 встаетъ школа—тогда же встаетъ

и начальникъ. Стыдно тому, кто лежить еще въ постели, когда ожила его школа.

Отъ него требуется энергія. Что значить энергія? Иные разумѣють подъ этимъ словомъ рѣшительный тонъ, рѣзкіе начальственные пріемы; другіе—строгость въ поддержаніи внѣшнихъ порядковъ и внѣшнихъ правилъ поведенія. Энергія означаеть—не одно упорство воли, но постоянное дѣйствіе воли въ томъ же духѣ и направленіи.—Тутъ уже мало добросовѣстной аккуратности въ одной работѣ, порученной учителю. Мало, ибо начальникъ долженъ править.

Править значить прежде всего: всегда быть на мѣстѣ, и не полагаясь на силу приказаній, дѣйствовать примѣромъ, быть первымъ работникомъ. Онъ первый—не надъ подчиненными во власти сущими, но первый—между коллегами-учителями, и долженъ стоять не надъ ними, а посреди ихъ, сохранять и поддерживать ихъ интересъ въ ученіи и наукѣ, оживляя его своимъ интересомъ.

Далье. Что значить править? Значить—умыть отличать существенное оть несущественнаго, главное оть мелочнаго—отъискивать въ дъль возможное, ощущать добро и разумъ въ каждомъ человыкъ.

Иной править на восточный манеръ—предписаніями, циркулярами, протоколами, конференціями, реформами, инструкціями, программами,—а самъ сидить въ своемъ кабинетъ, пока ему доложатъ и его вызовутъ. Иной думаетъ, что для сохраненія власти и уваженія слъдуетъ, подобно Персидскому Шаху, ръдко показываться въ люди. Плохой разсчетъ.

Однако разумный начальникъ знаетъ, что во многоглаголаніи, равно какъ и во многописаніи нѣтъ спасенія, и что можно безъ конференціи и безъ протокола серьезно разсуждать о серьезномъ вопросѣ.

Начальнику школы необходимо, чтобы самъ онъ былъ знающимъ и опытнымъ учителемъ, чтобъ имѣлъ призваніе къ учительству, и былъ человѣкъ не только јумный, но и одушевленный, притомъ не карьеристъ, высматривающій почестей и возвышенія по службѣ.—Ничто человѣческое ему не чуждо; онъ любитъ юношество, доброжелателенъ къ своимъ коллегамъ и заботливъ объ нихъ въ нуждѣ. Самъ, будучи первымъ работникомъ, всѣхъ одушевляетъ въ работѣ. Въ отношеніи къ своимъ коллегамъ естественъ, и умѣетъ, когда нужно, оговаривать ихъ и дѣлать имъ внушенія безъ рѣзкихъ словъ и начальствен-

наго тона. Онъ твердъ во всемъ томъ, что требуется правдою и чувствомъ долга, безъ поблажекъ и уступокъ, но къ каждому относится сообразуясь съ природой и характеромъ каждаго. Вотъ идеальныя черты начальника.

Великое дѣло—одушевленіе въ дѣлѣ воспитанія и обращенія съ людьми. Но и оно должно быть естественное и не переходить въ павосъ. Благо тѣмъ, у кого при одушевленіи есть въ характерѣ юморъ. Это истинная солъ всякаго одушевленія, и великая сила, устраняющая сухость и формализмъ въ отношеніи къ дѣлу и къ людямъ.

Во всякомъ званіи человѣкъ долженъ смотрѣть за собой, чтобы духа не угасить въ себѣ. Обычное дѣло рукъ человѣческихъ, день за днемъ, можетъ подавить человѣка и овладѣть имъ, если самъ онъ духовно имъ не овладѣетъ. Эта опасность угрожаетъ въ особенности учительскому званію. Учитель, закоснѣвъ на своемъ предметѣ, и на однообразныхъ классныхъ упражненіяхъ, можетъ замереть духомъ въ учебномъ обычаѣ. Такъ, оставаясь исправнымъ во внѣшности, можетъ мало по малу утратить способность жить одною жизнью съ своимъ классомъ и духовно возбуждать его.

«Буква убиваетъ, духъ животворитъ». Но служителей буквы, къ несчастью, несравненно болѣе, нежели служителей духа. И первымъ приходится иногда господствовать надъ послѣдними: въ такомъ случаѣ они являются нерѣдко гасителями духа.

Берегись этого, когда судьба поставляеть тебя надзирателемъ или наблюдателемъ надъ школами. Необходимо различать существенное отъ несущественнаго, а одушевленіе, ревность, любовь, чувство долга - самое существенное въ школьномъ дълъ. И потому, когда видишь учителя, который всю душу свою отдаеть обученію и воспитанію дітей, которыя льнуть къ нему и его слушають, берегись приступать къ нему съ властнымъ начальственнымъ видомъ и не смущай его требованіями бумажнаго и программнаго формализма. Школа не канцелярія, ш если возобладаеть въ ней канцелярія, школа пропала. Что пользы въ буквальномъ соблюденіи формы вопросовъ и отвѣтовъ по учебнику и программъ, -- когда учитель подобно машинъ дъйствуетъ въ школъ. Буквальные отвъты не означають еще знанія, и тімь еще меніе пониманія, умінья, способности возрастать и совершенствоваться.

Ты поставленъ наблюдателемъ. Горе тебъ, если пріважая въ школу, считаешь ты главнымъ или единственнымъ долгомъ своего званія обозръть тетради, отмътки и въдомости,--и затъмъ ъхать далье. Ищи повсюду учителя-его смотри, съ нимъ бесъдуй по человъчески: въдь, онъ главное орудіе школы. Если онъ колеблется, твое дело поддержать его. Если сомневается, научи его. Если онъ приложилъ сердце свое къ дълу и живеть, истощаясь ревностью, въ дътяхъ, берегись смущать его. Если живеть онъ въ нуждъ, въ голодъ и въ холодъ,-не проходи мимо него равнодушно-Богу дашь отвътъ, если не позаботишься ободрить человъка въ его терпъніи. И слово бываеть дороже дъла, но и для дѣла на пользу человѣка можешь просить, убъждать, настаивать, если хочешь не съ небреженіемъ дѣлать дѣло своего званія.

Случается слышать о варварство нѣкоторыхъ формъ новѣйшей культуры. Не мудрено отнесть къ этому разряду, въ области педагогіи, наши экзамены. Жестокая и бездушная форма ихъ образовалась и развилась нераздѣльно съ новѣйшимъ вырожденіемъ нашей школы, во всѣхъ ея степеняхъ. Повсюду послышались крики: свѣта, свѣта! то-есть ученья, школъ,



учебныхъ заведеній! И школы стали расти повсюду, какъ грибы, и массами стали толкаться двери школы желающіе учиться-то-есть пройти курсъ ученія и найти себъ исходъ на дорогу жизни. Школьныя палаты и аудиторіи стали тесны для множества устремившагося туда юношества. Потребность въ учителяхъ и профессорахъ стала возрастать въ громадныхъ размърахъ-и работа преподавателей усилилась до крайности. Преподавателю стало крайне трудно, или вовсе невозможно следить за результатами своего труда въ массъ учениковъ или слушателей-и почти единственнымъ способомъ разобраться сколько нибудь въ этой массъ, при концѣ курса или обученія—служить экзаменъ. Въ этихъ условіяхъ дъла экзаменъ и для экзаменатора и для экзаменующихся есть краткое время крайняго напряженія умственныхъ силь, приводящаго и тахъ и другихъ нерадко въ состояніе нервнаго раздраженія. Экзаменъ означаеть испытаніе. Испытаніе въ истинномъ педагогическомъ смыслѣ предполагаеть личное отношеніе къ тому, кого испытывають, требуеть спокойнаго отношенія къ ділу, разума, терпізнія и времени. А времени очень мало, для испытанія цілой массы, по одиночкі, для спокойствія же и терпівнія-условія самыя небла-

гопріятныя. Остается примінять къ испытанію механическую формулу вопросовъ, взятыхъ или выдергиваемыхъ изъ программы каждаго предмета. Это признается кратчайшимъ способомъ повърки знаній, вынесенныхъ ученикомъ изъ годичнаго курса. Этой повъркъ подвергается масса; экзаменатору нътъ дъла до личности ученика. Самъ, приведенный въ нервное состояніе механическою работой, онъ выдергиваеть вопросы, на которые долженъ отвъчать ученикъ. А ставить вопросы—дѣло искуства, нераздѣльнаго съ наблюденіемъ за тімъ, кому вопросы предлагаются: для такого наблюденія большею частью нътъ ни способности, ни времени. Выходить нѣчто подобное прикидыванію мѣрки роста на рекрута. Въ пять минутъ можно справиться съ каждымъ, предложивъ ему нъсколько вопросовъ: если молчитъ, или неладно отвътитъ, или не припомнитъ названіе царя, города, ръки или цифру года, стало быть не годится—разсуждать нечего. Такого рода мфрка оказывается особливо жестокою при экзаменахъ пріемныхъ. И здізсь требуется такъ называемое знаніе, то есть запоминаніе отв'єтовъ, именъ, формулъ и чиселъ, —тогда какъ самое нужное и существенное-распознать, что есть въ мальчикъ, что онъ понимаетъ, на что онъ способенъ, -- всмотръться въ его взглядъ

и манеру, вслушиваться въ рѣчь его. На все это—увы! недостаетъ времени, умѣнья и терпънія.

Значить ли это, что экзамены вовсе не нужны? Нъть, они нужны, они полезны, они могуть возбуждать школу и оживлять учебное дело, но лишь въ томъ случав, когда сама школа живеть, а не является только неодушевленнымъ механизмомъ программнаго обученія. Когда учитель знаеть своихъ учениковъ, различая ихъ поименно, то-есть по способности и свойству каждаго,-когда ученье въ школъ не томить учениковъ, но привлекаетъ ихъ живымъ интересомъ и желаніемъ понимать и думать, -- тогда экзаменъ пріобрѣтаетъ и для учителя и для ученика живой интересъ и получаеть видъ праздника, вънчающаго учебное лъто. Учителюинтересъ видъть живой плодъ трудовъ своихъ и стараній, приложенныхъ къ воздействію на умъ и на душу учениковъ; и ученику-интересъ сознательно выразить въ живомъ отраженіи, что онъ воспринялъ и понялъ въ урокахъ цълаго года. Когда онъ готовится къ экзамену, въ умъ у него происходить художественная работакакъ собрать, сопоставить и лучше выразить то, что ему предложено будеть высказать на экзаменъ. И учитель думаетъ, о чемъ ему спросить мальчика,—не выдергивая только отрывочные вопросы изъ программы, не разыскивая по одной памяти ученика имена, цифры и формулы; думаеть, какъ составить изъ учениковъ отдъльныя группы, по которымъ будеть онъ проводить свое испытаніе.—Въ этомъ видѣ экзаменъ перестанетъ быть мучительною инквизиціей мнимыхъ знаній, но получить разумное значеніе.



## ВОСПИТАНІЕ ХАРАКТЕРА ВЪ ШКОЛЪ.

• . •



## Воепитаніе характера въ школъ.

(Barnett. Common sense in education and teaching. London. 1899).

Отдълять ученье или науку отъ воспитанія—пагубный предразсудокъ, въ который нынъ впадають многіе, особливо люди мечтающіе приготовить посредствомъ школы гражданина и совершить это посредствомъ науки. Самое ученье-какія бы ни были программы его-не достигаеть своей цели, если въ немъ умственное образование не сливается съ нравственнымъ. Только тоть умфеть учить, у кого въ мысли и то и другое нераздъльно. Хорошо учить—значить помогать образованію добрыхъ навыковъ и затруднять образованіе дурныхъ навыковъ, а эти навыки-нераздъльно и умственные и нравственные: одно безъ другого немыслимо. Напрасно предполагають иные, что знаніе дается посредствомъ сообщенія и усвоенія фактовъ: это необходимо, но одно это еще недостаточно для пріобр'втенія знанія. Знаніе должно им'вть *цъльность*, и въ этомъ смысл'в оно одинаково потребно для *встьхъ*, хотя усовершеніе его зависить въ особенности отъ свойствъ и потребностей каждаго.

Воспитательное образованіе человъка имъетъ предъла: нътъ и не бывало человъка, доросшаго до совершенства, и всв достигнутые человъкомъ успъхи служать лишь показателемъ того, чемъ онъ может стать. Идеалъ совершенства, какой ставить передъ нами религія, недостижимъ: мы можемъ только стремиться къ нему последовательнымъ ростомъ отъ силы бытія въ силу, таковъ законъ существа И нашего.

Этимъ опредъляется задача воспитателя. Онъ долженъ сообщать своему питомцу побужденія, открывающія ему возможность безграничнаго усовершенія, сообщать способность и силу идти впередъ, независимо отъ внѣшнихъ обстоятельствъ и отъ матеріальной поддержки. Но доводя своего питомца до этой цѣли путемъ внимательной дисциплины, онъ долженъ соразмѣрять его силу, дабы не налагать на него прежде времени такія бремена, которыхъ онъ еще не въ состояніи понести.

Каждый человъкъ съ дътства самъ по себъ растеть дъйствіемъ природныхъ силъ своихъ. Положитесь на нихъ и оставьте его расти, говорять одни.—Не полагайтесь на нихъ, старательно учите его, говорять другіе. Истину надо искать между этими крайностями. Воспитатель долженъ дъйствовать, но бъда, если онъ забудетъ, что главнымъ дъятелемъ воспитанія долженъ быть самъ питомецъ. Безъ его участія пропадеть все дъло воспитанія.

Иные философы склонны думать, что душа ребенка подобна листу бълой бумаги, на которой воспитатель можеть писать, что ему угодно, и что въ этомъ состоить главное орудіе воспитанія. Такіе философы думають, что всякое знаніе происходить прямо оть чувственныхъ представленій, и всі умственные процессы суть не что иное, какъ видоизмънение и совокупленіе ощущеній — стало быть, надо съ самаго начала дъйствовать на воспитанника разсужденіемъ: въ такомъ случав самое ощущение служить основою разсужденія, для коего нѣть иной опоры. Въ этой методъ почти не остается мъста самодъятельности ученика: вся работа принадлежить учителю. Ученикъ представляется способнымъ къ усвоенію идей, превышающихъ покуда его познавательную способность, и память его обременяется работой—въ надеждѣ на то, что пріобрѣтаемыя этимъ путемъ «знанія» сами собою усвоятся уму безсознательнымъ умственнымъ процессомъ. Съ другой стороны, постоянное обращеніе къ ощущенію ослабляетъ дѣятельность вниманія и не оставляетъ мѣста размышленію: отсюда, въ образованіи характера происходить обычная въ наше время у многихъ наклонность къ легкомыслію и въ дѣйствіяхъ, и въ рѣчахъ человѣка.

Каковы бы ни были природныя свойства воспитанника и свойства семейной и общественной среды, изъ которой онъ вышелъ, -- долгъ воспитателя возбудить въ немъ самодъйственную жизненную силу и утвердить въ немъ сознаніе, что онъ можеть и додженъ содъйствовать своему духовному росту во всякое время, - и теперь, и тогда, когда не будеть около него учителей и воспитателей. Для этого необходимо прежде всего сообщить и привить ему добрые навыки и способность умножать ихъ впоследствіи. Привычка делать въ свое время все, что требуется добрымъ побужденіемъ, образуеть мало по малу такую дисциплину побужденій и поступковъ, что правое дело становится проще и естественне неправаго.

Первое условіе для воспитанія добрыхъ навыковъ есть порядокъ—порядокъ каждаго въ отдъльности и каждаго класса. Сознательно установленный порядокъ долженъ быть таковъ, чтобы при немъ облегчалось пріобрътеніе добрыхъ навыковъ и затруднялось пріобрътеніе дурныхъ навыковъ—въ этомъ и смыслъ дисциплины.

Великое дѣло навыкъ: въ немъ существенная соблюдательная (консервативная) сила для природы человѣческой и для человѣческаго общества. Одного инстинкта мало для предохранительной цѣли: инстинктъ есть слѣпое, безсознательное побужденіе, вызываемое потребностью физической природы, и дѣйствіе его минутное. Но навыкъ,—хотя и получаеть напослѣдокъ свойство автоматическое—въ самомъ началѣ своемъ держится по сознанію и требуетъ усилія воли.

Добрые навыки утверждаются практикою, а дурные искореняются сокращеніемъ случайныхъ къ нимъ поводовъ: итакъ, дѣло воспитателя умножатъ поводы къ доброму навыку, возбуждая его и поощряя; для воспитанія добраго навыка требуется чистая атмосфера и доброе питаніе—чтобы навыкомъ пріучалась и утверждалась воля, къ добру направленная. Если вглядъться въ корень и порока и добродътели, окажется, что и добродътель, и порокъ—тоже навыки, мало по малу пріобрътающіе жизненную и творческую силу.

Какъ же долженъ дъйствовать учитель?

Надобно ему прежде всего помнить, что навыки возникають на почвъ физическихъ, матеріальныхъ отношеній. Необходимо, чтобы въ нервахъ ученика произошло соотвътственное измѣненіе. Что съ перваго раза дается съ трудомъ, становится нетрудно въ другой разъ и въ третій, и потому не следуеть смущаться учителю, когда не удаются ему въ началъ всъ усилія съ ученикомъ или даже съ цѣлымъ классомъ-только нельзя ему забывать о физической обстановкъ, посреди коей навыкъ долженъ утвердиться. Для того, чтобы пріучить учениковъ къ чистотв и опрятности, необходимо обставить ихъ опрятно и свътло; развъ можно достигнуть этого въ грязной, не вычищенной, безъ порядка заваленной классной комнать? Такъ, посредствомъ видимой обстановки учитель устраиваеть въ школф атмосферу, благопріятную для дисциплины, для того, чтобы каждому стало легко вступить въ нее.

Сначала надобно утвердить порядокъ въ малостяхъ, пріучить учениковъ, чтобы они въ

малостяхъ умъли управлять собою, то есть держать дисциплину. Тогда уже, когда они пріобрѣли этоть навыкъ, учитель можеть положиться на свободу ихъ во многомъ; тогда уже, напримъръ, давъ задачу цълому классу, онъ оставляеть его въ увъренности, что каждый справится съ нею самостоятельно. Но и тутьглавное, за чъмъ надо слъдить, и чъмъ надобно пользоваться, -- это стремленіе ученика къ самодъятельности. Сознаніе своей силы, удовлетворенія тымь, что самь сдылаль, до чего самъ достигъ-это самое сильное воспитательное средство: это сознаніе побуждаеть идти впередъ, совершенствоваться. Всякое новое умственное усиліе болье или менье тягостно, и въ школьной жизни ученикъ часто встръчается съ трудною, непріятною работой,—для требуется усиліе воли. Всѣми такими случаями учитель долженъ пользоваться, наблюдая, чтобы усиліе воли не ослаб'ввало и укрѣплялось частою практикой. Иначе можеть ослабьть самодъятельность и застынеть въ механическомъ навыкъ. Вотъ почему трудно бываетъ справляться съ дътьми, которыя выросли дома въ строгой дисциплинъ, и въ механическомъ послушаніи, не оставлявшемъ мѣста развитію и усиліямъ воли. И въ школь не приводить къ

добру такая система одной лишь внѣшней дисциплины, строгое соблюденіе коей считается главнымъ признакомъ добраго поведенія.

Ходъ развитія можеть быть выражень въ трехъ словахъ, означающихъ его ступени: по-пробую,—сдълалъ,—пойду дальше.—Первая ступень—усиліе сдѣлать. Къ усилію побуждаетъ трудность. Ощущеніе трудности непріятно. Надо преодолѣть его усиліемъ. Дисциплина возбуждаетъ ученика сдѣлать усиліе, чтобы достигнуть цѣли, то есть сдѣлать, что нужно. Наградою усилія будетъ во первыхъ усиѣхъ, во вторыхъ облегченіе дальнѣйшихъ усилій—ученикъ идетъ впередъ,—а конечнымъ результатомъ будетъ качественное преобразованіе въ характерѣ ученика. Въ смыслѣ физіологическомъ преобразуется все нервное его настроеніе—изъ ненормальнаго въ нормальное и постоянное.

Въ людяхъ взрослыхъ часто видимъ неумѣнье держать себя въ обществѣ, грубость рѣчей и пріемовъ, проявленіе эгоизма. Это происходить большею частью не столько отъ особенныхъ свойствъ природныхъ, сколько отъ иевоспитанности. Вотъ почему на этотъ важный предметъ должно быть обращено вниманіе воспитателя добрыхъ навыковъ. Онъ долженъ примѣчать раннія проявленія грубости и эгоизма, останавливая ихъ, но въ то же время пользуясь всеми случаями, въ коихъ ученикъ пріучается сдерживать себя. Малыя д'яти не должны грубо драться и щипаться, за столомъ должны сидеть въ порядке и т. п. подрастуть, надобно, чтобы въ тихъ валось понятіе объ общихъ интересахъ, о чести, обязанностяхъ цълаго класса. Для полезенъ существующій во многихъ школахъ обычай возлагать на самихъ учениковъ разумную и отвътственную заботу о нуждахъ цълаго класса и уходъ за порядкомъ въ классъ, его обстановкъ и принадлежностяхъ, въ занятіяхъ, развлеченіяхъ, играхъ и т. п. Этой цъли служить учреждение мониторовь, префектовь, старшихъ, старостъ и т. п. Надобно помнить, что каждый изъ учениковъ станеть когда нибудь въ своемъ мъсть гражданиномъ, съ участіемъ въ дълахъ общественныхъ, и школа должна пріучить его такъ, чтобы онъ современемъ и въ такомъ важномъ дълъ руководствовался не личнымъ интересомъ и самолюбіемъ; чтобы онъ учился понимать, что истинная свобода состоить совствить не въ своеволіи, а напротивъ, для того чтобы свободою пользовались всь, необходимы для всьхъ твердыя правила о томъ, что следуеть делать и чего

нельзя д'влать, оть чего сл'вдуеть воздерживаться.

713

Великое дъло пріучить дътей къ правдивости. Корни лжи скрываются глубоко въ натуръ каждаго ребенка-у одного они болье упорны, у другого менъе, ибо не у всякаго натура здоровая и умъ здравый. Въ борьбъ съ ложью надобно дъйствовать и на умъ, и на сердце. Прежде всего необходима воспитателю самая строгая справедливость въ отношеніи къ ученикамъ,-она должна вызвать въ каждомъ соотвътственное сознаніе правды. Источникомъ лжи вь каждомъ отдъльномъ случаъ служить почти всегда побужденіе эгоизма или себялюбія-желаніе выгоды, желаніе избѣжать наказанія или горькаго сознанія вины своей. Воспитатель долженъ приступать къ леченію этой лжи,но крайне осторожно, и тьмъ осторожнье, чьмъ малольтные виновный. Ни страхомы, ни строгимы приказомъ нельзя вылѣчить эту болѣзнь. Боже избави настаивать на испорченности ребенка, обращаясь къ нему, какъ къ негодяю, - это значить испортить все дело. Можно только мало по малу завоевать умъ и сердце ребенка, ввести его въ область правды. Всего надежнъебудить въ немъ чувство достоинства и къ этому чувству обращаться. Идеалъ для ребенка-быть большимъ человъкомъ: надобно, чтобы онъ понялъ, какъ этотъ идеалъ искажается и разрушается ложью.

И въ преподаваніи необходимо учителю умственную правду. Всякое дъло умственной работы въ классъ должно быть въ виду всъхъ такимъ, каково оно есть въ дъйствительности. Разръшается ли задача, составляется ли грамматическая конструкція, пишется ли сочиненіе или сказывается урокъ,---не слѣдуеть допускать, чтобы дізло не сдізланное получило видъ сдъланнаго, невъдъніе казалось достаточнымъ знаніемъ, ходячее слово безъ опредъленнаго значенія принималось безъ сознанія и объясненія. И учитель долженъ смотрѣть за собою, когда даеть объяснение или отвъть на вопросы ученика, чтобы мысль его и слово его были ясныя и не туманныя; самъ онъ долженъ учиться, приготовляясь къ уроку. Все ученье пропало даромъ, если ученикъ не вынесъ изъ него привычку къ добросовъстности и аккуратности въ работь, привычку продумывать все, что онъ дълаеть, привычку употреблять слова въ истинномъ, точномъ ихъ значеніи. Въ этомъ отношении учитель долженъ служить примъромъ, авторитетъ его поколебленъ, если ученики замфчають, что самъ онъ шарлатанить въ урокахъ. Умный учитель, когда сознаеть самъ, что въ рѣшеніи напр. задачи или въ иной работѣ нѣтъ у него твердаго умѣнья, пользуется этимъ случаемъ для того, чтобы пріобщить ученика къ уясненію предмета, чтобы вмѣстѣ съ нимъ найти выходъ изъ затрудненія: этимъ оживляется интересъ и укрѣпляется въ ученикѣ сознаніе плодотворности добросовѣстнаго труда.

Всякое ученье должно быть проникнуто нравственнымъ началомъ, -- но воспитывать ственное чувство одними наставленіями-невозможное и фальшивое дъло. Французские педагоги дълають изъ нравственности учебный предметь; вводять у себя учебники нравственности, возводять нравственное ученье въ систему; система установляетъ категоріи нравственности съ объясненіемъ иногда отрицательныхъ явленій по предметамъ, о коихъ ученикъ не имъеть еще въ жизни понятія. Такое ученіе можеть приносить только вредъ, а не пользу. Можно представить отвлеченныя черты той или иной добродътели, правило добраго поведенія, -- но къ чему послужить это правило, когда вместе съ нимъ неть готоваго случая примѣнить это правило къ жизни? Образованіе характера совершается послъдовательно медленнымъ ходомъ, а юный, незрълый умъ не въ состояніи живо и дъйственно усвоить себъ отвлеченное понятіе или отвлеченный образъ. Учитель въ состояніи иногда одушевить этимъ образомъ молодого человъка, возбудить горячее его сочувствіе; но это будеть лишь впечатльніе, и, повторяясь, можеть породить одну лишь сентиментальность, если жизнь и обстановка не дастъ ученику готовыхъ случаевъ испытать себя и правило на дълъ. Одна умственная или воображаемая добродътель—ничего не стоить и производить лишь самообольщеніе. Справедливо замъчають, что когда умъ чрезмърно занять отвлеченностями и образами, неръдко ослабляется вмъстъ съ тъмъ энергія воли.

Часто повторяемыя наставленія и запреты, какъ бы ни были убъдительны и строги, мало приносять пользы, а отъ повторенія теряютъ всякую силу. Но школьная жизнь представляеть учителю, можно сказать, на всякомъ шагу готовые случаи возбудить ученика во время сказаннымъ словомъ, для того чтобы воспитать въ немъ влеченіе къ добру и отвращеніе отъ зла...

Особенной внимательности требують награды и наказанія. Въ дъйствительной жизни, на рынкъ дъль человъческихъ, всякая дъятельность слу-

жить ареною для состязанія объ успъхахь и наградахъ, и чъмъ больше стремящихся къ тому и другому, тъмъ живъе и ревностиъе состязаніе. Самыя крупныя награды достигаются усиленною борьбою одного-противъ остальныхъ соперниковъ. Въ маломъ видъ школьной жизни отражается то же явленіе. Соперничество въ погонъ за почестями, за славой, служить главною пружиной всякой д'вятельности и сильнымъ двигателемъ успъховъ въ наукъ и искуствъ. Но въ примъненіи къ школь развитіе подобнаго соперничества ведеть къ нежелательнымъ последствіямъ. Оно возбуждаеть и поддерживаеть въ ученикъ желаніе добыть для себя лично то, что другимъ не достается, и мѣшаетъ развитію желательнаго расположенія быть пріятнымъ для всехъ техъ, чьимъ мненіемъ дорожить надо. Мы привыкаемъ измърять свое достоинство темъ, что мы въ состояніи сделать - но эта мъра обманчива: правая мъра достоинства-во внутреннемъ человъкъ, а та мъра, если преобладаеть, способна вносить въ жизнь и отношенія чувства необщительныя, -- тщеславіе и зависть. Здравому смыслу и бдительности воспитателя предлежить уравновъщивать по возможности эти теченія. Съ малыми д'ятьми особенно требуется осторожность въ распредъленіи

наградъ, и во всякомъ случав достоинство должно принадлежать не столько совершенному сколько добросовъстному старанію: столь важно дело, сколько свойство деланія. Чрезмфрная погоня за школьными наградами можеть гибельно отразиться на дальнъйшемъ развитіи молодыхъ людей, и въ будущей дізятельности ихъ превратится въ страсть къ похваламъ, наградамъ и отличіямъ (laudum immensa cupido). Изъ всъхъ видовъ награды самый лучшій, самый действительный, - это слово одобренія, во время сказанное добрымъ и разсудительнымъ наставникомъ. Но самою существенною и самою естественною наградою дъла служить всякому дъятелю чувство удовлетворенія совершеннымъ дѣломъ или работою. Если наставникъ съумълъ довести своихъ питомцевъ до живого ощущенія своихъ успеховъ, движеніе впередъ обезпечено. Когда дѣлатель заинтересованъ въ усовершении своего дъла и дълаетъ его добросовъстно, и можеть сказать себъ сознательно: «хорошо сдѣлано», это ему своя награда, которую можно назвать творческимъ сознаніемъ совершеннаго.

Здравая дисциплина не можеть обходиться безъ наказаній. Но какъ въ наградахъ, такъ и въ наказаніяхъ наставникъ долженъ быть крайне

бережливъ и разсудителенъ. Школа, гдѣ сыплются наказанія—нехорошая, нездоровая школа. У малыхъ дѣтей ощущенія сосредоточены главнымъ образомъ въ сферѣ физической природы, и для нихъ ощутительнѣе всего матеріальная сторона—и наградъ и наказаній. Но по мѣрѣ ихъ возрастанія, эта сторона теряетъ свое значеніе, и надежнѣе становится и для того и для другого обращаться къ воображенію, симпатіямъ и разсудку. Въ здравой школьной организаціи самымъ чувствительнымъ наказаніемъ должно служить чувство осужденія и порицанія со стороны наставника и товарищей.

Въ умственной области движеніе и развитіе мысли совершается посредствомъ ассоціаціи идей. Мысль таится въ душѣ, доколѣ не коснется ея и не приведетъ ее въ движеніе другая мысль, внушаемая тѣмъ или другимъ явленіемъ. То же самое происходитъ въ области нравственныхъ ощущеній: возбужденная мысль, приходя въ движеніе, ищетъ выразиться въ видимости, въ дъйствіи. Гдѣ только сошлось два-три человѣка вмѣстѣ, начинается взаимное внушеніе и воздъйствіе, и совершается непрерывно. Нерѣдко случается, что человѣкъ, приглядываясь къ пріемамъ и способамъ дурныхъ и преступныхъ дъйствій, самъ къ тому же склоняется; но и

склонность къ добру подчиняется такому же закону внушенія и воспріимчивости, и тѣсно связана съ свойственнымъ болѣе или менѣе каждому стремленіемъ къ подражательности. Вникая въ это свойство, мы видимъ, что оно дѣйствуетъ во многихъ случаяхъ автоматическимъ побужденіемъ, въ началѣ даже безъ участія воли. Въ этомъ смыслѣ подражательность можно считать источникомъ и двигателемъ человѣческихъ учрежденій, нравовъ и обычаевъ всякаго рода, и то, что ею возбуждено и въ ней утвердилось, трудно бываетъ въ послѣдствіи искоренить или излечить дѣйствіемъ разумнаго разсужденія и воли, и въ области умственной и въ области нравственныхъ ощущеній и понятій.

Есть, неоспоримо, какая-то скрытая внутренняя сила, которая возбуждаеть въ душѣ человѣка сочувственное движеніе при видѣ дѣйствія человѣческаго или человѣка дѣйствующаго, и захватываеть воображеніе. Это свойство долженъ имѣть въ виду воспитатель въ своихъ отношеніяхъ къ ученикамъ: живое слово учителя, живой примѣръ его—вотъ главные пути внушенія, коими онъ дѣйствуеть на ученика, возбуждая въ немъ дѣятельную силу,—воспитываеть волю его добрыми побужденіями и навыками, утверждаеть въ умѣ его живыя идеи и понятія.

Свойство сильнаго характера состоить въ способности управлять людьми, то есть въ способности внушенія, въ способности вызывать и оживлять въ нихъ сочувствіе и подражательность. Итакъ, долгъ учителя—прежде всего зорко смотръть за собою: весь образъ дъйствія его въ обращении съ учениками имъетъ, въ авторитетномъ его положеніи, внушительную силу. И надобно еще помнить, что всякій человъкъ въ дъйствіяхъ своихъ имъетъ заднюю мысль о томъ, какъ его разумфютъ, и чего отъ него ожидають: очень важно сознаніе, что ждуть отъ него добраго, а не дурного. Если ученику по привычкъ твердять все одно, что онъ негодный, что онъ злой и т. п., и онъ, пріучаясь къ этой мысли, становится негоднымъ.

Воспитатель тымъ увъренные можеть положиться на ученика своего, чымъ увъренные ученикъ, что воспитатель относится къ нему съ довъріемъ. Напротивъ того, постоянное недовыріе, подозрительность, частое повтореніе выговоровъ, наставленій, запретовъ, можеть повести къ деморализаціи ученика и къ ослабленію въ немъ дъятельной силы.

Говоря о внушеніяхъ, нельзя забывать о томъ, какимъ могучимъ орудіемъ внушенія служитъ, особливо въ наше время, литература,

и книжная и газетная. У всякаго образуется нынъ характеръ подъ сильнымъ воздъйствіемъ чтенія: Бавладъвая воображеніемъ, идеи и представленія, выхваченныя изъ книгъ, мало по малу дъйствуютъ на всю нервную организацію. Вотъ почему воспитатель не можетъ и не долженъ быть равнодушенъ къ содержанію и характеру книгъ, которыя обращаются въ рукахъ учениковъ его.



### ВЪ СИНОДАЛЬНЫХЪ КНИЖНЫХЪ ЛАВКАХЪ

### ПРОДАЮТСЯ СЛЪДУЮЩІЯ ИЗДАНІЯ

### К. П. Побъдоносиева:

0 подражаніи Христу. *Оомы Кемпійскаго*. Переводъ съ латинскаго. Изд. 6-е, съ размышленіями изъ духовныхъ писателей. СПБ. 1896. Ц. 1 р. 25 к.

Исторія Православной церкви до начала раздівленія церквей. Изд. 4-е. СПБ. 1898. Ц. **75** к.

Праздники Господни. Изд. 6-е. М. 1902. Ц. 50 к.

Побъда, побъдившая міръ. Изд. 9-е. М. 1898. Ц. 45 к. Мосновскій сборникъ. Изд. 5-е, допол. М. 1901. Ц. 1 р. 40 к. Христіанскія начала семейной жизни. М. 1901. Ц. 75 к. Исторія дътской души. Повъсть не для дътей. М. 1902. Ц. 1 р.

Новая школа. Изд. 2-е. М. 1899. Ц. 50 к.

Ученье и учитель. Педагог. зам'втки. М. 1903. Ц. 30 к. Призваніе женщины въ школ'в и обществ'в. М. 1901. Ц. 40 к.

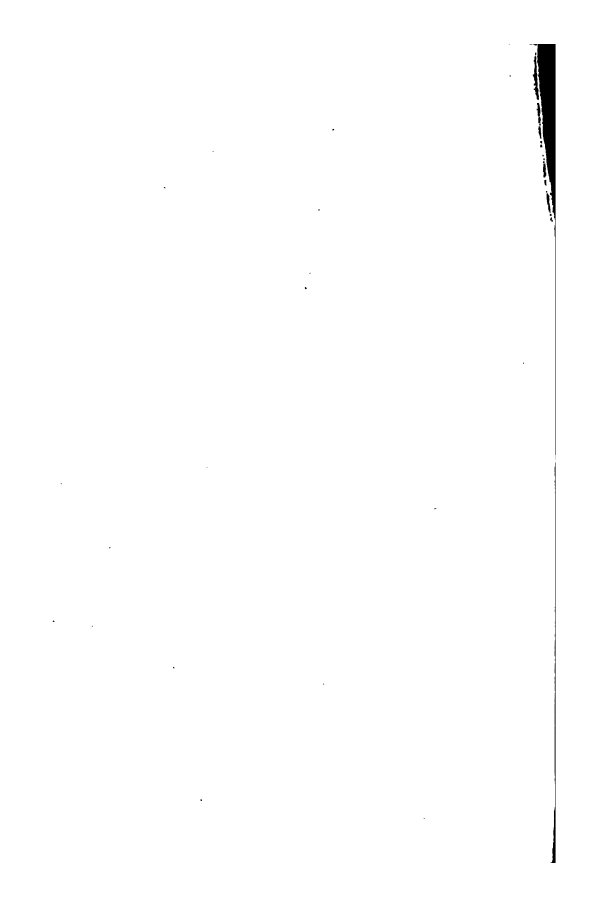
Сборникъ сочиненій Гилярова-Платонова, въ двухъ томахъ. М. 1899. Ц. 4 р.

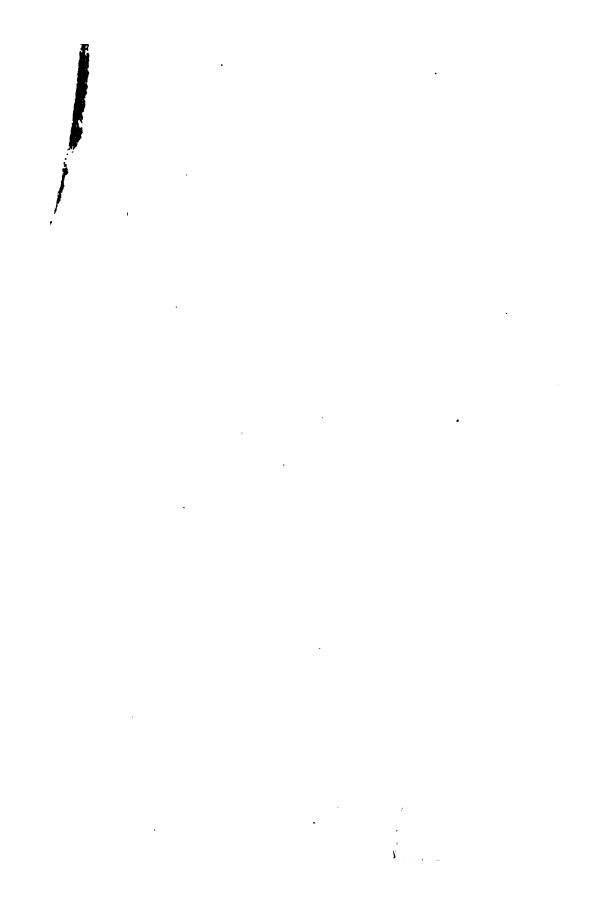
Основная конституція человъческаго рода. Соч. *Ле-Пле*. М. 1897. II. **75** к.

Въчная память. Воспоминанія о почившихъ. М. 1899. Ц. 75 к.

Правда о гр. Львъ Толстомъ. М. 1900. Ц. 15 к.







# ВЪ СИНОДАЛЬНЫХЪ КНИЖНЫХЪ ЛАВКАХЪ продаются слъдующія изданія

### К. П. Побъдоносиева:

**О подражаніи Христу.** *Оомы Кемпійскаго*. Переводъ съ латинскаго. Изд. 6-е, съ размышленіями изъ духовныхъ писателей. СПБ. 1896. Ц. 1 р. **25** к.

Исторія Православной церкви до начала разд'єленія церквей. Изд. 4-е. СПБ. 1898. Ц. **75** к.

Праздники Господни. Изд. 6-е. М. 1902. Ц. 50 к.

Побъда, побъдившая міръ. Изд. 9-е. М. 1898. Ц. **45** к.

Мосновскій сборникъ. Изд. 5-е, допол. М. 1901. Ц. 1 р. 40 к.

Христіанскія начала семейной жизни. М. 1901. Ц. 75 к.

Исторія дѣтской души. Повѣсть не для дѣтей. М. 1902. Ц. 1 р.

Новая школа. Изд. 2-е. М. 1899. Ц. 50 к.

Ученье и учитель. Педагог. замътки. М. 1903. Ц. 30 к.

Призваніе женщины въ школѣ и обществѣ. М. 1901. Ц. 40 к.

Сборникъ сочиненій Гилярова-Платонова, въ двухъ томахъ. М. 1899. Ц. 4 р.

Основная конституція человъческаго рода. Соч. *Ле-Плѐ*. М. 1897. Ц. **75** к.

Въчная память. Воспоминанія о почившихъ. М. 1899. Ц. 75 к.

Правда о гр. Львъ Толстомъ. М. 1900. Ц. 15 к.



Geremial Curti

# УЧЕНЬЕ И УЧИТЕЛЬ.

Педагогическія замѣтки.

горая книжка.

Изданіе К. П. Побъдоносцева.

Москва.—1904

. 1

# ученье и учитель.

## Педагогическія замѣтки.

вторая книжка.

Изданіе К. П. Побъдоносцева.



М О С К В А. Синодальная Типографія. 1904.

# Educ 2019.04.15

Harvard College Library
Sept. 3, 1913
Bequest of
Jeremiah Curtin

Дозволено цензурою. Москва. 1904 года. Февраля 25 дня.



Jeremiah Custu

### УЧЕНЬЕ и УЧИТЕЛЬ.

Педагогическія замътки.

Въ томъ состоитъ великое значение религии для воспитания характера, что она, оживляя въ насъ сознание Бога и присутствия Божия, даетъ единство всей нашей жизни. Какъ необходимо, но и какъ трудно удержать это ощущение единства! Наша цивилизация чёмъ боле совершенствуется, темъ боле отлучаетъ людей другь отъ друга и разбиваетъ жизнъ каждаго изъ насъ на разныя части, мало между собою связанныя. Чёмъ боле усложняется жизнъ, темъ боле расчленяется. Успехъ промышленности основанъ на разделении труда, успехъ знания— на специализации наукъ. Жизнъ наша раздроблена на кусочки, раздроблены и обязанности.

Иныя-лежать на насъ въ домв и въ семьв, другія—вив дома, въ отношеніяхъ къ людямъ; всв онв расписаны и занумерованы, иногда въ гомеопатическихъ дозахъ, чтобы не очень смунасъ. Стремленіе разділять жизнь малыя части, къ которому во всякое время склоненъ былъ человъкъ, — овладъло въ наше время всеми. Что же можеть теперь связать во едино нашу раздробленную жизнь? Ничто иноетолько мысль о Богв и Его отношеніи къ нашей жизни; только это откроеть намъ истинное значеніе бытія нашего, дасть возможность—сквозь массу дробностей, изъкоихъ по необходимости состоить жизнь наша, распознать единую великую вселенскую цёль, одушевляющую и возвышающую бытіе человіческое. Весь успіххь нашей жизни состоить въ сознаніи этого основнаго ея единства, въ коемъ ясна становится взаимная связь всъхъ частей нашей жизни, ясно истинное значеніе всіхъ малыхъ діль и явленій, изъ коихъ составляется жизнь наша. Въ следъ поступкамъ и деламъ нашимъ долженъ слышаться голосъ оживляющаго духа, напоминающаго, что мы стремимся воплотить въ жизни высшее начало, видъть передъ собою ясный конецъ и цель ясную. А это возможно только въ Богѣ; лишь въ мысли о Богѣ можемъ мы

обръсти равновъсіе земного бытія, уразумъть идею единства жизни; лишь въ мысли о Богъ мы сами себя обрътаемъ посреди безчисленныхъ дробностей жизни.

Обучение въръ должно быть сосредоточено на лицъ Господа Іисуса и на Евангельскомъ ученіи. Но всякій вірующій принадлежить къ церкви, а церковное ученіе основано на догмать, и потому основа учительства должна быть догматическая. Ошибаются ть, кто думаеть, что эта основа должна быть преимущественно нравственная. Начала нравственнаго ученія непрочны и шатки, если не коренятся въ въръ. Оставленный самому себъ, человъкъ воспитывается средою, воспринимая тв йдеи, тв ученія, тв примъры, кои видитъ и слышитъ около себя. Для того чтобы не растерялся человъкъ въ своихъ впечатленіяхъ, привычкахъ и желаніяхъ, нужно ему имъть въ душъ своей сокрытый источника силы, которая научить и поможеть отринуть злое и избирать благое, различить ложь и правду, создать себъ внутреннюю жизнь и распознать явственно цель своей жизни. Единственный источникъ этой силы-въра, и наши върованія должны быть точны и способны выравиться въ нашемъ сознаніи ясно и опредълительно. Вотъ почему въ ученіи вѣры необходимо знаніе догматическое.

Иной готовъ сказать: «все ученіе Евангельское заключается въ любви—и мнѣ этого довольно, и я предъ лицомъ всѣхъ выступаю съ началомъ любви ко всѣмъ людямъ».

Но одно это начало еще не дъйственно и легко расплывается въ безплодномъ сентиментализмъ. Оно не даетъ прочныхъ результатовъ. Мало одной любви для ръшенія всъхъ вопросовъ жизни. Любовь должна соединиться съ знаніемъ, и въ этомъ состоитъ цъль воспитанія и начало образованія характера въ человъкъ.

Вотъ почему истинное воспитаніе должно утверждаться на религіи.

Только тоть хорошій учитель, кто им'веть религіозное настроеніе: одно лишь оно служить опорой ученію нравственному. Иначе—какъ утвердить онъ въ душ'в ученика понятіе о добр'в и зл'в, о нравственномъ д'вйствіи и безнравственномъ. Наказаніе для этого недостаточно: наказаніе само по себ'в—д'вйствіе одной грубой силы.

Новыя попытки утвердить школу, помимо религіи, на нравственномъ ученіи всюду оказываются и всегда окажутся безплодными. Нравственныя начала ученія испарятся и исчезнуть, или поблекнуть до безразличія, уступивъ мѣсто

матеріальнымъ побужденіямъ. Но ученіе основанное на религіозныхъ началахъ вводить душу въ новую, духовную сферу, открываеть ей горизонты духовной жизни, оставляеть въ ней идеи и понятія,—которыя если и поблѣднѣють, совсѣмъ исчезнуть не могуть, не забываются, и даже, поблѣднѣвъ, снова нерѣдко возвращаются въ душу, освѣжая ее.

Понятіе о духовной цільности человіка вытесняется дробленіемъ ея на отдельныя способности и силы, изъ коихъ каждая развивается и дъйствуетъ по своимъ особеннымъ законамъ и въ полномъ разобщении съ другими. Возникаеть представление о какомъ то ящикъ съ глухими перегородками: вотъ въ этой клеткв мъсто для догматики-то по части благодати; а рядомъ, за перегородкою помѣщается искуство--это департаменть вкуса; тамъ, въ сторонъ, наука, куда никакая способность, кромъ отвлеченной мысли, проникать не должна; а тамъ и нравственность. Естественно, что для того, кто свыкся съ этими представленіями, трудно допустить, что всв способности человъка подчиняются высшей духовной силь сознаніемъ просвътленнаго самообладанія, и что въ сущности у всъхъ одна задача—создание цъльнаго образа нравственнаго человъка. И такъ становится намъ понятенъ человъкъ какъ равнодушное вмъстилище, въ которомъ укладываются разныя способности, и мы продолжаемъ толковать о высокомъ значеніи личности, не замъчая, что мы же подорвали его, откинувъ понятіе о внутренней пъльности. Намъ не представляется нисколько невозможнымъ, чтобы одинъ и тотъ же человъкъ върилъ въ одно, зналъ другое, восхищался третьимъ... Когда понадобится, можно открыть одинъ ящикъ, а всъ прочіе закрыть...

Кому случалось следить за развитіемъ умственныхъ и душевныхъ способностей въ ребенкъ съ самаго ранняго возраста, тотъ въроятно замъчалъ, что прежде всего вниманіе его останавливается на самыхъ общихъ, отвлеченныхъ и въ то же время самыхъ практическихъ вопросахъ, по ихъ прямому отношенію къ личности каждаго. Онъ старается уяснить себъ, что такое Богъ, свое отношеніе къ Богу, въ чемъ выражается Промыслъ, откуда добро и вло; онъ вслушивается въ первое лепетаніе своей совъсти и съ жадностью разспрашиваеть объ отношеніи міра видимаго къ міру невидимому, коего первоначальное темное ощущение проявляется въ особенномъ чувствъ ужаса, неизвъстно откуда западающемъ въ душу ребенка. Потомъ,

по мфрф того какъ расширяется кругь его ощущеній и новыя представленія, одно за другимъ, выдъляются изъ сплошной массы явленій, онъ прежде всего старается по своему приладить ихъ къ понятіямъ, уже пріобрѣтеннымъ имъ, связать новое со старымъ, и все что дълается съ нимъ или въ его глазахъ, обратить въ урокъ для себя. Неожиданность этихъ примъненій и быстрота, съ которою сужденіе слъдуеть за каждымъ наблюденіемъ, часто бывають поразительны и указывають на внутреннюю, никогда не перестающую работу души. Тамъ, на какомъ-то неугасающемъ огнъ, весь матеріалъ, пріобр'втаемый извив, какъ будто растопляется и въ новомъ видъ немедленно идетъ въ дъло самообразованія. Кажется, что главная задача состоить именно въ облегчении этой внутренней работы, такъ чтобы содержаніе, потребное для нея, никогда не оскудъвало и въ то же время не подавляло самод'вятельности своимъ обиліемъ.

И въ развити цълаго народа начальное по существу своему усвоивается и опредъляется въ началъ. Возьмите любую образованность, завершившую полный кругъ своего развитія, и вы найдете въ основъ ся систему религіозныхъ върованій. Изъ нихъ вытекаютъ нравственныя

понятія, подъ вліяніемъ коихъ слагается семейный и общественный быть. Нельзя себѣ представить цѣльнаго и свѣжаго народа, который не имѣлъ бы вѣры. Вѣра предполагаетъ сознанный и недостигнутый идеалъ, верховный и обязательный законъ; а кто усвоилъ себѣ законъ и внесъ его въ свою жизнь, тотъ черезъ это самое сталъ выше міра явленій и пріобрѣлъ надъ собою творческую силу: тотъ уже не прозябаетъ, а образуетъ себя... (Самаринъ).

(ochical

Первая, основная, живая и лъйственная школа Закона Божія—есть церковь, т. е. храмъ Божій, съ его богослуженіемъ, чтеніемъ и пѣніемъ. Благо тому, кто въ этой школь почерпалъ первые уроки въры, которые послъ, въ школь искуственно созданной, могли ему казаться тяжкимъ бременемъ. Наша православная церковь обладаеть для сего неоцівненным сокровищемъ, коего лишены другія. Нѣтъ ни одного догмата, ни одного великаго или важнаго лица и событія Ветхозав'ятной и Евангельской исторіи, что бы не находило себъ-не только отголоска, — но и живого образа въ составъ нашего богослуженія. Всему найдется туть отраженіевъ стихирахъ, догматикахъ, антифонахъ, канонахъ, псалмахъ и пареміяхъ. И все это является

въ словъ исполненномъ глубокой поэзіи и въ связи, въ неразрывной связи слова съ пиніемъ размъреннымъ и разсчитаннымъ на слово.—Но этимъ сокровищемъ мы такъ скудно пользуемся, что многіе и совсъмъ съ нимъ незнакомы; такъ что эти, самыя существенныя, самыя внятныя для народа и поучительныя части нашего богослуженія пренебрегаются, для краткости, въ совершеніи обряда, и оставляется лишь остовъ его, оживляемый только молитвою простыхъ душъ приходящихъ въ церковь.

Хорошо тому, у кого этою школою богопочтенія и в'вроученія служила своя приходская церковь, церковь, гдф вся семья изъ рода въ родъ молилась и освящала молитвой всв важныя событія семейной жизни. Нынъ, съ непомърнымъ возростаніемъ городовъ, съ безпрерывною смъной городского населенія, съ приливомъ толны къ городскимъ центрамъ, изсякаетъ или совсъмъ утрачивается это значение прихода и приходской церкви. Въ большихъ городахъ, особливо въ столицахъ, замѣною прихода для высшихъ слоевъ общества служать домашнія церкви, съ ихъ церемоніальнымъ видомъ, съ ихъ обръзаннымъ, неръдко искалъченнымъ богослуженіемъ-жалкая заміна, посреди коей исчезаеть духовная связь семьи съ церковью. Въ

учебныхъ заведеніяхъ съ общежитіемъ заводится своя церковь-предполагается обыкновенно, что живущіе совм'єстно ученики должны составлять какъ-бы одну семью, собирающуюся въ церкви или около церкви. Но какъ рѣдко осуществляется этотъ идеалъ въ действительности; --- для этого нужно редкое соединение въ одномъ воспитательномъ духѣ начальства съ учебнымъ персоналомъ и съ настоятелемъ церкви законоучителемъ: - благодатное явленіе - крайне рѣдкое. Войдите въ такую церковь — вы увидите ряды учениковъ, механически собираемые къ извъстнымъ мъстамъ, или дъвицъ, на подобіе куколъ выправленныхъ къ стоянію, увидите начальство, бездушно стоящее и скучающее — развъ для наблюденія за порядкомъ...

Всякая школа считаеть себя въ правъ слыть школою религіознаго обученія, когда въ числъ предметовъ значится на первомъ мъстъ Законъ Божій. Но что означаетъ преподаваніе Закона Божія? Мало, бъдно, если это значить только учебная священная исторія и вопросы и отвъты на память изъ катихизиса. Учить Закону Божію должно бы значить: учить живой въръ. Мало учить только, какъ жилъ и училъ и умеръ и воскресъ Господь Іисусъ: надо дътямъ ощу-

тить, что нельзя имъ жить безъ Господа Іисуса, что слова Его и рѣчи должны перейти въ ихъ жизнь и въ ихъ природу; чтобы они поняли и ощутили, что значить носить имя Христово, быть христіаниномъ, что значитъ ходить предъ Богомъ, хранить правду въ душѣ и страхъ Божій,— то есть храненіе чистоты своей передъ Богомъ. И тотъ, кто учитъ ихъ, долженъ помнить, что дѣти смотрятъ въ глаза ему и не только слушаютъ рѣчи его и уроки, но ищутъ въ немъ видѣть христіанина, хранящаго и творящаго правду...

Таковъ идеалъ. Но когда мы обращаемся къ дъйствительности, видимъ передъ собою учебники съ прибавкою учебныхъ пособій, видимъ программы съ номенклатурою предметовъ и съ раздъленіемъ курсовъ по классамъ. На первомъ планъ-священная исторія Ветхаго и Новаго Завъта, при чемъ съ перваго года, въ послъдующіе года, повторяется расписаніе тъхъ же самыхъ предметовъ, съ предполагаемымъ только расширеніемъ разъ уже преподаннаго, при чемъ св. Евангеліе входить ва состава свя*щенной исторіи* и разбивается на «уроки» и на множество вопросовъ, которые экзаменаторъ будетъ предлагать «испытуемымъ» детямъ, и которыми многихъ изъ нихъ будетъ приводить въ смущение и слезы.

Никакую въру невозможно отдълить отъ культа, соединеннаго съ върою, то есть отъ богослуженія, и въ особенности отъ нашего православнаго богослуженія. Здъсь върованіе, облекаясь въ слова, образы и звуки, оживляетъ и возвышаетъ сердечное чувство и правду его освъщаетъ красотою.—Отръшенное отъ богослуженія, преподаваніе Закона Божія отръшается отъ церкви. Но гдъ оно неразрывно связано съ церковью, гдъ дъти, участвуя въ чтеніи и пъніи церковномъ, привыкаютъ жить въ церкви ея жизнью и понимать и чувствовать глубину и красоту церковнаго обряда, тамъ только преподаваніе Закона Божія пріобрътаеть желаемую полноту.

Однако и тамъ, гдѣ оно отрѣшено отъ церкви, программа Закона Божія заключаетъ въ себѣ ученіе о богослуженіи, разбитое также на множество вопросовъ. Такое ученіе мертво само по себѣ, и въ дѣтскихъ умахъ и въ устахъ преподавателя становится для дѣтей несноснымъ мученіемъ, когда имъ предлагаютъ вопросы о подробностяхъ церковныхъ сосудовъ и облаченій, совершенія таинствъ и разныхъ церковныхъ чиноположеній...

Учебныя ваведенія растуть и наполняются, и вмѣстѣ съ тѣмъ расширяются, раздуваются и пухнуть программы предметовъ, кои должны быть преподаваемы и выставлены полнымъ спискомъ въ аттестатахъ и дипломахъ, составляющихъ конечную цѣль преподаванія. Нужны преподаватели—и ихъ готовятъ въ многочисленныхъ учительскихъ институтахъ и семинаріяхъ. Все это расписано въ порядкѣ, размѣчено и утверждено штатами и все это красуется на выставкахъ, отъ времени до времени устрояемыхъ на показъ всему обществу.

И все это — кимвалъ звенящій и мѣдь бряцающая, если все это лишено духа жизни и не скрѣплено единственно вѣрною, единственно прочною связью всякаго воспитанія и обученія—сознаніемъ долга во всякомъ дѣлѣ, къ какому бы кто ни готовился. Это сознаніе долга должно проникать весь строй учебнаго заведенія, начиная отъ начальства и кончая послѣднимъ изъ учениковъ: гдѣ нѣтъ его, тамъ весь строй трещитъ по швамъ и мало по малу распадается; гдѣ нѣтъ его, тамъ нѣтъ духовной связи ни между членами учащаго состава, ни между ними и учениками; нѣтъ интереса въ воспитательномъ дѣлѣ, нѣтъ ни въ комъ изъ учащихъ и учащихся той любви къ своей школѣ, на которой живеть, растеть и укрыпляется изъ рода въ родъ всякая школа. И воспитаніе и ученіе становится только механикой—стало быть ложью и обманомъ-и плоды его, горькіе для души, горьки для возрастающихъ покольній, -- какъ бы ни казались блистательны конечные результаты ученія въ видѣ похвальныхъ аттестатовъ и добываемыхъ при помощи ихъ мъстъ, чиновъ и отличій. Много слышится нынъ ръчей о мобеи въ воспитательномъ учебномъ дълъ-но что значить эта разглагольствующая о себъ любовь, когда и она не основана на томъ же сознаніи долга, имъ не руководится и не укрѣпляется?

Съ самаго начала въ ребенкъ, тъмъ болъе въ юношъ, должно быть воспитываемо ото сознаніе долга, на каждой работъ входящей въ обученіе, на каждомъ дъйствіи входящемъ въ воспитаніе. Но его слъдуеть неуклонно воспитывать: ни правило, ни приказаніе само по себъ для этого недостаточно, потому что не имъеть духовной основы. Дъло учителя дать работу уму, понятливости и умънью каждаго ученика—и его дъло требовать, чтобы каждая работа исполнена была добросовъстно, по мъръ того что каждый въ состояніи понять и сдълать. Онъ долженъ удостовъриться, что понято и что

не понято, и непонятое долженъ поправить въ умъ ученика, для того чтобы сообщить ему и укрѣпить въ немъ привычку вдумываться въ то, что онъ дълаеть, и желаніе сдълать-исправно и удовлетворительно, такъ чтобы всв могли понять и оценить его работу. Только при этомъ условіи работа получаеть интерест для того, кто ее дълаетъ. Если же учитель всю свою оцвику работы разумветь только голою цифрою отм'тки, выговоромъ или взысканіемъ, не заботясь о томъ, какой слъдъ то или другое оставить въ умѣ ученика, --- ученикъ остается на томъ же мъсть отупьнія или протеста, безъ движенія впередъ, а самъ учитель являеть въ себъ только куклу механически заведенную и механически движущуюся. Такъ идутъ одинъ за другимъ механически учебные дни и часы, наполняясь раздраженіемъ и скукою, докол'в не приведуть къ критической эпохъ каждаго учебнаго года-къ столь же механическому экзамену-къ паутинъ, которую прорываеть больмуха, тогда какъ малыя мухи въ ней запутываются. Тъмъ не менъе и большія и малыя кое какъ совершають весь путь ученія, получая аттестаты—е sempre bene.

Но какіе же результаты всей этой операціи, производимой надъ массою возрастающаго поко-

льнія? Получается покольніе дряблое, хилое, безь сознанія долга, стало быть безь воли, безь умінья ділать опреділенное діло; — оть массы отділяются лишь способные, незнающіе, куда направить свою способность и большею частью направляющіе ее лишь къ матеріальному улучшенію своего быта и къ добыванію всякой прибыли. Благо тому изъ нихъ, кому удастся попасть подъ руку знающаго, опытнаго и сердечнаго человіка, кто захочеть и съуміветь поставить его на діло и на ділів воспитать его. Но что ему дала, къ чему его приготовила школа, снабдившая его патентомъ— на всів четыре стороны искать судьбы своей?

Чувству долга нечего искать основаній юридическихъ въ понятіи права и обязанности. Корни его въ органической природѣ человѣка и семьи. Оно зарождается въ союзѣ мужа и жены, родителей и дѣтей, въ общей жизни семьи ѝ въ общемъ хозяйствѣ. Въ этой сферѣ прямыя начала взаимной заботы, взаимнаго служенія, попеченія старшихъ о младшихъ, порядка и послушанія, исправности и добросовѣстности въ работѣ:—каждый знаетъ свое мѣсто и свое дѣло. Гдѣ благоустроена простая семья, тамъ чувство долга возникаетъ и развивается естественно, соединяясь съ судомъ совъсти, и образуется мало по малу привычка дълать должное.

Когда ребенокъ изъ семьи переходить въ школу, школа должна укрѣплять и развивать далье и это чувство и эту привычку-всымъ своимъ строемъ, и прежде всего примфромъ лицъ руководящихъ школьнымъ обученіемъ и воспитаніемъ. Пріучить дітей къ порядку сознательнаго и добросовъстнаго труда-значить послужить къ созданію въ смѣшанной массь отдъльныхъ личностей и къ образованію характеровъ-дъло великое и великая служба обществу и государству. Если же школа не удовлетворяеть этой главной цели, если руководящія ею лица смотрять на свое дело какъ на ремесло, и сами не относятся къ своимъ действіямъ доброеовъстно, то школа можетъ дать дътямъ вмъсто добрыхъ одни дурные навыки, и способна разорить добрые задатки нрава, вынесенные изъ семьи.

Что посѣяно въ начальной школѣ, то переходитъ съ дѣтъми въ школу среднюю и выростаетъ въ ней—на укрѣпленіе добрыхъ или дурныхъ навыковъ. Окрѣпшая въ сознаніи долга, въ отчетливости труда, въ охраненіи порядка, школа выводить въ крѣпкую силу выпускаемое

изъ нея новое поколѣніе молодыхъ людей—они станутъ строителями не только своей судьбы, но и судьбы цѣлаго общества въ послѣдовательной смѣнѣ работниковъ, выходящихъ на общую ниву труда.

Никогда не было столько, какъ въ наше время, ваботы объ устройств в обученія и воспитанія; но на что она обращается? На умноженіе и снабженіе учебныхъ заведеній, на производство учителей, на принудительныя обязательнаго обученія дітей, на изысканіе денежныхъ средствъ для содержанія школъ. Посреди этихъ заботъ и усилій остается нерѣдко мало свободы и досуга для размышленія о томъ, какъ следуеть обращаться съ детьми, когда мы соберемъ ихъ въ школу, какъ и чему учить ихъ. Все это, устроивая школу, мы предполагаемъ уже заранъе обдуманнымъ и устроеннымъ посредствомъ спеціалистовъ, въдающихъ учебными департаментами. Казалось бы, что главный предметь попеченія—это именно діти, для коихъ школа устроена. Забота о дътяхъ-ото забота объ насъ самихъ, о цъломъ обществъ, о покольніи, которое возрастаеть: его надо намъ приготовить для жизни и дѣятельности-и приготовить лучше, нежели мы сами были приготовлены.

Дѣти являются въ школу и усаживаются и ждутъ, что съ ними будетъ. Является учитель и несетъ съ собою книгу и указку. Эта указка и замѣняетъ во все время систему обученія. Дѣтямъ указываютъ что имъ слѣдуетъ знать, и потомъ спрашиваютъ. А что такое дѣтская душа, до этого нѣтъ дѣла учителю, когда онъ механически ведетъ свое дѣло: во всякой душѣ—глубина, въ которую чѣмъ дольше вглядываешься, тѣмъ больше открывается въ ней таинствъ.

Но взрослый человькъ, подходя къ дътямъ, обыкновенно примъняеть къ нимъ складъ своего взрослаго ума, а не складъ ума дътскаго,-а этоть складъ совсемъ особенный. Ребенокъ начинаеть съ того, что смотрить, примъчаеть и собирает въ себя. Взрослый умъ износить изъ своего запаса готовое и пріобрѣтенное. Дътскій умъ работаеть *образами* и строить свои выводы изъ прямого наблюденія и опыта. почему воспитание должно бы Вотъ миться къ тому, чтобы охранять и воспитывать въ детскомъ уме эту воспріимчивость наблюдательной способности и готовность возбуждать вопросы о томъ, что онъ хочетъ знать: въ этомъ корень интереса оживляющаго обучение и первый залогь всякаго успаха-и не только на школьное время, но и на всю жизнь.

Но эту способность не только не поддерживаеть, но подавляеть наша обычная система воспитанія, сліпо приміняя къ ней на первыхъ шагахъ такъ называемую школьную дисциплину. Почему? Увы! потому что обычная система ставить себ'в главною целью достигнуть въ положенный срокъ извъстнаго, предположеннаго и предписаннаго результата. Однако все, что подавляеть въ человъкъ стремленіе и способность интересоваться, искать и спрашивать, противно главной задачь воспитанія—укрыпить человыка, чтобы онъ сталъ нуженъ для жизни и для дъла. Если юноша вынесетъ изъ школы и немного изъ матеріала учебнаго, воспитаніе не пропало даромъ, когда онъ вынесеть изъ школы чуткій умъ и запросы требующіе отвъта.

Блаженный Августинъ, разсуждая объ ученіи, говорить: «Безполезенъ золотой ключъ, когда не приходится къ замку, а на все годенъ простой деревянный ключъ, когда къ замку приходится». Невольно приходить на мысль это слово, когда смотришь на наши многопредметныя и широкія программы, примъняемыя безразлично къ цълой массъ учениковъ: у многихъ изъ нихъ большимъ ключомъ замки не отпираются. А наши программы имъютъ рыши-

тельное значеніе, и когда благоразумный учитель сталь бы прим'внять ихъ съ разум'вніемъ, его не похвалять, а осудять на экзамен'в.

И сколько есть школь въ глухихъ углахъ Россіи, гдѣ замкѝ эти отпираются только простымъ деревяннымъ ключомъ, а большому патентованному ключу туда и не проникнуть. И не поможеть дѣлу, когда повсюду требуются только ключи патентованные.

Ищущіе образованія стремятся быть образованными. Но что такое образованность? Чтобы войти въ образованность, мало еще пройти извъстный курсь и выдержать экзаменъ. Надобно пріобръсть задатки дъйствительнаго знанія и вынести изъ школы и желаніе и способность дальше воспитывать его въ себъ. Необразованность обыкновенно смешивають съ невежествомъ, то есть отсутствіемъ понятій о предметахъ знанія. Это необразованность натуральная, какую встръчаемъ у простыхъ деревенскихъ людей, не видящихъ свъта и не прошедшихъ школу. Но въ этой натуральной необразованности таится еще почва благодарная, --- когда коснется ея знаніе. Много хуже, много безотраднъе та необразованность, которая происходить отъ полуобразованія. Такое полуобразованіе, пи-

таемое чтеніемъ газеть и летучихъ произведеній ходячей литературы, особенно распространено въ наше время и составляетъ язву общественной жизни. Безпорядочное чтеніе передаетъ недисциплинированному уму только общіе взгляды и ходячія мижнія: оно само по себъ только спутываеть мысль и возбуждаеть одну претенвію знанія. Только д'айствительное знаніе помогаеть человъку различить и оцънить по правдъ ходячія мнѣнія и самому составить себѣ твердое Г правое митине. Натуральную необразованность желательно превратить въ образованіе; но человъкъ просто невъжественный, сознавая свое невъжество, не имъетъ претензій разсуждать о томъ, чего не знаетъ; но когда изъ этого состоянія мы выводимъ человъка въ полуобразованіе, мы приводимъ его въ худшее невъжество: въ немъ развивается, по мъръ невъжества, ложная претензія на знаніе и онъ стремится разсуждать о чемъ угодно, не имъя ни знанія, ни опыта. Дъйствительное же знаніе, воспитывая человъка, дълаетъ его способнымъ сказать «не знаю» о томъ, чего не знаетъ, и воздерживаетъ его отъ безпоря-, дочныхъ разсужденій внѣ предѣловъ его знанія.

Напрасно думають, что учитель образуется *знаніем*, что знаніе творить учителя. Знаніе

необходимо: учитель долженъ знать то, чему призванъ учить, но не въ учености учителя главное дъло. Учителя образуеть сочувственное единеніе съ природою, съ жизнью и бытомъ дътей, коихъ учить онъ призванъ. Добрый учитель живеть одною жизнью со своей школой. Никакой методъ, никакая система воспитанія сама по себъ не поможетъ успъху ученія, если учитель прилагаеть одну и ту же мърку ученья ко всемъ детямъ, съ коими иметъ дело. Каждый ребенокъ-самъ по себъ-своею природой, и существенно отличается отъ другого. Учитель тупой заучиль одну формулу и всемь одну ее твердить. Но живой учитель понимаеть, что имъеть дъло въ каждомъ ребенкъ съ живою душой: у каждой свои думы и свои интересы, и каждая способна отзываться только на такую річь, какая ей понятна; но кромі того и школа вся въ совокупности имъетъ свою душу и живеть своею жизнью, и смотрить въ глаза учителю открытыми глазами. Чтобы владъть ею, чтобы говорить съ нею, учитель долженъ отвъчать на эти запросы, возбуждая и поддерживая любознательный интересъ во всехъ и каждомъ. И то, чему онъ учить, о чемъ говорить, онъ долженъ знать такъ твердо и представлять себъ такъ ясно, чтобы могъ во всякую минуту отвътить на всъ вопросы, которыми отзываются дъти на урокъ и на ръчь его.

Когда образовалась такая живая связь между учителемъ и школой, дъйствіе учителя на учениковъ учительное и воспитательное, какъ всякое действіе духа, есть нечто сокровенное, не доступное внъшней повъркъ. Инспекторъ или наблюдатель, при внашнемъ осмотра школы, не въ силахъ проникнуть въ него. Потому иногда случается, что наблюдатель, повъряя состояніе и усп'яхи школы внішнею міркою экзамена, весьма ошибается, и не можетъ различить добро и успахъ тамъ, гда они сокрыты во внутренней жизни. Учитель вложиль мысль въ дътскую голову, -- и мальчикъ понимаетъ обращенную къ нему рѣчь учителя; но когда требуется изложить ее стороннему человъку въ видъ отвъта на вопросъ его, --- онъ смущенъ и не умъеть отвътить---надобно, чтобы эта мысль проносилась въ головъ и пустила корни прежде, чъмъ онъ въ состояніи будеть выразить ее осмысленно. Этого условія, къ сожальнію, не признаеть внѣшняя мѣрка экзамена, и потому неръдко требуеть отъ дътей того, чего они дать не могуть-но что даеть иногда только механическое дъйствіе неосмысленной памяти.

Мы склонны приписывать действенную силу методъ обученія. Но примъненіе той или другой метолы можеть имъть одно лишь механическое действіе, если ученикъ не понимаетъ, зачъмъ ему тотъ или другой урокъ. Заставить ученика учиться можно лишь тогда, когда онъ начнеть понимать, для чего онъ учится: въ этомъ смыслѣ настоящее ученіе состоить въ томъ, что ученикъ приводится къ знанію. Для этого добрый учитель обращается къ двумъ душевнымъ качествамъ, на коихъ утверждается знаніе: къ мобознатемьности и наблюдательности. Эти качества отыщеть добрый учитель въ душъ у каждаго, если потрудится вглядеться въ нее. Усвоить учение можно только посредствомъ внутренняго усвоенія: одно внъшнее для сего безсильно. А обычно у насъ къ сожаленію только внешнее: умъ ученика представляется какъ бы комодомъ со множествомъ ящиковъ и уголковъ, которые требуется всь наполнить фактами: предполагается, что они останутся въ умѣ навсегда и что каждое помѣщеніе служить ихъ хранилищемъ, изъ коего можно извлечь когда угодно потребное знаніе. И когда придетъ пора экзамена, всв эти ящики раскрываются на показъ; но-пройдеть немного времени — и всв эти запасы пропадуть безследно, потому что знаніе было механическое, д'вланное, а не жизненное.

Сократь быль великій учитель, —и сколько ученыхъ людей съ его времени отъ него заимствовали свое ученіе. Но въ смыслѣ нашего школьнаго учительства онъ былъ бы непригоденъ. Онъ не начинялъ своихъ учениковъ никакими знаніями. Самъ говоря о себъ, онъ называлъ себя умственною повитухою, т. е. помогалъ умамъ человъческимъ разрѣшаться идеями, износить изъ себя идеи. Сократъ создалъ искуство предлагать вопросы, донынъ носящее названіе сократическаго метода; но отв'яты на вопросы его скрывались уже въ умъ у того, кому предлагался вопросъ. Однако ни одинъ изъ учениковъ его не умѣлъ бы отвѣчать на школьномъ экзаменъ: на экзаменъ требуется знаніе. А Сократь обладаль удивительно тонкимъ искуствомъ приводить своими вопросами въ движеніе умы, возбуждать въ нихъ работу, которая понуждала ихъ проверять въ себе идеи и понятія. И такимъ образомъ, не уча ничему, Сократъ выводилъ учениковъ, которые сами могли всему научиться.

Блаженный Августинъ (въ своей исповъди), описывая годы школьнаго ученія, говорить: «любили мы играть въ волю, и за то насъ наказывали люди, которые делали то же самое, что мы; только-пустяки у большихъ людей называются долами, а когда дети темъ же занимаются, ихъ за то наказывають старшіе».--Не подлежитъ сомнънію, что неръдко пустяки у большихъ людей называются дълами. Видишь, люди чрезвычайно заняты, и когда спросишь, говорять—заняты дъломъ; но половина того, что дълають, оказывается одна игра въ пустяки. Такъ разсуждаемъ иной разъ мы взрослые о дълахъ и занятіяхъ другихъ людей; но, въдь, у детей глаза не плоше, чемъ у насъ, они все замѣчають, ко всему приглядываются. Ты учишь ребенка, даешь наставленія и уроки, а онъ на тебя смотритъ и судитъ тебя, какт ты есть, а не по рвчамъ твоимъ.

Экзаменъ въ смыслѣ испытанія—дѣло нужное и полезное. Въ этомъ смыслѣ онъ возбуждаетъ и поддерживаетъ сознательную энергію и учителя и ученика! Но въ дѣйствительности экзаменъ перестаетъ быть испытаніемъ и превращается въ механическую мпрку матеріала, помѣщаемаго въ голову и въ память ученика

въ качествъ знанія. Въ этомъ смыслъ экзаменъ становится *бъдою* школьнаго дъла. Тогда-провесть цвлый классь черезъ экзаменъ-становится главною цилью и главнымъ предметомъ обученія: главная забота и учителя и ученикачтобы экзаменъ прошелъ благополучно, и учитель невольно стремится сократить по возможности нервное напряженіе всей операціи краткими и быстрыми вопросами, обращаемыми къ памяти ученика. При этомъ совсемъ забыта главная цъль обученія—умственное развитіе ученика. На послъднихъ дняхъ курса сосредоточивается все напряжение и учителя и учениковъ, для того чтобы вмѣстилось въ головы все то количество учебнаго матеріала, какое должно явиться на экзаменъ въ качествъ знанія. Начинаются особливыя заботы учебнаго начальства оградить върность такъ называемаго испытанія отъ всякихъ уловокъ со стороны учениковъ, изобрѣтаются для сего всякаго рода механическія предосторожности, и ствсненія свободы ученика во время экзамена; а со стороны учениковъ изобрѣтаются средства-безъ труда или съ наименьшимъ трудомъ отвътить на предполагаемые вопросы. Между темъ въ целомъ классе день и ночь происходить такъ называемое зубреніе учебнаго матеріала по программамъ и билетамъ экзамена, и наконецъ къ утру назначеннаго дня собирается вся истомленная толпа на судъ испытанія. Дѣло завершается—иногда только къ ночи—торжествомъ однихъ и горькимъ рыданіемъ другихъ, при чемъ иные послѣдніе становятся первыми, а первые послѣдними. Если спросить—на какомъ основаніи—трудно будеть отвѣтить.

Скажутъ: на основаніи отвътовъ на билетики, взятые изъ программы преподаванія предмета. Эта программа тщится обыкновенно обнять всъ части предмета, и въ общихъ выраженіяхъ, и во всъхъ подробностяхъ, при чемъ предполагается, что все это пройдено, что все это должно быть понято и усвоено, и что все это должно быть начертано въ памяти каждаго ученика...

Въ системъ экзамена все какъ будто разсчитано на то, чтобы держать учениковъ въ нервномъ напряженіи, а не давать имъ времени одуматься и обмъняться, дабы они всъ свои силы, особливо же память, направили безъ отдыха на приготовленіе къ экзамену. Но когда бы обученіе происходило въ теченіе года съ истинною цълью умственнаго развитія учениковъ, надлежало бы напротивъ того передъ экзаменомъ оставлять имъ нъсколько дней свободныхъ, дабы они могли спокойно опознаться въ своихъ свъ-

дѣніяхъ, сознательно различая существенное отъ несущественныхъ подробностей и приготовить себя къ дѣйствительному испытанію.

Бъдныя дъти! Тяжелъ для нихъ экзаменъ и въ домашней обстановкъ школы, когда единственная цъль его—повърка, поглотили ли они въ себя въ теченіе положеннаго срока, и къ положенному дню, всъ тъ знанія, или лучше сказать, всъ тъ предметы и вопросы, какіе поставлены въ программъ. Похоже на то, какъ бы дъло шло о переливаніи драгоцънной жидкости изъ большой бутыли въ маленькіе сосуды подставленные: все ли изъ большого сосуда вылито и всъ ли малые сосуды наполнены...

Но сколько еще тяжеле имъ, когда это испытаніе производится Коммиссіей, съѣзжающейся въ школу въ положенный день и составленною изъ представителей разныхъ органовъ наблюдающей за повѣркою власти! Какое волненіе предшествуетъ этому роковому дню, особливо когда школа находится гдѣ-нибудь въ глухой деревнѣ, куда не скоро и доѣдешь, и гдѣ приходится иногда днями выжидать наѣзда. Садятся строгіе судьи, изъ коихъ никто не знаетъ ни школы ни дѣтей—и никому изъ нихъ некогда познакомиться съ внутреннимъ міромъ школы и войти сколько нибудь въ жизнь ея-они спешать кончить здесь и переехать въ другое мъсто. И передъ лицемъ ихъ какой страхъ, какое смущеніе-учителю, учительницѣ, дътямъ, ожидающимъ за отвътъ-свидътельства и той или другой льготы, ибо льгота всюду связана съ экзаменомъ. А въ числъ строгихъ судей — много ли найдется имъющихъ понятіе о предметь ученія и экзамена. Зачъмъ знать--передъ ними программа и рядъ вопросовъстоить предложить любой вопрось и потомъ слышать, какъ отвъчаеть ребенокъ, -- и когда онъ запнется, перерывать его вопросами, какіе взбредуть на умъ. Блаженна школа, гдв мирно и съ успъхомъ проходитъ такое испытаніе! Но сколько плача бываеть иногла послѣ него въ школв и двтямъ и учительницв!

Обычное въ учебномъ дѣлѣ упражненіе и испытаніе—писать сочиненія на заданныя темы. Дѣло это крайне нужное и полезное, когда ведется разумно, что не всегда бываеть. Прежде всего необходимо выбрать темы, приспособленныя къ степени развитія каждаго ученика, къ предметамъ, о коихъ онъ имѣетъ понятіе, наконецъ къ интересу его и вкусу, на сколько то и другое подмѣчено. Если же темы выбраны

необдуманно или выражены неопредълительно, работа будетъ тяжкая и безплодная.

Иной учитель приступаеть къ ученикамъ съ такимъ требованіемъ: выражайте ваши мысли въ сочиненіи, и затімъ судить о сочиненіи по тому, какъ, по его мненію, и какія мысли въ сочиненіи выражены. Однако не легко въ каждомъ случав разобрать, какія свои мысли можеть имъть тоть или другой ученикъ о томъ или другомъ предметь. Говорять ему: читайте книги и потомъ обдумывайте. Но какія книги? Для этого требуется разумное руководство, — а если нътъ его, то отъ случайнаго и безпорядочнаго чтенія голова начиняется только тысячами безсвязныхъ словъ, фразъ и понятій. Притомъ-для чтенія осмысленнаго требуется время, извъстный досугъ, а гдъ добыть то и другое ученику въ массъ предметныхъ по программъ уроковъ?

Но что значить для ученика мыслить, — объ этомъ всё разно думають и разсуждають. А пріучать его мыслить — первое, казалось бы, дёло въ школё. Мыслить, т. е. давать себё отчеть въ томъ, какъ вяжутся между собою понятія и образы и какъ все выходить одно изъ другого какъ слёдствіе и причина, и какъ понятіе точное и опредёлительное выражается въ словё.

Кто имѣетъ привычку такъ мыслить, тотъ можетъ и правильно выразить въ словѣ своемъ мысль о предметѣ мышленія. Въ школѣ должна зачинаться и воспитываться самая драгоцѣнная и для человѣка и для всего общества способность размышлять и судить здраво.

Говорять, что школа существуеть для ученія, а не для воспитанія. Это неправда. На этомъ ложномъ основаніи учреждаются учебныя заведенія, наполняются массою учениковъ, распредъленныхъ по классамъ, учитель имѣетъ дѣло съ безличною массой—и ему не важно, кого онъ учить и кого спрашиваеть, а важно только, какой отвѣть дается на формальные вопросы программы и сколько учениковъ прошло успѣшно черезъ экзаменъ и получило права, соединенныя съ цифрою успѣха. Неудивительно, что ученики покидають такую школу съ радостью и выносять изъ нея недовольство школою или даже отвращеніе отъ нея.

Нѣтъ, ученіе безъ воспитанія невозможно, ибо на ученіи долженъ воспитываться характеръ, на ученіи зиждется интересъ къ предмету ученія, на ученіи образуется привычка къ добросовъстному и сознательному исполненію труда; на ученіи воспитывается опрятность и внѣш-

нихъ обычаевъ жизни и обращенія съ людьми. Въ разумной системѣ обученія всякій ученикъ является единицею, лицомъ, изъ коего ученіе должно извлечь и привесть въ развитіе тѣ способности и наклонности, какія въ немъ оказались. Гдѣ нѣтъ этого, тамъ остается только механика и ученія и воспитанія, механика безъ содержанія. Гдѣ это есть, тамъ ученикъ привязывается къ школѣ и выносить изъ нея любовь и благодарность.

Но гдв есть добрый учитель,—какое великое двло предстоить ему всматриваться въ душу ребенка и юноши, и работать надъ нею, и проникать въ таинство каждой души, съ которою имветь двло, открывать въ ней сложныя и тонкія нити побужденій и наклонностей, распознавать высокія и благородныя ея стремленія. Не въ этомъ ли смыслв издревле было сказано: maxima debetur pueris reverentia.

Говоря о курсахъ общеобразовательных, сознаемъ ли мы ясно цѣль и задачи того, что зовется общимъ образованіемъ. Задачи эти разрѣшаются обычно наборомъ предметовъ, составленіемъ программъ, опредѣляющихъ учебное содержаніе каждаго предмета, и росписаніемъ ихъ по курсамъ. Принадлежностью всей этой

организаціи является такъ называемая учебная или классная литература, состоящая изъ массы учебниковъ, безъ конца нарождающихся:--громада, которою завалены учебные столы и книжные склады. Составители этихъ книгъ большею частью орудують наборомъ разныхъ правилъ и формулъ, располагаемыхъ въ той или иной системъ подъ разными техническими названіями, съ темъ чтобы все это разложить по разнымъ угламъ ученической памяти и извлекать оттуда по требованію. Выразительнымъ образцомъ всей этой литературы служать безчисленныя грамматики, усыпанныя множествомъ техническихъ терминовъ, рядами именъ означающихъ особенности и обороты словесной рѣчи, всѣ способы выраженія мысли и понятія словомъ. И все это могло бы быть просто усвоено разъясненіемъ и употребленіемъ каждому ученику, безъ тяжкаго испытанія памяти; но когда учитель имъеть дъло съ массою, состоящею изъ сорока или болъе учениковъ, приходится ему орудовать одной памятью при помощи учебника. Развъ особенно даровитый и одушевленный учитель можеть справиться съ этой сложною сътью именъ и правилъ и сквозь нее провесть интересъ словеснаго искуства и свътъ простого разумънія.

Много наукъ означено въ распредѣленіи курсовъ и часовъ преподаванія, и безспорно, что это знанія необходимыя. Необходимы опредѣлительныя и точныя понятія объ исторіи и географіи, о землѣ и физическихъ силахъ и явленіяхъ, о законахъ счисленія, о культурѣ и литературѣ, понятія оживленныя интересомъ. Но, при всемъ томъ, что нибудь должно служить основнымъ предметомъ, существеннымъ знаніемъ, которое ученикъ долженъ вынесть изъ школы общаго образованія, орудіемъ, съ коимъ онъ можетъ надежно вступить въ трудъ высшаго образованія.

Это—въ первыхъ нормальное развите религіознаго знанія и настроенія, въ связи съ церковью—духовная, нравственная основа жизни и дѣятельности. Другое—и очень существенное—это словесное искуство и знаніе. Хорошая та школа, которая пріучить учениковъ своихъ мыслить и выражать мысль въ словѣ ясно, точно и опредѣлительно. Если человѣкъ прошедшій курсъ образованія не въ состояніи понимать точное значеніе словъ родного языка своего и орудуетъ ими въ рѣчи своей безпорядочно и безсознательно, его нельзя признать достаточно образованнымъ; а когда большинство лишено этого искуства въ словѣ,—отсюда выхо-

дить то смешение понятий и въ частной и въ общественной жизни, -- которое такъ явственно отражается на нашемъ времени. Съ непомърнымъ развитіемъ наукъ и научной культуры въ наше время, вошло въ литературную рѣчь множество новыхъ понятій, новыхъ словъ и новыхъ терминовъ, повторяемыхъ безъ точнаго сознанія и въ устной и въ письменной речи. И такъ выходить, что драгоцвинвишее достояние духа-родное слово утрачиваеть свое духовное значеніе, и сила и красота его - расплывается въ безсмысліи безтолковыхъ толковъ и безпорядочныхъ писаній; и вм'ясто искуства писать на родномъ языкв (вмвсто того, что повсюду въ культурной средѣ образуеть стиль) распространяется легкое и всякому некультурному уму доступное искуство орудовать фразою. Образуются дурныя привычки легкаго писанія—коими заражаются и учители и черезъ нихъ школа. Кому дороги истинныя начала образованія, тоть не можеть относиться равнодушно къ этой бользии, разъъдающей школьное образование новыхъ поколвній.

Древніе языки (нын'в изгоняемые изъ школы) могли бы оказать въ этомъ отношеніи неоц'вненную услугу; они и оказывали ее въ прежнее время, когда школьное преподаваніе, было

въ рукахъ искусныхъ учителей-знатоковъ и *древняго* и *родного* языка.

Достоинство ихъ состоить въ томъ, что въ нихъ мысль выражается съ особенною опредълительностью и силой, и слово и отвъчающее слову понятіе отличается чрезвычайною точностью. - Вследствіе того изученіе Эллинской и Латинской рѣчи служить лучшей школой для познанія своего родного языка и для искуства выражаться на своемъ языкв опредвлительно и стройно. Кто любить свой родной языкъ, тоть должень дорожить въ немъ этими самыми качествами, и стремится ощущать и понимать глубину и красоту слова на своемъ родномъ языкъ. Выражая Латинскую ръчь на родномъ языкъ, ученикъ понуждается думать и искать въ свойствахъ своего языка точное выраженіе той же мысли и того же понятія, и такъ мало по малу пріучается постигать значеніе и красоту слова и красоту порядка составляющаго словесную одежду мысли. Такъ Эллинская и Латинская рѣчь, языки не употребляемые въ живой ръчи и потому почитаемые мертвыми, потому именно способны оживлять **юнымъ** складъ новой живой рѣчи. Эта самая мертвенность рѣчи въ древнихъ языкахъ придаетъ имъ особенное педагогическое значение. Ръчь живого

языка изучается, такъ какъ ребенокъ воспринимаеть живую рѣчь своей матери, безсознательнымъ подражаніемъ, чемъ пріобретается мало по малу способность говорить: -- механическое дъйствіе памяти, инстинктивно собирающей въ себя матеріаль для выраженія побужденій и мыслей. Но одна способность говорить сама по себъ не даеть еще способности разумно обращаться съ словомъ. -- Извъстно, что обученіе новымъ живымъ языкамъ совершается успъшно не посредствомъ грамматики, а живою рѣчью, то есть также подражаніемъ и памятью, - а память, накопляя лишь матеріаль, безсильна еще осмыслить его. Напротивъ того классическая ръчь древняго языка побуждаеть ученика вдумываться въ каждое слово и въ конструкцію каждой фразы, -- съ каждымъ шагомъ все сознательнее, и учиться на своемъ языке искать точнаго выраженія понятій и искуства составлять рѣчь ясно, сильно и красиво. Само-собою разумъется, что когда учитель орудуеть механически одною памятью, и изучение древнихъ языковъ становится безплодно.

Другое орудіе словесной науки для русскаго челов'ька—нашъ церковно-славянскій языкъ—великое сокровище нашего духа, драгоц'ыный источникъ и вдохновитель нашей народной

рѣчи. Сила его, выразительность, глубина мысли въ немъ отражающейся, гармонія его созвучій и построеніе всей рѣчи—создають красоту его, неподражаемую. И на этомъ языкѣ творцы его, воспитанные на красотѣ и силѣ Эллинской рѣчи, дали намъ книги Священнаго Писанія. Но и здѣсь, конечно, если вся наука основана на памяти и на изученіи грамматическихъ формъ,—и она окажется безплодною.

Пріятный видъ представляеть школьное зданіе, выстроенное гдѣ-нибудь въ городѣ или въ большомъ селѣ, на проѣзжей улицѣ, снабженное партами, учебными пособіями и всѣми принадлежностями школы. Вокругъ движится жизнь, есть книги, есть иногда общественныя собранія.—

Иное дѣло — школа притаившаяся гдѣ-нибудь въ углу, вдалекѣ отъ всякой проѣзжей дороги, иногда вдалекѣ отъ жилья, отрѣзанная отъ всякаго движенія, иногда вдалекѣ отъ самаго погоста или церкви. Увы! много такихъ угловъ въ пространной необозримой Россіи все вокругъ пусто—лѣсъ или степь или болото или пустынное озеро—и ничего ни откуда не достанешь, нѣтъ въ иномъ мѣстѣ ни коровы ни курицы—и самую воду достаютъ съ трудомъ издалека. Рѣдко кто заѣдетъ сюда, и заѣхавъ,

спъшить скоръе увхать въ людное мъсто. Однако, когда и здесь кто-нибудь добрый человекъ завель школу въ бъдной, холодной избушкъ, и туть завязывается жизнь — и сюда сходятся, почуявъ школу, дети, по бездорожью, черезъ снъть и грязь, когда есть какая-нибудь возможность сюда добраться. И воть въ этихъ-то углахъ неръдко доводится нечаянно завхавшему путнику находить быющую ключемъ школьную жизнь, когда въ такую школу попала молодая учительница, которую привлекла сюда любовь къ дътямъ, жалость къ бъднотъ и темнотъ ихъ и горячее желаніе строить дітскія души. Тогда около нея собирается цълый рой ребятъ, которыхъ не отгонишь отъ школы, потому что въ ней находять они первые лучи свъта изъ тьмы, черпають первые интересы въ разцвътъ духовной жизни, встръчають нъжную любовь, заботу и ласку. Трудъ въ такой школъ есть великій подвигь души, подвигь истощающій, но и питающій души, подвигъ, на который именно женская душа способна. Туть надобно жить нуждъ, въ голодъ и въ холодъ, иногда по цълымъ мъсяцамъ безъ горячей пищи, —и дълить эту жизнь съ бъдняками живущими въ голодъ и холодъ. Почуявъ тепло и свъть, рвутся туда со всъхъ сторонъ дъти, но какъ имъ дойти до

школы и изъ ближняго мѣста, — когда у нихъ ничего нѣтъ кромѣ рубашонки и ветхихъ лоскутьевъ, ни платья, ни обуви, а добираться до школы приходится издалека, черезъ снѣжные сугробы, и непогоду въ бездорожьи. Счастье, когда откуда нибудь доброе сердце благодѣтельною рукой пошлетъ помощь — одѣть голыхъ или накормить голодныхъ дѣтей.

Когда гдѣ-нибудь въ глухой деревнѣ заведется въ такой школѣ такая учительница, оживаетъ иногда цѣлая деревня. И днемъ и вечеромъ убогій домикъ наполненъ;—по вечерамъ, въ слѣдъ за дѣтьми, приходять иногда и родители слушать, какъ читаетъ дѣтямъ учительница, какъ начинаютъ они пѣть подъ ея руководствомъ, а если удастся ей образовать хоръ для убогой сельской церкви, и случится добрый священникъ, вся церковь преобразуется, и посреди безъисходной тоски и пустоты, въ которую погружена зимою деревня, зажигается свѣточъ молитвеннаго настроенія, свѣточъ духовнаго интереса.

Когда человъку истомленному пустотою и пошлостью городской жизни, пошлостью и пустотой ръчей повсюду раздающихся, приходится иногда заглянуть въ такіе глухіе уголки, затерянные посреди лъсовъ и болоть въ снъж-

ныхъ сугробахъ, и открыть тамъ этихъ подвижниковъ и подвижницъ, печальниковъ народной темноты и бъдности, ищущихъ вывесть къ свъту душу живую,—онъ готовъ въ умиленіи воскликнуть: Господи! утаилъ Ты сіе отъ премудрыхъ и разумныхъ и открылъ младенцамъ!

Слава Богу! Много закрытыхъ отъ большого міра глухихъ угловъ въ Россіи, гдв живутьсвоему только міру изв'єстные труженики, ничтоже имущіе, но многихъ богатящіе—народные печальники и просвътители, убогіе священники, незнатные въ консисторіяхъ, простые изъ народа учители, десятки леть трудящеся въ незнатной школь ими заведенной, и особливо учительницы, жалостливою женскою душою постигшія тайну добраго діланія и доброй цізли въ жизни. Трогательна и поучительна ежедневная, съ ранняго утра до поздняго вечера, жизнь такой учительницы въ кругу детей, которыхъ не отвадишь отъ школы, гдф они находять свътъ и тепло и материнскую о себъ заботу. Утро все въ урокахъ, вечеръ весь въ чтеніяхъ, въ пъніи, въ работь съ тыми же дытьми. Сама живя въ нуждъ, думаеть она о томъ, какъ бы согръть и прикрыть бъдноту и нужду дътей и всь къ ней бъгутъ со своими нуждами, и свои—не рубли, а копейки тратить она на покрытіе копеечныхъ нуждъ, выпрашивая у кого можно помощь дѣтямъ. Приходить праздникъ—ея думы о томъ, какъ устроить имъ праздничную радость, и собирая отовсюду, готовить имъ ёлку, устроиваеть чтеніе и пѣніе, оживляя всю деревню дѣтскимъ веселіемъ.

Кто знаетъ русскую деревню, можетъ представить себъ положеніе сельской учительницы. Гдь-нибудь въ мьсть благоустроеннаго быта школьное дело устроивается по чину учебныхъ заведеній. Въ изв'єстный часъ д'єти приходять на уроки, въ извъстный часъ уходять, учитель свободенъ и школа пустветь. Не то въ деревив, и еще въ глухой и пустынной деревнѣ, какими преисполнена громадная Россія. Здівсь льнуть къ школ'в целый день до вечера, и когда они не въ школъ, многимъ ли изъ нихъ доводится придти въ среду домашняго быта, гдъ есть и уголь для занятій, и забота отца и матери и пища въ положенное время! Для множества дътей школа-то и является домомъ, который узръли они въ первый разъ въ жизни, и такъ для нихъ учительница является и матерью и кормилицею, если ей самой есть чемъ кормиться!

А часто и ей самой кормиться нечвиъ и есть едва во что одъться --жилище ея холодное и надо просить всюду, чтобы добыть дровъ, чтобы достать осв'ящение въ вечернюю пору. А вокругь нея неръдко бъдняки, отъ коихъ и достать нельзя, и діти безъ теплаго платья и безъ обуви, и неръдко школа ея отдълена отъ люднаго жилья дальнимъ пространствомъ непроходимыми снъгами. Скудное ея жалованье приходится ей нередко выжидать месяцами, покуда дойдеть оно до нея изъ отдаленныхъ пунктовъ школьнаго управленія. И когда найдеть она около себя-добраго и усерднаго священника, жалостливаго сосъда крестьявнимательное начальство. Иначе-ожидаеть ее тяжкая борьба съ невъжествомъ, съ равнодушіемъ, иногда съ враждою — всьхъ тьхъ, отъ кого она жаждала помощи и содъйствія.

Какое—не только терпѣніе,—но какую любовь и жалость къ бѣднотѣ и невѣжеству надобно хранить въ душѣ своей, чтобы выносить мѣсяцы и годы жизни въ такой обстановкѣ, и въ такомъ напряженіи духовной силы. Вѣдь, добрая учительница не съ массою дѣтей имѣетъ дѣло, но она знаетъ каждаго особенно, какъ Ваню, Колю, Сашу, Катю, Машу и пр., и съ каждою дущой вѣдается особенно и каждая

несеть ей свою особливую природу и свою нужду и заботу. И такъ немудрено, что какъ свъча, которая даетъ свътъ, но и сама сгараетъ, учительница въ нъсколько годовъ истощается и сгараетъ. Вотъ на какое дъло могутъ стремиться многочисленныя въ наше время женскія души томящіяся въ исканіи живого себъ дъла и жизненной цъли. А въ этомъ дълъсколько и тяжкаго труда, но и утъщительнаго сознанія.

Мысль сделать изъ начальной школы ступень къ высшему образованію - ложная мысль, и ставить начальной школь искуственную цъль и невыполнимую задачу. Призваніе начальной школы-дать мальчику или девочке первые элементы культуры умственной и нравственной и за темъ оставить ихъ на томъ месте и въ той средь, къ которой они принадлежать: послѣ того отъ каждаго изъ нихъ въ особенности зависить, по наклонности и способности искать себъ усовершенія и занятія внъ среды своей. Эта задача имфетъ особливое значеніе для насъ, такъ какъ призваніе нашей начальной школы действовать въ среде вовсе не культурной сельскаго населенія, и возбуждать и воспитывать въ детскомъ уме и въ детской

душ'в таящіеся въ каждой элементы природной любознательности и чувствъ религіозныхъ и нравственныхъ.

Сверкъ того, если бы изъ начальной школы предполагалось устроить нѣчто въ родѣ лѣстницы, ведущей къ курсамъ средняго и высшаго образованія, надлежало бы, въ соотвѣтствіе съ этой цѣлью, устраивать самый курсъ начальной школы, вводить въ него новые предметы, расширая и усложняя программы: а это было бы и матеріально и технически неисполнимо, слѣдовательно въ исполненіи оказалось бы только ложью и насиліемъ.

Напрасно учреждать университеты въ цѣляхъ высшаго образованія, если они сразу не могутъ быть поставлены подъ руководство авторитетныхъ экспертовъ науки,—а подвергнутся одному лишь контролю внѣшней власти. Если университеть имѣетъ цѣлію только приготовленіе людей къ тому или другому роду общественной или государственной дѣятельности,—онъ лишенъ существеннаго значенія—быть домомъ чистой науки, лабораторіей научнаго изслѣдованія,— собирать людей къ представителямъ науки—ради науки. Университеть—въ истинномъ своемъ значеніи долженъ служить обществу высшимъ

авторитетомъ для анализа, испытанія и повѣрки всѣхъ идей, возникающихъ въ обществѣ.

Исторія всѣхъ древнѣйшихъ университетовъ показываеть, что они первоначально возникли изъ свободной ассоціаціи ученыхъ, любителей науки, соединявшихся въ корпорацію для научной цели. И ныне успехъ университета и правильное устройство жизни его и д'вятельности зависить непременно 1) отъ взаимной духовной связи научнаго интереса между профессорами науки, составляющими корпорацію; 2) отъ духовной связи профессора со студентомъ, въ силу коей последній воспринимаетъ отъ перваго интересъ и методъ научнаго изследованія; и 3) отъ взаимной связи между студентами въ духв дружественнаго товарищества и взаимнаго вспоможенія. Гдв нвть этихъ трехъ условій, тамъ остается одно лишь имя университета.

Что такое ученье? Элементы его почерпаются изъ жизни; цъль его—образовавъ человъка, приготовить его для жизни и дъятельности. Но неръдко на дълъ выходить, что это именно ученье отдаляеть человъка отъ жизни, отвлекаетъ отъ жизни, приводя его вмъсто знанія о жизни—къ невъдънію жизни или къ ложному представленію жизни.

Всякое ученье, по существу своему, есть отвлечение—отвлечение простыхь по возможности положений и правиль изъ жизни, а жизнь не только не проста, но сложна въ высшей степени. Мы пріобр'єтаемъ бол'є или мен'є знаній изъ той или другой науки—такъ, какъ бы эта наука была н'єчто само по себ'є существующее. Но міръ живеть и движется самъ по себ'є, въ безконечности разнообразныхъ явленій, независимо отъ вс'єхъ отвлеченій. Отвлеченія эти, къ которымъ мы приб'єгаемъ для своего удобства въ наук'є, и вс'є отд'єльныя отрасли, на которыя разд'єлено у насъ знаніе,—не содержать въ себ'є ц'єльной и самодовл'єющей истины.

Наука необходима:—ученіе всякій пройти долженъ для своего образованія,—но одной  $\checkmark$  науки недостаточно еще для жизни.

Представимъ себѣ человѣка, прошедшаго всѣ курсы ученія, кончившаго высшее образованіе. Онъ выходить—скажемъ—изъ университета, съ богатствомъ отвлеченныхъ идей, почерпнутыхъ изъ науки: но и эти идеи и языкъ этихъ идей нѣчто чуждое и непонятное для обыкновеннаго человѣка, «живущаго посреди людей своихъ» въ кругу своемъ,—нѣчто отрѣшенное отъ жизни съ ея сложностью и разнообразіемъ. Рѣчи его

могуть быть умныя, но для того чтобы понять ихъ, надобно пройти съ нимъ тѣ же курсы науки.

Не следуеть ли изъ этого, что всякое ученіе усложняеть отношеніе человъка къ дъйствительной жизни и что всякому прошедшему школу предстоить еще усовершенствовать свое ученіе, опростива его, т. е. спуститься съ нимъ, для повърки его, въ дъйствительную жизнь. Только действительность можеть оживить его, вспрыснувъ послѣ мертвой воды живою. Наука открываеть намъ законы человъчества, но для жизни надобно еще намъ знать живого человъка. Только тогда откроется намъ, какъ возможно приложить къ даннымъ условіямъ жизни и дѣла ть начала, которыя сообщила намъ наука. Здъсь и окажется, что существенная цъль умственнаго воспитанія состоить въ томъ, чтобы поддерживать и развивать въ человъкъ постоянную любознательность и наблюдательность: если же оно привело человъка къ убъжденію, что пройдя всъ свои курсы, онъ уже все для жизни знаетъ,--такое воспитаніе обманчиво. Только туть, когда мы вступаемъ въ дъйствительность, наступаетъ время дъйствительной науки. Туть мы должны учиться, каждый около себя, изо всего, что окружаеть насъ въ жизни. Тутъ, и гдв бы ни пришлось жить намъ, если умъ нашъ сохранился живой и пытливый,—новыя идеи станутъ возникать въ насъ, новыя точки зрѣнія намъ откроются, новые народятся одни за другими вопросы, которые поможеть намъ ставить та же наука въ школѣ пріобрѣтенная. И мы увидимъ, какъ изученныя и вычитанныя нами теоріи—политическія, экономическія, соціальныя и пр., преломляются въ средѣ жизни, по мѣрѣ того какъ мы узнаемъ ее, и въ какой мѣрѣ и въ какихъ условіяхъ могуть онѣ примѣняться къ дѣйствительности.

Это-ръшительное требованіе жизни, но многіе не думають объ немъ или забывають его, оставаясь при неразумномъ и обманчивомъ сознаніи, что они все для жизни знають и учиться нечему. Юноша, выросшій на своей родинъ между своими людьми, когда попадаеть въ большой городъ, склоненъ совсѣмъ отрѣшиться оть сознанія нуждъ и потребностей того быта, посреди коего вырось, и затымь высшее образованіе переносить его въ міръ отвлеченій теоретическихъ взглядовъ. Если въ этомъ мірѣ останется и тамъ, вдали отъ дъйствительной жизни, утвердить свою дъятельность-какая будеть оть нея правда для жизни!

Вспомнимъ древнее наставленіе: познай самого себя. Въ примъненіи къ жизни это значить: познай среду свою, въ которой надобно тебъ жить и дъйствовать, познай страну свою, познай природу свою, народъ свой съ душою его и бытомъ и нуждами и потребностями. Вотъ что всъ мы должны были бы знать и чего большею частью не знаемъ. Но какое благо было бы для насъ и для всего общества, когда бы мы постарались познать все это—хотя бы на томъ мъсть, въ томъ краю, въ томъ углу края, гдъ судьба насъ поставила...



## ВЪ СИНОДАЛЬНЫХЪ КНИЖНЫХЪ ЛАВКАХЪ

### ПРОДАЮТСЯ СЛЪДУЮЩІЯ ИЗДАНІЯ

#### К. П. Побъдоносиева:

О подражаніи Христу. Оомы Кемпійскаго. Переводъ съ латинскаго. Изд. 8-е, съ размышленіями изъ духовныхъ писателей. СПБ. 1899. Ц. 1 р. 25 к.

**Исторія православной Цернви** до начала раздѣленія церквей. Изд. 8-е. СПБ. 1903. Ц. **75** к.

Праздники Господни. Изд. 7-е. М. 1903. Ц. 50 к.

Побъда, побъдившая міръ. Изд. 9-е. М. 1898. Ц. 45 к.

Московскій сборникъ. Изд. 5-е, дополн. М. 1901. Ц. 1 р. **40** к.

Христіанскія начала семейной жизни. Изд. 2. М. 1901. Ц. 75 к.

Исторія дітской души. Повівсть не для дівтей. Изд. 4-е. М. 1902. Ц. 1 р.

Новая школа. Изд. 2-е. М. 1899. Ц. 50 к.

**Ученье и учитель. М.** 1903. Изд. 5-е, Ц. **30** к.

Ученье и учитель. Вторая книжка. М. 1904. Ц. 30 к.

Призваніе женщины въ школт и обществт. Изд. 2-е. М. 1901. Ц. **40** к.

Сборнинъ сочиненій Гилярова-Платонова, въ двухъ томахъ. М. 1899. Ц. 4 р.

**Въчная память.** Воспоминанія о почившихъ. Изд. 2-е. М. 1899. Ц. **75** к.

Правда о гр. Львъ Толстомъ. Изд. 3-е. М. 1901. Ц. 15 к.



• •

· · · . 

# ВЪ СИНОДАЛЬНЫХЪ КНИЖНЫХЪ ЛАВКАХЪ

### ПРОДАЮТСЯ СЛЪДУЮЩІЯ ИЗДАНІЯ

### К. П. Побъдоносцева:

0 подражаніи Христу. *Өомы Кемпійскаго*. Переводъ съ латинскаго. Изд. 8-е, съ размышленіями изъ духовныхъ писателей. СПБ. 1899. Ц. 1 р. **25** к.

Исторія православной Церкви до начала раздъленія церквей. Изд. 8-е. СПБ. 1903. Ц. 75 к. Праздники Господни. Изд. 7-е. М. 1903. Ц. 50 к.

Побъда, побъдившая міръ. Изд. 9-е. М. 1898. Ц. **45** к. Московскій сборникъ. Изд. 5-е, дополн. М. 1901. Ц. **1** р. **40** к.

Христіанскія начала семейной жизни. Изд. 2. М. 1901. Ц. 75 к. Исторія дътской души. Повъсть не для дътей. Изд. 4-е. М. 1902. Ц. 1 р.

Новая школа. Изд. 2-е. М. 1899. Ц. **50** к. Ученье и учитель. М. 1903. Изд. 5-е. Ц. **30** к.

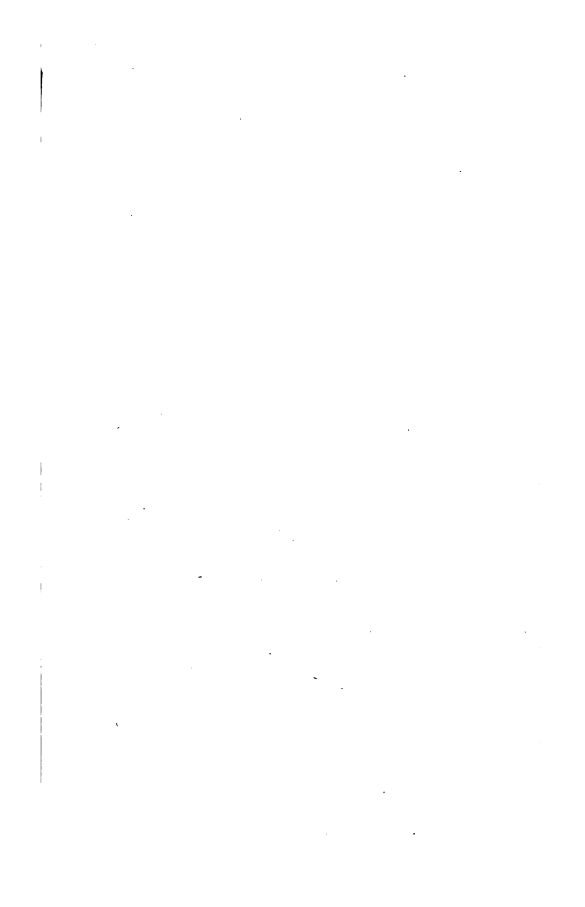
Призваніе женщины въ школъ и обществъ. Изд. 2-е. М. 1901. Ц. **40** к.

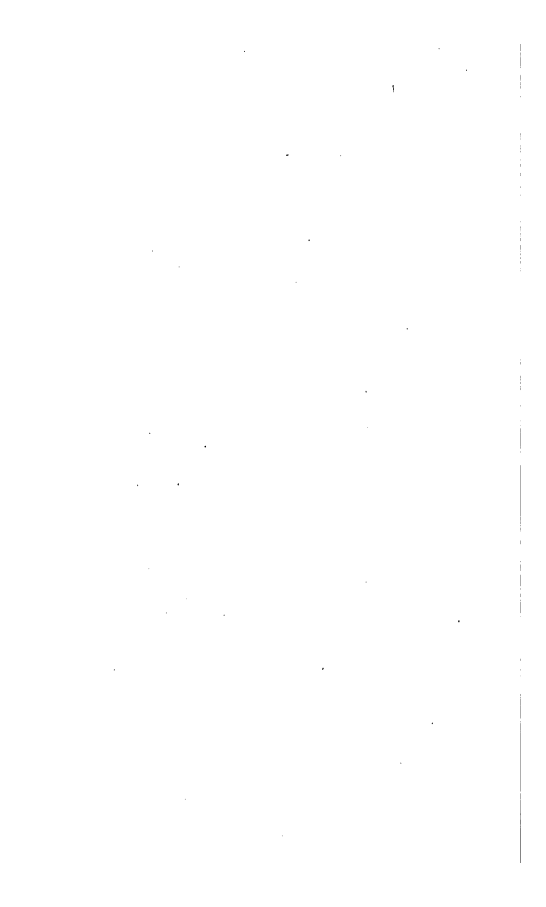
Сборникъ сочиненій Гилярова-Платонова, въ двухъ томахъ. М. 1899. Ц. 4 р.

**Въчная память.** Воспоминанія о почившихъ. Изд. 2-е. М. 1899. Ц. **75**° к.

Правда о гр. Львъ Толстомъ. Изд. 3-е. М. 1901. Ц. 15 к.







This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

11/14/49 Bulgerd U.

OCT 20 '58 H

MOV 4 '58 H

APR 13'60 H

JAN 11 64 H

