

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

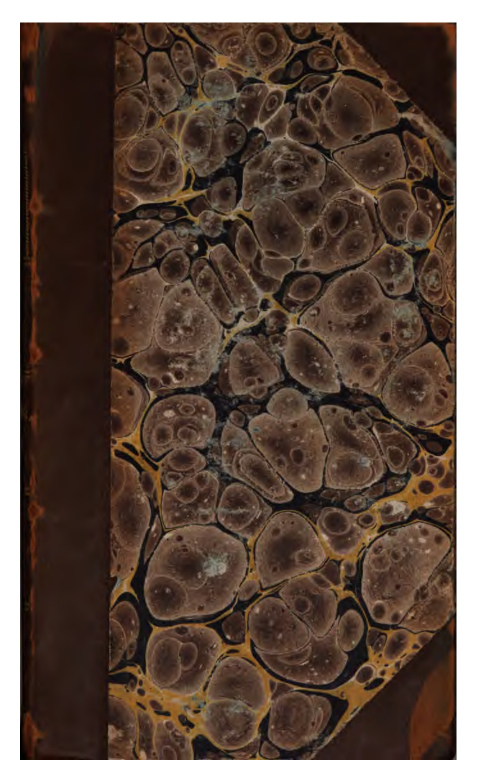
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



600011378Q

28 633.



• • 

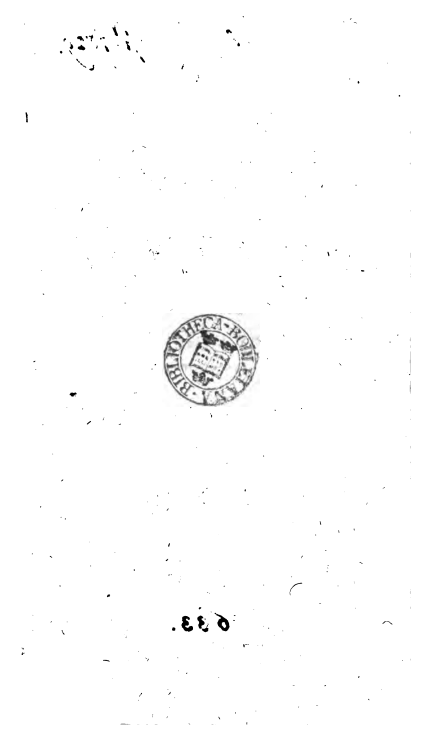
•

.

.. • , 

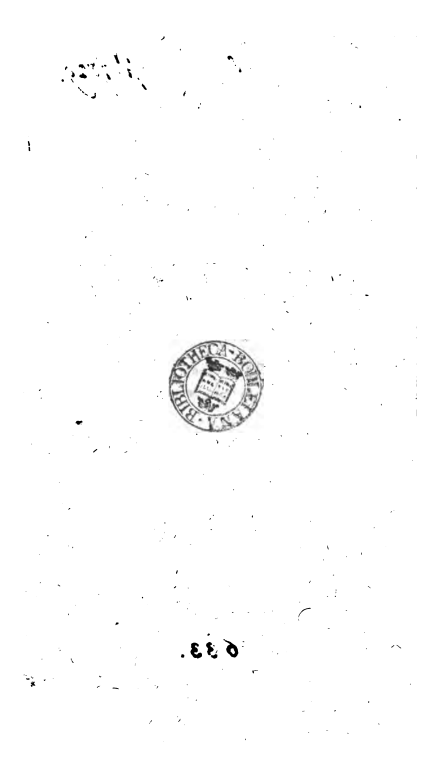
·---. • V. •

• • • .. • 



### Borrebe.

Daß ber Berf. ber nachstehenden Untersuchung einen neuen Erklarungsversuch über den Johans neischen Logos bekannt macht, wird, wie er glaubt, der verschiedene Gang und das verschiedene Ressultat seiner Auslegung entschuldigen. Uebrigens verhehlt er sich nicht, daß bei diesem Gange der Erklarung von verschiedenen Seiten gründlicher untersucht werden kann. Darum giebt er seine Untersuchung als einen Versuch.



### Borrebe.

Daß ber Verf. ber nachstehenden Untersuchung einen nenen Erklärungsversuch über ben Johans neischen Logos bekannt macht, wird, wie er glaubt, ber verschiedene Sang und bas verschiedene Resselltat seiner Auslegung entschuldigen. Uebrigens verhehlt er sich nicht, daß bei diesem Sange ber Erklärung von verschiedenen Seiten gründlicher untersucht werden kann. Darum giebt er seine Untersuchung als einen Versuch.

, 

And the second of the second o 

Total and a

· · ·

Wir geben gur Erlauferung des Johanneischen Los gos guerft Diejenigen Religionen des Morgenlandes burch, bie von einem weltschöpferischen Worte fprechen.

Sand and the same of the same

## 4 4 4 4 W W e'b a' 8:

Unter ben olten Religionen Affens, bon welchen und noch Urfunden erhalten find, icheint bie erfte Bee radfichtigung ju verbienen bie in ben Beba's nieberges legte Religion Indiens. Welcher Beit Diefe beiligen Schrife ten angehoren, wird, ba bie Ungaben ber Inbier fo of fenbar übertrieben, ober ihre mythifden Beitmaafe menigftens noch nicht zuverlagig biftorifc beutbar find, ba auslandifche Schriftfteller bathber fcmeigen, fo balb wenigftens nicht entichieben werben tonnen, bis etwa aftronomifche Beobachtungen in ben alten Schriften eine Fellftellung ber inbifchen Chronologie erlauben. Bis babin wird man nur ein bobes Alter bor Chriftus ben Beda's beilegen'tonnen. Daß ibnen aber biefes gutomme, wird' man nitht wohl bezweifeln tonnen. Das bon indifcher Literatur befannt murbe, weist auch auf biefe Belligen Schriften gurad, und bei dem Ginfalle Alleranbers in Inbien war bereits alles, Sitten, Rafteneinrichtung, Lebensweise, Lebensanficht, religiofer Glanbe, Opes kulation fo, wie es in ihren heiligen Schriften angegee

ben und noch jezt ist. "Man vergleiche, was Strabo XV, 1. bem Degaftbenes, bem Atiftobul, Onefifritos und Rearch nachergablt, mit ben Beba's, bem Upnet'hat, ben Berordnungen bes Menu und ben Schriften aber ble beutigen Gitten ber Bibler, j. B. Conneral's Reife. Da fic alfo bamale icon bei ben Indiern Glauben und Reben 'fo' bestimmt ausgeprägt, und bie Spetulation bereits eine fo bobe Stufe erreicht batte, fo ift bie Annahme gewiß nicht unbegrundet, daß bamals icon ble Beba's vorbanben waren. - Bas wir inbeffen bon ben Beba's in tleberfegungen haben, ift nur menig, und aus biefen allein liefe fich bie Theologie ber Inbler nicht barftellen; boch wurde eine Sammlung eingelner Abfchnitte ber Beba's (Upanlichaben, dogmas tifden Inhalts), unter bem Ramen Upnet bat aus ben Weba's genommen, ins Perfifche und aus biefem bon Anquetil' du Perron barbarifch treu ins Lateinische übersegt.

Eine Bergleichung ber Bruchtude que ben Beba's, die wir haben, mit dem Upnet hat beweist auch hinlanglich, daß wir diesen ankatt der Beda's als Religionsquelle gebrauchen dürfen; und daß auch an eine Berfälschung nicht zu benten ist hafür möchte ich als Beweis gusübren, daß, wiewahl bem Upanischaben des Atharveda (ber von späterem Ursprung als die 3 erstern Beda's ist) im Upnet dat durch den großeren Raum, den sie einnehmen, ein Borzug einges raumt ist, doch in jenen 3 alteren Beda's immer nur

von dielen gesprochen, und nur 3 Beba's voraudge

In biefer Quelle ber inbiffen Theologie nun ift von einem Worte - Dum - Die Rebe.

Oupnek hate stud. et opera Anquetil Tom. I2

Verbum pranou, quod \*) oum sit, et nomen mugnum tod Brahm (des Aschens der Wesen), est simile ro tsched akasch (akasch subtili, dem akasch meinen Risensgeist) comprehendenti omnia nomina et qualitates.

Tom. I. 320. Ipsuth hoc (nomen) prunou, quod forma rov Brahm est, se ipsum tres divisiones sectif, id est tria matra factum est (die bergieht sich auf die 3 Buchstaben in oum (et stamen,

Graft States and and to be more out

<sup>&</sup>quot;): Inft Berfiedbrift feiner Hehenfetung fagt Anquetil, (Monitum G. IV.): praeferitum supplet in bingua persica infinitivum vel genundium, et relativum, qui, quae', quod verbo keh sine designatione generis etc. exprimitur To keh per neutrum quod, vel adv. quod reddidi. Die eingeschlossenen lateinischen Worte sind eigene Ersauterungen Anquetits, mit Ausnahme bes in [] Eingeschlossenen. Dieß ist nicht Anquetits Beisat, sondern aus einem andern Manuscript, f. Monitum G. PV: "quee durdus unchnis quadratis includuntur, s manuscripto nationali unina regio desumta sunt."

subtemen mundi ipsae hae litarae pranou est

Brahm genannt. Es heißt dann weiter; cum pranou semper maschgouli (tiefe Betrachtung — Anschauung)  $\tau \tilde{\omega}$  Brahm factum fiat. Et cognoscens rov Brahm ipsum hunc pranou est (er ist erkennendsben Brahm romen pranou, quod oum est, figura mexcedis (meriti) est, 'et ab omni (für den bloßen nach dem Comparatio folgenden Ablatio) majus est. —

Pranou wird serner corpus, corpus lucidum ve Brahma et Beschn et Mehisch (Brahma, Mischn und Siva), qui tres makel (b. i. praesecti vergl. II. 389) harum trium literarum sunt, in has tres literas (des Martes oum) intrarunt, ex hoc respectu (ideireo) corpus vov pranou dominus omnis (rei) est.

In biefem Boste, bem Rerper bes bochten Bes fetts"(b. i. seiner unmittelbarften Offenbarung und Erscheinung) find die 3 Gottheiten, ber Schöpfer, Ersalter und Zerstorer ober Umwandler, die herrn ber Welt begriffen, baber bieses Wort selbst ber herr bes 2016. — Ihres anlichen Inhalts wegen gehort hieher auch die Stelle:

II. 346. (die augleich mit der folgenden I. 322 in Beziehung steht.) In his tribus matra tres (libri) Beid est, quod Rak Beid et Djedr

Beid et Sant Beid sit, et in spois illis tribus pedibus ejus productio (Stahma) et nutritio (conservatio Bischuu) et destructio (Swa) est.

I. 322. Et us liber Rak Beid et Djedr Beid et Sam Beid quilibet tres in tribus literis rov pranou est (sunt), ex hoc respectu pranou corpus scientiae rov Brahm est.

Ut terrai et (mundus vou fezza (atmosphaera) et mundus wow behescht (Giudfieligfeit, vägl. Zendabesta) quilibet tras (mundi) in literis rov pranou cet (sant), ex hoc respectu pranou corpus mundi pov Brahm est. Es wird außer einigem Andern-noch angefährts et ut cor et intellectus et egoités quaeque tria in quibusque tribus literis rove pranou est (sunt), ex hoc respectu pranou corpus commonstionis (attentionis, des Denfens an) rov Brahm est. Das mpfleribfe Bort bemnad bas Abrperliche, bas 'Uleuferliche ber tiefen Undacht, weghalb es benn fonst beißt, man folle mit biefem Worte Brabm betrachten (maschgouli facere). Abarum aber dies verlangt murbe, geht hervor aus ber Bebeutung, bie bas Wort als Bilb, Geffelt bes bod. ften Befent in bem die Belt begriffen ift, bat. Pranou wird ferner corpus vitae pov Brahm genannt. Endlich beißt es : Ex ipsq. hoc. respectu (propter hoc ipsum), cum me vice

dicere pranou hae tuntes res; quae nemoratae sunt, dictae fiunt, et pranou, quod una vice (aliquis) dixit dixeris, quod parestesch (tultum adorationis) omnibus corporabus rov Brahm fecit: et cum rou una vice dicere pranou, diceris (homo): totum mundam cum Brahm addictum tab eo pendentem) effecit, et

L 323. Si vis, quod servatorem universalem et ligatum (sine corpore et cum corpore) scias, ipsum hoc autum nomen) magnum pranou scito, quod in ipso hoc pranou etiam servator universalis est, exetiam servator ligatus.

I. 323. Beginnt ein neuer Abschnist mit den Worten:
Prius a creatione (ante creationem) oreator, qui
productum faciens est, silens fuit: Cam se ipso
maschgoul factus (da er sich seibst zum Gegenstand
eseiner Betrachtung machte) kaltneh (verdum) primum, quod dixit', oum fuit: quod pranou sit, et
in eo munitus servat et munitus vo fezza (atmosphaera) et munitus e o v buhesolit est. Ut pranou
verpus vo Brahm est, proinde caput ejus behescht
est, et inibilicus ejus sezza est, pes ejus terra, et
sol oculus ejus est etc. Damit sind die Stellen zu
vergleichen:

dise sua (rationiin esse) quietem cum non

ohthuisset; Amaginatum ipse issum phoisist ; (secum cogitasset) valuit, quad multes et diare versir generis apparerent unit in and 🤊 return at LIG333 Tempores quad (quo) Brahmodificus (irio sim letitragegadunitating Anfahrangepartitel wie Gre ... ego meltum factus applicens flam, cumt belipse (aib) ipin) maschgoul factus hunc omnem with din ligrestus cuin figura et sind factira lipse fuit, id est universalis et lightus (particularBa-. I tus) seedlitus est. " if it suprem and to some given 1.343. Romen entis, quot oten est, Alud ens etlam Pram Brahm est, (Det Bothle, erfabene - Brobm) et Apr Brahm etiam est, id est? unic versule etiam est, et ligatum etiam est. thm nicht untrinich zu berfahlen, führte ich Athei ban = Beid bisher nur vergleichungsweise an. Der Imbalt ber Bigen Stellen iff num fury biefer. Dis ein Mebium ber Schopfung wirdefichtlich in bemfetten bas mpfteribfe, Mit gebeimer, Peegenbreicher Rraft begabte Bort, Duni, gefchilbert, naturlich ale ein Diebium im Geifte bes Pautheismus und Emanatismus, nach welchem alles fich flufenwelfe aus Gott ebolvirt'! monach bas Meblum, bas Bild Beabms alles in fich filiege auf Dat bochfte Wofen wrahm, fprach in feiner Genftanfigauring im Mafarig der Coopfung bas West; Bud. in ihm wieren biei 3 Welten und bie 5 Offenbarungen Brabms : Schöpfung : Ethaffung und

Beeflerung (ober Umwandlung), Brabina, ABifonu, Siva, Die Weba's u. f. w. begeiffen. Durch biefes Mort ber Gelbstanfchauungfrunde bas Befen ber 2Befen fichtbar, murbe que ihmb bem Ginen, ein Bieles (b. i. in vielen Geftulten erscheinenbes, bennoch aber fich nicht zersplitternbes Befen), es war ohne und mit Gestalt, unenblich (universalis) und enblich (ligatus). Diefes Wort ift mitbin ju betrachten ale bie erfte. unmittelbarfte Offenbarung, ober Erscheinung der Gotte beit, welche bie übrigen in fich fchlog; es beife baber bie Gesiglt, ber lichtpolle, Rorper Brabm's, es ift ber Ropper ber Erfenntnis Prabins, ber fichtbare Inbegriff berfelben; benn wie es bas Mittel ift, wodurch Gott gleichsam bergblam gur Belt, fo ift es binwieberum bas Mittel .. woburch ber Menfc binauffommt zu Gott.

, Mus Atheban, Beib ober Athar : Beba gehoren nun folgende Stollen bieber:

II. 207. Athria, ut oun dixit, dixit, quod ab omni primum (prius) ipspm hoc nomen productum faciens (creatgr dixit). Der Hervorbringer (productum faciens, creator) sprach vor allen hiesen Ramen Dum.

H. 210. Brahma, et Beschn et Mehisch cum Brahm quod productum faciens omne est in hoc (nomine; der Zusammenbang meist aus, daß Dum geneuntste) sent. H. 266. Quhliquid existit, "Hoc ipsum pranou est, quod etiam Brahm est, et etiam atma

stantia) omnitum Beidlia propter scire eum est, et omness mortificationes un develictiones. Noluptatis propter so chineve sum est, illum in wocabulo labbe eviato. (compendiario) sum to (tibi) dicam ille quid est. Qum est, et specior el onni est. Tentid stra set, et specior el onni est. Tentid stra se; sense una, des onni est. Tentid stra se; sense una, des onni est. Tentid stra se; sense una, des onni est. Debard erfennt, und alle Ertadiungen und Nasungen, weil man ibn (badurch) erbalt, den will ich dir in einem kurzen under nennen, was er ist; er ist Oum.

fit (fuit), cogitationem fecit, quod, quodnam unum kalmeh (verbuin, sermo) est, "quod ex illo omnia desideria superveniat (exeat," impleantur) et ex illo omnem (omnes) mundos et omnes Fereschtehhal et omnes (libros) Beidha et omnia korbanha et omnes mercedes, et omne motum et non motum intelligam? Hoo ut recogitavit; derelictionem comnum voluptatum feoit.... (E) derelictione veluptatum illud unum halmeh vidit et scivit: et (hoc halmeh)

circumdans onne est; et deminus omnis (rei) est, et semper novum est, et semp (loquela) Greatoris est, et ipsum etiam Creator est. A to ohtinere hoc kalmeh Brahma omne (omnia) desideria et omnes mundos etc. obtinuit.

H. 389: Hod pranou, quod priusa cogitutione mortificatione nius Brahma etiam appa-

inens fuit (erstialt): ipmin hoc Bethin est etc.

1.391. Filium magnum creatores, quod Oum

-quest, viderum [id est, e Creatore prius ab omni

"" Thoc kalmeti apparens fuit (prodiff) ex hoc

respectiv (ideirco) filius magnus (primus)

con Creatoris dictum (est).

H. 404. Totas mundus in magnitudine rov pra-

II. 412. Hic omnis mundus Cam est, et quidmus quid factum est, et existit et est futurum, omne
Quin est, et quidquid superius ab his tribus
temporibus est, etiam Oum est, et hoc omne
Brahm est.

II. 451. Aliud (Ens) not non vidietis et firto man retentionem sensuum fecistis cum või Oum
on Täviatmu videtisy quod atma verum (ens) e st
-as in hoc verbo ullum dubium not afferatis, quod
ti vatma Brahm et Brahm atma est, et Dum
(( alma est lo 11912 to 1199 maha. 1199

: Abiemind in biefen Betellen fürs Grite! bas iben - Mitgeftellte beftotigte: Dum ift bas. erfte, Gervoleges bruchte, in ibm ift bie Trimertii bet Inbier enthalien. er, ift, Altma, bas Wefentliche alles Borbanbehen, allumfaffendgendstillort, bie Rebr bes Schöpferson Athatbeba mennte biefes Boet band felber noch Schopfer. ben großen, querft fictbar geworbenen Gobn bas. Schapfere, ber eben barum ber große Cobn des Gebopfers beiftt, weil er die erfte Offenbarung Brabmis ift. Enbette ich biefen Begriff aus ben angefibrien Stellen fiches gieben ju fonnen glaube, trage ich es bennoch nicht, ben Begriff von Dum nabet gu hoftimmen, ba es bei biefem gautheiftifchen 3bentitatsfustem, bei ber muftischen Sprache und ben wentaen unterfdelbanben Mertmalen eines Befens auferft Emwierly aft, bestimmte Begriffe abzugieben. Die Frage. bie bei bem welteben Bange ber Unterfuchung wichtiger wirdagb. biefem Morte ein verfonliches Dafenn gugefdrieben; werbe, maß mit Berudfichtigum bes gengen religibien Spftema ber Inbier beantwortet werben. Rach bem reineren Religionsspftem, wie es fich in ben beiligen Schriften ausspricht, wie es noch foaterbin \*)

<sup>11.4)</sup> Man vergleiche die Nanricht, die in dem Frage in man von des Barbefanes Such gegen ein die moralische Freiheit beschäufendes Verhänguss Euseb. praeis spanische I. VI. de 16. C. Meander genet. Entwicklung der gnostischen Système S. 201.) gegeben ist: Bardes

"verbleibt bei ben Gefchöpfen im Befinden und All-

Man fann bei bem erften Bruchftade bie Borte: "bet bu ericheinft als bet Gobn bes Bervorbrins "gers," und aus bem aten Den Ramen, "ber Erfigebobene" in Bergleichung feben mit ben angeführten Stellen aus Athrban Belb II. 391. wo Dum filius magnus (von Anquetil gemäß bem Bufammenbang jener Stelle burch primus erlautert) Creatoris' genannt wird, man fann fich barauf berufen, bag ber gonliche Geift als Debium ber Anichauung Gottes wie 3. B. in ber aus 1 Bb. 323. angeführten Stelle, ferner (rter 26. 352), bag er als Befiger bes gangen Schates ber Erfenninig bargefiellt; bag endlich ber Rame Om felbft genannt wird: - indeg mochte ich auf biefes Lettere 'nicht gern ju biel Gewicht legen, 'indem Om auch bas Seegenswort fenn tann, wie es im Upnethatund in ber Majerichen Gerift &. 130 und 140 bargeffellt "wirb. Beim aten Bruchfind laffen fic bie Morte: "ber Erftgebobrne, ber verbleibt bei ben Gefcbbfen im Befonbern unb" Allgemeinen" aufammenstellen mit I. 323. in ipso hoc pranou eic. Sum als bas Bort, als bie erfte Offenbarung, als ber Sobn Gottes bilber ben Webergang bom Unenblichen jum Ettoffthen (Gebundenen): vom Allgemeinen gum Befondern: und in ibm'ift batun beibes vertinigt: benn. auch bie Belt ift noch Gott, aber unter ben Goranten bon Beit und Rauch etfcheinenb. Belege biefits.

bieten auch ichon bie angeführten Stellen g. B. I.-301.

Bur Bergleichung mit bem Benbabefta bient noch Folgenbes, mas ich aus Majers Brabmaismus G. 139: anführe. Gapatri ober Savitri (Belebeit und Biffenfchaft) ift ein aus 3 Berfen bes Beba zusammengefet ter Spruch ober Lehrlat, bor welchem die 3 gebeims nigvollen Worte ftehn, welche die Byabriti's genamme werden, benen wieber bas beilige einfilbige Pranit ober Pranava genannte Wort" (Din) voraitgebt. Alle 3, Sas Pranu, bie Dyabriti's und ben Gavafri bat ber unbegreifilch erhabene herr ber Schopfung nach. und nach aus ben 3 Beba's gleichsam erweckt, und fie find als ber Dund, als ber vorzäglichfte Theil bes Beda zu beobachten: Das Sprechen des belligen Borts ift weit beffer ale Opfer; wer bas Pranu, Die Byabriti's und bie Ganatri-unter Beobachtung geroffter Ceremonien fpricht, wird bon jedem Bled, bon jeder unwiffentlichen Gunbe gereinigt.

Cs mbze stid hieran eine Nachricht reihen; die in den dem Deigenes zugeschriedetten gelooogovieses enthalten ist, und einstümmig mit dem Bisherizen die indische Lehre vom Wort darstellt. Compend: kist: philos. entiquae sive Philosophumena quae sibh Origenis komine eirvamser. Intrp. Jac. Grondsid! 170d! des Brächmenibus p. 156—167. Orig. opp!"
T. I. p. 364, 365. (s. Dissert. Oupnek hat F. Citt. 1011

Autai ton dina gois sivan liponam, any octor όν τις όρφ, οὐδὲ οἶον ήλιος καὶ πῦρ, ἀλλ. ἐρτὶν αὐτοῖς ὁ θεὰς λόγος οὐχ ὁ ἔναρθαος, ἀλλά ὁ τῆς γνώσεως, δι ού τα κρυπτά της γνώσεως, μυστήρια δράται σοφοίς. Diss. CIV. Τούτο δέ το φῶς. ό φασι λόγον του. Δερν, αύτους μογους ειβέναι Βραχμάνες λέγουαι - ούτοι θανάτου χαταφρονούσιν, αεὶ δὲ ἰδία φωνή θεον ονομάζουσι, χαθάς προείπομεν. Diss. CVL Τοῦτου δε του λόγον θεον ονομώζουσο σωματικον είναι, περιχείμενόν τε σώμα έξηνθεν έσητου, καθάπερ εί τις το έχ πών προβάτων ένδυμα φορεί, ἀπεκδυσάμενον βέ, τραφμα, δ περίχειται, δφθαλμοφανώς φαίνεσθαι." bische Letre vom Wort ist bier unvertennhar treu bargetragen; und mas ber Berf. fagt : jagt idig : poun Bedre ovouckouer erinnert beutlich an bie Bebentung. bieiben: Indiern bas-Sprechen, Dum's bat.

## art nu chairean (dag) un jour

ni Das sate Religionsspstem Afiens, bas bier in Betracht kommt, ift bas Zoroastrische. Hinschlich der Nechteit und des Alters der heiligen Religionsbächer den Perfer darf ich mich auf die Untersuchungen frans zösischer und teutscher Gelehrten numentlich außer den in Aleukers Uebersetzung des Zendavesta enthaltenen auf die pon Rhode (aber Alter und Merth einiger morgenländischen Urkunden. Areslau 1817.) und Rass (aber

Coet has Alter und die Aechtheit der Jendsprache und des Zendavella übersest von B. S. v. d. Hägen.
Berlin 1826.) berufen, und die genauere Bestimmung ihres Alters gang außer Licht laffend nur das aus ihr nen, baraufsepen, was für; den gegenwärtigen Pateit hinreicht, haß fie alter sind, als das Christenthum.

Stellen die gene bem Bendausstrummenrlichtigienigen Stellen dies anzuschen, die von Wern und Do drop ber handeln. Menn Monn des indischeln. Menn Monn des indische Mennert. so wied fichtlicht in dem Folgenden: so weit bestätigen, Cas wir nie allenden eine menn schaftlichen Sput von Om wiedelisten.

Ggefconerda IX. Das Befentliche diese 216 fonitte ift mach Rieufere Uderfeitung Folgenbes ; Book Fant auflicher Sobbe ju Borgefter, und fant ibn beim -Lefen: bes Demlladwortes. Boroaftet fringt ihne minel dein, Dauffient, ber in Gerechtigfeit: lebt ; ifte worft bie gegeben ; frine Wierle rein unit, trifterblich gu' bewahnen ? Som antwortets gid bin ber deine Somisber Glabe gerfteren, wen mid iffet (b. f. ben Gaft bes Sombaums, trinft), mit Fruerbrun ft. zumireuft. und bemathiges Gebetimiroufent berminnet won mie bie Buter ber Delt." Bergafet frache ich bete gu Som, wer ift ben erfte Sterbliche, nber in bet gefcinffenen Welt butib. Andufung und Deninifis nung bot bir: betommen batg fppnach ein fich febnie? Somi antwortete: Dibengbant aft; bet tufte Stetblider ber mich in Demuth angemifen jund angendemmennbats

10 Αυταί του θερα φώς είναι λέρρηση αγκ όπου. όν τις όρα, οὐδὲ οίον ήλιος καὶ πῦρ, ἀλλ. ἐστὶν: αὐτοῖς ὁ θεὸς λόγος οὐχ ὁ ἔναρθρος, ἀλλὰ ὁ τῆς γνώσεως, δι ού τα κρυπτά της γνώσεως μυστήρια δράται σοφοίς. Diss. CIV. Τοῦτο δέ το φως. ό φασι λόγον του, θεου, αύτους μόγους ειβέναι Βραχμάνες λέγουσι - ούτοι θανάτου καταφρονούσιν, αεὶ δε ιδία φωνη θεάν ονομάζουσι, καθ ής προείπομεν. Diss. CVL Τοῦτου δε του λόγον ψεον ονομόζουσο σωματικον είναι, περικείμενών τε σώμα έξωθεν έσητου, καθάπερ εί τις το έμπην προβάτην έγδυμα φορεί, ἀπεκθυσάμενος ήξ, τρ πήμας: ο περίχειται, δφθαλμαφανώς φαίνεσθαμ. Αίε in. bifche Letre vom Wort ist bier unverkennhar treu bargetragen; und man ber Berf. fagt : mel idig : covin Bedre depudfoure erinnert, beutlich an bie Rebentung, dieibeng Indiern bas-Sprechen Dum's bat.

# genbageschen jeden der Berteiter

mi Das inte Meligionsspstem Alens, bas bier in Betracht kommt, ift bas Beroaftrische. Hussichtlich der Achtheit und des Alters der heiligen Religionsbächer der Perfer derf ich mich auf die Untersuchungen frans. zolischer und teutscher Gelehrten, namentlich außer den in Aleukers Uebersetzung des Zendavesta, enthaltenen auf die pan Rhode (aber Alter und Merth einigermorgenischeischen Urkunden. Arestau 1817.) und Rass. peie frage, bu bist vom himmel gekommen mit dem reinen Geset der Mazdeiesnans (Oimuzdverehrer), bir hat Onaugd die Kleider bes Hells gegeben, bu bertandigerst, nachdem du dich mit Edangakn toem Kleid des Hells umgarter hartest, duf Gebirgen von erhaben ver höhendlich weirem Umfange das Wort (das kleidescher Mazdeisnall, Homver, Ormuzde in Bestehreit der Medelinalls, Homver, Ormuzde in Berthichtung die Besten hom bittet der Angleichen wo der Liebete des Schriften der Liebete des Schrift und der Liebete des Schrift gegen phylischen der and moralische Etteret, in dem Legeren Beiten ist es Borvasterdiffet in dem Liebet an Fangliche bei hat der Liebete des Liebets und moralische Etteret, in dem Legere Beiten ist es Borvasterdiffet hat bem Legeren Beiten ist es Borvasterdiffet hat feine Sendung."

Leben Zoroasters Bb. 3. ber Kleuterschen tiel berfestung S. 46 und 47. Auf der Reist nach Shalbaa ober dem nordischen Fran betamt er Licht in Ben Lehren, bie dem berühnsten Herne ber und in Ben Lehren, bie dem berühnsten Her dicht in Ben steinen wurden. Entzuckt über diese Sagen, die ihm den Urstrung des Menschengeschiechts und die Urstache des Bolen ih der Wast auftlarten, wandte er alle Aufmertsamtelt ber Gelstes betauf, und glaubte von Hernerifamtelt ber Gelstes betauf, und glaubte von Hernerifamtelt best Gelstes betauf, und glaubte von Herner: Zoroaster habe seine Meligion zurückgesührt auf die fichheren Offendarungen Home. S. 8. Poroschasp seinstes bent anten Gelet, dus under Diemschie und

Beridun berrichte, trem geblieben; und habe Seomo als Megenten bei Austheilung der Gewässer, als Wäche ter über die Welt, als Kürsten Albord's. Zerstdrer des Todes gefannt. Hom wird König über Albordj senannt z. B. Izeschne Sanig über Albordj aber wird geschildert als der Sis der Geeligkesten, Wohnung der Ized's, lichtglanzend, Izeschne Sa. Luergl. Wispered VIII, Iescht Mithra 12 Carde, Wohnung berühmter Ferners, Iescht Maschwergl XCII Carde mida, n. f. w.

Jeschne LIV—LXVI Sa's. Som ist liebe, ber ber Gesundheit, sieht mit Belbengen auf Albordi berab, ift Konig über Albordianitst ber Beg zu allem Guten, Queli hesilebens, und führt immer bas Lebensmant (Konoper) im Munde.

Freichne ba X. Boroaster betet zu home komme zu mir, damit ich folge dem Millen deg, der ift, erbarme bich über mich, wenn ich tobe bin!

Igefchne Sa XII. Ich bringe Jefchne bem großen Goldhom, ber bis gur Auferstehung die Welt umfänglicher machen wird, (ober ber bei ber Auferstehung ben Weltreis weiter machen wird).

Bifpered X Carbe. ... Ich must bich geneben-Hom, der du beilig und rein und groß biff und Große anacht jest und Erren Romann den ist ihrem bem Saupt, erhebst ben Sottgefingten bas Gewiffen, hast groß gemacht alle, bie nicht mehr find, und wirst groß machen alle, bie noch tomman, macht groß alle Jzeb's und Amschafpangs, die reinon-Könige, die leben in Emilabeit.

Jescht Kom XCVI. Er gebe ber Welt einen Schnig, ber bas Bose gertrimmre. Bergl. Zoroasters Leben S. 8. wo es heißt: Poroschasp nahm von Heomo, nachdem er sich vor ihm im Gebet gedemuthigt hatte, einen Sobu, Zoroaster.

Symbol Som's und, ihm geweißt ift ber Sombaum (Gogand); bem, Saft bes Sombaums werben begwegen manche, Gigenschaften, Die bem erftern gw tommen, ber Reinheit, ber Gabigfelt gu beteben, Gluf und Ueberfluß zu ertheilen, beigelegt. Nach Bundehefch XVIII wird er bei der Todtenauferstehung die Geglis gen beleben. Gin Gefag, in welchem der Caft bes Sombaums ift, wird mabrend des Gebetes und bes Sprechens des Sonovers ichwebend gehalten. Difpered Carde X, XI, XII, XIV; Jeschne Sn IV; Benbibad Kargard VI; Gebrauche ber Perfer Thi. 3. S. 206. S. III, wo es beift: in gang Inbien foll fein Sombaum fenn; er foll nie faulen; teine Fruchte tragen; er machfe in Perfien; fep einem Geftrauch abntich, bas bicht mit Rnofpen bewachsen ift; feine Blatter gleichen bem Jafmin; Die indifchen Deffurs foiden ju gewiffen Beiten 2 Parfen nach Rirman um

Bweige von hom gu fuchen; ber Saft beiße Perabom (Lebenswasser).

Schon im Bisherigen wurde einigemal des Morz 1es (Ormuzdwort, Lebenswort, Honover, Manfrespand, Newhidad, Avesta, reines Geset genannt). Erwähnung gethan, sofern es hom ehedem auf den Bergen verz kundigte, und immerdar im Munde führt. Die näheven Westimmungen enchaltzu folgende Stellen des Zendapesta.

Jefcht Aberdab LXXXIII. Beilfie bich, ben himmels : Izebs zu gefallen, maniche von finen burchs ewigd Wort, mein Abort, bad beichlich geben wied am Ende bem Schaler bes reinen Gefehet einen reinen Ort für ihre Gette, und abschneiben wird alle Dars wands.

Jefcht Ormugb (LXXX. Ormugb's Berftand enthält bas Wort ber Bortrefflichfeit; Ormugb's Geift geht mit bem bortrefflichen Bort um, und vollenbet es.

Siruge Tag Manfrespand. Lobpreis Dramugb in Licht und Glorie glangend, ben Amschaspands, bem himmlischen Wort ber langen Dauer, beg Gang in ber Sobe ift (bas von ben Geistern ber boben Spharen gesprochen und geubt wirb), bem reinen Geset ber Magbeiefnans, bas Berstand in sich halt und gibt, bem Mort bes himmels, bas weise macht, bem großen,

Jescht Raschnerast Earbe I. fragt Joreaster: Ormuzd: "Du ber du teinen Zweiten bast an Weischeit zu walches tonigliche Wort setzt alles in besten Stand, ist überstießender Seegen, Quell des Schöpfungen, welches ist das Mort dex heilige feit, Unschänkerseit, Meinigteit, das Wort aller Wanscher eit, Meinigteit, das Wort aller Wansche, das Mort der Kraft, Schub-wächter aller Ereaturen? Darauf sprach Ormuzd: "ich bind", hertund es, Zoroaster, das Wort der Reinigseit, Köstlichkeit, böchsten Lichtglanzes." Entmeder soll bier Ormuzd nur das Wort genannt werden, oder es ist das: "ich bind" der Name des Wortes selbst, was mit der indissen Ansicht einstimmig wäre.

Tzeschue ha XIX. Zoroaster fragt Ormuzd: welches ist das große Wort von Gott geschaffen, das Wort des Lebens und der Schnelligkeit, das war, ehe himmet war, und Wasser war, und Stoe war u. s. w. ehe reine Menschen und Dew's und Kharsester Menschen waren?' Ormuzd antwortete: der reine, heilige, schnell bewegliche Gonover war vor himmel u. s. w. Sete meinen Honover, wem Sprache dich verläst, und ohne Hospingsbist ici, suhre, wem dureden kannst, und gesund bist, honover im Munde!' Wer den reinen honover spricht mit den befoblenen Ceremonien, ihn mit hoher Stimme'

Beridun herrschte, treu geblieben; und habe Seomo als Megenten bei Austheilung der Gewässer, als Wäche ter über die Welt, als Kürsten Albardi's. Zerstärer des Todes gesannt. Dom wird König über Albardi genannt 3. B. Iselding Ha. IIV, IXVI, Issati Ingled LXXXVIII. 4 Carde, p. s. Millordi adex wird geschildert als der Seig der Seeligsesten, Wohnung der Ised's, lichtglängend, Iseschung da I vergl. Wispered VIII, Issati Prithea 12 Carde, Wohnung derühmter Kerners, Issati Anschwerzi XIII Cardes mid 4, m.

im Munde.

38eldue TIA—TXAI Bog. Bom iftuftetet ant gen gen gen eine Brien. Iteht mit Belbendeten.

38eldue TIA—TXAI Bog. Vom iftuftetet.

Fomme zu mir, damit ich folge bem Millen deß, ber ift, erbarme bich über mich, wenn ich tobe bin!

Igefchne Sa XII. Ich beinge Jeefchne bern großen Goldbom, ber bis gur Auferstehung bie Welt umfänglichen machen wird, (ober ber bei ber Auferstehung ben Weltbreis weiter machen wird).

Bispered X Carbe. Ich must bich anrufere Dom, der du beils und rein und groß biff und Große

Mit ben bier angeführten Stellen stimmen noch ville andere bes Zendavesta ein.

Fast man ben wesentlichen Inhaft aus diesen Stellen gusammen, so ergibt sich hinsichtlich Hom's, das die Meinung, die gewöhnlich ausgestellt wird, er sei ein zu den Zeiten und am Hofe Vivengham's und Djemschids lebender Witser, der Urheber der vor Zosroaster in den frühesten Zeiten herrschenden wahren Reitigion, wöhl nicht hinlänglich begründet ist. Namentlich spricht Izeschne Ha'lk dagegen, wo das Verhättenis Hom's zu Bivengham und den nachfolgenden ich niglichen Dynastieen angegeden wird. Die Prädikate, die ihm beigelegt werden, kassen sich so wenig mit jener Annahme Anquetil's, Kleuters, Sorres's u. a. vereintigen, daß es zu verwündern ist, wie jene Ansicht sestaten werden konnte.

Huf dem Gebirge von erhabener Hohe (Albord) verständigte er eb schon ehebem unter ben ersten Menschen; er offenbarte sich dem reinen Zoroaster, er kam bom Simmet mit dem reinen Gesetz der Mazdeiesnans, er ist nicht fern zur Antwort jedem, der ihn mit Wahr, beit fragt. Sein Wort ist Wahrheit. Durch das Sprechen Avesta's wird Hom gepriesen. Er ist Licht, Ledensquelle, Weg zu allem Guten, groß und heilig, Urheber der Gerechtigkeit u. s. w., Zerstorer des Bosen, er erhebt die Sottgesinnten, die ihn verehren, gibt ihnen in diesem Leden Uebersluß an Gittern der Erde,

Zweige von Som ju fichen; ber Saft beife Perabom (Lebensmaffer).

Schon im Bisherigen wurde einigemal, des Mara tes (Ormuzdwort, Lebenswort; Honover, Manfrespand, Nesphidad, Avesta, reines Geses genannt), Erwähnung gethan, sofern es hom ehebem auf den Bergen vers kundigte, und immerdan im Munde sührt. Die naberen Bestimmungen enthaltzur folgende Stellent des Zendapesta.

Jefcht Aberdab LXXXIII. Beeifte bich, ben himmels = Izebs zu gefallen, maniche von finen durchs ewigd Wort, mein Wort, bas reichtlich geben wieb am Ende bem Schiler bes reinen Gefeheb einen reinen Ort für ihre Seile, und abschneiben wird alle Dars wands.

Jefcht Ormugb LXXX. Ormugb's Berftand enthält bas Wort ber Bortrefflichfeit; Ormugb's Geift geht mit bem bortrefflichen Wort um, und vollenbet es.

Siruge Tag Manfrespand. Lobpreis Dramuzd in Licht und Glorie glangend, ben Amschafpands, bem himmlischen Bort ber langen Dauer, best Gang in ber Sobe ift (bas von ben Geistern ber hohen Spharen gesprochen und geabt wird), dem reinen Geset ber Magbeiefnans, bas Berastand in sich halt und gibt, bem Bort bes himmels, bas weise macht, bem großen,

es beiße.s: Phen. Werbindungenftitet, und haber Wort, Wernunft, Anfang. Die Secte des Lao= Tfeu, Zao=ffe (Secte des Lao) gebrauche diefes Wort aber im Sinne der Urbernunft, welche die Welt geschaffen bat und zusammen balt.

Fin Anfange feines: Buches fagt Lao Teur Die : urfptungliche Bernunfe fann ber Bernunft anterworfen .fepur, . und durch Worte ausgebrudt werben," aber fle bleibt eine übernatürliche Bernunft. - Man tann; ibe einen Namen geben, aberger ift mnaussprechbara ." Done Mamen ift fie bas Pringip, bes Dimmels und ber Erbe, mit ginem Ramen ift fie bie Mutter bes Univerfums. Beffer, erflart Derr Demufat, murbe bas Wort Tao mit doyog übersett, ba es gang bem doxog bes Plato ober Johannes entspreche. - Eine andere Stelle bes Lao : te : fing ift; bor bem Chaos .. bas ber Geburt bes Simmels und ber Erbe vorherging, mar ein einziges, unenbliches und verfcwiegenes Wefen, unbemeglich und immer banbelnd, obne fich gu veranbern. Dian Tann et als Die Mutter bes Univers fume betrachten; ich welf ben Ramen nicht, aber ich bezeichne es burch ben Ramen Bernunft u. f. w.

Herr Remusat vermuthet. Lao. Tseu habe mit anderen auch biese xeligibse Borstellung aus dem ABesten gehabt, und eben um diese Duelle weiter zu verfolgen, Spater seine Reise unternommen.

nom Solités, mit fried. Diele und wert.

## Bermetifche Schriften.

Die Lehre vom Wort findet sich nächstem in der ägyptischen Religionsphilosophie, wie sie in den hermetischen Buchern ntedergelegt ist. Ihre Darstellung wird hier hauptsächlich aus Gorred's Mythengeschichte der affatischen Welt gegeben. Darüber, daß jene Schriften wirtlich die Gnosis der ägyptischen Religion enthielten, kann ich mich auf Gorred's Borrede S. XIX.

Rabere Bekannischaft mit ben orientallschien Religionsspflemen hat gezeigt, daß Manihes, wouder man Plato ober das Christenthum als Quelle betrachtete, thir ein Glied in der Kette oriemalischer Religions. Been ist.

Sortes 21 Bb. S. 352. Πρό των όντως όντων και των όλων αυχών έστι θεός είς, πρωτος και τοῦ πρώτου θεοῦ και βασιλέως — παράδειν μα δὲ ἰδρυται τοῦ αὐτοπάτορος, αὐτογάνου και μονοπάτορος θεοῦ, τοῦ όντως ἀγαθοῦ — ἀπὸ δὲ τοῦ ένὸς τοῦτου ὁ αὐταρκης θεὸς ἐκητρν ἐξέλαμψε u. s. w. Görres führt hierauf eine Stelle aus Eprillus contra Julian. über bas höchste, erste Wesen un, und sodann, was in Cedrenus Chron. aus bem versornen Buche des Permes selbst ju dem bei Cprill angestührten bingugesagt wird. Sein Wort volltommen in jedem Betrachte, ausgehehb nus sein nem Schoose, mit Fruchtbarteit und weltz

bilbenber Rraft begabt u. f. w. hat die Baffer befruchtet. Bermes, fagt er, follegt nach biefer Rebe: "ich beichwore bich, madtiger Cobbfer bes Simmels, Stimme bes Baters, erftes Bort, bas er berborgebracht, fein einziges 2Bort, mit ganftig gu fenn." Gorres G. 354. Ritht mit Sanben'fouf Gott bie Belt, fonbern burd fein Bort. Dies Bort bes Schopfers il ewig - bas Ginige nach bem erften Gott eriftirenb. Hermes. libro primo Digress. ad Tat. aptid. Cyrill. adv. Jul. D. 33 -94. 6."35. ber angifabrten Schrift findet fich blefe Stelle aus ben fermenigen Schriften : ..... χόσμος έχει, ἄρχοντα έπιχείμενος. δημιουργον, λόγον του πάντων δεσπότου, ος μετ' έχεινον πρώτη δύναμις αγέννητος, απέραντος, έξ έχεινου προκύψασα και επικείται και άρχει των δι αύτοῦ δημιουργηθέντων. έστι δε τοῦ παντελείου πράγονος καὶ τέλειος, και γόνιμος καὶ γυήσιος viog." Er wird ferner ibentificirt mit Rneph. Diefer baucht aus feinem Munde bas Weltei, ben fichte baren Logos bes Demiurgos und bilbet bamit bas Meltall. Sorres S. 350. Euseb. Praeparatio evang Die Rneph bilben wollte, ba fprand 1. III. c. 3. aus ben fich fenterben Gementen ber Gottheit bas Bort Gottes in bas reine Bert ber Matur binaus, und bereinigt mit bem weltschaffenben Rneph, mit bem es gleichen Mefent war, brachte es berbor ben zweiten

und nach dem Tode Geeligkeit; er wird harum von den Frommen angerufen, sich ihrer nach dem Tode Zu erharmen, sie in die Wosnungen der Seeligen gelengen zu lassen, den er ift-Khuig über Aberdi, die Wohnung der Seeligen. Boi der Auferstehung wird pr die Welt umfänglicher machen.

hondver ist das genffenbarte, gesprochene Mort nicht ein Selbstständiges. Es ift enthalten im Berftande Ormuzd's und ist bessen Seelez es war, ebe die Welt wurde; die Welt ift durch dasselbe geschaffen.

Drmuzd sprach es, siegte über Ahriman, und vollendete seine Schöpfung. Es ist ewig und undergange lich; heil und Glad, Leben, Gesundheit u. se w. gibt es benen, die es sprechen und iben, ja die Seeligkeit in den Wohnungen des himmels (auf Albordi); wird denen verlieben, die den reinen honover sprechen. Es bezeichnet theils einen aus dem Avesta gezogenen Seezgensspruch, und insofern gibt es fünf honovers, welche gewissermaßen der Kern des Zendavesta sind. Durch diesen Seezensspruch bewahren sich die Menschen vor dem Wosen, und vertreiben dasselbe; Glad u. s. w. können sie durch dasselbe ersteben; — theils bezeichnet es das reine Gesetz der Mazdeiesnans.

In jener Beziehung, sofern es im Munde Dumuzd's, ber Jeb's, und ber Menschen schöpferisch und seegnend wirkt, beißt es mehr Honover, Lebenswort; in dieser Beziehung als Geletz ber Ormuzdverehrer mehr Bens bidad, und Apelia

Die Bergleichungen, die sich zwischen Dum und andkerseits Sonover und hom darbieten, möchten folgende fepp.

. 1) Dum und hom ift bas Mebium ber Gettenfenntnig. Benn es won biefem beifft: er verfanbigte auf ben Gebirgen bas Bort, fo fceint mir auch Daburd bie Deinung, bie Sochgebirge Mffens feien bie früheften Bohnfige ber alten Bolfer gemefen, bestätigt gu merben. Deutlich wird von einer fruberen Religion auf ben Gebirgen gefprochen, und , Som besonders ift bag Medium jener fraberen Offenbarung. Boroafter, Anfangs Som befregend jund bon ibm erleuchtet, wenbet fich fpater an Drmugb, und bentt, fich in unmittelbarer Berbin-Dung, mit bem bochften Befen felbft. - Dielleicht i laft fich an biefe Spuren bie Bermuthung and fnupfen, bag bier eine Zeit gemeint fei, ba Inbier und Perfer, naber vereinigt, auf ben ihrer Spateren Beimath nordlich gelegenen Gebirgen Gine Religian batten, und Ginen Glauben, wie fich ihnen Gott burch Om, Som offenbare; bag aber bei ber Trennung ber Bolfer biefer Glaube fich verfchieden geftaltete, und bei den Merfern durch Boroafter noch mehr gurudgebrangt wurde, fo bag fich mohl manches Einzelne als beiben gemeinfam geigt, g. B. im Cultus, ber gerne unter berichie. bener Unficht fich forterbalt, - in ber Berehrung bes Feuers u. f. m., ber, gange Charafter beiber

Beligionen jeboch berichieben geworben ift. Bielit leicht bezieht fich bierauf auch' bag Som Konig aber Albordi genannt wirb. Diftorifc finben wie " biefes Gebirg in bem Elbort ober Elburt, ber bochften Svipe bes Rainfafts, und in anbern Ber-. .. gen, bergi. Rannegiefer über Alborbi in ber allgem. Encyflopabie bon Eift und Gruber. Rhobe fucht ben urfprünglichen Albordi in bem eigentlich. bochften Webirgeland, in Tibet, bas er unter - Ceriene verstanden wiffen will', weil ber Drus als auf bem Ufbord entspringend angegeben werbe u. f. w. f. über Alter und Werth einiger morgent. "Urt. G. 26. rfte Unmertung. Sienach worth bie utfprangliche Beimath ber euften Religion Tibet. Beitere Wehirlichkeiten gwifchen hom und Dum Dieten fich besonders aus ben oben angeführten Gebeten aus ben Beba's bar.

- 2) Beibe sind Geber ber Seeligkeit. Om (wenn dieß Wort hier mehr ift, als ein bloßer Seegensspruch) gebenkt der Thaten, keitet zu vollkomminer Wonne. Bu ihm, dem unsterblichen Seist, zurückzutehren sehnt sich die Seele des Menschen. So auch hom. Uebrigens wird auch sonk im Upnet hat Dum als das Miltel zur Seeligkeit genamt.
- 5) Gine Spur ber ichopferischen, belebenben Araft Dum's finden wir auch in Hom, da dieser Quell bes Lebens genannt wird, bei der Auferstehung bie Tobten belebt ; und ben Weltfreis erweitert.

- 4) Die Morftellung ben Inhier, bas Mort habe vor der übrigen Schopfung erifiet, findet fich auch in der Lehre des Zendavelig, welche die Eriftenz des Wortes por der Welt, fo wie auch
- 5) daß dieses Wort bei der Schöpfung Gottes das Mittel war, übereinstimmend mit dem Brahmatsmus behauptet, mit dem Unterschiede jevoth, daß wurd dem pantheistische wund dem pantheistische war emanatischschen Splien der Indier zemäß die Welt in sich begesist, da im Zendavesta die Welt zhurch das Wort entsteht. Das Wort mitheten Das Wort und dem genant siese nach den Gerigen und nach dem ganzen Charatter der Zovoaleisthen Religion beurtheilt werden.
- Deine istere Bestehung swiften Honover und Dum ist: In Berbindung mit Gapatri (die aus 3 Versen des Beda besteht) und den Byahrist's, und sin sich sie Durch. Das Sprechen des heiligen Wortes ist weit bester als Opforz wer das Pranu, die Byahriti's und die Sayatri unter Beobachtung der bestimmten Cere, wronjen spricht, wird von jedem Feck, von jeder unwissentlichen Sande gereinigt. Die dree, das Pranu, die Byahriti's und die Sayatri hat der expanse, die Byahriti's und die Sayatri hat der expanse, der der Schöpfung nach und nach aus den Jen Jeden's gleichsam geweckt, und sie sind als der Den Zeba's gleichsam geweckt, und sie sind als

Beda zu betrachten und zu beobachten. So ist Honover, aus fünf einzelnen Honovers bestehend, die die Hauptsätze der Idroastrischen Religion und gleichsam den Kern der Lehre enthalten, don den Menschen gesprochen ein beiliger, seignender Spruch, der Reinheit, Glad und Seeligkeit gibt und das Wose berbannt.

Diedlich ist zu bemerken, das nach Ver Lehre Zobrechen bei der den Gebeien und beim Sprechen Donovers die Breige bes Hombaums in die Hohe gehoben, oder der Saft des Bauuties in einem bettigen Gesäß schwebend gehalten werbeit muß.

e erreinel a coplage dreid ed errein e

Dahin gestells mus ich laffen, ob, ober in wie weit das Spinesische Tao, das Abel Remusat, ber bes abhinte Kenner der hinesischen Literatut mit bent Loyog des Philo: und Johannes vergleicht, willich in den Zusammenhang dieser Lehte und in den Kreis unser Undersuchungen gehort.

yn ber Schrift: Memoire sur la vië et les copinions de Lao - Tseu; philosophe chinidis du VI didele avant notre ère etc. 1823. (Heffeld. Jahrb. 1826: Febr.) erwähnt Abel Nehmlat: in bem Buche des And Thu aber Bernunft und Tugend (Lao stes ting) habe das Abort Lao eine michtige Bebentung,

es heiße.s: Phony: Berbindungunftiet, und taber Wort, Wernunft, Anfang. Die Secte des Lao=Tfeu, Zoo=ffe (Secte des Lao) gebrauche dieses Wort aber im Sinne der Urvernunft, welche die Welt geschaffen bat und zusammenbalt.

Bus Unfange Teines Buches fagt Lao Tfeur Die : urfprüngliche, Bernunfe fann ber Bernunft unterworfen .fepu, . und durch Worte ausgebrackt werben," aber fle bleibt eine übernaturliche Bernunft. - Man tann: ibe einen Namen gebeng oberger ift unaussprechbar. Dbne Momen ift fie has Pringip, bes. himmels und ber Erbe, mit ginem Ramen ift fie bie Mutter bes Univerfums. Beffer erflart Derr Remufat; muthe bas Wort Las mit doyog übersett, ba es gang bem doxog bes Plato ober Johannes entspreche. - Gine andere Stelle bes Lao : te : fing ift; vor bem Chaos, bas ber Geburt bes Simmels und ber Erbe vorherging, mar ein eingiges, unenbliches und verfcmlegenes Wefen, unbeweglich und immer hanbelnd, obne fich gu berandern. Dan tann es als die Mutter bes Univers fume betrachten'; ich welf ben Ramen nicht, aber ich bezeichnie es burch ben Ramen Dernunft u. f. m.

Herr Remusat vermuthet, Lao-Aseu habe mit anderen auch biese xeligibse Borstellung aus dem Mesten gehabt, und eben um diese Duelle weiter zu perfolgen, später seine Reise unternommen.

<sup>.</sup> There can beet the confirm confirme with

# Bermetifche Schriften.

Die Lehre vom Wort findet sich nächsteim in ber ägyptischen Religionsphilosophie, wie fie in den hers metischen Buchern ntedergelegt ist. Ihre Darstellung wird hier hauptsächlich aus Görred's Mythengeschicke der affatischen Welt gegeben. Darüber; daß jene Schriften wirklich die Gnosis der ägyptischen Religion enthielten, kann ich mich auf Görred's Borreds. S. XIX.

Rabere Bekanntschaft mit ben orientalischen Mellgiondspliemen hat gezeigt, daß Manichen, wooden man Plato ober das Christenthum als Duelle blirachtete, ihr ein Glied in der Kette orientalischer Religionswen ist.

Sorres 21 Bb. S. 352. Προ των όντως όντων καὶ των όλων άνχων έστι θεός είς, πρωτος καὶ τοῦ πρωτου θεοῦ καὶ βασιλέως — παράδειγμα δὲ ἰδρυται τοῦ αὐτοπάτορος, αὐτογώνου καὶ μονοπάτορος θεοῦ, τοῦ όντως ἀγαθοῦ, ἀπὸ δὲ τοῦ ἐνὸς τοῦτον ὁ αὐτάρχης θεὸς ἔκυτρν ἐξέλαμψε μ. [. w. Sorres führt hierauf eine Stelle aus Eprillus contra Julian. über das höchste, erste Besten un, und sodann, was in Cedrenus Chron. aus dem dersornen Buche des Derimes selbst su bein bei Tommen in jedem Betrachte, ausgehehb aus sein nem Schoose, mit Fruchtbarteit und weltz bile

bilbender Kraft begabt u. f. w. bat bie Baffer befruchtet. Bermes, fagt er, follegt nach biefer Rebe: "ich beichwore bich, madtiger Schopfer bes Dimmels, Stimme bes Baters, erftes Bort, bas er bervorgebracht, fein einziges Bort, mit ganftig gu fenn." Gorres G. 354. Ditt mit Sanben'fouf Gott bie Welt, fonbern burd fein Bort. Dies Bort bes Schopfers il ewig - bas Ginige nach bem erften Gott eriftirenb. Hermes. libro primo Digress. ad Tat. aptid. Cyrill. adv. Jul. p. 33-94. S. ber angifabrten Schrift findet fich blefe Stelle aus ben fermenichen Schriften : "6 χόσμος έχει, ἄρχοντα έπιχείμενον. δημιου ογον, λόγον του πάντων δεσπότου, δς μετ' έχεινον πρώτη δύναμις αγέννητος, απέραντος, έξ Εχείνου προκύψασα και επικείται και άρχει των δι αύτοῦ δημιουργηθέντων. έστι δε τοῦ παντελείου προγονός και τέλειος, και γόνιμος και γνήσιος viog." Er wird ferner ibentificiet mit Rneph. Diefer baucht aus feinem Dunbe bas Meltei, ben fichte baren Logos bes Demiurgos und bilbet bamit bas Weltall. Sortes S. 359. Euseb. Praeparatio evang 1. III. c. 3. - Die Rneph bilben wollte, ba fprang aus ben fich fenter ben Glementen ber Gottheit bas Bort Gottes in bas reine Bert ber Datur binaus, und bereinigt mit bem weltschaffenben Rneph, mit bem es gleichen Wefens war, brachte es berbor ben zweiten

Demlurg, den Gott des Feuers und des Lebens (πνεύμα). Alles ging aus dem Willen des Gottes bervor, der befassend das Wort, und anschauend in sich die schne Welt, nach ihrem, Urbild, aus eignen Elementen und Lebenssagmen bildete. Jener zweite Vildner, vom ersten hervorgebracht, ist Phiha, der aus dem Weltei des Knieph geboren wurde. Euseh. Praep. ev. IH. 3. (Man wergl, die indische Mythe vom Weltei bei Majer S. 38 u. 39. oder bei Görres S. 81 und 82. des isten Bandes). Sein Name ist der Verborgene nach Manetho: verborgener, sich offendarrender Gott nach Pecatäus.

## Schriften bes alten Testaments.

Auch in ben religibsen Borftellungen ber Juben finden sich, obwohl Anfangs ichmachere, spaterbin boch bestimmtere Spuren ber Lehre bom Wort,

Genesis 1 und Psalm 33 ist der Gedanke ausgebrückt: Gott schuf die Welt durch sein Wort; er sprach; es werde, und es ward. Diese Idee darf man wohl sat den letten, einsachsten Keim der Lehre vom Wort halten, wie Lade in seinem Commentar über bas Evang. Johannes erinnert. An sie reiht sich tie persische Borstellung mehr an, während in dem pantheistischen Emanatismus der Indier und Aegyptier das Wort, die Stimme, der Hauch als der leichteste Act der Neußerung und Offenbarung, als etwas, das ichon mehr als Gedanke, noch aber weniger körperlich

ift, von selbst jum Mittelglied ber Schöpfung, jum Erstgebohrnen, in bem bie Welt verschloffen war, sich barbot.

Wie es eine große Idee ist; daß die Welt ward durch das Wort: "28 set" und daß Jehova Exod. III. 14 und 15. selbst den Ramen "ich werde seyn" sich beilegt, so ist 25 auch im Sinne des Pantheismus groß, daß "ich bin" der Name des hächsten Wesens ist, und daß mit diesem Selbstbetrachten die Welt wurde. —

Saufger treffen wir in späieren Zeiten auf Personisstationen der gottlichen, schopferischen, sich offens barenden Weisheit, in denen sich der Glaube des Marsgenlandes an das Bernunft. Mort als das Erste der Welt abspiegelt. Eine Personisstation der Weisheit sindet sich Diod 28 Cap. vom 12ten Bers an, Wichetiger ist die Stelle Proy. VIII. Hier wird von der Weisheit gerühmt, sie habe existirt, ehe die Welt geschaffen wurde (sie sei der Wertmeister, I'DR \*) nach den Erklärungen einiger gewesen). Mit dem 8ten Capitel ist zu vergleichen Proy. III. 19 und 20, wo es im Allgemeinen nur heißt: die Welt sei durch die Weisheit geschaffen worden. Nehnliche, nur noch weister ausgeführte Personisstationen und Schilderungen der Weisheit sinden sich in Strach I. und XXIV. Das

<sup>•)</sup> Hangt damit etwa zusammen, daß die Aegoptier nach Damafins (f. Gorres 2 Bd. S. 355.) ben Demiurg Amun nennen?

erfte Cap. enthalt im Befentlichen folgende Borftellungen: προτέρα πάντων έχτισται σοφία καὶ - έξ αἰῶνος (είς σοφὸς, χύριος) ἔχτισεν αὐτὴν - καὶ έξέχετα αυτήν (4 und 9.). πηγή σοφίας λόγος θεού er vyioroig (5 B., angenommen feine Wechtheit). Im 24sten Capitel fagt bie. Beisheit bon fich v. 3 .: "exw απο σόματος υψίστου εξηλθον;" - [ie offenbarte fich in ber gangen Welt, unter allem Bolf, (v. 4-7.) besonders in Ifrael (v. 8.). "προ τοῦ αἰώνος απ αρχης έκτισε με, και έως αίωνος ου μη εκλιπώ. -Im Buch ber Beitheit VII. 22 u. folgg. wird bie Weisheit genannt: n navtor rexvires; es sei in ihr πνεθμα νοεφον, άγιον, μονογενές, παντοδύναμον; fe fet druis της του θεού δυνάμεως καί απόρδοια της του παντοκρατορος δόξης ειλικρινής — ἀπαύγασμα φωτός ἀιδίου καὶ ἔσοπτρον ακηλίδωτον της του θεου ένεργείας, και είκων της άγαθότητος αὐτοῦ. Μία δε οὐσα πάντα δύναται καὶ μένουσα εν αὐτῆ (οδετ αὐτή) τὰ πάντα καινίζει, και κατά γενεάς είς ψυχάς όσίας μεταβαίνουσα φίλους θεού και προφήτας κατασκευάζει. — An Diefe Sauptstelle ichlieft sich noch IX. 1. Gott fouf alles durch (en) fein Wort und (A. 2.); burch feine Beisheit bereitete er ben Menfchen. Die Beisbeit wird bom himmel berabgesendet gur Erleuchtung ber Menfchen (B. 10 und 17.). Bie fie (B. 1 und 2.) nrit bem Worte parallelifirt wird. fo B. 17. mit bem

πνείμα άγιον. 'B. 9. μετά σοῦ ή σοφία ή είδυῖα τὰ ἔργα σου καὶ παραθσα ότε ἐποίεις τὸν κόσμον καὶ ἐπισταμένη τι ἀρεστὸν ἐν ὀφθαλμοῖς σου u. s. w.

Es zeigt' sich benn in diesen Buchern eine fortgebende Entwicklung der Lehre von der Weisheit und Annaherung an die Lehre der alten Snoss vom Wort. Die vollfommenste Ausbildung derselben, wo sie den übrigen Ansichten über das Wort am abnlichsten erscheint, erreichte sie im Buch der Weisheit.

Allerdings bat bie Meinung, welche Lude aufftellt, in bem letten Buche zeige bas 7te Cap. eine Spooftaffrung, nicht bloß auffallende Personifitation, nicht mehr Immaneng in Gott, fondern Emaneng, mehr für fich; benn auch icon bie Ausbrude erileo Jas bon der Beisheit gebraucht, icheinen fur bloße Derfonifitation fast zu tabn. Ein Unflug emanatistischer Ideen ist in den Worten: arulg rng rov Beav duraμεως καὶ ἀπόδοια ju finden, und die in diefer Lebre fast überall wiedertehrenden Begriffe: μονογενής, τεχνίτης, απαύχασμα, είχων fipben sich auch hier. benn nicht also auch bier bas Bort - Die Weisheit ain Medium bei ber Schopfung, gefchaffen und ichaffend, bas Erft. und Gingig geborne, Bild Gottes? -Diefe Mebnlichkeit ift vielleicht nur gufallig, vielleicht aber auch auf historischem Wege ju erflaren. Ueber bie Bege, auf welchen orientalifche Ibeen berübertommen

mochten in das westliche Affen und bftliche Afrita, soll wetter unten im Allgemeinen gesprochen werben.

#### Philo.

Die nachste Gelle in ber geschichtlichen Entwidlung bes Logos. Begriffs gebubet bem Philo. - Stellt man fein Spftem einerfeits mit bem Platonifchen, ans brerfeits mit ben exigntalischen gusammen, so wirb fich bie eben fo nabe Bermanbtichaft mit biefen letteren nicht Philo ift von orientalifder Gnofis berfennen laffen. und orientalifder Lebensansicht burchbrungen. Sorn bibl. Gnosis S. 367, de mundi opificia S. 15. ed Mangey. "Die eigentliche Gotterfenntniß wird erworben burch unmittelbare Belehrung der Gottheit, welche bemienigen gu Theil wird, ber fich über alles Materielle binmeg, zu bem Sige ber Gottheit jenfeits bes Dimmels erhebt, und von ihr unterflugt ihren Glang erblidt, alfo eine Unschauung (opaow) ihrer Erifteng bekommt." "Diese Art ber Gotterfenntnig ift allein far ihre mahren Berehrer, welche ihren Berftand bon allen Sinneneinbraden los machen, und gemabrt allein eine beutliche Borstellung bon ihr." De Monarchia 816. Sorn S. 385. "Gottes Geift bleibt bei ben Menfchen, wenn fie burch Unterricht in ben Borbereitungswiffenschaften zu ber Philosophie ihren Berftand fcarfen, fic bem gottlichen Logos bingeben. Betrachtung fein Leben nicht weiben fann, wird auch in ber Erinnerung an bie Gute und Allmacht Gottes

burd Liebe' und Rurcht ein Bilbungsmittel gur Tugend finden. (De profugis S. 464.) - horn 589.: Philo erwähnt eine eigentliche Unschauung ber Gottheit, eine mirtliche Erhebung ju' Gott in Diefem Leben; burch ftrenge Tugendubung, Reinigungen, Raften und Ents baltfamteit aberhaupt, meint er, fei ein eigentliches Unschauen ber Gottheit moglich. Ber fich bie gabige teit dazu erworben fat, beißt bei ihm ein Afcet (aounrng), und bas Unichann ber Gottheit, wie bie bamie verbundene, unmittelbare Belehrung ber Gottheit ein Bustand ber Efstafe. - Dorn bibl. Gnofis G. 376. Der Logos trieb bie Sinfterniß gurud, indem Gott Licht und Finsterniff, auseinander ichled, um den Streit beis ber zu enden, und Debnung fest zu grunden . (de mundi opificio). Bergl, bie oben, angeführten Stellen aus bem Bendavefta, Bendidad Fargard XIX, und Bunbebeich I. Lieberhaupt ift in ber genannten Schrift auf Manches bingewiesen, woburch Philo sich von Plato unterscheibe, und worin er ibn nicht recht gefagt babe, und bierin eben gleicht und nabert er fich bem Inbifchen.

Die Idee, die Philo von dem Wort hatte, geht bervor aus, den folgenden Stellen :

De mundi opificio. T. I. det Pfeisfer'schen Autogabe S. 8. und spigg.: Προλαβών γαρ ὁ θεὸς άτε θεὸς, ὅτι μίμημα καλὸν οὖκ ἄν ποτε γένοιτο καλοῦ δίχα παραδείγματος ἐδέ τι τῶν αἰσθητῶν

άνυπαίτιον, δ μή προς άρχέτυπον και νοητήν εδέαν άπεικονίσθη, βουληθείς τον δρατόν τουτουλ κόσμον δημιουργήσαι, προεξετίπαν τὸν νοητόν, ίνα χρώμενος άσωμάτω και θεοειδεστάτω παραφείγματι τὸν σωματικόν τοῦτον άπεργάσηται πρεσβυτέρου νεώτερον άπεικόνισμα, τοσαῦτα περιέξοντα αἰσθητά γένη δοαπερ ἐν ἐκείνω νοητά.

- ⑤. 10 u. 12 bet[. Mutgabe &b. 1. Καθάπερουν ή ἐν τῷ. ἀρχιτεκτονικῷ προδιατυπωθείσα πόλις τὴν χώραν ἐκτὸς οὐκ εἰχεν, ἀλλ ἐνεσφραγίσατο τῷ ποῦ τεχνίτου ψυχῆ, τὸν αὐτὸν τρόπον οὐδ. ὁ ἐκ τῶν ἰδεῶν κόσμος ἄλλον ἄν ἔχοι τόπον ἡ τὸν θεῖον λόγον τὸν τεῶτω διακοτιμήσαντα.
  - 5. 14. Ει δέ τις έθελήσειε γυμνοτέροις χρήσασθαι τοις δνόμασιν, οὐδὲν ἂν έτερον εἴποι τὸν
    νοητὸν εἶνωι κόσμον ἢ θεοῦ λόγον ἤδη κοσμοποιῶντος. Μωσέως ἐστὶ τὸ δὲ δόγμα τοῦτο, οὐκ
    ἐμόν τὴν γοῦν ἀνθρώπου γένεσιν ἀναγράφων ἐν
    τοις ἔπειτα ὁμολογεί διαβξήδην, ὡς ἄρα κατ εἶκόνα θεοῦ διετυπώθη εἰ δὲ τὸ μέρος εἰκὼν εἰκόνος, δηλονότι καὶ τὸ ὅλον εἶδος, ὁ σύμπας αἰσθητὸς οὐτορὶ κόσμος, ὁ μειζόν ἐστι τῆς ἀνθρωπίνης μίμημα θείας εἰκόνος, δῆλον δὲ ὅτι καὶ ἡ
    ἀρχέτυπος σφραγὶς ὅν φαμεν εἶναι κόσμον νοητὸν, αὐτὸς ἂν εἴη τὸ ἀρχέτυπον παράδειγμα, ἰδέω
    των ἰδεων, ὁ ψεοῦ λόγος.

De profugis. T. IV. p. 266. Προτρέπει δὲ σὖν

τὸκ μέμ μπυδρομείκ μανὸν συντείνεων ἀπνευστὶ πρὸς τὸν ἀγωτάτω λόγον θείον, ὅς σοιρίας ἐστὶ πηγή, ἵνα ἀντὶ θανάτου ζωὴν άϊδιοκ ἀθλου εῦ ρηται τὸν ὅἐ μὰ οῦτω ταχὴν ἐπὶ τὴν ποιηχικὴν καταφείνειν δύναμειν, ἢν Μωσῆς ἀνομάζει θεὸν, ἐπειδὴ διὶ αὐτῆς ἐτέιλη καὶ ἐκοσμήτη τὰ σύμπαντα.

Φ. 268 ΄Ο δ΄ ὑπεράνω τούτων λόγος θεῖος εἰς ὁματὴν οὐκ ἡλθεν, ἰδέακ, ἄτε μηθενὰ τῶν κατ αἴαθησων ἐμφερὴς ὢν, ἀλλ αὐτὸς εἰκὼν ὑπάρχωκ θεοῦ τῶν νοητῶν ἄπαξ ἀπάντων ὁ πρεαβύτατος etc.

Ιαιτετική per Stelle Genes. XXXI. 13 καφ ber Ales τακρτιρή φεκ Βετίσε Genes. XXXI. 13 καφ ber Ales τακρτιρή φεκ Βετίσει: ἐχώ εἰμι ὁ θεὸς ὁ ὀφθείς σοι ἐν τόπφ θεοῦ, figt Abilo bingu: μὴ παφέλλης δὲ τὸ εἰρημένον, ἀἰλὶ ἀκριβῶς ἐξέτασον, εἰ τῷ ὄντι δύο εἰσὶ θεοὶ λέγεται γὰς ἐγώ εἰμι ὁ θεὸς ὁ ὀφθείς σοι οὐκ ἐν τόπω τῷ ἔμῷ, ἀλλὶ ἐν τόπω θεοῦ, ὡς ἀν ἐτέρου. Τι οὖν χρὴ λέγειν; ἡ μὲν ἀληθεία θεὸς εἰς ἐστιν, οἱ δ ἐν καταχρήσει λεγόμενοι πλείους. Διὸ καὶ ὁ ἱερὸς λόχος (bie beilige Shrift) ἐν τῷ παρόντι τὸν μὲν ἀληθεία διὰ τοῦ ἄρθρου μεμήνυκεν εἰπών ἐγώ εἰμι ὁ θεὸς, τὸν δ ἐν καταχρήσει χωρὶς ἄρθρου φάσκων ὁ ὁφθείς σοι ἐν τόπω οὐ τοῦ θεοῦ, ἀλλὶ αὐτὸ μόνου θεοῦ. Καλεῖ δὲ θεὰν τὸν πρεσχίντατον αὐν

τοῦ νυνὶ λόγον οὐ δεισιδαιμονῶν περὶ την θέσιν τῶν ὀνομάτων, ἀλλ εν τέλος προςθείμενος πραγματολογήσαι.

In Beziehung auf bie Stelle Jerem. 23, 5. Woo ανθρωπος το ονομα ανατολή bemente Philo: bas aus Rorper und Seele beftebenbe Befen tonne nicht so heißen, aber: έαν τον ασώματον έχεινον θείας άδιαφορούντα είκονος όμολογήσεις, ότι εὐθυβολώτατον όνομα ἐπεφημίσθη τὸ "ἀνατολῆς" αὐτῷ τουτον μεν γαρ πρεσβύτατον υίον ο των όντων. ανέτειλε πατήρ, ον έτέρωθε πρωτόγονον ωνόμασε - πας ανθρωπος κατά μεν την διάνοιαν ώκειωται θείω λόγω, της μακαρίας φύσεως εκείνης ξαμαγείου, η απόσπασμα, η απαύγασμα. μηδέπω μέντοι τυγχάνη τις άξιόχρεως άν υίὸς θεού προςαγορεύεσθαι, σποδδαζε ποσμείσθαι πατά τὸν πρωτέχουον αὐτοῦ λόγον τὸν ἄγγελον πρεσβύτατον ώς άρχάγγελον πολυώνυμον υπάρχοντα καὶ γὰρ ἀρχή καὶ ὅνομᾶ θεοῦ καὶ ὁρῶν Ἰσραήλ προςαγορεύεται - εί μήπω ίκανοι θεοῦ παϊδες νομίζεσθαι γεγόναμεν, άλλά τοι τοῦ ἀιδίου εἰκόνος αύτοῦ λόγου τοῦ ἰερωτάτου θεοῦ γὰρ εἰκὼν λόγος ὁ πρεσβύτατος.

Eusebius citirt in ber Praeparatio evang. VII., 13. cus Philo folgende Citalie: Διὰ τί ὡς περὶ έτέρου Θεοῦ φησι τὸ "ἐν εἰχόνι Θεοῦ ἐποίησα τὸν ἄν- θρωπον" ἀλλ οὐχὶ τῆ ἐαυτοῦ; παγκαλῶς καὶ σο-

φως τουτί πεχρησμούδητας, θνητόν γάρ οὐδεν άπειχονισθήναι πρός τὸν άνωτάτω καὶ πατέρα των όλων εδύνατο, άλλα πρός τὸν δεύτερον θεὸν, ός έστιν έκείνου λόγος. — (Man vergi. Paulus Commentar und Horn dibl. Gnoffs.)

Man sieht aus ben angeführten Stellen, wie Philo's Theorie vom Logos einerseits an Plato anstrupfend, andrerseits die Uebereinstimmung mit dem alten Testament suchend wesentlich die Lehre des Orients vom Worte ist.

Bum Urbild ber fichtbaren Belt bilbete nach ibm Gott bie ibedle; biefe besteht im Logos, ja fie ift ber wellicopferifche, gottliche Logos felbft. Diefen Logos nennt Philo (auf Mofes fich berufent) Gott, weil burch ihn bas Ull geordnet murbe, ober auch den zweiten (δεύτερον, untergeordneten) Gott; indem er für ben Aubbrud Beog bie meitere Bedeutung geltenb macht. insbesondere zwischen Beog und o Beog unterscheibet, und letteren Musbrud nur bem Ginen, mabren Gott beilegt. — Er nennt ben Logos ferner bas Bild Gotz tes, ben altesten Gobn, ben Erftgebohrnen (πρεσβύτατον υίον, πρωτόγονον), die Quelle der Weisheit, Farbitter fur bie Sterblichen. Dag Philo unter bem Logos (προφορικός) ein außer Gott eriftirendes Befen verstanden habe, wird nach den angeführten Stels len, besonders nach jener, in welcher er zwischen Beog und & Deog unterscheibet, und unter jenem ben Logos versteht, nicht bezweiselt werden tonnen. An diesem Unterschiede konnte ihm nichts liegen, wenn er nicht den Lagos für sin auser Gott bestehendes, ihm untergeordnetes Weien erkannte. Philo hat die Stusenleiter:
1) dovos avaregos. Adovos moapaqueds, nosuos vonros, 3) nosuos aisonros, d. i. 1) Denken, 2) Gedanke, Wort, 3) Werk; nur ist ihm der Gedanke, das Gedachte etwas Reales, eine Hypostase.

Schon obem wurde erinnert, wie Philo, seinem Wesen nach mehr an die indische und ägpptische Relizgionsphilosophie sich anschließend, doch auch an den Zendavesta angränzt; eine andere Stelle, die an Zoroastrische Religionsibeen densen läßt, ist de somniis Tom. V. der Pfeisferschen Ausgade. S. 58. Eidevat de von noorheet, ort, a desos ronos nat i lega zwoa nthons aswuarwn eart topwo, woral de adavarot at topot ovrot. Hier scheinen sich die Platonische Lehre von den Ideen und die Zoroastrische von den Feruers (vergl. Zendavesta Iescht Farvardin XCIII, Bundehelch II, Iesschne Ha I, XXIII, XXIV u. s. w) zu berühren.

### Berbreitung ber Gnosis.

Nachdem die Lehre vom Wort, wie sie in einszehen religiösen Spliemen sich findet, dargestellt ift, verhient wohl die Frage über die Berbindung, die zwischen benfelben statt fand, und woraus fich eine

foice Berbindung annehmm laffe, nähere Bernafich.

Die Beibinbung, in welcher Perfien und Indien flunden, und meiche man aus ber Berbandischaft ber Benbfbrache mit bem Sanstrit nachjuweisen berfuchtes liegt jenfelts innfret Gefdichte: Die religibfen Spfteme der Beba's und bes Zenbavefta ftegen, fo wie fie uns erfcheinen "mettet auseinander; als bas ber Beda's und ber agnitifchen Religionsphilosopife. Bon einer fra-Beren Religion fcheinen in ben Spftemen befber nur Erinnerungen dibrig geblieben gu fenn bon ber Urt, wie ffe oben ermabnt murben. Ditt Perfien tam Jubila in Berabrung. Ranches beiben Gemeinfame; wib ber Ginflug bon Perfiens Religion auf bie Entwidlung: und nabere Musichmudung fubifder Ibeen lagte fich' wicht vettennen. Die Angelologie, die Damonologie, ble' Annahme eines Reiches bofer Geifter unter eineiti Fürften ber Sinfternig, bem Lagenvater, ibre Gewält? aber bie Deniffen, Die Burditfabrung bon Rrantbellen? auf Ballionen berratten wenigftens Betanntichafe mit ben im Benoavella enthaltenen Borftellungen; unb beit Einfluft bet Tefteten bei ber Entwickung befonbers bes inbifiben Bollegfaubene. Bunbebeich Com etwas Thaterer Abfaffung bietet noch mehr Wergleichungthuntte bur. Abiffifidh" verfabrie bie beffeb Dienfchen Diefchia und Mefchanie. Unter ben Diftell ber Derfübrung? war ethebiibag fet ihnen Brachte gab, moburch fie buntio Dert Milleleugteifen, Die fie bidbit genoffen batten, bis

auf eine verloren (XV). Es wird eine Sibspfung in 6 Abschnitten (I), eine Auferstehung des Leibes, Scheis dung der Gerechten und Bosen, Bargelbung nach den Handlungen eines jeden, ein Untergang, den Erde durch Feuer (XXXI) erwähnt. In ihrer weiteren Ausschlerung scheiben sich jedoch diese Borstellungen wieder von den judischen.

Alte Sagen fprechen von Bagen nach Indien, ob und wiefern baburch zwischen bem Often und Weften eine Berbindung gefnapft murbe, lagt fich nicht bestimmen. Mag inbessen bem fepn, wie ibm wolle, eine bunfle Kunde war in bas Abendland berüberge brungen, und daß man bon Indien im Alterthum fo große Ermartungen; begte, mußte einen gefchichtlichen Grund haben. Alexander erft offnete bem Abendland. einen Weg babin, und nun war burd ibn, und nach. feinem Tobe burch ibie Derrichaft ber Seleuciben wie burch Alexanders wichtige Stiftung, Alexandrien, bie Werhindung gefnüpft und unterhalten. Es mare überflässig, zu wieberholen, was über bie Bedeutsamkeit. Alexandriens, als bes Bereinigungspunften griechifder Biffenschaft mit orientalischem Geift und orientalischer Gnoffs, so wie über die hiedurch veranlagte, eigenthumliche Richtung in ber Musbilbung: ber in Megopten verweifenden Juben gefagt morben ift; wenn, wir einere feits wiffen, wie viele Gulfsmittel Alerandrien barbot, eine Renntniff ber Sitten, bes religiofen Glaubens ber alten Bolter bom Ganges bis jum Dil ju erwerben,

wenn wir andrerseits diese Alexandrines von einem Geist durchdrungen seinen, wie ihn der, neuerdings erst sicht und mehr disnende Orient zeigt, wenn wir von dort aus neue Elemente in: die Speculation sich missischen seine Geben, warum sollten wir nicht dies beides wie Ursache und Wirtung verknüpfen? Es gieht zwar Alehnlichteiten in dem religiösen Glauben der Menschen, die nicht aus dem religiösen Glauben der Menschen, die den, sondern aus dem Wesen und der nadarlichen Richtung des werschlichen Meises ich glaube aber nicht, daß die in der vorangegangenen Darstellung verschieden den verligiöser Spsteme aufgefundenen Alehnlichteiten zu diesen gerechnet werden können.

Ebe bas Wort Mensch ward, und nacher, als Er sein khisches Leben, beschlossen hatte, lebte unter Menschen verschiedener Religion der Glaube an das Wort; — wir sinden diese Lebre mit großer Vorliebe von den ersten Vätern der morgenländischen Kirche ervissen, swir seben die Angliser, nach gand nabe den Ziten Iehn diese Anglister, nach gand nabe den mie diese, (doch die letzem besonders) vertraut mit der Emosis (der mystischen Spezisation) des Prients, wir sehen in mandselst nachdristlichen Erscheinungen relig gibseb Glaubens, in den Kabbala, im Koran, im Sussmus diese Lebre eingreisen und sich fortgestalten, so das sich die Ansicht uns ausdrängt, eine solche weitere Vortpflanzung den Lebre habe nach außer dem Christein,

40 32

steinthum, auch von diesem getreint, blühte; sollebte fie duch zur Zalt des Christanssums, und wehn uns Philo-far diese Zeit selbste von griechisch schreißenden Juden der Ginzige ift, but dem wir diese Letre (bad Christenhum noch ganz unberücklichtigt gelassen) sinden, fo durfen wir uns hieralber, ba gute ja von der geleschischischen Literatur seiner Zeite neben Philo- und ben Berfussen des neuen Testaments nur mocht den Josephus ben wieden philosund ben Legos als eine bem Philosophen eigenthumliche Ansiche betrachten

Dier icheint auch Gelegenbeit; im Borians hu ente fraften, man bier und in ber Rolge bei nabever Uine wendung der Bier voratisgefeillen Behauptungen eingetobrien werben tonnte; uiff mas in ber Whandlung aber John I., 1 - 14. Magazin für drift. Dogmailt Sit. 10. Si 74. erinnert mitb. 12baf biefe Abcen au abftratt; 'gu fubtil; ju laffft filg für ben gemeinen Dens fflendeffant & ober wenn man lieber will I au fteffin maren."" - Linfere Philofophie mochte alleibinge if& ben Ungefehrien ungeniegbar feini; jene motgenfaibifige bingegen : bie fich mit Wielosphie verband int beine atibere Michting und Stimmulage ber Geele wertaugtt; eignete fich gerabe mehr füs bie; bie unfrei Coundiffie gen) Billofephie abbolb waren Es waren ifine more genlanbildien Ebebrieen niese Gubtilitaten- bes Bettlans bes. Und reigt fich benn micht auch in unferet Abende, lande, bag abnliche Spfteme bie mebr Geficht unde Wban-

Phantalie borausfegen, als. Nerftanbesthatigfeit, unter benen am besten fortwuchern, beren Berftand meniger geabt ift? Ober, menn man jenes Subtilitaten nennen will, find nicht auch die manchen muftifchen Traumes. reien religibler Setten Gubtilitaten gu nennen ? Wir find aber auch weder an fich noch burch die Ge-Schichte berechtigt, unfre Dentweise ben Drientglen un. terauschieben, und Ibeen, Die uns etma anflogig maren, auch ihnen anflößig zu beißen. Bas nun namentlich Die Lebre bom Wort betrifft, fo war fie in ihren men fentlichen Bugen frei bon fleinlicher Subtilitat, eine, eigenthamliche, große, lebendige Unschanung vom Derben bes Alls, pom Berben bes Lebens und bes Lichts, und ficher nicht ju abstract zu nennen. - Hebrigens. foll bier nur baran feftgehalten merben, baf biefe 3bee vom Logos das Eigenthum pieler war und feyn fonnte, obne daß fie badurch fur bas Allgemeingut des gangen Bolfs überall ausgegeben murde, mozu uns bie Ges fcichte allerdings nicht berechtigt, Es mogen bier aber noch einige Undeutungen ihren Dat finden, wie fich orientalifche Gnofis, orientalifche Lebensanficht und Le. bensweise berüber verbreitete in die abenblandifchen Gegenben.

Wir fanden ichon oben bei Philo, wie in ben hermetischen Schriften (vergl. Gorres Mythengesch. S. 417. u. folgg.) jene Unsicht von Anschauung Gottes und von Bereinigung mit Gott ausgesprochen, welche ber Mittelpunkt ber, indischen resigiofen Sittenlehre ift; und biefelben Mittel, diefer Bereinigung fabig gu werben, finden wir auch bier angegeben : Betrachtung, Enthaltfamfeit, Abtobten bes Rorperlichen. Eine folche Lebenbanficht fprach fich in bem Orben ber Therapeuten aus, wie er von Philo geschildert wird; und biefer Orben, sowie ber Ursprung bes Ginfiedlerlebens und bes Mondethums im Abendlande lagt fich am natur. lichsten aus indischer Dent. und Lebensweife erflaren. Die ftrenge, unnatarliche Afcefe, bie gum Theil bem Christenthum sich aufbrangte, batte ihre Quelle offenbar nicht in ber driftlichen Religion, noch auch in veribentalifcher Weife, fondern in ber Gnofis, im Geifte bes Drients; und zwar erwachte ein folder Geift nicht unter ben genußsuchtigen Boltern Borberafiens, wo eine gang anbere Lebensanfict berrichte, fonbern unter ben magigen, ber größten Aufopferungen fabigen, und bie Rube mehr benn alles liebenden Indiern, Die fich febr gut burch bie jum'Spruchwort geworbene Meußerung eines ihrer Dichter charafterifiren: "figen ift beffer als geben, ichlafen beffer als machen, aber ber Tob geht aber alles." Aus feiner anbern uns befannten Religion fonnte biefes Monchsleben eber bervorgebn, als aus ber, die auf ein beschauliches Leben in ihren beiligen Schriften fo außerordentliches Gewicht legt. Doge benn auch biefe Ericheinung uns bezeugen, bag indifche Gnofis fic weiter verbreitete, und großeren Einfluß auf ben Beften befam.

Die Gnostifer verrathen ebenfalls in vielen Punt-

ten ihre Befinntischaft mit 'inbifchem und perfifchen

Bafilibus nahm (nach Rember's genet. Ent widlung ber bornehmften gnoftischen Spfteme G. 32.4 zwei anfangslose (bies wohl die richtigere Deutung ber Lebre bes Benbabefta von Entftebung Drmugb's unb Uhriman's aus Berpane aferene, ber grangenlofen Beit; mas gemobnisch als ein Wefen angenemmen wied) Pringipien bes Guten und bes Bofen, Licht und Fine. fternig, ange was feinen perfifcen Urfprung beutlich genug verrath. Chen fo, wenn Bafilibes. (Reanber S. 34.) fieben δυνάμεις (Amschafpands), mit bem Urwesen jedoch eine dydock ") annimmt, ferner: (3. 37.), die endliche Bernichtung ber fich felbft aberlaffenen Schladen ber blinden Ratur bes Bofen. --Menn es beißt; (S. 39.) "bie himmlischen Lichte ? feime, die Seelen, find bon Anfang ber Beltbilbung ber in einer beständigen Wanderung, burchlaufen fort fcreitend alle Lebensformen, um fich von bem Fremb. artigen gu reinigen, und gur freien Wirtfamteit ihres. Lichtwefens fich binaufzubilben", fo fceint barin bie : persische Lehre von den Feruers und die indische won ber Seelenwanderung fich zu vereinigen. Endlich bie Lebre, daß aber die untergeordneten Borfteber ber Belt

<sup>\*)</sup> Abweichend vom Bendavesta, wo es, ben Ormusd mit-"eingerechnet, nur 7 Amschaspands gibt.

ber Mepfc fich erheben tonne jum Befen ber Wefen, ift eine im Brahmaismus tief wurzelnde Ansicht.

Don Balentin bement Jremins adv. haeres. I, 1.1. 3, 4πο της λεγομένης γνωστικής αιρέσεως τας άρχας είς ίδιον χαρακτήρα διδασκαλείου με-Θαρμόσας. Tertusian spricht adv. Valent. c. IV. ban einer vetus opinio. Er sagt: allem andern mußte vorhergehen die Selbstoffenbarung des verborgenen Sottes; durch seine Selbstoffenbarung erzeugte er als den Geist der Selbsteffenntniß den Eingebornen. Man vergl. das indische Dum.

... Un biefes Wort Dum erinnert am auffallenbften Markus (Reander S. 168. u. folgg.). Der verborgene. gottliche Rame entfattet fich in die einzelnen Solben, Buchftaben, Laute, aus benen er bestebt. ftellt bieg bar unter bem Bilbe bes Aussprechens. Mis auerft. ber ursprungelofe Bater Leben aus fich verbreiten ben Trieb fühlte, als ber Unbegreifliche und über jebe Urt bes Dafenns Erhabene wollte, bag fein unaussprechliches Wefen ausgesprochen, und baf fein unfichtbares Befen geftaltet werbe! offnete er feinen Mund und fprach aus ein Wort, bas ibm gleich mar (λόγον όμοιον αυτω), die Aleonenwelt, bie Bestaltung bes Unfichtbaren. Die ifte Golbe 'als ber Grund ber abrigen bestand aus 4 Buchstaben (man erinnere fich. bag im Atharbeba bas beilige Bort ebenfalls aus 4 Buchstaben - aoum - besteht).

erhielten Berbindung mit dem hochsten Allvater vermittelst des ourno, sie gewannen frepen Zutritt ins adrigweea.

Simon bem Dagier (Neanber 3. 344) wirben bie Worte jugeschrieben: "ego sum sermo Dei, ego sum speciosus, ego paracletus, ego omnipotens, ego ominia Del." Carpocrates und fein Sobn Epiphanes (Reanber G. 355.) lehrten Bereinigung mit ber Einheit Gottes burch Betrachtung und Erbe bung über alle Religionen und Gotter, Sabigfeit baburd Bunber ju verrichten. "Alle außeren Dinge find indifferent; nur burch Glauben und Liebe, b. i. Betfentung in die Monas fann ber Beift fein mabres Seil erlangen. Wenn er ju einer folden Rube foon bier gelangt ift, bag ibit teine Lage des auferen Denfchen, feine Affection ber Ginnlichfeit in feiner Betrachtung mehr floren fann, fo erhebt er fich, nachbem et ben Rorper verlaffen, ber icon bier far ibn fo gut als nicht ba war, frei ju feinem Urquell." - Dan bergt. bamit Majer Brahmaismus G. 57. "Frei bon ben Begen der Deba's und Pifri's (ber Gotter und Bater) find und bleiben bie Geelen berer, welche einzig und allein nach Bereinigung mit bem Befen ber Befen fireben, nur Brabm allein betrachten, nicht nachben. fen über Wiffenfchaft und außere Berte, bertilgen als fes Berlangen im Bergen, ablegen Bollen und Gebanten. Solde find herren ber Bergangenheit und Bus Tunft u. f. m., folde werben, wenn fie allen Willen außer bem nach dem Wesen der Wesen gefangen nehmen, wenn sie alle Reigungen und Gelüste unterdrüden, wenn sie nur in sich seben, und wissen, daß alles Id ist, und nichts außer Brahm, eins mit der
ewigen Einheit. Schon Brahm geworden in diesem
Körper, tonnen, sie ihn so gleichgültig varlassen, wie
die Schlange ihre Haut abstreift."— Aus dem Abogobot Gita in F. Schlegels indischer Beisheit S. 293.
Mer nun schon dier ertragen kann, noch eh' frei er
des Leibes ward, der Begierd' und des Zorns Gewalt,
der ist seelig vollendet wohl. Wer innen inn'ren Glacks
sich freut, und wer innen erleuchtet ist, der geht als
Krommer, gottersüllt, wieder in Gottes Wesen ein."

Bekannt ift der Zusammenhang des Spstems von Manes mit persischen Ideen (s. Semlers bift. Gin-leitung zu Baumgartens Unters. theol. Streitigkeiten ir Thl. S. 266 und besonders 288.).

So scheint mir auch aus der ganzen orientalischen Lehre von einem erstgebohrnen Worte, dem Urbild, die Theorie der Kabbala hervorgegangen, die von eiznem Abam Radmon, dem Urmenschen, dem Erstgesbohrnen, der Allsorm, dem Irmenschen, dem Wesen Spricht, welcher die erste Emanation des Urwesens war, als sich dieses offenbaren wollte, und der allereigentslichste Schöpfer der Welt wurde. (Pergl. Horns bibl. Snosis S. 413, 421 und 422). Auch wenn der Sussesmus, ein vor dem zten Jahrb. des Islam aus Muhamedanismus und indischer Religion hervorgegangenes

theofophifches Spftem, welches bie Gleichgaltigfeit aller Religionsformen fur ben auf ber bochften Stufe ftebens mit Gott vereinten Denfchen behauptet, ben Dubamed als ben gottlichen Logos betrachten beift, fo bat die Antignung biefer Lebre mobl ibren Grund in ber allgemeinen; auch auferdriftlichen Geltung berfelben. Es fann vielleicht hieber eine Stelle aus Drigenes nach Rufin's lieberfetzung aus ben Bachern mepi aprox (f. Semler Einl. ju ben theol. Streit. S. 160. bes 2ten Boes.) gezogen werben, welche eine, wenn auch nicht allgemeine, boch weitere Berbreitung ber Lebre bom Logos ju bezeugen icheint. Es ift befannt, sagt Drigenes, deum esse ingenitum, qui universa creavit; huic tamen esse filium, non nos (bie Chrisoli pronunciamus; quamvis satis hoc mirum videatur iis, qui apud Graecos et Barbaros philosophantur, tamen a nonnullis etiam ipsorum habita videtur opinio, cum verbo Dei vel ratione  $(\lambda \acute{o} \gamma \omega)$  creata esse omnia confitentur. Es liegen bierin wenigftens bie Behauptungen: auch Nichtdriften legen bem Gott und Schopfer ber Beit einen Sobn bei; felbft unter ben Philosophen ber Griechen und Barbaren, wie wunderbar ihnen bas auch bunte, gebe es einige, welche bie Meinung gehabt zu haben icheis nen, burch ben Logos fei alles geschaffen worben. Doch ift die Stelle etwas zweideutig, fo daß fic fur fic felbst mehl fein Gewicht haben tonnte. Man vergl.

ramit Homil, XV. in Genes. "multi philosophorum veterum unum esse Deum qui cuncta crearit, dixerunt, aliquanti autem hoc adjiciunt; quod cuncta per verbum stum fecerit, et reget gleet verbum Def sit, quo cunera moderentur grung Eldineis von Alleganbrien (opp. 1715. Stromate libe W. pl. 702.) legt ebenfalls ber Bapfapos gelooogierein Theorem bei, bas mit ber Lebre bom Logos wenigffent gufami menbieng. Erifagt: Koouov te avers vor ker vonτον οίδεν ή βάρβαρος φιλοσυφία, σον δε αίσθη. τον, του μεν αρχετυπον, τον δε είχονα του καλουμένου παραδείγματος. Inbeffen mag bie Beweisfraft diefer Stelle babingeftent bleibeit, well ber Enbalt berfelben allerdings auf die Bermuthung fuhrt, es fei darunter Philo's Theorem bezeichnet, wieweht er; wie mir icheint, bann von einer! Bupfupog pittowooise nicht wohl fprechen marbe. o of animaters of

## Hauptbegriff der Lehre vom Worte.

Wir hatten also eine bis zum Christenthum sich fortpflanzende Lehre von einem Worte gefunden, das, wenn auch nicht ursprünglich, doch späterhin als Hopp postase aufgefaßt wurde. Dieses Wort war (wiewohl im Zendavesta diese Begrisse zerspalten und weniger klar hervortreten) das die Schöpfung Versmittelnde (bas Erstgeschaffne, erster Sohn der Gottheir genannt). Es wied Gott, dem

Homen und Extenuntergeordnet, aber über alle Goldebefe erhoben, als das nächte Wistern mehr Solf dargestofft. Es wird Las Wild, der Abglanz Gottes (genannt, mes istentischin die Abglanz Gottes (genannt, mes istentischin das fichtentischer inder ihre baret identische in Anielien oder indheben der Gotterfenntniß, Gottes Vernunft und Walstriefier Anslitelbe in 1983

Sch glaube nun binfictlith bes Berbaltniffes, in welchem biefer Begriff jum Chriftenthum ftebt, Folgenbes behaupten ju burfen:

- "i.) Das Christenshum hateburch, Johannes -.... und Paulus. (und hie Berff. des Gebrierbriefs und ger Apolalppfe, wenn biele von den genannten Apolish derschieden sind), diesen hauptbegriff wie erwähnten gie aufgenommen, und die erwähnten Praditate auf Christum übergetragen.
  - 2) Die einzelnen Ausbrude in ben Schriften biefer App, mussen, wo sie beren bestürfen, ihre Aufbellung und nabere Bestimmung in ber Bedeutung finden, welche überhaupt in biefer Lehre vom Wort mit ihnen verfnupft wurde.

Wir wollen vorerft die Aussprache jener Apostel bier wortlich nebeneinanderstellen, um die Beurtheilung

εξ' οδρανού. οίος ο χοίκος, τοιοθτοί και οί χοίκοι, και οίος ο έπου ράνιος, τοιούτοι και διαθώς εφορέσαμεν την είκονα του επουρανίου. Επουρανίου.

Röm. VIII. 29. Ort old koegyw, nat nowocos wird average of the average of the strain and how of to it is average.

Tov, eig so civas avido newrótokov év nod
dolg abelgolg. Der Ausbruft newrótokog wird auch Hebr. I, 6. von Christus gebraucht. — An Röm. VIII, 29. spliest sich

Phil. III, M. an. Og peragynpærides to odpa the two dipa the two diparts of two diparts of diparts

Das dogmatische Ergebniff aus ben angefihrten Stellen ift für infre Untersuchung biefes: bas Wort mar. Im Unfang von allen geschaffenen Werfen, es war ber Anfang ber Schhefung, ber Eingehorns und Erftgebobens, bas Weblichung, benn bichman, bakume-

<sup>\*)</sup> Man gefentte mir biesen Ausbrud', beffen Bebeutung ans dem Bisherigen schon hinlanglich erlautert wird, und welcher übereinstimmend mit dem Nebrigen, was von Christins pradicirt wird, von dem dia o. Gon. gerechtfertigt und gefordert ist:

- Apocal III, 14. wird Christis ή άρχη ττς απίσεως του Θεού genannt.
- 2 Cor. IV, 4. "Os sary sixwo zau Daav.
- Col. I, 15 19. "Ος ξστιν είκων τοῦ Θεόξ τοῦ ἀοράτου, πρωτότοκος πάσης «κέσξως, ὅτι ἐν. ἀὐτῷ ἐκτίσθη τὰ πάντα τὰ ἐκ τῷξισύρανος καὶ τὰ ἐκ τῷς ἀὐτοῦ καὶ τὰ ἐκ τῷς ἀὐτοῦ καὶ τὰ ἀθρατα τὰ πάντα δὶ αὐτοῦ καὶ εἰς αὐτοῦ τὰντων καὶ τὰ καὶ κὰὶ κὐτρς ἐστι πρὸ πάντων καὶ τὰ πάντα ἐν πρωτότοκος ἐκ τῶν νεκρῶν, 
  ἵνα γένηται ἐν πᾶσιν αὐτὸς πρωτεύων, ἄκι ἐν α ἀλῷ εὐδύκησε πᾶν τὸ πλήνωμα κα-
- Col. II, 9. und 10. Εν αὐτῷ κατρικεῖ πᾶν τὸ πλήρωμα τῆς θεότητος σωματικῶς.

  V. 10. wird Christus πεφαλη πάσης ἀρχῆς καὶ ἐξουσίας genangt.
- Hebr. I, 2. 3. Έπε ἐσχάτου τῶν ἡμερῶν τούτων ἐλάλησεν ἡμῖν ἐν υίῷ, ὅν ἔθ ηκε κληρονόμον πάντων, δί οὖ καὶ τοὺς αἰῶνας ἐπατησεν. Ὁς ὢν ἀπαύγασμα τῆς δόξης καὶ χαρακτὴρ τῆς ὑποςάσεως αὐτοῦ, φέρων τε τὰ πάντα τῷ ἡήματι τῆς ὑνάμεως αὐτοῦ.
- 1 Cor. XV, 47 und folgg. Ο πρώτος άνθρωπος έκ γες χοικός, δ δεύτερος άνθρωπος, ς κύριος

ungelehrter Mann, nicht mit jener Lebre befannt fepn tannty. Sofern nun die Behauptung also gestellt wird: Diese Lehre war nur einzelmen speculirenden Köpfen eigen, und nicht weiter verbreitet, und sie war auch nicht geeignet, weiter verbreitet zu werden, so ist sie bereits in dem Bisherigen hinlanglich widerlegt; sofern sie aber so gestellt wird: Johannes war nicht der Mann, dem wir eine solche Kenntnis und solche Philosophie zutrauen dürfen, so ist sie durch das Folgende zu beantworten.

. Johannes ericbeint uns eben in biefem Gingange ju feinem Evangelium gmar, wie immer, einfach, aber ben biefer Ginfachheit lagt fich ein funftvolles Fort fcreiten, und eine philosophische Anlage nicht verten= nen. Die gange Art, wie er Jesum im Glange bes Eingebornen einführt, in großen Namen, dorog, Cor. 'φως querft es mehr ahnen lagt, wenn er meine, mit allgemeinen Saten und Schilberungen beginnt, und flufenmeife fortgebt gum Inbividuelleren, gu immer beut. licherer Bezeichnung beffen, ben er meint, bis ibm ber 14te B, ο λόγος σαρξ έγένετο και έθεασαμεθα etc. ben bollen Uebergang babnt, bann im 17ten B. ben Namen Jesus Chriftus ausspricht, und zusammenfaffend im IRten B. ben hauptinhalt angiebt, ber Gingeborne fei ber Offenbarer bes Unfichtbaren - ber gange Eingang beweist, daß es bem Apostel an philofophischem Denten nicht mangelte. Auch zeigt fich mirflich, hei Johannes eine Befanntichaft mit bem, mas

burch daffelbe ist altes geschaffen Borden. Es war im Anfang bei Gott, es ist das Bild Gottes, der Abglaus fetüer Herrichteit und Wesenheit, es ist Geog; in ihm wohnt van: vo nangwua ins deornvos ownurtens. Dem Inhalte dieser Stellen, so wie der übrigen Christiologie bes N. A. gemäß, glaube ich ferner gegen bie tirchliche Theorie von ber Trinkat

Die Subordination bes Wortes unter ben Bater, und mit diesem zugleich gegen die sabellianische, bas bat Wort efne Spoftafe fei, behaupten zu burfen.

Betrachte ich jene Stellen unbefangen für sich, und in Bergleichung mit bein, was die Religionsges schickte sagt, betrachte ich sie mit ber Achtung vor bie! Bibel, die, burch keine menschliche Auctorität bestochen, nur wissen will, was sie aussagt, und um bas zu wissen, die Sprache und die Geschichte fragt, so würde ich mir die Redlichkeit in der Aussaffung der Aborie anderer zu verläugnen scheinen, wenn ich in jenen Stellen etwas anderes sinden wollte, als daß bas Wort, der Sohn Gottes eine Hopostase und Gott-subordiniert sei.

Bur genaueren Bertheibigung biefer Anficht"folges guerft die Beantwortung ber Frage: barf ober mulg? man gerdbe bet Johnnes und Paulus Une Betaftitig foat mit jener Lehre voraussegen?

Dan bat fich baruuf berufelt, bag Bogannes, lithut

ungelehrter Mann, nicht mis jenge Lebre, befannt seyn konnty. Sofern nun die Behanptung also gestellt wird: Diese Lehre war nur einzelnen speculirenden Köpfen eigen, und nicht weiter verbreitet, und sie war auch nicht geeignet, weiter verbreitet zu werden, so ist sie bereits in dem Bisherigen hinlanglich widerlegt; sofern sie aber so gestellt wird: Johannes war nicht der Mann, dem wir eine solche Kenntnis und solche Phislosophie zutrauen dürsen, so ist sie durch das Folgende zu beantworten.

· Johannes ericheint uns eben in biefem Gingange. au feinem Evangelium amar, wie immer, einfach, aber ben biefer Ginfachheit lagt fich ein tunftvolles Forts fdreiten , und eine philosophifche Anlage nicht vertennen, Die gange Urt, wie er Jejum im Glange bes Eingebornen einführt, in großen Ramen, Loyog, Zwi. mus zuerft es mehr ahnen lagt, wenn er meine, mit allgemeinen Gagen und Schilberungen beginnt, und flufenmeife fortgebt gum Individuelleren, gu immer beut. licherer Bezeichnung beffen, ben er meint, bis ibm ber 14te B. ο λόγος σαρξ έγένετο και έθεασάμεθα etc. den vollen Uebergang bahnt, dann im 17ten B. ben Mamen Jefus Chriftus ausspricht, und gufammenfafs fend im 18ten B. ben hauptinhalt angiebt, ber Gingeborne fei ber Offenbarer bes Unfichtbaren - - ber gange Eingang beweist, bag es bem Apostel an philosophischem Denken nicht mangelte. Auch zeigt fich mietlich hei Johannes eine Befanntichaft mit bem, was

man orientalische Philosophie ober Gnosis nennt. Es sprechen bafür z. B. die bfters wiederkehrenden Ausschräcket Licht, Finsterniss, und daß hiemit zwei entgest gengesetze Reiche, das des Guten und das des Bosen bezeichnet werden. Weitere Belege sinden wir in der Offenbarung, wenn wir diese dem Upostel Johannes unschreiben. — In seinem isten und zeen Briefe tadelt Iohannes Meinungen, die, so viel wir wissen, habestische waren.

- 2 Joh. 7. Πολλοὶ πλάνοι εἰσῆλθον εἰς τὸν κόσμον, οἱ μὴ ὁμολογοῦντες Ἰησοῦν Χριστὸν ἐρχόμενον ἐν σαρκί.

Wir fanden es als eine Anflicht der indischen Theologie und anderer religibler Spfteme des Drients, bas sie eine tiefere Rennting (2000ic), ein Schulen ber Gotthelt eng Verdanden mit des Bereinigung innt ibm,

Dem Seyn in Gost , Johannes zeigt in seinem ersten Priese, wer allein sagen tonne, daß er Gemeinschaft wit Gott habe, daß er in ihm bleibe, Gott tenne und sebe (im zten Brief). Obge nun die Ausdrucke, die ihn sein xeligibser Sinn und das Bewußtsepn seiner innigsten Bereinigung mit Gott wählen hieß, aus einer andern Quelle herseiten zu wollen, scheint es doch, als ob unter benen, an die dieser Brief gerichtet war, diese Ausdrucke verbreitet, und auch daher dem Apostel bekannt gewesen sepen, und so scheint uns benn nach allem, was wir von ihm haben, der Apostel in einer Gemeinde zu stehn, die mit der gnostischen Sprache vertraut, ihn eben auch veranlaßte, diese zu gebrauschen. Mehr hierüber bet der naheren Erdsterung der Stelle Ich. I. 1—14.

Dus auch Paulus in feinen Schriften hinlangliche Bekanntschaft mit heidnischer Weisheit verrathe, und baß es bei ihm nicht widersprochend sei, eine Kenntnis der sogenannten Gnofis anzunehmen, wird keiner weitern Aussuhrung babarfen.

Wei der zwepten Frage, ob es des Christenthums wärdig gewesen sei, diese Lehre mit sich zu vereinigen, muß sozieich erinnert werden, daß das Christenthum natürlich nichts Fremdortiges in sich aufnehmen und in die Lehre von der Versoppelhist, wichts wengen konnte, was nicht sür sich schon. Gewisheit hatte, Der Aussauch für die Idea aber mar entlehnt.

aus ben bertichenben religibsen Borftellungen bad Reine berauszunehmen und zu einem Beichen fur driftliche Ibeen gu weiben, - wir feben ja auch, bag Paulus bieg thut, g. B. als er in Uthen auftrat. - Ronnte benn nicht jene Ibee, wie bie bes Meffias bon ber Borfebung bestimmt gewesen fenn, auf die Erfcheis nung Jefu - beide unter verfchiedenen Cloffen bon Menfchen - vorzubereiten, fo, daß die reinere Idee bes Logos und bie reinere Ibee bes Deffias als an Jesus erfallt bargeftellt werben durfte, und ber Gipfel und Schlufftein bie Behauptung marbe: Der Logos ift Menfc geworben; ber Deffias ift ericbienen ? --Es widersprach auch dem, mas Chriftus felbft von fich: gefagt hatte, fo menig, bag vielmehr bie Musfpruche: Chrifti über feine Perfon bier nut bestimmter, bogmas tifcher ausgebrudt und zusammengestellt und biebei Das men gebraucht find, die der Beiland felbft unferes Willens nicht von fich brauchte, und daß fich bas Uebrige leicht mit ben eigenen Mengerungen Sefug beteinigen läßt.

Ob aber nicht die Idee eines solchen Mittlers-für sich anstößig ist? — Ohne im mindesten den Grundsatz einzuräumen, daß das teine Offenbarung senn tonne, was dieser oder jener menschlichen Ansicht anstößig dunkt, scheint mir doch auch dieser Einwurf recht gut besseitigt werden zu können. Wenn Gotti bei der ersten physischen Schöpfung, wie bei Ider zweiten geistigen eines Mittlers sich ibediente; so haben wir das and

und far fich nicht eine Gottes unwarbige Borftellung au nennen. Unwurdig mare fie erft bann, wenn wir meinten, um feinetwillen bedarfe Gott biefes Das berechtigt uns biefe Borftellung unterauschieben? Findet # doch Riemand unwarbig, daß Sott vermittelft ber Rrafte ber Ratur und ber freien Rraft ber Menfchen wirtt, sobald wir nur festhalten, baß er die lette und mabre Kraft in Allem fei. -Fragt man aber, wogu ein folder Mittler, biefes Befen zwischen Gott und ben Menschen, so muß man auborberft erinnern, bag bie Richtigfeit biefes Dogma's, wenn es bon anbern Seiten erwiesen ift, feineswegs noch babon abbangt, ob wir bie 3medmäfigfeit einfeben, ober nicht. Doch bin ich abergeugt, bag uns biefer Glaube an eine bobere Natur Chrifti febr wich. tig ift, daß vor allem ber Glaube an die vollkommene Reinheit Chrifti Davon abhangt. Soll uns biefer Glaube unerschuttert bleiben, fo muffen wir Chriftum aber die Menschheit stellen, wie wir wohl an mensch. liche Tugend glauben tonnen, boch nicht an eine fledenlose. Bu offenbar bat die Schrift es ausgesprochen. bag alle Menschen sundhaft find, als daß fie, wenn fie die fledenlose Tugend Christi lehrt, uicht seine über bie Menichheit erhabene Ratur lebren mußte. Chriftus ward Menich bis gur Berfuchung, er bewies feine bo. bere Ratur damit, daß er keiner unterlag. - Db wir aber ben Glauben an ein großes und reines Leben, bas in feinem bimmlifchen Wefen auf ber Erbe manbelte,

bedarfen, bas scheint mir fast eins zu werden mit ber Frage, ob wir das Christenthum bedarfen? Denn eben ber Glaube an sein göttliches Leben und die Betrachtung besselben hat for allem segensreich in der Christenheit gewirft. Diesen Glauben aber bewahrt auch die Ansicht, die durch die gegenwärtige Untersuchung gerechtsertigt werden soll, daß Christus ein zwischen Gott und den Meuschen stehendes Wesen sei.

Die Beantwortung der beiben, oben aufgeworfes nen Fragen hat uns somit zu dem Resultat geführt, daß wir berechtigt sind, bei Johannes und Paulus eine Bekanntschaft mit der Gnosis vorauszuseigen, zu welcher die Lehre vom Wort gehörte, und daß der aufgestellte Hauptbegriff derseiben des Christenthums nicht unwärbig ist, so daß wir uns also nicht vor der Annahme scheuen dutsen, Johannes und Paulus haben in diesen gnostischen Ausdruden ihren Glauben dargestellt.

Damit tonnen wir gur Erorterung der einzelnen Sauptfiellen übergebn.

Joh. I, 1—14. Bei Erklarung biefer Stelle barf vorerst die Frage nicht. unberahrt bleiben, wo und an wen Johannes sein Evangelium geschrieben habe. —

Auerdings hangt nämlich auch die Interpretation ber einzelnen Stellen von den Berhaltniffen, unter welchen eine Schrift verfaßt wurde, und von dem Ideenkreise ober der Sprechweise derer ab, an die sie 1

gerichtet ist. Ist bieses (wenn auch nur mit überwiesgender Wahrscheinlichkeit) ausgemittelt, so hat immerhin diesenige Erklärung einer einzelnen Stelle, die mit dem gefundenen Resultat ohne Zwang übereinstimmt, das Meiste für sich, und mindere Wahrscheinlichkeit ist auf der Seite berjenigen Interpretation, die sich mit den außeren Berhältnissen einer Schrift weniger vereinigen läßt.

Bei ber Rrage nach bem Ort ber Abfaffung bes-Sob. Eb. und nach ber Gemeinde, an bie baffelbe gerichtet mar, fann ich mich bier nur auf bas Ergebnig früherer Untersuchungen begieben. Rach biefem gibt es über ben Ort ber Abfassung verschiebene Sagen; bie eine verlegt die Berausgabe nach Ephesus, eine andre, wie es icheint, minder glaubwurdige, nennt Pathmos als ben Ort, wo mit ber Apofalppse auch bas Ev. ausgebreitet worben fei, und eine britte, auf welche Bug aufmertfam machte, bereinigt beibe, indem fie annimmt, Johannes habe mabrent bes Erils auf Pathmos bas Evangelium verfaft, und ju Ephefus baffelbe berausgegeben. - Aus diefen Angaben barf wohl als die glaubwirdigfte die ber Berausgabe bes Evangeliums gu Ephefus betrachtet werben, fofern fie auf bem bemabrteren Beugniffe bes Brengus berubt. und mit ber Ueberlieferung bon bem Aufenthalte bes Upoftels zu Ephefus übereinstimmt.

Sinsichtlich ber Frage, an wen bas Evangelium gerichtet mar, ergibt fich aus bem Jubalt befielben als

bochft mahrscheinlich, daß es an jadische Spriften nicht gerichtet senn konnte; und da dieß langst anerstannt, und oft erinnert worden ist (s. Hugs Ginleitung, Ruindl's und Lade's Commentar), so glaube ich die Grunde dafür als bekannt verausseyen zu durfen.

Bunachst ift nun die Frage zu berücksichtigen, an welchen Sprachgebrauch Johannes sich wohl angeschlosen habe, ob an den altiabischen (wie er in den Proverbien, dem Buch der Weisheit und bei Strach sich vorfindet) oder an den philonianischen oder überhaupt den gnostischen?

Bengel hat in seinem oben erwähnten Programm de  $\lambda \acute{o} \gamma \omega$  Joanneo mit Ausschluß des gnostischen vorzugsweise den jüdischen und philonianischen Sprachgebrauch zur Wahl hingestellt (S. 17.), und unter diesen beiden dem ersten den Borzug gegeben. Und allerdings scheint zur Person des Johannes ein Anschließen an ein besonderes Philosophem Philos nicht zu passen.

Doch eben darin scheint mir zuerst gesehlt zu werben, daß man dieses Theorem als etwas bem Philo Eigenthumliches betrachtet. — Warum dieß aber? — Weil wir aus der mit den neutestamentlichen Schriften gleichzeitigen hebraisch griechischen Literatur nichts haben außek Josephus, Philo und die neutestamentlichen Schriften selbst, und weil unter diesen dreven Josephus diese Lehre nicht erwähnt? Wenn in den phisonianischen und den neutestamentlichen Schriften ein gleicher

Musbrud ober eine gleiche Borftellung fich finbet, ift bann ein Bufammenbang nur unter ber Boraubsetzung bentbar, bag die neuteftamentlichen Schriftsteller ibn von Philo borgten, ober läßt es fich nicht benten, bag beibe aus Giner Quelle, bem Sprachgebrauch ber Snofie ibn entlehnten? Und fieht benn ber Philonia. nifche Begriff bom Logos, fleht überhaupt bas Phi-Ionianische System so vereinzelt ba, ruht es nicht auf ber orientalischen Religionsphilosophie eben so febr als auf Plato? Geboren Die vielfachen Spuren ber Lebre bom ichopferifchen Worte vor und nach Grundung bes Chriftenthums alle in Philo's Coule? - Alfo nicht amifchen bem alteren jubifchen und bem bei Philo fich vorfindenden Begriff allein, fondern zwischen biefen und bem gnoftifchen ift bie Mahl gu ftellen. - Indeffen scheint bie Deutung bes Ramens Logos aus gnoftischem Sprachgebrauch von bem bochgeachteten Berf. bes Programms burch bie Bemerkung beseitigt gu fepn, bie wir S. 3 und 4 lesen: Harum (legum) in numero illam plerumque ceteris omnibus anteponi deprehendimus, qua vocem λόγος, a Joanne de Jesu Christo usurpatam, nonnisi eo sensu accipere jubemur, quo sub aetatem apostoli de natura aliqua hominibus superiore usurpari consuesset; quippe quoniam vix exspectandum fuisset apostolo, fore, ut lectores, huic sensui semel assueti, ralium nescio quem suboleant. Quam legem ne me fundamenti

loco ponamus, non unum est, quod nobis dissuadeat. Primum enim haud negligendum erit, facile fleri potuisse, ut idem illud vocabulum eadem aetate ab aliis vel ejusdem gentis scriptoribus alio sensu adhiberi soleret, quod ubi locum habeat, nova illico quaestio orietur, quosnam potissimum illius temporis auctores duces sequi oporteat? Deinde vix negari poterit, licuisse auctori, v. c. Joanni apostolo, voce quadam, ut illo ipso λογου nomine, in antiquiorem, modo cognitum lectoribus, sensum uti si vel orationis contextae, vel universit, quem eum sequi constiterit, τροπου παιδειας ratio huic sensui seu unice, seu maxime saltim patrocinaretur.

Betrachten wir aber diese Bemerkung genauer, so wird badurch nur dargethan, es sei möglich, daß dieses Wort auch in einem anderen, als dem gnoslischen Sinne gebraucht wurde, und dem Johannes habe es verstattet seyn mussen, jenes Wort nach einem alteren Sprachgebrauch zu nehmen, wenn nur dieser den Lesern bestannt, und einerseits dem Zusammenhang der Rede, andererseits der Johanneischen Lehrweise allein oder vorzüglich angemessen war. Da nun die gnostische Bedeutung noch keineswegs als unmöglich nach, gewiesen worden war, so durfte sie auch bei der folgenden Untersuchung noch nicht als beseitigt betrachtet werden. Gerade zur Entscheidung der Frage, ob Johannes mehr dem altsüblischen oder dem spätern Sprach-

gebrauch der Gnosis folgte, tann die im Programm übergangene Erörterung beitragen, wo und für wen Sohannes sein Evangelium schrieb? Denn wenn gleich bei Johannes vorausgesest werden muß, daß er mit altjüdischen Worstellungen vertraut war, und daß der Einstuß jüdischereligibser Bildung und der beiligen Schriften seines Volkes auch bei ihm nicht sehlen konnte, so, ist es denn doch unmahrscheinlich, daß er, der in seinem Evangelium das dem jüdischen Bolk Eigenthümliche zu erläutern für gut findet, in einer nichtjüdischen Gemeine sich bei dem an sich viel deutsamen das auf den gnostischen Sprachgebrauch bezog, der ihm, wie seinen Lesern nicht unbekannt war.

Dazu kommt noch, daß Johannes bem gnostischen Sprachgebrauch gemäß den Ausbruck doros gebraucht, ba er, hatte er sich nur dem altivolschen Sprachgesbrauch angeschlossen, vielmehr den in diesem herrschenden Ausbruck Topia gebraucht haben wurde.

Ein anderer Weg, ben Ausbruck doyog ohne Beis ziehung eines andern, als des judischen Sprachgebrauchs zu erklaren, wurde in der Schrift: "Jesus der Gottes. Sohn ober Weltmessias, ein neuer Wersuch über den Logos Joh. I, 1. ff." versucht.

Bur Erklarung von Joh. I, 1 u. folgg. wird doyog igt alfa aufgefaßt a) als das Charafteristische in Gott — als das ewige

Prinzip, die schaffende und forwirkende geistige Untraft, personissiert als Offenbarer durch Christus. b) Besone ders Offenbarung desselben durch und mie Christus, woo bei Johannes immer das Prinzip gleschsant an dem leibhaften Christus geheftet, auf ihn übergegangen benkt, e) auch das durch den ganzen Menschen Jesus in sein ner Erscheinung Gegebene, doch die Person Jesus nicht eigenzlich darein legend, sondern nur daran hängend.

Der Berf. scheint nicht die Unsicht zu haben, daß Johannes sich seinen eigenen Sprachgebrauch bildete, sondern daß er an einen vorhandenen sich anschloß, insedem er S. 55. sagt: "Auffallend kann es aber nicht erscheinen, daß Johannes kurzweg unter den ersten; Worten dieser Schrift ohne ausgedehnte Erkläung das Worte dieser Schrift ohne ausgedehnte Erkläung das Mort dogo hinstellt, denn a) geschah es nach einem ihm gewöhnlichen Sprachgebrauche; b) war das Bersstehen des Ausbrucks durch althebraische und neuplatos nische Terminologie — den Lesern gangbar — gesichert."

Was das zweite Argument betrifft, so wurde der neuplatonische Sprachgebrauch (wenn wir unter dem Neuplatonismus überhaupt die aus der Perbintung platonismus überhaupt die aus der Perbintung platonismus philosophische Michtung verstehen; den Neuplatonismus zur Zeit Jesu repräsentirt Philo; don dem Sprachgebrauch der übrigen kann, da sie nach Johannes lebten, hier ohnedem nicht die Rede sepn) mit einen andern Begriff vom Loxog hinweisen, als det Verf. ausstellte; det dithebraische Sprachgebrauch

aber fimmt mit bem bon bem Berf. aufgestellten Begriff bes doyog nicht überein. Die bon bem Berf. angeführten Beweisstellen, Exod. IV, 28; XXIV, 3; 1 Reg. XIII, 20. Ps. CIII, 20. womit Joh. X. 35 XVII, 14 u. 17, Luc. VIII, 11-28; Joh. VIII, 47; XII, 48; Röm. X, 17, Col. I, 25; 1 Petri I, 23 aufammengestellt werben, fprechen nur bon einer Dittheilung ober Offenbarung burch Rede - und überbaupt wird im alten Testament 727 (wie im neuen Testament 2020c) nur mit biefer Ginschrantung nicht aber in ber allgemeinen Bebeutung "Offenbarung" bortommen. - Bir finden alfo meber in ber neuplatonischen Philosophie, noch in ber althebraischen Religion einen Sprachgebrauch, woran fich ber bon bem Berf. aufgestellte Begriff bom Myog anschließen tonnte. Wenn aber unter a) behauptet murbe, befbalb fonne Die Sinstellung bes Wortes Loyog ohne weitere Erflarung nicht: auffallen, weil biefer Sprachgebrauch bem Johannes gewöhnlich gewesen fei, fo ift gegen eine Unwendung ber entsprechenden Stelle im erften Brief I, r. auf den Unfang bes Evangeliums mancherlei zu erinnern.

Es tommt bier namlich zuerft bas Berbaltnig in Betracht, in welchem ber Brief gum Ebangelium ficht.

Wie in bem Briefe alles barauf hinmeife, bag er ein Begleitungsfchreiben bes Evangeliums fei, bas hat. hugs lichtvolle Untersuchung in feiner Einleitung ins neue Testament bargethan. Much ber Anfang beffelben, und namentlich biefer fann ohne jene Unnahme. nicht ertlart verben. Die Morte: a no an agyng, δ έθεασάμεθα, και αί χείρες ήμῶν ἐψηλάφησαν απαγγέλλομεν υμίν bedeuten ihrem mefentlichen Inhalt nach: wir verfundigen auch (als Augen- und Dhrenzeugen) bas Leben Jefu, fo baff fich bie Borte. .. δ ήν απ' αρχης" auf has έν αρχη ήν δ λόγος hes Evangeliums (auf bas vermaltliche Dafenn Jefu undseine gottliche Natur) — 6 annuauer — Emplaφησαν auf εσχήνωσεν εν ημίν και εθεασάμεθα ini: 14ten (auf feine Erscheinung, fein Leben und Wirten auf Erben, αὶ χείρες ἐψηλάφησαν Joh. XX, 27.) bes gieben. Außerdem entsprechen bie Ausbrude: n Zwn εσανερώθη - ήτις ήν πρός τον πατέρα im 2ten B. fichtbar bem Gebankengang und ben Ausbruden im Ev. I, 1. 4. 14. Um beswillen wird wohl auch eine Beziehung bes Ausbrucks o dorog the Cons auf bas Epangelium nicht geläugnet werben tonnen, und es fcheint berfelbe mit Recht bei ber Erflarung von Joh. L. 1. in Betracht zu fommen. - .

Indessen jener Ausbruck & doyog the zwis mochts bei ber turz zusammenfassenden Weise und den unberstimmteren Ausbrücken in den ersten Bersen des Briefs und bei dem Berhältnis, in welchem der Brief zum Evangelium steht, vielmehr seine Erklärung verlangen aus Joh I, 2 als umgekehrt diese Stelle aus jenem Ausbruck.

Mehreres nämlich bestätigt die an sich schon mahrscheinliche Bermuthung, das der Brief geschrieben wurde, nachdem das Evangelium abgefaßt war. Hug macht auf I Joh. II, 14. 21. 26. aufmertsam, wozu man noch V, 1. 13. sügen kann, welche Stelle (Joh. XX, 31. entsprechend) die Absassung des Evangeliums voraussetzt. Demnach werden wir umsonst in 1 Joh. I, eine Erklärung für Joh. I. suchen, und nur daran ist zu erinnern, daß bei der Wechselbeziehung der beiden Stellen keine Erklärung von Joh. I, 1. gegeben werde, die dem Briefe widerspräche.

Menn aber ber Berf. behauptet, in ber Stelle bes Briefs habe Johannes nicht eine fich offenbarende Derfon, fondern ein Geoffenbartes bezeichnen wollen, weil er fonft nicht bie Neutra & batte gebrauchen fonnen, fonbern ein eine Derfon bestimmt bezeichnenbes Bort batte bagu fegen muffen, fo beziehe ich mich auf bie obige Bemerkung; daß jene Relativ , Gate bas Leben Sefu in feinen verschiedenen Momenten umfchreiben follen ! woburch fich bas Reutrum telcht erflart, und · baß bemnach allerdings auch hier ber Ausbruck δ λόγος Die Perfon Gefus bezeichnet. Gollte man aber auch aber fene Musbrude binmegfeben wollen, Die beutlich anzeigen, baf Sob, auch bier unter ben abstracten Begeichnungen boch eine Werfon fich bachte, fo gebt. nfeiner Ueberzeugung nach, aus bem Evangelium felbit, walches ber Unfang bes Briefs voraussett, beutlich bervor, daß man unter dem dóyog nicht ein bloges Prinzip, sondern eine Pypostase sich denken musse.

Jene Ansicht, daß der Logos nur ein gettliches Prinzip, nicht eine Hypostase sei, welche bald supragnaturalistisch, bald rationalistisch modificiet vielen Beisfall in neuerer Zeit gefunden hat, und von Bengel in seinem Programm de  $\lambda \acute{o} \gamma \omega$  Joanneo, von Schleier, macher, Schultheß und der oben angeführten Schrifte Tesus der Vottes Sohn oder Weltmessias ze, vertheis digt wird, kann meiner Ueberzeugung nach, eregetisch keineswegs begründet werden.

Daff Johannes unter bem Logos ein perfonliches Befen, ben bor ber Beltichopfung eriftirenden Tefus bezeichnen wollte, bafur fpricht vor allem bie vollige Bermechelung bes Subjeftes loyog mit bem Subjefte Jefus Chriftus, welche Bermechelung burch ben Gingang bes Evangeliums fichtlich hindurchgeht. Das Ebangelium ichreitet bon abstracten gu concreten Bezeichnungen fort, und verwechselt diese mit jenen, loyos, Lwn, was mit movorerns, Invois, so bas and ichen ihnen burchaus nicht unterschieden wird. Wie es bon bem Logos heißt: ทึบ ev doxn, fo fagt ber Taufer von Jesus: ἔμπροσθέν μου γέγονεν, ὅτι πρῶτός μου ην; wie im Isten B. bom λόγος gesagt ward: τν πρός τον θεόν, so im 18ten B. ο μονογενής νίος ό ων είς τον κόλπον του πατρός. Die Worte bes 18ten B. Ἰωάννης μαρτυρεί περί αὐτοῦ λέγων

ovros nu i. f. w. setten ebensowohl bas Subjekt do-

Rar bie Unnahme, bag Johannes ben Logos als eine Sppoftafe bezeichnen wollte, fprechen ferner andere Stellen ber Johanneischen Schriften, worin Christo aber. baupt, nicht blog einem in und mit ihm wirfenben gottlichen Pringip eine bobere Natur, eine vorweltliches Dasenn beigelegt wird. Joh. I, 15; VIII, 58; XVII, 5; 1 Joh. II, 14. Bollte man biefe Stellen nur ba. bin erflaren, bag Chriftus bier feine Ueberzeugung ausgesprochen babe, bas in ihm mirtenbe, gottliche Pringip. bie gottliche Weisheit, Die ihn befeele, fei emig, in ber That wir mußten uns mundern, wie Chriftus bei jenen Worten noir Afgaau yeveodai, eyw eini, ober Joh. XVII, 5 nichts als dieg gemeint haben foll, ober vielmehr wir muffen uns wundern über diese nichtigen Dem Evangelium find gewiß folche tau-Nothbebelfe. fcenbe Spigfindigfeiten fremd, wo unter bem Schein neuer Babrbeiten nur bas Alte, Unbestrittene gefagt mare, und zu flar tritt überhaupt auch als Glaube und Lehre bes Paulus bieg hervor, dag Jefus in feiner boberen Ratur bor ber Belt perfonlich eriftirte, und fo in feiner boberen Ratur perfonlich fortlebt.

Co fann ich mich bei reiner Betrachtung ber biblifchen Chriftologie, und namentlich unfrer Stelle im Johanneischen Evangelium unmöglich überzeugen, baß bie Abfaffung bes Logos als eines bloßen Pringips oder einer göttlichen Kraft, ober welcher Ausbrücke fich sonft die sabellianistrende ober rationalistische Ansicht bedienen mag, eben so sehr biblisch sei, als sie philosophisch sehn mag.

Es schien nicht unzwedmäßig, vorerst biejenigen abweichenden Erklärungsweisen, die mehr die ganze Stelle betressen, rein nach ihrer Angemessenheit zu ben Berhältnissen, in denen das Joh. Ev. abgesaßt wurde, sowie zu dem Sprachgebrauch und dem Inhalt der Schrift zu prüsen, und ich glaube dargethan zu haben, daß einerseits weder der Bersuch, den Ausbruck logog rein aus jüdischen Religionsschristen oder aus dem ersten Brief des Johannes zu erklären, den Berschältnissen, in denen das Evangelium entstand und dem Sprachgebrauch ganz angemessen — noch die Erkläzrung des Loyos als eines unhppostatischen Prinzips mit der Johanneischen und Paulinischen Christologie übereinstimmend ist.

Da wir nun aus ben angeführten Gründen für die Erklärung des Joh. Sprachgebrauchs eine andere, genügendere Quelle aufsuchen mussen, da die Berhälte nisse, unter welchen das Evangesium herausgegeben wurde, ein Anschließen an den gnoftischen Sprach, gebrauch wahrscheinlicher machen, da Johannes selbst, wie seine Leser mit der Sprache der Gnosis nicht uns bekannt sind, da es endlich des Apostels nicht unwurdig senn konnte, zur Darstellung christicher Ideen eis nes fremden Sprachgebrauchs sich zu bedienen, so steht,

wenn auch noch erwiesen wird, das aus dem gussizschen Hauptbegriff vom Logos dieser Ausbruck befriedisgend erklärt werden kann, und daß der so gewonnene driftliche Begriff im Einklang sieht mit der übrigen Lehre des Johannes und überhaupt des Christenthums, der Erklärung aus dem Sprachgebrauch der Gnosis nichts im Wege.

Buerft mare also bie Uebereinstimmung bes gnostifchen Hauptbegriffs mit bem Inhalt unfrer Stelle nachguweisen. Johannes fagt:

'Eν ἀρχῆ (τῶν πάντων, wie es mit Berücksichtisgung des Anfangs der Genesis die gewöhnliche Erklatung nimmt) τν ὁ λόγος. Auf gleiche Beise wird bon allen angeführten Religionsspschemen das Wort das Erste genannt, das beim Anfang der Schöpfung ber reits da war.

Ο λόγος ην προς τον θεόν (im 18ten B. ό μονογενης νίος δ ων είς τον κόλπον τοῦ πατρός). Auch dieß ist ganz die Lehre der Guosis vom Worte. — Das Wort war bei Gott, als eine Hupostase, wie auch schon die Partikel πρός wahrscheinlich macht.

Moos schließt nämlich in ber griechischen und bellenischen Sprache eine Emanenz in sich, und nur in ben reflexiven Beziehungen, wo sich bas Subjekt in ein zweisaches scheibet, wird es auch bei ber Ibenstität ber im Berhältniß zu einander gesetzen Subjekte gebraucht. — Umsonst wird in ber Schrift: "Tesus

ber Gottes Cohn zo." berfucht, bem proog bie Bebeutung "ungetrennt bon" gu binbicfren. Die Rabe, bas Bufammenfenn bezeichnet -ngog, allerbings, aber nicht eine ungetrennte Erifteng. Benn Schulthef in feiner Schrift aber ben neutestamentlichen Lagos S. 508 und 509, bem moog bie Bebeutung ber Buftanbigfeit, Ungeborigfeit, Paulus in feiner Recenfion von Babls Clavis (Beipelb. Jahrb. 1824. Julius) und ber Rec. bon Baters weuem Testament (in ber Baller Literaturgeitung 1824. Nro. 126.) die Bedeutung ,au Gott bine gerichtet, oder Batt geborig ,- in Begiebung auf bie Gottheit" beilegen, fo fallt die Bedeutung beg girce πρός τινα ju jemand bingerichtet fepn, ihm jugeboren, in Begiebung ju ibm fleben, ale ungewöhnlich auf, und man vermißt bas Arabitat, wofür man civas moog nicht gern nimmt. Die Bebeutung , ,bei" im subenden Berhaltnig wird mit Unrecht bon ihnen verworfen, benn es finden fich im M. Es mehrere Stellen in melden jene Bedeutung die natürlichste ift.

Match: XXVI, 55: Προς υμάς τέκαθεξομην: Μάτοι ΙΧ, 19. Εμενόμην προς υμάς εσομαί. Τ Gor. II, 8. Εγενόμην προς υμάς. Μάτοι VI, 3: Αδ άδελφαι ώδε προς ήμας (το Schultheß sebr willsthick) die Worte προς ήμας burch nöstratībus nuptae interpretire). 1 Cor. XVI, 6: Προς υμάς παραμενώ. 2 Cor. V, 8. ενδημήσαι προς τον κυριού. Gal. I, 18. Επέρεινα προς αυτόν:

Bas ben Gebrauch biefer Praposition bei Johannes betrifft, fo lagt fich freilich einwenben, baf IJoh. ΙΙ, 1. δας παράκλητον έχομεν πρός τον πατέρα nicht blog ertfart werben fann : wir haben einen Rurfprecher beim Bater, fonbern auch: im Berbalt. nig gum Bater, baß ferner Joh. XX, 11. bie Lebart elernnet noog to unqueior zweifelhaft ift; wenn in: bef bie Sprache bes D. T. fonst noos mit bem Accuf. får rubende Berbaltniffe gebraucht, wenn Johannes in bemfelben erften Capitel Prapositionen mit bem Acc. für Berhältniffe det Rube mable, wie V. 18., 6 de είς του χόλπου u. f. w. B. 32 u. 35. εμεινεν (μένου) επ' αὐτόν — Β. 49. 'όντα ύπο την συκήν είδον σε: wenn' felbft im fpateren Griechischen fich Spuren finden. baß noos mit bem Accuf. wie naga mit bem Datib gebraucht wird (f. Paffow's Sandmorterbuch): man bann nicht allen Grund gu ber Annahme, bag Ivhannes jenen Unterfcbieb gwifchen Prapositionen für bas Berhaltniß ber Rube und far bas ber Bewegung und Richtung vernachläßigte? (Bas eine natürliche Rolge ber burch bie Ginmengung fremben Glemenie beranlagten Perderbnig der Sprachen ift). Daber haben auch Babl in feiner Clavis und Miner in feiner Grammait bes neutestamentlichen Sprachibioms: (2te Muff. S. 164.) får noog mit, bem Accuf. auch bie Bebeus tung "be i" angenommen.

Θεός ήν δηλόχος. Als Subjett hetnachten wir hier & λόγος und Geós als Pravitat.

Bas Schultbef fur bie entgegengefeste Unficht, Das Jeog Subjett fenn muffe anführt, lagt fich leicht wiberlegen. Er fagt, ber Gine, mabre Gott tonne niemals Prabitat fent Roch abgefeben babon, ob unter Beog bier ber Gine, wahre Gott ju verfteben fet. ift biefer Sat felbit umrichtig. - Befanntlich ift fa Subjett basjenige, bon welchem, Prabitat bas, was bom Gabiett ausgefagt wirb. Es fei min & B. bon bem Bollborinenen, bem Abfoluten bie Rebe; es werbe bann angebrudt, buffiefde biefeit Begriff ber Rame Gott paffe fft bann nicht bas Bolltommene Gubieft thejdud nod netierchitroff Bod not, Staditate bon Subjeft gu Prabitat ein einigenbes an fich Bieben noch getrennter Mertmale au bem Begriff Ht, fo giebt in Diesem Beifpiel bas Gubjeft "Wollfemmenes" bas noch bas bon getrennt gehaltene Derfmal ,,Gott" an fich. Da ababaipt bie Sprache nicht Darftellung ber obletitben Babrbeit, auch nicht bes fubjettiten, nicht Darftellung ber Berbalmiffe ift; wie fit einem frechenben Gubieft ericheinen , fondern wie' et fie ericheinen laffen will, fo tann objeftibe Mahrheit bas Rriterium ber Sprachbare ftellung nicht wetben. Wenn fethet nach I Cor. III. 8. gefagt whros: & courseows need o norizon to 900noi Lider all o dugavior Deog, maften bann nicht ό φυτεύων, ὁ ποτίζων une ό' αὐξάνων Subjefte, - ardownor und Beog abet Pradifate fenn? - Bon ben biblifchen Stellen, in welthen Beog obne Arntel Subje und das Momen mit dem Artifel Prabitat feph

felf. ist teine einzige beweisend. In 2 Cor. V, 5. ist Beogrecher als Pradifat zu betrachten. Rom. VIII, 33. ist o dexaew entweder Apposition, wenn Jedg o dexaew als Frage aufgesaßt wird, oder Subjekt, wenn als Antwort. In I Cor. III, 7. ist unverkennbar ziedas Pradifat, nicht o avkarw, welches Apposition zu Iedg ist. Auch I Thess. II, 6. gehört nicht hieber, da das Pradifat keinen Artifel hat. Bet Hebr. III, 4. ist es ebenfalls zweiselhaft, welches Pradifat sei. — Mithin kann Geog in der Bedeusung des Si, nen Gottes auch außer den Fällen, wo ein Eigennamen oder anstatt besseiben ein Fürwart, in demselben Sat sieht, Pradifat seyn.

Es fragt sich aber, welche Gründe hat man, in un frer Stelle Jeog als Pradikat zu betrochten? — Am natürlichsten nimmt man in einem Sate, in welchem das eine Substantiv mit Artikel, das andre ohne Artikel sieht, das erstere als Subjett, das andre als Pradikat; wohl aus keinem andern Grunde, als weil das Verhältnis von Subjekt und Pradikat dem von Substantis (Autschutiv) ühne Substantia (Autschutiv) ühne licht ju, und demnach bei dem letteren die Substantia lität zurück — bei dem Subjekt hervortzitt, der Artikel aber Zeichen der Subskantialikät ist. Pon diesem Sprachgesetz gibt es zwar allerdings manche Ausnahe men, indessen muß man ohne besondere Skunde das eber die allgemeine Regel varaussepen, als die Ausnahe nahme. Besondere Gründe aber, die in diesem Sal

eine Ausnahme nothig machten, wüßte ich nicht, bas gegen spricht ber Zusammenhang beutlich genug bafår, daß o dopos' bas Subjekt M. Won Anfang bes Ev. an ift o dopos' bas Subjekt M. Won Anfang bes Ev. an ift o dopos' (Christus in seiner höheren Natur) das Subjekt; das hier geschildert werden soll — und nur allmählig wird es mit dem Subjekte Jesus umgetauscht. In diesem Zusammenhange nun sollte man ohne allem Grund ein anderes Subjekt annehmen? —

Geog ny, Indem bas neue Testament (wie aus ben weiter unten zu erorternben Stellen bervorgebn wird) Chriftus burchaus auch nach feiner boberen Barbe ber Gottheit unterordnet, und auch in biefer boberen Ratur Prabifate ibm beilegt, Die eine Gleich: ftellung mit Gott unmöglich machen, fo muffen wir es minbeftens febr mabricheinlich finden, bag auch bier in bem Ausbrud Deog feine Gleichheit Chrifti mit Gott gelehrt werben foll. Uebrigens foll auch ber einzelnen Stelle nicht ber Uebereinstimmung mit ben abrigen wegen eine ihr miberfrebende Bebeutung aufgebrungen werben. - Es fragt fich alfo: tann Beog bier als Appellatiyum eine weitere Bedeutung baben, ober ift man gezwungen, Beog mit ober ohne Artitel immer in ber Bebeutung bes Ginen," mahren Gottes 'als Nomen proprium zu nehmen? und da die Sprache bes R. T. aus griechischen und hebraifchen Sprachele. menten entstanden ift, fo fragt fich: ift es biefen beiben Sprachen angemeffen , Beog als Appellativum auch

in weiterer Bebeutung aufpufaffen? Das Mort Deog, seiner Natur nach Appellativum, begeichnet:

- 1) mit dem bestimmenden Artifel einen bestimmten Gott, der entweder in dem Borberigen, ober durch einen nachfolgenden Beisat bestimmt ift, oder den, der borzugsweise so genannt wird.
- 2) Dhne den bestimmenden Artifel bezeichnet es:
  - a) ben gewohnlichen Befegen gemaße ein gotelle des (perfonliches) Wefen.
- b) Als Sigenname auch ben bestimmten Einen Gott. Da nun die Gelete ber griechischen Sprace es erlauben, Geog ohne Artifel als Appellativ unbestimmt in ber Bedeutung eines gottlichen Wesens anzunehmen, so fragt es sich, ob auch der Sprachgebrauch ber Schrift dieß guläßt?

Alle Appellativ, mit weiterer Bebeutung wird ge-

ו) אל היים im Plur. Ps. LXXXII. 6. (1 Sam. XXVIII, 13.)

im Singular, 2 Mos. IV, 16 - VII, 1.

2) 9 soi Joh. X, 34. 35.

Beog 2 Thess. II, 4. Aeyouevog icheint bier nicht zu bezeichnen "ber nur bem Ramen nach Gott ifi" fonbern "ber Gott genannt mirb."

Wenn nun ber Ausbrud Deos in ber Schrift (wenn auch febr felten) von boberen, Gott abnlichen Raturen gebraucht marb, fonnten bie Junger nicht darauf geleitet werden, diesen Ramen Ihm beizulegen, der in ihrer Seele so herrlich vertlart war? Durch welchen Namen konnten sie sein über alle Geschöpfe erhabenes, Gott derwandtes Wesen deutlicher ausdrüden, als durch den Namen Reos, den die damalige Zeit (wie die Geschichte diese Dogma's und seiner Auslegung darthut) nicht misdeutete und in der eugen Bedeutung aussaglie?

Es wird nicht unzwedmäßig fenn, bier bie der unfrigen febr abnliche Stelle Phil. II, 6. zu betrachten.

Paulus ermahnt die Christen zur Demuth nnb stellt ihnen zum Borbilde Christus auf, der er uogen Feor viragen sich selbst zu menschlicher Gestalt ermiedrigte. Der Apostel legt also Jesu, ehe er Mensch murde, die Eigenschaft der Demuth bei, die ihn zu seiner Erniedrigung bewogen habe. Wenn ihm aber Paulus die raneivogoooven beilegt, wie der Zusamsmenhang klar genug zeigt, so konnte er ihn unmöglich sir opoovorve, wit Gott halten, da jene Eigenschaft bei dem höchsten Wesen undenkbar ist. Nuch zeigen die folgenden Verse o-11 Christum nach seiner bobe ren Natur wiederum in untergeordnetem Verhältniß.

Der bogmatische Gehalt beider Stellen fur bie Christologie ist ohngefahr berselbe; sie lehren beibe bie goitliche Ratur Christi und ihre Menschwerdung. Wehn aber bie Verbindung in ber Paulinischen Stelle über ben Sinn, in welchem ber Name Beog Jesu beigelegt werben tann, teinen Bweifel übrig lagt, fo

werben wir auch in ber Sobunneistheir Stelle ben Mus-

Es lagt fich aber nicht einwenden, bag es eine Sarte fei, in Joh. I, 1. Beog unmittelbar nach einander in boppeltem Ginn zu gebrauchen. Denn 1) lagt fic bie vollige Bebeutungelofigteit bes Urifels mit nichts beweifen. Sat aber ber Artitel Bebeutung, fo erfcheis nen Beog und o Beog ale verschiedentlich mobificirte Begriffe, und bie Barte fallt weg. 2) Wenn auch Deog in ber Schrift mit o Deog gleichbebeutenb gebraucht wird, fo fallt boch bier gerade, gwifden bem gweimaligen προς του θεου bas bloge Beog auf, wenn es mit o Deog bier gleichbedeutend mare; benn bag Deog bier Prabifat ift', macht bie Weglaffung bes Artitels nicht gerade nothwendig, im Gegentheil follte man vermuthen, bem Johannes sei nach obrog in noog vor Beor geläufiger gewesen, fortzufahren: xat o Deog ro o doyog; und auch beim Prabifate Deog, wenn es ben Ginen Gott, alfo einen beftimmt gebachten Gegenstand bezeichnete, follte man ben Artifel erwarten. M. vergl. Winer's Gramm. bes neut. Sprach. ibioms 2te Aufl. G. 55. S. 12. Anm. I. und die bas felbft aufgeführten Beifpiele.

Ovros nu ev aexn mede Top Geor. Ringfit man bag vorhergebende Begerollig gleich mit & Beos, fo scheint es mir immerbin auffallend, wie Iphannes nun wieder einen Schritt gurückthun, und

eine Behaupsung wiederholen konnte, die er wohl das erstemal aussprechen durste, ba er zu ber umfassenderen Behäuptung erst noch fortschreiten wollte, aber jest mitht inteht, da in dem Jeds hu das hu noog rou bedruckt vollkonimen enthalten war. Auch sehe ich nicht ein, wie dieses ourog hu n. s. w. um des Nathfolgen den notifig gewesen sen sollte. Bon der Behauptung: der Logos war Sott selbst, konnte in ver Udbauptung: der Logos war Sott selbst, konnte in ver Udbauptung: testen gemacht werden; follte aber das ourog hu noog rou des als Gegensat von dem väch einen des aufgesaft werben, so das nun das en ann das en den Behauptung in sich school of valle sa und das ausgesprochen sen: der Logos, der Gutt selbst ivat; war nachber nicht bei Gott.

Παντα δι αυτου εγένετο. Es verdient bemerkt zu werden, daß, wenn bler B. 3 und 10 bem Logos und sonst Ebristus die Weltschöpfung zugeschrieben wird, nur die Praposition διά c. Gen. und das mit διά gleichbedeutende έν, der Ausbruck sür die Wittelursache, sich sindet. Διά wird in dieser Beziehung in solgenden Stellen gebraucht: Joh. I, 3 und 10; I Cor. VIII, 6.; Col. I, 16. wo es mit έν wechselt, Hebr. I, 2 und II, 10. Dieser stehende Gebrauch des διά in solcher Beziehung tann und nicht als zusällig erscheinen, um so weniger, wenn wir bemeiten, wie 1 Cor. VIII, 6. εξ οῦ τὰ πάντα, καὶ ημείξιείς

αὐτόν bem δι οδ τα πάντα καὶ ήμεζε δι κύτου. offenbar als etwas Berichiebenes, entgegengeset mirb. Darum Scheint mir biefes dea allerdings gu beweifen, daß die Apostel Jesum nur als ben, Mittler bei der Schopfung (wie bei ber Erlofung) betrachteten. Dabl führt zwar in seiner Clavis Novi Testamenti bei dia unter c) on: refertur ad eausam efficientem, i. e. auctorem, conditorem. Die engeführten Stellen sind indes für eine folche Bedeutung nicht bemeifent. Joh. I, 3. fann naturlich bier nicht als Beweisstelle angeführt werben, ba gerade bie Bebeutung bes dic für biefe Stelle ausgemittelt werben foll. Röm, XI, 36. fcheint zwar fur Bable Behauptung gu fprechen, in-- bem bier of aurof auf Gott fich bezieht; ba aber bier έξ αὐτοῦ porausgebt, fo wird es im Gegentheil unwahrscheinlich, bag bem Sia die gleiche Bebeutung, wie dem & b, i. ber causa efficiens gutomme Rom. XIV, 14. liegt in bem dea nicht gerabe bie Bebeutung ber bewirfenben Urfache. Die übrigen Stellen icheinen ebensorobl nur bie Mittelurfache bezeichnen gu tonnen. Bergl. Miners Grammatif &. 43. i. namentlich über Joh. I, 3.

Nach ber Unsicht bes Johannes und bes Christen. thums ist bemnach Christus nur bas die Schopfung Vermittelnde; und auch Perin stimmt bes Johannes Lehre vom Logos mit der einstimmigen Lehre aller Enosis vom Schopferworte vollsammen überein; aber

verbunden mit bem fraberen Ergebnig, baß Jahannes, unter bemigang mit Chriftus bermechfelten, Logos eine. Sppostafe fich gebacht habe, meist uns eben biefes dece noch auf: eine andere Aehnlichkeit; mit der anglijs, schen Lehre vom Schöpfermarte bing nämlich barauf. bag biefes Schopferwort bargeffelt wird als bas Mittelmefen gwifchen Gott und ber Schapfung, Gott un, tergeordnet, über alle Schopfung erhaben, ber Mittler, der torperlichen wie ber geistigen Schopfung. Darum foließt bas Schöpferwort Leben und Licht, bie großen Elemente eller Schopfung in fich, und auch biefe lebre ift volltommen die ber Gnofis. Die Chriftus vorzage lich als bas geiftige Licht (B. g.) und als Offenbarer der religibsen Wahrheit bargeftellt wird, so hatte auch bie Gnofis jenes Schöpferwort besonders als die Quelle, und ben Urbeber ber religiofen Dabrbeit bargeftellt. Bie endlich Joh. B. 14 und 18. ben Logos ben Gingebornen neunt, fo hatte bas Ochopferwort auch, in . den gnoftischen Spftemen bereits diesen Ramen, ber mit bem Begriff bas Logos aufs engeste jusammenhangt.

Das Eine, wodurch Johannes von jenem Hauptbegriff des Wortes abweicht, und etwas Wesentliches ihm beifägt, ist eben das, was er als Lehre des Chris stenthums in diesem Eingang seines Evangeliums vortragen wollte: jener Logos ist Mensch gewors den \*), und wohnte unter uns. Johannes sett den

<sup>\*)</sup> Was Schultheß — im Widerfpruch mit feiner eigenen

in weiterer Bebeutung aufwfassen? Das Mort Deog, . seiner Natur nach Appellativum, begeichnet:

- 1) mit bem bestimmenben Artifel einen bestimmten Gott, ber entweder in bem Borberigen, ober durch einen nachfolgenben Beisat bestimmt ift, ober ben, ber vorzugsweise so genannt wirb.
- 2) Dhne den bestimmenden Urtitel bezeichnet es:
  - a) den gewohnlichen Gefetten gemaff . ein gottliedes Wefen.
- b) Ule Eigenname auch ben bestimmten Einen Gott. Da nun die Gefete ber griechischen Sprache es erlauben, Geo's ohne Artifel als Appellativ unbestimmt in ber Bedeutung eines gottlichen Wesens anzunehmen, so fragt es sich, ob auch ber Sprachgebrauch ber

Schrift dies gulaft? Ule Appellativ, mit weiterer Bebeutung wird gebraucht:

1)-ביות im Plur. Ps. LXXXII. 6. (1 Sam. XXVIII, 13.)

im Singular. 2 Mos. IV, 16 - VII, 1.

2) Seoi Joh. X, 34. 35.

Geog 2 Thess. II, 4. Λεγόμενος icheint hier nicht zu bezeichnen "ber nur bem Namen nach Gott ist" fondern "ber Gott genannt wird."

Wenn nun ber Ausbrud Deos in ber Schrift (wenn auch febr felten) von boberen, Gott abnlichen Raturen gebraucht ward, tonnten die Junger nicht darauf geleitet werden, diesen Ramen Ihm beizulegen, der in ihrer Seele so herrlich vertlart war? Durch welchen Ramen konnten sie sein über alle Geschöpfe erhabenes, Gott derwandtes Wesen deutlicher ausdrücken, als durch den Ramen deog, den die damalige Zeit (wie die Geschichte diese Dogma's und seiner Auslegung darthut) nicht misdeutete und in der engen Bedeutung aussacht.

Es wird nicht unzwedmäßig fepn, hier bie ber unfrigen febr abnliche Stelle Phil. II, 6. ju betrachten.

Paulus ermahnt die Christen zur Demuth nnb stellt ihnen zum Borbilde Christus auf, der er pogen Feor vraezwe sich selbst zu menschlicher Sestalt erz niedrigte. Der Apostel legt also Jesu, ehe er Mensch wurde, die Eigenschaft der Demuth bei, die ihn zu seiner Erniedrigung bewogen habe. Wenn ihm aber Paulus die raneivogoooven beilegt, wie der Zusammenhang klar genug zeigt, so konnte er ihn unmöglich sie dem höchsten Wesen undenkart ist. Auch zeigen die solgenden Berse gen undenkart ist. Auch zeigen die solgenden Berse gen untergeordnetem Verhältnis.

Der bogmatische Gehalt beiber Stellen fur bie Spriftologie ist ohngefahr berselbe; sie lehren beibe bie gbiefiche Ratur Christi und ihre Menschwerdung. Wehn aber bie Berbindung in ber Paulinischen Stelle über ben Sinn," in welchem ber Name Jeo's Jesu beigelegt werden tann, teinen Zwelfel ubrig lagt, so

werben wir auch in ber Sobunneisthen Stelle ben Aus-

Es lagt fich aber nicht einwenden, bag es eine Sarte fei, in Joh. I, 1. Beog unmittelbar nach einander in boppeltem Ginn gu gebrauchen. Denn 1) läßt sich bie vollige Bebeufungelofigfeit bes Urifels mit nichts beweifen. Sat aber ber Artitel Bebeutung, fo ericheis nen Beog und o Beog als verschiedentlich mobificirte Begriffe, und bie Barte fallt weg. 2) Wenn auch Beog in ber Schrift mit o beog gleichbebeutend gebraucht wird, fo fallt boch bier gerade, zwifchen bem zweimaligen πρòs τον θεον bas bloge Begs auf, wenn es mit o Beog bier gleichbebeutend mare; benn bag Beog bier Prabitat' ift', macht die Weglaffung bes Artitels nicht gerade nothwendig, im Gegentheil follte man vermuthen, bem Johannes fei nach obrog in nobs τον θεόν gelaufiger gewesen, fortzufahren: καὶ δ Beog ru o dorog; und auch beim Prabifate Beog, wenn es ben Ginen Gott, alfo einen befilmmt gebachten Gegenstand bezeichnete, follte man ben Artifel erwarten. M. vergl. Winer's Gramm. bes neut. Sprach. ibioms 2te Aufl. G. 55. S. 12. Anm. I. und bie bas felbft aufgeführten Beifpiele.

Ovros no er aexy mede roge beide deor. Rimint man bag vorhergebende Bede vollig gleich mit & Beos, fo scheint es mir immerbin auffallend, wie Tobannes nun wieder einen Schritt guruckthun, und eine Behaupung wiederholen konnte, die er wohl das etstemat aussprechen durste, da er zu der umfassenderen Behauptung erst noch sortschreiten wollte, aber jett mitt mehr, da in dem Ivog ho das ho noch zoor vollommen enthalten war. Auch seie ich nicht ein, wie dieses ovrog ho n. s. w. um des Nachfolgenden, wie dieses ovrog ho n. s. w. um des Nachfolgenden den notibig gewesen sen sollte. Bon der Behauptung: der Logos war Sott selbst, konnte ja ver Usbergang zu dem Gedanken: er war Schöpfer u. s. w am leichtesen gemacht werden; sollte aber das ovrog ho noog rod dew als Gegensat von dem vägs exévero des 14ten Berses aufgesaft werden, so daß nun das ed dorn die Behauptung in sich schlöße, so würde ja dazimit auch das ausgesprocheu senn: der Logos, der Gvit selbst ivat; war nachber nicht dei Gott.

Πάντα δι αυτοῦ εγένετο. Es verdient bemerkt zu werden, daß, wenn hier B. 3 und 10 dem Logos und sonst Christus die Weltschopsung zugeschrieben wird, nur die Praposition διά c. Gen. und das mit διά gleichbedeutende έν, ber Ausdruck sür die Witttelursache, sich sindet. Διά wird in dieser Beziehung in solgenden Stellen gebraucht: Joh. I, 3 und 10; I Cor. VIII, 6.; Col. I, 16. wo es mit έν wechselt, Hebr. I, 2 und II, 10. Dieser stehende Gebrauch des διά in solcher Beziehung kann uns nicht als zusällig erscheinen, um so weniger, wenn wir bemerken, wie I Cor. VIII, 6. έξ οῦ τὰ πάντα, καὶ ήμετς είς

αθνόν bem δι οδ τα πάντα και ήμεξε δι εθτού. offenbar als etwas Verschiedenes entgegengesent mird, Darum icheint mir biefes der allerdings gu beweifen, daß die Apostel Jesum nur als ben Mittler bei ber. Schopfung (wie bei ber Erlofung) betrachteten. Bubl führt zwar in seiner Clavis Novi Testamenti bei dia unter c) on: refertur ad causam efficientem, i.e. auctorem conditorem, Die engeführten Stellen find indes für eine folde Bebegtung, nicht bemeifend. Joh. I, 3. tann naturlich bier nicht als Beweisstelle angeführt werben, ba gerabe bie Bebentung best dia für biefe Stelle ausgemittelt werben foll. Röm, XI, 36. fcheint zwar für Bable Behauptung gu fprechen, in-- bem hier de auron auf Gott fich bezieht; bagaber bier έξ αὐτοῦ porausgeht, fo who es im Gegentheil une wahrscheinlich, bag bem dia die gleiche Bebeutung, wie dem & b, i. ber causa efficiens automme Rom. XIV, 14. liegt in bem dec nicht gerade die Bebeutung ber bewirfenden Urfache. Die übrigen Stellen icheinen ebenfowohl nur bie Mittelurfache bezeichnen zu tonnen. Bergl. Winers Grammatit &. 43. i. namentlich über Joh. I, 3.

Nach ber Unsicht bes Johannes und bes Christen. thums ist bemnach Christus nur das die Schopfung Bermittelnde; und auch Pierin stimmt bes Johannes Lehre vom Logos mit ber einstimmigen Lehre aller Gnoss vom Schopferworte bollsommen aberein; aber

verbunden mit bem fraberen Ergebnig, bag Jahannes, unter bem gang mit Chriftus bermechfelten Logos eine. Sppoftafe fich gebacht habe, meift uns eben biefes Sed noch auf eine andere Aehnlichkeit, mit ber gugftis, fcben Lebre bom Schopfermarte bing namlich barauf. baß biefes Schopferwort bargeftelt wird als bas Mittelwefen gwifthen Gott und ber Schapfung, Gott un. tergeordnet, über alle Schopfung erhaben, ber Mittler, der torperlichen wie ber geistigen Schopfung. Darum foließt bas Schopferwort Leben und Licht, Die großen Clemente aller Schopfung in fich, und auch biefe Lebre ift bollfommen bie ber Gnofis. Die Chriftus borgage lich als bas geiftige Licht (B. g.) und als Offenbarer ber religibien Bahrheit bargeftellt wird, fo hatte auch bie Gnofis jenes Schopferwort besonders als die Quelle. und ben Urheber ber religiofen Dabrheit bargeftellt. Bie endlich Joh. B. 14 und 18. ben Logos ben Gingebornen neunt, fo batte bas Schopferwort auch, in . ben gnoftischen Spftemen bereits biefen Ramen, ber mit bem Begriff bas Logos aufs engeste gusammenhangt.

Das Eine, wodurch Johannes von jenem hauptbegriff des Wortes abweicht, und etwas Wesentliches ihm beifügt, ist eben das, was er als Lehre des Chris stenthums in diesem Eingang seines Evangeliums vortragen wollte: jener Logos ist Mensch gewors ben \*), und wohnte unter uns. Johannes sept den

<sup>\*)</sup> Bas Schultheß — im Widerspruch mit seiner eigenen

Begriff Ebgos voraus, tragt thu auf Griffie fiber, und

Da nun in biefein Eingang bes Johanneischen Svangelfumb bie Sprache ber Gnofis herricht, und außtr ber einen Letie Belle Bell Den Menschwerdung bes Mortes, die eben die Griffliche Religion vortragen wollte, tein Theil von bem hauptbegriff bed Schopferwortes sich entfernt, sondern bolltommen mit ihm gusammenstimmt, so mußte der aus andern Quellen nicht befriedigend zu erklarende Ausbruck Lofos von den der gnostischen Sprache kundigen Lesen ihr gemäß verstanden, und von uns ihr gemäß erklaret werden.

Betrachten wir nun die übrigen Johanneisthen und Paulinischen Stellen, Die in ben Kreis Diefer Lehre ges horen.

1 Joh. II, 14. scheint mir o doyos του θεου, fofern bieser Ausbruck mit o and agyng verwechselt wird, auf Christus bezogen werden zu muffen, wozu auch theils die Johanneische Sprechweise, das Chris

S. 308-u. folgg. geggbenen Erklarung, I nach welcher "der Genius der Sprache augenscheinlich nothigt auge mit men schlich zu geben," in welcher er dozos als Subjekt und auge als Pradikat nimmt, S. 538 u. folgg. der oben genannten Schrift zum Beweise ansührt, daß auge das Subjekt sei, und die Menscheit (in ihrer Schwäche) bezeichne, das wird wohl bei allen, die jene Schrift lesenziener Widerlegung bedärfen.

Reuck Test. Apoc. AIX, 13-III, 14, -Col. I, 15-19. 93
stus und Gott in den Slandigen bleibe, theils die Stelle 1 Joh. III, 6 und 8 berechtigen. In der letzteren Stelle nämlich sagt Johannes, wer in Christus bleibe, sündige nicht, wer fündige, sei dom Teufel. Da nun die Stelle II, 14. o doyog von Ienem Ausspruch sehe ähnlich ist, so darf man wohl der Bermuthung Naum geben, daßther o doyog von Geor Christus ist. Auch wird in der Offen barung XIX, 13. o doyog von Ienem Ausspruch

Offenb. III, 14. wird et apxy της ατίσεως genannt, womit ber Berft der Offenbarung benfelben Begriff bezeichnen zu wollen fcheint, ben Paulus mit bem Worte πρωτότοχος πάσης κτίσεως und anbern abnliche Ausbruden Col. I, 15-19. bezeichnete. Ohne aber aus Diefem Ausbruck, ba apyn auch burch Obers haupt überfest werben tann, für bie Gubordinations: theorie: etwas folgern gu wollen, icheinen mir bie Muse brade in Col. I, 15-19. eben fo flar an die oben eute widelte Lebre ber Gnofis bom Schopferworte fich aus gufchließen, als far ibit Subordinationstheorie zu zeugen. Bie Chriftus in biefer Stelle einar rou Deof τοῦ ἀρράτου, πρωτότοχος πάσης κτίσεως genannt wird, ifo begegneten mir in ben oben bargeftellten veientalifchen Meligionsspftemen ber Lebre, bas Schor pferwort fei bas Bild bes Ewigen, Unfichtbaren, ber Erffgeborne: ber Schopfung: - wie'es in bem Briefe 96 . R. E. Gol. 1, 15-19. Col. II, 9. u. a. Beugn. b. alt. Rirche.

δί οὖ καὶ τοὺς αἰῶνας ἐποίησεν. Der Rame πρωτότοκος wird von ihm im gleichen Sinn wie oben gestraucht Röm. VIII, 29. Hebr. I, 6.

Die bisherigen Erdrierungen berechtigen uns ohne Zweifel, zu bem S. 56. anfgestellten Hauptbegriff ber Lehre von dem Logos noch das hinzuzufügen: dast die ses Schöpferwort auch im R. T. als eine Nypostase und als Gott untergeordnet, aber übes alle Geschöpfe erhaben dargestellt wird; und wir haben somit den vollen Hauptbegriff des Schöpferwortes, wie ihn die religiösen Systeme des Orients enthielten.

Nicht unwichtig scheint es mir, zu horen, wie die alteste Rirche jene Theorie vom Logos und von ver Gottheit des Sohnes auffaßte. Können ihre Zeugnisse auch keinen volligen Entscheidungsgrund abgeben, so wird voch die früheste Auslegung dieses Dogma's viel für sich haben. Bei unserer Lehre nun zeigt sich in der frühesten Zeit die auf ven großen Kampf, aus dem die kirchliche Lehre von der Trinität hervorgieng, mit geringen Ausnahmen die Ansicht: daß Christusein über alle andere erhabenes, Gott aber untergevrenetts Wesen sei, als die herrschendere.

Sustin hat in ber ersten Apologie (5.60. ber Edner Ausgabe) solgende Worte; Σέβομεν — τον δισδάσκαλον — υίον αὐτοῦ τοῦ ἄντως θεοῦ μαθόντες καὶ ἐν δευτέρα χώρα ἔχοντες. S: 74. wird ber Logds το πρώτη δύναμες μετά τοπί πατέρα

recepswor genanni; gegen ben Schlief ber erften Appe logie fagt et: τον ἀπο άγεννήτου και άξξήτου θεοδ Lóyen pietà ròn disàn dipogravouper. Athensi gotatintmaroben Sohn: now ron gewungen wis puty is Tatian fagit dedan are andornegous tou สดอสทชาย น้องอธุรภาษา อยู่เม่องของ - เรื่ององ πρώτότο κου του πατρος γίνεται. "Τουτον ττον dorov) lauer tou noveroundoring. The ophitus urtur ben inkogos a vanoupyam i kaidavini admoui i (tou भेडाकी (मृहंमृहम्म्माम्महेग्रम् अवस्थिति है। कि एक एक महिन महिन महिन महिन के म Dendutotus exsistens mens, et totus exsistens Logos, quod vogitat phocoloquitur -- reogitatio enimacijus Logos, et diogos thems, et omnée concludens mens iplee lest paten, unbibie: Stwitfrage Hiquoprodo: filins prolaturopt dine evangelischen Ginn amit ben Worfen abweittent, prolatinness istam siye generationem, siyel nuncupationem en ditradabal suisere menoitaque un monte que la companie de la com quis monime vocavenit; permo povit i nisi solue? duk generaviteret hui manis det, films fagi benhoth zue Erlänterlingeber Stelle/Marti, XIII, 32i: cairgnis) exeptiration and compression of the companies of the comp communicans, filia il salus ische etchonens etudiem manifestatus iesi, pneque aptabileni magis neque idecentioreilla triecasine periculo alterama, inquarto hanes inveniat in praesenti, ut discamus per ipsum, super omnia esse patrem. Eteni

me est. Et secundum agnitionem itaque prospesse tus esse puter annunciatus est a domino nostro. Much Clemens von Alepandrien außert fich fo aber ben Logos, bag wir feben, er orbnet ibn bem Beter unter. Im naidazwyós: dóyos kaize tw πατρί αὐτοῦ τῷ βεῷς ἀπαβκς τὰν ψυχὰν, Βεὸς \*) έν ἀνθρώπου αχήματι 😁 λόγος θεός, ά έν τῷ πατρί, ό έχι δεξιών του πατρός etc. . Gelbit Lete fullian erflatt adv. Hormogeneme Quia et pater deus est, et juder deus est, non tamen ideo pater et juden semper, quia deus semper. 7 Nam nec pater potnit esse unterfilium, nec index ante delictum. Puit autem tempus, cum et delictum et filius non fuit. Gerner adv. Praxeam; Cap. 4. Ceterum qui filium non aliande dedime sed de substantia patris; nihil facientem sine izatris voluniate, commem a patre consecutium motestatem. quomodo possum de fide destruere manischiam? Dante Cap. 21. alius, per quem orania; set deale entelich Gewicht barauf, bag in ben Wertent: Era star. o natino de comer (Joh. X, 30.) date Renteunt gemable ift: unum dicit; neutrali verbo; uquod pertinet ad unitateme ad similitudinem, adiconjunctionem, ad dilectionem patris, qui filium diligit. et ad obsequium filii, - per opera intelligimus.

<sup>\*)</sup> Die Alexandrifter namentlich unterfcheiben gwifchen Goos und & Boos, f. Die obige Stelle aus Pfilo.

mum esse patrem et filium. Sehr beutlich spricht fich Drigenes aus (apud Hieron, ep. ad Avitum): sciens illud, quod scriptum est, pater, qui me misit, major est omnibus, verum esse contendit, ut dicat, et in cognitione filio patrem esse majorem. Contra: Celsum libi 8. Egw de rivagiring έν πλήθει πις ευόντων καὶ δεχομένων διαφωνίαν, δια την προπετείων ύποτίθεαθαί τον σωτήρα είναι τον μέγιζον હπε πασι θεον αλλ ούτι γε ήμετς τοιούτον, οι πειθόμενοι αυτώ λέγοντι ο πατήρ o newyog ept paicy's ron egs. Besonders deutlich ist die Stelle aus ben Bachern nager agzar, bie fic in bem Schreiben Juffinians an Menas findet! einwe તેમુજાઈ લુંજામુલ : માર્મ્યાની અર્થે કેટ્સમ, ા લેકે જે જોજ જોજ છે જો લેમુલ છે છું. મલો માં મુલ મલો ખાંલેક લેમુલ છે છે છે હોઠે છે છે છે હેઠ άπλῶς τὰραθός. Καὶ ώςπες ἐἰκών ἐστι τοῦ θεοῦ aoparou, nat zara (rous à Vidy, all ou feitνος θεός) περί ού λέγει κύτος ό Χοιστός, ίνα γωώσχωτι σε τον μόνον άληθινον θεόν: σύτως είμων αγαθότητος, αλλ' οθχιώς διπατέρ απαράλ-Come application of the appropriet laktog averbog.

Gine andere Stille des Origenes aus benfelben Schruden Justilian nennt Christum ellaribora koog nargen debregod rod nargog, Ferned (Miet Origeniana 130.): exagiovaro ros owenger, we poer adrior, devreque nad de o log horu royga-port. In der Etklarung des Johanneisten Change

100 Nopes Testament. Bengniß ber altesten Kirde.

mennt er ben noyog ron werd ron næriom, er unterscheibet ferner zwischen o Beog und Boos, bei ber Schopfung zwischen ono und dea, und nennt ben Logos, ber bei Gott war, nur bas arfie Bild Gottes.

glaube, mit hinlanglichet. Gewisheit, baff in ben ersten Jahrhunderten bie Suberdinationstheorie die herrs schendere war, und daß die genannten Bater den Ramen Deog ohne Rebenken mit jener Ansicht vereindar fanden.

6 In ber teutschen Ueberfegung bes Storrifchen Compendiums ber Dogmatif wirb aid Beweis für bie Sottheit bes Cobn's auch baran erinnerf baf Chriffens in ben erften Beiten ale Gott verofet mbeben fei. Diefe Behauptung fann man einraumen, wenn man ben leutschen Musbrud eben fo nimmt wie bas gries Difche Geog. Die Stelle und Minius Briefen lib. 10. ep. 97. morin bas eigene Befeinfinis ber Chriften ensefabrt wird: "carmen Christo quasi Deorse dicere invicom" tann auch für bie andere Unficht angeführt werben, ba es unbestimmt ift, ob bes quasi que ber iabipen Meinung ber Aberannigen bervorgieng ober sb. auch in biefem ABortenibre fragese Anlicht ausgefprochen ift. Cufebius führt in feiner Rirchangefchichte Va 28. (Ausg., v. Bimmermann S, 376.) , gus ; einer Schrift mider die Artemoniten von unbefonntem Berf. and mualuol de book sai abal abelgan anagere

R. E. Meber d. verschied. Ausleguingsweisen von Joh. E. rot virò neurew yoacpesoae rov doyor rou Feat rob Xocoror vervour Fenden eine Bag man aber biesen lettern Ausbruck kineswegs in enger Bedeutung nehmen butfe; erheut aus dem Zusammenhang. Eb werden nämlicht unter benen, die die Gottheit Christi behauptet hatten, Just in, Tatian, Clemens von Mer. angesthert, die nicht in dem (später) rechtgläubigen Ginn die Gottheit Christi lehrten. Bon ben Schriften bieser Bater heißt es nun: Er olg änave Peolopeires & Nosorog.

Wettin wir aus bein Begriffe; ben wie mie bem Borte Gott gut verbinden gewohnt find, argumentiren. und darauf eine Theorie bauen, fo mangelt diefer ber Diftorifde Grund. Die int dem Bieberigen erkauterten biblifcen-Liusbrude haben Abethaust oft bas Unglud gebabt, bag man entweder" pur-gung etymblogifc fie betrachtete, ober uber fle philosophirte. Das Erfte ift ninfeithe ba er um bie Bebontung eines Mortes au finden .. daffelde nicht biog in feiner Grundbebeutung bargelegt , fonbern auch feine machrliche ober hofallige meitere Entwidlung geschichtlich verfolgt werben mug. Gegen, bas 3meite, bas millebrliche Philosophiren und Unterschieben ber eigenen Unfichten, bas an bie Stelle bistorischer Erklarung tritt, ftraubt fic bas rechtliche eregetische Gefühl und bie mabre Achtung bor ber Schrift. Achtung berbient immer pur bie Forfchung, die mit ben ibr ju Gehot ftebenden Sulfemitteln ben mabren Sinn redlich zu ergrunden fucht; aber wo man fich

194 R. Left., Mebos, bin Stottech bei Sebreck Bonn IX. 6.

gestatte, wie man auch im Arutschen wohl fattei ingelobt: fek Bott" fagen tahnen ... Sott fei gelobt," aber nicht "Cob Batt." foubern "Gottlob.". Inbelfenifi.inder That but eddorneog og ogene mit bem ningelobe felistett". gu befrgleichen wichtflaber mit "Gottlabif ibenundbuift ein Sas, ibei welcham Mur, wie oft gefchiebt ibe Gopula menfiehge nicht aber Ein Wort, aminochast kentsche. Butopppiogratcht voran; wenn bas Winicht bet Rebe aufinkesem Woste liegt u wondten nichtlichunkann es ab thebings much nachstehn: Marum bier dille dot navsein Spog voramitht, ieridre ich mie and bem Gegenland general bie Meinung, Gott babe nurabie fifraeliten ermablt. Wie ich ben Ginn bes gangen Abschnitts von bet Empahlung faffes lieft ber Rachbrud auf marrun.iiii : Mit. fchriet namilch Folgenbest ben Bufammenhang ber Ideen ben Alpofteld gu fegn. : Bet feiner Aphilitation : den Gemablung gu fperchen ; gebenft er ber ben Batern gegebenen Berbeifung ... Migleich aber brangt. fich ibm; bie Bewigheit auf, baggfiernicht an offen Afgeilten erfollt murbe : sind aberbief befeelt ibn bier, wie fonft, die Uebergengung, bag nicht die leibs lichen Rachkommen Abrahams, sondern feinergeistigen Nachkommen Erben ber Berheißung.ilind (22 83). Inbommer nun von den Ifrgeliten forichtiglichen baber auch ber Gebante in bie anbem Broben gabe. Sevensundoft gehörten bie viad eoim, bie timanyedia. bie Batery' beren 'Radiommen Botte fu begladen berei beifen hatte, von nelden Chtiftes feinet leiblichen Sor-

funft nech nabsammt, ein ben glo guchigunachstibie Juben Unfpruch hatten Chief fcheint mir in ben Westen is we di Xolards ed navà oaqua zu liegen. wobei : vennuieln "Gegenfan" par inicht nothmenbig Mi). Wenn: unn, ber Apoftel juvor feine Trauer, angerte, daß benniech nicht alle Ffraeliten unter ber Berbeifung begriffen fepn konnten, fo erhebt er fich aus feiner Ermier gur Ergebung und gum Preife beffen, ber ein Gott über alle ift - über Juben und Deiben (28: 24.). Imischen ber Dorologie und ody ofor de ist ein Rubepunft, fo bag ber bie B. wieder an ben borbergebenben Bebanten, wie nicht an allen Ifraeliten bie Berbeigungen erfullt murben, anfnapft, und bon ba an bis Cap. XI. die Lehre von ber Ermablung weiter ente widelt mirb. Indem Paulus zuerft ben mahren Ginn ber gottlichen Berbeiffung B. 6. u. folgg. und bann bie Freiheit ber gottlichen Ermablung zeigt B. 11. u. folgg. fann er zur eigentlichen Musführung bes Gebantens, ber in bem ent narrav involvirt war, erft mit bem 24ten D. und ben folgenden tommen, bann raumt er bie moglichen Ginwurfe gegen eine auch auf bie Deiben fich erftredende Ermablung gubor binmeg. es mir ben gange Ibeengang bes Apoftels gu geftatten, in bem ent παντων einen Segenfatz zu bem borberi= gen Partifularismus zu finden, und beghalb auch bie Stellung biefer Worte bor bem eulogntog nothmenbig, Paulus entwidelt bie Lehre von ber Erwahlung vom

108 . Ueber d. Gotto. d. Cobned. Lino. I, 16. 17Tim. III, 16.

griddig, fondern nur, um damit die über alle geschaffene Wesen erhabene Natur Christi darzuthun. Auch Arithschon un Arn B. ein subordinistes Berhältnis berbor, wur Schner alsparafyodu navran, dengt met rade ausverge det dar de Land Land de Land de Land

Dian bat auch aus ber Rebe bes Engels zu Bacha. Was Lac. E. 16: Sie World the xugrou tou feel adrop auf Chriftum bezogen (Bretfcineiber 500. b. Dogmatif it Thl. G. 74.), ba B. 17. mooelevoeral Evanter avrov einerseits auf zugior ron Deor, an-Bererfeife auf ben Deffias fich beziehen muffe. beffen barfte bie Gielle wohl eber im Sinne bes A. I. au nehmen, und bie Worte ent augion von Deon auf Gott zu begieben febn. Unrichtig (man veral, nur Die Unsbrude bes' 17ten B. enigoewai anei Geig ev woodhoee dinalwy) behauptet man, von einer Befehrung gu Gott fonne Bier bie Rebe nicht fenn. - Die Worte nooelevoerar u. folgg. Die allerbings auf Die meffianifche Beit binweifen," icheinen' fich wohl bamit vereinigen gu laffen, wenn man fich eritinert, wie bie Propheten bie boben Gefcheinungen ber meffianischen Beit barftellten fals bas fichtbare Banbeln Jehova's unter feinem Bolt, ohne bag fie beghalb an ein ficht. bares Erfcheinen bachten.

werben als umgefehrt. 2) Ogrionne gras anf worfpeor bezogen werben, wenn unter Diefem Chriffin berstanden fd., aber mognow bedeute nach bem Bufantmenhang eine Glaubenelebro, und fonderbar mare es; wenn Paulud :eine Glaubendlebre auffenge , ohne bas Subjeft in inennen, alles merbe bagegen fille, worne pren Beag annehme : 3) Die Worte Eofte egible fülle oapile meifen auf ein Befen in, bas felner Rafte nach- noch nicht Menfchawas mich iBei ber Besatt og würde nur gefagt fenn, ber Meffige fei sulthieuen, mis man tein 1845 noton nomen thunc, poppen iban cin unengen, gu gennen riei, bag Gott im, Bleift ers schien, and atonne nicht of Equipology were outent Subjett und das folgende Praditat febni, baidas niesflu prov bann in edizarworf llegen mußte, und dem Appeftel offenbar ber erfte Gagraben fo inpftente gewefent fei, Endlich habe, es zu Ephefus, .. wo. Timquaus Jebte, platonifizende Therapeuten gegeben. die laugueten: bas ber Cobn Gottes, einen unreinen menfclichen Kornen angenommen habe, ihnen habe Maulus Beas remen godyn en oagui entgegengefette wie er ill romein

So scheinbar alles die fin bie Lebart Dedl'spricht, so wied es meines Eraptens Boch durch bie Befrächt tung : welche: Lebart sich der Krist um besten bieddielt, entschieden aberwogen. IS teinem der attellen Codielt ist entschieden bie Lebart OD. In zweien ist die Lebart OD.

Albein nun an dem Gesetzt der Arkist, daß dieses nige Lebaxt den Borzug verdiene, die die dirre und sprinkerigere ist, und ans der die andern abgelriste werden können, nicht gezweiselt wird, so ist wohl auch der Borzug der Lebart os entschleden; denn sie erscheint als die mahrscheinlich alteste, sie ist offenbar die schweichenden Lebarten 5 und Besé erklären.

Es läst sich nicht poraussesen, das wenn der Tert wespränglich Geog hatte, die Lesart og sich erst daraus gebildet hatte; denn wollten wir dies aus einem Berbischen des Querstrichs in O erflären, so mößte auf-fallender Weise dieses Verlöschen so allgemein gewesen sepn, das das Relativum die älteste Lesart der Masnuscripte, der Bater und der Uebersetzungen wurde. Wie leicht aus es einerseite werden konnte, das nur eine grammatische Berichtigung schien; andererseits Beros, woduch ebenfalls die Schwierigkeit des by geboben und nur ein schon sessischen Dogung bestätigt

wurde, das man überhaupt gerne wieder fand; erhells von selbst. — Auch gielt die Ledert og, indete man de Expansionen als Subjett, ednauden n.J.w. als Pradilat betrachtet, einen recht guten Sinne, "Dia Grundsaule der Wahrheit ist unser Glauberan die Ers bohung und Berklärung dessen, der Mecktfertigung des Gelvenzigten durch seine. Auferwedung, "seine Erz böhung und die den Christen erspritzen Geistesgaben, die die Apostel als Grundstein ihres Glaubens, und ihrer Predigt betrachteten?

1.Job. V, 20. Es laft fich nicht vermuthen, bas alnowage Boog mit Christus ihenrificiet werben follte. ba chen in diefem Bufammenhang alndwoe und vide avrov neben einander genannt, und unterschieben ware ben. Gs. erinnert blefe Stelle im Joh. XVIII:3. Son bannes mochte mobl., als er jene Borte feines Bitefes fdrieb: ber Mugerung Jeft fich erinnern, wie ja überd baupt fein Brief vielfach fich auff Botte bes Beilane bes begiebt. Rann man aber bei jener Menferung uns eine :: numerifche: Einheit bes dant woo deog, mit ban? ap anigethe ober mit vide avrov nathridienville benten? Die Lefer bes Briefs gewiß nicht, bennithten! maren bie feineren und boch unkleren Beftimmungen der fombolifden Lehre fremb, ilm for mehr wird::40 erlaubt fenn jogeog auf bas Entferntere, im Brunde nur gang fprachaemas auf ben gu bezieben, von weles

Ueber die Gottfelt bel Soffines. Act. XX, 28149eAlcig. denre hauptfichlich bie Diebeumber, bier ibeen Werfe in Gebanken am nachften?ift; Denn Er ro vio finaor ift nicht in Parallele zu. fellen mit er rig aligerag, weil forfit nad beibes verbinden mußte, fondern de theigt in Diefer Stelle: "burch ": Buth Beweife aber, suff Bereige auf bas ibrilich i (nicht ben Bebanten.): Entfrentepe: fick begieben tonne, tann: man emit Bretfeburiber aufra Moh: Ta fich berufen , mo ben ABarien berde itenisch interior ebenfalls gundchft Enouder Korzow vorheigehm mende 34 Act. XX, 28. ifte bie Lesate Deby belbachtig Tit. II, 13. hat man nicht notbig, ueyakov Beor und dornoug fir Gin Subjet in redmen. - Benn auch Bugegeben werben muß; bag biefe Beweisftellen für bie Gottheit Grifft nicht alle mit entschiebener Gewishett verworfen iberben: fontent ... wie bennienichtele Bebauptung, . . . hilly Chuifins tim M. T. Drogergenmine wister unballetten:ibleibt, for faibrboth jene Stellehouliftenbung femilien bentiffel erse moft finifiel enie vier, find: fremme beibibes Baters undfibes iBohnes unf fiei fründen ichne wen gemund foldmehr balbbefts Dogmwernsch schwickliger Madrutung, ware, has bas est. Excel nicht bingrinasso. fomavigibem Biellen unb gelegentlich batte worragen Deifen? Die Lore bie abrunt ermiff einte माना अवस्था किया में Christe mort vie Stellen ait; "In itelinen iffile graftiche Minwak weigelegt weleben. 100 le Grellell und Dies

bilate professor Befulle ette deswentliges Wiffell wallel

fagen:

sagen: πρωτότοχος, (άρχη της χτίσεως), δ ἀπ ἀρχης, (ἐν ἀρχη), ὁ πρωτεύων mennen ihn nur in Bergleichung mit der Welt den Früheren. — Was die göttlichen Eigenschaften betrifft, so legt man ihm Allewissenheit bei, mit Bernfung auf 1 Cor. IV, 5. — Apoc. II, 23.

Aber bem wiberfpricht Chriftus ausbrudlich Marci ΧΠΙ, 32. περί δὲ τῆς ἡμέρας ἐκείνης ἢ τῆς ώρας ούδεις οίδεν, ούδε οι άγγελοι οι έν ούρανώ, ούδε ο viòg, εί μη ο πατήρ. Man wird biet nicht eins wenden wollen, daß biefer Musspruch nur auf bie menschliche Ratur Christi fich beziehe, benn bon avyelou gu viog ift eine Steigerung, und viog ift bemnach bas über bie Engel erhabene Wefen. Ueberdieß beift es; ei un o narno. Gelbst alfo die firchliche Unficht, indem fie einen Unterfchied ber Personen in ber Gottheit als biblifch annimmt, muß anerfennen, baf Allwiffenheit nur ber Perfon in ber Bottheit gufommen tonne, die Bater beift. - Chriftus febnt fernet abfolute Volltommenheit bon fich abt ti me leveig αγαθόν; ούδεις αγαθός, εί μη είς ο θεός Matth. XIX, 17, (Marci X, 18. Luc. XVIII, 19. Wan fann amar bon bemfelben Befen in berichiebenen Begiebungen Berichiebenes aussagen, wie: "ber Menich ift fterblich", und: "ber Mensch ift unfterblich", aber wenn Christus sagt: ri ue leveig avadov: - eig αγαθός ὁ θεός, fo berneint er überhaupt, bag er

ayados fei, und es mare dieß baffelbe, wie wenn jes mand auf die Behauptung, er sei unsterdlich, erwiederte, er sei es nicht. Die einfache Ablehnung eines Pradikats kann nicht bloß auf einen Theil des Wesens bezogen werben.

Es find noch die Stellen Joh. V, 18. u. folgg. und Joh. X, 30-36. abrig, die fur die gottliche Berehrung Befu, wie fur feine Befens Bleichheit und Ginbeit mit Gott angefahrt werben. Breischneiber behauptet (6. 75. bes erften Theils feiner Dogmatif) in Bezug auf biefe Stellen; Da bie Juben bie Berficherung Jefu, bag er Sohn Gottes fei, und als folder alles thun fonne, mas ber Bater thue, als Gotteslafterung angefeben batten, weil er fich badurch Gott gleich ftelle, fo batten fie offenbar Gobn in naturlichem Sinn genommen, und Jefus habe es nicht migbilligt, sondern bas Unfibflige burch bie Sinweifung zu milbern gefucht, daß ja auch die Engel im U. T. ben Ramen מל'חים erbielten, folglich er als ber gottliche Logos biefen Ramen mit mehrerem Rechte fabren tonne; und in ber erfteren Stelle habe es Chriftus nicht nur nicht gelaugnet, Gott gleich gu fenn, fondern fich wegen bie fer gottlichen Barbe bamit vertheibigt, 1) bag (im roten B.) fein Bille jederzeit mit bem Willen Gottes übereinstimme, daß es ihm moralifch unmöglich fei, etwas anderes zu thun, 2) bag er biefelbe Ginficht und Gewalt habe, wie ber Bater B. 21 n. 22, und baber

(B. 26.) eben fo wie ber Bater berehrt werden muffe. Diefe Berehrung aber habe fich Jefus nicht als ein bon Bott Gesenbeter beilegen fonnen, weil fein Prophet, und auch nicht ber Deffias hatte berlangen tonnen, bag er-im gleichen, ober auch nur im abnlichen Daage (zαθώς) wie Gott berehrt merben folle." -- In Joh. X, 28 - 30. findet Bretichneiber bie Schluffelge: Gott ift allmächtig B. 29; ich bin mit ihm eins = eis nes und beffelben Befens B. 30; folglich (B. 28.) tann auch Niemand meine Berehrer mir entreißen." -Dagegen ift in Bezug auf Job. V, 19. zu erinnern, daß die Worte où divarai à vide noieir à q' fautov ουδεν, ελάν με τι βλέπη τον πατέρα πο Εντα eine Abbangigkeit ber Banblungen Jefu von bem Bater fo flar, wie nur immer moglich, ausspricht. Sohn bedarf immer bes Borbildes feines Baters, bom Bater belehrt tann ber Sohn feine Berte vollbringen (B. 20.). Dieß ift ber allgemeine Sat, beffen befone bere Unwendung im 2sften und 22ften B. folgt, wo benn also das έγείρειν τους νεκρούς και ζωοποιείν fo wie bas zoiveir als, etwas vom Bater Empfangenes erscheint (B. 22. ὁ πατήρ δέδωκε τῷ υίῷ) baraus wird gefolgert (B. 23.) iva navres timwet ton πατέρα. Darum alfo, weil ber Bater bem Gobn jene Berte übertragen bat, follen alle ben Gobn ehren. mie (ba, weil) fie ben Bater ehren. Go wirb auch bas teutsche "wie" in ungabligen Ballen gebraucht

Dradt fich in ber Rebe Jefu bie Abbangigfeit feines gangen Birfens bon Sott aus, lagt fich nicht bertennen, bag alle bie gottlichen Attribute als von bem Bater bem Gobn übertragen bargeftellt werben, fo erhellt auch, wie Jesus ben Schlug ber Juden; toor kapror ποιών τω θεω babe bestatigen wollen, und eber wird man bie Borte bes igten B. als eine Wiberlegung jener Unficht auffassen muffen, als man in ihnen eine Befensgleichheit wird finden tounen. Benn die Meu-Berung Jesu: eyw xai o natho er equer Joh. X. 30. eine numerifche Ginbeit Gottes und Chrifti, in Berbinbung mit ben beiben borbergebenben Berfen bie gleiche Dacht Chrifti beweisen foll, fo vergleichen wir in ber ersteren Sinficht naturlich bamit bie Stellen bei' Johannes im Ev. XVII, 11.21.23. Man ichiene miraber ben Geift ber bei Johannes aufgezeichneten Reben Jefu zu verkennen, wenn man behaupten wollte, es fei bier nicht bie Ginbeit ber Gefinnung gemeint; benn wie er mit bem Bater, fo follten feine Junger mit ibm eins fepn.

Chriftus hatte ben Juben gegenüber behauptet: niemand tonne ibm die Seinigen entreißen, weil der Bater, der größer sei als Ales, sie ibm gegeben habe, er sei eins, innigst verdunden mit dem Bater, und darum eben hoffe er, der, der sie ihm gab, werde sie ihm auch erhalten (B. 29.). Bur Erklarung des Josten Berses ift also die Annahme der Homousie nicht no-

thig. — Die Juben zwar machten ihm ben Borwurf B. 53: Aoisis Oscavron Geón, indes durfte, wie diese Jesum verstanden, an sich schon keine Richtschnur für unfre Auslegung sepn, und die Vergleichung mit den zwei folgenden Versen bestimmt ohnehin den Begriff Geós auch in dem 33sten V. also, daß eine Homouse sich nicht darauf gründen läst. — Die Antwort, die Jesus auf den Vorwurf der Juden gab, muß und hier bei der Untersuchung über die Gottheit Christi sehr wichtig sepn.

Jesus beruft sich auf den Sprachgebrauch des A. T., nach welchem diejenigen Jeoi genannt worden sepen, noog oug o doyog rou Jeou exévero. Mollte sich also Christus Jeog nennen, so wurde er doch dies sen Namen mit einem Sprachgebrauch rechtsertigen, der uns an eine Wesensgleichheit mit Gott nicht dens ten läßt. Doch er spricht nur den Namen "Sohn Gottes" an, und seine Folgerung ist nur diez ei exeivoug eine Folgerung ist nur diez ei exeivoug eine Feody, — nai où divarai du nur ny yoaph — vueig déyere ori shaophueig, ori einor viog-rou Jeou eiu;

Zum Soluß sei neben dem, was hisher gegen die Lehre von der Mesensgleichheit Christ mit Gott geltend gemacht murbe, noch an einige andere Stellen bes R. T. erinnert.

... I Cor. VIII, 6. Είς θεός ὁ πατήρ έξ οὖ τὰ πάντω, καὶ ήμεῖς εἰς αὐτόν καὶ εἶς κύριος Ἰησοῦς

nige, im minbesten Fall so ungewisse und schwankenbe Zeugnisse für sie haben? tritt nicht vielmehr überall die Unterordnung Jesu unter Gott hervor?

Soll über bie brei Sauptansichten in ber Trinitatslehre ein Urtheil gefällt werben, fo erscheint die fabellianische als ein Versuch, die einmal angenom= mene Trinitatslehre mit ber Bernunft zu bereinigen, über welchem Bestreben die Erflarung ber Schriftftellen, welche ben Gobn als eine Sppoftase bor feinet Menschwerdung nach seiner boberen Ratur barftellen, Noth leiden muß; die firchliche als ein ben Aus. fpruchen ber Schrift fich enger anschließenber Berfuch, Die gottliche und perfonliche Natur bes Gobns mit ber Einheit Gottes zu vereinigen, mobei aber nur bas Migberftandnig obenermabnte ... ber biblifchen Musbrude und eine Begriffsvermechelung ftatt fand; bie arianifche aber ericheint, fo fern fie ben Sohn über alle geschaffene Wesen stellt, bem Bater jedoch unterordnet, ale biblifch, und nur in ihren naberen Bestimmungen überschreitet fie die Schranten, Die Die Schrift gefest bat, melchen Rebler fie jedoch mit ben beiben andern Sauptansichten theilt.

Die Resultate ber bisherigen Untersuchung sind: I. Es entstand-langere Zeit vor Shristus, entwidelte sich auf verschiedene Weise und war auch in den Gegenden, wo das Christenthum zuerst fich verbreitete, zur Zeit der Apostel bekannt — Die religibse Idee eines Schöpfer-Wortes.

- II. Johannes tonnte gerade in feiner Rebe diefen Namen nicht anders gebrauchen, als in dem Hauptbegriff, der mit demfelben verbunden wurde.
- III. Dieser Hauptbegriff war kein anderer, als der eines ersten, über alle andere erhabenen Wesens nach Gott, eines Mediums der Offenbarung Gottes.
- IV. Wie die Meffias. Idee auf Jesum übergetragen murbe, ob sie gleich in der gemeinen Borstellung seinem Wesen widersprach, so konnte auf ihn auch die Logosidee, wiewohl sie nicht in allen Gestalten und Theilen auf Christus paste, in dem Wesent: licheren und Reineren auf ihn übergetragen werden.
- V. Durch die aufgestellte Bedeutung des Logos, wird weder Gottes Einheit aufgehoben, noch Christus in der Burde, die er fur uns haben muß, erniedrigt.
- VI. Diese Subordinationstheorie! zieht fich aberhaupt burch bie gange neutestamentliche Christologie bimburch.
- VII. Bor bem Nicanischen Symbol war bie Subordinationstheorie die herrschendere und rechtgläubig. Sollten die Zeugnisse der Kirche in diesem Dogma gelten, so mögen wohl die früheren mehr Gewicht haben, als ein späteres Symbol, das unter Parthepenerbitterung, unter unlautern Triebfedern,

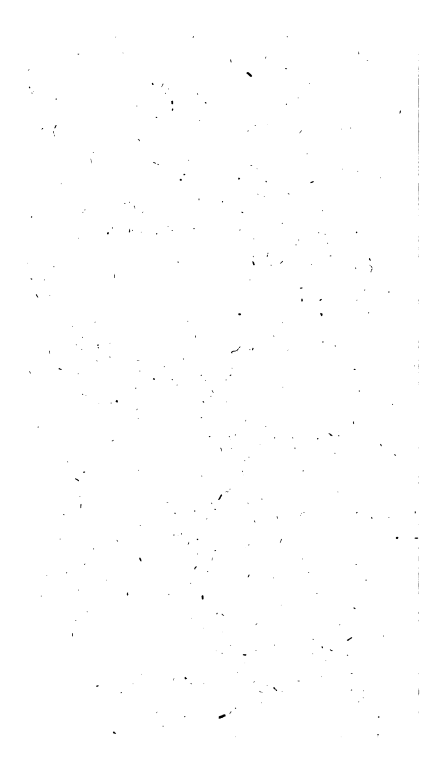
Ranten und Berfolgungen begrandet, bann wieber erschättert, und endlich fest orthodor wurde.

VIII. Den religibsen Bortragen icheint bas nica. nische Symbol, wie die sabellianische und bie arias nifch : foltematifirende Unficht fremb und nur bas Bort ber Schrift bertrautableiben gu maffen. Diese Spfteme liegen nicht in ber Schrift. Der driftliche Religionslehrer zeigt bas ber Menfcheit augewandte, in Gott verflarte Untlit bes Gobnes Gottes, bes Erlbfers ber Menfchen; beffen Ber= baltnif gum Bater, außer bag er glaubt und feftbalt, es mar bie innigfte Berbinbung, bie es geben fann, liegt außer feinem Bebiete. Bebiete feiner biblifchen Bortrage wird er ben Gobn immer als ein bem Bater unterworfenes und fich unterwerfendes Wefen zu zeigen veranlagt merben. Sohn Gottes hatte fich Jefus genannt, und Diefer Name verhatet am erften Diffdeutungen.

## Drudfehler.

| S. 3 lette Zeile Tert foll stehen oum) et nicht oum (et.                                                                                                                                                                                                                                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| C. oto O made divit                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| - 6 ste 3. nach dixit,                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| - 13 12te - gebenke ftatt gebenk.                                                                                                                                                                                                                                                             |
| - 16 lote - σωματικον ft. σωματικον.                                                                                                                                                                                                                                                          |
| - 42 14te - Kar ft. Kar.                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| - 45 6te - unfrer ft. nnfrer.                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| - 58 n. 59 find mehrere η nicht andgebrudt.                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 10 M. 19 1110 menter 7 strap and                                                                                                                                                                                                                                                              |
| - 62 17te Zeile wen statt wenn.                                                                                                                                                                                                                                                               |
| - 65 8. 4 von oben auftrat st. austrat.                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 12 - un unton he it mie                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| - 00 - 10 but unten on its mes                                                                                                                                                                                                                                                                |
| - 66 — 10 von unten da st. wie 60 — 12 — oben in seinem Weibuachtsprogramm 1824                                                                                                                                                                                                               |
| 60 10 ' ohen in seinem Weithuchtsprogramm 1824                                                                                                                                                                                                                                                |
| ft, in seinem oben erwährten Programm.                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ft. in seinem Weitendroprogramm 1824  ft. in seinem oben erwähnten Programm.                                                                                                                                                                                                                  |
| - 69 — 12 — oben in seinem Weithnachtsprogramm 1824 ft. in seinem oben erwähnten Programm.  - 75 — 6 — — euch st. auch.  - — 9 — vorweltliche st. verwaltliche.                                                                                                                               |
| - 69 — 12 — oben in seinem Weithachterrogramm 1824 ft. in seinem oben erwähnten Programm.  - 75 — 6 — — euch st. auch. — 9 — worweltliche st. verwaltliche. — 78 erste 3. — seben st. sehten.                                                                                                 |
| - 69 — 12 — oben in seinem Weithachterrogramm 1824 ft. in seinem oben erwähnten Programm.  - 75 — 6 — — euch st. auch. — 9 — worweltliche st. verwaltliche. — 78 erste 3. — seben st. sehten.                                                                                                 |
| - 69 — 12 — oben in seinem Weithachtsprogramm 1824 ft. in seinem oben erwähnten Programm.  - 75 — 6 — — euch st. auch.  - 78 erste 3. — sesen st. sesten.  - 1ebte 3. Auffassung st. Absassung.                                                                                               |
| - 69 — 12 — oben in seinem Weithachtsprogramm 1824 st. in seinem oben erwähnten Programm.  - 75 — 6 — — euch st. auch - 9 — vorweltliche st. verwaltliche 78 erste 3. — sehen st. sehten leste 3. Auffasung st. Abfasung 80 2te 3. von unten in st. im.                                       |
| - 69 — 12 — oben in seinem Weithachtsprogramm 1824 st. in seinem oben erwähnten Programm.  - 75 — 6 — euch st. auch - 9 — vorweltliche st. verwaltliche 78 erste 3. — sehen st. sehren letzte 3. Auffastung st. Abfastung 80 2te 3. von unten in st. im 81 3. 7 st. elsryxet lies elsoripzet. |
| - 69 — 12 — oben in seinem Weithachtsprogramm 1824 ft. in seinem oben erwähnten Programm.  - 75 — 6 — — euch st. auch.  - 78 erste 3. — sesen st. sesten.  - 1ebte 3. Auffassung st. Absassung.                                                                                               |

.



.

,

.



