المنار على والعباد علية وتراد

اعدهاوألقاها عبداسربن محمد بن زاحم الامام والخطيب المهجدالنوى الشريف ورئبس محاكم منطفة المدينة المؤدة المسِمَاعِد

المنجة الذالث إلى المنجة المنابي المنجة المنابي المنطقة المنابية المنابية

دأدالمنأب





يخط بالمنظ والأعياري

### جِعُونُ الطَّبِحُ النَّيْنُ مِعِهُ وَطُهُ المُولِّفِ الطِّبِّةُ الأُولَىٰ الطِّبِعَهُ الأُولَىٰ ١٤١٥ هـ- ١٩٩٤.

رقسم الإيداع ٤ / ٩٣ / ٩٣ I. S. B. N 977 - 06 - 5254 - 41 - 8

المرام ا

### بِسْمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحيمِ

#### كلمة تعريفية موجزة

الحمد لله رب العالَمين ، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، نبينا محمد وعلى آله وصحبه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فقد شرع الله تعالى على لسان نبيه محمد على المور السامية العظيمة ، ثم المرح ربنا جَلَّ وعلا كيفية إبلاغ وإسماع هذا التشريع العظيم إلى كافة الناس ، شرح ربنا جَلَّ وعلا كيفية إبلاغ وإسماع هذا التشريع العظيم إلى كافة الناس ، وإلى هذا المعنى الواضح المبارك يشير الحديث النبوي الشريف الذي أخرجه مسلم في الصحيح : « كتاب الجمعة » ، وذلك من حديث عمار بن ياسر ، رضى الله عنهما ، بإسناده عن واصل بن حيان الأسدي الكوفي ( المتوفى سنة ١٢٠ هـ ) قال : قال أبو وائل شقيق بن سلمة الأسدي الكوفي رحمه الله تعالى : خطبنا عمار ، فأوجز وأبلغ ، فلما نزل ، قلنا : يا أبا اليقظان ؛ لقد أبلغت وأوجزت ، فلو كنت تنفست - أي أطلت قليلاً - فقال : إني سمعت رسول الله عليلاً عقول : « طول صلاة الرجل ، وقصر خطبته مئنة - أي علامة رسول الله عليه ، فأطيلوا صلاة وأقصروا الخطبة ، وإن من البيان سحراً » (١)

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في الصحيح ، كتاب « الجمعة » ، حديث رقم ( خاص ٤٧ ) ، و( عام رقم ٨٦٩ ) : ٢/ ٥٩٤

. . . الحديث ، فهذا هو الحديث النبوي الشريف الذي قد حمل المعاني الكثيرة في طياته ، ومنها هذا المعنى الواضح البيِّن الذي يلمع في هذه الخطب القيمة التي ألقاها سماحة الأخ الشيخ « عبد الله بن محمد بن زاحم » على منبر مسجد رسول الله ﷺ منذ عشرات السنين عند مقدمه الميمون إلى هذه البلدة الطاهرة المقدسة عام ١٣٩٠ من هجرة رسول الله ﷺ ، ولقد أجاد فيها وأفاد وأبلغ فيها وأوجز ، وقد شملت هذه الخطب العالية العظيمة ، الجوانب العديدة المهمة في حياة المسلم المادية والمعنوية بأسلوبه البلاغي الجذَّاب مع إلقائه إياها على أكبر وأعظم منبر عرفه التاريخ الإسلامي الحافل ، ألا وهو منبر مسجد رسول الله ﷺ ، وقد وضعت هذه الخطب السامقة الرائعة ، نقاطاً على حروف الخلاف ، مع ما حملت في طياتها عدة عناصر قوية تتركز عليها حياة الفرد المؤمن والجماعة المؤمنة ، في كل زمان ومكان بذاك الشمول والوفاء بعبارات فصيحة جزلة بليغة دعا فيها إلى الحق والإنصاف والعدل والصواب وجمع كلمة المسلمين ، ووحدتهم في أنحاء المعمورة ، ويأمر بسد الخلل والحد من الفساد والانحراف بجميع أنواعه وأشكاله ، ويقوى عزائم المسلمين نحو السير الحثيث إلى التقدم ، والازدهار والأمن والاستقرار والمحبة والوئام ، والحرية الحقيقية المستمدة من كتاب الله تعالى وسُنَّة نبينا محمد ﷺ وإجماع الأمة المسلمة المرحومة في القرون المتقدمة ، نعم : إنها خطب تتصل اتصالاً مباشراً بالضمائر الحية والقلوب الواعية ، والأرواح المنوَّرة فتزيدها قوةً وبهاءً ونبراساً أصيلة وقواعد ثابتة لا تتزعزع ولا تضطرب أمام التحديات ، وتدعو إلى الخير والنور والعلم بأساليب حكيمة ، كما سوف يشاهدها - إن شاء الله تعالى - مَنْ تعمق فيها أو قرأها أو نظر فيها ، وسوف ينفع الله تعالى بها الأمم والخلائق في أنحاء الدنيا لما فيها من معانى الحق والإنصاف والعدل والخير والعزة والعزيمة والإخلاص والزهد والورع ، والخوف والرجاء في النفس بجزالة الأسلوب ، وفصاحة الكلمة والكلام مع الاستدلال القوي

والاستنباط الأصيل من آيات القرآن الكريم إما نصًا أو إشارة أو اقتباساً ، وهكذا ثنّى بالسُنّة المحمدية على صاحبها الصلاة والسلام في جميع المشاكل والحلول التي وضع لها حلولاً أو منهجاً محكماً لا يتزعزع ، ولا يضطرب أمام تحديات العصر .

ومن هنا جاز لي أن أقول - وأنا لست ممن يفصل أو يشرح أو يقوم بإبداء ما ينبغي أن يظهر جلياً - بما في هذه الخطب المنبرية على طول الزمن وكر الدهر ، من منهج مبارك وبرنامج سامق ، يتصل بالإنسان وبحياته الفردية والجماعية في هذه الدنيا والآخرة وحياته البرزخية بعد الموت ، فإن سماحة الخطيب قد برع في بيانه فيها وإيضاحه وأظهر ودعا إلى الحقوق والواجبات والفرائض ، التي افترض الله تعالى على عباده على لسان رسوله محمد وقد مكث سماحة الخطيب عشرات سنين على هذا المنبر المبارك ، وهو يؤدي واجبه الديني - ولا يزال - نحو إخوانه المسلمين في أنحاء العالم الإسلامي وغيره من بني الإنسان بصفة عامة ، وكنت أسمع إلى هذه الخطب أثناء تواجدي بهذه البلدة الطيبة المباركة عندما كنت بجوار أم القرى ( من عام تواجدي بهذه البلدة الطيبة المباركة عندما كنت بجوار أم القرى ( من عام سماعها والاستفادة منها لأمور عديدة :

١ – لكون هذه الخطب البارعة مركزة ومنظمة تعتمد على نصوص الكتاب والسُنَّة وآثار الصحابة رضي الله عنهم والتابعين رحمهم الله ، فيطمئن السامع والقارىء إلى صدق القول وصحة الأحكام .

٢ - إن هذه الخطب مع قصرها وجزالة لفظها ، وفصاحة معانيها منقولة مرتبطة برباط وثيق بمعاني كتاب الله تعالى وسنة رسوله الكريم على ، إما نصا وروحاً ، وإما إشارة واستنباطاً أو اقتباساً ، كما سوف يظهر ذلك جلياً واضحاً من تخريج نصوصها في الهامش ، وهذه ميزة ممتازة جيدة فيما أرى .

٣ - إن طريقة الأداء والإيصال إلى أسماع الناس بتلك الكيفية التي سمعها العالم الإسلامي هنا وهناك عن طريق الإذاعة أو شاهدها مَنْ شاهدها هنا وهناك عن طريق البث المباشر التلفازي كان أروع صورة حية أثّرت في النفوس وحرّكت الضمائر والقلوب ، إلى الحق والصواب والعدل والإنصاف في جميع حركات الإنسان مادياً ومعنوياً .

٤ - الشيء المهم العظيم الذي لاحظت أنا - وأنا لست ممن يلاحظ - أن النصوص التي أوردها سماحة الخطيب في خطبه استدلالاً بها أو استشهاداً لم تكن نصوصاً ضعيفة البتة ، وإنما كانت نصوصاً صحيحة كما يظهر لك واضحاً جلياً من التخريج ، وإذا كان هناك ضعف في بعض الأسانيد فقد أشار إليه سماحة الخطيب مع إيراد نص آخر صحيح بمعناه ، ومن هنا نرى أن كثيراً من الخطباء في العالم الإسلامي ، لا يهتمون بهذا الموضوع البتة إلا نادراً ، والنادر لا حكم له إلا ما شاء الله تعالى .

٥ - ولقد اهتم سماحة الخطيب فيها اهتماماً بالغاً بأمر العقيدة الإسلامية الصحيحة ، فوضَّحها وبيَّنها بياناً شافياً كافياً بذاك الأسلوب الفصيح الذي لم يكن مملاً ولا مخلاً ، وإنما كان جذاباً بارعاً بالحكمة المثالية والموعظة الحسنة والمجادلة الطيبة مع سلامة الألفاظ من الشدة والغلظة ، وكأنه - حفظه الله ورعاه - وضع نصب عينيه إلى ما قاله جَلَّ وعلا مخاطباً نبيه محمداً عَيَّا وذلك في سورة آل عمران : ﴿ فَيَمَارَحْمَةٍ مِنَ اللهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوَكُنتَ فَظَّا عَلِيظً وذلك في سورة آل عمران : ﴿ فَيَمَارَحْمَةٍ مِنَ اللهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوَكُنتَ فَظَّا عَلِيظً وَلَكُنتَ لَهُمُّ وَلَوَكُنتَ فَظَّا عَلِيظً وَلَكُ مَن اللهِ إِنَّ اللهِ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهِ إِنَّ اللهِ إِنَّ اللهِ إِنَّ اللهِ إِنَّ اللهِ إِنَّ اللهِ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهِ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهِ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُحِبُ الْمُتَوَكِّلِينَ فَنَ اللهِ اللهُ اللهُ إِنَّ اللهُ يُعِبُ الْمُتَوَكِّلِينَ اللهِ اللهُ اللهُ إِنَّ اللهُ يُعِبُ الْمُتَوَكِّلِينَ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ إِنَّ اللهُ يُعِبُ اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ إِنَّ اللهُ اللهُ

هَذَا هُو المَنهِجِ المبارك الذي أمر الله تعالَى نبيه ﷺ بالسير عليه في السَّراء

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : ١٥٩

والضراء ، ومن هنا كان سماحة الخطيب مرتبطاً ارتباطاً وثيقاً بهذا المعنى الواضح المبارك ، وهذا هو سر نجاح الخطيب والداعي والموجه والمربي في جميع تصرفاته ، وقد لاحظت هذا المعنى وهو عنصر أساسي أثناء عملى فى تخريج نصوص هذه الخطب رغبة مني في الخير لأستفيد أولاً ثم الآخرون ممن كتب الله تعالى لهم الهداية والرشاد والسداد والتوفيق من هذه الخطب .

٦ - ولقد جاءت هذه الخطب المنبرية في أوقات مناسبة بمقتضى الحال والطلب ، لها صلة قوية بالمشاكل الاجتماعية والأخلاق والضمائر ، فلا بد من دراستها ، ودراسة جديدة وأسباب وجودها ، ثم يتكلم الخطيب في هذه الأسباب ثم في المسببات ومن هنا كانت هذه الخطب موضع إعجاب وتقدير لدى كل مَن له صلة بالمعلم والعلماء والحكمة والحكماء ، وإن هناك ميزات كثيرة أخرى سوف يجدها القارىء أثناء دراسته ونظرته في هذه الخطب ولو في أوقات فراغه ، لكي يتسنى له المتعة الروحية بعد أن يستيقظ من نومه المبكر ، ويستشعر بالمعاني السامية المثالية التي وردت في هذه التوجيهات القيمة ، ولقد شرفني الرجل بهذا الشرف وطلب إليّ لرغبة أكيدة سابقة في نفسي نحو تحقق هذا الحلم ، مع أن كل كلمة صافية نقية تصدر اليوم للدفاع عن الحق ورفع الظلم وبث الخير والنور ورد الظلم والعدوان ودفع الفساد والبغي ، لفيها خير عظيم ونفع عميم لجميع الكائنات على وجه الأرض فضلاً عن الإنسانية ، فكيف وقد صدرت هذه الكلمات المباركات التي حملت الخير والرشاد من فيّ رجل حافظ لكتاب الله تعالى وعامل به إن شاء الله وهو واقف على أعظم وأكبر منبر عرفه التاريخ الإسلامي الحافل ، يدعو إلى الخير والعلم والتواضع والمحبة والنور والهداية . تقبَّل الله تعالى منه هذا الجهد الجيد المبارك وجعله خالصاً لوجهه الكريم ويتقبل منه مع رفع درجاته في الأولى والآخرة ، إنه سميع مجيب ، وبالإجابة جدير . وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله محمد وعلى آله وصحبه أجمعين .

وعملي المتواضع في تحقيق هذه المادة العلمية المنقولة كما يلي :

١ - قراءة مادة الخطبة الواحدة بالإمعان والتمحيص .

٢ - وضع الفواصل بين الكلمات والجمل حسب المنهج المعروف في
 الكتابة الحديثة .

٣ - تخريج الآيات القرآنية التي أوردها سماحة الخطيب بوضع العزو في
 هامش الخطبة بالوضوح ثم ذكر اسم السورة ورقم الآية .

3 - تخريج الأحاديث النبوية المرفوعة بالاختصار ، فإذا كانت هذه الأحاديث مخرَّجة لدى الشيخين « البخارى » و « مسلم » أو في أحدهما عزوتها في الهامش مع ذكر رقم الحديث والباب وعنوانه ، وإذا كانت في غير هذين المصدرين مثل السنن الأربعة أو مسند الإمام أحمد أو المعاجم الثلاثة للإمام أبي القاسم الطبراني أو الحاكم في المستدرك ، والبيهقي في السنن الكبرى أو ابن حبان أو غيرهم ، عزوت الحديث إليهم مع ذكر اسم الصحابي ودرجة الإسناد وذلك نقلاً عن أئمة الحديث ونقاده ، وإذا وجد - لا سمح الله - حديث ضعيف الإسناد ، فأوردت له شاهداً صحيحاً أو حسناً حسب القدرة والإمكان .

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين .

العبد الفقير إلى مولاه عبد القادر بن حبيب الله

أحد علماء المدينة المنورة

## موجز عن حياة سماحة الشيخ عبد الله بن محمد بن زاحم « أمداً الله في عمره المديد »

#### اسمه .. ونسبه :

هو الشيخ عبد الله ، بن محمد ، بن عبد الوهاب ، بن عثمان ، ابن محمد بن عبد الوهاب ، بن زاحم ، من آل فضل ، من المرازيق من قبيلة البقوم ، من الأرد من قحطان .

#### أما مولده ونشأته:

فإنه ولد - حفظه الله - في قرية القصب من قرى اليمامة بنجد في الوشم ، في عام ١٣٥٠ هـ ، ونشأ فيها عند والديه ، على التقوى ، والصلاح ، وكان والده الشيخ « محمد بن عبد الوهاب » - رحمه الله - حافظاً للقرآن الكريم ، وإماماً لمسجد في القصب .

فدرس على والده ، في دروس بعد العصر ، وبعد المغرب ، يقرأ القرآن الكربم ، وقد بدأ بالحفظ ، من قصار المفصل ، إلى آخر سورة طه ، وكما أنه قرأ ودرس ، على المقريء في القصب « الشيخ عبد العزيز بن محمد المحارب » ، وعلى المقريء « الشيخ عبد العزيز بن عليّ بن عوجان » .

ولما توفي والده الشيخ « محمد بن عبد الوهاب » في عام ١٣٦٢ هـ في القصب ، وقد بلغ سن الشيخ « عبد الله بن محمد » ، اثني عشر عاماً ، انتقل إلى عمه الشيخ « عبد الله بن عبد الوهاب بن عثمان بن محمد ابن زاحم » في الرياض ، وكان عمه رئيساً للمحكمة الكبرى الشرعية هناك ، وفي عام ١٣٦٣ هـ انتقل عمه الشيخ « عبد الله بن عبد الوهاب » رحمه الله

تعالى إلى المدينة المنورة ، عن طريق مكة المكرمة ، فانتقل معه ، وقد أدوا فريضة الحج في العام نفسه ، ويقول الشيخ عبد الله صاحب - هذه الترجمة - : وتلك أول مرة في حياته يرى فيها مكة المكرمة ، والكعبة المشرفة والبقاع المطهرة ، قلت : لا شك أنها لحظة مباركة ، يتمناها كل مسلم ، وموقف عجيب ، وهو محبب للنفس ، ووقت نفيس لا يمكن نسيانه ، بل هو ثابت في الذاكرة .

وبعد أداء فريضة الحج ، توجه مع عمه والأسرة إلى المدينة المنورة ، فوصلوا في ١٣٦٤/١ هـ ، ثم التحق بالمدرسة الناصرية الابتدائية ، بالسنة الرابعة ، وقد بلغ سنة - آنذاك - ثلاث عشرة سنة ، وكان يدرس فيها علم الفرائض بالسنة الرابعة ، وهذا دليل قوي على مستواه التعليمي الجيد ، وهكذا أنهى دراسته الابتدائية بالمدينة المنورة ، ثم التحق بوظيفة في المحكمة الكبرى بالمدينة المنورة لظروف الحياة التي قد تتعرض للإنسان ، فعين مساعداً لكاتب ضبط ، وفي هذه الأثناء كان يأخذ العلم مساءً على كل من مشايخ المدينة المنورة :

- ١ عمه الشيخ « عبد الله بن زاحم » رحمه الله .
  - ٢ الشيخ « محمد الخيال » رحمه الله .
- ٣ الشيخ « عبد العزيز بن صالح » ، بارك الله في حياته .
- وكان يأخذ على هؤلاء الأجلاء العقائد والفرائض ، واللغة العربية ، والفقه .

 $\xi$  – وكان يأخذ الحديث وعلومه على « الشيخ عبد الرحمن بن يوسف الإفريقي » ، رحمه الله (1) . ولما فتح المعهد العلمي في عام (1) هـ في الرياض ، ترك الوظيفة ، فالتحق به للدراسة ، وكان يحضر دروس سماحة الشيخ « محمد بن إبراهيم » ، والشيخ « عبد اللطيف بن إبراهيم » في

<sup>(</sup>١) وأخذ في التفسير وعلومه عن العلامة الشيخ محمد الأمين الشنقيطي

المسجد ، ومن مشائخه في الكلية والمعاهد سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز ، والشيخ عبد الرزاق العفيفي والأستاذ « عبد اللطيف سرحان » ، والشيخ « حمد الجاسر » ، والشيخ « عبد الرحمن بن عودان » ، والشيخ « عبد العزيز بن رشيد » وغيرهم – جزاهم الله خيراً (١) ، وكان يعود إلى المدينة المنورة في خلال العطلات الصيفية لملازمة علمائها المذكورين والأخذ عنهم ، وكان من أساتذته في التجويد الشيخ قاري عبد الرؤوف ، والشيخ خليل عبد الرحمن .

٥ - في هذه الأثناء كان يقرأ على الشيخ « محمد بن الأمين الشنقيطي »
 رحمه الله للأخذ عنه في التفسير وعلومه والمنطق والأصول .

وبعد تخرجه من المعهد العلمي بالرياض التحق بكلية الشريعة بالرياض ، وفي عام ١٣٧٨ هـ تخرج من الكلية وأتم دراسته الجامعية .

وفي ١٣٧٩/٤/١١ هـ عُيِّن مساعداً لرئيس محكمة حائل ، وبعد إحالة رئيس المحكمة للتقاعد عُيِّن « الشيخ عبد الله » رئيساً لها بتاريخ ١٣٨٠/٤/٤ هـ .

ثم عُيِّن رئيس محكمة (ب) في ١٧/٥/١١ هـ، ثم رئيس محكمة (أ) في ١٣٨٥/٧/١ هـ.

وفى عام ١٣٩٠ هـ عاد إلى المدينة المنورة وكُلِّف بعمل مساعد لرئيس محاكم منطقة المدينة المنورة .

وفي آخر عام ١٣٩١ هـ عُيِّن إماماً وخطيباً للمسجد النبوي الشريف .

<sup>(</sup>۱) وغفر نیتهم .

وفي ١٣٩٧/١٢/١٢ هـ عُيِّن على وظيفة قاضي تمييز ، ولا يزال على هذه الوظيفة ويعمل مساعداً لرئيس محاكم منطقة المدينة المنورة وإماماً وخطيبا للمسجد النبوي ، ولم يرغب الخروج من المدينة المنورة طوال هذه المدة ، وأحب البقاء في المدينة النبوية الشريفة والموت فيها .

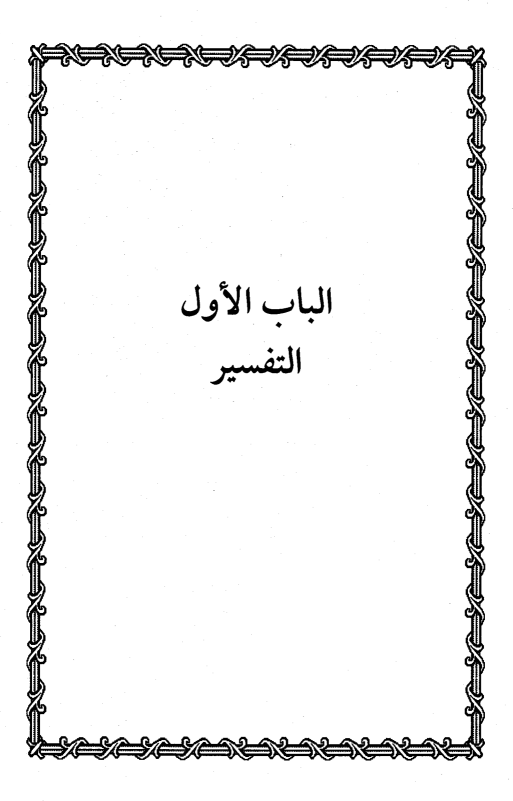
أمدُّ الله تعالى في عمره بالعمل الصالح وأجزل له مثوبته (١)

عبد القادر حبيب الله

أحد علماء المدينة المنوّرة

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أكثر هذه المعلومات تلقيت من بعض الإخوة القريبين من الشيخ عبد الله .





### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

### مقدمة المجلد الثاني من خطب الجمع والأعياد

الحمد لله رب العالَمين . هدانا لمعالم دينه الذي ارتضاه لنفسه ، والصلاة والسلام على خِير خلق الله محمد بن عبد الله وعلى أصحابه ومَن والاه .

أما بعد . .

فمن توفيق الله وإعانته أقدم لك - أخي القاريء - المجلد الثاني من خطب الجمع والأعياد ، التي ألقيت على منبر خير العباد محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم ، والمجلد يتكون من قسمين :

الأول: تفسير آيات من القرآن الكريم على أسلوب الخطابة.

والقسم الثاني : بعض الفضائل .

أسأل الله أن ينفع بها كل مَن اطلع عليها وسمعها ، وأن يجعلها عملاً خالصاً لوجهه ، وعلماً أجد ثوابه يوم الحاجة إليه .

وصلى الله على نبينا محمداً وعلى آله وأصحابه وسلم .

المؤلف

عبد الله بن محمد بن زاحم

\* \* \*



### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### ١ - مَن فوائد سورة الفاتحة (١)

( الخطبة الأولى )

### الْخَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي آَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئْبَ وَلَمْ يَجْعَل لَهُ عِوجًا ١٠٠٠

وأشهد أنْ لا إِلَه إِلاَّ الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه ، ومن اهتدى بهديه .

أما بعد . .

فاتقُّوا الله تعالى ، تأملوا كتاب الله ، واقرؤوه قراءة تدبر وتفكر وتأمل في هذه السورة التي نقرؤها في كل يوم سبع عَشْرة مرة في الصلوات الفرائض ، عدا الرواتب والنوافل ، إنها فاتحة الكتاب ، هى أخْير سورة في القرآن العظيم ، لا يقرأ المسلم حرفاً منها إلا أُوتيه (٣) . إنها تشتمل على القواعد الأساسية لمعانى القرآن ، تشتمل على معرفة العبادة وأركانها ، وهي المحبة والخوفُ والرجاءُ . تشتمل على كليات العقيدة الإسلامية ، وفيها وصف الله تعالى بصفات الكمال ، والجلال . ولذلك سميت بأم الكتاب (٤) ،

<sup>(</sup>١) القيت في ٧/ ١٣٩٩ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف : ١

 <sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث ابن عباس رضى الله عنهما ، عزاه ابن كثير فى تفسيره :
 ١/ ٢٢ إلى مسلم والنسائى ، ولفظه هذا عند النسائي . . .

 <sup>(</sup>٤) البخارى برقم ( ٤٧٠٣ ) من حديث أبي سعيد بن المعلي رضي الله عنه ، الفتح :
 ٨/ ٣٨١

وبأم القرآن (١) ، وبالكافية (٢) ، والكنز (٣) ، والسبع المثاني والقرآن العظيم (٤) . أسماءٌ تدل على الشمول والكمال .

وسورة الفاتحة تنقسم من حيث المعنى الإجمالي قسمين: قسم لله ، وقسم للعبد . كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال : سمعت رسول الله وين يعبدي نصفين ، وين يقول : « قال الله تعالى : قَسَمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين ، فنصفها لي ونصفها لعبدي ، ولعبدي ما سأل ، فإذا قال : ﴿ الحمد لله رب العالَمين ﴾ قال الله : حَمدني عبدي ، وإذا قال : ﴿ الرحمن الرحيم ﴾ قال الله : أثني على عبدي ، فإذا قال : ﴿ مالك يوم الدين ﴾ قال الله : مجدني عبدي ، فإذا قال : ﴿ إياك نعبد وإياك نستعين ﴾ قال : هذا بيني وبين عبدي ولعبدي ما سأل ، فإذا قال : ﴿ اهدنا الصراط المستقيم \* صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضاًلين ﴾ قال الله : هذا لعبدي ولعبدي ما سأل ، فإذا قال : ﴿ اهدنا الضراط المستقيم \* صراط الذين ولعبدي ما سأل ، فإذا قال : ﴿ اهدنا الضاًلين ﴾ قال الله : هذا لعبدي ولعبدي ما سأل ،

وأما المعاني الجزئية للكلمات فتشتمل على المعاني الكلية للقرآن ؛ وَبين القواعد والأسس للمعاني التفصيلية ، وهلم بنا نتعرف على بعض معانيها : أعوذ بالله من الشيطان الرچيم ﴿ فِنْ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى النظر عن الخلاف فيها هل آية من الفاتحة أم آية من الابتداء بالبسملة بصرف النظر عن الخلاف فيها هل آية من الفاتحة أم آية من

<sup>(</sup>۱) البخاري برقم ( ٤ ٧٠ ) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، الفتح : ٨/ ٣٨١ (٢) ذكره ابن كثير في تفسيره : ١/ ١٧ ، سماها يحيى بن أبي كثير : لأنها تكفى

<sup>(</sup>٣) عزاها ابن كثير في التفسير : ١٧/١ ، وعزاه إلى الزمخشري في كشافه .

<sup>(</sup>٤) عزاه ابن كثير في تفسيره: ١/ ١٧٥ إلى البخارى في الصحيح، وعزاه السيوطي في الدر المنثور: ١/ ١٢ إلى البخاري والدارمي في سننه، وأبو داود والترمذي وابن المنذر، وغيرهم من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٥) مسلم في الصحيح : الصلاة ، حديث رقم ( حاص ٣٨ ) ، وعام ( ٣٩٥ ) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٦) سورة الفاتحة : ١

كل سورة (١) ، أو آية من القرآن ، أو هي فاصلة بين السور . فالبدء بها هو الذي يقتضيه المقام ، وهو الذي يتناسب مع الأدب الذي أوحى الله لنبيه محمد ﷺ في أول ما أنزل عليه : ﴿ أَقُرَأُ بِالسّرِرَبِكَ الّذِي خَلَقَ ﴾ (٢) ، وهو إيحاء رباني يتفق مع الحقيقة ، فإن الله تعالى هو الأول والآخر والظاهر والباطن (٣) ، فباسمه يكون الابتداء في كل شيء والانتهاء ، وباسمه تكون كل حركة وسكون ، ثم بعد البدء باسم الله الرحمن الرحيم يناسب الدخول في المقصود لتحصل الإعانة والبركة .

﴿ ٱلْمُتَدُوِّيَوَكِيرَ ٱلْمُتَالَمِينَ ﴿ ﴾ (٤): تشتمل هذه الآية على أربع كلمات ، وكل كلمة منها لها معان ومدلولات ، وتحتها فوائد وأسرار لا يمكن استقصاؤها ولا الإحاطة بها من البَشر ، وفي هذا المقام لا يمكن ذكر ما قاله العلماء ، وإنما أشير إشارة موجزة تحصل بها الفائدة . وهذه الآية هي القاعدة الكلية لمعاني سورة الفاتحة ، وسورة الفاتحة هي الأسس الإجمالية لمعاني القرآن الكريم .

﴿ الحمد لله ﴾ : هو الثناءُ على الله تعالى بجميع المحامد ، على نعمه ، وآلائه ، ثناءٌ على الله بإيجاده الخلق ورعايته ، ثناءٌ عليه بأسمائه وصفاته ، ثناءٌ برسالته وشرعه وتوفيقه وهدايته .

ولفظ الجلالة عَلَم على الرب تبارك وتعالى ، ويقال : إنه الاسم الأعظم ، لأنه يوصف بجميع الصفات ، كقوله تعالى : ﴿ ٱللَّهُ لَاۤ إِلَاهُ إِلَّاهُ وَٱلْحَيُّ

<sup>(</sup>۱) عزاه الإمام ابن كثير في تفسيره : ۱۸/۱ - ۱۹ إلى الحافظ أبي بكر أحمد بن موسى بن مردويه في تفسيره ، ثم قال : رواه البيهقي عن علي وعن ابن عباس وأبي هريرة رضي الله عنهم ، بإسناد صحيح عنهم .

<sup>(</sup>٢) سورة العلق : ١

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية الثالثة من سورة الحديد .

<sup>(</sup>٤) سورة الفاتحة : ٢

ٱلْقَيُّومُ ﴾ (١) ، واسم الجلالة هو الذي يضاف إليه التصرف والمُلْك والرعاية ، كما في سورة الفاتحة ، وكقوله : ﴿ أَللَّهُ خَلِقُكُلِّ شَيْءٍ ﴾ (٢) ، ﴿ لِمَنِ ٱلْمُلْكُ ٱلْيَوْمَ لِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَّارِ 🕲 ﴾ (٣) .

« والرب » : هو المالك المتصرف بالإصلاح والتربية والإنعام والمسيطر على مُرْبُوبِيهِ والقاهر لهم .

﴿ العالَمين ﴾ : كل من سوى الله فهو عالَم ، والله سبحانه خالق العالَمين ، وهو مدبر هذا الكون ، وهو المسيطر عليه والحافظ لنظامه وكيانه ، وهو المنظم لشئونه بجميع أجناسه وأنواعه ، بإنسه وجنه ، وأرضه وسمائه ، وحيواناته وجماداته ، وأشجاره وزروعه ، وبَرِّه وبحره ، وما بين الأرض والسماء : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا وَلَيْن زَالْتَأْإِنْ أَمْسَكُهُمَامِنَ أَحَدِمِنَ بَعْدِهِ ۗ \* (٤) .

﴿ التَّمْنِ ٱلرَّحِيدِ ۞ (٥) : بعد ذكر وجوب الحمد لله ، والتعريف بأنه هو الرب المسيطر ، يستشعر العبد بالخوف والرهبة ، ويحس بالتقصير في الحمد ، ويرهب من سطوة الرب المهيمن . فأخبر سبحانه عن نفسه بأنه الرحمن الرحيم ، لتطمئن نفس العبد وليتعلق بالرجاء والأمل ، ولبيان أن الصلة بين الرب تعالى وبين خلقه ليست من طريق الرهبة فقط ، بل منها ومن طريق الرجاء ، فالطريق إلى الله له جانبُ خوف ، وجانبُ رجاء ، وبينهما قارعة الطريق السهلة الهِّينة المستقيمةُ ، وهي العبودية الخالصة لله تعالى على وفق شرع الله ، وهي التي توصل إلى الله .

﴿ سَلِكُ وَمِالدِّينِ ﴾ (٦): ارتباطها بما قبلها لما أخبر تعالى أنه المستحق للحمد وأنه هو الخالق الرازق المتصرف الرحمن الرحيم ، أخبر جَلَّ شأنه بأنه

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٢٥٥

<sup>(</sup>٣) سورة غافر : ١٦

<sup>(</sup>٥) سورة الفاتحة: ٣

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد : ١٦

<sup>(</sup>٤) سورة فاطر : ٤١

<sup>(</sup>٦) سورة الفاتحة : ٤

و « المالك » هو الذي له كمال التصرف المطلق وتمامُ الاستيلاء ، وهو سبحانه له الملك التام في الدنيا وفي البرزخ وفي يوم القيامة وفي الآخرة ، فليس هناك ملك غير الله .

و ﴿ يوم الدين ﴾ : هو يوم تُقْضَى فيه الديون وتُسلَّم لأهلها وتُؤخذ فيه الحقوق وتُعطَى لمستحقيها ، وهو يوم القيامة .

﴿ إِيَّا اللهُ وَتَفْرُعُ لَهُ عَلَىٰ الْعَبِدُ بَعِدُ مَعْرَفَتُهُ مَا تَقَدَّمُ مِنَ الْآيَاتُ وَمَعَانِيهَا تُوجَّهُ خَطَابِ الْحَاضِرِ ، فَكَأَنَ الْعَبِدُ بَعِدُ مَعْرَفْتُهُ مَا تَقَدَّمُ مِنَ الْآيَاتُ وَمَعَانِيهَا تُوجَّهُ إِلَى اللهُ وَتَفْرِغُ لَهُ عَنْ كُلُ مَا سُواهُ . ووصل إليه ، وقف بين يديه كأنه يراه ، إلى الله وتفرّغ له عن كل ما سُواه . ووصل إليه ، وقف بين يديه كأنه يراه ، يناجيه ويدعوه : « إياك نعبد وإياك نستعين » .

وهذه الآية عهد بين العبد وبين ربه (٣) ، يلتزم العبد بألا يعبد إلا الله ،

<sup>(</sup>۱) سورة غافر : ۱٦

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٥

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث أبي هريرة رضي الله عنه - مسلم في الصحيح ، الصلاة ، حديث رقم ( خاص ٣٨ ) ، وعام ( ٣٩٥ ) ، وأخرجه الإمام أحمد في المسند : ٢٤١ / ٢٤٠ ، ٣٢٠ ، ٤٦٠ من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

وألا يستعين إلا بالله . وهذا هو السر الذي من أجله أرسلت الرسل ، ومن أجله أسست قواعد الإسلام والإيمان . فالدين كله يرجع إلى هذين الأصلين العظيمين : عبادة الله تعالى والتوكيل عليه .

#### ﴿ الْمُدِنَا الْمِيْسِ رَالْمُ ٱلْمُنْسَنَدِيكِ فَكِيرُوا ٱلَّذِينَ الْمُنْتَ عَلَيْهِ مُعَيْبِ لَلْتَعْبُوبِ

عَلَيْ مِرُولاً الشّهَ آلِين في النفوس بما تقدّم من الآيات ، وبيان ثمرتها وهي العبودية الخالصة لله . توجه العبد إلى الله تعالى بالدعاء وطلب الهداية لصراط الله المستقيم والاستقامة عليه . و الصراط ﴾ : هو الطريق الموصل إلى الهدف . و المستقيم ﴾ : هو المعتدل المستوى الذي ليس فيه اعوجاج وليس فيه مطبات ، فيكون السائر على الصراط المستقيم مرتاحاً مهتدياً إلى مراده . و الصراط المستقيم ﴾ : الذي نسأل الله الهداية له ، هو طاعة الله وطاعة رسوله على وفق شرع الله .

وهذا الصراط هو الذي يسلكه عباد الله المخلصون ، ﴿ ٱلَّذِينَ أَنْعُمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّتَ وَٱلصَّلِحِينَ وَكُسُنَ أُوْلَتَهِكَ رَفِيقًا ﴿ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّتَ وَٱلصَّلِحِينَ وَكُسُنَ أُوْلَتَهِكَ رَفِيقًا ﴿ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّتَ وَٱلصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أُوْلَتَهِكَ رَفِيقًا ﴿ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّهِيِّتِ وَٱلصَّلِحِينَ وَكُسُنَ أُوْلَتَهِكَ رَفِيقًا ﴿ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّهِيِّ وَالسَّهُ مَا اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِيَّالِي اللهُ اللهُولِي اللهُ الله

وهو غير طريق المغضوب عليهم ، وغير طريق الضّالين . والمغضوب عليهم قوم عندهم علم ، فلم يعملوا به فعصوا الله على بصيرة ، وهم اليهود ومَن عمل عملهم ، والضّالون قوم ليس عندهم علم فتاهوا عن الهدف وأخطأوا الطريق ، وهم النصارى ومَن نحا نحوهم عمن قال على الله بغير علم ، وعبد الله على جهل ، فأعظم أمر يحتاجه الإنسان في حياته وبعد موته وفي آخرته ، هو الهداية إلى صراط الله المستقيم ، وهو أجل ما يطلب المؤمن من ربه ، وأول ما ينبغى أن يستعين العبد بربه عليه ، فأخلصوا الدعاء بطلب المهداية ، فإن فيها سعادة الدنيا وفوز الآخرة .

اللَّهم اهدنا الصراطَ المستقيم ، وجنبنا طريق المغضوب عليهم وطريق الضَّالين ، وألهمنا القول السديد . والعمل الرشيد ، وانفعنا بالقرآن المجيد .

أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم ولجميع المسلمين من كل ذنب ، فاستغفروه إنه هو الغفور الرحيم .

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٦ - ٧

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### لسان المؤمن دائماً رطباً من ذكر الله

( الخطبة الثانية )

الحمد لله الذي هدانا للإسلام . . ﴿ وَمَاكُنَّا لِنَهْتَدِى لَوْلَا أَنْ هَدَنْنَا ٱللَّهُ ﴾ (١) . وأشهد أنْ لا إله إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ نبينا محمداً عبده ورسوله ، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلم تسليماً كثيراً .

أما بعد . .

فيقول الرسول ﷺ: «كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه باسم الله فهو أجذم » (٢) ، أى أقطع ناقص للبركة . وقد جاء في القرآن الكريم : أن الله تبارك وتعالى أرشد أول رسله نوحاً عليه السلام لتقديم اسم الله عند العمل ، فقال : ﴿ أَرْكَبُواْ فِهَا إِنِسْدِواللّهِ مَحْمداً ﷺ فَهَا إِنْسُدَ مُواللهُ مَحمداً ﷺ إلى ذلك فقال : ﴿ أَقْرَأْ إِالْسِهِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ﴾ (٤) .

فينبغى للمسلم أن يذكر اسم الله تعالى في جميع أوقاته وعلى كل أحواله ،

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : ٤٣

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي في الدر المنثور: ٢٦/١ إلى أبن عساكر عن الحافظ عبد القادر الرهاوي في الأربعين بسند حسن عن أبى هريرة ، ثم ذكره مرفوعاً بهذا اللفظ .

<sup>(</sup>٣) سورة هود : ٤١

<sup>(</sup>٤) سورة العلق : ١

عند قيامه وقعوده ، ونومه ويقظته ، وأكله وشربه ، ودخوله وخروجه ، وعند فراشه مع أهله ، فإن ولد بينهما ولد لم يضره الشيطان (١) .

وينبغي للمسلم أن يذكر اسم الله تعالى عند وضوئه وطهوره (٢) ، وعند كتابته وقراءته ، وأخذه وعطائه . فباسم الله تعالى تحصل البركة ، وبه يحصل التوفيق والنجاح ، وبه تكون الرعاية والحراسة ، وبه يحصل الهدوء والاطمئنان .

وحمدُ الله تعالى ينبغى أن يكون ملازماً للعبد ، عند تجدد النعم وبعد التمتع بها ، ونعم الله تعالى على العبد متوالية ومتتابعة ، فكل حياة الإنسان وحركاته وسكونه ، وكل نفس من أنفاسه كلها نعم الله تعالى على العبد : ﴿ وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَ اللهِ تَعالى على العبد :

فاتقوا الله أيها المسلمون ، حافظوا على نِعَم الله بشكرها : لئن شكرتم ﴿ لَهِن شَكَرُتُمْ لِلَّا إِن شَكَرُتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴿ ﴾ (٤) .

وصلُّوا على البشير النذبر والسراج المنير ، فقد أمرنا الله بذلك في كتابه العزيز : ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلَيَ حَكَمُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ صلوا عليه عَلَى النَّبِيِّ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ صلوا عليه عَلَى النَّبِيِّ اللَّهِ وَسَلِّمُواْتَسَلِيمًا ﴿ (٥) .

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث ابن عباس رضي الله عنهما برقم ( ٢٧١ ) بدء الخلق : ٦ ٣٣٥ ، الفتح ، مسلم في الصحيح ، الطلاق : حديث رقم ( خاص ٦ ) من هذا الوجه واللفظ .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث عائشة رضي الله عنها ، مسلم في الصحيح ، كتاب « الحيض » ، حديث رقم ( خاص ١١٧ ) ، و( عام ٣٧٣ ) ، وأخرجه البخاري معلقاً : ١٨/١ كتاب « الحيض » .

<sup>(</sup>٣) سورة النحل : ١٨

<sup>(</sup>٤) سورة إبراهيم : ٧

<sup>(</sup>٥) سورة الأجزاب : ٥٦

اللَّهم صلِّ وسَلِّم وبارك على عبدك ورسولك نبينا محمد صاحب المقام المحمود والحوض المورود (١).

اللَّهم ارض عن الخلفاء الراشدين ، أبي بكر وعمر وعثمان وعلي ، وعن أصحاب نبيك أجمعين وزوجاته أمهات المؤمنين ، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

اللَّهم ارض عنا معهم بمَنَّك وإحسانك يا أرحم الراحمين .

اللَّهم أعز الإسلام والمسلمين ، وأذِّل الشرك والمشركين ، ودمر أعداء الدين . وانصر عبادك المؤمنين ، واحم حوزة الإسلام يا رب العالَمين .

اللَّهم آمنًا في أوطاننا ، واحفظ إمامنا ، واصلح ولاة أمورنا ، واكفنا كل أمر يهمنا ، واحفظنا من الشقاق والنفاق والخلافات والاضطرابات والفتن ما ظهر منها وما بطن .

اللَّهم أصلح شأن المسلمين ، وأصلح ذات بينهم ، وانصرهم على عدوك وعدوهم .

اللَّهم اغفر لجميع المسلمين الأحياء والميتين ، واقضى الدّين عن المدينين ، واشف مرضى المسلمين .

فاذكروا الله العظيم يذكركم ، واشكروه على نعمه يزدكم ، ﴿ وَلَذِكْمُواللَّهِ اللَّهِ الْحَارِقُ مُاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّلَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّالِيلَّاللَّالِيلَّالِيلِيلَّا الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّلَّ

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى قوله تعالى في سورة الإسراء ، آية ۷۹ ، وإلى حديث جابر بن عبد الله الأنصارى رضي الله عنهما برقم ( ٦١٤ ) ، الآذان ، باب (٨) : الدعاء عند النداء ، الفتح : ٢/ ٩٤

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت : ٤٥

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

### ٢ - من سورة البقرة أول السورة (١)

( الخطبة الأولى )

الحمد لله رب العالمين ، جعل لكل شيء علامات وموازين .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ، الملك الحق المبين .

قوله حق ، ووعده صدق ، وأمره عدل ، ونهيه رحمة ، وجنده هم الغالبون ، وحزبه هم المفلحون .

وأشهد أنّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، بلَّغ الرسالة ، وأدَّى الأمانة ، ونصح للأمة ، وجاهد في الله حق جهاده .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن دعا بدعوته واتبع سبيله .

أما بعد . .

فاوصيكم أيها الناس وإياي بتقوى الله : ﴿ وَلَقَدُّ وَصَّيْنَا الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِئْبَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ اتَّقُوا اللَّهُ وَإِن تَكْفُرُواْ فَإِنَّ لِلَّهِ مَافِى السَّمَ وَمَافِى ٱلأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ غَنِيًّا حَبِيدًا ۞ ﴾ (٢) ، ﴿ إِن يَشَأَ يُذْهِبْكُمْ أَيُّهَا النَّاسُ وَيَأْتِ بِتَا خَرِينَ وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ ذَالِكَ قَدِيرًا ۞ ﴾ (٣)

ثم اعلموا أن بنى آدم ينقسمون فى تقبُّل رسالة نبينا محمد ﷺ ثلاثة أصناف ، لا يخرج واحد من العالَم عنها ، إنه تقسيم من عليم خبير .

<sup>(</sup>١) ألقيت في ٢٤/٥/٢٤ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء : ١٣١

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: ١٣٣

فالصنف الأول تلقوا شريعة المصطفى صلى الله عليه وسلم بالتصديق والقبول ، والسمع والطاعة ، والعمل . قلوبهم مؤهلة للانتفاع بالهدى ، وأسماعهم واعية لسماع البشير النذير ، وأبصارهم صافية لرؤية النور ، فاهتدوا بهدي القرآن العظيم ، وأبصروا النور الذي نزل مع النبي الكريم ، فاتصلت قلوبهم بخالقها رغبة ورهبة ، وذلت أبدانهم وخشعت قلوبهم وأرواحهم لربها خوفاً وطمعاً .

أثنى الله عليهم في كتابه ، وجعلهم شهداء على عباده : ﴿ بِسْمِ اللهِ اللهِلهِ اللهِ ا

(۱) ، ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أَمَنَةً وَسَطَا لِنَكُونُواْ
 شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ (۲)

هؤلاء هم المتقون ، هم المؤمنون حقاً جمعوا بين الاعتقاد الصافي والعمل الخالص .

يؤمنون بالغيب ، بكل ما أخبر الله به ، وبكل ما أخبر به رسوله على وإن غاب عن الأبصار ، وإن علا فوق الإدراك الإنساني ، وإن عظم على الطاقة البَشرية . . يؤمنون بخبر من قبلنا ، ونبأ ما بعدنا ، وبما حولنا ، وإن غاب عن حواسنا ، يؤمنون باليوم الآخرة وبما فيه من الوعد والوعيد ، والحساب والثواب والعقاب والجنة والنار .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١ - ٥

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ١٤٣

### ﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَنَهُمُ اللَّهُ ﴾ (١) ، ﴿ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيتَنَ وَالصِّدِيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أُوْلَتِهِكَ رَفِيقًا ﴾ (٢)

إن الإيمان بالغيب دليل العقلُ ، وكمال التصور ، فهو فارق بين الإنسان والحيوان ، فإذا لم يؤمن الإنسان بخالقه ، ولا بملائكته وكتبه ورسله ولا باليوم الآخرة ؛ فما هي ميزته إذا عن بقية الحيوان ؟! الكل عظم ولحم ودم ، ويأكل ويشرب ، ويروح ويغدو ، وله رغبات وشهوات ، وانفعالات ، يحرص على النفع ويهرب من الضر بحسب إدراكه . هذه صفات مشتركة بين الإنسان والحيوان ، ويتميز الإنسان بالعقل الذي يحصل به التصور ويُفكر به في المستقبل ، ويُميز به بين الحق والباطل وبين العدل والظلم .

فما هي قيمة العقل ؟ وما هي ميزة الإنسان إذا كان الإنسان يعيش حياة الحيوان ، لا يتبصر في نفسه ولا يفكر من أين جاء ، ولا لأي شيء خُلِق ؟ وإلى أين يذهب ؟ ما هي قيمة الإنسان في الوجود إذا كان لا يؤمن بخالق الكون ؟

ليست القوة والغلبة والظلم والقهر عيزة للإنسان ، فالسبع المفترس يفعل ذلك ؛ ولم يخرج عن كونه حيوانا ، وصدق الله العظيم حيث يقول : ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كُنُوبُ الْمِعْنَ مَا الله العظيم حيث يقول : ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كُنُوبُ الْمِعْنَ مَا الله العظيم وَنَ مَهَا وَلَمْمُ الله العقيم وَنَ مَهَا وَلَهُمُ الله العقيم وَنَ مَهَا أَوْلَتِكُ كُالْأَنْعَيْرِ الله هُمُ أَصَلُ أَوْلَتِكُ هُمُ الله العيب . المعنوان بالإيمان بالغيب . وإنما يتميز الإنسان عن الحيوان بالإيمان بالغيب .

أما الصنف الثانى: فرفضوا الرسالة المحمدية جهاراً ، ونصبوا لها ولأهليها العداوة والبغضاء علناً ، لأن قلوبهم مُغَلَّفةٌ بالران ، فلا تعرف الخير فتقبله ولا تعرف الشر فتتركه ؛ ولا تميز بين المعروف والمنكر ، ولأن أسماعهم فيها

<sup>(</sup>۱) سورة الزمر : ۱۸

<sup>(</sup>٢) النساء: ٦٩

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف: ١٧٩

وقر ، فلا يسمعون داعى الله ، ولأن أبصارهم عمياء فلا ترى النور ، ولا تنظر إلى صراط الله المستقيم ، فهم فى طغيانهم يعمهون ، وفي ظلماتهم يتيهون : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَعْلَمُ لُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۚ فَى خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمِهِمْ وَعَلَى الْبَصَرِهِمْ غِشَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ فَ عَظِيمٌ فَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُلِلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

والصنف الثالث: لهم ظاهر وباطن. ظاهر مزيف كاذب وهو الإيمان، وباطن حقيقي واقعي وهو الكفر، ذلك بأن لهم أطماعاً وأهدافاً عند المؤمنين، إما أموالٌ يخشون كسادها، أو رئاسةٌ يخشون زوالها، أو سياسة وخيانة يتربصون بها، أو خشية من سطوة يلقونها.

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَبِالْيُوْرِ الْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴿ كُنْدِعُونَ اللَّهُ وَالنَّا اللَّهُ وَاللَّهِ مَا لَلَّهُ وَاللَّهِ مَا لَلْهُ وَاللَّهِ مَا لَلْهُ وَاللَّهِ مَا يَشْعُهُ فَ فَكُوبِهِم مَّمَ صُّ اللَّهَ وَاللَّهِ مَا اللَّهُ مَرَضًا وَ وَمَا يَشْعُهُ فَ وَاللَّهُ مُرَضًا وَ وَمَا يَشْعُهُ فَا اللَّهُ مُرَضًا وَ فَا لَكُ اللَّهُ مُرَضًا وَ فَا اللَّهُ مُرَضًا وَ اللَّهُ مَرَضًا وَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَرَضًا وَ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّا الللّه

اقرأوا أوصافهم في أول سورة البقرة ، وفي آخر الجزء الخامس في سورة النساء ، وفي سورة التوبة وسورة الأحزاب وسورة المنافقون ....

ومن أبرز صفاتهم الظاهرة ما ورد في الصحيحين عن عبد الله بن عمرو ابن العاص رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال : « أربع مَن كُنَّ فيه كان منافقاً خالصاً ، ومَن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٦ – ٧

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٨ – ١٠

يدعها : إذا أؤتمن خان ، وإذا حدَّث كذب ، وإذا عاهد غدر ، وإذا خاصم فجر » (١) ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرْكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ (٢) .

﴿ ﴿ وَإِذَا رَايْتُهُمْ تَعْجِبُكُ اجْسَامُهُمْ وَإِن يقولُوا نَسْمَعُ لِقُولِهِمْ كَانَهُمُ خَشْبُ مُسْنَدَة يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ هُوُ ٱلْعَدُو فَاحْذَرَهُمْ قَنْلَهُ وَٱللَّهُ أَنَّى يُؤْفِكُونَ ۞ (٥)

﴿ وَلَا يَأْتُونَ ٱلصَّكَاوَةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَى وَلَا يُنفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كَارِهُونَ ۞ ﴾ (١)

فاتقوا الله أيها المؤمنون واحرصُوا على أن تكونوا من المهتدين واسألوا ربكم الثبات والاستقامة على صراطه المستقيم .

اللَّهم اجعلنا من حزبك المفلحين ، وعبادك الصالحين ، واهدنا الصراط المستقيم ، صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين ، وبارك لنا في القرآن العظيم . . الخ

\* \*

<sup>(</sup>١) البخاري : من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنه : ١/ ٨٤ الإيمان من علامات النفاق ، مسلم : برقم ( ٥٨ ) في الإيمان .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء : ١٤٥

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب : ١٩

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب: ٦١

<sup>(</sup>٥) سورة المنافقون : ٤

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة : ٥٤

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### الناس يوم القيامة ثلاثة أقسام

( الخطبة الثانية )

الحمد لله على ما هدانا ، ونشكره على ما أعطانا .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله ، وحده لا شريك له هو ناصرنا ومولانا .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، أرسله رحمةً للعالَمين ، وحُجَّةً على الكافرين .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على نبينا محمد الأمين ، وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فكما أن القرآن الكريم يبيِّن أصناف الناس في هذه الدنيا ، في سورة البقرة . محذراً من الصنفين الهالكين ، ومبيِّناً موقفهما من هذا الدين ومن المؤمنين .

كذلك قسَّم الخالق تعالى بنى آدم في يوم القيامة بعد البعث والنشور ثلاثة أزواج ، كما في سورة الواقعة : أصحاب اليمين ، وأصحاب الشمال ، والسابقون المقربون (١) ، فالقسم الأول في هذه الدنيا ، صاروا في الآخرة زوجان ، أصحاب اليمين ، والمقرَّبون . . بحسب مراتب النعيم والقرب من الله .

والقسمان الهالكان في هذه الدنيا صاروا يوم القيامة زوجاً واحداً وصنفاً

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الآيات ( ٨ - ١١ ) من سورة الواقعة .

واحداً هم أصحاب الشمال : ﴿ إِنَّ اللّهَ جَامِعُ الْمُنَافِقِينَ وَالْكَافِرِينَ فِي جَهَنَمَ جَمِيعًا ﴾ (١) ، ثم بيَّن سبحانه مصائر الأزواج الثلاثة وجزاءهم من نعيم وعذاب جزاءً مفصلاً ، إذا قرأه المتدبر فكأنه ينظر بعينه إلى واقع الحال . اقرأوا سورة الواقعة وتأملوها وتصوَّروا معانيها ، فستجدون أن الحس والشعور ينتقل بالمتأمل من هذه الحياة إلى الحياة الأخرى : ﴿ إِنْ هَلْذَا لَهُوَ حَقَّ الْيَقِينِ فَ فَسَيَحِ بَالْمَامُلُ مَن هذه الحياة إلى الحياة الأخرى : ﴿ إِنْ هَلْذَا لَهُوَ حَقَّ الْيَقِينِ فَ فَسَيَحَ بِالمُتَامِلُ مَن هذه الحياة إلى الحياة الأخرى : ﴿ إِنْ هَلْذَا لَهُوَ حَقَّ الْيَقِينِ فَ فَسَيَحَ

﴿ إِنَّالَلَهُ وَمَلَيْهِ كَنَهُ بِيُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ فَسَلِيمًا ۞ ﴾ (٣)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) سورة النساء : ۱٤٠

<sup>(</sup>٢) سورة الواقعة : ٩٥ - ٩٦

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب : ٥٦

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### ٣ - استقبال القبلة (١)

من سورة البقرة تفسير ﴿ قد نرى تقلُّب وجهك في السماء ﴾ ( الخطبة الأولى )

﴿ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَ وَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَهُ ٱلْحَمَدُ فِي ٱلْآخِرَةَ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ ۞ ﴿ (٢) .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له . .

﴿ لِلَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ يَهْدِى مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (٣).

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله أرسله بالهدى ﴿ وَدِينِ

ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ، عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّمِ وَكَفَى بِٱللَّهِ شَهِيدًا ﴿ (٤)

صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان وكفى بالله وكيلاً .

أماً بعد . .

فكان اليهود يتصيَّدون كل حجة ، وكل شبهة ، وكل سيلة لينفذوا منها إلى

<sup>(</sup>١) ألقيت في ٢٨/ ١٠/ ١٤٠١ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة سبأ: ١

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ١٤٢

<sup>(</sup>٤) سورة الفتح : ٢٨

الطعن في رسالة محمد ﷺ إلى بلبلة الأفكار وإشاعة الاضطرابات في العقول والأفكار ، ولتشكيك المسلمين في دينهم وعقيدتهم .

# ﴿ وَلَنَ تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَلَرَىٰ حَتَّى تَنَبِّعَ مِلْتَهُمُّ قُلْ إِنَ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْمُدَىٰ وَلَيْنِ ٱتَّبَعْتَ أَهْوَآءَ هُم بَعْدَ ٱلَّذِى جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ ﴿ (١) .

ومن جملة اعتراضات اليهود وتشكيكهم أمر تحويل القبلة من بيت المقدس الى الكعبة المشرقة في المسجد الحرام ، وذلك أنه لما هاجر النبي عَلَيْهُ إلى المدينة أُمر باستقبال بيت المقدس واستقبلها بضعة عشر شهراً ، ثم أُمر باستقبال الكعبة المشرقة في المسجد الحرام (٢) ، كما قال سبحانه :

# ﴿ قَدْ زَىٰ تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَآءِ ۚ فَلَنُولِيَ نَكَ قِبْلَةً تَرْضَلُهَأْ فَوَلِ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُوا وُجُوهَ كُمُ شَطْرَةً ﴿ ﴿ (٣)

ولله في ذلك حكم هو أعلم بها ، والخالق تعالى يختبر عباده ليعلم مَن يتبع الرسول ، ابتلاء واختبار ، والإسلام يريد أن يكون المسلم متعلقاً بالله ، وأن يعلم أن مصدر قوته وكرامته تقوى الله وأن تكون عباداته مبنية على طاعة الله والانقياد له لا على العادة وتقاليد البيئة ، فجعلت القبلة إلى بيت المقدس وكان بيت المقدس قبلة اليهود ، فقالوا للمسلمين : إن تحولكم إلى قبلتنا دليل أنها هي الحق ، وأن ديننا هو الحق ، فأنتم تبع لنا . فشق ذلك على المسلمين فصار النبي عليه الحل الله وينظر في السماء تأدباً مع الله ، ويقلب

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٢٠

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث البراء بن عازب رضي الله عنه ، أخرجه عبد الرزاق في المصنف ، بإسناد صحيح عنه ، وكما عزاه إليه الإمام ابن كثير في التفسير : ٣٣٩/١ ، والأحاديث كثيرة في هذا المعنى

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ١٤٤

وجهه في السماء ينتظر الفرج من الله ، وبعد ستة عشر شهراً أو سبعة عشر شهراً من هجرة النبي على المدينة (١) ، وبعد أن انقاد المسلمون إلى أمر الله وأمر رسوله على تحويل القبلة وعرف من يتبع الرسول ممن ينقلب على عقبيه (٢) ، وعرفوا اليهود وعداوتهم للإسلام والمسلمين ، حُوِّلت القبلة إلى المسجد الحرام ، فأبطل الله مقالة اليهود .

لكن ماذا كان موقفهم ؟ إنه الموقف الشائن العدائى لله تعالى ولرسوله على وللمسلمين ، فألقوا شبهة أخرى ، فقالوا : إن كان استقبالكم لبيت المقدس سابقاً حق فتحولكم إلى المسجد الحرام باطل ، وإن كان تحولكم إلى البيت المقدس باطل ، فصلاتكم إليه باطلة . فرد الله الحرام حق فاستقبالكم لبيت المقدس باطل ، فصلاتكم إليه باطلة . فرد الله على اليهود بقوله تعالى : ﴿ فَ سَيَقُولُ السُّفَهَاءُ مِنَ النَّاسِ مَاوَلَهُمْ عَن قِبْلَهُمُ اللَّهُ اللهُ ال

فبيَّن سبحانه أن الكل حق مبنى على أمر الله ، يهدي مَن يشاء إلى صراط مستقيم ، فالخلق خلقه والأمر أمره ، وبيَّن أن صلاة المسلمين إلى بيت المقدس لا تضيع ، وبيَّن أن البيت العتيق أحق أن يُستقبل ويُقصد في العبادات لأنه أول بيت وُضِع للناس بناه إبراهيم عليه الصلاة والسلام وجعله قبْلة ، ولأن فيه

<sup>(</sup>١) أورده الإمام ابن كثير في التفسير: ١/ ٣٣٩ عن البراء بن عازب رضي الله عنه دون العزو إلى أحد المخرجين ، وهو حديث صحيح أخرجه البخارى برقم ( ٧٢٥٢ ) ، الفتح: ٣٣٢/١٣٠

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ١٤٣ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ١٤٢

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة : ١٤٣

آيات بينّات وفيه الهدى والبركة ، وفيه مأمن للخائفين ، فهو حرم أمين عظّمه الله ، وأقسم به كما قال سبحانه : ﴿ وَالنِّينِ وَالزّيتُونِ ﴿ وَطُورِسِينِينَ ﴾ وَهَذَا الله ، وأقسم به كما قال سبحانه : ﴿ وَالنِّينِ وَالزّيتُونِ ﴾ (١) ، وبيّن سبحانه أن البكدِ الأمينِ ﴾ (١) ، وبيّن سبحانه أن تحويل القبْلة إلى بيت المقدس لحكم ولمصالح المسلمين ، ولكن البهود لا يتركون طبعهم وخلقهم فلا يقبلون حقاً ولا يهدون بهدى ، فهم يعلمون أن الرسول محمداً عليه و رسول الله ، ومع هذا عاندوا وكابروا وخابوا وخسروا :

﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَكُهُمُ ٱلْكِئَبَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَ هُمُّ وَإِنَّ وَيِقَامِنْهُمْ لَيَكُنُمُونَ ٱلْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ اللَّهُ ﴾ (٢)

والحمد لله الذي هدانا للإسلام واتباع سُنَّة سيد الأنام صلى الله عليه وسلم : ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ اللَّهَ وَقُولُواْ فَوْلَا سَدِيدًا ﴿ يَنَأَيُّهَا اللَّهِ عَمَا لَكُمْ أَعْمَا لَكُمْ أَعْمَا لَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ أَنُوبَكُمْ أَعْمَا لَكُمْ وَيُعْفِرُ لَكُمْ أَنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَفَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ (٣)

اللَّهم بارك لنا في القرآن العظيم وانفعنا بما فيه من الآيات والذكر الحكيم، ﴿ رَبِّنَا لَا تُرْغَ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ

لَنَامِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَّابُ ۞ ﴿ (٤) .

أقول قولي هذا وأستغفر الله العظيم لي ولكم ولجميع المسلمين ، إنه هو الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) سورة التين : ١ - ٤

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ١٤٦

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب : ٧٠ - ٧١

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران : ٨

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

## تفسير من سورة آل عمران ﴿ ولله على الناس حج البيت ﴾ ( الخطبة الثانية )

الحمد لله الذي ألَّف بين قلوب المؤمنين وجعلهم إخوة متحابين .

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له ، هو الملك الحق المبين .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله الصادق الأمين ، وقائد الغر المحجلين ، صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه أجمعين .

أما بعد . .

فإن الحج ركن من أركان الإسلام ، فَرْضُ عَيْن على كل مسلم مكلّف حر يستطيع إليه سبيلاً لقوله تعالى : ﴿ وَأَتِعُواْ اَلْحَجَ وَٱلْعُمْرَةَ لِلّهِ ﴾ (١) ، ﴿ وَلِلّهِ عَلَى الله عليه عَلَى النّالِي مَنِ السّطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ (٢) ، وقوله صلى الله عليه وسلم : « بني الإسلام على خمس : شهادة أنْ لا إلَه إلا الله وأنَّ محمداً رسول الله ، وإقام الصلاة ، وإيتاء الزكاة ، وصوم رمضان ، وحج بيت الله الحرام لمن استطاع إليه سبيلاً » (٣) . وإنما يجب الحج في العُمْرِ مرة واحدة تخفيفاً لهذه الأمة ورحمة بها ، لما روي أبو هريرة رضي الله عنه قال : خطب تخفيفاً لهذه الأمة ورحمة بها ، لما روي أبو هريرة رضي الله عنه قال : خطب

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٩٦

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران : ٩٧

<sup>(</sup>٣) صحيح البخارى كتاب « الإيمان » باب : دعائكم إيمانكم : ١/ ، ومسلم في كتاب « الإيمان » باب : بيان أزكان الإسلام : ٢٢/١٦ ، والنسائى في الإيمان ، باب : على كتاب بني الإسلام : ١٠٧/٨ ، وأبو عبيد في « الإيمان » : ١٩٥ وغيرهم .

رسول الله ﷺ فقال: «أيها الناس؛ إن الله قد فرض عليكم الحج فحجوا»، فقال رجل: أكل عام يا رسول الله، فسكت حتى قالها ثلاثاً، فقال النبى عليه الصلاة والسلام: « لو قلت ُنعم لوجبت ولما استطعتم » (١).

فالحمد لله على لطفه وتيسيره ، والاستطاعة شرط في وجوب الحج ، وهى ما يُمكِّن من الوصول إلى البيت الحرام ، فيدخل فيها الزاد والراحلة وأمن الطريق والقدرة على الركوب ، ووجودُ المحرم للمرأة .

فمن استطاع الحج وهو من أهله وجب عليه وصار دَيْناً للله في عنقه ، ودَيْن الله أحق بالوفاء ، فليبادر بأدائه ، فإنه لا يدري ماذا تعرض له في حياته ، فالإنسان في هذه الدنيا غرض لسهامها : ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَعْفِرَةٍ مِن رَبِكُمْ فَالإنسان في هذه الدنيا غرض لسهامها : ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَعْفِرَةٍ مِن رَبِكُمْ فَالإنسان في هذه الدنيا غرض لسهامها الله مَعْد وَ مَن وَبَعْد وَ الله عَلَى الله عَلَى

وأما مَن لم يستطع فلا يجب عليه الحج ، ولا يلزمه أن يستدين ليحج ، ولا يجوز له أن يستلين ليحج : ﴿ لَا يُكُلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسَعَهَا ﴾ (٤) فاتقوا الله أيها المسلمون ، أدُّوا فرائض دينكم ، واحكموا بأحكامه ،

<sup>(</sup>١) موطأ الإمام مالك : ١٥/١ ، ٣/٣٢٢

 <sup>(</sup>۲) سورة آل عمران : ۱۳۳ . طريق يزيد بن هارون والنسائي : ٥/ ١١٠ ، ١١١ ، ١١١ في المناسك ، باب : وجوب الحج عن المغيرة بن سلمة ، ومسلم في الحج ، باب : فرض الحج مرة في العمر ( ١٣٣٧ ) ، والبيهقي : ٣٢٦/٤

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، البخاري برقم ( ١٤٠١ ) ، الفتح : ٣/ ٢٧٨

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة : ٢٨٦

واهتدوا بهداه ، واقرءوا كلامه ، وعظّموا شعائره ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَكَمٍ كَاللَّهِ فَإِلَّا لَهُ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَكَمٍ كَاللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ ﴿ ﴾ (١) . .

وصَلُّوا على البشير النذير (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الحج : ٣٢

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الأحزاب ، آية رقم ٥٦

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

# ع - تفسير الآية ( ١٦٤ ) من سورة البقرة (١) ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَواتِ وَالأرْضِ .... ﴾

( الخطبة الأولى )

الحمد لله رب العالَمين . . ﴿ لَبَارَكَ الَّذِى جَعَـَلَ فِى ٱلسَّمَآءِ بُرُوجَا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَجَا وَقَـَمَرُا مُّنِـيرًا ﴾ (٢) .

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له : ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ ٱلْيَتَلَ وَأَلْنَهَارَخِلْفَةً لِمَنْ أَرَادَأَن يَذَكَّرَأُوْ أَرَادَ شُكُورًا ﴾ (٣) .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله . بلَّغ الرسالة وأدَّى الأمانة ونصح للأمة ، وجاهد في الله حق جهاده .

اللَّهُم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك محمد وعلى آله وأصحابه: ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلْيَّلِمَا يَهْجَعُونَ ۞ وَبِالْأَسْعَارِهُمْ بِسَتَغْفِرُونَ ﴾ (٤).

أما بعد . .

فإن أمامنا كتاباً مفتوحاً يقرؤه كل أحد . . يقرؤه المتعلم والأُمِّى ، ويقرؤه العربى وغير العربى ، صفحاته تُقُلبُ في كل لحظة ، وفي كل ساعة ، وفي كل يوم وليلة . إنه مفتوح دائماً أمام أعين الناس ، ولكنهم عن تأمله غافلون ،

<sup>(</sup>١) ألقيت في ٢٤/٥/٢٤ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان : ٦١

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان : ٦٢

<sup>(</sup>٤) سورة الذاريات : ١٧ - ١٨

يُعبِّر عن القدرة الإلهية ، هو هذا الوجود الذي نراه بأعيننا ولكن قلوبنا عن أسراراه وغاياته وفوائده ومدلولاته غافلة ، إننا نرى في كل حركة من هذا الوجود وفي كل سكون صفحة جديدة ، فيها عبر ومواعظ ، فيها ايات بينات دالة على كمال قدرة الله الذي خلق هذا الكون وسيَّره على نظامه .

﴿ أَفَلا يَنظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ﴿ وَإِلَى السَّمَاءِكَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَالْمَالِكِيْفَ الْطِحَتْ ﴿ الْ اللَّهِ الْمَالِكِيْفَ الْمُطِحَةُ ﴿ الْ اللَّهِ الْمَالِكِيْفَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُسَخَوِيمِ الْمَسْخَوِيمِ الْمَسْخَوِيمِ الْمَسْخَوِيمِ الْمَسْخَوِيمِ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن مَاءٍ فَأَخِيابِهِ الْأَرْضَ بَعْدَمُوتِهَ اوَبَثَ فِيها يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن مَاءٍ فَأَخِيابِهِ الْأَرْضَ بَعْدَمُوتِهَ اوَبَثَ فِيها يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن مَاءٍ فَأَخِيابِهِ الْأَرْضَ بَعْدَمُوتِهَ الرَّيْنِ فَيَهِ اللَّهُ مِن السَّمَاءِ وَالشَّكَابِ اللَّهُ اللَّهُ وَتَصْرِيفِ الرِيْنِ فَيَحُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَتَصْرِيفِ الرِيْنِ فَيَحُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْوَلَالِكُونَ اللَّهُ ا

هذه السماء التي نراها سقفاً محفوظاً في ارتفاعها واتساعها وكواكبها وأفلاكها . وهذه الأرض في كثافتها وما عليها وما في باطنها ، وما يخرج منها آيات لقوم يعقلون (٤) ، وفي كل شمس مشرقة ، وفي كل ليلة مظلمة ، وفي كل مولود يولد ، وفي كل نفس تموت ، وفي تجدد الاختراع وتطور الصناعات وتنوعها آيات ، في كل فُلْك تجري على سطح الماء وتشق جبال الأمواج ، في كل طير مسخرٍ في جو السماء ، وفي كل طائرة تسبح في الفضاء

<sup>(</sup>١) سورة الغاشية : ١٧ - ٢٠

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ١٦٤

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر : ١٨

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية ١٦٤ من سورة البقرة .

بين الأرض وبين السماء ، وفي تصريف الرياح بين الجهات ، وتقلبها من الحرارة إلى البرودة إلى الاعتدال ، في تراكم السحاب وفي نزول الماء على الأرض ، وفي كل حبة تنبت بعد أن كانت ميتة يابسة آيات .

في هذه المخلوقات المتنوعة في البر والبحر عوالم متآلفة ومتنافرة ، في كل ما يقع عليه بصر إنسان ، وفي كل ما يَقْرع سمعه ، وفي كل صغيرة وكبيرة ، وفي كل رطب ويابس آيات بيّنات دالة على وحدانية الله تعالى وكمال حكمته وسعة رحمته ، وأن المعاد إليه ضرورة من ضروريات هذا الوجود : ﴿ لِيَجْزِي وَلَيْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ

كثير من الناس غافل عن أسرار هذا الكون ، وإن كانوا يعرفون بعض الأمور التي تنفع قوماً وتضر آخرين في هذه الدنيا ؛ لأن الأُلفة والمعاصرة لهذه الآيات جعلت القلوب في غفلة ، فهو شيء مألوف عادي عندهم ، فانصرفوا إلى ما ينفع في هذه الحياة الغانية عما ينفع في الحياة الدائمة : ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِرَامِّنَ الْحَيَاةِ الْكَانِيةُ عَنِ الْمُونَ الْحَيَاةُ الدَّامُةُ : ﴿ يَعْلَمُونَ طَاهِ مِرَامِّنَ الْحَيَاةِ الدَّامُةُ فَي الْحَيَاةِ الدَّامُةُ وَالدَّنِيَا لَهُ خَرَةِ هُمْ عَنِ الْحَياةِ الدَّامُةُ . 

(٢) .

<sup>(</sup>١) سورة النجم : ٣١

<sup>(</sup>٢) سورة الروم : ٧

<sup>(</sup>٣) سورة الزلزلة : ١ – ٣

<sup>(</sup>٤) سورة المعارج : ٨ - ٩

كُورَتُ ۞ وَإِذَا ٱلنَّجُومُ ٱنكَدَرَتَ ۞ وَإِذَا ٱلْجِبَالُ سُيِرَتُ ۞ ﴿ (١) إِذَا ٱلسَّمَآءُ الفَطَرَتُ ۞ وَإِذَا ٱلْفَبُورُ بُعَثِرَتُ ۞ وَإِذَا ٱلْفَبُورُ بُعِثِرَتُ ۞ وَاللهُ الوجود هو الله الكون هو الله الوجود هو الله الواحد القهار ، حينئذ تعرف حقائق هذا الكون وحكمته وغايته .

لو أن العلوم الحديثة التي تتصل بهذا الكون وتبحت في خصائصه وتكشف عن بعض أسراره مما ينفع أو يضر ، لو اتصلت هذه العلوم بالتفكر والتدبر لاتصلت بخالق الخلق ولأدركت عظمته ووحدانيته وكمال قدرته ، ولو حصل ذلك لاستقامت الحياة ولم يظلم أحد أحداً ، ولم يبغ أحد على أحد ، ولم يعتد أحد على أحد ، ولكن الاتجاه المادي يقطع الصلة بين الإنسان وخالقه ، ويقطع ما بين العلوم الكونية والحقيقية الأزلية . والله حسبنا ونعم الوكيل .

﴿ وَلَوْشَاءَ رَبُّكَ لَا مَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلَّهُمْ جَبِيمًا أَفَأَنتَ تُكْرِهُ ٱلنَّاسَ حَقَّى مَكُونُوا مُوْمِنِيكَ ﴾ (٣)

فاتقوا الله أيها المسلمون . . تفكروا في آيات الله ومخلوقاته ، وانظروا إلى ما بين أيديكم وما خلفكم من دلائل قدرة الله ووحدانيته ، فإن تفكر ساعة خير من قيام ليلة (٤) ، والتفكر في نعم الله أعظم العبادة ، وخيرها للإنسان ما جُمع فيها بين التفكر والذكر والإنابة .

<sup>(</sup>۱) سورة التكوير: ۱ - ۳

<sup>(</sup>٢) سورة الانفطار : ١ - ٤

<sup>(</sup>٣) سورة يونس : ٩٩

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى قول الحسن البصري رحمه الله تعالى ، بهذا اللفظ من كلامه ، وذكره الإمام ابن كثير رحمه الله تعالى فى تفسيره : ١٧٦/٢ ، ولكن السيوطي قد عزا في الدر المنثور هذا الأثر : ٤٠٩/٢ إلى ابن عباس رضي الله عنهما موقوفاً عليه وقال : أخرجه أبو الشيخ في العظمة ، ثم قال : وأخرج ابن سعد عن أبي الدرداء مثله ، ثم قال : وأخرج ابن سعد عن أبي الدرداء مثله ، ثم قال : وأخرج الديلمي عن أنس مرفوعاً . . .

اللَّهم افتح بصائرنا لمعرفة آياتك ، وارزقنا حسن النظر فيما يرضيك ، واجعل قلوبنا خاشعة لعظمتك ، وألسنتنا عامرة بذكرك ، وجوارحنا مُنقادة لطاعتك وعبادتك ، واغفر لنا ولآبائنا وأمهاتنا وذُرِّياتنا ولجميع المسلمين إنك أنت الغفور الرحيم .

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### القوة النفسية توجه العقل

( الخطبة الثانية )

الحمد لله حمداً كثيراً.

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له بكرة وأصيلاً .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهَّرهم تطهيراً .

أما بعد . .

فإن القوة العقلية في الإنسان تتوجه حيث تصرفها القوة النفسية والرغبة الذاتية ، فإن كانت قوة الإيمان متحكمة في النفس صرفت العقل إلى الخير والسعادة ، إلى القاعدة التي انطلق منها إلى خالقه ، إلى خالق هذا الوجود ، فكانت له الاستقامة والتوجيه الصحيح السليم .

وإن كانت الشهوات والغرور متحكمةً في النفس وجَّهت العقل إلى أطماعها ورغباتها ، فهو ينحط بانحطاطها ، ويتَدَهُور بتدهورها .

انظر إلى المذياع إذا وُجِّه إلى أي محطة توجه إليها . يستمد منها ويأخذ ما يقال فيها ، وكذلك العقل البَشري تُوجهه القوة النفسية ، فإن كانت قوة خير وهدى توجهت إلى مصادر الخير والهدى ، وإن كانت قوة شر وظلم وكفر توجه إلى مصادر الشر والظلم . وإرادة الله تعالى وقدرته فوق كل قدرة : ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تُوْمِن إِلَا إِذْنِ اللَّهِ وَيَجْعَلُ الرِّجْسَ عَلَى قدرة : ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تُوْمِن إِلَّا إِذْنِ اللَّهِ وَيَجْعَلُ الرِّجْسَ عَلَى قدرة .

الَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ (١) . ﴿ قُلِ النَّطْرُواْ مَاذَا فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا تُغْنِي النَّي اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ أَلِمُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ م

فاتقوا الله أيها الناس . اتقوا الله أيها المسلمون . تعرَّفوا إلى الله في الرخاء يعرفكم في الشدة .

وصلُّوا على البشير النذير ، فقد أمرنا الله بذلك في كتابه المنير ، فقال تعالى : ﴿ إِنَّاللَّهُ وَمُلَيِّمِكُ مُنْكُونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ

ءَامَنُواْصَلُواْعَلَيْهِ وَسَلِمُواْتَسْلِيمًا ۞ ﴿ (٣)

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد صاحب المقام المحمود والحوض المردود .

وارض اللَّهم عن الخلفاء الراشدين ، وارض عنها معهم .

اللَّهم أعز الإسلام والمسلمين .

اللَّهم انصر المجاهدين في كل مكان .

اللُّهم آمنا في أوطاننا .

اللُّهم فرِّج عن المهمومين ، واقض الدِّيْن عن المدينين .

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِينَآيِ ذِى ٱلْقُرْبَ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنَكِرِ ﴾ (٤)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) سورة يونس : ۱۰۰

<sup>(</sup>۲) سورة يونس : ۱۰۱

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب : ٥٦

<sup>(</sup>٤) سورة النحل : ٩٠

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## حفسير الآية ( ۱۸۳ ) من سورة البقرة (۱) ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُتبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ ... ﴾

( الخطبة الأولى )

﴿ ٱلْمُسَنَّدُ مِيْمَرَبِ ٱلْمُسَالَمِينَ ۞ ﴾ (٢) ، نزَّل الكتاب وهو يتولى الصالحين (٣) .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلاَّ الله وحده لا شريك له ، أمر بالصبر ووعد الصابرين .

وأشهد أن سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، إمام المتقين وقائد الغر المحجلين .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وصحبه وَمن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فإنّ الله تبارك وتعالى لما خلق الإنسان ، وسخَّر له ما في الأرض جميعاً (٤) ، وفضَّله على كثير ممن خلق تفضيلاً (٥) ، خلقه لتحمل أمانة ثقيلة ، وأداء رسالة كريمة .

﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجْنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رَزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ۞ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ۞ ۞ (٦) ، ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ يُطْعِمُونِ ۞ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ۞

<sup>(</sup>١) ألقيت في

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٢٥٧ من سورة البقرة ، و٦٨ من سورة وآل عمران .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية ١٣ من سورة الجاثية .

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى الآية ٧٠ من سورة الإسراء .

<sup>(</sup>٦) سورة الذاريات : ٥٦ - ٥٨

بَنِيٓءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٓ أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِكُمْ قَالُواْ بَكَن شَهِ دْنَآ آن تَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ إِنَّا كُنَا عَنْ هَلْذَا غَلِيلِينَ ﴿ (١) \* (١) ،

﴿ أَوْنَقُولُوٓ أَإِنَّمَاۤ أَشْرَكَ ءَابَآ قُنَامِن قَبْلُ وَكُنَا ذُرِّيَةً مِّنْ بَعْدِهِمٌ أَفَنُهُلِكُنَا بِمَافَعَلَ اللهُ ا

ولما كان الإنسان يتوارد عليه عدد من العوامل: نفس ما امارة بالسوء (٣)، وشهوات البطن والفر م، وإبليس أشد الخلق عداوة للإنسان، فقد أقسم إبليس أيمانا مغلّظة أن يضل بنى آدم عن طريق الرشد إلى طريق الغي، وأن يصرفهم عن طريق النعيم إلى طريق الجحيم، وأن يُغويهم عن طريق الهدى والنور إلى طريق الظلمات والغرور (٤).

فالإنسان إذاً في أشد الحاجة إلى خالقه ليحفظه مما يحيط به ، أو ليعينه على ما خُلق من أجله .

والله تبارك وتعالى ما كان ليخلق الإنسان ويكلِّفه ويهمله بل أحاطه بكل الرعاية والضمانات : ﴿ قُلْنَا ٱهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا فَإِمَّا يَأْتِينَكُم مِنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَاخُوفُ كَا يَبِنَا ٱلْوَلَيْبِكَ هُدَاى فَلَاخُوفُ ثَلَيْهُمْ مَعْزَنُونَ ﴿ وَاللّٰهُمْ مَعْزَنُونَ ﴿ وَاللّٰهُمْ مَعْزَنُونَ ﴿ وَاللّٰهُمْ مَعْزَنُونَ ﴿ وَاللّٰهُمْ مَعْزَنُونَ فَلَا اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلِلْمُ الللّٰلِلْ الللّٰلِلْمُ الللّٰلِ الللّٰلِلْمُ اللللّٰلِمُ الللّٰلِلْمُلْلِل

﴿ قَالَ ٱهْبِطَا مِنْهَا جَمِيعًا آبَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوَّ فَإِمَّا يَأْلِينَكُمْ مِنِي هُدَى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِ لَّ وَلَا يَشْقَى اللَّهِ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مُعِيشَةً ضَيْ اللَّهُ مَعِيشَةً مَن اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعِيشَةً خَمَن اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : ١٧٢

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف : ١٧٣ - ١٧٤

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٥٣ من سورة يوسف .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية ٣٩ من سورة الحجر ، و٨٢ من سورة ص .

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة: ٣٨ - ٣٩

<sup>(</sup>٦) سورة طه : ١٢٣ - ١٢٤

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِ كُلِ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ أَعْبُدُواْ اللَّهَ وَأَجْتَ نِبُواْ الطَّلِغُوتَ فَمِنْهُم مَّنْ هَدَى اللَّهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ فَسِيرُواْ فِي الْأَرْضِ فَأَنْظُرُواْ كَنْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ الْمُكَذِبِينَ ۞ ﴾ (١)

﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانَّ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ۞ ﴿ (٢) .

ومع هذه العناية الربَّانية بالإنسان ، فقد كان التشريع يُلاحظ خصائص للإنسان وضعفه وما يحيط به ، فمع السماحة واليُسر في التكليف نجد في مقدمة النص أو في أثنائه أو في خاتمته ما يُرغِّب النفس في التلقي والانقياد ، وما يحثها على التحمل والعمل والاحتساب .

وبين أيدينا الآن ثلاث آيات من سورة البقرة توضح مشروعية صيام شهر رمضان . ومنها تتجلى مراعاة النصوص الشرعية لخصائص الإنسان وطبيعته ، ومنها تتضح رحمة الخالق تبارك وتعالى بعباده المؤمنين ورأفته بهم وكرمه عليهم .

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْتُ مُ الصِّيامُ كُمَا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن مَّلِكُمْ الْعَلَكُمْ النَّقُونَ اللَّهِ أَيَامَا مَعْدُودَتْ فَمَن كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْعَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَةً أُمِنَ أَيَّامٍ أُخَرُوعَكَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِذَيةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَن تَطَقَّعَ خَيْرًا فَهُوخَيْرٌ لَهُ فَرَانَ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُ مِن عَلَمُونَ اللَّى شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أَن زِلَ فِيهِ الْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِنَتٍ مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْ أَنْ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيْنَتٍ مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْ أَنْ هُدَى لِلنَّاسِ وَبَيْنَتٍ مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْ أَنْ يُعْمَى اللَّهُ مِن كَانَ مَرِيضًا أَوْعَلَى سَفَرٍ فِعِدَّةً مُن وَلِتُكَامِ أُخَدَّ يُرِيدُ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَىٰكُمْ وَلَعَلَّى مَا الْمُدَى وَالْقَدِيثَ مِن اللَّهُ مَا الْمُعْرَونَ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَىٰكُمْ وَلَعَلَ عَلَى مَا هَدَىٰكُمْ وَلَعَلَى مَا هَدَىٰكُمْ وَلَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ فَيْ الْمُسْرَولِكُمْ اللَّهُ مَا الْمُعَلِقُوا اللَّهِ عَلَى مَا هَدَىٰكُمُ وَلَعَلَ مِنْ مَا هَدَى مَا هَدَىٰ كُمُ وَلَعَلَى مَا الْمُعَلَى مَا هَدَوْمَ الْمُعَلِي مَا هَدَىٰكُمُ وَلَعَلَى مَا هَدَىٰكُمْ وَلَعَلَى مَا هَدَىٰكُمْ وَلَعَلَّى مَا هَدَىٰ كُمُ وَلَوْمُ الْمُثَالَ وَلَا اللَّهُ عَلَى مَا هَدَىٰكُمْ وَلَعَلَمُ مُن اللَّهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الْمُعَلِي مَا هَدَىٰ مَا هَدَىٰ كُولُولُ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَىٰ كُمُ السَّمَ وَلِي مَا مُعَلَى مَا هُولَا اللَّهُ وَالْمَا مُولِلْهُ مَا الْفُولُولُ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَىٰ كُمُ وَلَى الْمُعْمَالُولُ اللَّهُ مَا عَلَى مَا هَا مَا هَدَىٰ مَا هُولَا اللَّهُ مَا مُنْ مُولِلْكُمْ اللَّهُ عَلَى مَا هَدُولُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمَالِقُولُ الْعَلَى الْمُولِقُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمُ اللَّهُ مُنْ الْمُعْمَالُ وَلَعَلَى الْمُعْمَالُولُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْلَى اللَّهُ مُنْ الْمُعْمَالِ اللَّهُ الْعَلَى الْمُؤْمِلِ اللَّهُ الْمُعُولِ اللْعَلَالَ الْمُعَالَى الْمُعْمَالِ الْمُعْمَالُولُ الْ

كل جملة من هذه الآيات فيها تحريكٌ لنشاط المسلم على حُسن الانقياد والامتثال ، فلعلنا نتأملها مع مراعاة المقام . ﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ آمَنُوا ﴾ : نداء

<sup>(</sup>١) سورة النحل : ٣٦

<sup>(</sup>۲) سورة البقرة : ۱۸٦

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ١٨٣ – ١٨٥

بتلك الصفة التي امتاز المؤنون بها وفيه تذكير لهم بحقيقتهم الأصلية التي فُطروا عليها . وفي إطلاق الصيام دون عدد وزمن ، تشويقٌ للنفس وحثٌ لها على الأمل في أن يكون المفروض لا مشقة فيه . وفي بيان أن الصيام عبادةٌ مفروضة على من قبلنا ولم يكن خاصاً بنا ، في ذلك تأس وحث على المنافسة في العمل .

والتقوى بُغية كل مسلم وأمنية كل مؤمن ، وما دام أن الصيام سبب للتقوى فسوف يتلقاه المؤمن بالسمع والطاعة . وفي الرخصة للمريض والمسافر بالفطر والقضاء سماحة ويسر ، وتُرغب الصحيح والمقيم على حسن الأداء .

وتخير الذي يطيق الصيام ( في باديء الأمر ) بين الإطعام والفطر ، وبين الصيام ، ترويض للنفس البَشرية على هذه العبادة التي تُقاوم شهوات البطن والفَرْج من طلوع الفجر إلى غروب الشمس ، فروعي فيها التدرج والتلطف . وفي الحث على زيادة الإطعام لأكثر من مسكين ترغيب للنفس في زيادة الخير ووعد عليه بالخير .

وفي حث المطيق على الصيام بعد التخيير بيان لأفضل الحالين وأحبهما إلى الله وأعظمها أجراً عنده ، ولأن الصيام هو أقوى العوامل لإعداد النفس وتمرينها على الصبر والتحمل ، وهو ميدان تقرير الإرادة العازمة الجازمة ، فهو اتصال بالخالق تعالى اتصال طاعة وانقياد ، وهو سر بين العبد وربه ، وهو المحك لصدق الإيمان والاستعلاء على رغبات الجسد وشهوات النفس .

والآية الثالثة تحدد ما أطلق في الأولى والثانية ، وتحدد كمية وزمن الأيام المعدودات للصيام ، وهو شهر رمضان ، وألزمت الذي يطيق الصيام بصيامه ولا خيار له ، وبقيت الرُخصة للمريض والمسافر يُفطران ويقضيان . أما المريض الزمن والشيخ الكبير لا يطيق الصيام فيفطر ويُطعم عن كل يوم مسكيناً (١)

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الآية ١٨٣ من سورة البقرة ، وقد وردت في هذا الأحاديث الكثيرة في الصحاح والسند والمسانيد والمعاجم .

وإذا تأملنا اختيار هذا الشهر لهذه الفريضة ، فقد أشارت الآية إلى شيء من خصائص هذا الشهر : ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي َ أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِنَتِ مِنَ اللهُ دَى وَالْفُرْقَ الْإِلَى اللهَ على أن هذا الشهر مفضل ومقدَّس ، فالقرآن الذي أنزل فيه هو نظام المسلم في كل مرافق حياته ، وهو نظام الدولة المسلمة في كل ميادين أعمالها وسياساتها . فقد أخرج الله به أُمَّة من الظلمات إلى النور ، ورفعها به من الذلة إلى العزة والسيادة ، ونظم من الظلمات الى العزة والسيادة ، ونظم حياتها وحفظ أمنها واستقرارها . والأمة المسلمة ليست بشيء يذكر بدون هذا القرآن . لا عزة لهم في الأرض ولا ذكر لهم في السماء إلا باتباع القرآن .

وأيضاً فإن في شهر رمضان ليلة القدر التي أنزلت فيها سورة كاملة (٢) تبين فضلها وعظيم قدرها ، وحجم كسب المسلم فيها .

فجدير بالمسلم إذاً أن يتلقى فريضة الصيام بالسمع والطاعة ، وأن يصوم هذا الشهر بإيمان واحتساب ونيِّة صادقة ، طاعةً لله ورغبةً فيما عند الله وتعبداً لله ، فهو الركن الرابع (٣) من أركان الإسلام . مَن صامه وأقام بقية الأركان ، فقد أقام دينه ، ومَن لم يصمه مع القدرة وبدون عذر ، فقد هدم دينه .

فاتقوا الله أيها المسلمون . ما هو عذرك أيها المسلم وأنت صحيح قوي مقيم تَتْبع شهواتك في نهار رمضان ولا تصوم ؟

ما هو عذرك أيها المسلم وقد آتاك الله المال والصحة والأمن ، تلعب بشعائر الله ؟ كيف تدَّعي الإسلام ولا تلتزم بنظام الإسلام ؟ ألا تستحي من

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٨٥

<sup>(</sup>٢) هي سورة القدر : ١ – ٥ ، وأشار إليها في أول سورة الدخان .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما عند البخاري : ٩/١ باب : دعاءكم إيمانكم ، وفيه بيان أركان الإسلام ، وفي : ٢/٣

الله ؟ توبوا إلى الله وأنيبوا إليه : ﴿ فَمَن تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَ الله ؟ توبوا إلى الله وأنيبوا إليه : ﴿ فَمَن تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَ الله الله يَتُوبُ عَلَيْدٍ ﴾ (١)

اللَّهم إنَّا نستغفرك ونتوب إليك ، فاغفر لنا ولآبائنا وأمهاتنا ، إنك أنت الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : ٣٩

### بسْمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحيمِ تتمة تفسير آية الصيام : النية شرط في الصيام

( الخطبة الثانية )

الحمد لله .. ﴿ عَافِرِ الدَّنْ ِ وَقَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ الْعِقَابِ ذِى الطَّوْلِّ لَآ إِلَهَ إِلَّاهُوَّ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾ (١) .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن اتبع سبيلهم بإحسان .

أما بعد . .

فلعل هذا اليوم هو آخر جُمعة في شعبان ، فأُذكِّركم بما رواه ابن خزيمة في صحيحه عن سلمان الفارسي رضي الله عنه عنه قال : خطبنا رسول الله ﷺ في آخر يوم من شعبان قال : « أيها الناس ؛ قد أظلَّكم شهر عظيم مبارك " ، شهر فيه ليلة تخير من ألف شهر ، جعل الله صيامه فريضة وقيام ليله توعاً ، مَن تقرَّب فيه بخصلة من الخير كان كمن أدّى فريضة فيما سواه ، ومَن أدّى فريضة فيه كان كمن أدّى سبعين فريضة فيما سواه (٢) ، وهو شهر الصبر ،

<sup>(</sup>١) سورة غافر : ١

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث أخرجه الإمام ابن خزيمة في صحيحه برقم ( ١٨٨٧ ) ، وهو من حديث سلمان الفارسي رضي الله عنه ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور : ٢/ ٤٤٦ - ٤٤٦ إلى عدة ، وقال ابن خزيمة : إن صح الخبر فيه ، وفيه علي بن زيد بن جدعان وهو من رجال مسلم .

والصبر ثوابه الجنة ، وشهر المواساة ، وشهر يُزاد في رزق المؤمن فيه » (١) . مَن فطَّر فيه صائماً كان مغفرة لذنوبه وعتق رقبته من النار ، وكان له مثلُ أجره من غير أن ينقص من أجره شيء » (٢) .

« وهو شهر أوله رحمة وأوسطه مغفرة وآخره عتق من النار » <sup>(٣)</sup> .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، استقبلوا شهركم بإيمان واحتساب ، وعزيمة صادقة على صيام نهاره وقيام ما تيسر من ليله .

واعلموا أن الصيام كسائر العبادات تُشترط لها النيَّة إجماعاً ، لقوله صلى الله عليه وسلم : « إنما الأعمال بالنيَّات وإنما لكل امرىء ما نوى » (٤) ، والنيَّة عزم القلب على فعل العبادة ومحلُّها القلب في كل العبادات ، ولم يرد التلفظ بالنية إلا عند الإحرام للحج أو العمرة ، وعند ذبح الهَدْي أو الأضحية (٥) .

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث سلمان الفارسي رضي الله عنه ، عزاه السيوطي في الله المنثور : ١/ ٤٤٦ - ٤٤٧ إلى العقيلي أبي جعفر وضعفه ، وابن خزيمة في صحيحه والبيهقي والخطيب والأصبهاني في الترغيب ، ثم ذكره بلفظه بسياق طويل وفيه هذا اللفظ .

 <sup>(</sup>۲) هذا هو نفس الحديث الذي مضى الآن من حديث سلمان الفارسي رضي الله عنه ،
 عزاه له السيوطي في الدر المنثور : ١/٤٤٧ إلى عدة مصادر وفي إسناده ضعف .

<sup>(</sup>٣) هو نفس هذا الحديث بسياق طويل ابن خزيمة في صحيحه برقم ( ١٨٨٧ ) من حديث سلمان الفارسي .

<sup>(3)</sup> إشارة إلى حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، أخرجه جميع أصحاب الحديث ، منهم البخاري : ٢/١ ، وعقد عليه الباب قائلاً : الباب الأول كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله ﷺ ، قلت : إن هذا الباب يشعر في نظر البخارى أن هذا أول وحي غير متلو إلى رسول الله ﷺ .

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى حديث الترمذي معلقاً ، الباب العاشر من الأضاحي ، وفيه تصريح هذا عمن لم يضح من أمتي . أخرجه أبو داود مسنداً برقم ( ٢٨١٠ ) ، والترمذي برقم ( ٢٥١٠ ) ، ومن حديث جابر رضي الله عنه .

ووقت النية في الصيام من الليل . لما أخرج أبو داود والترمذي بسند متصل عن أم المؤمنين حفصة رضي الله عنها وعن أبيها عمر بن الخطاب ، عن النبي عليه قال : « مَن لم يُبيِّت النية من الليل فلا صيام له » (١) . وفي حديث عائشة رضي الله عنها وعن أبيها أبي بكر الصدِّيق عن النبي عَلَيْهِ قال : « مَن لم يُبيِّت الصيام قَبْل طلوع الفجر فلا صيام له » ( رواه الدارمي ) (٢) .

وصلُوا على البشير النذير والسراج المنير ، فقد أمرنا الله بذلك فى كتابه العزيز : ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلَيْهِكَ تَهُ أَيْصَلُونَ عَلَى النَّبِيِّ يَكَأَيُّهَا الَّذِينِ عَلَى النَّبِيِّ يَكَأَيُّهَا الَّذِينِ عَلَى النَّبِيِّ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللللّهُ الللللّ

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث حفصة رضي الله عنها مرفوعاً ، أخرجه الإمام أحمد وأصحاب السنن الأربعة وابن حبان وابن خزيمة والدارمي برقم ( ١٧٠٥ ) ، الباب العاشر ، وقال : باب مَن لم يجمع الصوم من الليل ، وإسناده صحيح .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى: ٢٠٢/٤، وعقد عليه الباب قائلاً: باب الدخول في الصوم بالنية ، وذكر له الطرق العديدة من جملة كبيرة من أصحاب النبي عن الله عنهم حفصة زوج النبي الله عنها ، ثم قال نقلاً عن الدارقطنى في آخر الباب : (٢٠٣/٤): رجال إسناده كلهم ثقات .

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب : ٥٦

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

# ٦ - تفسير الآية ( ١٨٨ ) من سورة البقرة (١) ﴿ وَلاَ تَأْكُلُواْ أَمْوَالَكُم بَيْنَكُم بِالْبَاطِلِ .... ﴾

( الخطبة الأولى )

﴿ اَلْمَتُدُولِدَورَبُوالْمُعَالِينَ ۞ ﴾ (٢) ، جعل الأموال للناس قياماً محببةً للنفوس وجمالاً .

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له ، قَسَم المعايش في هذه الحياة ، ورفع بعض الناس فوق بعض درجات (٣) .

وتقوى الله أفضل ما يطلب وخير ما يُقُتنَّى ، والقناعة كنز لا ينفد .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله : ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُوكُ مِ مَاعَنِتُ مُ حَرِيثُ عَلَيْكُم مَ رَسُوكُ مِ عَلَيْكُم مَاعَنِتُ مُ حَرِيثُ عَلَيْكُم فَاعَنِتُ مُ حَرِيثُ عَلَيْكُم فَاعَنِتُ مُ حَرِيثُ عَلَيْكُم فَا اللّهُ فَا اللّهُ عَلَيْكُم فَا اللّهُ فَاللّهُ فَا اللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَا لَا اللّهُ فَا اللّهُ فَاللّهُ ف

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ، ومَن اهتدى بَهدْيه واتبع سبيله .

أما بعد . .

فين أيدينا آيةٌ من سورة البقرة موجزةُ اللفظ واسعةُ المعنى شاملةُ المدلول ،

<sup>(</sup>١) ألقيت في ٢٦/ ١٤٠٨/١٠ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى قوله تعالى في سورة الأنعام آية رقم ١٦٥

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة : ١٢٨

تقرر قاعدة من قواعد التعامل بالأموال ، وترسم النظام الذي يجب أن يكون عليه الترافع إلى القضاء ، هي قوله تبارك وتعالى :

﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ أَمُواَكُمُ بَيْنَكُم بِالْبَطِلِ وَتُدْلُواْ بِهَا إِلَى ٱلْحُصَّامِ لِتَأْكُلُواْ فَرِيقًا مِّنُ آمُوَلِ ٱلنَّاسِ بِٱلْإِثْمِ وَآنتُمْ تَعْلَمُونَ ۞ ﴾ (١)

وفي مصحف أبيّ بن كعب (٢): « ولا تُدلوا بها إلى الحكام » ، بتكرير: « لا » الناهية .

إنه من مصلحة استثمار الأموال وكثرة الكسب ، أن يكون التعامل بين الناس بالصدق والسماحة وحُسن الأخذ والعطاء ، وعلى وفق النظام الذي شرعه رب الناس ، لتحصل البركة والإقبال ، ولتحصل الثقة ولتكثر الحركة .

والحكم عام لجميع الناس ، وإنما وُجّه الخطاب إلى هذه الأمة لأنها هي والحكم عام لجميع الناس ، وإنما وُجّه الخطاب إلى هذه الأمة لأنها هي المسئولة أمام الله عن تبليغ رسالة نبينا محمد على وتنفيذها ، ولأنها هي الأمة المهيئة من قبل الله لقيادة البشر لنشر العدل ورفع الظلم ووضع الأمن ، ولقد كانت كذلك حينما كانت متمسكة بكتاب الله وسنة رسول الله على معتصمة بحبل الله ، صادقة وعدها مع الله ، فلما تخلّت عن القواعد التي هيئاتها للقيادة ، أخذت منها وسلبت حقوقها وصارت في مؤخرة الركب ، تابعة لا متبوعة ، مستضعفة محتقرة ، فلا حول ولا قوة إلا بالله ، فنسأل الله أن يردها إلى ربها وإلى كتابها وإلى عزها ومجدها ، وأن يُعيد لها وظيفتها في هذه الحياة ، إنه على كل شيء قدير .

تأملوا قوله تعالى : ﴿ وَلَاتَأَكُلُوٓ أَأَمُوَ لَكُمْ بَيْنَكُمْ بِٱلْبَطِلِ ﴾ (٣) لما كان

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٨٨

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك القرطبي في تفسيره في هذا الموضع من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ١٨٨

ونسبة الأموال للمخاطبين يدخل تحته نهي الإنسان عن التصرف الباطل في مال نفسه ، فيحرم عليه أن يصرفه فيما حرَّم الله مثل المسكرات والمخدرات والزنا واللواط ، وآنية الذهب والفضة والإسراف والتبذير . . . . وغير ذلك مما نهت عنه شريعة الإسلام (٢) .

كما يدخل تحت معنى الآية: النهى عن تعامل الناس بعضهم مع بعض بالباطل، فنسبة الأموال إذاً للمخاطبين فيه تحريك للمشاعر الحية، وتأنيب لن يأخذ أموال الناس بغير حق. وذلك أن الأمة الواحدة بمنزلة الشخص الواحد، فمال أخيك كأنه مالك، يجب أن تحترمه وأن تحرص على صيانته كما تحرص على مالك، فمن أخذ مال غيره بطريق غير مشروع فقد أكله بالباطل مثل القمار (٣) والسرقة والاختلاس وأنواع الغُصوب.

<sup>(</sup>۱) سورة النساء : ۱۰

<sup>(</sup>٢) جملة من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية قد وردت في هذا المعنى الواضح ، ومنها ما ورد في النهى عن استعمال الأواني الذهبية والفضية ما أخرجه البخاري في الصحيح كتاب « الأطعمة » باب : ٢٩ ، وحديث رقم ( ٢٢٦٥ ) ، وهو من حديث عبد الرحمن بن أبي ليلى الأنصاري ، وهو يحدِّث عن حذيفة رضي الله عنه بسياق طويل وفيه هذا المعنى .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، البخاري برقم ( ٦١٠٧ ) الأدب ، ومسلم في الصحيح : الإيمان برقم ( خاص ٥ ) ، و( عام ١٦٤٧ ) ، وفيه : « من قال لأحد : تعال أقامرك فليتصدق » ، ومن هنا كان القمار محرَّماً . .

وكلُّ مال اكتُسب بعُقُود محرَّمة مثل الربا بجميع أنواعه وطرقه وأساليبه ، ومهر البغي (١) ، وحُلوان الكاهن (٢) ، وعَسَب الفحل (٣) ، وأثمان المحرَّمات بجميع أنواعها وأجناسها . . . كل ذلك أكل للمال بالباطل .

إنَّ من أقبح الباطل أن يدَّعي إنسان على آخر بما لا يستحقه أو يجحده ما يستحقه . ويترافعان إلى القاضي ، ولعل بعضهم أن يكون ألحن بالحُجَّة من الآخر (٤) ، أو يحضر بينة زور أو يَحْلف كذباً ، فيأخذ من مال أخيه بدون حق ، فما يأخذه الكاذب عار ونار .

وكثيراً ما تحصل الخلافات والخصومات بين المُلاك والمقاولين على بناء العمائر ، فبعضُهم يكون ماكراً يُخطط للخبث عند التعاقد ، فيترك في العقد فَجَوات يعرف كيف يدخل ويخرج منها ، فإذا بالمقاول يترك بعض الأعمال بأنها لا تلزمه ويطلب عليها أجراً آخر ، أو يحسب لنفسه من المسطحات ما لا يستحق ، أو يزيد في المقاسات ، وغير ذلك من المغالطات ، وإذا بالمالك هو الآخر يزعم بأن في البناء نواقص أو أخطاء أو سوء مواد أو سوء مصنعية ، وغير ذلك من التعليلات ، فيماطل بحق المقاول ويطالب بحسم ما يدّعيه فما يأخذه أحدهما بلاحق باطل حرام .

وصنف آخر يأخذ أموال الناس ويتصرف فيها تصرفات سيئة ، فإذا حلَّ

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث أبي مسعود الأنصاري رضي الله عنه ، البخاري في البيوع ، الفتح : ٣٥٣/٤ ، ومسلم برقم ( ١٥٦٧ ) ، باب : ما جاء في ثمن الكلب .

<sup>(</sup>٢) هو نفس هذا الحديث أخرجه الشيخان ومالك في موطئه : ١٥٦/١

 <sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث ابن عمر رضي الله عنهما ، مسلم في الصحيح في المساقاة
 برقم ( خاص ٣٥ ) ، و( عام ١٥٦٥ ) ، والبخاري : الإجارة : ٣٧٩/٤

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى حديث أم سلمة رضي الله عنها ، البخاري برقم ( ٢٦٨٠ ) الشهادات ، ومسلم : الأقضية ، حديث رقم ( خاص ٤ ) .

الأجل ادَّعى الإعسار لِتُسدِّد عنه لجنةُ الوفاءِ عن المعسرين ، وبعضهم يحتال على أخذ المال بلا حق ويحرم المستحق ، فيتفق مع بعض أصدقائه أو أقربائه على إقامة دعاو صورية ضده ، فيعترف بها ، ثم يدّعي الإعسار ليتحصل على أموال من اللجنة أكثر مما عليه ، وهذا مع أنه أكل لأموال الناس بالباطل ، فإنه يَضُر بالمدينين الآخرين فيضيِّق عليهم الأموال المعدَّة للوفاء عنهم .

ويجب أن يَعْلَم كلُّ مدَّع ومُدَّعيً عليه أن حكم القاضي لا يُحل حراماً ولا يُحرِّم حلالاً ، فما يأخذه المحكوم له من مال الآخر (١) وهو لا يستحقه في حقيقة الأمر ، فإنه حرام عليه لا يحل له ، إنما هو عار ودمار وخزي ونار .

والقاضي مأجور إذا اجتهد على اجتهاده ، ومأجور إذا أصاب على صوابه (٢) . استمعوا قول الصفوة المطهر – صلى الله عليه وسلم – عن أم سلمة رضي الله عنها أن رسول الله ﷺ قال : « إنكم تختصمون إلى ولعل بعضكم ألحن بحُجّته من بعض ، فمن قضيت له بحق أخيه شيئاً – بقوله – فإنما أقطع له قطعة من النار فلا يأخذها » . ( متفق عليه واللفظ من صحيح البخاري ) (٣) .

وعن أبي أمامة قال : قال رسول الله ﷺ : « مَن اقتطع حق امرىء مسلم

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث أم سلمة رضي الله عنها ، البخاري : ( ۲٦٨٠ ) الشهادات ، ومسلم : الأقضية برقم ( خاص ٤ ) من هذا الوجه واللفظ .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث عمرو بن العاص رضي الله عنهما ، البخاري برقم ( ٧٣٥٢ ) الاعتصام ، باب : ٢١ ، ومسلم : الأقضية ، حديث رقم ( خاص ١٥ ) من هذا الوجه واللفظ .

<sup>(</sup>٣) هو حديث أم سلمة رضي الله عنها ، رواه البخاري : ٣/ ٢٣٥ ، باب : النية بعد اليمين من كتاب « الشهادات » ، فتح الباري : ٥/ ٢٨٨ ( ٢٦٨٠ ) الشهادات ، ومسلم : الأقضية برقم (٤) .

بيمينه فقد أوجب الله له النار وحرَّم عليه الجنة » ، فقال له رجل : وإن كان شيئاً يسيراً يا رسول الله ؟ قال : « وإن كان قضيباً من أراك » ( رواه مسلم ) (١) .

وعن أبي ذر رضي الله عنه أنه سمع رسول الله ﷺ يقول : « مَن ادَّعى ما ليس له ، فليس منا وليتبوأ مقعده من النار » . ( رواه مسلم ) (٢) .

فحكم القاضي يتعلق بالظاهر بحسب الدلائل والحجج والبيّنات ، فيقطع النزاع ويرفع الخلاف ولا يغيّر شيئاً من حكم الباطن ولا شيئاً مما عليه واقع الحال .

فالحلال ما أحلَّ الله ورسوله ، والحرام ما حرَّم الله ورسوله ، والقاضي لا يُحلِّل ولا يَحرِّم ، وسواء أكان ذلك في الأموال أو في الدماء أو في الأعراض والفروج (٣).

واعلموا أيها المتخاصمون أنَّ من قُضِي له بما لا يستحق على خصمه ، فإنَّ هذه الخصومة لم تنته حتى يجمع الله بينهما يوم القيامة فيقضي بينهما بالحق والعدل ، فيأخذ من الظالم ويعطي المظلوم أجود مما أُخذَ منه في الدنيا .

فاتقوا الله أيها المسلمون . . رَاقِبُوا ربكم ، ﴿ وَأَخْشُواْ يَوْمًا لَا يَجْزِف وَالِدُ عَن وَلِدِهِ وَلَا لَهُ عَن وَلِدِهِ وَهَا لَا يَعْزِف وَالِدِهِ وَشَيْئًا ﴾ (٤) .

<sup>(</sup>١) مسلم في الصحيح في « الإيمان » ، حديث رقم ( ١٣٧ ) من حديث أبي أمامة رضى الله عنه .

<sup>(</sup>۲) مسلم في الصحيح كتاب « الإيمان » حديث رقم ( خاص ۱۱۲ ) ، و( عام ۲۱) وهو من حديث أبي ذر رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى ما ذهب إليه الإمام أبو حنيفة رضي الله تعالى عنه . انظر : الهداية : ١١٢/١٠ - ١١٢ ، وشرح السُنَّة للإمام البغوي : ١١٢/١٠ - ١١٢ ، وحديث أم سلمة رضي الله عنها يرد على هذا المذهب .

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان : ٣٣

اتقوا يوماً لا ينفع فيه مال ولا بنون ، ﴿ إِلَّامَنَ أَنَّى ٱللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ (١) .

يجب على المسلم أن يَحْتَرِزَ من حقوق الناس ، وأن يميز بين الحق والباطل وبين الحلال والحرام ، وبين العدل والظلم . يحرم على المسلم أن يدلي إلى القضاء بدعوى كاذبة ، ويحرم على المسلم أن يدلي بإجابة كاذبة ليأخذ مال أخيه ، يحرم على المسلم أن يماطل بالحق الذي عليه فَمَطْل الغنى ظلم ، يحرم على المسلم أن يماطل بالحق الذي عليه فَمَطْل الغنى ظلم ، يحرم عليه أن يحاول إطالة المحاكمة وتأخير التنفيذ للإضرار بصاحبه والتشفي

مُنْ ﴿ يَتَأَيَّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَأْكُلُوٓ اَأَمُوا لَكُم بَيْنَكُم وَالْبَطِلِ إِلَّا أَن تَكُونَ تِحَكَرَةً عَن رَّاضٍ مِّنكُمُّ وَلَا نَقْتُلُوٓ اَأَنفُسَكُمُ ۚ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ۞ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ عُدُونَا وَظُلْمًا فَسَوْفَ نُصَّلِيهِ نَارًا وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرًا ۞ (٢)

وإنما شرعت الخصومات للأخذ من الظالم للمظلوم .

قال الخليفة الراشد رضي الله عنه: « القوي منكم عندي ضعيف حتى آخذ منه الحق ، والضعيفُ عندي قوي حتى آخذ له الحق » (٣). رحم الله امرءاً سمحاً إذا باع ، سمحاً إذا اشترى ، سمحاً إذا قضى ، سمحاً إذا اقتضى (٤) يعطي الحق الذي عليه كما يحب أن يُعطَى الحق الذي له ، « لا يُؤْمِن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه » (٥).

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء : ٨٩

<sup>(</sup>۲) سورة النساء: ۲۹ - ۳۰

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى خطبة أبي بكر الصِدِّيق رضي الله عنه أو خطبة عمر بن عبد العزيز رحمه الله تعالى .

<sup>(</sup>٤) في البيوع ، باب : السهولة والسماحة في الشراء والبيع : ٤/ ٢٦٠ الفتح ، والترمذي في جامعه برقم ( ١٣٢٠ ) البيوع من حديث جابر بن عبد الله الأنصارى .

<sup>(</sup>٥) البخاري : الإيمان : ٥٣/١ ، ٥٤ الفتح ، وهو من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه ، ومسلم برقم (٤٥) .

اللَّهم ألهمنا رشدنا ، وَقِنا شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا . اللَّهم أغننا بالحلال عن الحرام ، وبفضلك عمن سوالك . اللَّهم بارك لنا في القرآن العظيم .

\* \*

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ تتمة تفسير الآية ١٨٨ من سورة البقرة يسروا ولا تُعسروا

( الخطبة الثانية )

#### ﴿ الْمُسَدُولِينَ وَالسَّالَمِينَ ۞ النَّعَنِ الرَّعِيدِ ۞ ﴿ (١) .

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك محمد ، وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فأوصيكم وإياي بتقوى الله في السر والعلن ، وأوصي الإخوة الذين يَقْطِيَّةٍ عُمَّاله .

فقال صلى الله عليه وسلم لأبي موسى ومعاذ بن جبل حينما بعثهما إلى اليمن : « يَسِّرا ولا تُعسِّرا ، وبشرا ولا تنفرا ، وتطاوعا ولا تختلفا » ( متفق عليه ) (۲) .

وأُحذِّرهم مما حذَّر منه صلى الله عليه وسلم ، فعن عبد الله بن عمر

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢ – ٣

<sup>(</sup>٢) البخارى في كتاب « المغازي » من جامعه :  $\Lambda$  ، 0 ، باب : بعث أبي موسى ومعاذ إلى اليمن ، ومسلم في الجهاد برقم ( 1000 ) من هذا الوجه واللفظ بسياق طويل .

رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال : « إن الغادر يُنصب له لواء يوم القيامة فيقال : هذه غدرة فلان بن فلان » ( متفق عليه ) (١) .

وعن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: « اللّهم مَن ولى من أمر أمتي شيئاً فشق عليه ، ومَن ولى من أمر أمتى شيئاً فشق عليه ، ومَن ولى من أمر أمتى شيئاً فرفق بهم فارفق به » ( رواه مسلم ) (٢) .

وعنها أيضاً - رضي الله عنها - عن رسول الله ﷺ قال : « أتدرون من السابقون إلى ظل الله عَزَّ وجَلَّ يوم القيامة » ؟ قالوا : الله ورسوله أعلم ، قال : « الذين إذا أُعطوا الحق قبلوه ، وإذا سئلوا بذلوه ، وحكموا للناس كحكمهم لأنفسهم » (٣) .

فاتقوا الله أيها المؤمنون ، واعلموا أن الله تعالى أمرنا بأمر بدأ به بنفسه ، فقال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَكَيْكَ مُكَيْكِكَ مُكْيِكَ مُكَيْكِكُ النَّبِيِّ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ عَلَى النَّبِيِّ مَكَالِيكُ مُكَالِبِيكُ النَّبِيكُ النَّبِيكُ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهُ اللهُ الل

\* \* \*

<sup>(</sup>١) البخاري : في الجامع في الحيل ، باب : إذا غصب جارية فزعم أنها ماتت ، ومسلم في الصحيح في الجهاد برقم ( ١٧٣٦ ) ، وكلاهما من حديث عبد الله بن عمر رضى الله عنهما .

<sup>(</sup>٢) مسلم في الصحيح: الإمارة ، حديث رقم (خاص ١٩) ، و(عام ١٨٢٨) من حديث عائشة رضي الله عنها ، وأخرجه البخاري أيضاً من هذا الوجه واللفظ ، وأحمد في المسند: ٦٢/٦

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد في المسند : ٦/٦٦ ، ٦٩ من حديث عائشة رضي الله عنها وإسناده حسن لغيره لأجل وجود ابن لهيعة في الإسناد .

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب: ٥٦

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## ٧ - تفسير الآية ( ١٩٦ ) من سورة البقرة (١) ﴿ وَأَتَمُّواْ الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لله .... ﴾

( الخطبة الأولى )

الحمد لله رب العالَمين . دعا عباده لحج بيته الأمين ، ووعدهم بُحسن الضيافة ، وطَيِّب المقام ، وجزيل العطاء والثواب .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ، أمر بتطهير بيته للطائفين والرُكَّع السجود (٢) .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، خير مَن وقف في تلك المشاعر ، وطاف بالبيت العتيق .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على سيد الأوَّلين والآخرين ، وقائد الغر المحجلين ، نبينا محمد الصادق الأمين ، وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فمن آيات التشريع والأحكام آية محكمة من سورة البقرة تحمل طائفةً من أحكام الحج . هذه الآية العظيمة مبدوءة بالإخلاص لله ، ومختومة بالإخلاص ثم بالوعيد والتهديد لمن خالف أوامر الله ، وهي قوله تبارك وتعالى : ﴿ وَأَتِنُوا الْمُحَرَّةُ لِلّٰهُ فَإِنَ أُخْصِرَتُمُ فَا أَمْسَيْسَرَمِنَ الْمُدِي وَلَا تَحْلِقُوا وَتعالى : ﴿ وَأَتِنُوا الْمُحَرَّةُ لِلّٰهُ فَإِنَ أُخْصِرَتُمُ فَا أَمْسَيْسَرَمِنَ الْمُدِي وَلَا تَحْلِقُوا وَتعالى : ﴿ وَأَتِنُوا اللّٰهُ الْمُدَى عَلِلْهُ فَإِنَ أُخْصِرَتُمُ فَا أَمْسَيْسَرَمِنَ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا تَحْلِقُوا وَتعالى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) ألقيت في ١٤٠١/١١/١٦ هـ .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ١٢٥ من سورة البقرة ، و٢٦ من سورة الحج .

مِّن صِيَامٍ أَوْصَدَقَةٍ أَوْنُسُكِ فَإِذَ أَمِنتُمْ فَنَ تَمَنَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى لَخَجَّ فَمَا أَسْتَيْسَرَ مِنَ الْحَجَّ وَسَبْعَةٍ فَمَا أَسْتَيْسَرَ مِنَ الْحَجَّ وَسَبْعَةٍ فَمَا أَسْتَيْسَرَ مِنَ الْحَجَّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمُ تَلِكُ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ذَلِكَ لِمَن لَمْ يَكُن أَهْ لُهُ مُحَاضِرِي إِذَا رَجَعْتُمُ تَلِكُ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ذَلِكَ لِمَن لَمْ يَكُن أَهْ لُهُ مُحَاضِرِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامُ وَاتَقُوا اللّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ 

الْمَسْجِدِ الْحَرَامُ وَاتَقُوا اللّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ 

الْمَسْجِدِ الْحَرَامُ وَاتَقُوا اللّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ اللّهُ اللّهُ مَلْدِيدُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ

الإحرام ركن من أركان الحج والعمرة ، وهو نيِّة الدخول في النُسك سواء تجرَّد من الثياب المألوفة ، أم لا ، فمتي نوي الإنسان الدخول في نُسك الحج أو العمرة صار مُحْرِماً ، فيجب عليه اجتناب محظورات الإحرام ، ويجب عليه إتمام نُسكه الذي دخل فيه سواء أكان نفلاً أو فرضاً ، لقوله تعالى : ﴿ وَأَتِمُوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةُ لِلْعُ ﴾ (٢) ، فالإتمام هو الإتيان بجميع أعمال الحج أو العمرة من أولها إلى آخرها في أماكنها ومشاعرها على وفق ما جاءت به الشريعة المحمدية المطهرة ، مع اجتناب محظوراتها على أن تكون النية خالصة الله من أي شائبة أو مقصد آخر ، دنيوي سواء أكان مالياً أو اجتماعياً أو سياسياً : ﴿ إنما الأعمال بالنيَّات وإنما لكل امرىء ما نوى ﴾ (٣) ، فإن خالط القصد شيء من ذلك لم يكن خالصاً لله .

وإتمام الحج والعمرة لله هو القاعدة الكلية للنُسك ، ولكن المُحْرِم قد يَعْرِض له في طريقه ما يَعُوقه عن إتمام نُسكه إما عدو قاهر ، أو مرض مانع ، أو فوات لسبب من الأسباب ، والإسلام هو دين اليسر والسماحة دين الرحمة ورفع الحَرَج .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٩٦

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ١٩٦

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، أخرجه جميع أصحاب الكتب السُتَّة والمسانيد ، وهو أول حديث أخرجه البخاري : ٢/١ في الجامع الصحيح ، وهو أول وحي غير متلو إلى رسول الله ﷺ ، وقد عقد عليه البخاري الباب قائلاً : كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله ﷺ . .

لذلك استثنى من القاعدة العامة هذه الأحوال ، فبيّنت الآية الكريمة حكم المُحْصَرِ بقوله : ﴿ فَإِنْ أَحْصِرْ مُ فَالْمَسْتِسْرَ مِنَ الْمَجْرة المباركة اعترض لهم النبي عَيَيْ ومن معه من الصحابة سنة ست من الهجرة المباركة اعترض لهم المشركون في الحديبية ، ومنعوهم من الوصول إلى البيت العتيق ، فبيّن الله حكم الإحصار (٢) ، وهو الهَدْى ثم التحلل ، فمن منع من الوصول إلى المسجد الحرام وهو مُحْرِم في نُسُك ذبح ما تيّسر له من بهيمة الأنعام مثل الأضحية : ﴿ لَا يُكِمِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَهَ الله من بهيمة قضاها إحرامه وبلغ أجره بنيّته ، ويقضي حجة من قابل ، وإن كانت عمرة قضاها متى زال الإحصار لأن العمرة لا تتقيد بزمن فهي جائزة في كل الأيام .

وقوله: ﴿ وَلاَ عَلِمُ وَاللَّهُ وَسَكُرْحَقَى بَبُكُعُ الْهَدَى تَحِلَّهُ ﴿ ﴾ (٤) معطوفة على قوله: ﴿ وَأَتِمُوا الْحَجّ ﴾ (٥) ، قاله الحافظ ابن كثير ، فهي لبيان شيء من الأعمال التي يتم بها الحج ، وهو ترتيب الحلق بعد نحر الهَدْى لمن ساقه معه ، ومَحلُه حينئذ الحرم المكي يوم النحر وأيام التشريق ، أما المُحْصَر فينحر هَدْيه حيث أُحْصر .

وأما المرض المؤذي يصيب المُحْرِم فيحتاج معه إلى فعل شيء من محظورت الإحرام كاللُّبس أو تغطية الرأس أو حلق الشعر ، فيفعل ما يحتاج إليه ، ويفدي بواحدة من ثلاثة أشياء كما قال سبحانه : ﴿ فَمَن كَانَ مِن كُم مَرِيضًا أُوبِهِ عَلَيْ مَن رَبِيضًا أُوبِهِ عَلَيْ مَن رَبِينًا مَ مَرِيضًا أُوبِهِ عَلَيْ مَن رَبِينًا مِ أَوْصَدَقَةٍ أُونُسُكِ اللهِ ، (٦) يفدي بأيها أيسر له ،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٩٦

 <sup>(</sup>۲) إشارة إلى قصة الحديبية ، أخرجه البخاري في الصحيح : فتح الباري :
 ٧/ ٤٥٥ برقم (٤١٨٥ ) بمعناه من حديث ابن عمر رضي الله عنهما .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ٢٨٦

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة : ١٩٦

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة : ١٩٦

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة : ١٩٦

فالصيام ثلاثة أيام ، والصدقة إطعام ستة مساكين لكل واحد نصف صاع ، والنُسُك ما استطاع من بهيمة الأنعام من أصنافها الثلاثة . وهذه الآية نزلت في كعب بن عجرة رضي الله عنه لـمًّا تأذَّى من هوام رأسه (١) .

وأما الفوات فدليله خارج عن الآية ، وإنما ذكرته لإتمام الفائدة ، فالذي يفوته الحج لكونه لم يشهد الوقوف بعرفة حتى طلع الفجر يوم النحر وهو اليومُ العاشر من شهر ذي الحجة ، سواء أكان تخلُّفه لعطال سيارة أو لمتاهة طريق أو لجهل بالمكان ، بأن وقف في غير عرفة ، فقد فاته الحج لقوله صلى الله عليه وسلم : « الحج عرفته (٢) ، ويتحلل إذا بعمرة ، فيطوف ويسعى ويحلق أو يقصر ولا شيء عليه ، ويقضي نُسكه في العام القابل لقوله صلى الله عليه وسلم : « مَن فاته عرفات فقد فاته الحج ، وليتحلل بعمرة ، وعليه الحج قابل » (٣) .

وأما الذي يُفْسِد حَجَّه بجماع سواء أكان ذكراً أو أُنثى ، فإن عليه بَدنةٌ ويمضي في فاسده ويقضيه في العام المقبل وجوباً (٤) ، وقوله تعالى : ﴿ فَإِذَاۤ أَمِنتُمْ فَنَ تَمَنَّعَ بِأَلْفُتُرَةً إِلَى لَٰخَبَرَ فَإِلَى لَٰخَبَرَ فَإِلَى لَٰخَبَرَ فَإِلَى لَخْبَرَ فَإِلَى لَٰخَبَرَ فَإِلَى الْمُتَعِ فَي العام عَنْ الله عَنْ الْمُدَيِّ ﴾ (٥) . التمتع في

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث كعب بن عجرة رضي الله عنه ، البخاري في الصحيح برقم (١٨١٥ ) : الفتح : ١٦/٤

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث أخرجه مالك في موطئه : ١/ ٣٨٣ ، ورجال إسناده ثقات ، وأنه من فتوى عمر بن الخطاب رضي الله عنه أفتى به لأبي أيوب الأنصارى رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٤) وأخرج معناه البيهقي في سننه الكبرى : ١٦٧/٥ ، وهو من فتوى ابن عباس رضي الله عنهما ، وإسناده صحيح إليه وهو بحكم المرفوع والله أعلم .

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة : ١٩٦

اللغة : التلذذ ، وفي الشرع : إحرام « الأفقي » بالعمرة في أشهر الحج ، ثم يحج في تلك السنة فجمع بينهما في سفر واحد ، فعليه إذاً فدية التمتع ، وهي على الترتيب كما هو صريح النص ، أما « غير الأفقي » وهم أهل الحرم – فلا فدية عليهم .

والقارن بين الحج والعمرة في إحرام واحد عليه فدية كالتمتع ، وأما المفرد بالحج فلا فدية عليه لأنه لم يجمع نُسكين في سفر واحد . والأنساك الثلاثة كلها جائزة باتفاق الأئمة ، وإنما اختلفوا في أيها أفضل ، فقالوا : أفضلها التمتع ، ثم القران ، ثم الإفراد ، لكن يُستحب لمن كان قارناً أو مفرداً ولم يسق معه هَدْى أن يتحلل إلى عمرة ، فيطوف بالبيت ويسعى ويقصر ، ثم يُحْرم بالحج لأمره صلى الله عليه وسلم في حجة الوداع .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، اتق الله أيها الحاج ، أخلص العمل لله ، وعلّق قلبك بالله ، ولا تطلب قضاء حوائجك إلا من الله ، فهو قاضي الحاجات وهو مجيب الدعوات ، وهو القادر على كل شيء ، ومن سواه محتاج إليه .

اللَّهم إنَّا نسألك الهداية والثبات ، ونسألك التوفيق والرعاية .

اللَّهم انفعنا بالقرآن العظيم ، وتقبَّل منا إنك أنت السميع العليم ، وتُبُ علينا إنك أنت التَّواب الرحيم .

اللَّهم إنَّا نستغفرك فاغفر لنا ولآبائنا وأمهاتنا ، ولجميع المسلمين ، إنك أنت الغفور الرحيم .

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### تفسير الآية ( ١٩٧ ) من سورة البقرة في الحج

( الخطبة الثانية )

الحمد لله . اللَّهم لا نحصي ثناءً عليك أنت كما أثنيت على نفسك . وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له ، يحيي ويميت وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله وصفوته من خلقه ، صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فلما بيَّنت الآية السابقة عدداً من أحكام الحج تلتها آية تبيِّن السلوك الذي يجب على الحاج أن يتخلق به ، وتأمره بالابتعاد عن نزعات النفس ، وشطحات التصور ، وذميم الأخلاق : ﴿ فَلاَرَفَتَ وَلاَفْسُوفَ وَلاَحِمَالُ فِي ٱلْحَجَ ﴾ (١) .

فالرفث: هو الجماع ودواعيه ، والفسوق: هو الخروج عن الطاعة ، والجدال: هو الخلاف والشقاق. وذلك أن الإنسان فيه تُوكى أربع: قوة عقلية وهي التي تحث على الخير والاستقامة والسلوك الحسن ، وقوة شهوانية تحمله على المعصية ، وقوة غضبية تُخرجه عن الطور المألوف ، وقوة وهمية تحمله على التعصب للرأي والانتصار له . فإذا غلبت القوة العقلية على القُوكى الأخرى ، حصلت الاستقامة والصلاح وحسن السلوك ، وإن غلبت إحداهن

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٩٧

ظهرت آثارها على الجوارح ، فالوحي السماوي يخاطب العقول ، يخاطب أولي الألباب ، يخاطب أولي النُهي ، يحرِّك العقول المتقية إذا خمدت ، ويشجعها إذا جبنت .

والتقوى : هى الطاقة التي تعطي العقول والأرواح قوة وحيوية ، كما يعطي الغذاءُ الأجسامَ قوة ونشاطآ .

﴿ ٱلْحَجُّ أَشَهُ رُّمَعْ لُومَتُ فَمَن فَرَضَ فِيهِ كَالْحَجُ فَلَارَفَثَ وَلَافْسُوتَ وَلَافْسُوتَ وَلَاجِدَالَ فِي ٱلْحَجُّ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرِ يَعْلَمُهُ ٱللَّهُ وَتَكَزَوَّ دُواْ فَإِلَى خَيْرَ وَلَا إِلَى خَيْرَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَتَكَزَوَّ دُواْ فَإِلَى خَيْرَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَتَكَزَوَّ دُواْ فَإِلَى خَيْرَ اللَّهُ اللَّهُ وَكَنْ وَاللَّهُ وَاللْمُوالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُوالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَال

فأوصيكم وإياي بتقوي الله . .

أيها المسلم ؛ اعبد الله كأنك تراه ، فإن لم تكن تراه فاعلم أنه يراك (٢) .

وأكثروا من ذكر الله وتعظيمه وتسبيحه وتقديسه ، والصلاة على النبي ﷺ فإن الدعاء لا يُرفع إلا بالصلاة عليه (٣) . .

# ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَمَلَيْهِ كَنَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّيِيِّ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ عَلَى النَّيِيِّ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ عَامَنُواْ صَلْحَاتُ ﴾ (٤) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٩٧

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، الشيخان في صحيحيهما ، البخاري : الفتح : ١١٤/١ برقم (٥٠) بسياق طويل . . .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه بهذا المعنى ، الترمذي في جامعه : ٣٥٦/٢ برقم ( ٤٨٦ ) ، ولفظه : « إن الدعاء موقوف بين السماء والأرض لا يصعد منه شيء حتى تصلي على نبيك ﷺ » ، وقد ذكره ابن كثير في التفسير مع الشواهد الأخرى : ٥٠٧/٥ – ٥٠٨

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب : ٥٦

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

# ٨ - تفسير الآية (٢٢٢) من سورة البقرة (١) ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَن الْمَحيض ، قُلْ هُو َأَذَى ... ﴾

( الخطبة الأولى )

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له ، أمر بالعدل والإحسان ، ونهى عن الفحشاء والمنكر (٤) ، وأحلَّ الطيبات وحرَّم الخبائث (٥) .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، بيَّن طريق الخير ورغَّب فيه ، وحذَّر من طرق الضلالة والردى (٦) .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن اتبع سبيله وعمل بسُنَّته .

أما بعد . .

فإنَّ الإنسان لم يُخلق عبئاً ولن يُترك سدى (٧) ، وليست حياتُه فَوضى

<sup>(</sup>١) ألقيت في ٢١/٣/٣١ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفَّاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ١٥٧ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية ٩٠ من سورة النحل .

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى الآية ١٥٧ من سورة الأعراف في وصف الرسول ﷺ .

<sup>(</sup>٦) هذا المعنى مأخوذ من سيرة الرسول الكريم ﷺ وسنته المطهرة الصحيحة والقرآن أكبر شاهد على ذلك .

<sup>(</sup>٧) إشارة إلى الآية ٣٦ من سورة القيامة .

ولا وفق هواه ، إنما هي حياة منظمة عامرة بالتكليف ، فليس لدى المسلم الملتزم فراغ يحتاج إلى إشغال ، والقرآن الكريم هو كلام العليم الخبير يُنظم حياة المسلم ويعالج مشكلاتها والطواريء عليها ، يعيش مع المسلم في خصائص ذاته لا يهمل منها شيئاً ، ويُنظّم لقاءه بزوجه في فراشه ، فَهيّا بنا نتأمل قول الخالق تبارك وتعالى في هاتين الآيتين من سورة البقرة : ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضَ قُلُهُ وَاللهُ مَنَ عَنَ لِلُوا النِسَاءَ في المَحِيضَ وَلا نَقْرَبُوهُ فَنَ حَتَى يَظُهُ رَنَّ عَنِ الْمَحِيضَ وَلا نَقْرَبُوهُ فَنَ حَتَى يَظُهُ رَنَّ فَا أَنُوا النِسَاءَ في المَحِيضَ وَلا نَقْرَبُوهُ فَنَ حَتَى يَظُهُ رَنَّ فَا أَنُوا النِسَاءَ في المَحِيضَ وَلا نَقْرَبُوهُ فَنَ حَتَى يَظُهُ رَنَّ فَا اللهُ فَإِذَا لَلْهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

كان اليهود يبالغون في التباعد عن المرأة حال حيضها ، فلا يجالسونها ولا يُساكنونها ، ولا يواكلونها ، ولا يشاربونها (٣) ، وكان بعض العرب أخذ عادة اليهود . أما النصارى فكانوا لا يبالون بالحيض فكانوا يجامعون نساءهم في المحيض . نجس في نجس ، نجس عمل ونجس اعتقاد .

فلما جاء الإسلام بالطهارة والنزاهة ، وبالرحمة والشفقة وإكرام المرأة ، تَحَرَّج المسلمون من عادة اليهود ومن فعل النصارى ، فسأل بعضُ الصحابة رسول الله عليه عما يحل للرجل من امرأته وهي حائض ، فسمع الله سؤالهم وعلم صالح نيتهم فأجابهم من فوق سبع سموات : ﴿ ويسألونك عن المحيض ، قل هو أذى فاعتزلوا النساء في المحيض ﴾ . . . . الآية ، فقال

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة : ۲۲۲ ، وبنحو معناها ورد الحديث الصحيح أورده الإمام ابن كثير في تفسيره موقوفاً على ابن عباس رضى الله عنهما ، انظر التفسير : ٥٨/١

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٢٢٣

<sup>(</sup>٣) مسلم في الصحيح : الحيض برقم ( خاص ١٦ ) ، و( عام ٣٠٢ ) ، وهو من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه .

صلى الله عليه وسلم: « اصنعوا كل شيء إلا النكاح » (١) ، فبلغ ذلك اليهود ، فقالوا: ما يريد هذا الرجل أن يدع شيئاً من أمرنا إلا خالفنا فيه (١) .

فكلمة « المحيض » تكون مصدرية ، وتكون ظرفية ، فَهي في قوله تعالى : ﴿ ويسألونك عن المحيض ﴾ مصدرية ، أي عن الدم السائل من الرحم ، قل : هو أذى . والعاقل يجتنب الأذى ويَحْذَرُ منه ، فهو أذى في كل صفاته ، يُضر بالرجل وبالمرأة وبالنطفة .

وأما في قوله تعالى: ﴿ فاعتزلوا النساء في المحيض ﴾ فهي ظرفية ، أي فاعتزلوا النساء في مكان الحيض حال سيلان الدم ، أما المباشرة دون المحل فهي مباحة بدليل قوله صلى الله عليه وسلم: « اصنعوا كل شيء إلا النكاح » (٣) ، أي الجماع ، والمباشرة فيما دون المحل وسيلةٌ لقضاء الوطر وتطييب لخاطر المرأة وإظهار للود ، وبيان أن مكانتها الزوجية عند بعلها لم تتغير لوجود العادة الشهرية .

والحيضُ دم جبلة يُرخيه الرحم إذا بلغت المرأة ، ثم يعتادها في أوقات معلومة ، خلقه الله لحكمة تغذية الولد ، فالجنين يتغذى بدم أمه ، ولذلك

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الحيض ، باب : جواز غسل المرأة الحائض رأس زوجها ،

البخارى ( ٣٠٢ ) ، وأبو داود في الطهارة ، باب : مؤاكلة الحائض ومجالستها ،

البخاري ( ٢٥٨ ) ، وفي النكاح ( ٢١٦٥ ) ، والترمذي في التفسير ( ٢٩٧٧ ) ،

أحمد : ١٣١/٣ ، وابن ماجه ، باب : ما جاء في مؤاكلة الحائض وسؤرها ( ٦٤٤ ) .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث أنس بن مالك رضي الله عنه ، مسلم في الصحيح : الحيض رقم ( خاص ١٦ ) ، و( عام ٣٠٢ ) ، الباب الثاني ، وقد عقد عليه النووي الباب ، باب : الاضطجاع مع الحائض في لحاف واحد .

<sup>(</sup>٣) جزء من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه ، الحيض برقم ( خاص ١٦) ، و( عام ٣٠٢ ) بسياق طويل .

لا تحيض الحامل ؛ وإن وُجِد دم فهو فساد لا تترك الصلاة والصوم من أجله (١) ، فإذا وضعت الحامل الوكد حوَّل الله ذلك الدم إلى الثديين فصار لبناً يتغذى به الطفل ، ولذلك قلَّ أن تحيض المرضع ، فإذا لم يكن حمل ولا إرضاع صار ذلك الدم فضالة يُخرجها الرحم بصفة منتظمة .

وأقل مدة الحيض بالاستقراء يومٌ وليلة ، وأكثره خمسة عشر يوماً ، وغالبه ست أو سبع ، فما نقص عن يوم وليلة فليس بحيض ، وما زاد عن خمسة عشر يوماً فكذلك ، إنما هما دم فساد تصوم المرأة وتصلي (٢) ، وقد تزيد أيامها عن ست أو سبع ، وقد تنقص ، وقد تنتقل من وقت إلى آخر ، وقد تنقطع ، ولكل حالة أحكامها .

ومتى انقطع دمها وجب عليها الغُسل بالماء ، فَتَنْقُضُ شعرها وتضربه بالمشط وتُنقِّه ، فإن لم تجد ماء تيَّممت حتى تجد الماء لقوله تعالى : ﴿ فَلَمْ يَجَدُواْ مَا يُ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَالْمَسَحُواْ بِوُجُوهِ حَكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنَ فُمَ مَا يُوبِيدُ اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْتَكُم مِّنْ حَرَجٍ وَلَذِكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ وَلَيْكِن يُرِيدُ اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْتَكُم مِّنْ حَرَجٍ وَلَذِكِن يُرِيدُ لِيطَهِّرَكُمْ وَلِينُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْحَمُ مِّنْ حَرَجٍ وَلَذِكِن يُرِيدُ لِيطَهِّرَكُمْ وَلِينُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْحَمُ لَعَلَيْحَمُ مِّنْ حَرَجٍ وَلَذِكِن يُرِيدُ لِيطَهِرَكُمْ وَلِينُتِمَ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْحَمُ لَعَلَيْحَمُ مِّنَ حَرَجٍ وَلَذِكِن يُرِيدُ لِيطُهِرَكُمْ وَلِينُتِمَ نِعْمَتَهُ عَلَيْحَمُ مِنْ حَرَجٍ وَلَذِكِن يُرِيدُ لِيطُهِرَكُمْ وَلِينُتِمَ نِعْمَتُهُ عَلَيْحَمُ لَعَلَيْحِهُمْ لَعَلِيدُ عَلَيْحُمُ لَعَلَيْحُمُ لَعَلِيدُ عَلَيْحَمُ مِنْ حَرَجٍ وَلَذِكِن يُرِيدُ لِيطُهُمْ لَكُمْ وَلِينُتِمَ نِعْمَتِهُ عَلَيْحُمُ لَا عَلَيْتُ عَلَيْ عَلَيْحَمُ لِعَلْمُ لِيعُونَ عَلَى عَلَيْدُ عَلَيْمَ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْحُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْحُمُ لَعُلَيْحُمُ لَعُلُولِيكُمْ لِيعُلَعُ فَا مُسْتُوا فَعَلَيْهِ مِنْ عَلَيْكُمْ لِي مِنْ عَلَيْكُمْ لَعُلُولُهُ وَلِي لَعْمَلُونَ عَلَيْمُ مُنْ حَرَجٍ وَلَيْكِن يُوبُولُونَ لَعَلَيْمُ مُ لِينَامُ لِعَلَيْكُمْ لَكُمُ لِيكُونَ اللّهُ عَلَيْحُمُ لَعَلَيْحُمْ لَعَلَيْحِهُ وَلِيكُونَ اللّهُ عَلَيْهِ مُلْمُ لِيكُونَ الْعَلْمُ لِي عَلَيْكُمُ لَعَلِي عَلَيْكُمْ لَعَلِي عَلَيْكُمْ لَعُلُولُهُ الْعَلْمُ لِيلُولُونَ الْعَلَيْمُ لِيكُونَا الْعَلَيْمُ لِيكُمُ لِيكُونِ الْعِلْمُ لِيكُونِ الْعَلْمُ لِيلِيكُمْ لِيكُونِ الْعَلَيْمُ لِيلُولِهُ فَلْمُنْ عَلَيْكُمُ لِلْمُ لِيلِيكُونَ الْعِلْمُ لِيلِهُ لِيلُولِهُ وَالْعِلْمُ لِلْمُ عُلِيلًا لِيلُولِهُ مِنْ عَلَيْكُونِ الْعَلَقِيلُ لِيلِيلُونَا لِيلُولِهُ لِلْمُ عَلَيْكُونِ لَهُ لِيلِيلُونَا لِيلُولِهُ لِيلِهُ عَلَيْكُمُ لِيلِهُ لِيلِهُ لِيلِهُ لِيلِهُ عَلَيْكُونِ لِيلِيلُونَا لِيلُولُولُهُ لِيلُولِهُ لِلْعِيلُولُ لِيلِيلُونُ لِيلُولُونُ لِيلِيلُولُونَا لَهُ لِيلُولُهُ ل

وقد عَلَق الشرعُ على الحيض أحكاماً ، منها تحريمُ وطء الحائض في المحل ، لقوله تعالى : ﴿ فَأَعْتَرِلُوا النِّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ ﴾ (٤)

ومنها أنه يُسقط وجوب الصلاة عنها مدة عادتها فلا تُصلِّي ولا تقضى

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث عائشة رضي الله عنها في باب الاستحاضة ، الفتح: ٣٤٨/١ ، ونحوه مسلم في الصحيح برقم ( ٣٣٣ ) : الحيض باب المستحاضة وغسلها .

 <sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث أم سلمة رضي الله عنها ، الترمذي برقم ( ٢٧٤ ) ، باب : في المرأة تستحاض ، والنسائي في الصغرى : ١٨٢/١ ، باب : المرأة يكون لها أيام معلومة تحيضها كل شهر .

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة : ٦

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة: ٢٠٢٢

الصلاة (1) ، ومنها أنه يمنع الصيام ، فلا تصوم وقت العادة وتقضي مدة ما أفطرت من أيام أُخر (7) .

ويمنع قراءة القرآن ومسُّ المصحف ، واللبث في المسجد <sup>(٣)</sup> ، فلا تطوف بالكعبة المشرَّفة حتى تطهر وتتطهر .

ومنها تحريم الطلاق وقت العادة لقوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنِّيَّ إِذَا طَلَقَتُمُ ٱلنِّسَاءَ فَطَلِقَوُهُنَ لِعِدَ بِهِ لَهُ عنهما فَطَلِقُوهُنَ لِعِدَ بِهِ لَهُ عنهما الله عنهما الله عنهما الله عنهما الله وهي حائض ، أمره النبي ﷺ بمراجعتها وإمساكها حتى تطهر (٥) ، ثم إن عزم الطلاق طلّقها في طُهْرٍ لم يجامعها فيه ، وهل يُعتد بالطلاق وقت الحيض ؟ فيه خلاف بين العلماء .

وجُعلت عدتُها في الطلاق ثلاثةُ قروء ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَـٰتُ يَرَّبَصُّكَ بِإَنْفُسِهِنَّ تَلَاثَةَ قُرُوءٍ ﴾ (٦) ، أما الآيسة والصغيرة فثلاثةَ أشهر ، وأما المتوفَي عنها زوجها فأربعةُ أشهر وعشرةُ أيام من تاريخ الوفاة، وعدة الحامل وضع حملها.

وإذا تأملنا قوله تعالى : ﴿ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأَتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ ﴾ (٧)

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث عائشة رضي الله عنها ، الترمذي برقم ( ٨٨٧ ) في الصوم ما جاء في قضاء الحائض الصيام دون الصلاة ، وقال : حديث حسن ، ونحوه مسلم برقم ( ٣٣٥ ) من حديث معاذة العدوية عن عائشة رضي الله عنها .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى عدة أحاديث منها حديث عائشة رضي الله عنها ، مسلم في الصحيح برقم ( ٣٣٥ ) في هذا المعنى .

<sup>(</sup>٣) هذا قول عامة أهلّ العلم نقله البغوي في شرح السنة : ١٣٤/٢ – ١٣٥

<sup>(</sup>٤) سورة الطلاق : ١

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في كتاب " الطلاق " ، باب : قول الله تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا اللَّهِيَ اللَّهِ اللَّهِ الْمَالِق الْمَالِق اللَّهِ الْمَالِق الْمَالِق اللَّهِ الْمَالِق الْمَالِق الْمَالِق الْمَالِق الْمَالِق الْمَالِق الْمَالِق اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة : ٢٢٨

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة : ٢٢٢

قوله تعالى : ﴿ نِسَآ قُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأَتُواْ حَرْثُكُمْ أَنَى شِئْتُمْ ﴾ (١) عرض سؤال يطرح نفسه : ما هو الذي أمر الله وما هو الحرث ؟

الجواب : أمر الله تعالى بالطيب ونهى عن الخبث ، والحرث : هو مكان الولد الذي يغرس فيه الرجل نطفته يبتغي ما كتب الله ، والمباشرة مباحة فهي من الطيب ، فما عدا الطيب وما عدا مكان الولد فهو خبث مُحرَّم ، فيحرم على الرجل أن يواقع زوجه في الدُبُر سواء أكانت في العادة أو طاهراً .

لقد وردت أحاديث كثيرة مروية من طرق متعددة ، ذكرها ابن كثير رحمه الله في التفسير تنهى الرجال عن إتيان النساء في أحشاشهن (٢) ، منها ما رواه الحسن بن عرفطة عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال : قال رسول الله عليه الحسن بن عرفطة عن جابر بن عبد الله لا يستحي من الحق ، لا يحل أن تأتوا النساء في حشوشهن » (٣) ، وروى الإمام أحمد وأبو داود والنسائي بأسانيدهم إلى أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله عليه أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله عليه أدبارهن » (٥) ،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٢٢٣

 <sup>(</sup>٢) ذكر ذلك الإمام ابن كثير في تفسيره: ١/ ٤٥٨ - ٤٧١ ، فقد استوعب الموضوع ماماً .

<sup>(</sup>٣) أورد الحديث الإمام ابن الأثير في « النهاية » : ١/ ٣٩٠ ، ولم يعزه إلى أحد المخرجين ، ونحوه أورد الإمام ابن كثير في تفسيره : ١/ ٤٦٨ - ٤٦٩ ، نقلاً عن الإمام الأثرم بإسناده من سننه مرفوعاً [ محاش النساء حرام ] .

<sup>(</sup>٤) أبو داود في جامع النكاح (٢١٤٨) ، وابن ماجه (١٩٢٣) من حديث أبي هريرة أيضاً ، وأحمد : ٢/ ٤٤٤ ، ٤٧٩ ، راجع عون المعبود : ١٩٨/٦ ، ففيه زيادة فائدة ، وصححه البصيري في الزوائد .

<sup>(</sup>٥) الترمذي في التفسير ، باب : ومن سورة البقرة ( ٢٩٨٠ ) ، والطبري (٤٣٤٧) والواحدي في أسباب النزول ص ٤٨ ، وقال الترمذي : حديث حسن غريب .

وسأل رجلٌ علياً رضي الله عنه عن إتيان المرأة في دُبُرها ، فقال رضي الله عنه : سُفلت سفل الله بك ، ألم تسمع قول الله تعالى : ﴿ أَتَأْتُونَ ٱلْفَحِشَةَ مَاسَبَقَكُم بِهَا مِنَ أَحَدِمِنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ (١) ، وسأل رجل ابن عمر ، فقال : وهل يفعل ذلك أحد من المسلمين ؟ ، وأطلق بعض السلف الكفر على هذا العمل الخبيث . إذاً ما معنى قوله تعالى : ﴿ فأتوا حرثكم أنّى شئتم ﴾ ؟

قال القرطبي رحمه الله : الحرث مكان الولد ، فالآية نص في إباحة الحال إذا كان الوطء في موضع الحرث ، أي كيف شئتم مقبلات مدبرات ، وذِكْر الحرث يدل على أن الإتيان في غير الحرث محرَّمٌ .

وروي الترمذي عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال : جاء عمر إلى رسول الله ﷺ فقال : يا رسول الله ؛ هلكت ً . قال : « وما أهلكك » ؟ قال : حوَّلت رَحْلي الليلة ، فنزلت : ﴿ نِسَآ أَكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّ شِئْتُمْ ﴾ (٢) « اقبل وأدبر واتقي الدُّبُر والحيضة » .

والرجل لا يحل له من زوجته إلا ما أحلّ الله ، وعند أصحاب أبي حنيفة أن حكم من أتى امرأته في دُبُرها حكم اللوطي ، ولأن القذر والأذى في موضع النجْو أكثر من دم الحيض فكان أشنع .

وروى عن طاوس أنه قال: كان بدءُ عمل قوم لوط إتيانَ النساء في أدبارهن ، فاعتادوا اللواط ووقعوا في الذكران ، فكانت عقوبتهم كما قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْنُ نَاجَعَلْنَا عَلِيمَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطُرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِن سِجِيلِ مَنضُودٍ ﴿ فَكُمَّ مُسَوَّمَةً عِندَرَيَاكُ وَمَا هِيَ مِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ بِبَعِيدٍ (٣) ،

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : ٨٠

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٢٢٣

<sup>(</sup>٣) سورة هود : ۸۲ - ۸۳ ، وراجع تفسير ابن كثير : ٧/ ٥٦٨ – ٧٠٥

فليست هذه العقوبة لقوم لوط وحدهم ، وإنما يعاقَب بها كل ظالم يتعدى حدود الله ويستبيح ما حرَّم الله .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، ما بال أقوام تتشكى أزواجهم بأنهم يطلبون ما حرَّم الله ، أليسوا مسلمين ؟ أليسوا طاهرين ؟ أليس فيما أحلّ الله يكفيهم ؟

اتقوا الله أيها الناس ، واخشوا سطوته ومقته وعقوبته ، أما يخشى أولئك أن تأتيهم غاشية من عذاب الله ؟

اللَّهم اهدنا فيمن هديت ، وعافنا فيمن عافيت وتولنا فيمن توليت ، وبارك لنا فيما أعطيت (1) ، واغننا بالحلال عن الحرام (7) وبالطيِّب عن الحبيث ، واغفر لنا ولآبائنا وأمهاتنا ولجميع المسلمين ، إنك أنت الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث الحسن بن علي رضي الله عنهما بهذا اللفظ . أحمد في المسند : ١٠/ ٢٠٠ وإسناده حسن .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث علي رضي الله عنه ، أحمد في المسند : ١٥٣/١ ، وإسناده صحيح مرفوعاً . . .

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ تفسير آية الإَنفاق في البقرة ٢٦١ القرض الحسن

( الخطبة الثانية )

﴿ ٱلْمُكُدُولِيَّوَكِبُوالْمُكَلِّمِينَ۞ ﴾ (١) ، يعطي كثيراً فضلاً منه وإحساناً ، ثم يطلب قرضاً مردوداً أضعافاً (٢) .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ، يعطي الجزيل ويقبل القليل . وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله أجود من الريح المرسلة .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك محمد وعلى آله وأصحابه ومَن اقتفى أثره واتبَّع سبيله .

أما بعد . .

فإن من فضل الله وعظيم إحسانه ، رزقه العبد رزقاً حلالاً ، ثم يطلب منه قرضاً حسناً مثاباً أضعافاً مضاعفة ، إنه الجود والكرم ، قال تعالى :

﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ اللهُ وَأَضْعَافًا حَيْثِيرَةً وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَبْضُطُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ٢٤٥ من سورة البقرة .

 <sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث ابن عباس رضي الله عنه ، البخاري : برقم (٦) بد، الوحي ،
 الفتح : ١/ ٣٠ الفتح في وصف الرسول ﷺ .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة : ٢٤٥

قال ابن عباس رضي الله عنهما: نزلت الآية في أبي الدحداح. قال: يا رسول الله ؛ إن لي حديقتين ، فإن تصدّقت بإحداهما فهل لي مثلاهما في الجنة ؟ قال: « نعم » ، قال: وأم الدحداح معي ؟ قال: « نعم » ، قال: والصيية معي ؟ قال: « نعم » ، فتصدّق بأفضل حديقتيه وكانت تسمى والصيية معي ؟ قال: فرجع أبو الدحداح إلى أهله وكانوا في الحديقة التي تصدّق بها فقام على باب الحديقة وذكر ذلك لامرأته ، فقالت أم الدحداح: بارك الله لك فيما اشتريت ، فخرجوا منها وسلّموها ، فكان النبي علي يقول: « كم من نخلة رداح تدلي عروقها في الجنة لأبي الدحداح » (١) .

والآية الكريمة لم تُبيِّن مقدار الجزاء إلا مجملاً ، أضعافاً كثيرة ، لكن في آية أخرى مثَّل الصدقة بالحبة تُزرع في أرض خصبة ، فقال تبارك وتعالى : ﴿ مَّشَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ آمَوا لَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّه كَمْشُلِ حَبِّةٍ آنَابَتَ سَبَعَ سَنَابِلَ فَي كُلِّ سُنبُلَةٍ مِّأْتَةُ حَبِّةٍ وَاللّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَآءٌ وَاللّهُ وَسَيعُ عَلِيمُ ﴾ (٢) ، هذه الآية تبين شرف النفقة في سبيل الله ، وفيها حث على الصدقة وترغيب في الجود والكرم والبذل والعطاء ، فإن الصدقة مضاعفة عند الله للمتصدق . الجود والكرم والبذل والعطاء ، فإن الصدقة مُضاعفة عند الله للمتصدق . وما نقصت صدقة من مال شيئاً » ، روى ابن ماجه بسنده عن علي بن أبي طالب ، وأبي الدرداء ، وعبد الله بن عُمر ، وأبي أمامة الباهلي ، وعبد الله بن عَمر وحمين ، كلهم يحدُّث عن رسول عَمرو ، وجابر بن عبد الله ، وعمران بن حصين ، كلهم يحدُّث عن رسول الله وأقام في بيته ، فله بكل

<sup>(</sup>١) وهو بهذا المعنى في صحيح ابن حبان : ١١٣/١٦ ، البخاري ( ١٧٥٨ ) ، ولفظه : « كم من عذق لأبي الدحداح معلق في الجنة » ، قال محقفه : وإسناده حسن على شرط مسلم ، وأورده الإمام ابن كثير في تفسيره : ١/ ٥٣١ ، نقلاً عن تفسير ابن أبي حاتم ، حدثنا الحسن بن عرفه ، حدثنا خلف بن خليفة عن حميد الأعرج عن عبد الله ابن الحارث عن ابن مسعود رضي الله عنه مرفوعاً . ا هـ .

قلت : هذا شاهد قوي لحديث ابن عباس رضي الله عنهما الذي عزاه إليه المحقق . والله أعلم .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٢٦١

﴿ إِنَّاللَهُ وَمَلَيْكَ مُنَا أَنِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٢٦١

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ٢٥٤

<sup>(</sup>٣) سورة المنافقون : ١٠

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب : ٥٦

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ • تفسير الآية ( ٢٥٥ ) من سورة البقرة (١) آية الكرسي

( الخطبة الأولى )

﴿ الْمُسَادُ مِنْهُ رَبِ ٱلْمُسَالَدِينَ ۞ النَّعَيٰ ٱلنَّحِيدِ ۞ ﴿ ٢ ﴾ .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ، المَلِكُ الحق المبين .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، سيد الأوَّلين والآخرين .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين .

أما بعد . .

فإن في كتاب الله عزَّ وجَلَّ آيةً جليلةً عظيمة عميقة الدلالة واضحة المعاني محكمة التنزيل ، تشتمل على عشر جمل وعلى عدد من صفات الله ، مَن تحصِّن بها حفظه الله ، ومَن استشفى بها شفاه الله ، قوة لن عمل بها ، وهدى لمن فقه معناها . هى أعظم آية في كتاب الله .

إنها آية الكرسي : ﴿ اللّهُ لآ إِللهَ إِللهُ الْهُو الْمَى الْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ مِسِنَةٌ وَلا نَوْمٌ الْمَا لَهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

<sup>(</sup>۱) ألقيت في ۱۲/۳/۱۱ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفّاتحة : ١ - ٢

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ٢٥٥

هذه عشر جمل : فلنتدبر معناها لعل الله أن ينفعنا بها .

الجملة الأولى : ﴿ الله لا إِلَه إِلا هو ﴾ ، قال ابن كثير رحمه الله (١) : هذا إخبار بأنه المتفرد بالإلَهية لجميع الخلائق .

الجملة الثانية من آية الكرسي : ﴿ الحي القيوم ﴾ : قال ابن كثير : الحي في نفسه الذي لا يموت أبداً القيم على غيره ، فجميع الموجودات مغتفرة إليه ، وهو غني عنها ولا قوام لها بدون أمره .

إن حياته تعالى حياة أزلية أبدية لا مبدأ لها ولا تنتهي إلى غاية ، حياة تليق بعظمته وجلاله وقيوميته ، فهو المتكفل بأرزاق خلقه ورعايتهم وتدبير شئونهم ، فيجب على المسلم أن يكل أموره إلى الله ، وأن يطلب قضاء حاجاته من الله ، ولا يطلب من أحد شيئاً لا يقدر عليه إلا الله .

الجملة الثالثة : ﴿ لا تأخذه سنة ولا نوم ﴾ : أي لا يعتريه نقص ولا غفلة ولا ذهولٌ عن خلقه ، بل هو القائم على كل نفس بما كسبت . عن أبي موسي الأشعري رضي الله عنه قال : قام فينا رسول الله عليه أربع كلمات قال : « إن الله لا ينام ولا ينبغي له أن ينام يَحْفِظ القِسط ويرفعه ،

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر : ۳۰۸/۱

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام : ١٥٣

يُرفع إليه عمل النهار قبل عمل الليل وعملُ الليل قبل عمل النهار ، حجابه النور لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما ينتهي إليه بصره من خلقه » (١) .

الجملة الرابعة ، قوله تعالى : ﴿ له ما في السموات وما في الأرض ﴾ : فكل ما في الوجود ، الأرض والسماء وما فيهما وما بينهما ، ملك لله وتحت قهره وتدبيره ، في قبضته وتحت إرادته ، يحيي ويميت ، يخلق ويرزق ، ويعز ويذل ، ويرفع ويخفض ، يرحم ويعذب ، يعطي ويمنع . ملكية مطلقة شاملة بلا قيد ولا شرط ، بلا شريك ولا معين ، وما يحصل في أيدي الناس من الأموال فإنها ودائع وعارية من المالك الحقيقي جلّت عظمته وتقدّست أسماؤه، لتحقيق الحكمة البالغة ولينظر ماذا يعملون .

إن من قواعد الإسلام أن يؤمن العبد بأنه ملْكٌ لله ، وما في يده ملك لله ، فلا يجوز لأحد أن يتصرف في نفسه ولا في شئونها ولا في ماله إلا بما شرع الله وعلى وفق نظام الإسلام ، وأي تصرف يخالف نظام الله فهو تصرف باطل غير نافذ شرعاً ، إن ملكيتك أيها الإنسان ملكية محدودة ، مؤجلة إلى أجل معدود ، ثم يرجع المال إلى المالك الحقيقي يُصرِّفه كيف يشاء ، ويُقسِّمه على الورثة بتقسيم الله ، فإذا عرف الإنسان هذه الحقيقة وأنه وما في يده ملك لله ارتاحت نفسه وقنع بما حصل له من رزق الله ، فتنكسر حدَّة الشر من نفسه ، وحدَّة الشر على ما فات .

<sup>(</sup>۱) إسناده صحيح على شرط البخاري ، وهو في كتاب « التوحيد » لابن خزيمة ص ١٩ ، وأخرجه ابن منده في « الإيمان » ص ٧٧٨ من طريق عثمان بن أبي شيبة ، وأخرجه الطيالسي ص ٤٩١ ، وأحمد : ٣٩٥/٤ ، ٣٩٥ ، ومسلم في « الإيمان » باب في قوله عليه السلام : « إن الله لا ينام » ، وابن ماجه ص ١٩٥ ، والبيهقي في الأسماء والصفات ص ١٨٠ ، والبغوي في شرح السُنَّة من طرق عن عمرو بن مرة .

الجملة الخامسة من آية الكرسي : ﴿ من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه ﴾ : من عظمته وجلاله وكبريائه سبحانه لا يتجاسر أحد أن يشفع لأحد عنده إلا بإذنه كما في حديث الشفاعة عن النبي عَلَيْ قال : ﴿ آتي تحت العرش فأخّر ساجداً فيدَعني ما شاء الله أن يدَعني ، ثم يقال : ارفع رأسك ، وقل تُسمع ، واشفع تُشقّع » (١) .

ومن هنا يظهر خطأ جميع التصورات المنحرفة التي تزعم أن لله تعالى من البَشر خلفاء يستمدون سلطانهم من قربهم لله فيطلبون منهم الشفاعة عند الله ، وهذا خطأ ، فإنما تُطلب الشفاعة من الله ، فيقال : اللَّهم شفع في نبيك ﷺ ، اللَّهم إني أسألك شفاعة نبيك محمداً ﷺ : ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ اللَّهِم إني أسألك شفاعة نبيك محمداً ﷺ : ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ اللَّهِم إني أسألك شفاعة نبيك محمداً ﷺ : ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ اللَّهُ مَن أَذِن لَهُ الرَّمْنَ أُون لَهُ الرَّمْنَ وَرَضِي لَهُ، قَولًا ﴿ اللَّهُ مَن أَذِن لَهُ الرَّمْنَ أُون لَهُ اللَّهُ مَن أَذِن لَهُ الرَّمْنَ أُون لَهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن الله ، في الله الله ، في اله ، في الله ، في ال

الجملة السادسة : ﴿ يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ﴾ : تحديد لموقف المخلوق من الخالق ، فهو سبحانه عليم بما يفعله الإنسان في حاضره ، وبما عمله في ماضيه ، وبما سيعمله في مستقبله ، يعلم ما في نفسه وخطرات فؤاده وحركات جوارحه ، فيجب على الإنسان أن يكون دائماً على صلة بالله ، وعلى تقوى وخشية من الله ، وعلى رغبته فيما عند الله .

<sup>(</sup>١) مسلم : ١/ ١٨٠ ، كتاب « الإيمان » ، باب : أدنى أهل الجنة منزلة والبخاري (١٩٣ ) ، ( ٣٣٢ ) وهو حديث طويل ، وأخرجه ابن منده في كتاب « الإيمان » ص ٨٦٤ ، وأخرجه الإمام البخاري في ص ٨٦٤ ، وأخرجه الإمام البخاري في الرقاق : فتح الباري : ٥/ ٦٥٦ ، باب : صفة الجنة والنار عن مسدد عن أبي عوانة به ، والإمام أحمد في المسند : ٣/ ١٦٦ ، وابن خزيمة في التوحيد ص ٢٤٧ ، واللالكائي في شرح أصول الاعتقاد ص ٨٣٠

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء : ٢٨

<sup>(</sup>٣) سورة طه : ١٠٩

الجملة السابعة: ﴿ ولا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء ﴾ : كل ما يحصل للإنسان من علم أياً كان نوعه فإنما هو بتعليم الله له : ﴿ وَاللّهُ الْحَرَّمُ مِنْ بُطُونِ أُمّ هَا يَكُمُ الاَتَعْلَمُونَ شَيْعًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ الْخَرَجَكُم مِنْ بُطُونِ أُمّ هَا يَكُمُ الاَتَعْلَمُونَ شَيْعًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَاللّهُ خَلَقَكُو وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (١) ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُو وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (١) ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُو وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (١) ﴿ وَاللّهُ عَلَى الإنسان اللهُ ومعرفة لبعض خصائص هذا الكون إنما هو بتعليم الله ، وما خفي على الإنسان أكثر وأكثر ، فالإنسان لا يعلم كثيراً من خصائص نفسه ، ومهما بلغ من العلم والمعرفة والاكتشافات فإنه لا يعلم سرّ حياته ولا سر موته ، ولا حقيقة روحه ولا أجله ، وما يدري ماذا يكسب غداً ، وما يدري بأي أرض يموت ، ولا يدري هل سينجب أولاداً أم يكون عقيماً ، ولا يدري أذكوراً وإناثاً ؟ فلا يعلم شيئاً من ذلك ولا بعد وقوعه . فاتقوا الله عباد الله .

الجملة الثامنة : ﴿ وسع كرسيه السموات والأرض ﴾ : قال الإمام الطحاوي الحنفي رحمه الله : العرش والكرسي حق .

وقال ابن جرير رحمه الله: قال أبو ذر رضي الله عنه: سمعت رسول الله ﷺ يقول: « ما الكرسي في العرش إلا كحلقة من حديد ألقيت بين ظهراني فلاة من الأرض » (٣).

ورَوَى ابن أبي شيبة رحمه الله في كتاب « صفة العرش » ، والحاكمُ في

<sup>(</sup>١) سورة النحل : ٧٨

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات : ٩٦

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير في تفسيره ، فتح المجيد ص ٥١٢ ( ٥٧٩٤ ) من طريق يونس وفيه عبد الرحمن بن زيد بن أسلم العدوي كان صالحاً في دينه مغفلاً في روايته فتركوه ، وأخرجه البيهقي في « الأسماء والصفات » ص ٤٠٤ ، ٥٠٥ من طريق الحسن بن عرفة العبدي عن يحيى بن سعيد السعدي ويحيى لا يتابع على حديثه كما قال العقيلي في « الضعفاء » .

مستدركه - وقال : إنه على شرط الشيخين ولم يخرجاه - عن سعيد بن جبير عن ابن عباس رضي الله عنهما (١) قال : الكرسي موضع القدمين ، والعرش لا يَقْدر قدره إلا الله (٢) .

الجملة التاسعة : ﴿ ولا يؤده حفظهما ﴾ : أي لا يكرثه ولا يثقله حفظ السموات والأرض ومَن فيهما وما بينهما ، بل ذلك سهل عليه ، والأشياء كلها في قبضته ، وهو الحافظ لكل المخلوقات ومستغن عن جميع خلقه ، العرش والكرسي وما تحتهما ، ولولا حفظه لتحطمت السموات ولتمزقت الأرض ، ولولا حفظه للبشر لاجتالتهم الشياطين ولهلكوا في الغابرين .

الجملة العاشرة والأخيرة: ﴿ وهو العلي العظيم ﴾: فيها إثبات صفة العلو والفوقية لله تعالى ، كما قال سبحانه: ﴿ يَخَافُونَرَبَّهُم مِن فَوقِهِم ﴾ (٣) ، بل رفعه الله إليه . ومن تأمل القرآن والأحاديث وكلام السكف الصالح وجد فيه إثبات العلو والفوقية لله تعالى ، فهو سبحانه بائن من خلقه مستوعلى عرشه ، والكل في قبضته . ومذهب السكف الصالح الإيمان بما جاء من عند الله وبما أخبر به رسول الله عَلَيْ ، ووصف الله سبحانه بما وصف به نفسه ووصفه به رسوله عَلَيْ ، إثباتاً بلا تشبه ولا تمثيل ، وتنزيها بلا تحريف ولا تعطيل : ﴿ لَيْسَكُم مُلِهِ عَلَيْ مُوالسّمِيعُ ٱلْبَصِيمُ الْبَصِيمُ .

<sup>(</sup>١) ابن أبي شيبة في كتاب « العرش » : ١١٤/١ ، ورواه ابن مردويه كما في تفسير ابن كثير من طريق آخر .

<sup>(</sup>٢) هو في صفة العرش لابن أبي شيبة ورقمه (١١٤) ، والحاكم في المستدرك: ٢/ ٢٨٢ من طريق أبي عاصم الضحاك بن مخلد ، وأخرجه الطبري (٢٠٩٢) ، والطبراني (٢٠٤٠) ، والدارقطني في أحاديث النزول ص ٤٩ ، وصححه الحاكم ووافقه الذهبي وأورده الهيثمي في مجمع الزوائد: ٣٢٣/٦ ، وقال رجاله: رجال الصحيح .

<sup>(</sup>٣) سورة النحل : ٥٠

<sup>(</sup>٤) سورة الشورى ، آية : ١١

الإسلام وسَطُّ بين طرفي نقيض ، وأهل السُنَّة وَسَط بين طرفي نقيض ، فمَن شبَّه شيئاً من صفات الله بشيء من صفات خلقه فقد أخطأ وتاه الطريق ، ومَن حرَّف كلام الله وكلام رسوله وعطَّل أسماء الله وصفاته فقد أخطأ وتاه الطريق ، وأهل السُنَّة والجماعة وسَط بين هذين الطرفين ، إثبات بلا تشبيه ، وتنزيه بلا تعطيل .

سُئل الإمام مالك رحمه الله عن الاستواء فقال : « الاستواء معلوم ، والكيف مجهول ، والسؤال عنه بدعة » .

فاتقوا الله أيها المسلمون . .

﴿ يَثَاثُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا ءَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ءوَالْكِنْبِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ عَ الْمَعَىٰ وَالْمَوْمِ وَالْكِنْبِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ عَ الْمَوْمِ الْمَهِ وَمَلَكِهِ كَتِهِ وَكُنُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ وَالْمَوْمِ اللَّهِ عَلَيْهِ كَتِهِ وَكُنُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ اللَّهِ وَمَلَكِهِ كَتِهِ وَكُنُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ اللَّهِ فَالْمَا لَا يَعْمِدُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا لَكُومِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَ

اللَّهُم إِنَّا نسألك الثبات على الأمر ، والعزيمة على الرشد .

اللُّهم أرنا الحق حقاً وارزقنا اتباعه ، وأرنا الباطل وارزقنا اجتنابه .

اللَّهم اهد ضال المسلمين ، وأرشد التائهين .

اللَّهم بارك لنا في القرآن العظيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ١٣٦

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ اختيار المدرس الصالح

( الخطبة الثانية )

الحمد لله . . لا نحصى ثناءً على الله .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فإنَّ هذه البلاد المحروسة - المملكة العربية السعودية - تسير في عقيدتها وتصوراتها ومنهجها ونظامها على وفق كتاب الله وسنَّة رسوله على ، وعلى مذهب السلَف الصالح على ما كان عليه عصر النبي على وغضائل دينها ، والتابعين لهم بإحسان ، فالمملكة متمسكة بعقيدتها وتوحيدها وفضائل دينها ، فيجب على كل معلم يخشى الله ويتقيه ألا يدخل على طلابنا وأبنائنا وبناتنا شيئاً من الدسائس على عقيدتنا ومنهجنا الإسلامي الشرعي ، كما يجب على المسئولين في المدارس والكليات أن يختاروا المدرس الصالح ، ويَحْرم إسناد الأمر لغير أهله ، ومن واجب الطالب المسلم أن يحافظ على عقيدة أهل السنَّة والجماعة ، فإنها توافق الفطرة السليمة وتنكر ما يخالفها ، وأن يرفض كل دسيسة تحصل من أي إنسان .

فاتفوا الله أيها المسلمون ، راقبوا الله

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَتِهِ حَكَنَهُ ، يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ اللَّهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: ٥٦

#### بِسْمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### ١٠ - تفسير الآية ( ٢٨٢ ) من سورة البقرة

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ إِلَى أَجَلِّ مُسَمَّىً فَاكْتُبُوهُ ... ﴾ ( الخطبة الأولى )

#### لَحْمَدُ يَلِمُ الَّذِي أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئنبَ وَلَمْ يَجْعَلُ لَمُ عِوجًا ٢٠٠٠

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، صلَّى الله عليه وعلى آله وأصحابه وأتباعهم بإحسان ، وسلَّم تسليماً كثيراً .

أما بعد . .

فيا أيها المسلمون : أوصيكم وإياي بتقوى الله تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّهَ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ مِيُوْتِكُمْ كِفَلَيْنِ مِن رَّمْتِهِ وَيَجْعَل لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ . وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٢)

أيها المسلمون: إننا نقرأ كتاب الله الكريم ونسمعه وتمر علينا آية عظيمة كثيرة الخير والبركة، قد اشتملت على أحكام وتوجيهات وإرشادات لتوثيق الحقوق وإثباتها، محافظة عليها ومحافظة على صدق المعاملة وصلاحها، ولدفع الشقاق والخلاف عن المسلمين. إبقاءً للأخوة الإسلامية والمحبة والمودّة بينهم.

<sup>(</sup>١) سورة الكهف : ١

<sup>(</sup>٢) سورة الحديد : ٢٨

إنها آية الدَّيْن في آخر سورة البقرة (١) ، هي أطول آية في كتاب الله ، ذُكرَت بعد الآية التي حذَّر الله فيها من الربا وعواقبه ونتائجه في الآخرة والأولى ، فجاءت آية الدَيْن لتوجيه العباد إلى المعاملات الصحيحة التي لا ضرر فيها ولا فساد بل كلها خير وسداد .

والمعاملات المباحة تغني عن المعاملات المحرَّمة ، فرسمت هذه الآية نظاماً سمحاً سهلاً لتسجيل الحقوق وإثباتها ، وجعلت لها قاعدتين أساسيتين : هما الكتابة ، والإشهاد على الدَّيْن .

إنها آية كريمة كلما تدبرها المسلم ظهر له بعض أسرارها وأحكامها ، فقد اشتملت على أحكام كثيرة وفوائد جمة وتوجيهات وإرشادات قيِّمة .

فهلم نتأمل هذه الآية ونتدبرها ونتفهم ما ظهر لنا من معانيها وأحكامها ، أعوذ بالله من الشيطان الرجيم ﴿ يا أيها الذين آمنوا ﴾ : تنبيه للمؤمنين إلى أهمية ما سيأتي ، وتذكير لهم بالصفة التي مَنَّ الله عليهم بها وهي الإيمان ، ومن صفة المؤمن امتثال الأمر واجتناب النهي ، فيأخذ ما أحلَّ الله من البيع ويجتنب ما حرَّم الله من الربا . ﴿ إذا تداينتم بدين إلى أجل مسمى ﴾ : غوذجاً للمبايعات المباحة إلى أجل وهي بيع السلم كما فصله صلى الله عليه وسلم في قوله : « مَن أسلف فليسلف في كيل معلوم ووزن معلوم إلى أجل معلوم » (٢) . ﴿ فاكتبوه ﴾ : أمر بالكتابة بين البائع والمشتري بما اتفقا عليه . وَلَيْكَتُبُ بَيْنَكُمْ كَاتِبُ عِالْمَكُمْ لَا للهمة وأضمن للمصلحة ، ويجب بل كاتب غيرهما تظهر عليه العدالة دفعاً للتهمة وأضمن للمصلحة ، ويجب على الكاتب أن يعدل في كتابته فلا يزيد على ما يُمْلَى عليه ولا ينقص .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٢٨٢ – ٢٨٣

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث ابن عباس رضي الله عنهما ، البخاري : الفتح : ٣٥٥/٤ ونحوه مسلم : المساقاة برقم ( ١٦٠٤ ) ، باب : السلم .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ٢٨٢

﴿ وَلَا يَأْبَ كَانَتُ أَن يَكُنُبَكَ مَا عَلَمَهُ ٱللَّهُ فَلْيَكَ تُبَّ ﴾ (١): تذكير لمن علَّمه الله الكتابة ، بنعمة الله عليه إذ عَّلمه ما لم يكن يعلم ، فَعَلَيْه زكاة ما آتاه ، فإذا طُلبت منه الكتابة ولم يكن عليه ضرر ولم يكن فيها جور ولا إثم أجاب ، وفي ذلك حث للمسلمين على التعاون لتحصيل المصالح ودفع المفاسد ، وقوله سبحانه : ﴿ وَلَيْمُ لِلِ الَّذِي عَلَيْهِ ٱلْحَقُّ وَلَيْنَّقِ ٱللَّهَ رَبُّهُۥ وَلَا يَبْخُسُ مِنْهُ شَيْتًا ﴾ : الحق في الإملاء للمدين لأنه هو المقر بما في ذمته ليكون أبلغ في إثبات الإقرار وأقرب للعطاء ، وقد أمره الله تعالى بالتقوى ، وحذَّره من البخس في الإملاء أو التحريف أو التمويه . ﴿ فَإِن كَانَ ٱلَّذِي عَلَيْهِ ٱلْحَقُّ سَفِيهًا أَوْضَعِيفًا أَوْلَا يَسْتَطِيعُ أَن يُعِلَّهُ وَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيُّهُ وَالْمَدُلُّ (٣): إذا كان الذي عليه الحق لا يجوز تصرفه في المال كالسفيه المحجور عليه ، أو الصغير الذي لا يُعتبر تصرفه ، أو لا يتمكن من إيضاح الواقع المتفق عليه لعَيُّ أو لجهل فيقوم وليه - أي الوصي أو نحوه - مقامه في الإملاء (٤) ، ويدل هذا على أن السفيه والصغير يقام عليهما ولي يحفظ مالهما . ﴿ وَٱسۡـتَشْهِدُواْ شَهِيدَيْنِ مِن رِجَالِكُمْ ﴿ (٥) : أمر بالإشهاد على الدِّيْن مع الكتابة ليكون أبلغ في التوثيق وأمكن في الإثبات ، وفيه بيان نصاب الشهادة في إثبات الحقوق ، وبيانٌ للصفات التي يجب أن تتوفر في الشاهد . ﴿ فَإِن لَّمْ يَكُونَا

<sup>(</sup>١) الجزء الأول من آية البقرة : ٢٨٢

<sup>(</sup>٢) في آية الدَّيْن ، سورة البقرة : ٢٨٢

<sup>(</sup>٣) في آية الدُّيْن ، سورة البقرة : ٢٨٢

<sup>(</sup>٤) راجع تفسير ابن كثير في هذا المعنى: ١/٥٩٥ ، وقد أورد عدة أحاديث صحيحة فه .

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة : ٢٨٢

رَجُلَيْنِ فَرَجُلُواًمَرَأَتَانِ مِمَّن رَضَوْنَ مِن الشَّهَدَآءِ (۱) : تثبت الحقوق المالية بشهادة رجل ويمين أو رجل وامرأتين ، جعلت شهادة امرأتين تعدل شهادة رجل (۲) لأن المرأة في الجملة مشغولة بأعمال بيتها وأطفالها عن الأعمال التجارية فلا تكون على بالها فتنساها غالباً بخلاف الرجل ، ولذلك قال سبحانه : أَن تَضِلَ إِحَدَنهُ مَا فَتُذَكِرَ إِحَدَنهُ مَا أَلاَّخُرَى (۳) ، ويؤخذ من هذا أن الشاهد إذا نسى الشهادة ثم تذكرها إما بمشاهدة خط يده ، أو بتذكيره فتذكر جاز له أداؤها وجاز قبولها إذا توفرت فيه صفات العدالة .

و و المسلمين بالتعاون على مصالحهم وحفظ حقوقهم ، فمن دُعي لتحمل الشهادة ولا ضرر عليه فليجب وهو فرض كفاية ، أما أداء الشهادة فهو فرض عين ، لأن امتناع الشاهد من أداء ما لديه من الشهادة يضيع حق أخيه المسلم ويسبب الشحناء . ﴿ وَلاَتَمْتُوا الله مَن الشهادة يضيع حق أخيه المسلم ويسبب الشحناء . ﴿ وَلاَتَسَتُمُوا الله مَن الشهادة يضيع حق أخيه المسلم ويسبب الشحناء . ﴿ وَلاَتَسَتُمُوا الله مَن الشهادة يضيع على النهوس قد تسأم من كتابته إذا كان الدّين قليلا أو كثيراً (٦) لأن بعض النفوس قد تسأم من كتابته إذا كان الدّين قليلا فنهى عن هذه السآمة والملل . ومن مقاصد الكتابة دفع الريب والشك بين

<sup>(</sup>١) الجزء الأوسط من اية البقرة ٢٨٢ ، ونحوه حديث مسلم بمعناه ، وهو من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٢) البخاري من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه : الفتح : ١٠/ ٤٣٤ .

<sup>(</sup>٣) راجع تفسير هذا الجزء من آية الدّين في شرح السُنَّة للبغوي : ٣٨/١ نقلاً عن الخطابي .

<sup>(</sup>٤) راجع تفسير هذا الجزء من آية البقرة : ٢٨٢ في تفسير ابن كثير : ٥٩٦/١ - ٩٩٥

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى حديث زيد بن خالد الجهني ، ابن كثير : ١/٩٩٦

<sup>(</sup>٦) قد تؤخذ من الآية الكريمة كتابة السُنَّة وتدوينها في عهده صلى الله عليه وسلم من باب أولى

المسلمين تفادياً لِلخلاف والشقاق . ﴿ ذَالِكُمْ أَفْسَكُمْ عِنْدَ ٱللَّهِ وَأَقُومُ لِلشَّهَادَةِ وَأَدْنَىٰ أَلَّا تُرْمَالُوا ۗ ﴾ (١): بيان للحكمة التي من أجلها أمر الله بكتابة الدَّيْن في الإشهاد عليه والعدل في الكتابة والإملاء والشهادة في قوله تعالى : إِلَّا أَن تَكُونَ يَجَدَرةً حَاضِرَةً تُدِيرُونَهَا بَيْنَكُمْ فَلَيْسَ عَلَيْكُرْجُنَاحُ أَلَاتًكُنُبُوهَا ۗ : إذا استلم البائع الثمن والمشتري المبيع فلا حَرَج في ترك الكتابة لأن كل واحد من المتبايعين لا يطالب الآخر بشيء ، لكن أمر سبحانه بالإشهاد في قوله : وَأَشْهِ دُوَا إِذَا تَبَايَعْتُ مُ (٢) لأن الإشهاد فيه إظهار البيع والإعلام به حتى إذا كان هناك مَن له تعلق في البيع برهن أو غيره يحيط به علماً ، وليعلم أن السلعة المباعة انتقلت من البائع إلى ملْك المشترى . وقوله تعالى : وَلاَيْضَارَّكَايِّبُ وَلَاشَهِ يَدُّو إِن تَفْعَلُواْ فَإِنَّهُ وَهُمُوفًا إِنَّكُمْ أَفُولُواْ عَلْمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَوا اللَّهُ عَلَوا اللَّهُ عَلَوا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ تقدُّم ما على الكاتب والشاهد بيَّن هنا ما لهما من حق ، فإذا كان للكاتب أو للذي طُلب للشهادة شاغل عن الحضور وقت الطلب ، فلا يُلزمان فإنَّ في ذلك ضررا عليهما ، وإنما يطلبان بالتي هي أحسن ، وأيضاً إذا جاء الشاهد لأداء الشهادة فلا يحل للمشهود عليه أن يضار به . وقوله سبحانه : وَٱتَّــُهُواْ اللَّهُ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ بِكُلِّهُ مِكُلِّهُ وَاللَّهُ بِكُلِّهُ وَاللَّهُ مِكُلِّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالُ أنها طريق للخير والمعرفة والعدالة ، لأن الله هو الذي يعلم حقائق الأمور ونتائجها وخفياتها ، ما كان منها وما لم يكن كيف يكون . وقوله : ﴿ وَإِن كُنتُمْ عَلَىٰ سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُواْ كَاتِبَ افَرِهَانٌ مَقْبُوضَةٌ (٥): إذا لم يتمكن المتبايعان

<sup>(</sup>١) راجع تفسير ابن كثير رحمه الله تعالى : ١/ ٥٩٧ فقد أجاد وأفاد كما نقل عنه الخطيب حفظه الله .

<sup>(</sup>٢) راجع تفسير ابن كثير رحمه الله تعالى في هذا الموضوع : ١/٩٧٥

<sup>(</sup>٣) هذا الأمر للندب لا للوجوب كما حكاه الإمام ابن كثير في تفسيره : ١/ ٩٧٥

<sup>(</sup>٤) أورد الإمام ابن كثير بعض الآثار في هذا المعنى : ١/٩٨٥

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة : ٢٨٣

فاتقوا الله عباد الله ، وسيروا على منهاج كتاب الله ، وائتمروا بأوامره ، واجتنبوا نواهيه .

<sup>(</sup>١) أورد ابن كثير في تفسيره: ١/٥٥٩ نقلاً عن ابن أبي حاتم من تفسيره قولاً عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه ينص على أن هذه الآية نسخت ما قبلها لأن فيها حكماً يخالف السابقة ولا يمكن الجمع بينهما ، وأنها نزلت متأخرة عن الأولى . والله أعلم .

<sup>(</sup>٢) الجزء الأوسط من آية الدّين من سورة البقرة : ٢٨٣

<sup>(</sup>٣) الجزء الأخير من آية البقرة : ٢٨٣ ، راجع تفسيرها في تفسير ابن كثير :(٩) ٥٥٩ /١

<sup>(</sup>٤) الجزء الأخير من آية البقرة : ٢٨٣ ، راجع تفسيرها في تفسير ابن كثير ، إذ أورد فيه حديثاً أخرجه الإمام أحمد في المسند وذلك من حديث قتادة عن الحسن البصري عن سمرة مرفوعاً في هذا المعنى . والله أعلم .

اللَّهم بارك لنا في القرآن العظيم ، وانفعنا بما فيه من الآيات والذكر الحكيم .

أقول قولي هذا وأستغفر الله العظيم لي ولكم ولجميع المسلمين ، فاستغفروه إنه هو الغفور الرحيم .

\* \*

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### إصلاح المعاملات

( الخطبة الثانية )

الحمد لله ، أحمده وأستعينه وأستغفره وأتوب إليه ، وأعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا (١) .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً وعبده ورسوله .

صلَّى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فيا أيها المسلمون: اتقوا الله تعالى ، وأصلحوا معاملاتكم ، واستغنوا بما أحل الله منها عما حرَّم منها ، فإن ما أحل الله فيه الخير والبركة والسلامة والنجاة ، وما حرَّمه الله فيه الشر والفشل والهلاك والدمار ومآله إلى قلَّة ، وتأهبوا للعرض الأكبر على الله ، وحاسبوا أنفسكم قبل أن تُحاسبوا ، وتأملوا ما أمامكم من الموت وسكراته ، والقبر ووحشته ، والبعث وهوله ، والحساب وشدَّته ، والصراط وزَّلته ، ثم الجنة أو النار .

وصلُّوا على البشير النذير والسراج المنير ، فقد أمرنا الله بذلك في كتابه

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث ابن مسعود رضي الله عنه ، أخرجه أحمد في المسند : ١/ ٤٣٢ ، وهو خطبة الحاجة وإسنادها صحيح .

العزيز . فقال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَيْ كَنَهُ رُبُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ وَامَنُواْ صَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَّذُا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّاللَّالَاللَّهُ وَاللَّاللَّالَّالَالِمُ وَاللَّالَّالَّالَالَالَّاللَّالَّالَاللَّلَّا ا

اللَّهم صلِّ وسلِّم وبارك وأنعم على عبدك ورسولك نبينا محمد ، وارض اللَّهم عن الأربعة الخلفاء الأئمة الحنفاء : أبي بكر ، وعمر ، وعثمان ، وعلي . وعن بقية أصحاب نبيك أجمعين ، وأهل بيته الطيبين الطاهرين ، ومَن تبعهم بإحسان ، إنك أنت الرحيم المنان .

اللُّهم ارض عنا معهم بِمَنِّكَ وإحسانك يا أرحم الراحمين .

اللَّهم أعز الإسلام والمسلمين ، وأذِّل الشرك والمشركين ، ودمِّر أعداء الدين ، واحم حوزة الإسلام يا رب العالمين .

اللَّهم انصر جيوش المسلمين وأيدهم بالنصر والتمكين ، وثبِّت أقدامهم وانصرهم على القوم الكافرين .

اللَّهم اخذل اليهود وأعوانهم ، وفرِّق جمعهم وشتِّت شملهم ، وأطفيء نارهم وأنزل الرعب في قلوبهم ، وأنزل عليهم بأسك الذي لا يُرد عن القوم الظالمين .

اللهم أدم علينا نعمة الأمن والإيمان ، وانصر واحفظ إمامنا ، ووفِّقه لما تحب وترضى .

اللُّهم اجعل ولاية المسلمين في خيارهم يا حي يا قيوم .

اللَّهم اغفر للمسلمين والمسلمات الأحياء منهم والأموات .

اللَّهم فرِّج هم المهمومين ، واقض الدَّيْن عن المدينين ، واشف مرضى المسلمين .

عباد الله : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْبَ وَيَنْهَىٰ عَنِ

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب : ٥٦

الْفَحْشَآءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغِيْ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ (١) ، فاذكروا الله العظيم يذكركم ، واشكروه على نعمه يزدكم ﴿ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴿ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴾ (٢) .

\* \* \*

(١) سورة النحل : ٩٠

(١) سورة العنكبوت: ٥٤

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

# ١١ – تفسير الآية (٧) من سورة النساء (١) آية المواريث

( الخطبة الأولى )

الحمد لله الذي شرَّفنا بالإسلام ، وهدانا لمعرفة الحلال والحرام ، ووّفقنا للحكم بما أنزل على سيد الآنام .

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له . . خلقنا فسوَّانا (٢) ، وبالنِعَمِ ربَّانا ، فله الحمدُ والشكر على ما أعطانا .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، النبي المصطفى ، أرسله بالحق ودين الهُدَى (٣) ، وبنور البصائر والنُهَى .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد ، إمام المتقين وقائد الغُرِّ المحجلين ، وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فما أجمل نظام القرآن للإنسان منهجا ، وما أجدر المسلم أن يتمسك بنظام إسلامه ، ذلك الدين القيِّم الذي طمس معالم الجاهلية وأبطل نظامها وسفَّه أحلامها .

<sup>(</sup>١) ألقيت في ١٤٠٥/٤/١٣ هـ .

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الآية ٢ من سورة الأعلى .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٢٨ من سورة الفتح .

إنه المنهج الرباني كون أُمَّة مسلمة في أعلى المستويات في عقيدتها وفي أخلاقها ، وفي إخائها وتعاطفها ، وفي تضامنها وتكاتُفها ، وفي تكافئها وتكافئها . تلَّقت أوامر الله بالسمع والطاعة ، وتلَّقت أحكامه بالرضي والتسليم .

فكانت كما قال الله عنها خير الأمم (١) ، وشهداء على الناس (٢) ، أحسنت الخلافة في أرض الله ، وبسطت العدل في خلق الله .

أيها المسلمون: إذا تأملنا نظام التوارث في الإسلام، وعرفنا ما كانوا عليه في الجاهلية، عرفنا كيف رفع الإسلام مستوى الإنسان وحفظ له حقوقه، حفظ حق الصغير والأنثى والغائب، كما حفظ حق الرجل والحاضر، وحفظ حق الآباء كما حفظ حق الأولاد.

كانوا في الجاهلية لا يورثون الصغار ولا الإناث ، وإنما يأخذ الرجال المال كله (٣) ، ويزعمون بأن الصغير والأنثى لا يركبون فرساً ولا يردون عادياً ، وأن الرجال هم الذين يدفعون العار ويحمُون الذمار . والله تعالى لم يغفل عن خلقه ، وهو أعلم بمصالحهم ، فلما توفى أوس بن ثابت الأنصاري رضي الله عنه ترك ثلاث بنات وزوجه ، فقام رجلان من بني عمه يقال لهما « قتادة » و « عرفطة » فأخذا ماله ولم يبقيا شيئاً لبناته وامرأته ، فجاءت المرأة إلى رسول الله عنائي هذه الآية :

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الآية ١١٠ من سورة آل عمران .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ١٤٣ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث سعد بن الربيع رضي الله عنه بهذا المعنى : أحمد في المسند والترمذي في جامعه برقم ( ٢٠٩٢ ) كتاب « الفرائض » من حديث جابر بن عبد الله الأنصاري رضي الله عنه ، الترمذي : هذا حديث صحيح لا نعرفه إلا من حديث عبد الله ابن محمد بن عقيل رحمه الله ، والحديث عزاه السيوطي في الدر المنثور : ٢/ ٤٣٨ إلى أبي الشيخ الأصبهاني .

﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ مِمَّاقَلَّ مِنْهُ أَوْكُثُرُ نَصِيبًا مَّفْرُوضًا ﴾ (١)

ولما قُتِل سعد بن الربيع رضي الله عنه ترك ابنتين وزوجة ، فأخذ أخوة جميع المال ولم يعط البنتين ولا الزوجة شيئاً ، فجاءت امرأة سعد بن الربيع الى رسول الله يَّلِيُّ ، فقالت : يا رسول الله ؛ هاتان ابنتا سعد بن الربيع ، قتُل أبوهما معك في أُحدُ شهيداً وإن عمهما أخذ مالهما ، فلم يدع لهما مالا ولا يُنكحان إلا ولهما مال ، فقال : « يقضي الله في ذلك » (٢) ، فنزلت آية الميراث قولُه تعالى في سورة النساء : ﴿ يُوصِيكُوالله فَي آولَكِ حَمُّ اللّذَكِر مِنْ الله الله الله وَانكُن نِسَاءً فَوْقَ اثْنَتيْنِ فَلَهُنَ ثُلُثاً مَاتَرَكُ وَإِنكَانَتُ وَحِدَةً فَلَهَا النَّمْ وَلَا يُومِيكُوالله وَانكُن لَهُ وَلَا الله وَانكُن لِلهُ وَانكُن لِلهُ وَانكُن لَهُ وَلَا الله وَانكُن لَهُ وَلَا الله وَانكُن لَهُ وَلَا الله وَانكُن لَهُ وَلَا الله وَانكُن لَهُ وَانكُن لَهُ وَانكُن لَهُ وَلَا الله وَانكُن لَهُ وَانكُمُ وَانكُن لَهُ وَانكُن لَهُ وَانكُمُ وَانكُمُ وَانكُن لَهُ وَانكُم وَانكُمُ وَانكُمُ وَانكُن لَهُ وَانكُم لَا مَدُونَ اللّهُ اللهُ وَانكُم لَا مَدُونَ الله وَانكُم اللهُ وَانكُم وَانكُمُ وَانكُمُ وَانكُم وَانكُم وَانكُمُ وَانكُم وَانكُمُ وَانكُمُ

سورة النساء ، آية : ٧

<sup>(</sup>٢) هذا هو الحديث الذي أخرجه الترمذي في جامعه برقم ( ٢٠٩٢ ) : الميراث ، من حديث جابر بن عبد الله الأنصاري رضي الله عنه أورده الإمام ابن كثير في تفسيره : / ٢١٢ ، وعزاه إلى الإمام أحمد والترمذي في جامعه وأبو داود وابن ماجه في سننيهما وإسناده حسن .

<sup>(</sup>٣) سورة النساء : ١١

<sup>(</sup>٤) الترمذي في جامعه برقم ( ٢٠٩٢ ) : الفرائض ، من حديث جابر بن عبد الله الأنصاري رضى الله عنه وإسناده حسن .

والآية الثالثة المكملة لقواعد التوارث هي آخر سورة النساء ، بَيَّنت أنصباء الإخوة لأشقاء والأخوة لأب إذا لم يكن للميت أب ولا ولد (١) . والآيات ولله الحمد محكمات واضحات المعنى لمن قرأهن ، وهناك مجمل فصَّلته السُنَّة المطَّهرة ومسائل ثبتت باجتهاد الصحابة رضي الله عنهم وأئمة الهدى رحمهم الله وتفصيلها وبيانها في كتب الفقه .

والمراد إيضاح شيء مما يدفع وسوسة الشيطان وتلبيس أعوانه من أعداء الإسلام ومغالطاتهم في نظام التوارث الإسلامي .

إن الإسلام نظامٌ كامل متناسق ، أسس قواعد التوارث على أسس ثابتة من التكافل وصلة القرابة بين أفراد الأسرة ، وبنى هذه القواعد على تقوى الله تعالى ومراعاة العواطف الفطرية الثابتة في نفس الإنسان .

فشعور الفرد بأن كسبه وجهده سيعود أثره على ذُريّته وأطفاله والعاجزين من عقبه ، أو إلى قرابته الذين تربطه بهم رابطة القرابة والرحم ، ويتعاونون معه عند الحاجة . هذا يطمئن نفسه ويحثه على الكسب ، كما أن العلاقة بين المُورِّث والوارث - وخاصة الأصل مع الفرع - ليست مقصورة على توارث المال ، بل يرث الأولاد من الآباء والأمهات الأخلاق والسلوك والشبه ، فتوريثهم المال وإن كانوا صغاراً أو نساءً هو العدل والحكمة .

والإسلام ينظر إلى الإنسان بصفته الإنسانية ، وينظر إلى روابط القرابة والرحم بالصلة الوثيقة ، أما غير الإسلام فينظر إلى الصفات العملية والقدرة

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى الآية ۱۷٦ من سورة النساء ، والأحاديث في هذا المعنى كثيرة جداً ، ومنها حديث جابر بن عبد الله الأنصاري رضي الله عنه ، أخرجه الشيخان في صحيحهما : البخاري برقم ( ٦٧٤٣ ) : الفرائض ، باب رقم ( ١٤ ) في هذا المعنى ومسلم في الصحيح : الفرائض ، باب رقم ( ٢ ) ، وحديث رقم ( خاص ٥ ) و ( عام ١٦٦٦ ) من هذا الوجه واللفظ .

على الكسب والإنتاج ، ومن هنا حصلت الفوارق بين الإسلام والجاهلية في التكافئ ، في القصاص ، وفي الديات ، والحدود ، والميراث (١) .

والتعبير بوصية الآباء بالأولاد للتنبيه إلى أن المال مال الله ، والخلق خلق الله ، وأن الحكم حكم الله ، وأن رب العالمين أرحم بخلقه من أنفسهم فهو الذي يوصي وهو الذي يفرض ، كما أنه هو الذي يخلق ويرزق ، وهو أعلم بحاجة خلقه وما يسد حاجتهم ، وهو الحكيم الخبير . وقد تُعلم بعض الحكم في الفرق بين نصيب الذكر والأنثى فأعطى الذكر مثل حظ الأنثيين (٢) لأن الرجل يحتاج إلى المؤنة والإنفاق على زوجه وعياله ، ومعانات العمل والقيومية وتحمل المشاق ، فصارت حصته ضعف الأنثى . أما الأنثى فنفقتها وكلفتها على وليها أو زوجها ، ونفقة أولادها على أبيهم ، فجعل لها نصف نصيب الذكر .

وكذلك في فرض السدس لكل واحد من الأبوين (٣) مع الولد تشريع من لدن حكيم عليم ، فالأولاد في مستهل حياتهم ومستقبل دنياهم يحتاجون إلى المال لتأسيس الحياة ، أما الأبوان فقد مضى شطر من حياتهما وأتيحت لهما فرص الكسب ، فالأولاد أحوج إلى المال والميراث .

إذا علمنا هذا فالواجب على كل مسلم أن يعطي الوارث حصته من الإرث ، ولا تجوز المماطلة ولا المغالطة ولا التحكم ولا الاستبداد . وما يفعله بعض الإخوة من الاستيلاء على التركة والنظر في مصالحه الخاصة دون مراعاة مصالح أخواته وإخوانه الصغار ، فلا يبيع ولا يشتري ولا يقسم ، ويطلب

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث أسامة بن زيد رضي الله عنهما ، البخاري في الجهاد ، باب : إذا أسلم قوم في دار الحرب ولهم مال وأرضون فهي لهم : الفتح : ١٢٢/٦ بسياق طويل وفيه : « لا يرث المسلم الكافر ولا الكافر المسلم » .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ١١ من سورة النساء .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ١١ من سورة النساء .

بقاء العقار حتى يحصل على الثمن الذي يريده لأنه مستغن بوارداته ، وأخواته في حاجة إلى نفقة وصدقة وسعة ولكنه لا يبالي ، فذلك ظلم وأنانية مذمومة واستبداد ممقوت ، وقد يمنع زواج أخته خشية أن يُطالِب زوجها بحقها وخشية أن يشترك معه زوجها وأولادها ، فهذا من أعمال الجاهلية التي أبطلها الإسلام ، وأما ما يفعله البعض الآخر من تزييف المستندات وإخفاء بعضها وتلفيق الأكاذيب واستعمال السلطة ليَذْهب بنصيب إخوته ، فهذه جريمة اجتماعية وتعد على الحقوق ، وتلاعب بالقيم ، وقطيعة للرحم ، وعقوق بالآباء الذين ورَّثوا المال .

وبعض الناس قد يخفي كثيراً من الميراث الخفي عن إخوته وينسى أن الله يَعْلمه وأن الله سيحاسبهُ على غدره وخيانته .

فاتقوا الله أيها المسلمون : ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَلَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَطِلِ ﴾ (١)

اللُّهم بارك لنا في القرآن العظيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ٢٩

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيم

#### أسباب الميراث

( الخطبة الثانية )

﴿ ٱلْمُتَدُولِيَوَرَبِي ٓ ٱلْمُعَلِّمِينَ ۞ ﴾ (١) ، أكمل ديننا وأتم علينا نعمته ورضى لنا الإسلام ديناً (٢) .

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبيناً محمد وعلى آله وأصحابه ومَن اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبيناً محمد وعلى آله وأصحابه ومَن المتدى بَهَدْيه واتبَّع سبيله .

أما بعد . .

فإن أسباب الميراث ثلاثة لا رابع لها وهي : النكاح ، والولاء ، والنسب . وموانع الإرث ثلاثة أيضاً هي : الرق ، والقتل ، واختلاف الدين (٣) .

فالمملوك لا يرث أقرباءه ولا يرثونه ، وإنما ماله لسيده ، والذي يقتل مورثه

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة ، آية : ٢

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ٣ من سورة المائدة .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث أسامة بن زيد رضي الله عنهما ، البخاري : الفتح : الجهاد : ٢ / ١٢٢ ، ومسلم نحوه الفرائض ، حديث رقم ( خاص ٢ ) ، و( عام ١٦١٥ ) من هذا الوجه واللفظ .

يُحْرَم الميراث محافظة على الأرواح خشية أن يستعجل الوارث موت مورِّثه ، واختلاف الدين يمنع التوارث فلا توارث بين أهل مِلَّتين (١) . ترغيبا في الإسلام ورفعا لمستواه .

ومن رعاية الإسلام للأموال ومحافظته على حقوق الإنسان مَنَع من تسليم الأموال للصغار والسفهاء وأمر بإقامة قَيِّم يحفظ المال حتى البلوغ والرشد (٢).

فاتقوا الله أيها المسلمون ، أدُّوا الحقوق إلى أهلها ، وتراحموا وتعاطفوا ، واعرفوا الحق من أنفسكم ، ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَأَعْدِلُواْ وَلَوْكَانَ ذَا قُرَّكَ وَبِعَهْ لِهِ السَّمِ أَوْفُواْ ﴾ (٣) .

وصلوا على البشير النذير . . ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَمُلَيْكَ مَهُ بُصُلُونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَهَ لُواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ (٤) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أبو داود : برقم ( ٤٥٣٠ ) من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده وإسناده حسن ، وحسَّنه الحافظ في الفتح : ٢٣١/١٢٢

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ٥ من سورة النساء .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام : ١٥٢

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب: ٥٦

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## ۱۲ - تفسير الآية ( ۱۱ - ۱۲ ) من سورة النساء (۱) في الفرائض

( الخطبة الأولى )

الحمد لله رب العالمين ، هو الأول والآخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليم .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ، الحي القيوم لا تأخذه سِنَةٌ ولا نوم .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله : ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْمُوكَا ۚ ۚ وَاللَّهُ عَنِ الْمُوكَا ۚ ۚ إِنْ مُو إِلَّا وَنَيْ اللَّهِ مَا يَنْ مُو إِلَّا وَتَى اللَّهُ وَكَا لَكُ ﴾ (٢) .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أهلِ الفضل والتُقَى .

أما بعد . .

فإن من العلوم الإسلامية علماً اجتماعياً اقتصادياً تولي الخالق تبارك وتعالى في القرآن بيانه وتفصيله .

وورد الترغيب في تعلمه وتعليمه وهو من أجَلِّ العلوم قدراً وأرفعها شأناً وأعظمها أجراً ، فيه خدمة للدين ، وإحسان للمسلمين ، قليل مَن يرغب فيه ،

<sup>(</sup>١) ألقيت في ١٣٩٦/١٢/١١ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة النجم : ٣ - ٤

وكثير من يحتاج إليه ، إنه أحد العلوم الثلاثة التي قال فيها نبينا ﷺ : « العلم ثلاثة وما سوى ذلك فضل : آية محكمة ؛ أو سُنَّة قائمة ، أو فريضة عادلة » (١) .

إنه علم الفرائض ، وتقسيم المواريث .

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال : « تعلموا الفرائض ، وعلّموها للناس فإني امرؤ مقبوض ، وإن العلم سيُقبض وتظهر الفتن حتى يختلف الرجلان في الفريضة فلا تجدان من يفصل بينهما » ( رواه أحمد والترمذي ) (۲) .

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال : « تعلَّموا الفرائض وعلِّه أول ما يُنزع من أُمتي » ( رواه ابن ماجه ) (۳) .

وقال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه : « تعلَّموا الفرائض فإنها من دينكم ، وإذا تحدثتم فتحدثوا بالفرائض » .

وروي عن أبي موسي الأشعري رضي الله عنه قال: « مثل الذي يقرأ القرآن ولا يحسن الفرائض ، كمثل بُرنُسٍ لا رأس له » (٤) .

<sup>(</sup>۱) أبو داود في سننه من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما ، كتاب « الفرائض » ، باب : ما جاء في تعليم الفرائض ، والترمذي ( ۲۸۶۸ ) ، قال المنذري : وأخرجه ابن ماجه ( ٥٤ ) .

<sup>(</sup>۲) الترمذي : كتاب الفرائض ( ٤٠٢ ) ، وابن ماجه فرائض ( ۱ ) ، وأبو داود في سننه ( ۲ ) ، فرائض ( ۱ ) .

<sup>(</sup>٣) الترمذي : كتاب الفرائض ، باب : ما جاء في تعليم الفرائض ( ٢٠٩١ ) .

<sup>(</sup>٤) أورده الحاكم : ٤/ ٣٣٣ من طريق النضر بن شميل ، والدارقطني ( ٤٥٩ ) ، وأخرجه ابن ماجه ( ٢٧١٩ ) ، انظر التلخيص : ٣/ ٧٩

وقال ابن الحجاج المخزومي : « الاعتناء بعلم الفرائض والاشتغال به مصلحة في الدنيا والدين » .

وحكي أن الوليد بن مسلم رحمه الله رأى في منامه أنه دخل بُستاناً فأكل من جميع ثماره إلا العنب الأبيض ، فَقَصَّ رؤياه على شيخه الأوزاعي رحمه الله تعالى ، فقال : تُصيب من العلوم كلها إلا الفرائض ، فإنها جوهر العلم كما أن العنب الأبيض جوهر العنب .

إن علم الفرائض مِنْ فروض الكفاية فلا بد للأمة ممن يقسم فرائضهم ، ويُوزع تركاتهم على الورثة بالفريضة الشرعية ، ومصدر علم الفرائض الكتاب والسُنَّة ، أما الكتاب فثلاث آيات في سورة النساء . الأولى : تبين أنصباء الآباء والأمهات والأولاد ، والثانية : في حصص الأزواج والإخوة لأم ، والثالثة : وهي في آخر السورة تبين توارث الإخوة لأبوين أو لأب ، فنظام المواريث مستمد من هذه الآيات الثلاث ، ومن الأحاديث الوارده فيها وأما الأحاديث فهي تفسر تلك الآيات وتبينها منها ما رواه البخاري : ألحقوا الفرائض بأهلها فما بقى فلأولى رجل ذكر (١) . وحديث بريرة عن عائشة : الولاء لمن أعتق (٢) ، ومنها قوله صلى الله عليه وسلم : « نحن معاشر الأنبياء لا نورث ، ما تركناه صدقة » (٣) .

وإذا تأملنا الآيتين السابقتين لآيات الميراث : ﴿ وَلَيَحْشَ ٱلَّذِينَ لَوْتَرَكُواْ مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَةً ضِعَاهًا خَافُواْ عَلَيْهِمْ فَلَيَتَ قُواْ اللّهَ وَلَيْقُولُواْ قَوْلُاسَدِيدًا ﴾ (٤) ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا ۚ وَلَذَكُرُهُم وَسَيَصْلَوْنَ مِنْ الرَّبَاء وتذكرهم وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا (٥) ، فالأولى تحرك شعور الرحمة في الآباء وتذكرهم

<sup>(</sup>۱) البخاري : ۸/ ۱۸۹ ، ۱۹۰ (۲) البخاري : ۸/ ۱۹۱

<sup>(</sup>٣) البخارى : ٨/ ١٨٥ ، ١٨٦ ، ١٨٧

<sup>(</sup>٤) سورة النساء: ٩

<sup>(</sup>٥) سورة النساء : ١٠

شعورهم تجاه أبنائهم ، وتحثهم على رعاية الصغار الذين فقدوا هذا الحنان لموت آبائهم فليعطفوا عليهم شكراً لنعمة الله ، فلو مات الآباء صار أبناؤهم مثل هؤلاء الأيتام ، فلتعملوا الخير للأيتام كما يحب أن يُعمل بأيتامه . والآية الثانية تهز كيان النفس وتحذر تحذيراً شديداً في غمط حقوق الأيتام ، فما هو شعور من يحس النار تلتهب في بطنه ، وأنه سيلقى في نار مستعرة ولا نجاه إلا بالإحسان في أموال الأيتام .

وإذا تأملنا أيضاً افتتاحية آيات الموارث: يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلَكِ كُمُّ (١) ، إنها تبين للبَشر وتفهمهم بأن الله تعالى أرحم بالأبناء من آبائهم ، وأبر بالآباء من أبنائهم ، وأعدل من الأقرباء بأقربائهم ، وأن الخالق تعالى أولى بالناس من أنفسهم ومن آبائهم ومن أبنائهم ، فهو الذي ينظم حياتهم ويضع لها الأنظمة العادلة التي تحفظ حقوقهم ومصالحهم ، وتَدُّفع المفاسد عنهم : ﴿ إَلَا لَهُ ٱلْخَالَةُ وَٱلْأَمْنَ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (٢) ، فنظام البشر في كل مرافق حياتهم ومتطلباتها مرده إلى خالقهم ، فهو الذي يحكم بين الوالدين وأولادهم وبين الأقرباء وأقربائهم ، وهو الذي يوصى ويفرض ، وهو الذي يحلل ويحرم في كل شيء ، فكما أنه هو الذي يرزق فهو الذي يقسم الميراث بين الناس فمن عنده سبحانه تَردُ التنظيمات والشرائع ، وعن الله يَتَلَقى الناس الأوامر والنواهي بالقبول والرضا والتسليم في أخص شئون حياتهم ، وهو توزيع أموالهم بين آبائهم وذرياتهم وأزواجهم . وهذا هو الدِّين . فنظام الخالق تبارك وتعالى أبر للناس وأنفع لهم وأصلح لهم . فلله الحمد والمنة على نعمة الإسلام وعدالته ، وله الحمد على فضله وإحسانه على البشر.

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ١١

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف : ٥٤

ولكى نعرف نعمة الإسلام في المواريث أذكر لكم نماذج من نظام المواريث في الجاهلية قبل الإسلام:

قال الفخر الرازي رحمه الله ما ملخصه : اعلم أن أهل الجاهلية كانوا يتوارثون بشيئين بالنسب وبالمعاهدة .

أما النَسب فكانوا يورثون الرجال الذين يقاتلون على الخيل ويأخذون الغنيمة ، ويَحْرمون النساء والصغار من الميراث .

وأما العهد فمن وجهين : الحِلْف ، والتبني . أما الحِلْف : فيقول الرجل لصاحبه : « دمي دمك ، وهدمي هدمك ، وترثني وأرثك ، وتُطلب بي وأطلب بك » ، فإذا مات أحدهما كان للحي ما اشترط من مال الثاني ، وحرمت زوجته وأبناؤه وأبواه الميراث .

وأما التبني: فإن الرجل منهم كان يَتَبَنَّى ابن غيره فيُنسب إليه دون أبيه في النسب ويرثه المتبنى.

وأما الجاهلية المعاصرة ، فهناك من يُورِّث مَن لا يرث ، ويحرم مَن يرث ، وهناك من يُورِّث النساء من المنقول ويحرمهن من العقارات ، وهناك مَن يماطل بحق الإناث من الميراث حتى تترك حقها قهراً . وأغْرب من هذا الذين يحرمون أقرباءهم من الميراث ويوصون به للكلاب بدعوى الحرية ، وأن له أن يضع ماله كيف يشاء . ألم يعلم هذا وأمثاله أنه وماله ملك لله وأنه سيعود إلى الله .

فاتقوا الله أيها الناس ، اتقوا الله واشكروه أيها المسلمون ، فإن نعمة الإسلام لا يعدلها نعمة ، تعلَّموا الفرائض فإنه مُيَّسر لمن طلبه ، ولا يُستخنى

<sup>(</sup>۱) انظر تفسير ابن كثير : ۱٦١/٢

عنه ، فما من أحد إلا وسيكون وارثاً ، أو موروثاً ، تدارسوا هذا العلم الفاضل لئلا ينقرض ، فإننا لا نجد في البلد الواحد إلا اثنين أو ثلاثة يعرفون نظام المواريث وحسابها ومناسخاتها وتقسيم التركات تقسيماً مترابطاً دقيقاً :

﴿ وَلْيَخْشَ ٱلَّذِينَ لَوَتَرَّكُواْ مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَةً ضِعَافًا خَافُواْ عَلَيْهِمْ فَلْيَـتَّقُوا ٱللَّهَ وَلْيَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ۞ (١) . اللَّهم بارك لنا في القرآن العظيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ٩

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ تفسير الآية ١٧٦ من سورة النساء ترابط المسلمين بالعدل وإعطاء الحقوق

( الخطبة الثانية )

﴿ ٱلْحَامَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (١) . اللَّهم لا نحصى ثناءً عليك ، أنت كما أثنيت على نفسك .

وأشهد أنّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله : ﴿ لَقَدْ جَآءَ كُمْ رَسُوكُ ﴿ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَاعَنِتُمْ حَرِيضٌ عَلَيْكُمْ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ رَحِيدٌ ﴾ (٣) .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ، ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد .

فإن من فضائل الإسلام ترابط الأسرة وتعاطفها وتراحمها في الحياة وبعد الممات ، فلم تقف عناية الإسلام عند الآباء والأولاد والأزواج ، بل امتد إلى بقية القرابة ولو كانت بعيدة ، ولو كانت قرابة إحسان كولاء المعتق ، بل المسلمون كالأسرة الواحدة ، فالإمام ولي من لا ولي له يعقله ويرثه إن لم يكن له قرابة ، وهذا هو المعمول به في المملكة العربية السعودية وعليه القضاء .

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٢) سورة غافر : ٦٥

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة : ١٢٨

أما الكلالة: فهو الميت ليس له والد ولا ولد، وإنما يرثه إخوته، سواء أكانوا من الأم أو من الأب أو من الأب والأم، فأما الإخوة لأم فبين الخالق تعالى نصيبهم بقوله: ﴿ وَإِن كَانَ رَجُلُ يُورَثُ كَلَالَةً أَوا مَرَأَةٌ وَلَهُ مَأَنُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

فالإخوة لأم يستوي ذَكَرهم وأُنثاهم في الميراث ، ولا تزيد حصصهم عن الثلث .

ضال تائه عن طريق الإسلام .
فاتقوا الله أيها المسلمون ، أعطوا أخواتكم نصيبهن من الميراث ، فإن حبسه سحت وحرام ، أعطوا أخواتكم نصيبهن فإن منعه عار ونار ، ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارَا وَسَيَصَلُونَ كَا اللّهُ عَلَيْ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُلْمُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُل

﴿ إِنَّاللَّهَ وَمَلَكِ كَنَهُ بُصُلُونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ وَاللَّهِ مُعَلِّمُ النَّبِيّ وَامَنُواْصَلُواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْتَسْلِيمًا ۞ ﴿ (٤) .

<sup>(</sup>١) سورة النساء: ١٢

<sup>(</sup>٢) سورة النساء : ١٧٦

<sup>(</sup>٣) سورة النساء : ١٠

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب : ٥٦

#### بِسْمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

۱۳ - تفسير الآية ( ٣٦ ) من سورة النساء (١) ﴿ وَاعْبُدُواْ اللهَ وَلاَ تُشْرِكُواْ بِهِ شَيْئاً ، وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً ... ﴾ ( الخطبة الأولى )

﴿ اَلْمَعُدُسِّةِ رَبِ اَلْمُتَالَمِينَ ﴾ (٢) ، ﴿ اَلْحَمَدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكَيْبَ وَلَيْ يَجْعَلُ لَهُ عِوَجًا ﴾ (٣) .

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له ، إلَه الأولين والآخرين ، ورب الخلق أجمعين .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، إمامُ المتقين ، وقائد الغر المحجلين .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين .

أما بعد . .

فإن التشريعات الإسلامية والتوجيهات في منهج الله إنما تنبثق من أصل واحد ؛ وترتكز على ركيزة واحدة ، تنبثق من العقيدة . وترتكز على التوحيد المطلق لله ، وهذه سمة منهج الإسلام ، لذلك نرى التشريعات يتصل بعضها

<sup>(</sup>١) ألقيت في ١٤٠٧/١١/٧ هـ.

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف : ١

ببعض ، ويتناسق بعضها مع بعض ، ويؤيد بعضها بعضاً ، فمن العقيدة تنبع التصورات الأساسية للعلاقات الكونية والإنسانية ، تلك التصورات التي تقوم عليها المناهج الاجتماعية ، والاقتصادية والسياسة ، والأخلاقية ، في كل الأوقات والمجالات ، فالإيمان يجعل تلك العلاقات قُربة إلى الله تؤديها النفس برغبة وطموح واحتساب ، وهذه السمة الخاصة بمنهج الإسلام واضحة في كل سورة بل في كل آية من القرآن الكريم ، وفي كل ركن من أركان الإسلام ، وفي كل فرع من فروعه ، فهلم بنا نستمع إلى آية من سورة النساء تشتمل على عشرة أحكام ، ونتأمل كيف ربط القرآن تلك الحقوق بالأصل الأساسي الذي يدور عليه التشريع ، وهو العقيدة والتوحيد ، قال تعالى : ﴿وَاعْبُدُوا وَالنَّهُ وَلاَ يَحْبُدُوا وَالْمَسَكِينِ وَالْجَارِ فَي وَالْجَارِ الْجُنْبِ وَالصَّاحِبِ وَالْجَنْبِ وَالْمَسْكِينِ وَالْجَارِ فَي اللَّهُ وَلا لَهُ اللَّهُ وَلا اللَّهَ لا يُحِبُ مَن صَانَ مُخْتَ اللَّهُ فَحُورًا وَالْمَسْكِينِ وَالْجَارِ وَمَامَلَكَتَ أَيْمَنْكُمْ إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُ مَن صَانَ مُخْتَ الافَخُورًا وَالْمَسْكِينِ وَالْمَاحِينِ وَالْمَاحِينَ وَالْمَاحِينَ وَالْمَاحِينِ وَالْمَاحِينِ وَالْمَاحِينِ وَالْمَاحِينَ وَالْمَاحِينَ اللّهَ لا يُحِينُ مَا اللَّهُ وَالْمَاحِينِ وَالْمَاحِينِ وَالْمَاحِينِ وَالْمَاحِينَ وَالْمَاحِينَ وَالْمَاحِينِ وَالْمَاحِينِ وَالْمَاحِينَ وَالْمَاحِينِ وَالْمَاحِينَ وَالْمَاحِينِ وَالْمَاحِينَ وَالْمَاحِينِ وَالْمَاحِينَ وَالْمَامِينَ وَالْمَاحِينَ وَالْمَاحِينَ وَالْمَامِينَ وَالْمَامِينَالِي اللَّالَعُونَ وَالْمَامِينَ وَالْمَامِينَ وَالْمَامِينَ وَالْ

قال القرطبي (٢): أجمع العلماء على أن هذه الآية محكمة ليس منها شيء منسوخ ، فهذه الآية الكريمة اشتملت على عشرة حقوق . سأجمل القول فيها. إن شاء الله :

فأول الحقوق وآكدها وجوباً حق الله تعالى ، وهو توحيده . في ألوهيته وربوبيته وفي أسمائه وصفاته ، وإخلاص العبادة لله بالتزام شرائع دينه اعتقاداً وقولاً وعملاً بالجوارح ، فالله سبحانه هو الخالق الرازق المنعم المتفضل على خلقه في جميع الأزمنة والحالات فهو المستحق أن يُوحَّد ولا يُشرك به أحد .

كما قال النبي ﷺ لمعاذ بن جبل : « أتدري ما حق الله على العباد » ؟ قال : الله ورسوله أعلم ، قال : « أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً » ، ثم

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ٣٦

قال : « أتدري ما حق العباد على الله إذا فعلوا ذلك ؟ . . أن لا يعذبهم » (١) ، فما خلق الله الخلق إلا لعبادته وتوحيده :

#### ﴿ وَمَاخَلَقْتُ ٱلِجِّنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ۞ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رِّزْقِ وَمَاۤ أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ۞ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُواَلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴾ (٢) .

الحق الثاني: الإحسان إلى الوالدين ، فأحق الناس بالإحسان بعد الخالق المنَّان ؛ وبالشكر والتزام البرّ والطاعة من قرن الله الإحسان إليه بعبادته وطاعته ، وقرن شكره بشكره وهما الوالدان .

عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال : قال رسول الله على : « رضا الرّب في رضا الوالدين ، وسُخط الرب في سُخط الوالدين » (٣) . وكفى دلالة على تعظيم حق الوالدين ووجوب برهما والإحسان إليهما أن الله تعالى قرن حقهما بحقه في أكثر من آية في كتابه ، فواجب على الأولاد خدمة أبويهما ، وخفص الصوت عندهما ، ولين الجانب لهما والتلطف بهما وقضاء حوائجهما بدون سآمة ولا تأفف .

الحق الثالث: الإحسان إلى سائر القرابات ذكوراً وإناثاً ، فقراء أو أغنياء ، صغاراً أو كباراً ، والإحسان بذل الندى وكيف الأذى ، والتواصل والتعاطف والتعاون والمشاركة في المشاعر والأحاسيس .

الحق الرابع : الإحسان إلى اليتامى . اليتيم مَن فقد أباه ، وكان دون البلوغ ، فلا يُتْم بعد البلوغ ، والإحسان إلى اليتيم الرأفة به وكفالتُه وحفظ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري : ٩/ ١٤٠ ، وفتح الباري : ٣٤٧/١٣ رقم (٧٣٧٣ ) .

<sup>(</sup>۲) سورة الذاريات : ٥٦ – ٥٨

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في الجامع برقم ( ١٨٩٩ ) في البر والصلة من حديث خالد بن حارث ، حدثنا شعبة عن يعلي بن عطاء عن أبيه عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما ، مرفوعاً وإسناده صحيح ، وأخرجه ابن حبان في الصحيح كما في الموارد برقم ( ٢٠٢٦ ) ، والحاكم في المستدرك : ١٥١/٤ – ١٥٢

ماله ، وتربيتُه وتعليمُه ، ومسح رأسه ؛ روى مسلم رحمه الله عن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : « أنا وكافِلُ اليتيم كهاتين في الجنة » ، وأشار بالشاهد والوسطى (١) ، وقال تعالى : ﴿ وَلَائَقُرَبُواْ مَالَ الْيَتِيمِ إِلَا بِالنِّي بِالشَّاهِد والوسطى (٢) ، ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يَأْكُونَ أَمُولَ اللَّهِ مَا لَا يَعَلَيْهُ اللَّهُ اللّ

الحق الخامس: الإحسان إلى المساكين: بالصدقة عليهم، والقول المعروف والمغفرة، وسدُّ حاجتهم مما آتاك الله أيها الغني، ومن الإحسان إليهم إرشادهم إلى طرق الكسب والعمل وإلى ما يغنيهم عن المسألة.

روي مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال : « الساعي على الأرمَلَة والمسكين كالمجاهد في سبيل الله » (٤) .

الحق السادس: الإحسان إلى الجار القريب: وَٱلْجَارِ ذِى ٱلْقُرْبَى (٥) الذي بابه عند بابك. قال الرازي والقرطبي، وقال ابن كثير: الذي له قرابة (٦).

والحق السابع: الإحسان إلى الجار البعيد ﴿ والجار الجنب ﴾ ، والمقصود الوصية بالجار سواء أكان قريباً أو بعيداً ، وسواء أكان له قرابة أو لا ، وسواء أكان مسلماً أو غير مسلم ، فالجيران ثلاثة : جار له ثلاثة حقوق ، وجار له

<sup>(</sup>١) البخاري في الفتح في الصلات: ٩/ ٤٣٩، ومسلم في الزهد والرقائق برقم (١) البخاري ، وعند مسلم (٢٩٨٣) من حديث سهل بن سعد الساعدي رضي الله عنه ، البخاري ، وعند مسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام : ١٥٢

<sup>(</sup>٣) سورة النساء : ١٠

<sup>(</sup>٤) البخاري في الفتح في الأدب : ٣٦٦/١٠ ، ورواه مسلم برقم ( ٢٩٨٢ ) في الزهد والرقائق من حديث أبي هريرة رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٥) جزء من آية النساء : ٣٦

<sup>(</sup>٦) ذكره ابن كثير في تفسيره : ٢/ ٢٨٠ – ٢٨٥ ، وقد أورد الأحاديث الكثيرة . .

حقان ، وجار له حق واحد ، فالجار ذُو القرابة المسلم : له حق القرابة وحق الإسلام وحق الجوار ، والجار المسلم وليس له قرابة : له حق الإسلام وحق الجوار ، والجار الكافر : له حق الجوار فقط ، دون موالاة ودون اتخاذه بطانة ، والإحسان إلى الجار : بمعنى حُسن العشرة ، وكف الأذى وإعطائه شيئاً مما عندك ، والصبر على الأذى ، وإذا استعانك جارك في غير معصية الله فأعنه ؛ وإن مرض فعده ، وإن مات فاتبع جنازته ، إن أصابه خير سررت وهنأته ، وإن أصابته مصيبة ساءتك وعزيته . ومن حق الجار مناصحته في طاعة الله ، ونَهْيه عن معصية الله وغض البصر وكيف الأذى ؛ فلا يؤمن من لا يأمن جاره بوائقه ، وما زال جبريل عليه السلام يوصي بالجار حتى ظن نبينا أنه سهرائه (۱) .

الحق الثامن : الإحسان إلى الصاحب المرافق ، قيل : الزوجة ، وقيل : الرفيق في السفر ، وكل منهما له حق ، ويشمله النص .

قال ربيعة بن أبي عبد الرحمن : للسفر مروءة ، وللحضر مروءة ، فأما المروءة في السفر فبذلُ الزاد ، وقلةُ الخلاف على الأصحاب ، وكثرة المزاح في غير مَسَاخط الله .

أما المروءة في الحضر: فالإدمان إلى المساجد، وتلاوة القرآن، وكثرةُ الإخوان في الله عَزَّ وجَلَّ .

الحق التاسع: الإحسان إلى المسافر إذا مرَّ بمنزلك ( وابن السبيل ) - السبيل: الطريق - بإعطائه حقه في القرى ، وإرفادِه بما يحتاج إليه في سفره ، والبشاشة في وجهه والتلطف به .

الحق العاشر: الإحسان إلى المماليك ؛ فإنهم أسراء عند مالكيهم:

<sup>(</sup>١) ذكره ابن كثير في تفسيره : ٢٨١/٢ ، وقال : وأخرجاه في الصحيحين من حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما وأحمد في المسند أيضاً .

﴿ وما ملكت أيْمانكم ﴾ ، والإحسان إليهم : إطعامهم مما يأكل السيد وكسوتهم مما يكتسي ولا يُكلَّفون بما لا يطيقون ، والترغيب في تحريرهم .

وكما رُبط أولُ الآية بالله ، رُبط آخرها بالله : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَ الْا فَخُورًا ﴾ (١)

المختال : الذي يَغْمِط حقوق الناس تكبراً وتعاظماً ، والفخور : الذي يُعدد مناقبه ، وأفعاله إعجاباً وترفعاً .

وخص الله الفخر والاختيال هنا ، لأنهما صفتان قد تحملان صاحبهما على الأنفة والتساهل في أداء تلك الحقوق ، فاتقوا الله أيها المؤمنون ، وأدُّوا الحقوق لأهلها وتأدَّبوا بأدب الإسلام : ﴿ فَلَا تَغُرَّنَكُمُ الْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَكَ مَ الْحَيْوَةُ ٱلدُّنْيَكَ مَ الْحَيْوَةُ ٱلدُّنْيَكَ مَ الْحَيْوَةُ ٱلدُّنْيَكَ مَ الْحَيْوَةُ اللَّهُ الْمُعُرِّدُ ﴾ (٢) .

اللَّهم إنَّا نعوذ بك من العجز والكسل ، ومن الجبن والبخل ، ونعوذ بك من الفخر والكبر ومن كل عمل فيه إثم ووزر .

اللَّهم إنَّا نسألك الثبات على الأمر والعزيمة على الرشد ، والفور بالجنة والنجاة من النار .

اللَّهم إنَّا نسألك شفاعة نبينا محمد عَيْكِيَّةٍ فأذن له بالشفاعة فينا .

اللَّهم اغفر لنا ولآبائنا وأمهاتنا ولجميع المسلمين ، والأحياء والميتين ، إنك أنت الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ٣٦

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر : ٥

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### المساجد بيوت الله

( الخطبة الثانية )

﴿ ٱلْعَكَمَدُ لِلَّهِ مَنِ اللَّهِ مِن شُرُورِ أَنفُسنا وسيئات أعمالنا .

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فإن المساجد هي بيوت الله ، أمر الله تعالى برفع شأنها وتطهيرها وتكريمها وتنظيفها من الدنس الحسي والمعنوي ، ومن الإهانة والابتذال ومن كل شيء يُنفِّرُ المصلين ويُشوِّش عليهم . قال الله تعالى : ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَن تُرفَعَ وَيُذَكَرَفِها السَّمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيها بِالْفُدُو وَالْأَصَالِ آلَ رِجَالٌ لَا لَلْهِ بِهِم جِحَرَةً وَلَا بَعْ مَن فَضَالِ آلَ رَجَالٌ لَا لَلْهِ بِهِم جَحَرَةً وَلَا بَعْ مَن فَضَالِهِ عَن ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلُوةِ وَإِينَا إِللهَ الرَّكُونَ يَعَافُونَ يَوْمَا لَنَهَ اللهُ وَاللهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ وَالْإَبْصَدُرُ اللهِ وَإِقَامِ اللهُ المَّسَلَ مَا عَمِلُواْ وَيَزِيدَهُم مِن فَضَالِهِ وَاللهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ وَالْإَبْصَدُرُ اللهِ فَي إِنَّا لَهُ اللهُ ال

وعن واثلة بن الأسقع عن رسول الله ﷺ قال : « جَنَّبوا المساجد صبيانكم ومجانينكم وشراءكم وبيعكم وخصوماتكم ورفع أصواتكم وإقامة حدودكم

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٢) سورة النور : ٣٦ – ٣٨

وسل سيوفكم ، واتخذوا على أبوابها المطاهر وجمروها في الجُمع » ، (رواه ابن ماجه بإسناد فيه ضعف ) ، لكن معناه صحيح ، فإن المساجد إنما بنيت لذكر الله وعبادته ، ولم تبن دوراً للحضانة ولا ملعباً للأطفال ، ولا سوقاً للتكسب ، فما بال بعض الناس يأتون بأطفالهم الصغار إلى المسجد ، وهم لا يعقلون صلاة ولا يعرفون حُرْمة المسجد ، ثم يطلقونهم كأنهم في دارهم يلعبون ويصرخون ويدورون بين الصفوف ويشغلون المصلين ويزعجون العابدين ويشوِّشون على الخاشعين ؟

ما بال بعض النساء تأتي إلى المسجد بسرب من الأطفال تطلقهم في بيت الله ينجسون مصلى المسلمين ، ويقذرون مواضع أنوفهم وجباههم ؟

منظر بشع ، وريح قذر ، وسوء أدب في بيت الله ، وإيذاء للمؤمنين . وصلاة المرأة في بيتها خير لها .

كان أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه إذا رأى صبياناً يلعبون في المسجد ضربهم بالمخفقة وهي الدرة ، وكان يفتش المسجد بعد العشاء فلا يترك فيه أحداً .

وسمع أمير المؤمنين عمر رجلين يرفعان أصواتهما في هذا المسجد فدعاهما ، وقال : مَن أين أنتما ؟ قالا : من أهل الطائف ، قال : لو كنتما من أهل البلد لأوجعتكما ، ترفعان أصواتكما في مسجد رسول الله ﷺ ؟!

فاتقوا الله أيها المسلمون ، تعاونوا على البر والتقوى ، لقد وضع أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه نظاماً للمسجد فاتبعوه ونفذّوه ، وعظّموا بيت الله وطهروه حساً ومعنى ، ولا يجوز التهاون والتساهل في حق المسجد ولا المجاملة بما فيه إهانته وإيذاء المصلين .

﴿ إِنَّاللَهُ وَمُلَكِمِكَ مَكُونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ صلوا عليه مَامَنُواْ صَلَوْاعَلَيْهِ وَسَلِمُوانَسْلِيمًا ۞ ﴿ (١)

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: ٥٦

### بِسْمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

# ١٤ - تفسير الآية ( ٩٢ ) من سورة النساء (١) ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِن أَن يَقْتُلَ مُؤْمِناً إِلاَّ خَطاً ... ﴾

( الخطبة الأولى )

﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (٢) . شرع الحدود رحمة للعالمين ، وزجراً للفاسقين ، وعقوبة للمجرمين ، ﴿ لَآ إِلَهُ إِلَّاهُوَ ٱلرَّحْمَنُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ (٣)

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له ، خلق الإنسان ويعلم ما توسوس به نفسه (٤) ، وهو أعلم بما يصلحه ويحفظ حقوقه .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، بلَّغ رسالة ربه ونَصَحَ لأُمَّته وجاهد في الله حق جهاده .

اللَّهم صلِّ على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه وسلِّم تسليماً كثيراً .

أما بعد . .

فإن علاقة المسلم بأخيه المسلم علاقة أخوية عالية عزيزة . فليس في رغبات الدنيا ما يوهن قوتها ، ولا ما يقطع حبل صلتها ، ولا ما يعكر صفوها . ولهذا أمر الرسول عليه بأسباب الألفة ونهى عن أسباب الفرقة ، فقال

<sup>(</sup>١) ألقيت في ١٤١٣/٧/١٥ هـ.

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) جزء من آية البقرة : ١٦٣

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية ١٦ من سورة ق .

صلى الله عليه وسلم: « لا تحاسدوا ، ولا تناجشوا ، ولا تباغضوا ، ولا تدابروا ، ولا يبع بعضكم على بيع بعض ، وكونوا عباد الله إخواناً ، المسلم أخ المسلم لا يظلمه ولا يحقره ولا يخذله (١) التقوى ههنا - ويشير إلى صدره ثلاث مرات - بحسب امرىء من الشر أن يحقر أخاه المسلم ، كل المسلم على المسلم حرام دمه وماله وعرضه » ( رواه مسلم ) (٢) ، وأكثر ما يثير الضغائن ويسبب الحقد قتل النفس التي حرَّم الله بلاحق ، وقد ثبت بنص الكتاب والسنَّة تحريم قتل النفس المعصومة إلا بالحق ، فقال تعالى : ومَاكان لِمُوِّمِن أَن يَقْتُلُ مُوِّمِنَا إِلَّا خَطَعًا (٣) ، وقال سبحانه : ﴿وَمَن يَقْتُلُ مُوِّمِنَا إِلَّا خَطَعًا (٣) ، وقال سبحانه : ﴿وَمَن يَقْتُلُ مُوْمِنَا إِلَّا خَطَعًا (٣) ، وقال سبحانه : ﴿وَمَن يَقْتُلُ مُوْمِنَا إِلَّا خَطَعًا (٣) ، وقال سبحانه : ﴿وَمَن يَقْتُلُ مُوْمِنَا إِلَّا خَطِيمًا ﴿ (٤) .

وثبت في الصحيحين من حديث أبي بكرة نُفَيْع بن الحارث رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال : « فإن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في بلدكم هذا في شهركم هذا ، وستلقون ربكم فيسألكم عن أعمالكم ، ألا فلا ترجعوا بعدي كفاراً يضرب بعضكم رقاب بعض » (٥) . وقد نص القرآن على أن القتل نوعان : خطأ ، وعمد (٦) ،

<sup>(</sup>١) مسلم برقم عام ( ۲٥٨٠ ) البر والصلة من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، باب : تحريم ظلم المسلم وخذله واحتقاره ودمه وماله وعرضه رقم ( ٢٥٦٤ ) ، كتاب « البر والصلة » ، وأحمد في المسند : ٢٧٧/٢ ، وابن ماجه ( ٣٩٣٣ ) ، والفقاعي في مسند الشهاب ( ٩٣٩ ) ، ورواه ابن حبان من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٣) سورة النساء : ٩٢

<sup>(</sup>٤) سرة النساء: ٩٣

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى حديث ابن عباس رضي الله عنهما ، أخرجه البخاري برقم ( ١٧٣٩ ) الحج ، باب ( ١١٢ ) الخطبة أيام منى : ٣/ ٥٧٣ الفتح ونحوه حديث نفيع بن الحارث أبي بكرة رضي الله عنه ، البخاري برقم ( ١٧٤١ ) الحج ، ونحوه مسلم : الإيمان برقم ( ١١٨) من حديث جرير رضي الله عنه وليس في مسلم من حديث نفيع بن الحارث .

<sup>(</sup>٦) إشارة إلى الآية ٩٢ من سورة النساء .

فالخطأ: أن يعمل الإنسان عملاً يباح له كأن يرمي غرضاً أو صيداً ، أو يسوق سيارة فيحصل فيها خلل أو يصادفه في الطريق عارض فيصيب إنساناً مسلماً بدون قصد وبدون إرادة فيموت المصاب بسببه .

وقتل الخطأ هو الممكن وقوعه من المسلم على المسلم ، فإن وجود الأخ في الله بجوار أخيه نعمة من الله يحصل بها التعاون على البر والتقوى ، فلا يُتَصوَّر أن يزيل المسلم هذه النعمة برغبته وإرادته .

وأما الدِّية ففيها تسكين ثائرة النفوس ، وتطمين المفجوعين ، وتعويض بعض ما فات من نفع المقتول ، وهي على العاقلة مقسطة ثلاث سنوات تخفيفاً وتحقيقاً للتضامن وتعاوناً على نوائب الحياة . ومع هذا يُلوِّح القرآن الكريم بالعفو عن الدِّية : ﴿ إِلا أَنْ يَصِدَقُوا ﴾ (٢) ، ففي العفو

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ٩٢

<sup>(</sup>۲) إشارة إلى قوله تعالى في سورة النساء ، ( الآية رقم ۹۲ ) ، راجع تفسير ابن كثير رحمه الله تعالى : ۳۲/۳۰۰ – ۳۹۲ ، فقد استوعب الموضوع بالروايات الكثيرة فللّه دره رحمه الله .

إحساس القاتل بالتسامح فتطمئن نفسه ، وفيه تعاون مع العاقلة وتعاطف .

الحالة الثانية: أن يقع القتل الخطأ على مؤمن أهله محاربون للإسلام معادون للمسلمين، أي غير معاهدين، ففي هذه الحالة تجب الكفارة فقط ولا تُدفع لهم الدية لئلا يستعينوا بها على المسلمين وليس لهم حق الاسترضاء وجبر الخاطر.

الحالة الثالثة : أن يقع قتل الخطأ على مؤمن أهله معاهدون عهد هُدنة أو عهد ذمة ، ففي هذه الحالة تجب الكفّارة والدِّية كما نصت الآية الكريمة (١) .

أما قتل العمد: فهو أن يقصد المكلف من يعلمه معصوم الدم فيضربه ، بما يغلب على الظن موته به ظلماً وعدواناً ، كأن يضربه بعيار ناري أو بسيف أو رمح أو سكين أو بمثقل أو يقتله بسحر أو سم ، أو يجعل في المجمع العام متفجرات أو مواد سامة من أجل الإخلال بالأمن والإساءة إلى فرد أو أفراد ، أو يقصد نزع الثقة وتحريش العامة . فهذه الأعمال التي يحصل بسببها قتل فرد أو أفراد أو جماعة فاعله قاتل عمداً داخل تحت قوله تعالى : ﴿وَمَن يَقْتُلُ مُوْمِنَ مُنْ مُنْ مُنْ اللهُ عَلَيْهِ مُوْمِن مُنْ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَعَ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَعَ اللهُ عَلَيْهُ وَلَعُ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَعَ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَعَ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَعَ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَعَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَ مَنْ اللهُ اللهُ وَلَعَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَ مَنْ اللهُ وَلَعَ اللهُ وَلَعَ اللهُ عَلَيْهُ وَلَعَ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَعْ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَعْ مَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَعْ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَعْ مَا عَلَيْهُ وَلَعْ مَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَعْ مَا عَلَيْهُ وَلَعْ مَا عَلَيْهُ وَلَعْ مَا عَلَيْهُ وَلَعْ مَا عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَعْ مَا عَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلِهُ عَلَيْهُ وَلَعْ وَلَعْ عَلَيْهُ وَالْعَلَاقُوا عَلَيْهُ عَاهُ مَا عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ

، والقاتل عمداً فاسق خارج عن طاعة الله وطاعة رسوله ﷺ وعمله من أكبر الكبائر .

ولعظم جريمة قتل العمد و قُبحها وسوء مَغَّبتها قُرنت بالشرك في أكثر من آية ، كقوله تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ لَايَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهُاءَا خَرَوَلَايَقَتُ لُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّهِ إِلَىٰهُاءَا خَرَوَلَايَقَتُ لُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّهِ عِلَى اللَّهِ إِلَىٰهُا اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَىٰ الللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ الللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ الْعَمِلَ الللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ الللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللللَّهُ إِلَىٰ الْمُعْلَىٰ الللَّهُ إِلَىٰ الللَّهُ إِلَىٰ الْمُعْلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ الْمُعْلَىٰ الللَّهُ إِلَىٰ الْمُعْلَىٰ الْمُؤْلِقُ الللَّهُ إِلَىٰ الْمُعْلَىٰ الللَّهُ إِلَىٰ الْمُعْلِقُ الللَّهُ إِلَىٰ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلَىٰ الللّهُ اللَّهُ إِلَىٰ الْمُعْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَىٰ الللّهُ اللَّهُ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلِمُ الللّهُ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلَى الْمُعْلَىٰ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَىٰ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَىٰ الْمُع

<sup>(</sup>١) الآية (٩٣) من سورة النساء .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء : ٩٣

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان : ٦٨

يَكُفُرُونَ بِنَايِنَتِٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيِّنَ بِغَيْرِحَقِّ وَيَقْتُلُونَ ٱلَّذِينَ يَعْمُرُونَ بِاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّ

وقتل العمد محرّم بنص الكتاب والسُنَّة ولا يفعله مسلم بمسلم إلا مَنْ زاغ قلبه وحق عليه العذاب. للآية المتقدمة: ﴿ وَمَن يَقْتُ لَ مُؤْمِنَ لَكُ مُؤْمِنَ لَكُ مُؤْمِنَ لَكُ مُؤْمِنَ لَكُ مُؤْمِنَ لَكُ مُؤْمِنَ لَكُ مُؤَمِنَ لَكُ مُؤَمِنَ لَكُ مُؤَمِنَ لَكُ مُؤْمِنَ لَكُ مُؤْمِنَ لَكُ مُؤْمِنَ لَكُ مُؤْمِنَ لَكُ مُؤْمِنَا لَا يَعْمَدُ اللّهِ مُؤْمِنَ لَكُ مُؤْمِنَا لَا يَعْمَدُ اللّهِ مُؤْمِنَ لَكُ مُؤْمِنَا لَكُ مُؤْمِنَا لَكُ مُؤْمِنَا لَا يَعْمَلُهُ اللّهُ مُؤْمِنَا لَكُ مُؤْمِنَا لَعُلْمُ اللّهُ لَا لَا لَعْمَلُوا لَعْمِلُكُوا لَعْلَقَالِهُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَا لَعْلَقَالِمُ لَعْلَمُ لَا لَكُلُوا لَعْلَمُ لَوْمُ لَقَلَّالِمُ لَمُ لَكُونَا لَكُونَا لَعْلَمُ لَلْكُلُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَكُونَا لَكُونَا لَعْلَمُ لَا لَعْلَمُ لَلْكُونَا لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَكُونَا لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَا لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَا لَعْلَمُ لَا لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَا لَعْلَمُ لَا لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَا لَعْلَمُ لَمُ لِعِلْمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لِمُ لَا لِعِلْمُ لَعْلَمُ لِمُ لَا لَعْلَمُ لِلْمُ لَعْلَمُ لِمُ لَا لِمُنْ لِلْعُلِمُ لَعْلَمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْعِلَمُ لَمِنْ لَمْ لَعْلَمُ لِمُ لِمُنْ لَا لَعْلَمُ لِمُوالِمُ لِمُ لَمِنْ لَمِنْ لَا لَعْلَمُ لَا لَعْلَمُ لِمُ لَعْلِمُ لَمُ لَعْلَمُ لَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَا لَعْلَمُ لَمُ لَعْلَمُ لَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لِمُ لَا لَعْلَمُ لَمُ لَعْلَمُ لِمِنْ لَا لَعْلَمُ لِمِنْ لَمِنْ لَا لَعْلَمُ لِمِنْ لَمِنْ لَا لَعْلَمُ لِمِنْ لَمِنْ لِعِلَمُ لِعِلْمُ لِعِلَمُ لَمِنْ لِمِنْ لِعِلَمُ لِمِنْ لَا لَعْلَمُ لِعِلْمُل

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : « المسلم أخو المسلم لا يخونه ولا يكذبه ولا يخذله ، كل المسلم على المسلم حرام : عرضه وماله ودمه ، التقوى ههنا ، بحسب إمرئ من الشر أن يحقر أخاه المسلم » ( رواه الترمذي وحسنه ) (۳) .

وعند مسلم : « كل المسلم على المسلم حرام : دمه وماله وعرضه » (3) .

وعن سهل بن حُنيف أن أمير المؤمنين عثمان بن عفانَ رضي الله عنه أشرف يوم الدار (أي على الخوارج الذين جاءوا لقتله) ، فقال : «أنشدكم بالله أتعلمون أن رسول الله على الخوارج الذين جاءوا لوتله مسلم إلا بإحدى ثلاث : ونا بعد إحصان ، أو كفر بعد إسلام ، أو قتل نفس بغير حق فقُتل به » ؟ فوالله ما زنيت في جاهلية ولا إسلام ، ولا ارتددت مُنذ بايعت رسول الله على ولا قتلت ألنفس التي حرَّم الله ، فَبِمَ تقتلونني » ؟ (٥) .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : ٢١

<sup>(</sup>٢) سورة النساء : ٩٣

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي برقم ( ٢١٥٨ ) ، وقال : حديث حسن وهو من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد : ١/١٦ ، ٦٢ ، والنسائي : ٩٢ ، ٩٢ ، وأحمد أيضاً في فضائل الصحابة ( ٧٥٤ ) ، والترمذي ( ٢١٥٨ ) ، وقال : حديث حسن ، ومسلم في الصحيح وهو من حديث أبي هريرة رضي الله عنه برقم ( ٢٥٦٤ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في الصحيح برقم ( ٢٧٧٨ ) الوصايا وهو من حديث أبى عبد الرحمن سهل بن حنيف بن واهب الأنصاري رضي الله عنه .

وقال الحافظ ابن كثير رحمه الله عند قوله تعالى : ﴿ وَمَنْ يَقْتُلُ مُؤْمِنًا مَا مُعْمَدًا ﴾ . . . . الآية : هذا تهديد شديد ووعيد أكيد لمن تعاطى هذا الذنب العظيم (١) .

وموجب قتل العمد القصاصُ في الدنيا ووعيد في الآخرة. قال تعالى:

﴿ يَمَا يُهَا اللَّذِينَ اَمَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْمَنْلِي ﴿ وَالَ : ﴿ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيْوَةٌ يَكَأُو لِي الْأَلْبَبِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ (٣) ، وقال تعالى : ﴿ وَكَنْبَنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسِ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْرَ فَي إِلْفَيْنِ وَالْأَنْفَ بِعَالَى : ﴿ وَكَنْبَنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسِ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْرَ فَي إِلْمَا لَا أَذُنِ وَاللَّاسَ فَي الْمَنْفِ وَالْمَاكُ وَاللَّهُمُوحَ قِصَاصٌ ﴾ (٤) .

وفي الصحيحين عن أنس أن يهودياً رضَّ رأس جارية بين حجرين فأُتي به فاعترف ، فأمر به رسول الله ﷺ فرُضَّ رأسه بالحجارة (٥) . وعن أنس أنَّ الربيع عمة أنس بن مالك كسرت ثنية جارية من الأنصار ، فأمر النبي ﷺ بالقصاص ، فرضى القوم وقبلوا الأرش (٦) .

<sup>(</sup>۱) راجع تفسير ابن كثير رحمه الله تعالى : ۳۲۱ / ۳۲۲ – ۳۲۲

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ١٧٨

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ١٧٩

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة : ٥٤

<sup>(</sup>٥) البخاري برقم ( ٢٤١٠) : ٥/ ٧٠ الفتح ، ومسلم في الصحيح كتاب « القسامة » ، باب : ثبوت القصاص في القتل بالحجر وغيره : ٣/ ١٦٧٢ ، ولفظه عن أنس بن مالك أن جارية وُجد رأسها قد رُض بين حجرين فسألوها : مَن صنع هذا بك ؟ فلان " فلان " حتى ذكروا يهوديا فأومأت برأسها ، فأخذ اليهودي فأقر فأمر به رسول الله عليه أن يُرض رأسه بالحجارة : ١/ ١٣٠٠، مسلم كتاب « القسامة » ، باب : إثبات القصاص في الأسنان وما في معناها : ١٣٠٢/٣ رقم ( ١٦٧٥ ) .

<sup>(</sup>٦) البخاري برقم ( ٢٨٠٦ ) الجهاد باب ( ١٢ ) .

وقد رغَّب الكتاب والسُّنَّة في العفو عن القصاص . قال تعالى : ﴿ فَمَنْ عُفِى لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَى الْمُعَالِي الْمُعَرُوفِ وَأَدَاءُ إِلَيْهِ بِإِحْسَانِّ ذَالِكَ تَخْفِيفُ مِن رَبِّكُمُ وَرَحْمَةً ﴾ (١)

وروى الترمذي رحمه الله عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن رسول الله ﷺ قال : « مَن قَتَل متعمداً دُفِعَ إلى أولياء المقتول ، فإن شاؤوا قتلوا وإن شاؤوا أخذوا الدِّية » ، وقال : « وما صالحوا عليه فهو لهم » (٢) .

وإذا تمالاً جماعة على قتل مسلم عدواناً اقتص منهم لما روى مالك عن سعيد بن المسيّب أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قتل خمسة أو سبعة بنفر واحد قتلوه غيلة ، وقال عمر : لو تمالاً عليه أهل صنعاء لقتلتهم (٣) ، وإذا أمسك إنسان وقتل آخر قُتل القاتل وحبيس الممسك حتى يموت لأنه حبس المقتول إلى الموت فيُحبس إلى الموت (٤) .

وهناك نوع ثالث لم يذكر في الآيات لكن ذكر في السُنَّة وهو شبه العمد ، وهو أن يقصد المكلف معصوماً فيضربه بما لا يقتل غالباً فيموت ، فقصد الفتل غير موجود ، وقصد الفعل موجود كأن يضربه بعصى خفيفة ، أو يلكزه بيده مع غير مقتل فيموت فهو شبه عمد ، لم يكن عمداً لانتفاء قصد القتل ، ولم يكن خطاً لوجود قصد الفعل ، فصار شبه عمد .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٧٨

<sup>(</sup>٢) الترمذي برقم ( ١٣٧٨ ) ، وهو من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده وإسناده حسن .

<sup>(7)</sup> مالك في الموطأ كتاب « العقول » ، باب : ما جاء في الغيلة والسحر : 77.7 ومن طريق مالك أخرجه الشافعي : 1/.87 » ، وعنه البيهقي : 1/.87 » ، 1/.87 السنن الكبرى ، ورواه الدارقطني ( 87.7 ) من وجهين آخرين عن يحيي بن سعيد به ورجاله رجال الشيخين .

<sup>(</sup>٤) الكشاف : ٥/٤/٥ ، كشاف القناع عن متن الإقناع .

وموجب شبه العمد دِّية مغلظة ولا قود ، لما روي أبو داود عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن رسول الله ﷺ قال : « عقل شبه العمد مُغلَّظ مثلُ عقل العمد ولا يُقْتَل صاحبه (١) .

ومن قَتَل مورثه عمداً أو خطأ حُرِم الميراث ، ومن تَطَبَّب وهو غير معروف بالطب ضمن ما أتلفه » .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، فإن الدماء سيقضي فيها يوم القيامة فاحترزوا منها .

# ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ فَوَلَا سَدِيدًا ﴿ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَا اللَّهِ يَعْلِمُ اللَّهُ وَيُعْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ۚ ﴿ ٢ ) .

اللَّهم بارك لنا في القرآن العظيم وانفعنا بما فيه من الآيات والذكر الحكيم واغفر لنا .

\* \*

<sup>(</sup>١) مشكاة المصابيح : ٢/ ٢٧١ ، أبو داود في السنن برقم ( ٤٥٦٥ ) وإسناده حسن .

<sup>(</sup>۲) سورة الأحزاب : ۷۰ - ۷۱

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### إفشاء السلام

( الخطبة الثانية )

﴿ اَلْحَـمْدُ بِلَهِ رَبِ الْعَــُلَمِينَ ﴾ (١) ، أنزل الكتاب تبياناً لكل شيء وهدى وبشرى للمؤمنين (٢) .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ، أرسل رسوله بالهدى ودين الحق (٣) بشيراً ونذيراً (٤) .

وأشهد أن سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، علَم أُمَّته الآداب والفضائل ليكونوا شهداء على الناس (٥) .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ، ومَن اهتدى بهَدْيه واتبع سبيله .

أما بعد . .

فإن مِن هَدُى نبينا محمد ﷺ إفشاء السلام وهو دعاء بالسلامة من المصائب والآفات وهو تبادل التوادد بين المسلمين وشعار خاص بهم وتحيتهم عند اللقاء والفراق .

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ٨٩ من سورة النحل .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٣٣ من سورة التوبة .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية ١١٩ من سورة البقرة ، وسبأ : ٢٨ ، وفاطر : ٢٤

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى الآية ١٤٣ من سورة البقرة .

والسلام اسم من أسماء الله (۱) ، وهو للمسلم على المسلم ، فيُسلِّم على مَن يعرفه ومَن لا يعرفه ، وتسليم القليل على الكثير ، والراكب على الماشي ، والماشي على القاعد ، والصغير على الكبير (۲) ، وذلك من حق المسلم على أخيه المسلم ، ولا يُبدأ بالسلام من عُرِف بالفسق .

وأما سلام الرجال على النساء ، وسلام النساء على الرجال فلا يشرع إلا إذا أُمنت الفتنة ، كأن تكون المرأة كبيرةً أو برزة فيُشرع السلام إذاً . لما روى البخاري رحمه الله أن عجوزاً كانت تسقى شراباً طيباً ، فيأتيها بعض الصحابة رضي الله عنهم فيُسلِّمون عليها وتسقيهم (٣) .

وأخبر النبي ﷺ عائشة أن جبريل عليه السلام يُقْرؤها السلام (٤) ، أما إذا لم تُؤمن الفتنة بأن تكون أجنبية شابة فيُكره السلام ويحرم النظر إليها (٥) .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري تعليقاً على الاستئذان ، الباب (٣) : ١٢/١١ - ١٣ الفتح .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، أخرجه البخاري برقم ( ١٦٣١ ) الاستئذان باب ( ٥ ) ، ونحوه مسلم في الصحيح : السلام ، الحديث الأول خاص .

<sup>(</sup>٣) البخاري برقم ( ٦٢٤٨ ) الاستئذان ، الباب ( ١٦ ) ، باب : تسليم الرجال على النساء والنساء على الرجال ، وهو من حديث سهل بن سعد الساعدي رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٤) البخاري ، كتاب « فضائل الصحابة » ، باب : فضل عائشة رضي الله عنها ( ٣٧٦٨ ) ، ومسلم : كتاب « فضائل الصحابة » ، باب : فضل عائشة رضي الله عنها ( ٣٤٤٧ ) ، والترمذي ( ٣٨٨١ ) ، وقال : هذا حديث حسن صحيح ، وابن أبي شيبة في المصنف ( ١٣٣٣١ ) ، وأخرجه الإمام أحمد : ٦/٥٥ ، ٧٤ ، ٨٨ ، ١١٢ ، ١٧١ من عدة طرق .

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى حديث الفضل بن عباس رضي الله عنهما ، البخاري برقم (١٨٥٥) الفتح : ٤/٧٦

ويُسلِّم الرجل على أهله إذا دخل البيت ، وإذا سلَّم أهل الذمة ردَّ عليهم كما رد النبي ﷺ فقال : « وعليكم » (١) .

والقيام والمصافحة مشروعة للرجال ، وإذا سلَّم الرجل على امرأة من محارمه صافح وإن شاء قبَّل رأسها .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، تأدَّبوا بآداب الإسلام وأفشوا السلام بينكم تَحَابُّوا .

﴿ إِنَّاللَهُ وَمَلَيْهِ كَنَهُ بُصُلُونَ عَلَى ٱلنَّيِّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيكَ وَامَنُواْ صَلَّوُا عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ۞ (٢)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث عائشة رضي الله عنها ، البخاري برقم ( ٦٣٥٦ ) الاستئذان الباب ( ٢٢ ) ، الفتح : ١١/١١

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب : ٥٦

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

10 - تفسير الآيات (100 - ١١٢) من سورة النساء (١) ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُم بَيْنَ النَّاسِ .... ﴾ ( الخطبة الأولى )

· (٢) ﴿ تَعِينُونَةِ الْمُعَالَمِينَ ﴾ (٢)

وأشهد أنَّ لا إلَه إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله الطاهر الأمين .

صلى الله وسلَّم عليه وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فأوصيكم وإياي بتقوى الله تعالى ، ثم تعالوا نتدبر هذه الآيات المحكمات من سورة النساء ونتفهم شيئاً من معانيها ومدلولاتها ، لعل الله أن يفقهنا وأن ينفعنا : « أعوذ بالله من الشيطان الرجيم »

﴿ إِنَّا أَنَّ لَنَا ٓ إِلَّكَ ٱلْكِئَبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُمْ بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَا آرَنك ٱللَّهُ وَلَا تَكُن لِلْخَابِنِينَ خَصِيمًا ﴿ وَٱسْتَغْفِرِ ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ وَلَا تُجَدِلُ عَنِ ٱلَّذِينَ يَغْتَانُونَ أَنفُسَهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ مَن كَانَ خَوَّانًا أَشِمًا ﴿ يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱللَّهِ وَهُو مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَىٰ مِنَ ٱلْقُوْلِ وَكَانَ

<sup>(</sup>١) ألقيت في سنة ١٣٩٩ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

الله بِمَايَعْمَلُونَ مُحِيطًا آنَ هَنَا اللهُ عَنَهُمْ فِوْمَ الْقِيْمَةِ أَمْ مَن يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا آنَ وَمَن فَمَن يُحِيدُ لُ اللهَ عَنْهُمْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ أَمْ مَن يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا آنَ وَمَن يَعْمَلُ سُوّءًا أَوْ يَظٰلِمْ نَفْسَهُ أَثُمَ يَسْتَغْفِرِ اللّهَ يَجِدِ اللّهَ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ () فَمَن يَكْسِبُ إِثْمَا فَإِنَّمَا يَكْسِبُ أَهُ عَلَى نَفْسِهِ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ () فَمَن يَكْسِبُ إِثْمَا فَإِنَّمَا يَكْسِبُ أَمْ عَلَى نَفْسِهِ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ () فَمَن يَكْسِبُ خَطِيّعَةً أَوْ إِثْمًا فَإِنّمَا يَكْسِبُ فَقَدِ احْتَمَل بُهُ تَناوَ إِثْمَا مُعْلِيمًا وَمَن وَمَن وَمَن يَكْسِبُ خَطِيّعَةً أَوْ إِثْمًا فَإِنْمَا يَكْسِبُ أَنْ فَقَدِ احْتَمَل بُهُ تَناوَ إِثْمَا مُعْلِيمًا وَمَن وَمَن اللهُ ﴿ () يَكْسِبُ خَطِيعَةً أَوْ إِثْمًا فَإِنْمَا يَكُسِبُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ (؟) بَصُولُ النقري واللهِ عَلَى اللهُ اللهُ (؟) بصوف النظر عن سبب النزول الذي ذكره الحافظ ابن كثير رحمه الله (؟) وغيره ، فإن العبرة بعموم اللهظ لا بخصوص السبب ، وإن كان الخطاب للرسول ﷺ فهو خطاب لجميع الناس في أصول التشريع وفروعه . وهذه الأيات مرتبطة بعضها ببعض في المعاني والترتيب والأحكام .

فالآية الأولى تبيِّن الحكمة من إنزال الكتاب ، وهي الفصل بين المتحاكمين بالعدل بما يوصل الحق المسلوب البيِّن لمستحقه دون الالتفات إلى أي اعتبار آخر في أحد المتحاكمين كالقرابة والمودَّة أو ضدهما ، وكالقوة والضعف أو الشرف والوضاعة .

كما تنهي الآيةُ الحاكمَ عن اتباع أي قول وعمل يراد منه محاولة قلب الحق إلى باطل ، وعن الركون إلى الذين يستخفون بالكذبُ والبهتان .

والآية الثانية ترشد إلى طريق النجاة وسلم السلامة ، وهو الاستغفار والاعتراف بالخطأ والتقصير في جانب الله تبارك وتعالى ، فلا معصوم إلا مَن عصمه الله ، ورحمةُ رب العالمين هي شاطيء النجاة .

والآية الثالثة تبيّن أن الخائنين ليست لهم مكانة عند الخالق تعالى ، بل هم

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ١٠٥ - ١١٠

<sup>(</sup>٢) سورة النساء : ١١١ - ١١٢

<sup>(</sup>٣) ذكر ذلك الإمام ابن كثير رحمه الله تعالى في تفسيره: ٣٨٩/٢، نقلاً عن تفسير ابن جرير الطبري بإسناده الصحيح في سبب نزول هذه الآية الكريمة من سورة النساء موقوفاً على عبد الله بن مغفل بن عبيد بن فهم المزني رضي الله عنه، وله حكم الرفع وهو سبب خاص ولكنه عام في جميع مثل هذه الحالات.

ممقوتون لا يحبهم الله ، وتنهي عن الاعتذار لهم والمحاجة عنهم ، وسواء أكانت خيانتهم بالمعاصي اللازمة التي يخص ضررها بصاحبها مثل الكفر والتكبر فضرها يعود عليهم ، أو بالمعاصى المتعدية مثل سرقة الأموال والاعتداء عليها ، أو هتك الأعراض أو سفك الدماء ، أو نقض العهد وخفر الأمانة ، أو الإخلال بالأمن والاستقرار فضرر معاصيهم يصل إلى غيرهم ، فأولئك وإن كانوا يخونون غيرهم فقد خانوا أنفسهم ، لأنهم خرجوا بها عن منهج الإسلام وعن سبيل المؤمنين فعرضوا أنفسهم للعقاب في الدنيا ولسخط الله وعذابه في الآخرة .

والآية الرابعة: تكشف السلوك السيء الذي يتبعه الخونة ، وتبين قصور نظرهم ودناءة نفوسهم وقلَّة إيمانهم وقلَّة إدراكهم لحقائق الأمور ، فهم يستترون بأعمالهم من الناس خشية المقت والعقوبة في الدنيا ، ولكنهم لا يستخفون من الله ولا يخافون من سخطه ، وهو المطلع عليهم والقاهر لهم والمسيطر عليهم فلا يخرجون من قبضته ، إنه تصوير لتلك الحال التي تورث الذلة والمهانة والحقارة لأنها دليل على الضعف النفسي وانحراف السلوك وانقلاب الفطرة .

والآية الخامسة: تفضح الذين يتوكلون عن المجرمين ويدافعون عنهم بدون حق ويحاولون قلب الباطل حقاً وقلب الحق باطلاً ، وتبين أن مجادلتهم لا تجدي شيئاً ، فلا بد أن تنكشف وتضمحل ، وإنما هي مجادلة في الدنيا ، وهي زائلة وما فيها ولا ميزان لها عند الله ، وإنما الأمر الذي يستدعي الاهتمام هو أمر الآخرة دار البقاء والدوام ، دار الجزاء والحساب ، وفي ذلك اليوم يفر المرء من أخيه وأمه وأبيه وصاحبته وبنيه (١) ، فلا يجدون أحداً يجادل عنهم ولا يتوكل عليهم ﴿ لِكُلِّ آمْرِي مِنْهُمْ يَوْمَ يِنْهِ شَأَنَّ يُعْنِيهِ ﴾ (٢) ، ولأن الله سبحانه يعلم عملهم وخيانتهم فلا محل للتمويه والتزوير .

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الآيات ٣٤ - ٣٦ من سورة عبس .

<sup>(</sup>۲) سورة عبس : ۳۷

والآية السادسة: تعقب على ما تقدم وتفتح باب الأمل والرجاء بعد هذا العتاب والتهديد والتخويف للخائنين ووكلائهم، وبعد أن عرضت نتائج أعمالهم: رغبهم الله في التوبة وطلب العفو من الله، وأخبرهم بأنه واسع الرحمة والمغفرة، وأن باب التوبة مفتوح على مصراعيه حتى تطلع الشمس من مغربها (۱)، فهو سبحانه حي قيوم قريب يجيب دعوة الداعين (۲)، ويفرح بتوبة التائبين (۳) بدون قيد ولا شرط وبدون واسطة أحد، لا نبي مرسل ولا ملك مقرب ولا عبد صالح.

والآية السابعة: تُعقِّب أيضاً على ما تقدم فهي تقرر فردية المسئولية على الجاني ، وتصور حقيقة تحمل الجزاء ، فهي تبعث المجرم والخائن على الخوف والقلق حتى لو أخفى جزيمته أو فر بها أو رمى بها بريئاً ، وفي نفس الوقت تبعث الفرح والاطمئنان في نفس البريء إذا عرف أنه لا يُعاقب على إثم غيره ، فليست هناك معصية يقع إثمها على غير العاصي : ﴿ وَلَا نُزِرُ وَازِرَهُ مُورَدُ أُخُرِي ﴾ (٤) ، وليس هناك توبة تنفع غير التائب .

والآية الثامنة : تصورً الجريمة المركبة والخيانة المضاعفة ، فالذي يعمل الخطيئة ثم يرم بها بريئاً ، فقد احتمل ثقلين عظميين كالجبلين الكبيرين : البهتان بافترائه على البريء ، والإثم الواضح باقترافه المعصية . وفي هذه الآيات الثلاث الأخير قرر الرب تبارك وتعالى المباديء والأسس التي يعامل بها عباده ، ويرسم ميزان العدالة لعباده ليتعاملوا به فيما بينهم .

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث أبي موسي الأشعرى رضي الله عنه ، مسلم في الصحيح برقم ( ۲۷۰۹ ) ، باب : قبول التوبة من الذنوب ، وكذا من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، مسلم برقم ( ۲۷۰۳ ) .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ١٨٦ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه ، البخاري : ٨٨/١١ الدعوات ، ومسلم في الصحيح برقم ( ٢٧٤٤ ) في التوبة .

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام : ١٦٤

وهكذا كل آيات القرآن الكريم تقرر قواعد التشريع ، وترسم طريق السير للمؤمنين وتنير الطريق للسالكين ، فرسالة محمد ﷺ هي أعظم نعمة لله على البشر أنقذت الإنسانية من حضيض الجاهلية الأولى ومن عمى البصيرة وفقدان الحياة الروحية ، وسمت بها إلى قمة العزة والفضل والسيادة والقيادة .

ورسالة محمد ﷺ هي التي ستنقذ الإنسانية من الجاهلية المعاصرة إن شاء الله تعالى .

فلا يعرف فضل هذ النعمة إلا مَن عرف حقيقتها ووفَّقه الله ، وعرف ضدها وحماه الله .

اللَّهم إنَّا نسألك الهداية والتوفيق ، ونسألك العصمة والحماية .

اللَّهم أبرم لهذه الأمة أمر رشد يعز فيه أهل الطاعة ويذل فيه أهل المعصية ، ويؤمر فيه بالمعروف ويُنهى فيه عن المنكر ، إنك على كل شيء قدير ، أستغفر الله لي ولكم ولجميع المسلمين ، فاستغفروه إنه هو الغفور الرحيم .

\* \*

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

# من تفسير الآية ١١٤ سورة النساء الحث على الإصلاح

( الخطبة الثانية )

الحمد لله . . هو المستحق للحمد وحده .

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ نبينا محمداً عبده ورسوله ولا نبي بعده .

صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان وسلم تسليماً كثيراً . أما بعد . .

فيا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وقولوا قولاً سديداً ، يصلح لكم أعمالكم ويغفر لكم ذنوبكم ، ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ ﴿ (١) .

بعد أن بيَّن القرآن في الآيات التي سمعنا أولاً ، وبعد أن ختمها بمنته على رسوله على بحمايته وعصمته من كيد المفسدين ، وذكر فضله عليه بإنزال الكتاب والحكمة ، وتعليمه ما لم يكن له به علم (٢) ، وهي منة من الله على جميع أمة هذا الرسول الكريم – عليه أفضل الصلاة وأزكى التسليم – وخاصةً على مَن آتاه الله العلم ووفَّقه للصواب والعمل به .

سورة الأحزاب : ٧١

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ١١٣ من سورة النساء .

بعد هذا قال تبارك وتعالى : ﴿ لَاَخَيْرَ فِى كَثِيرِ مِن نَجْوَطُهُمْ إِلَّا مَنْ أَمْرَ بِصَدَقَةٍ أَوْمَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاجٍ بَيْنَ كَالنَّاسِ وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ ٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ فَسَوْفَ نُؤْلِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ۞ (١) .

فهذه الآية مرتبطة بما قبلها ، فهي تنهي عن النجوى وعن التآمر على الغدر والخيانة ، وعن تبييت ما لا يُرضى الله من القول ، وتُبيّن أن هذا لا خير فيه ، ثم بيّنت الطريق الذي يجب أن يسلكه الإنسان ، وهو التناجي في فعل الخير والمعروف والإصلاح بين الناس ، ثم يقرر جزاء هذه النجوى الطيبة وثوابها عند الله إذا أريد بها وجه الله وطلب مرضاته ، أما الرياء والسمعة والعمل لثناء الناس ليقال : محسن ، وخير وطيب ، فهذه الاعتبارات لا قيمة لها في النتائج والثواب ، فانحراف القصد إلى تلك الناحية البشرية يفسد العمل ويمنع الثواب ، وإنما الذي له تأثير الإعانة والتوفيق ويملك الثواب هو الله سبحانه ، فيجب أن يُقصد وحده بعمل الخير ، وهو الذي يجب على الخلق التماس رضائه والقرب منه .

وقد نَهَى القرآن الكريم عن النجوى بالإثم والعدوان في عدة مواضع (٢) والحكمة في ذلك : حماية صرْح الأمة من التصدع والمحافظة على عصاً الطاعة من التشقق ، والإبقاء على الإخوة من التفرق . فالواجب على المسلم أن يكون بعيداً عن أسباب الشقاق والخلاف ، وأن يَرُدَّ أموره وما يخطر له من خواطر إلى القيادة المسلمة - لا سيما فيما يتعلق بالأمور العامة - ليحصل التعاون والتكاتف ، وسد أبواب الفوضى والشقاق التي يدخل منها العابثون والمفسدون وأهل الحقد والحسد .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، وتفهموا حقائق دينكم ، وخذوا بجميع أطرافه

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ١١٤

<sup>(</sup>٢) ومنها في الآية : ٨ – ٩ من سورة المجادلة .

ولاً تأخذوا بطرف وتتركوا الآخر ، وصلُّوا على البشير النذير <sup>(١)</sup> صاحب هذا المقام الكريم والخُلُق العظيم <sup>(٢)</sup> .

اللَّهم صلِّ وسلِّم وبارك وأنعم على عبدك ورسولك نبينا محمد ، وارض اللَّهم عن الخلفاء الراشدين وعن الصحابة أجمعين وزوجات نبيك أمهات المؤمنين ومن تبعهم بإحسان ، وارض عنا معهم بمنك وإحسانك يا أرحم الراحمين .

اللَّهم أعز الإسلام والمسلمين ، وأذل الشرك والمشركين ، ودمر أعداء الدين ، واحم حوزة الإسلام يا رب العالَمين .

اللَّهم آمنا في أوطاننا ، واحفظ إمامنا وولاة أمورنا ، ووفقهم لما فيه الصلاح والفلاح .

اللَّهم اغفر لجميع المسلمين ، الأحياء والميتين ، واقض الدَّيْن عن المدينين ، واشف مرضى المسلمين .

واذكروا الله العظيم يذكركم ، واشكروه على نعمه يزدكم ﴿ وَلَذِكُمُ اللَّهِ السَّالَةِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّالَّاللَّاللَّاللَّالِيلَا اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

\* \* \*

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الآية ٥٦ من سورة الأحزاب .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ٤ من سورة القلم .

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت: ٤٥

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

١٦ - تفسير الآية (١١٤) من سورة النساء (١)
 ﴿ لاَ خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِّن نَّجْواَهُمْ إِلاَّ مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ .... ﴾

( الخطبة الأولى )

﴿ الْعَسَدُينَةِ رَبِ الْعَسَلِمِينَ ﴾ (٢) ، ﴿ يُغَرِّجُ الْخَبْ فِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا عُفُونَ وَمَا تَعْلِئُونَ ﴾ (٣) .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ، يعلم سركم وجهركم ، ويعلم ما تكتمون (٤) .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، إمام المتقين ، وقائدُ الغر المحجلين .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين ، ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فاوصيكم وإياي بتقوى الله : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ يَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِع ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, سَدِيدًا ﴿ يُعَلِّمُ اللّهَ وَرَسُولَهُ, فَقَدْ فَازَ فَوْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ, فَقَدْ فَازَ فَوْ اللَّهِ عَلَيْهَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ, فَقَدْ فَازَ فَوْ زَاعَظِيمًا ۞ ﴿ (٥)

- (۱) ألقيت في 18٠٢/٢/١٥ هـ .
  - (٢) سورة الفاتحة : ٢
  - (٣) سورة النمل : ٢٥
- (٤) إشارة إلى معنى في قوله تعالى في الآية ١١٠ من سورة الأنبياء ، ومثله إلى معنى قوله تعالى في الآية ٣٠ من سورة الأنعام ، وفيه : ﴿ ويعلم ما تكسبون ﴾ .
  - (٥) سورة الأحزاب : ٧٠ ٧١

أيها المسلمون: يجب أن نقول الواقع، وأن نعترف بالحقيقة، وأن نترك المغالطات لأنفسنا وأهلنا إذا نظرنا إلى أكثر كلام الناس – سواء جهاراً أو إسراراً – نجد ما يكدر النفس، فلو سجل ما يقال في مجلس واحد لملأ عشرات الأشرطة، ولو دوَّن لبلغ مجلدات، لكن أكثر ذلك الكلام لا خير منه ولا بركة فيه، بل لو أعيد الكلام على مسمع صاحبه لتعجب مما صدر منه كثرة ونوعية، ولو أراد أن يُلَخِّص منه فائدة لم يجد شيئاً مما ينفعه في دينه أو دنياه.

والإسلام لم يترك جانباً من جوانب حياة الإنسان إلا أخبر بما ينفع ورَّغب ، وحذَّر مما لا ينفع . قال تعالى : ﴿ لَا يَخْيَرُ فِ كَانَا مِنْ نَجُولُهُمْ إِلَا مَنْ أَمَرُ بِصَدَقَةٍ أَوْمَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاجٍ بَيْنَ النَّاسِ \* (١) .

الإنسان يُدوَّن عليه كلُ ما نطق به لسانه وكل ما عملته جوارحه : ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَمَ يَغِطِينَ ۚ كُلِينِ كَا يَعْلَمُونَ مَاتَفْعَلُونَ ۖ ﴾ (٢) ، ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن فَوْلِ إِلَّا لَدَيْدِ رَفِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ كَا لَا يَامُ التي عاشها ، فيمْ قضاها .

الإنسان كُرِّم وفُضِّل على كثير من خلق الله لأمر عظيم ومسئولية في هذه الحياة ، فلا يجوز للإنسان أن يتجاهل واجبه ومسئولياته .

كل كلام الناس إذا لم يكن فيه نفع ديني أو دنيوى لا خير فيه ، وقد أشارت الآية الكريمة إلى ثلاثة أنواع من كلام الخير يندرج تحتها كل الأفعال الخيرة .

فالمنافع إما جلب مصلحة دينية ، أو مصلحة دنيوية ، أو درء مفسدة دينية أو دنيوية .

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ١١٤

<sup>(</sup>٢) سورة الانفطار : ١٠ - ١٢

<sup>(</sup>٣) سورة ق : ١٨

فأشار إلى المنافع الدُّنيوية بالصدقة ، لأن المال هو قوام الحياة ، وأشار إلى المنافع الدينية بالمعروف وهو ما عرفه الشرع ، بالأمر والنهي ، وأشار إلى دَرْء المفاسد بالإصلاح بين الناس لأن فساد ذات البَيْن هي الحالقة ، تحلق الدين .

والكلام الخيِّر النافع هو الذي ينبغي للمسلم أن يشغل به وقته وأن يصرف فيه حياته: « مَن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت » (١) . يجتمع الإنسان الخيِّر بمثله فيقول أحدهما للآخر: إن فلاناً فقير متعفف أفلا نتصدق عليه ؟ إن فلاناً مريض لا يجد قيمة العلاج أفلا نعالجه ؟ إن فلاناً عاطل عن العمل أفلا نبحث له عن عمل ؟

أو يقول : هَلُم إلى معروف نفعله : نذكر الله ، نتدارس القرآن أو سُنَّة سيد الأنام صلى الله عليه وسلم ، أو كتب العلم والفقه ، أو حان وقت الصلاة ، أو نعود مريضاً ، أو نصل رحماً .

أو يقول له: هَلُم نُصلح بين آل فلان وخصومهم ، أو نُصلح بين فلان وزوجه ، أو قريبه أو جاره: ﴿ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ ٱبْتِعَاءَ مَرْضَاتِٱللّهِ فَسَوْفَ وَرُوجه ، أو قريبه أو جاره: ﴿ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ ٱبْتِعَاءَ مَرْضَاتِٱللّهِ فَسَوْفَ نُوْلِيهِ أَجَرًا عَظِيمًا ﴾ (٢) . لا يحيط بعظمته ولا بصفته ولا كميته إلا الله تعالى ، لكن بشرط إخلاص العمل لله فيعمل ابتغاء مرضاته وحده ، لا يفعله لينال به جاها ولا شعبيَّة أو شرفا ، ولا ليجلب به قلوب الناس ، ولا ليقال : فلان كريم جواد ، ولا ليقال : فلان يعطف على الفقراء والمساكين ، ولا ليقال : فلان يحب فلان داعية لله ، ولا ليقال : شخصية إسلامية بارزة ، ولا ليقال : فلان يحب الخير والإصلاح بين الناس (٣) . . . . وغير ذلك من المقاصد الدنيوية .

<sup>(</sup>۱) البخاري من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، الأدب باب رقم ( ۳۱ ) وحديث رقم ( ۲۰۱۸ ) ، ( ۲۰۱۸ ) ، والرقم الثاني من حديث أبي شريح العدوي رضي الله عنه ، ومسلم الإيمان برقم ( خاص ۷۶ ) .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: ١١٤

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى إخلاص العمل لله تعالى مع حسن النية والمتابعة لرسول الله ﷺ =

فكلُ هذه وأمثالُها اعتبارات وأعراض زائلة مع زوال أصلها ، تفسد العمل وتغير اتجاهه من حُسن القصد إلى الله إلى العمل من أجل الدنيا ومن أجل الناس ، وهذا هو الشرك الخفي ، وإذا خلص العمل لله ، فإن الله يرضى عن صاحبه فيجعل له القبول عند خلقه ويحصل له الثناء دون أن يَقْصِدَه . والشيطان حريص على إفْساد عمل ابن آدم وتغيير اتجاه نيته ، فقد يكون أصل النية حسنا خالصا لله ، فيأتي إبليس فيوسوس إلى الإنسان بأن فلانا يراك فأحسن العمل ليثنى الناس عليك ثناء حسنا ، فيغير النية فيفوته ثواب عمله وهو لا يشعر ، فالمسلم لا يلتفت إلى هذه الوسوسة ولا يُلقى لها بالا ، لا يعمل ولا يترك من أجل المخلوق ، بل يحضي على طريق الإخلاص ، فالوسوسة إذا لا تضرق .

وأمًّا الكلام جهراً أو بنجوى فيما يسوء أحداً من المسلمين فرداً أو جماعة أو بما يضره بدون حق واضح فيه من الله برهانٌ ، فهى نجوى وكلام محرَّم ، يعود على صاحبه بالوبال والخسران ، ولا يحصل له إلا ما قدر له .

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَإِذَا تَسَجَيْتُمْ فَلَا تَلْنَجُوٓ أَبِاۤ لِإِنْدِ وَٱلْعُدُوۡنِ وَمَعْصِيَتِٱلرَّسُولِ وَتَسَجُواْ بِالْبِرِّ وَالنَّقْوَىٰ ۖ وَاتَّقُواْ اللَّهَ ٱلَّذِى إِلَيْهِ تَحْشَرُونَ ۞ ﴿ (١) .

اللُّهم بارك لنا في القرآن العظيم .

\* \*

<sup>=</sup> والبعد عن الرياء في جميع الأعمال والمعتقدات ، وإليه يشير الحديث النبوي الشريف ، وهو من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أخرجه مسلم في الصحيح كتاب « الإمارة » حديث رقم ( خاص ١٥٢ ) ، و( عام ١٩٠٥ ) ، وقد عقد النووي عليه الباب قائلاً : وهو برقم ( ٤٣ ) باب : من قاتل للرياء والسمعة استحق النار ، ثم أخرجه بسياق طويل ونحوه الإمام أحمد في المسند : ٢/٢٢٣

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة : ٩

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### كل سُلاَمي في ابن آدم عليه صدقة

( الخطبة الثانية )

الحمد لله ، اللَّهم لا نحصى ثناءً عليك ، أنت كما أثنيتَ على نفسك (١) . وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلم تسليماً كثيراً .

أما بعد . .

فإن جسم الإنسان يشتمل على ثلاثمائة وستين مفصلاً ، وبها تسهل الحركة والبحث عن منافعه وإصلاح شئونه ، وهذه نعم من الله على الإنسان يجب شكرها ، فعلى المؤمن أن يُقدِّم في كل يوم ثلاثمائة وستين صدقة بعدد مفاصله شكراً لله عليها ، وليعلم أن الله لطيف بعباده ، يسر لهم طرق الخير، ورضى منهم القليل وأعطاهم الجزيل .

روى البخاري ومسلم - رحمهما الله - عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: « كلَّ سُلاَمي من الناس عليه صدقة ، كلَّ يوم تطلع فيه الشمس يعدل بين اثنين صدقة ، ويعين الرجل في دابته فيحمله عليها أو يرفع له عليها متاعه صدقة ، والكلمة الطيبة صدقة ، وبكل خطوة يمشيها إلى الصلاة

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث عائشة رضي الله عنها ، مسلم في الصحيح : الصلاة ، حديث رقم ( ٢٢٢ ) ، وهو من دعاء النبي ﷺ .

صدقة ، ويميط الأذي عن الطريق صدقة » (١) . فما أكثر طرق الخير وأيسرها ، ولكن الناس استولت عليهم الغفلة وسيطرت عليهم الشهوات وحب المسلّيات ، يقضُون أوقاتهم فيما لا خير فيه في فضول الحديث والقصص الخيالي لا خير ولا واقعية والصور الخادعة الكاذبة ، وكأنهم غير مسلمين ، وكأنهم غير عقلاء .

فاتقوا الله عباد الله ، وراقبوه واعلموا أنكم إليه تحشرون  $(\Upsilon)$  ، وعلى أعمالكم تحاسبون ، وعلى تفريطكم نادمون ، وسيعلم الذين ظلموا أى منقلب ينقلبون  $(\Upsilon)$  ، وصلُّوا على البشير النذير  $(\Upsilon)$  .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الصحيح في الصلح ، باب : فضل الإصلاح بين الناس والعدل بينهم ، وهو من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، أخرجه في الفتح : ٥ ٢٢٦ ، ونحوه مسلم في الصحيح : الزكاة برقم ( عام ١٠٠٩ ) باب : بيان أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى جزء من الآية ١٠٣ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٢٢٧ من سورة الشعراء .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية ٥٦ من سورة الأحزاب .

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيم

# ١٧ - تفسير الآية ( ١٣٥ ) من سورة النساء (١) ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُواْ قَوَّامِينَ بِالْقَسْط ... ﴾

( الخطبة الأولى )

﴿ ٱلْعَـُمْدُ بِنَوْرَاتِ ٱلْعَــَالِمِينَ ﴾ (٢) ، خلق الحلق بقدرته ، وأرسل الرسل برحمته ، وقامت السموات والأرض بعدله .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ، واحد في ربوبيته وألوهيته ، وفي أسمائه وصفاته .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، وخيرته من خلقه وصفوته من أنبيائه ورسله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك محمد وعلى آله وأصحابه ومَن المتدى بهَدْيه واستنَّ بسئته .

أما بعد . .

فإن الله تبارك وتعالى أنزل هذا القرآن ليكون نظاماً للبَشر ، للفرد والأسرة والجماعة والدولة ، ليس لأحد دون أحد ، ولا لجيل دون جيل ، ولا لبلد دون آخر ، ولا للعرب دون العجم : ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ دون آخر ، ولا للعرب دون العجم : ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ (٣) ، ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَكَ إِلَاكَ أَفَةً لِلنَّاسِ بَيْمِرًا وَنَكَذِيرًا ﴾ (٤)

<sup>(</sup>۱) ألقيت في ۱٤٠٨/١/١ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفّاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف : ١٥٨

<sup>(</sup>٤) سورة سبأ : ٢٨

القرآن منهج وعقيدة وسلوك ، ونظامُ معاملات وميزان عدالة ، يعالج خطرات النفس البَشرية بالدواء الذي أنزله خالق النفس ، وهو الخبيرُ بوساوسها ، العليمُ باتجاهاتها وميولاتها ، البصيرُ بطبائعها وطاقاتها .

القرآن يُربي النفس الإنسانية بأعلى مستويات التربية ، يريد أن تكون في القمة من الأخلاق والفضائل وحسن السلوك وإقامة العدل ومنع الظلم وبث التآخي والتعاطف والتعاون بين الناس والسير بهم على طريق النجاة .

والنفس لها ميولات ، وعواطف ، واتجاهات نحو ذاتها ونحو أقاربها ونحو الأصدقاء والأعداء ونحو الضعفاء والأقوياء ، ونحو الفقراء والأغنياء ، ونحو الأصدقاء والأعداء . والتجرد من هذه العواطف وتلك الميولات أمر صعب وشاق ، لأنه صعود من أسفل إلى أعلى ، وتعلمون ما في الصعود من مشقة وتعب ، فلا بد من وسيلة تساعد ولابد من سلم للرقى .

والإيمان هو الوسيلة التي يرقى بها المؤمن إلى المستوى العالي الذي يريده القرآن لبنى آدم .

الإيمان هو المصعد الذي يرفع الإنسان إلى ذلك المستوى الرفيع .

الإيمان يعطي الإنسان جناحين يطير بهما كالطائر يعلو بهما إلى طبقات العلا ، أحدهما جناح الخوف من الله ، والثاني جناح الرجاء فيما عند الله ، فالذي لا يطير بهذين الجناحين يبقي داحضاً في حضيض الردي ، والذي لا يخاف من الله ولا يرجو ما عند الله لا يعمل شيئاً لله ، والذي لا يعمل من أجل الله يغلبه الهوى ، والهوى يضل عن سبيل الله .

أرجوكم رجاءً خاصاً أخوياً أن تجمعوا سمعكم وقلوبكم لاستماع هذه الآية من سورة النساء : أعوذ بالله من الشيطان الرجيم من همزه ونفخه ونفثه : ﴿ ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُواْ فَوَمِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلَّهِ وَلَوْعَلَىٓ ٱنفُسِكُمُ أَوِالْوَلِدَنِنِ وَٱلْأَفْرَبِينَّ إِن يَكُنُ غَنِيًّا أَوْفَقِيرًا فَٱللَّهُ أَوْلَى بِهِمَّا فَلَاتَتَيْعُواْ ٱلْمُوَىٰٓ أَن تَعْدِلُواْ وَإِن تَلُوُ اَ أَوْتُعْرِضُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِدًا ﴿ (١) .

النداء عام فليس للقضاة وحدهم ، ولا للولاة وحدهم ، بل لجميع المؤمنين كُلُّ فيما يخصه ، وخصَّ المؤمنين بالنداء دون بقية الناس لأن المؤمنين هم الذين عرفوا الحق واتبعوه ، وهم الذين عندهم سلم الرقي إلى شرف الإسلام وإلى مناجاة مَن في السماء .

الله أكبر . إنها التربية بأعلى المستويات ، إنه التوجيه الفريد والعدل الذي ليس بعده عدل ، النفسُ والأبُ والأم والإخوة والزوجُ والأقرباءُ والأصدقاء والأعداء والفقراء والأغنياء والضعفاء والأقوياء . كلهم في العدل سواء : ﴿ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ أَن صَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْخَرَامِ أَن تَعْتَدُوا وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْفِرَو اللهُ وَاللهُ اللهُ الل

اَعْدِلُواْ هُوَاْ قَرَبُ لِلتَّقُوكَ وَاتَّقُواْ اَللَهُ إِنَ اللَّهَ خَبِيرُ ابِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ (٣) القسط المذكور في الآية هو العدل ، والقوَّامون : جمع قوَّام ، والقوَّام : صيغة مبالغة من قائم .

قال الحافظ ابن كثير: يأمر تعالى عباده المؤمنين أن يكونوا قواًمين بالقسط، أى بالعدل، فلا يعدلوا عنه يميناً ولا شمالاً، ولا تأخذهم في الله لومة لأئم ولا يصرفهم عنه صارف، وأن يكونوا متعاونين متساعدين متعاضدين متناصرين فيه.

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ١٣٥

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة : ٢

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة : ٨

وقال الفخر الرازي : لما تقدَّم ذكر النساء والنشوز والمصالحة بَيْنهن وبين الأزواج أعقبه بالأمر بالقيام بأداء الحقوق لله تعالى وبالشهادة لأداء حقوق الله ، وبالجملة فكأنه قيل : إن اشتغلت بتحصيل مشتهياتك كنت لنفسك لا لله ، وإن اشتغلت بتحصيل مأمورات الله كنت لله لا لنفسك ، ولا شك أن هذا المقام أعلى وأشرف .

العدل ميزان الله في أرضه ، به تُحقَّن الدماء ، وتُصان الأعراض ، وتُحفَظ الحقوق ، ويَنتشر الأمن ويَعُم الرَّخاء ، ولا يتحقق العدل إلا بإقامة الشهادة على وجهها وبالتعاون على البرِّ والتقوى .

وكيف يشهد الإنسان على نفسه ؟

إذا أقرَّ المرء بالحق الذي عليه ثبت الحق بالإقرار كما يثبت بالشهادة بل آكد ، فهو بإقراره شهد على نفسه .

وذكر بعض المفسرين تفسيراً آخر فقال : أن يكون المراد وإن كانت الشهادة وبالاً على أنفسكم وأقاربكم ، وذلك أن يشهد علي من يُتَوقعُ ضررُه من سُلطان ظالم أو غيره ، ومثل ذلك الشهادة على البذيء الفحَّاش الطعَّان الذي

<sup>(</sup>١) سورة التحريم: ٦

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ٢٨٣

لا شيمة له ولا خُلُق ولا دين ، فلا يمنع ذلك من أداء الشهادة لله ، وهكذا يربي القرآن أمة محمد ﷺ على مقاومة الدوافع النفسية والمشاعر الفطرية والاجتماعية ، فحين يكون المشهود عليه أب أو أم أو أحد الأقرباء فتتحرك الحمية والعطف ، وكذلك إذا كان المشهود عليه فقيراً أو ضعيفاً فقد تشفق عليه النفس فلا تشهد عليه ، بل تحب أن تشهد معه لضعفه أو فقره ، أو يكون الضعف أو الفقر مدعاة للشهادة ضده عند بعض النفوس التي فيها خصال من جاهلية ، وكذلك حين يكون المشهود عليه غنيا أو قوياً ، فقد تقضي الأوضاع الاجتماعية مجاملته ، وقد يثير غناه أو تصرفاتُه بعض الناس ضده فيحاول أن يشهد عليه لإهانته . والقرآن يلغي هذه المشاعر وهذه التصورات ويُلقيها جانباً ، لا قيمة لها أمام الحق والعدل ، ولذلك قال : ﴿ فالله أولى بهما ﴾ ، فهو أعلم بما فيه صكلاً حهما وهو أرحم بهما من الناس .

ثم ختم الآية بالوعيد الشديد لمن اتبع الهوى فلم يعدل ، ولمن حرف الشهادة وغيرها أو أداها بكلام فيه مُغالطة ، أو يُعرض عنها فلا يؤديها .

فاتقوا الله أيها المؤمنون ، هناك قضايا لا تُعرف إلا بالإقرار ، مثل : دعاوي الزوجين فيما هو داخل البيت ، ومثل القضايا التي تكون على غيبة من الشاهد ، فيجب الإقرار بالحقيقة والشهادة على النفس بالواقع ، فمن كتم فهو آثم قلبه ، ومن جحد فهو كاذب ، والمؤمن لا يكون كذلك ، والاعتراف بالحق فضيلة . وهناك حقوق ودماء وأعراض لا تُحفظ إلا بالشهادة على النفس ، فكونوا عباد الله قوامين بالقسط شهداء لله .

اللُّهُمُ إِنَّا نسألك كلمة الحق في الغضب والرضا .

اللُّهم ألهمنا رشدنا وقنا شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا .

أقول قولي هذا وأستغفر الله العظيم لي ولكم ولجميع المسلمين ، فاستغفروه إنه هو الغفور الرحيم .

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيم

#### سرقة الدرع

( الخطبة الثانية )

﴿ اَلْحَمْدُ بِنَّهِ رَبِ اَلْمَسَلَمِينَ ﴾ (١) ، ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حُكُمًا لِقَوْمِ لقوم يُوقِنُونَ ﴾ (٢) .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمداً وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فخير وصية المسلم لأخيه المسلم تقوى الله ، فإذا حصلت التقوى حصل كل خير في الدنيا والآخرة ، وهي وصية الله تبارك وتعالى لعباده : ﴿ وَوَلَقَدُ وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُونُوا ٱلْكِتَبَ مِن قَبِّلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ ٱتَّقُوا ٱللَّهُ ﴾ (١) . فراقبوا ربكم أيها المسلمون ، وانظُروا ماذا تقولون وماذا تفعلون ، وزِنُوه بالقسطاس المستقيم .

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة : ٥٠

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: ١٣١

وهذا عبد الله بن رواحة رضي الله عنه يضرب المثل القيم في إنفاذ العدل ، لما بعثه الرسول ﷺ إلى خيبر لخرص ثمارهم وزروعهم ، فأرادوا أن يرشوه ليرفق بهم ، فقال : والله لقد جئتكم من عند أحب الخلق إلي ، ولأنتم أبغض إلي من أعدادكم من القردة والخنازير ، وما يحملني حبي إياه وبغضي لكم على أن لا أعدل فيكم ، فقالوا : رضينا .

فاتقوا الله أيها المسلمون . . كونوا قوَّامين بالقسط شهداء لله ، وصلَّوا على البشير النذير .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) سورة النساء : ۱۰۵ – ۱۰۹ . انظر تفسير ابن كثير : ۳٥٩/۲ ، وقال : وهذا سياق غريب ، وكذا ذكر مجاهد وعكرمة وقتادة والسدي وابن زيد وغيرهم في هذه الآية أنها نزلت في سارق بني أبيرق على اختلاف سياقهم وهي متقاربة .

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

# ١٨ - تفسير الآية (٣) من سورة المائدة (١) ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي .... ﴾

( الخطبة الأولى )

﴿ ٱلْكَمْدُ يَسِّهِ رَبِّ ٱلْمَسْلَمِينَ ﴾ (٢) ، « اللَّهم لا نحصي ثناءً عليك ، أنت كما أثنيت على نفسك » (٣) .

وأشهد أنْ لا إِلَه إِلا الله وحده لا شريك له ، خلقنا من العدم وربانا بجميع النَّعم : ﴿ وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَتَ اللهِ لَاتَحْصُوهَ آ إِن َ الْإِنسَانَ لَظَ لُومٌ كَارٌ ﴾ (٤).

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله أرسله بالهدي ودين الحق ، فبيَّن الرشد من الغي (٥) ، وهَدَي للتي هي أقوم (٦) .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على البشير النذير والسراج المنير نبينا محمد ، وعلى آله وأصحابه ، ومَن اهتدى بهَدْيه واتبع سبيله .

أما بعد . .

فإن آخر ما نزل من القرآن الكريم آية في سورة المائدة تكلُّم الرب تعالى

<sup>(</sup>۱) ألقيت في ۲۰۱/۱۱/۲۰ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفّاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) جزء من حديث عائشة رضي الله عنها ، مسلم في الصحيح : الصلاة برقم ( خاص ٢٢٢ ) ، و( عام ٤٨٦ ) .

<sup>(</sup>٤) سورة إبراهيم : ٤٣

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى الأية ٢٥٦ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٦) إشارة إلى الآية ٩ من سورة الإسراء .

عن نفسه وأخبر بأنه أكمل لأمة محمد على دينهم ، وأنه أتم عليهم نعمته ، وأنه رضى لهم الإسلام دينا ، فأكمل الله بها الدين وأتم بها النعمة ؛ وأيس الذين كفروا من أن ينالوا من دين الإسلام أو أن ينقضوه أو أن يحرفوه ، فقد كتب الله له الكمال وسجّل له البقاء ، وتكفّل الله بحفظه وحمايته : ﴿ إِنَّا نَعَنُ نُزَّلْنَا ٱلذِّكْرَوَإِنَّا لَهُ لَكَافِظُونَ فَ ﴾ (١) . وقد بيّن الله تعالى في محكم التنزيل أن رسالة محمد عليه كاملة .

وحينما يتأمل المؤمن هذه الدنيا ويستعرض موكب الحياة البَشرية ، من أول خلق آدم عليه السلام من طين ، من صلصال ، من حماً مسنون (٤) ، ثم خلق زوجه ، ثم أخذ العهد عليهما بألا يقربا تلك الشجرة ، ثم أخذ العهد

<sup>(</sup>١) سورة الحجر : ٩

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ٨٥ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ٨٥

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية ٢٦ من سورة إبراهيم .

على ذُرِّية آدم على ربوبية الله ، ثم وقوع الكذب والغدر والخيانة من إبليس لآدم وزوجه (١) ، ثم مخالفة العهد والأكل من الشجرة ، ثم الخروج من الجنة والهبوط إلى الأرض ، ثم أخذ العهد من الفريقين ، باتباع الهدى ، واجتناب الغي والردي ، ﴿ فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ فَلاَخُوفُ عَلَيْهُمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ 🧖 ﴾ (٢) ، ثم نسيان بني آدم للعهد حتى استهوتهم الشياطينُ فأغوتهم فعَبدوا الْأصنام من دون الله : ﴿ وَقَالُواْ لَانَذَرُنَّ ءَالِهَنَكُمْ وَلَانَذَرُنَّ وَدًّا وَلَاسُوَاعًاوَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَشَرًا ۞ ﴿ (٣) ، ثم تتابع الرسالات من عهد نوح عليه السلام بالهدى والنور والتوعية والتبصرة ، كلَّما غفلت أمة عن مهمتها ، وقَصَّرت في أداء واجبها ، وانحرفت عن صراط ربها ، أرسل الله إليها رسولاً منها يهديها الطريقَ القويم ، فكانَ الرسولَ يُبعث في قومه خاصةً حتى شاء الله أن يختمَ الرسالات ويقطعَ الوحي من السماء لقرب انتهاء المطاف بهذه الحياة الدنيا ، ختمها برسالة كاملة شاملة أرسل بها رسولاً طهره واصطفاه وقرَّبه ، وأدناه (٤) فأرسله إلى جميع الثقلين الجن والإنس بشيراً ونذيراً ورحمة للعالَمين وسراجاً منيراً (٥) ، وأنزل عليه كتاباً مصدِّقاً لما بين يديه من الكتاب ومهيمناً عليه (٦) ، أنزل عليه وحياً يخاطب العقول والفطرة ويتناول جميع نواحي الحياة ، حياة الفرد والأسرة وحياة المجتمع والدولة ،

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الآية ٣٥ سورة البقرة .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٣٨

<sup>(</sup>٣) سورة نوح : ٢٣

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية ٨ من سورة النجم .

<sup>(</sup>٥) الآية ٣٨ من سورة الأنعام .

<sup>(</sup>٦) إشارة إلى الآية ٤٨ من سورة المائدة .

نَظَّم صلة الإنسان بخالقه وصلة المسلم بأخيه المسلم وصلة المسلم بغيره ؛ حتى صلته بالحيوان (١) وجميع أفراد العالَم الصامت والناطق وعالج جميع المشاكل ، ورسم جميع النظم في كل الأمور صغيرها وكبيرها حتى حاجة الإنسان كيف يقضيها : ﴿ وَمَا مِن دَابَةٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلاَطَلِيرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْدٍ إِلَّا

أُمُمُّ أَمْنَالُكُمُ مَّافَرَطْنَافِي ٱلْكِتَكِ مِن شَيْءُوثُمَّ إِلَىٰ رَبِّهِم يُحْشَرُونَ ۞ ﴿ الْمُمَّامُ مُنْفَرُونَ ۞ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الذي خلق ﴿ (٢) ، فالذي أنزل النظام السماوي للإسلام هو الذي خلق

الإنسان وهو الذي خلق الكون ويعلم ما كان فيه وما سيكون من تطورات وتغيرات وما يستجد من متطلبات ، فجعله نظاماً يتسع لجميع الاحتمالات في إطار العدل والمساواة وفي ظل التقوى وخشية الله ، فلا يجوز لمسلم أن يتصور أن هذا الدين غير شامل أو أنه يحتاج إلى تكملة أو زيادة أو نقصان أو تنسيق أو تطوير ، فإن هذا تصور خاطيء يخالف حقيقة الإسلام .

ولكن أبناء الإسلام هم الذين في حاجة إلى فهم إسلامهم وتدبر كتابهم والعمل به قولا وعملاً واعتقاداً ، ولا شك أن إتمام هذا الدين من أعظم نعم الله على المسلمين : ﴿ وَأَتُمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَى ﴾ (٣) ، فكل نعمة في جانب نعمة الإسلام ليست شيئاً يُذكر ، فالإسلام هو الحياة الحقيقية ، وهو الذي فيه العز والسعادة والكرامة للإنسان في الدنيا والآخرة ، وهو الذي يتميز به المسلم عن غيره ، أما باقي النعم فيستوي فيها المسلم وغير المسلم ، والإنسان وغير الإنسان ، ﴿ وَمَا أَرْسَانَ كُ إِلَّا رَمْهُ لِلْعَلَمِينَ ﴾ (٤) .

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث ابن عمر رضي الله عنهما ، البخاري برقم ( ٣٤٨٢ ) ، ونحوه مسلم في الصحيح برقم ( ٢٧٥٦ ) : « دخلت امرأة النار في هرة . . . . » .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام : ٣٨

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة : ٣

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء : ١٠٧

فاشكروا ربكم أيها المسلمون على هدايته ، وتوبوا إلى الله وارجعوا إلى السلامكم وتعاليم دينكم ، وحكّموا شرع الله بينكم ، وإذا كانت المحاكم الشرعية غير متيسرة لدى البعض ، فلو اتفق الخصمان على رجل يرضون علْمه وأمانَتَه ليفصل بينهم على وفق شرع الله وينفذونه بينهم لكان أسلم وأقوم . ولو جعلت محاكم خيرية إسلامية بالتراض كما جُعلت مدارس وجمعيات ومؤسسات خيرية ، فلعل الله أن يجعل في ذلك خيراً كثيراً ، فلا ورَيِّك لا يُؤْمِنُون حَتَّى يُحَكِّمُوك فِي مَا شَجَرَيِّيْنَهُمْ أَلْمُؤْمِنِينَ إِذَا وَهُ أَلْمُؤْمِنِينَ إِذَا وَهُ اللهُ وَيَسَالِمُ وَاللهُ وَيَسَالُمُ وَاللهُ وَيَسَالُهُ وَلَا اللهُ وَيَسَالُمُ وَلَا اللهُ وَيَسَالُمُ وَاللهُ وَيَسَالُمُ وَاللهُ وَيَسَالُهُ وَلَا اللهُ وَيَسَالُمُ وَلَى اللهُ وَيَسَالُمُ وَلَا اللهُ وَيَسَالُمُ وَلَا اللهُ وَيَسَالُمُ وَلَا اللهُ وَيَسَالُهُ وَلَا اللهُ وَيَسَالُمُ وَلَا اللهُ وَيَسَالُونَ وَلَا اللهُ وَيَسَالُمُ وَلَى اللهُ وَيَسَالُمُ وَلَا اللهُ وَيَسَالُمُ وَلَى اللهُ وَيَسَالُمُ وَاللهُ وَيَسَالُمُ وَلَا اللهُ وَيَسَالُمُ وَلَا اللهُ وَيَسَالُمُ وَاللهُ وَيَسَالُهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَا

اللَّهم بارك لنا في القرآن العظيم ، وانفعنا بما فيه من الآيات والذكر الحكيم ، واهدنا الصراط المستقيم ، وتب علينا إنك أنت التواب الرحيم ، واغفر لنا ولجميع المسلمين ، إنك أنت الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) سورة النساء: ٦٥

<sup>(</sup>٢) سورة النور ، آية : ٥١

<sup>(</sup>٣) سورة النساء ، آية : ٥٩

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

# من تفسير قوله تعالى: ﴿ ورضيت لكم الإسلام دينا ﴾ شكر الله على نعمة الإسلام

( الخطبة الثانية )

الحمد لله حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه ، مليء السموات ومليء الأرض (١) . وأشهد أنْ لا إلّه إلا الله وحده لا شريك له ، شهادةً أرجو بها الزلفَى إلى الله والنجاة يوم نلقاه .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وأتباعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فإن اختيار الخالق تبارك وتعالى دين الإسلام شرعة ومنهجاً للمؤمنين دليل على عنايته تعالى بهم ومحبته لهم ورضائه عنهم: ﴿ وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ وَيَنَا ﴾ (٢) ، فواجب الأمة المسلمة أن تبَذُل جهدها لشكر المنعم عليها ، وأن تقوم بكل قُدْراتها بحقوق ربها ، وأن تُدْرك مدى هذا الاختيار وهذا الرضا فتتمسك بدينها الذي رضيه لها ربها بكل عزائمها ، وأن تعض عليه بنواجذها ، ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَمِ وِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوفِي ٱلْآخِدَوَمِنَ المَخْسِرِينَ ﴾ (٣) .

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث رفاعة بن رافع رضي الله عنه . أخرجه النووي : ١٩٦/٢ ، وإسناده صحيح .

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة : ٣

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران : ٨٥

إنه من السفه والجهالة أن يَتْرك المسلم ديناً اختاره الله لعباده ورضيه لأوليائه الى نظم وضعية ، وضعتها أيد بَشرية خطؤها أكثر من صوابها ، وحيفها أكثر من عدلها ؛ فالإنسان لم يستطع أن ينظم نفسه وأسرته إلا بنظام الإسلام ، اعترافاً أو اقتباساً ، فكيف ينظم مجتمعاً وهو الضعيف المسكين ؟ ولذلك نرى تلك النظم تتَغيَّر من آن لآخر لأي سبب من الأسباب ، ولأي غرض من الأغراض .

إن الذين تنكَبوا عن الصراط السوي مجاراة للناس أو لأطماع دنيوية وتركوا كتاب الله سواء أكان تنكبهم عن علم ورغبة عن الإسلام ، أو عن جهل بحقيقة الإسلام ، هؤلاء الناكبون لن يُتركوا بلا جزاء ولا عقاب ، وإن من أشد العقاب أن يُطْمس على بصيرة الإنسان فتنقلب تصوراته فيرى القبيح حسنا والحسن قبيحاً : ﴿ أَفَمَن زُيِّنَ لَهُ سُوَّءُ عَمَلِهِ عَلَيْهِ مَا يَضَعَنُ أَنَّ فَإِنَّ اللَّهَ يُضِلُ مَن يَشَاءُ وَالحسن قبيحاً : ﴿ أَفَمَن زُيِّنَ لَهُ سُوَّءُ عَمَلِهِ عَلَيْم إِمَا يَضَعَعُونَ إِنَّ اللَّه عَلِيم إِمَا يَضَعَعُونَ مِن يَشَاءُ وَالْمَ عَلَيْم مَن يَشَاءُ وَاللَّه عَلَيم إِمَا يَضَعَعُونَ مِن الله عَلَيْم مَن يَشَاءُ وَالله عَلَيم إِمَا يَضَعَعُونَ مِن الله عَلَيْم مَن يَشَاءُ وَالله عَلَيم الله عَلْم إِمَا يَضَعَعُونَ مِن الله عَلَيْم مَن يَشَاءُ وَالله عَلَيْم مَن يَشَاءً وَالله عَلَيْم مَن يَشَاءُ وَالله عَلْم إِمْ الله عَلْم إِمَا يَضَعَعُونَ مَن يَشَاءُ وَالله عَلَيْم مَن يَشَاءُ وَلَاه الله عَلَيْم مَن يَشَاءً وَالله عَلَيْم مَن يَشَاءً وَالله عَلَيْم مَن يَشَاءُ وَالله عَلَيْم مَن يَشَاءُ وَالله عَلَيْم مَن يَشَاءُ وَالله عَلَيْم مَن يَشَاءً وَالله عَلَيْم مَن يَشَاءً وَالله عَلَيْم مَن يَشَاءً وَاللهُ الله عَلَيْم مَن يَشَاءً وَالله عَلَيْم وَالْمَنْ وَالْمَالِهُ عَلَيْم وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاللّه وَالله وَاللّه واللّه واللّه واللّه واللّه واللّه واللّه واللّه واللّه واللّه والله واللّه وال

فاتقوا الله أيها المسلمون : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ اَتَقُواْ رَبَّكُمْ وَاَخْشُواْ بَوْمًا لَا يَعْزِفَ وَالِدُ عَنَ وَلَدِهِ وَلَا مَوْلُودُ هُوَجَازِعَنَ وَالِدِهِ مَشَنَّا إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقَّ فَلَا تَغُرَّزَنَكُمُ ٱلْحَيَوْةُ الدُّنْيَ اوَلَا يَغُرَّنَكُم بِاللَّهِ ٱلْغَرُورُ ۞ ﴾ (٢)

﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَكَنَ لَكُوْعَدُوُّ فَأَغِّذُوهُ عَدُوًّا إِنَّمَا يَدْعُواْ حِزْيَهُ لِيكُونُواْ مِنْ أَصْحَب ٱلسَّعير ۞ (٣)

﴿ إِنَّاللَّهُ وَمَلَكِمِكَتُهُ بُصَلُونَ عَلَى ٱلنَّيِّ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِيكَ مَا اللَّهِ عَلَى ٱلنَّيِّ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِيكَ مَا صَنُواْ مَسَلُّواْ مَسَلِّمُواْ تَسْلِيعًا ۞ ﴿ (٤) .

<sup>(</sup>١) سورة فاطر : ٨

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان : ٣٣

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر: ٦

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب : ٥٦

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

# ١٩ - تفسير الآية (٣٨) من سورة المائدة (١) ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُواْ أَيْديَهُمَا ... ﴾

( الخطبة الأولى )

﴿ ٱلْعَكَمُدُينَّهِ مَبَ ٱلْمَكَلِينَ ﴾ (٢) ، ﴿ لَهُ مُلَكُ ٱلسَّكَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ يُعَذِّبُ مَنَ يَشَاءُ وَيَعْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۖ ﴾ (٣)

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ، ﴿ هُوَالَذِي أَرْسَلَرَسُولَهُۥ بِٱلْهُ دَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُۥ عَلَى ٱلدِينِ كُلِهِ وَلَوْكَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾ (٤) .

وأشهد أنّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، ما ترك خيراً إلا دلّ أمته عليه ورغَّبها فيه ، ولا شراً إلا بيَّنه لها وحذرها منه .

صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه ومَن اتبع مِلَّته وحكم بحكمه .

فأوصيكم وإياي بتقوى الله تعالى في السر والعلن ، فمن اتقى الله كفاه كل أمر يهمه ، وحفظ له شأنه ، ويسر له أمره ، ورزقه من حيث لا يحتسب ﴾ (٥) .

<sup>(</sup>١) ألقيت في ٢٣/ ٢/ ١٤٠٠ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفّاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة : ٤٠

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة : ٣٣

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى الآية ٣ من سورة الطلاق.

ثم أوصيكم بتأمل هذه الآية الكريمة من سورة المائدة وتدبر معانيها ، وتفهم مدلولاتها ، والنظر في مصالحها للفرد والجماعة ، وهي قوله تعالى : ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَأَقَطَ عُوَا أَيْدِيهُ مَاجَزَا مَا يَسَالَكُ لَكُلًا مِنَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَزِيزُ مَكِدً ﴾ وألسَّارِقُ وَاللَّهُ عَزَيْرُ مَكِدً الله عَنَالِهُ مَنَ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصَّلَحَ فَإِنَ اللّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ اللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمُ ﴾ (١)

إن الإسلام وضع أحكاماً وحدوداً لحماية الأنفس والأعراض والأموال ، ولحماية النظام العام والأمن المبني على شرع الله ، ونظام الإسلام هو كتاب الله الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد (٢) ، وإنّا نَعْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَو إِنَّا لَهُ الْمَهُ الله الله الله الله الله الله المطهرة الصحيحة تُفسِّر القرآن وتبينه . هذا الدستور الذي تكفَّل الله له بالخلود إلى أن تقوم الساعة ، وتكفَّل لمن اتبعه وسار على منهجه بالعز والتمكين ، خضعت له الجن والإنس طوعاً وكرها ، طوعاً بالإيمان والتصديق ، وكرها بالفطرة والأمر الواقع : ﴿ وَيِقَهِ يَسْجُدُمَن فِي السَّمَوَتِ وَالْمُرْضِ طَوْعًا وَكُرها \* (٤) .

اجتمعت هيئة الأمم المتحدة لدراسة نظمها وقوانينها ، وقدَّم كل مندوب دستور بلاده من القوانين الوضعية ، ولما جاء دور المملكة العربية السعودية ، بلاد الإسلام التي تحكم بكتاب الله تعالى وسنَّة رسوله على ، فقدم مندوب المملكة المصحف العظيم ، وقال : هذا هو دستورنا ، فخضع له جميع الحاضرين من المسلمين وغير المسلمين ، وحنوا صدورهم وأرخوا رؤوسهم خضوعاً له وتعظيماً ، وإكباراً وإجلالاً واعترافاً بأنه مهيمناً على الكتب

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : ٣٨ - ٣٩

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى قوله تعالى في وصف القرآن الآية ٤٢ من سورة فصلت .

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر : ٩

<sup>(</sup>٤) سورة الرعد : ١٥

والنظم ، وكلام الله العظيم يقف عنده كل قول ، وتذوب أمامه جميع المعارضات والأباطيل .

فالمجتمع المسلم والأمة المسلمة تُقيم حياتها كلها على نظام الإسلام وعلى منهج الإسلام وعلى شريعة الله في جميع شئونها وارتباطاتها وعلاقاتها ، وبهذا تكفل لكل فرد ولكل جماعة مقومات العدالة والكفاية والأمن والاستقرار ، وتستطيع أن تدفع عنها عوامل الشر والاستفزاز وكل دوافع الظلم والاعتداء .

وأمة تتخلق بأخلاق الإسلام وتحكم بشريعة الله وحكمه في جميع شئونها يعتبر الاعتداء على شيء من حقوقها الفردية أو العامة ؛ جريمة بشعة منكرة ، لذلك وضع الخالق تبارك وتعالى الحدود والجزاءات على الجرائم لحماية الأمة المسلمة ، وحماية حقوقها العامة والخاصة ، ولإصلاح ما فسد ومعالجة الأمراض الاجتماعية ، فيجب على كل مسلم أن يتلقى أحكام الإسلام وحدود رب الناس بالرضا والقبول والتسليم دون تردد ودون شك أو ريب : ﴿ فَلا وَرَيِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَبَيْنَهُمْ مَنْ لَمَ يَجِدُوا فَي الفَي اللهُ اللهُ

وقال صلى الله عليه وسلم: « وأيم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعتُ يدها » ( رواه البخاري ومسلم ) (٢) .

ولا شك في أن فوائد الحدود راجعة إلى البَشر ، حتى الذي أقيم عليه الحد ،

<sup>(</sup>١) سورة النساء: ٦٥

<sup>(</sup>٢) البخاري ، باب : إقامة الحدود على الشريف والوضيع ( ٦٨٨٧ ) ، وباب : كراهية الشفاعة في الحدود ( ١٦٨٨ ) ، ومسلم في الحدود ( ١٦٨٨ ) باب : قطع السارق الشريف وغيره والنهي عن الشفاعة في الحدود ، وأبو داود والترمذي والنسائى .

فإقامة الحدود تربي الضمائر وترقق الطباع ، وتهذب الأخلاق ، وتصدُّ عن طريق الشر وتوجه إلى طريق الخير ، وتكسر شوكة الشر من النفوس وتمنع الجريمة ، وتحمل على القناعة بالرزق المباح وإن قل ، وتكسر سورة الحسد والنظر إلى ما في أيدي الناس ، وتنشر الأمن والاستقرار ، وتسبب الرخاء والخيرات ، وتحث على التوبة إلى الله والاستقامة .

والقطع في السرقة واعظ ملازم ، وزاجرٌ مشاهد ، مَنْ رآه اتعظ به ، فبقطع واحد يَصْلح ملايين ، وتستقر أقاليم ، وتتعظ أمم (١) . والعَجبُ كلُ العجب ممن يقول إن القطع فيه شدة ولا يتفق مع المدنية المعاصرة ، سبحان الله ، نعم فيه شدة على المجرم الذي أرهب الأمة ، وأخاف الآمنين ، وأخذ المال المعصوم ، ولكن هذه الشدة مع الجاني فيها رحمة بعشرات الملايين ورحمة للجاني نفسه حتى لا يعود لمثلها ، وحتى يبحث عن عمل شريف ، وفيه زجر لمن تحدثه نفسه بمثل السرقة ، ثم يسأل إذا كان الخلق خلق الله ، والمُشر ملك لله فهل من حق المدنية أن تنشر الفوضى وتخل بالأمن وتبعث الإرهاب وتغمط الحقوق ، وتسعى بالظلم ؟

هل هؤلاء أعرف بمصالح الناس من خالقهم ؟

هل هم أرحم بالناس من ربهم ؟

ما يريد هؤلاء إلا تشجيع الجرائم وإفساد المجتمعات ، والإخلال بالأمن ونشر الفوضى والإرهاب ، وقد أثبتت التجارب أن إقامة الحدود هي التي تقضي على الجرائم ، وتسد باب الشر والفساد كما هو المحسوس في المملكة العربية السعودية ، وأن إهمال الحدود هو الذي يسبب الفوضى وانتشار الشر

<sup>(</sup>١) إشارة إلى قوله تعالى في الآية ٧٩ من سورة البقرة ، : ﴿ ولكم في القصاص حياة يا أولوا الألباب ﴾ .

والفساد وعدم المبالاة (١) . إن إقامة حد في الأرض خير لأهلها من أن يُمطروا أربعين يوما ، كما جاء في حدث أبي هريرة (٢) رضي الله عنه عند النسائي وابن ماجه ، وحديث ابن عمر رضي الله عنهما عند ابن ماجه ، وأما حديث ابن عباس رضي عنهما الذي رواه الطبراني بإسناد حسن فنصه : « وحد يقام في الأرض بحقه أزكى فيها من مطر أربعين عاما » (٣) . وإذا تأملنا البلاد التي تُحكم بشرع الله وتُقام فيها حدود الله ، وجدنا الجرائم فيها قليلة ضئيلة لا تُذكر في الحجم والمقدار ، بالنسبة للجرائم والحوادث والفتن في البلاد التي لا تحكم بشرع الله ولا تقيم حدود الله ، فالسلطان الذي يدين بدين الحق ويحكم بما أنزل الله يجعل الله له هيبة وقبولا ، وضده بضده كما قال صلى الله عليه وسلم : « من التمس رضا الله بسخط الناس رضي الله عنه وأرضى عنه الناس ، ومن التمس رضى الناس بسخط الله سخط الله عليه وأسخط عليه الناس » ومن التمس رضى الناس بسخط الله سخط الله عليه وأسخط عليه الناس » ومن التمس رضى الناس بسخط الله سخط الله عليه وأسخط عليه الناس » ومن التمس رضى الناس بسخط الله عليه وأسخط عليه الناس » ومن التمس رضى الناس بسخط الله عليه وأسخط عليه الناس » ومن التمس رضى الناس بسخط الله عليه وأسخط عليه الناس » ومن التمس رضى الناس بسخط الله عليه وأسخط عليه الناس » ومن الناس » ومن التمس رضى الناس بسخط الله عليه وأسخط عليه الناس » ومن التمس رضى الناس بسخط الله عليه وأسخط عليه الناس » ومن التمس رضى الناس بسخط الله عليه وأسبط عليه الناس » ومن التمس رضى الناس بسخط الله عليه وأسبط عليه الناس » ومن التمس رفي الناس بسخط الله عليه وألبار وألبار

<sup>(</sup>١) مثل ما نسمع عنه في كبريات الدول ، تتألف عصابات مسلحة تسرق الصناديق وترهب الآمنين وتدهش المشاهدين .

 <sup>(</sup>۲) حديث أبي هريرة أخرجه النسائي : ٧٦/٨ في قطع السارق ، باب : الترغيب
 في إقامة الحد وهو موقوف .

<sup>(</sup>٣) حديث ابن عباس أخرجه الطبراني في الكبير ( ١١٩٣٣ ) ، وفي الأوسط مرفوعاً بلفظ : « يَوْمٌ من إمام عادل أفضل من عبادة ستين سنة ، وحد يقام في الأرض بحقه أزكى فيها من مطر أربعين عاماً ، . قال المنذري في الترغيب والترهيب : ٣٤٦/٣ : رواه الطبراني بإسناد حسن .

<sup>(</sup>٤) إسناده حسن أخرجه القضاعي في مسند الشهاب ( ٤٩٩ ) ، ( ٥٠٠ ) ، وابن المبارك في الزهد ( ١٩٩ ) ، ومن طريقه الترمذي ( ٢٤١٤ ) في الزهد ، والبغوي ( ٢٤١٣ ) كلهم من حديث عائشة رضى الله عنها .

زعمائهم ، فإنما هي أطماع دنيوية ، فإذا لم ينالوا منه مرادهم لاموه وصاروا ضده في الانتخابات ، « ما كان للهِ دام واتصل وما كان لغير الله انقطع وانفصل » (١) .

فإذا رأيتم حدود الله تُنفذ فاحمدوا الله على نعمه وهدايته ورعايته وتوفيقه ، واسألوا الله العفو والعافية ولا تلوموا ولا تُشمتوا ، ولازموا طاعة الله وطاعة رسوله وجماعة المسلمين .

نسأل الله الهداية والتوفيق والثبات لنا ولإخواننا المسلمين ، ونسأله المغفرة والرحمة ، إنه هو الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى عدة نصوص قرآنية وسنية بمعناه ، منها قوله تعالى في الآيات ٢ ، ٣ ، ١١ ، ١٤ من سورة الزمر ، والآية ٦٥ من سورة غافر . والأحاديث في هذا المعنى كثيرة جداً ، وأما قوله : « وما كان لغير الله انقطع وانفصل » معناه في قوله تعالى في الآية ١٦٦ من سورة البقرة ، والآية ١١٤ من سورة التوبة ، وغيرهما من الآيات الكثيرة .

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### النجاة من الفتن

( الخطبة الثانية )

﴿ لَـُعۡـَدُ بِلَّهِ الَّذِي هَدَنْنَا لِهَاذَا وَمَاكُنَّا لِنَهْ تَدِي لَوْلِآ أَنْ هَدَنْنَا الله ﴾ (١) وأشهد أنْ لا إله إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً .

أما بعد . .

فإن أحسن الحديث كتاب الله ، وأصدق القول كلام الله ، وخير الهدى هدى أنبينا محمد على الله ، وشر الأمور محدثاتها ، وكل محدثة بدعة ، وكل بدعة في الإسلام ضلالة ، وكل ضلالة في النار (٢) . واعلموا أن يد الله مع الجماعة ، ومن شذ شذ في النار (٣) . إن الفتن تحيط بالمسلمين من كل جانب ولا منجى منها إلا بالاعتصام بكتاب الله والالتجاء إلى فاطر السموات والأرض ، والعمل بسنة نبينا محمد على .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : ٤٣

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث ابن مسعود رضي الله عنه ، ابن ماجه برقم ( ٤٦ ) بسياق طويل وفيه هذا اللفظ ، وإسناده صحيح .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث ابن عمر رضي الله عنهما ، الترمذي برقم ( ٢١٦٧ ) ، وإسناده حسن مع الشواهد .

واعلموا أن الموت قد تخطاكم إلى غيركم وسيتخطى غيركم (١) إليكم فخذوا حذركم ، فقد تنوعت أسباب المنايا وكثر موت الفجأة ، ونحن في آخر الزمان ، في وقت الفتن والمحن .

الجأوا إلى فاطر السموات في السرَّاء والضرَّاء ، وأصلحوا ما بينكم وبينه يصلح ما بينكم وبين الناس (٢) .

راجعوا أنفسكم وأصلحوا من شأنكم واعترفوا لله بتقصيركم وخطئكم ، ولا ترغبوا عن نظام الإسلام ولا عن دستور القرآن ونصوصه ، تعبَّدوا لله بتلاوة القرآن وتحكيم أحكامه .

ارحموا الفقراء والمساكين وانصروا المظلومين ، وكونوا عباد الله إخواناً ، ارحموا مَن في الأرض يرحمكم مَن في السماء .

وأكثروا من ذكر الله بالتهليل والتكبير والاستغفار .

وحافظوا على الصلوات المكتوبة في أوقاتها ، وأدُّوا زكاة أموالكم يبارك الله لكم فيها ويحفظها لكم .

وصلُّوا على البشير النذير ، فقد أمرنا الله بذلك في كتابه المنير ، فقال جَلَّ قائلاً عليماً : ﴿ إِنَّ اللهُ وَمَلَيْهِ كَنَهُ مُعَلَّمُ النَّبِيِّ مَا اللهِ عَلَيماً : ﴿ إِنَّ اللهُ وَمَلَيْهِ كَنَهُ مُعْمَلُونَ عَلَى النَّبِيِّ اللهِ اللهِ عَلَى النَّهِ عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا نَسْلِيماً فَي (٣) .

<sup>(</sup>١) مقالة مشهورة وردت عن بعض التابعين رضي الله عنهم ، وهي حق وصواب وواقع ملموس .

<sup>(</sup>٢) معناه في كتاب الله تعالى في الآية ١١٨ من سورة التوبة ، والآية ٤٧ من سورة الشورى .

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب: ٥٦

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيم

# ۲۰ – تفسير الآية (۱۱۸) من سورة التوبة (۱) ساعة العُسْرة والثلاثة الذين خُلِفوا

( الخطبة الأولى )

﴿ الْعَصَدُينَهِ رَبِ الْعَسَلَمِينَ ﴾ (٢) ، ﴿ هُوَالَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلَتَهِ كَتُهُ لِيُخْرِمَكُمُ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورُ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ۞ (٣)

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له ، يَبْتلي ويختبر ليعلم الذين آمنوا ويعلم المنافقين ، وليعلم الذين صدقوا ويعلم الكاذبين (٤) .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله إمام المتقين وقائد الغر المحجلين .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد ٠٠.

ففي مثل هذه الأيام في حمارة القيظ ، في وقت اشتد فيه الحر ، في سنة مجدبة ، وفي عُسرة من الزاد والراحلة ، وفي قلّة من الماء ، وحين طاب الظل ونَضَجت الثمار في المدينة المنورة ، وحين توفرت مغريات الإقامة ، نَدب رسول الله ﷺ لتجهيز جيش العُسرة إلى تبوك ، فلم تقعد مُنفِّراتُ

<sup>(</sup>١) ألقيت في ١٤١٠/١/١٠ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب : ٤٣

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى معنى قوله تعالى في الآية ٣ من سورة العنكبوت .

فجهز عثمان بن عفان رضي الله عنه ذلك الجيش بثلاثمائة بعير بأحلاسها وأقتابها وعدتها وبألف دينار . فقال رسول الله على الله على الله على الله عليه من ذنبك وما تأخر (٢) ، وما أخفيت وما أعلنت » . وقال عليه الصلاة والسلام : « ما على عثمان ما فعل بعد هذا ، ما ضر ابن عفان ماعمل بعد اليوم » ، يُكررها (٣) .

وكان النفر يتعاقبون على بعير (٤) ، وكان زادهم التمر المسوس والشعير المتغير ، والإهالة النتنة ، وبعض الرفقة ليس معهم إلا التمرات ، فإذا بلغ الجوعُ من أحدهم أخذ التمرة فلاكها حتى يجد طعمها ، ثم يعطيها لصاحبه حتى يشرب عليها جُرعة من ماء ، وهكذا حتى تأتي على آخرهم فلا يبقي في التمرة إلا النواة ، انه ابتلاء واختبار (٥) ، فمضوا مع رسول الله على على

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث أنس بن مالك رضي الله عنه . البخاري برقم (٢٨٣٨) الجهاد ، الباب ( ٣٥ ) : مَن حبسه العذر عن الغزو ، وهي غزوة تبوك .

 <sup>(</sup>۲) معناه في الصحيح عن حديث عبد الله بن عمر ، البخاري ( ٣٦٩٨ ) :
 ٣/ ١٩ ، والترمذي ( ٣٧٠٦ ) ، وقال : هذا حديث حسن صحيح ، وأحمد :
 ٢/ ١٠١ ، وفي فضائل الصحابة ( ٧٣٧ ) .

<sup>(</sup>٣) البخاري معلقاً ( ٢٧٧٨ ) ، ورواه الدارقطني موصولاً : ١٩٩/٤ ، وقال الحافظ في الفتح : إنه موصول الإسماعيلي : ٥٩/١ ، وأحمد في المسند : ١٩٥٠ ، وفضائل الصحابة (٣) .

<sup>(</sup>٤) هذا اللفظ ثابت في مسند الإمام أحمد في غزوة بدر: ٢٢/١ من حديث ابن مسعود .

 <sup>(</sup>٥) هذا ثابت في الصحيح ، البخاري برقم ( ٣١٥٩ ) في غير هذه الغزوة ، وهو
 من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، وتفسير الطبري : ١١/٥٥ وهو غزوة تبوك .

صبرهم وتحملهم واحتسابهم لما عند الله ، فأنزل الله فيهم قوله تعالى : ﴿ لَقَدَنَّابِ ٱللَّهُ عَلَى ٱلنَّبِيِّ وَٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنْصَارِ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ ٱلْعُسْرَةِ مِنْ بُعْدِ مَا كَادَيْزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمَّ إِنَّهُ بِهِمْرَءُ وثُ رَّحِيعٌ ﴾ (١) . وصف أمير المؤمنين عُمر بن الخطاب رضي الله عنه ساعة العُسرة فقال : نزلنا منزلاً أصابنا فيه عطش شديد حتى ظننا أن رقابنا ستنقطع ، وحتى أن الرجل لينحر بعيره فيعصر فرشه فيشربه ويحمل ما بقى على كبده ، وأصاب الناس مجاعةٌ (٢) ، ولله خزائن السموات والأرض ولكن أراد أن يختبر المؤمنين ليظهر طاعتهم للعيان وليختبر استسلامهم لله ولرسوله ﷺ في أشد الأحوال ليشتد عودهم وتقوى شكيمتهم ، ثم طلب أبو بكر رضى الله عنه من النبي عَلَيْكُم أن يستسقى ربه ، فاستسقى فأمطرت سحابة على المعسكر فشربوا وحملوا كفايتهم (٣) ، وطلب عمر من رسول الله ﷺ أن يجمع ما مع الجيش من طعام ويدعو فيه فجاء الرجل بكسرة تمر ، والرجل بحفنة من تمر ، والرجل بكسرة من خبز ، ووضع على النطع أقل من ربضة العتر ، فدعا رسول الله ﷺ في الطعام وسأل ، فأنزل الله فيه البركة فأكلوا وشبعوا وملؤا أوعيتهم <sup>(٤)</sup> .

وكان ممن تخلف عن رسول الله ﷺ في تلك الغزوة كعب بن مالك - شهد

<sup>(</sup>١) سورة التوبة : ١١٧

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الحاكم في المستدرك : ١٥٩/١ ، وابن جرير الطبري في تفسيره : 181/١٤ ، وإسناده صحيح وقد وهم في إسناده الحاكم . راجع الذهب المسبوك : ١٠٥ - ٥١

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم كتاب « الإيمان » ، باب : الدليل على أن من مات على التوحيد دخل الجنة قطعاً : ١/٥٥ ، البخاري : ٤٤ ، ٤٥

<sup>(</sup>٤) مسلم في الصحيح : ٢٢١/١ - ٢٢٣ مع النووي ، وهو من حديث أبي هريرة رضي الله عنه . راجع تفصيل هذه الرواية وتخريجها في الذهب المسبوك ص ٤٤ – ٤٨

العقبة ، وهلال بن أمية ومرارة بن الربيع - شهدا بدراً رضي الله عنهم ، ولم يتخلفوا لشك ولا لريب ، وإنما أردكهم الضعف البَشري ، وإليكم موجز خبرهم مما في صحيح البخاري (١) .

قال كعب بن مالك رضي الله عنه : فلما بلغني أن رسول الله على توجه قافلاً حضرني بَشًى فطفقت أتذكر ما أخرج به من سخط رسول الله على السجد فلما أظل قادماً زاح عني الباطل فأجمعت صدقه ، فلما جلس في المسجد جاءه المتخلفون يعتذرون ويحلفون ، فقبل منهم صلى الله عليه وسلم ظواهرهم واستغفر لهم ووكل سرائرهم إلى الله ، فلما سلمت على رسول الله تبسم تبسم المُغضب ، ثم قال : « تعال » ، فجلست بين يديه ، فقال : « ما خلفك ؟ ألم تكن ابتعت ظهرك » ؟ - أي اشتريت بعيرك - (٢) .

فقلت : يا رسول الله ؛ إني والله لو جلست عند غيرك في أهل الدنيا لرأيت أني سأخرج من سخطه بعذر ، ولقد أُعطيتُ جدلاً ، ولكني والله لقد علمتُ لئن حدثتك اليوم حديث كذب ترضى به عني ليوشكن الله أن يُسخطك علي ، ولئن حدثتك حديث صدق تجد على فيه إني لأرجو فيه عقبي الله ، والله ما كان لي من عذر ، والله ما كنت قط أقوى ولا أيسر مني حين تخلفتُ عنك . قال رسول الله علي : « أما هذا فقد صدق ، فقم حتى يقضي الله فيك » ، قال : وكان هلال بن أمية ومُرارة بن ربيعة قالا مثل ما قلت وقيل لهما مثل ما قيل لي .

قال : ونهي رسول الله ﷺ المسلمين عن كلامنا أيها الثلاثة ، فاجتنبنا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الصحيح في مواضع عديدة من صحيحه : الأحكام : ٩/٧٦ الفتح ، انظر الذهب المنسوك : ٩/١١ - ١٠٠

<sup>(</sup>٢) هذا جزء من حديث كعب بن مالك رضي الله عنه ، البخاري في كتاب التفسير من صحيحه : ٥٨/٦ - ٥٩

الناس وتغيَّروا لنا حتى تنكرت لي في نفس الأرضُ التي أعرف ، فلما مضى أربعون ليلة أرسل لنا رسول الله ﷺ بأن نعتزل نساءنا .

قال كعب: وكنت أشب القوم وأجلدهم ، فكنت أخرج فأشهد الصلاة وأطوف في الأسواق ولا يكلمني أحد ، وآتي رسول الله والله واسلم عليه بعد الصلاة ، فأقول في نفس هل حرّك شفتيه برد السلام أم لا ؟ ثم أصلي قريباً منه وأسارقه النظر ، فإذا أقبلت على صلاتي نظرا إلي ، وإذا التفت نحوه أعرض عني ، ثم جئت ابن عمي أبا قتادة وهو أحب الناس إلي فسلمت عليه فوالله ما رد السلام ، فقلت له : يا أبا قتادة ؛ أنشدك الله هل تعلم أني أحب الله ورسوله ؟ فسكت فناشدته (١) . فقال : الله ورسوله أعلم ، ففاضت عيناي . وبينا أنا أمشي في سوق المدينة إذا نبطي من أهل الشام ممن قدم بالطعام يبيعه بالمدينة يقول : من يدلني على كعب بن مالك ، فطفق الناس يشيرون إلي ، فدفع إلي كتاباً من مكك غسان فقرأته ، فإذا فيه : أما بعد، فإنه قد بلغنا أن صاحبك قد جفاك ، ولم يجعلك الله في دار هوان ولا مضيعة ، فألحق بنا نواسيك ، قال : فقلت : هذه أيضاً من البلاء فستجرت بها التنور .

وبعد مضي خمسين ليلة من إرجاء توبتنا فبيَّنا أنا على ظهر بيت من بيوتنا

<sup>(</sup>١) هذا هو سياق طويل من حديث كعب بن مالك رضي الله عنه ، أخرجه حسب عزو السيوطي في الدر المنثور: ٣/ ٢٨٧ – ٢٨٩ إلى عدة مراجع أصلية إذ قال: أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم في تفاسيرهم وابن حبان في الصحيح في صحيحه ، وغيرهم ثم ذكره ، وذلك من طريق الزهري: أخبرني عبد الرحمن بن عبد الله أن كعب بن مالك ، ثم ذكره مطولاً كما أورده فضيلة الخطيب رعاه الله وحفظه .

جالس بعد صلاة الفجر على الحال التي ذكر الله عزَّ وجَلَّ . قد ضاقت على نفسي وضاقت على الأرض بما رحبت ، سمعت صوت صارخ أوفي على سلع يقول بأعلى صوته : يا كعب بن مالك ؛ أبشر ، قال : فخررت ساجداً وعلمت أنه جاء فَرَجٌ . قال : فنزعت ثوبي وكسوتهما المبشر ولا أملك غيرهما واستعرت ثوبين فانطلقت أتأمم رسول الله على يتلقاني الناس فَوْجاً فوجاً يهنئونني بالتوبة ، فلما سلَّمت على رسول الله على قال وهو يبرق وجهه من السرور : « أبشر بخير يوم مرَّ عليك مُنذ ولدتك أمك » ، قال : فقلت : أمن عندك يا رسول الله أم من عند الله ؟ ، قال : « بل من عند الله » (١) .

قَالَ : وأنزلَ الله في الذين اعتذروا وكذبوا : ﴿ سَيَحْلِفُونَ بِٱللَّهِ لَكُمْ إِذَا

<sup>(</sup>١) هذا هو نفس الحديث الذي قد مضى تخريجه أيضاً .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة : ١١٧ – ١١٨

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة : ١١٩ . البخاري كتاب « المغازي » ، باب : حديث كعب ابن مالك ( ٤٤١٨ ) ، ومسلم في التوبة ، باب : توبة كعب بن مالك وصاحبيه ( ٢٧٦٩ ) ، والطبري في جامع البيان ( ١٧٤٤٧ ) ، والبيهقي في دلائل النبوة : ٥/٢٧٣

انقَلَتَنُدْ إِلَيْهِمْ لِتُعْرِضُوا عَنْهُمْ فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمْ إِنْهُمْ رِخِسُ وَمَأُونَهُمْ جَهَنَدُ جَزَآءً بِمَاكَانُواْ يَكْسِبُوكَ فَي يَعْلِفُونَ لَكُمْ لِزَضَوَا عَنْهُمْ فَإِن تَرْضَوَا عَنْهُمْ فَإِنَ اللّهَ لَا يَرْضَىٰ عَنِ الْقَوْمِ الْفَسِقِينَ ﴿ \* (١) .

فاتقوا الله أيها المسلمون .

أَذكِّر بهذه الغزوة كل مجاهد في سبيل الله أصابه الجهد والمشقة ، وكل مدافع عن دينه ودمه وعرضه وماله أصابته محنة ، وأحث بها كل مسلم أعطاه الله حظاً من الدنيا لينفق في سبيل الله ، وأعظ بها كل ملحد وزنديق ينال من أصحاب رسول الله عَيَّا فليتق الله .

اللَّهم اغفر لنا وارحمنا ، وتب علينا ، إنك أنت التواب الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) سورة التوبة : ٩٥ – ٩٦

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### خير الأمور عوازمها

( الخطبة الثانية )

﴿ الحمد لله رب العالمين ﴾ (١) .

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمداً وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فإن أصدق الحديث كتاب الله ، وأوثق العرى كلمة التقوى ، وخير الملل ملّة إبراهيم ، وخير السنن سنّة محمد عليه ، وأشرف الحديث ذكر الله ، وأحسن القصص هذا القرآن ، وخير الأمور عوازمها ، وشر الأمور محدثاتها ، وأحسن الهدى هدى الأنبياء ، وأشرف الموت قتل الشهداء ، وأعمى العما الضلالة بعد الهدى ، وخير الأعمال ما نفع ، وخير الهدى ما اتبع ، وشر العمى عمى القلب ، واليد العليا خير من اليد السفلى ، وما قل وكفى خير عما كثر وألهى ، وشر العذرة حين يحضر الموت ، وشر الندامة يوم القيامة ، ومن الناس مَن لا يأتي الجمعة إلا دبراً ، ومنهم مَن لا يذكر الله إلا همجرا ،

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة ، آية : ٢

ومن أعظم الخطايا اللسانُ الكذَّاب ، وخير الغنى غنى النفس ، وخيرُ الزاد التقوى ، ورأسُ الحكم مخافة الله عزَّ وجلَّ (١) ، وخيرُ ما وقر في القلب اليقينُ والابتعاد عن الكفر ، والنياحة من عمل الجاهلية (٢) ، والغلول من جُثا جهنم ، والسكر كي من النار ، والشعر من إبليس ، والحمر جماع الإثم ، وشر المأكل مال اليتيم ، والسعيد من وُعِظ بغيره ، والشقي من شقى في بطن أمه .

وإنما يَصيْر أحدُكم إلى موضع أربعة أذرع (٣) ، والأمر إلى الآخرة وملاك العمل خواتمه ، وشرُّ الرَّوايا روايا الكذب .

وكل ما هو آت قريب <sup>(٤)</sup> ، وسبابُ المؤمن فسوق وقتالُه كفر <sup>(٥)</sup> ، وأكلُ لحمه من معصية الله ، وحرمةُ ماله كحرمة دمه <sup>(٦)</sup> ، ومَنْ يتألَّ على الله

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى عدة آيات قرآنية ، وأحاديث نبوية على صاحبها الصلاة والسلام ، ومنها قوله تعالى في سورة الأنفال ، آية : ۲۹ ، ومنها آية في سورة البقرة ، آية : ۳۸ وأما بالنسبة للتقوى فقوله تعالى في سورة البقرة ، آية : ۱۹۷

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى قوله صلى الله عليه وسلم في حديث أخرجه ابن ماجه برقم ( ١٥٨٢ ) ، وهو من حديث ابن عباس رضي الله عنهما ، وإسناده فيه ضعف ، وله شاهد صحيح من حديث أبي مالك الأشعري رضي الله عنه بهذا اللفظ برقم ( ١٥٨١ ) وإسناده صحيح .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث ابن مسعود رضي عنه ، البخاري برقم ( ٤٧٥٤ ) التوحيد .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى جزء من حديث ابن مسعود رضي الله عنه ابن ماجه برقم (٤٦) : ١٨/١

<sup>(</sup>٥) هو نفس هذا الحديث تقدم تخريجه في الرقم الرابع ، أخرجه بسياق طويل .

<sup>(</sup>٦) إشارة إلى الآية ١٢ من سورة الحجرات ، آية : ١٢ ، وبقية المعاني كلها ثابتة في الكتاب والسُنَّة .

يُكذِّبه ، ومَن يَغفر يُغفر له ، ومَن يَعْفُ يعفو الله عنه ، ومَن يكظم الغيظ يأجُرُه الله ، ومَن يبتغ السمعة يَسمِّع الله يأجُرُه الله ، ومَن يبتغ السمعة يَسمِّع الله به ، ومَن يتصبّر يُضْعِف الله له ، ومَن يعص الله يعذبه .

فاتقوا الله عباد الله . تأملوا ماضيكم ، وتأملوا واقعكم ، وتأملوا مُستقبلكم ، واحذروا الغفلة فإنها قاتلة .

﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلَتِ حَكَمَهُ وَمُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَكَأَيُّا الَّذِينَ عَلَى النَّبِيِّ يَكَأَيُّا الَّذِينَ عَامَنُواْ صَلْحُواْ تَسْلِيمًا ۞ ﴾ (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب : ٥٦

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

(1) من سورة هود (1) – (1) من سورة هود (1) اللواط .. فاحشة كبرى ، وجريمة شنعاء

( الخطبة الأولى )

﴿ اَلْحَمَّدُ لِلَّهِ اَلَّذِى آَنَزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئْلَ وَلَوْ يَعْمَلُ لَمُّ عِوَجَا ۚ ۚ فَيَسَمَا لِيَّسُدِرَ أَلْسُا

شَدِيدُ امِّن لَدُنْ مُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُوْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرَاحَسَنَا ۞

مَنكِيْهِ فَي فِيهِ أَبَدًا ۞ ﴾ (٢).

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله هو وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، أحلَّ لنا الطيبات وحرَّم علينا الخبائث .

صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومَن اهتدى بهَدْيه واستنَّ بسُنَّته ، وسلم تسليماً كثيراً .

أما بعد . .

فيا أيها المؤمنون : أوصيكم وإياي بتوقى الله تعالى في السر والعلانية فإنه يعلم السر وأخفى (٣) .

<sup>(</sup>١) ألقيت في ١٣٩٤/٢/١٤ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف : ١ - ٣

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٧ من سورة طه .

عباد الله: إننا نقرأ كتاب الله القرآن العظيم ، كلام رب العالَمين ، تنزيل من حكيم عليم ، نزل به الروح الأمين على قلب نبينا محمداً الأمين ، عليه أفضل الصلاة وأزكى التسليم (١) .

وإننا نجد في القرآن العظيم أخبار الأمم السابقة وقصص الأنبياء مع أممهم ، وما جرى بينهم من المحاجة والخصومة والجدال ، وأن العاقبة والنصر والتمكن لعباد الله المؤمنين ، وأوليائه الصابرين (٢) .

إنه قصص حق فيه موعظة ، وذكرى للمؤمنين ، وهُديِّ وبُشرى للمتقين : " لقد كان في قصصهم عبرة لأولي الألباب ، ما كان حديثاً يفترى ولكن تصديق الذي بين يديه وتفصيل كل شيء وهدى ورحمة لقوم يؤمنون ﴾ (٣) .

وإذا تأملنا - أيها المسلمون - أخبار هذه الأمم التي أهلكها الله بعذابه العاجل في الدنيا نجد أن كل أمة أهلكت بنوع واحد من العذاب : ﴿ فأما فَأَمَا ثَمُودُ مَنَ أُهْلِكُو أَمَا عَادُ فَأَهْلِكُو أَبِرِيجٍ صَرَصَرِ عَاتِيَهِ (٤) ، فأما فَوَقُمْ نُوجٍ لَمَا كَذَبُوا الرُّسُلُ أَغَرَقْنَهُمْ وَجَعَلْنَهُمْ لِلنَّاسِ ءَايَةٌ وَأَعْتَدُ نَا لِلظَّالِمِينَ لَلظّالِمِنَ أَفِيلِهِ إِلَيْ اللَّهِ اللَّهُ الللللِهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ الللْلِهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْم

وقال سبحانه : ﴿ وَكُلُّ أَخَذْنَابِذَنْهِ إِنَّا مُنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم

<sup>(</sup>۱) هذه عقيدة السكف الصالح في القرآن الكريم وأنه كلام منزَّل من الله تعالى عن طريق الروح الأمين على رسول الله ﷺ ، وفي معناه قوله تعالى في سورة الشعراء ( الآيتين الروح الأمين \* على قلبك لتكون من المنذرين ﴾ .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ١٢٨ من سورة الأعراف .

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف : ١١١

<sup>(</sup>٤) سورة الحاقة ، آية : •- ٦

<sup>(</sup>٥) سورة الفرقان ، آية : ٣٧

مِّنْ أَخَذَتْهُ ٱلصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مَّنْ خَسَفْكَابِهِ ٱلْأَرْضَ وَمِنْهُم مِّنْ أَغْرَفْنَا وَمَاكَاتَ ٱللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُوٓ الْنَفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ (١) .

إلا قوم لوط - عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة والتسليم - فإنهم أهلكوا بأنواع من العذاب ، فأنزل الله عليهم ملائكة من السماء لإهلاكهم ، وطمس أعينهم ، وقلب ديارهم فجعل عاليها سافلها ، وأنزل عليهم رجزاً من السماء حجارة من سجيل ، وجعلت ديارهم بحيرة منتنة على طريق دائم آية للمتوسمين ، آية للمؤمنين ، وهذه من حكمة رب العالمين ، وعدل قيوم السموات والأرضين ، فإن الجزاء من جنس العمل (٢) .

فقوم لوط تمادوا في الكفر والطغيان ، فإنهم مع كفرهم بربهم ومعاندتهم لرسولهم يأتون الفاحشة الشنعاء التي ما سبقهم بها أحد من العالَمين ، إنهم يأتون الذُكْران من العالَمين ، يأتون الرجال شهوة من دون النساء بل هم قوم مسرفون (٣) ، فنهاهم نبيهم لوط وأرشدهم إلى ما خلق الله لهم من أزواجهم التي تنجب لهم وخلقت لهم ، وفيها تطهير لهم ، فلم يقبلوا إلا الجريمة القذرة النجسة ، فأهلكهم الله .

وهلم نتأمل هذه الآيات في خبر قوم لوط عليه السلام: « أعوذ بالله من الشيطان الرجيم » : ﴿ وَلَمَا جَآءَتْ رُسُلْنَا لُوطَاسِيٓ، بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعَاوَقَالَ هَذَا يَوْمُ عَصِيبٌ ﴿ وَلَمَا جَآءَتْ رُسُلْنَا لُوطَاسِيٓ، بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعَاوَقَالَ هَذَا يَوْمُ عَصِيبٌ ﴿ وَهَا أَنْ مُ مَوْنَ إِلَيْهِ وَمِن قَبُلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ السَّيَّ عَالَيْ الْكَيْقُومِ هَتَوُلاَهِ بَنَاقِ هُنَّا اللهُ وَلَا تُحْوَرُونِ فِيضَيْفِيَّ أَلْيُسَ مِن كُورَ جُلُّ رَشِيدٌ ﴿ اللهُ قَالُوا لَقَدْ بَنَاقِ هُنَا أَطْهَرُكُمُ مَا فَقُواْ اللّهَ وَلا تَحْدُونِ فِيضَيْفِي ۖ أَلْيَسَ مِن كُورَ جُلُّ رَشِيدٌ ﴿ فَالْوَالْقَدْ اللّهُ وَلا لَهُ وَلا اللّهُ وَلا أَنْ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ وَلا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللل

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت : ٤٠

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى معنى حديث علقه البخاري في الصحيح : « كما تدين تدان » ، وقال الحافظ في الفتح : ١٠٦/٨ : حديث مرفوع أخرجه عبد الرزاق عن أبي قلابة مرسلاً ثم ذكره .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٨١ من سورة الأعراف ، والآية ٥٥ من سورة النمل .

عَلَمْتَ مَالَنَافِ بَنَاتِكَ مِنْ حَقِّ وَإِنَّكَ لَنَعْلَمُ مَا زُرِدُ اللَّهِ قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَةً أَوْءَ اوِئَ إِلَى رُكُنِ شَدِيدِ فَا قَالُوا يَلُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِكَ لَنَ يَصِلُوا إِلَيْكَ فَأَسْرِ فِأَهْ لِكَ يَقِطْعِ مِنَ ٱلنِّلِ وَلَا يَلْنَفِتْ ، مِن قَالُولُ يَلُولُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّه

عباد الله: إن اللواط كبيرة وفاحشة كبرى وجريمة شنعاء ، تشمئز منها الطبائع السليمة والفطر المستقيمة ، فلا تجد ذكراً من الحيوانات البهيمة يعلو ذكراً ، ولكن الله ابتلى بهذه الخبائث قوم لوط فهم أول من فعله من خلق الله ، فنسب هذا العمل إليهم ، وليس في المعاصي مفسدة أعظم من مفسدة اللواط ، وهي تلي مفسدة الكفر ، وقتل المفعول به خير من وطئه فإنه إذا وطئه الرجل قتله قتلاً لا ترجي له معه حياة ، بخلاف قتله بإزهاق روحه ، فإنه مظلوم شهيد ، جعل الله لوليه سلطاناً إن شاء أخذ به وإن شاء عفا ، وأما حكم اللوطى فإنه يقتل الفاعل والمفعول به كما أجمع على ذلك أصحاب نبينا محمد ﷺ ، ودلّت عليه سئنّة المصطفى صلى الله عليه وسلم وعليها عمل أصحابه وخلفائه الراشدين وخلق كثير من التابعين وأئمة الإسلام والمصلحين (٢) .

<sup>(</sup>۱) سورة هود: ۷۷ - ۸۳

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى مجموعة أحاديث ومنها حديث ابن عباس رضي الله عنهما ، أخرجه داود : برقم ( ١٤٥٦ ) ، وابن ماجه داود : برقم ( ٢٥٦١ ) ، وابن ماجه في السنن برقم ( ٢٥٦١ ) وإسناده حسن مع الشواهد الكثيرة ، وصححه الحاكم في المستدرك : ٤/٣٥٠ ، وأقره الإمام الذهبي في التلخيص وسوف يأتي هذا الحديث مع تخريجه إن شاء الله تعالى .

روي عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما عن النبي ﷺ أنه قال : « مَن وجدتموه يعمل عمل قوم لوط فاقتلوا الفاعل والمفعول به » (١) ، وثبت عنه صلى الله عليه وسلم - أنه قال : « لعن الله مَن عمل عمل قوم لوط ، لعن الله مَن عمل عمل قوم لوط » (٢) .

وقد اختلف أصحاب نبينا ﷺ في صفة قتل اللوطي ، فقال بعضهم : يحرق بالنار ، وقد وجد خالد بن الوليد رضي الله عنه رجلاً يُنكح كما تنكح المرأة ، فكتب عنه لأمير المؤمنين أبي بكر الصِدِّيق ، فاستشار أبو بكر الصحابة ، فكان عليُّ بن أبي طالب رضي الله عنه أشدهم قولاً فرأى أن يحرق ، فكتب أبو بكر إلى خالد فحرقه بالنار (٣) .

وقال عبد الله بن عباس رضي الله عنه : يُفعل به كما فعل الله بقوم لوط ، يُرفع على أعلى مكان في القرية ويُرمى منكساً رأسه ثم يتبع بالحجارة .

وقال بعضهم : يُقتل بالسيف (٤) .

إن فاحشة اللواط أشنع وأخطر من فاحشة الزنا ، فاللواط فيه قلب للفطرة ، وقتل للرجولة ، وإماتة للذكورية التي فُضل بها الرجل على الأنثى .

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود فى الحدود ( ٢١٦٢ ) ، باب : فيمن عمل عمل قوم لوط ، وأخرجه البغوي في شرح السُنَّة ( ٣٩٥٣ ) من طريق أبي داود ، والترمذي في الحدود ( ١٤٥٦ ) ، باب : ما جاء فى حد اللواط ورجاله رجال الصحيح .

 <sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي في الدر المنثور : ٣/ ١٠١ إلى البيهقي في شعب الإيمان من
 حديث ابن عباس رضي الله عنهما ، ثم أخرجه برقم ( ٥٣٧٣ ) ، بإسناد حسن .

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي في الدر المنثور : ٤٦٥/٤ إلى عدة مصادر منها شعب الإيمان للإمام البيهقي عن محمد بن المنكدر ويزيد بن خصيفة وصفوان بن مسلم ، ثم ذكر هذا الأثر .

<sup>(</sup>٤) ذكر ذلك البغوي في شرح السُنَّة : ٢١٠/١٠ بدون إسناد .

وقد جعل الله لبني آدم أزواجاً من أنفسهم يحصل لهم فيها منافع في دينهم ودنياهم ، كحصول المودة والرحمة بين الزوجين ، وإحصان أحدهما الآخر ، ووجود التناسل الذي من أجله خلق الله الذكر والأنثى ، وحصول علاقة المصاهرة بين العائلات ، وفيه اتباع لسنن الأنبياء والمرسلين ، واستجابة لترغيب النبي عليه في تكثير أمته (١) ، وفاحشة اللواط تقاوم هذه المصالح الشرعية كلها ، وقد أرشد نبينا لله للحرق الوقاية من الفواحش والفساد ، فقال صلى الله عليه وسلم : « يا معشر الشباب ؛ من استطاع منكم الباءة فليتزوج فإنه أغض للبصر وأحصن للفرج ، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء » (٢)

ولا شك أن الزواج الشرعي مفتاح من مفاتيح الرزق والخير والبركة ، كما قال تعالى : ﴿ وَأَنكِحُواْ ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُرُ وَالصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُرُ وَإِمَا يَكُونُواْ وَأَلْكُمْ اللَّهُ مِن فَضَيلِهِ ۚ ﴾ (٣) بخلاف الزنا واللواط فإنهما من مفاتيح الفقر والشر وضيق النفس وحسرة الضمير .

عباد الله : إنه من الأسف الشديد والخزي الأكيد أن بعض الناس قد وقعوا في فاحشة اللواط ، بل وبعضهم يقال إنه يخرج من زوجته الطيبة

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث أنس بن مالك رضي الله عنه ، أحمد في المسند : ١٥٨/٣ ، وإسناده صحيح ، وأخرجه أبو داود : برقم ( ٢٠٥٠ ) ، والنسائي : ٢/ ٦٥ وهو من حديث معقل بن يسار رضي الله عنه وهو صالح للاحتجاج به .

<sup>(</sup>٢) إسناده صحيح ، وأخرجه النسائي في الصوم : ١٧١/٤ ، باب : فضل الصيام ، وفي النكاح : ٣٠٣/١ ، باب : الحث على النكاح ، والطيالسي : ٣٠٣/١ ، وأحمد : ١/٣٧٨ ، والبخاري في الصوم ، باب : الصوم لمن خاف على نفسه الْعُزَبَةَ ، ومسلم في النكاح ( ١٤٠٠ ) ، باب : استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه ووجد مؤنته .

<sup>(</sup>٣) سورة النور : ٣٢

الخيِّرة ، التي فيها كمال وجمال وطهارة وعفة إلى الخبائث والفواحش والنجائس ، وما ذاك إلا لفرط جهلهم ، وقِلَّة مَن يرشدهم ، وبُعدهم عن مجالس العلم النافع والمواعظ التي تُحيي القلوب .

فاتقوا الله أيها الناس ، ولا تغفلوا عن رعاية أولادكم وتربيتهم ، فإن الراعي إذا غفل عن رعيته أكلتها الذئاب والكلاب (١) .

اللَّهم إناَّ نعوذُ برضاك من سخطك ، وبمعافاتك من عقوبتك (٢) .

اللَّهم جنبنا وذرياتنا جميع الفواحش ، ما ظهر منها ما بطن .

اللَّهم نوِّر بصائرنا بالإيمان ، واحفظنا وذرياتنا من كل شيطان ، إنك أنت الكريم المنان .

بارك الله لي ولكم في القرآن العظيم ، ونفعني وإياكم بما فيه من الآيات والذكر الحكيم .

أقول قولي هذا وأستغفر الله العظيم لي ولكم ولجميع المسلمين من كل ذنب فا، ستغفروه إنه هو الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث أبي الدرداء رضي الله عنه ، أحمد في المسند : ١٩٦/٥ وإسناده صحيح .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى دعاء النبي ﷺ ، أخرجه أبو داود في السنن برقم ( ١٤٢٧ ) ، كتاب « الصلاة » ، وهو من حديث عليّ بن أبي طالب رضي الله عنه ، وإسناده حسن مع الشواهد .

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### تحديد النسل

( الخطبة الثانية )

الحمد لله ، أحمده واستعينه وأستغفره وأتوب إليه ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا .

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم عليه وعلى آله وأصحابه وأتباعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فيا أيها المسلمون . . ﴿ أَتَقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ ـ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَا وَأَنتُمُ مُسَلِمُونَ ﴾ (١) .

أيها المسلمون: لقد انتشر في زمننا هذا دعايات ضد الزواج المبكر، ودعوة إلى تحديد النسل، ويظهر أنه ارتاح لها كثير من الناس في كل مكان، بل وارتاح لها بعض رجال الفكر الإسلامي.

ولا أرى ذلك إلا من تخطيط الصهيونية العالمية التي لها تخطيط بعيد المدى للسيطرة على العالم أجمع والتحكم فيه إذا غلبت بكثرة المال والرجال ، وأفسدوا الأخلاق والشيم .

<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران : ۱۰۲

﴾ (١) ، والواجب على المسلم أن يكون كيِّساً فطناً ولا يكون مع كل صاعق وناعق ، وإنما ينظر ببصيرة إيمانه ونور شريعته .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، وصلُّوا على النبي الكريم ، فقد أمرنا الله بذلك في كتابه المبين ، فقال تعالى : ﴿ إِنَّالَقَدُومَلَتِكَ مَدُيْمَلُونَ عَلَى النَّبِي َالَّذِينَ فِي كتابه المبين ، فقال تعالى : ﴿ إِنَّالَقَدُومَلَتِكَ حَكَمُ يُمُلُونَ عَلَى النَّبِي اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وقال صلى الله عليه وسلم: « مَن صلَّى عليّ مرة صلَّى الله عليه بها عشرةً » (٣) . . . . . إلخ

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء : ٣١

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب : ٥٦

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الصحيح من حديث أبي هريرة رضي الله عنه : الصلاة برقم
 (٤٠٨) ، باب : الصلاة على النبي ﷺ .

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيم

# ٢٢ – تفسير الآية ( ٩٠ ) من سورة النحل (١) ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإحْسَانِ ﴾

( الخطبة الأولى )

﴿ الْحَسَّدُ الْمَ الْمَسَلَوْنَ الْسَلَوِيَ ﴾ (٢) ، ﴿ أَنزَلَ عَلَى عَبْدِ وِٱلْكِنْبَ وَلَمْ يَجْعَل لَهُ عَ عِرَجًا ﴾ (٣)

وأشهد أن لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له ، بِعَدْله قامت السموات والأرض ، وصلَح أمر الدنيا والآخرة (٤) .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، أرسله رحمة للعالَمين بشيراً ونذيراً (٥) .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على الصفوة المطهَّر المختار ، وارزقنا شفاعته في دار القرار (٦) .

وصلِّ اللَّهم على آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان وسلِّم تسليماً كثيراً .

<sup>(</sup>۱) ألقيت في ۱۲/۱/۱۱۱ هـ.

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف: ١

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية ١١٥ من سورة الأنعام .

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى الآية ١٠٧ من سورة الأنبياء ، والآية ١١٩ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٦) إشارة إلى حديث الشفاعة ، البخاري برقم ( ٧٤١٠ ) التوحيد ، وهو من حديث أنس رضي الله عنه . .

أما بعد . .

ففي القرآن الكريم آيةٌ جَمَعت محاسنَ الأخلاق وقواعد الدين ، أمرت بثلاثة أشياء ، ونهت عن ثلاثة ، لها تأثير بليغ في القلوب والأحاسيس .

وهي أجمع آية في القرآن الكريم لخير يُمتثل ولشر يُجْتنب : « أعوذ بالله من الشيطان الرجيم » : ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ فِالْمَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآي ذِي ٱلْقُرْفَ وَيَنْهَىٰ عَنِ الشيطان الرجيم » : ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ فِالْمَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآي ذِي ٱلْقُرْفَ وَيَنْهَىٰ عَنِ اللهِ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ عَنْ يَعِظُ كُمْ لَمَ لَكَ اللهُ مُنْ اللهُ وَالْمُنْكَ وَاللهُ عَنْ يَعِظُ كُمْ لَمَ لَكَ اللهُ مَنْ اللهُ وَاللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ عَلَيْ عَلْمُ عَلَا عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلَيْكُمْ عُلِي اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَا عَ

روي عن ابن عباس رضي الله عنهما أن عثمان بن مظعون الجمحي قال : ما أسلمتُ أولاً إلا حياءً من محمد ﷺ ، فلما سمعتُ هذه الآيةَ : ﴿ إِن الله يأمر بالعدل ﴾ ، وقع الإيمان في قلبي ، فقرأتها عَلَى عليّ بن أبي طالب رضي الله عنه فتعجب ، فقال : يا آل غالب اتبعوا تُفلحوا ، فوالله إنَّ الله أرسله ليأمركم بمكارم الأخلاق (٢) .

وقال عكرمة : قُرِئت هذه الآية على الوليد بن المغيرة ، فقال للقاريء : يابن أخي ؛ أعد ، فأعاد عليه ، فقال : والله إن له لحلاوة ، وإن عليه لطلاوة ، وإن أصله لمورقٌ وأعلاه لمثمر ، وما هو بقول بَشَر (٣) .

وبلغ أكثم بن صيفي خروج رسول الله ﷺ فأرسل إليه اثنين يسأله: من أنت ؟ وما أنت ؟ ، فقال عليه الصلاة والسلام: « أما مَن أنا فأنا محمد بن عبد الله . وأما ما أنا فأنا عبد الله ورسوله ، ثم تلا عليهما هذه الآية: ﴿ إِن الله يأمر بالعدل والإحسان ﴾ » وكررها حتى حفظاها ، فلما قرآها على أكثم

<sup>(</sup>١) سورة النحل: ٩٠

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد في المسند : ۳۱۸/۱ ، وهو من حديث ابن عباس رضي الله عنهما ، وإسناده جيد ، أبو نعيم في معرفة الصحابة ، وانظر نفسير ابن كثير : ٢٢١ – ٢٢٢

<sup>(</sup>٣) لم أقف عليه مسنداً إلا ما ذكره القرطبي في تفسيره: ١٦٥/١٠، والقرطبي معروف بالتساهل في نقل الآثار والله أعلم به رحمه الله تعالى، وقد رواه الحاكم في المستدرك.

ابن صيفي قال: إني أراه يأمر بمكارم الأخلاق وينهي عن ملائمها، فكونوا في هذا الأمر رؤوساً ولا تكونوا فيه أذناباً (١).

جمعت هذه الآية الكريمة ما يتصل بالتكليف فرضاً ونفلاً . وما يتصل بالأخلاق والآداب عموماً وخصوصاً ، فما من خُلُق حسن إلا أمر الله به ، وما من خُلُق سيّئ إلا نهى عنه . والله تعالى يحب مكارم الأخلاق ، ويكره سفاسفها .

وإن أعلى مكارم الأخلاق : العدلُ . والعدلُ يكون فيما بين الإنسان وبين ربه ، وفيما بينه وبين نفسه ، وفيما بينه وبين خلق الله .

والعدل ضد الميل وضد الظلم والطغيان ، وأصله التوسط بين الإفراط والتفريط ، فَمَن جانب الإفراط وهو الغلو المذموم في الدين ، وجانب التفريط وهو الإخلال بشيء مما هو في الدين فقد عدل . وعلى هذا تدور أقوال العلماء في العدل والإحسان (٢) .

فالعدل بين المخلوق وخالقه : إيثار المرء حق الله تعالى على حق نفسه ، وتقديمُ رضا الله على هواه ، وامتثالُ الأوامر واجتنابُ الزواجر (٣) .

وأما العدلُ بين المرء وبين نفسه فنهيها عن كل ما فيه هلاكُها وعُزوبُ الأطماع عن الاتباع ، ولزومُ القناعة في كل حال ومعنى .

وأما العدل بين الإنسان وبينُ الخلق فبذلُ النصيحة وترك الخِيَانة فيما قلَّ

<sup>(</sup>١) أورده الإمام ابن كثير في تفسيره نقلاً عن الحافظ أبي يعلي الموصلي من كتابه « معرفة الصحابة » مع إسناده . راجع التفسير : ٢١٩/٤ وإسناده صحيح .

<sup>(</sup>۲) هذا القول مأخوذ من أقوال التابعين الكثيرين رحمهم الله تعالى ، ذكرها ابن كثير في تفسيره : ۲۱۹/۶ - ۲۲۰

<sup>(</sup>٣) هذا تفسير سفيان بن عيينة رحمه الله تعالى ، ذكره ابن كثير في تفسيره : ٢١٨/٤

وكثر ، والإنصافُ من النفس لهم بكل وجه ، والصبرُ على الأذى ، ولا يكون منه إساءةٌ إلى أحد لا بقول ولا بفعل ، لا في سر ولا في علن (١) .

والإحسان يأتي على معنيين :

متعد بالباء كقول يوسف عليه السلام : ﴿ وَقَدْ أَجْسَنَ بِيَ إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ السِّحْنِ وَجَآءَ بِكُمْ مِنَ ٱلْبَدُو ﴾ (٢) بمعنى تفضَّل وتكرَّم .

والثاني : متعد بنفسه كقوله تعالى : ﴿ إِنَّا لَانْضِيعُ أَجْرَمَنَ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴾ (٣) بمعنى أتقنه وأجاده ، ومن هذا المعنى قوله صلى الله عليه وسلم في حديث جبريل : « الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه ، فإن لم تكن تراه فإنه يراك » (٤)

فإتقانُ العبادة ومراعاةُ آدابها المصححة المكملة ، ومراقبةُ الخالق فيها واستحضارُ عظمته وجلاله حالَ الابتداء والاستمرار فذلك إحسانٌ ، والخالق تعالى غَنِيُّ عن إحسان الخلق ، بل منه الإحسان والنَّعم والفضلُ والمنَن ، لا تنفعه طاعة المطيع ، ولا تضره معصية العاصي ، وإنما الإحسان من الإنسان لنفسه : ﴿ إِنْ أَحْسَنْتُمْ لِأَنْفُسِكُمْ ﴾ (٥) .

وإحسان العبد للخلق بذل الندى وكف الأذى وإبداء النصيحة : ﴿ وَأَحْسِنَ صَالَهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) هذا قول القاضي أبي بكر بن العربي نقله القرطبي في تفسيره : ١٦٦/١٠

<sup>(</sup>۲) سورة يوسف : ۲۰۰

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف : ٣٠

<sup>(</sup>٤) البخاري في الصحيح « الإيمان » ، حديث رقم ( ٥٠ ) ، باب ( ٣٧ ) : 1/٤/١ الفتح ، ونحوه مسلم في الصحيح « الإيمان » ، حديث رقم ( خاص ٥٧ ) ، وهو من حديث أبي هريرة رضى الله عنه عند الجميع .

<sup>(</sup>٥) سورة الإسرّاء : ٧

<sup>(</sup>٦) سورة القصص : ٧٧

 <sup>(</sup>٧) سورة البقرة : ٨٣ ، وفي سورة النساء : ٣٦ ، وفي سورة الأنعام : ١٥١ ،
 وفي سورة الإسراء : ٢٣ ، وفي سورة الإحقاف : ١٥

وحتى الإحسان إلى الحيوانات . قال عليه الصلاة والسلام : " إذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة  $^{(1)}$  ، وقال : " دخلت امرأة النار في هرة  $^{(7)}$  ودخلت بغي الجنة في كلب  $^{(7)}$  . فينبغي للإنسان أن يحرص على الإحسان إلى خلق الله ، وكف الأذى عنهم ، والكلمة الطيبة وبشاشة الوجه من الإحسان .

وجُعل الإحسان بجوار العدل ، لملاحظة العفو عن مستحقي العقوبات مثل القصاص في العمد ، والعقاب بمثل ما عوقب : وليُفْتَح بابُ التسامح والعفو عن بعض الحق إيثاراً لود القلوب ومَنْعاً لِغِلِّ الصدور ، ﴿ فَمَنْ عُفِي لَهُ مِنْ أَخِيهِ عَنَ بعض الحق إيثاراً لود القلوب ومَنْعاً لِغِلِّ الصدور ، ﴿ فَمَنْ عُفِي لَهُ مِنْ أَخِيهِ فَهُو شَيْعً أَنِّا لَهُ عُرُوفِ وَأَدَاء الله إِحْسَانُ ﴿ ﴾ (٤) ، ﴿ فَمَن تَصَدَّقَ بِهِ عَهُو كَا فَهُو كَا مَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَاكِ لَمِنْ عَرْمِ اللهُ مُورِ ﴾ (١) .

وقوله سبحانه : ﴿وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْفَ ﴾ (٧) : أي صلة الأرحام ، كما قال تعالى : ﴿ فَنَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَى حَقَّهُ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ ﴾ (٨) ، فيجب أداء حقهم الواجب مثل النفقة والميراث ، والحق المسنون مثل الصلة والبر والتقدير والتكريم ، ولصلة الأرحام تأثير بليغ في صلاح النفس وإصلاح المجتمع .

<sup>(</sup>١) بعض حديث أوله: ﴿ إِنَ الله كتب الإحسان على كل شيء ﴾ ، مسلم في الصيد ، باب: الأمر بإحسان في الذبح والقتل ( ١٩٥٥ ) ، وأبو داود في الأضاحي ، باب: في النهي أن تصبر ، والترمذي في الديات ، والنسائي : ٢٢٧/٧ في الصحابة وغيرهم .

<sup>(</sup>٢) البخاري برقم ( ٣٤٨٢ ) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما ، ومسلم برقم ( ١٢٧٥٦ ) التوبة ، من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٣) مسلم في الصحيح : السلام ، حديث رقم ( خاص ١٥٤ ) ، و( عام ٢٢٤٥ )من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة : ١٧٨

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة : ٤٥

<sup>(</sup>٦) سورة الشورى: ٤٣

<sup>(</sup>٧) سورة النحل : ٩٠

<sup>(</sup>٨) سورة الروم : ٣٨

والفحشاء : كل قبيح من قول وفعل . فيدخل فيه الاعتداء على العرض والبدن والمال (١) .

والمنكر : ما أنكرته شريعة الله . فيعم جميع المعاصي والرذائل والدناءات على اختلاف أنواعها ومراتبها .

والبغي : الكبْرُ والظُلم والحقدُ والتعدي .

والظُّلم ضدُّ العدل . ويكون من الإنسان على نفسه : ﴿ وَمَن يَعْمَلْ سُوَّا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ وَمُن يَعْمَلْ سُوَّا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ وَمُن يَعْمَلُ اللّهَ عَنْورًا رَّحِيمًا ﴾ (٢) ، فإذا خالف العبد أوامر الله وأتى نواهيه فقد عرَّض نفسه لغضب الله وعقابه في الدنيا وفي الآخرة ، فهو ظالم لنفسه : ﴿ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللّهِ فَقَدَّ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ (٣) ، وأذناه ترك وظُلم النفس مراتب بحسب المعصية ، فأشده وأقبحه الشرك بالله ، وأدناه ترك الأذى في الطريق .

ويكون الظلم من إنسان لغيره بغمط حق من حقوقه المالية أو البدنية أو الاجتماعية ، سواء بالأخذ أو المنع أو المماطلة أو بانتهاك الحرمات والأعراض ، أو باليمين الغَمُوس أو بشهادة الزور ، أو بالغيبة والنميمة والكذب والبهتان (٤) .

والظَالم ممقوت عند الله مُبغَض عند خلق الله : ﴿ مَالِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلَاشَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾ (٥) ، ﴿ وَمَالِلظَّالِمِينَ مِننَصِيرٍ ﴾ (٦) ، ودعوة المظلوم ليس بينها وبين الله حجاب (٧) .

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير: ۲۱۹/۶

<sup>(</sup>۲) سورة النساء : ۱۱۰

<sup>(</sup>٣) سورة الطلاق : ١

<sup>(</sup>٤) ورد هذا المعنى في عدة أحاديث منها حديث نفيع بن الحارث رضي الله عنه ، البخاري برقم ( ٦١٦ ) .

<sup>(</sup>٥) سورة غافر : ١٨

<sup>(</sup>٦) سورة الحج : ٧١

<sup>(</sup>٧) إشارة إلى حديث ابن عباس رضي الله عنه ، البخاري برقم ( ١٤٩٦ ) الزكاة ، ونحوه مسلم في الإيمان برقم ( خاص ٢٩ ) .

والباغي إنما يبغي على نفسه : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَىٰ الله ليملي للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته (٢) ، وإن الله ليملي للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته (٢) ، والتذكر : الاتعاظ . قاله ابن عباس رضي الله عنهما .

وإن من العدل أن يقول المسلم كلمة الحق وأن يعترف بالإحسان والفضل لأهله . أليس من نعم الله على هذه المملكة وأهلها أن جعل ولايتها في أيد أمينة مؤمنة بالله وبوعده ووعيده ، تُحكم بكتاب الله وسنة رسوله على ، تقيم العدل وترفع الظلم ، تبذل الندى وتكف الأذى ، تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر ، وتقيم حدود الله ، فانظروا ما أنتم فيه من الأمن والرخاء والاطمئنان ، وكل إنسان يتمنى أن يأتي إلى هذه المملكة ليهنأ بعيشها ، وليُحصل له من خيراتها . فلله الحمد والمنة .

وجَزَى الله مؤسس هذه المملكة – والذين قاموا بالأمر من بعده – عنا وعن الإسلام والمسلمين خير الجزاء .

فلهم علينا السمع والطاعة والنصُّح والتعاون والدعاء من صميم قلوبنا (٣).

<sup>(</sup>١) سورة يونس : ٢٣

<sup>(</sup>۲) إشارة إلى حديث أبي موسى الأشعرى رضي الله عنه . البخاري برقم (٤٦٨٦) التفسير سورة ١١ ، باب (٥) ، ونحوه مسلم في الصحيح ، كتاب « البر والصلة والآداب » ، حديث رقم (خاص ٦٢) .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى عدة أحاديث صحيحة ومنها حديث أبي بكرة رضي الله عنه . أخرجه الإمام أحمد في المسند : ٤٢/٥ ، وإسناده حسن ولفظه : « مَن أكرم سلطان الله تبارك وتعالى في الدنيا أكرمه الله يوم القيامة ، ومَن أهان سلطان الله تبارك وتعالى في الدنيا أهانه الله يوم القيامة » ا هـ .

قلت : أورده الإمام أبو بكر الهيثمي في المجمع : ٢١٥/٥ ، وقال : رجاله ثقات . ومنه يؤخذ الدعاء الصالح لسلطان الله تعالى على الدوام والتعاون معه على البر والتقوى إلا إذا أمر بالكفر والمعصية فلا طاعة لمخلوق في معصية الخالق . . .

اللَّهم وفق إمامنا خادم الحرمين وأمراءه ووزراءه إلى العدل والإحسان والرأفة بالمسلمين والشفقة عليهم . والأخذ على يد الظالم والسفيه ، وأعنهم على ما ولَيْتهم واكفهم كل أمر يهمهم .

اللَّهم كن لإمامنا حافظاً ومؤيداً وناصراً فيما يرضيك ، واحفظ بلادنا وأمتنا من الفتن ما ظهر منها وما بطن ، واحفظ علينا نِعَمك وارزقنا شكرها ، واكفنا شر الأشرار وكيد المنغصين الحاسدين .

أوصيكم يا إخوتى في الله ، رجالا رنساء في كل مكان بتقوى الله . وتحرى العدل في كل الأمور ، والابتعادُ عن الظلم وسفاسف الأخلاق .

وعلى المسلم أن يلتزم بما يعنيه ، وأن يترك ما لا يعنيه للجهة التي يعنيها ، فلا ينبغي للمسلم أن يشغل نفسه ويثير أعصابه ويضيع وقته فيما لا يعنيه ، اتركوا الأمور لأهلها .

اللَّهم إنَّا نسألك العفو والعافية والمعافاة في الدين والدنيا . اللَّهم اغفر لنا ولجميع المسلمين ، إنك أنت الغفور الرحيم .

\* \*

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيم

#### الأمر بالمعروف

( الخطبة الثانية )

﴿ ٱلْعَسَادُ يَقِوِيَتِ ٱلْمُسَالِقِينَ ﴾ (١).

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فلا يستقيم الدين ولا تنتظم الدنيا إلا بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، فهما الأداة للمحافظة على كيان الأمة ومصالحها ، وهما الوسيلة للإبقاء على عزة البلاد وكرامتها ، وهما القاعدة الأساسية لاستقامة الأخلاق والسلوك ،

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران : ۱۱۰

وحفظ الأموال والدماء والأعراض ، واستتباب الأمن والاستقرار ، والسعادة في الدنيا والآخرة .

ولهذا أكد الإسلام على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر . قال تبارك وتعالى : ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمُ أُمَّةٌ يُدَعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ تبارك وتعالى : ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمُ أُمَّةٌ يُدَعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ اللّهُ الْمُنكَرِ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾ (١)

وعن حذيفة بن اليمان رضي الله عنه عن النبي ﷺ أنه قال : « والذي نفسي بيده ، لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر أو ليوشكن الله عزَّ وجَلَّ أن يبعث عليكم عذاباً من عنده ثم تدعونه فلا يُستجابُ لكم » (٢) .

وترْك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر جريمة عظمى تسبب غَضب الله ومقته ، والطرد والإبعاد من رحمة الله : ﴿ لُعِنَ ٱلَّذِينَ كَغَرُواْ مِنْ بَغِ إِسْرَتِهِ يلَ عَلَىٰ لِللهِ عَلَىٰ لِللهِ عَلَىٰ لِللهِ عَلَىٰ لَهُ عَلَىٰ لَهُ عَلَىٰ لَهُ عَلَىٰ لَهُ عَلَىٰ لَهُ اللهِ عَلَىٰ لِللهِ عَلَىٰ لِللهِ عَلَىٰ لَهُ لَكِنِ مَرْبَعَ ذَلِكَ بِمَاعَصُواْ وَكَانُواْ يَعْ تَدُونَ كَانُواْ لَا يَنْ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَمُ عَلَىٰ الله

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : « واللهِ لتأمرن بالمعروف ، ولتنهون عن المنكر ولتأخذن على يد الظالم ولتأطرنه على الحق أطرأ ولتقصرنه على الحق قصراً ، أو ليضربن بقلوب بعضهم على بعض ثم يلعنكم كما لعنهم » (٤) .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : ١٠٤

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد في المسند : ٣٨٨/٥ ، وإسناده حسن ، وعزاه الإمام ابن كثير في تفسيره : ٨٦/٢ إلى الترمذي في الجامع وحسنه ، وابن ماجه .

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة : ٧٨ – ٧٩

<sup>(</sup>٤) وقد أورد هذا الحديث الإمام ابن كثير في تفسيره: ٦١٩/٢ - ٦٧٠ ، نقلاً عن ابن أبي حاتم من تفسيره بسياق طويل ، ومنه هذا اللفظ ، وهو من حديث ابن مسعود رضي الله عنه وإسناده حسن .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، وإنه من العدل أن ينهض الموظف بأعباء وظيفته بجد ونشاط وصبر وثبات ، فالوظيفة مسئوليات : « كلكم راع ومسئول عن رعته » (1).

﴿ إِنَّاللَّهَ وَمَلَيْهِ كَنَّهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ مَسَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِيمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ (٢) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث ابن عمر رضي الله عنهما . البخاري في الصحيح : الأحكام : ١٨٢٩ الفتح ، ونحوه مسلم في الصحيح في الإمارة برقم ( ١٨٢٩ ) ، باب : فضيلة الإمام العادل وعقوبة الجائر . .

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب : ٥٦

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### ٢٣ - تفسير الآية (٩) من سورة الإسراء

﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ... ﴾

( الخطبة الأولى )

﴿ الْمُتَدُوِّدَ الْمُتَادُوِّدَ الْمُتَادِّدَ ﴿ الْمُحَدُّدِ الْمُتَدُوِّدَ أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْمُحَدُّدِ الْمُتَادُوِّ الْمُتَادُونِ الْمُتَادِّدِ الْمُتَادُونِ الْمُتَادِّدِ الْمُتَادِّدِ الْمُتَادِّدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادُونِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادُونِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادُدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادُدِ الْمُتَادُدِ الْمُتَادُدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادُدِ الْمُتَادُدِ الْمُتَادُدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادُدِ الْمُتَادُدِ الْمُتَادُدِ الْمُتَادُدِ الْمُتَادُدِ الْمُتَادُدِ الْمُتَادِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادُدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادِدِ الْمُتَادِدِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِلْمُ اللَّهُ اللّ

وأشهد أنْ لا إِلَه إِلا الله وحده لا شريك له ، مَن يشأ الله يُضلله ، ومن يشأ الله يُضلله ، ومن يشأ يجعله على صراط مستقيم (٣) .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، أوحى الله إليه وكلَّمه وأعطاه القرآن ومثله معه (٤) ، فيه تفصيل الأحكام وبيانُ الحلال والحرام ، ﴿ وما وَمَا يَطِئُ عَنِ ٱلْمُوَى ﴿ إِنَّا مُوَ إِلَّا وَحَى اللهِ عَنِ ٱلْمُوكَ ۚ إِنَّ مُو إِلَّا وَحَى اللهِ عَنِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ والحرام ، ﴿ وما وَمَا يَطِئُ عَنِ ٱلْمُوكَ اللهِ واللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن اهتدى بهَدْيه .

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢

۲) سورة الكهف : ۱ ·

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٣٩ من سورة الأنعام .

 <sup>(</sup>٤) إشارة إلى حديث المقدام بن معدي كرب رضي الله عنه ، أحمد في المسند :
 ١٣٠/٤ ، والدارمي في سننه : ١/١٤٤ ، وأبو داود برقم ( ٤٦٠٤) وإسناده صحيح .

<sup>(</sup>٥) سورة النجم : ٣ - ٤

أما بعد . .

ففي سورة الإسراء وصف للقرآن الكريم وثناء عليه ، صفة شاملة ، تميَّز بها القرآن ولا تصلَح إلا للقرآن : ﴿ إِنَّ هَٰذَاٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ اَقُومُ ﴾ (١) . هَدَى الله به أقواماً ماضية وأقواماً معاصرة ، وسيهدي به أجيالاً مستقبلة .

لم تحدد الآية الذين يهديهم القرآن ولم تحدد نوع الهداية . فطبيعة القرآن هداية من تدبّره وتأمّله بعقل مجرد عن التعصب والتقليد ، بعيد عن الوساوس والهواجس .

يهتدي به مَن عرف عظمة الله وعلم ضعف المخلوق ، وقدَّم كلام الله على هواه ، فالقرآن يهدي بإرادة الله إلى العقيدة الصحيحة (٢) وإلى التصور القويم في ألوهية الله وفي أسمائه وصفاته ، وفي الأخبار الغيبية كأحوال يوم القيامة والقبر والبعث والنشور والجنة والنار (٣) ، وَمَن أصدق من الله قيلاً (٤) ، ومَن أصدق من الله حديثاً (٥) .

فنؤمن بكلام الله على حقيقته دون تمثيل ولا تحريف ، ودون تعطيل ولا تكريف ، ودون تعطيل ولا تكييف (٦) : ﴿ لَيْسَكِمِثْلِهِ مِشْمَى مُ اللهُ عَلَيْهِ مُ اللهُ عَلَيْهِ مَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ مَ اللهُ عَلَيْهُ مَ اللهُ عَلَيْهِ مَ اللهُ عَلَيْهُ مَ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ مَ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْ

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء : ٩

 <sup>(</sup>٢) إشارة إلى الإرادة الشرعية الدينية التي اتفقت مع الإرادة الكونية القدرية وفق المشيئة ، وقد برع في الكلام عليه شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى في عدة كتب من دره رحمه الله تعالى .

<sup>(</sup>٣) كل ذلك متصل في السُنَّة الصحيحة الثابتة عن رسول الله ﷺ ويجب الإيمان بما ذكر دون تأويل ولا تحريف ، ولا تأويل ولا تعطيل ، ولا إنكار على قاعدة قوله تعالى في الآية ١١ من سورة الشورى : ﴿ ليس كمثله شيء ، وهو السميع البصير ﴾ .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية ١٢٢ من سورة النساء .

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى الآية ٨٧ من سورة النساء .

<sup>(</sup>٦) هذه عقيدة السُلَف من الصحابة رضي الله عنهم ، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين قررها العلماء . .

<sup>(</sup>٧) سورة الشورى : ١١

تعالى له ذات لا تشبه الذوات ، فكذلك له صفات تليق بجلاله لا تشبه الصفات : وَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ فِتَنَتَهُ فَكَن تَمْ لِكَ لَهُ مِن اللَّهِ شَيْعًا (١) .

﴿ ٱلْقُرْمَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ الْقَوْمُ ﴾ (٢) في المنهج والسلوك والضمير والشعور ، وفي التنسيق بين الظاهر والباطن ، وبين الإيمان والعمل ، وفي التوازن بين طاقة الإنسان والتكاليف .

وبين علاقات الناس مع بعض ، وفي المعاشرة وأداء الحقوق ، وفي احترام الشخصية والإحساس .

فالقرآن العظيم هو أعظم الكتب السماوية وأجمعُها لكل العلوم ، وهو آخرها عهداً برب العالمين .

ولو تتبعنا تفصيل هذه الجملة : ﴿ إِنَّ هَنَدَا ٱلْقُرُّءَانَ يَهُدِى لِلَّتِي هِ ٱقْوَمُ ﴾ (٢) ، لأتينا على جميع القرآن لشمولها كل ما فيه من الهداية إلى خيري الدنيا والآخرة (٣) . . . إلى يوم القيامة .

قال صلى الله عليه وسلم : « لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق حتى يأتي أمر الله وهم ظاهرون » (3) .

فتوحيد الربوبية جُبلت عليه فطر العقلاء وليس فيه نزاع بين الرسل وأممهم ، فقد أقر به المشركون وعبدة الأصنام . قال تعالى : ﴿ وَلَين سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ فقد أقر به المشركون وعبدة الأصنام . قال تعالى : ﴿ وَلَين سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ فقد أقر به المشركون وعبدة الأَرضُ وَمَن فيها إِن عَنْ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : ٤١

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء : ٩

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٣٨ من سورة الأنعام .

<sup>(</sup>٤) البخاري : فتح : ٢٩٣/١٣ برقم ( ٣٦٤٠) المناقب ، باب ( ٢٨ ) وهو من حديث المغيرة بن شعبة رضي الله عنه ، ونحوه مسلم : الإمارة ، حديث رقم ( خاص ١٧٠ ) ، ( ١٧٤ ) ، ( ١٧٤ ) ، وهذا الوجه واللفظ .

<sup>(</sup>٥) سورة الزخرف : ۸۷

سَكَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَذَكَّرُوكَ فَي قُلْ مَن رَبُّ السَّمَنَوَتِ السَّبَعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ

﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَذَكُّرُوكَ فَي قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلَكُونَ كُلِّ الْمَنْ وَهُوَ يَجِيرُ وَهُو يَجِيرُ وَهُو يَجِيرُ وَلَا يُحْكُونَ فَي اللَّهُ وَلَوْنَ لِللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْعِلَمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنَالَّةُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنَالِقُلْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنَالِقُلْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْفِي الْمُعْلِمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنَالِمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللْمُنَالَّةُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وأما توحيد الأسماء والصفات ، فالقول الفصل فيه لكلام الله ، ولقول الصادق الأمين صلى الله عليه وسلم والخلفاء الراشدين ، وسكف الأمة الصالح ، من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان ، الذين أثنى الله عليهم في كتابه العزيز وأخبر بأنه رضى عنهم ورضوا عنه وأعد لهم جنات ، وفازوا بقربه ورضائه : ﴿ وَالسَّنِهُونَ الْأُولُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَسَارِ وَالَّذِينَ وَفَازُوا بقربه ورضائه : ﴿ وَالسَّنِهُونَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَالْعَلَمُ مَا اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَالْعَلَمُ ﴾ (٤) اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَاللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَالْعَلِيمُ ﴾ (١٤)

فالخالق تعالى وصف نفسه بصفات الجلال والكمال : ﴿ وَيُلَّهِ ٱلْأُسَّمَاءُ

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون : ٨٤ – ٨٩

<sup>(</sup>٢) عرّفه بهذا التعريف الجامع المانع الشامل شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب التميمي رحمه الله ، قال في كتابه البارع النفيس كتاب « التوحيد » ، وشرحه وفسره حفيده الشيخ العلاَّمة عبد الرحمن بن حسن في فتح المجيد .

<sup>(</sup>٣) سورة النحل : ٣٦

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة : ١٠٠

#### الْحُسْنَىٰ فَأَدْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَنَ بِدِّ سَيُجْزُوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ (١)

وروى مسلم عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال : قال رسول الله عنهما قال : قال رسول الله وروى مسلم عن عبد الله السموات يوم القيامة ثم يأخذهن بيده اليمنى ثم يقول : أنا الملك ، أين الجبارون أين المتكبرون ، ثم يطوي الأرضين السبع ثم يأخذهن بشماله ثم يقول : أنا الملك ، أين الجبارون أين المتكبرون » (٢).

ومَذْهب السكف الصالح في المهاجرين والانصار والذين اتبعوهم بإحسان: الاهتداء بهدي القرآن ، يؤمنون بأن الله أصدق القائلين وأنه يقول الحق وهو يهدي السبيل (٣) ، وأن الرسول عليه أعرف الناس بربه وأنه أتقاهم وأخشاهم لله (٤) ، واتبعه على ملّته من آمن به في كل عصر ، يصفون الله بما وصف به نفسه وبما وصفه به رسوله عليه ، من غير تحريف ولا تعطيل ، ومن غير تكييف ولا تمثيل ، وأن ما وصف الله به نفسه هو الحق ، وأن معناه يُفهم من دلالة اللفظ عليه ، فليس له معنى للعوام ومعنى للخواص (٥) ، بل معناه ظاهر لكل مؤمن يعرف اللغة العربية ، يَعرف معناه سامعُه وقارؤه بمدلول اللفظ على المعنى .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : ١٨٠

 <sup>(</sup>۲) حديث ابن عمرو رضي الله عنهما : مسلم في الصحيح صفة المنافقين ، حديث
 رقم ( خاص ۲٤ ) ، و( عام ۲۷۸۸ ) : ۲۱٤٨/٤

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٤ من سورة الأحزاب .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى حديث أنس بن مالك رضي الله عنه . أخرجه البخاري برقم (٣٠٥) : النكاح ، بسياق طويل ومنه هذا اللفظ المبارك في موضوع ثلاثة رهط جاءوا إلى بيوت أزواج النبي ﷺ . . .

<sup>(</sup>٥) هذه اصطلاحات الصوفية المنحرفين ذكرها أحمد بن عبد الوهاب الشعراني المتوفي سنة ٩٧٣ هـ في طبقاته : لواقح الأنوار في طبقات الأخيار . .

وكان أعداء الإسلام والمسلمين من اليهود والمشركين يلقون الشبه على المسلمين ويتَحيَّنُون الفرص ويحاولون تفريق المسلمين وإثارة الخلافات بينهم. وكان لبيد بن الأعصم اليهودي الذي سحر النبي عَلَيْكُ من أشد الناس كفراً وعناداً (٩)، ومن أقبحهم دَساً وشقاقاً ، فألقى شبهة التعطيل والتأويل ، بناها على قاعدة التشبيه

<sup>(</sup>١) سورة القلم : ٤٢

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف : ٥٦

<sup>(</sup>٣) سورة هود : ٣٧

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة : ٦٤

<sup>(</sup>٥) سورة الملك : ١

<sup>(</sup>٦) وردت هذه الصفة المباركة في سبع مواضع من القرآن الكريم: البقرة: ٢٩، الأعراف: ٥٤، سورة السجدة: ٤، طه: ٥، سورة السجدة: ٤، فصلت: ١١، الحديد: ٤

<sup>(</sup>٧) سورة الرحمن : ٢٧

<sup>(</sup>۸) سورة الشورى : ۱۱

<sup>(</sup>٩) إشارة إلى حديث عائشة رضي الله عنها . البخاري ، برقم ( ٥٧٦٣ ) الطب ، باب : ( ٤٧ ) وفيه أن لبيد بن الأعصم سحر النبي ﷺ ، وأخرجه أحمد في المسند : ( ٥٧ ) وقيه أن لبيد بن الأعصم سعر النبي ﷺ ، وأخرجه أحمد في المسند : ٥٧/٦ ، ٩٣ ، ٩٦ عن عائشة رضى الله عنها .

والتمثيل ، فعلّمها لابن أخته طالوت ، وأخذها عنه أبان بن سمعان وعلّمها الجعد بن درهم (١) ، إلا أن سلطان الإسلام كان قوياً والمسلمون في قوة من دينهم وعقيدتهم ، فلم يستطع أحد إظهار ما يخالف عقيدة الإسلام ، فلما توغلت الفتوحات الإسلامية واختلط المسلمون بأناس من الصابئة والفلاسفة ، وتُرجمت كتب أولئك وانتشر الكلام والسفسطة قُدّمت الآراء على النصوص الشرعية ، وكان الجعد بن درهم متأثراً بآراء الفلاسفة والصابئة ، وبعد مضي زمن من الهجرة النبوية (٢) أعلن الجعد بن درهم مقالة التعطيل والتأويل ، وأنكر صفة العلو والاستواء ، فنشأ مذهب الجهمية وجحدوا من القرآن والسنّة وأنكر صفة العلو والاستواء ، فنشأ مذهب الجهمية وجحدوا من القرآن والسنّة الغيبيات وحرّفوها وعطلوها ، وما زال لها دعاة في السر وفي الأوساط المنتقد وعن عقيدة أهلها وجماعة المسلمين لإظهار الحق وإزهاق الباطل ردود كثيرة مطولة ومختصرة ، فثار أولئك الجهميون ووصفوا أهل السنّة والجماعة بصفات هم أحق بها لأنهم متصفون بها .

فَمَن وصف الله بما وصف به نفسه ووصفه رسوله ﷺ فهو من ورثة محمد ابن عبد الله نبى الرحمة ورسول الهداية صلى الله عليه وسلم .

<sup>(</sup>١) أما الجعد بن درهم فراجع ترجمته في ميزان الذهب برقم ( ١٤٨٢ ) : ٣٩٩/١ وللعبد الفقير فيه مقالة كبيرة .

<sup>(</sup>٢) ومن هنا كانت محنة الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى التي بدأت سنة ٢٢٥ هـ . راجع تفاصيلها في ابن كثير : البداية والنهاية - المجلد العاشر .

 <sup>(</sup>٣) إشارة إلى المقالات الكبرى للشيخ محمد زاهد الكوثري الهالك في عام ١٣٨١ هـ
 بمصر . راجع هذه المقالات ص ٢٧ - ٢٨ ، الطبعة المصرية فإن فيها كفراً بواحاً .

وأما من حرَّف وعطَّل وغيَّر وبدَّل ، فهو من ورثة لبيد بن الأعصم (١) اليهودي والجهم بن صفوان (٢) .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، الزموا كتاب الله وسُنَّة رسوله ﷺ وما عليه سَلَف الأمة من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان .

اللَّهُم بارك لنا في القرآن ، ونوِّر قلوبنا بالإيمان ، وارزقنا حشيتك في السر والعلن ، واغفر لآبائنا وأمهاتنا ، إنك أنت الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) هو يهودي معروف الذي سحر النبي ﷺ كما عند البخاري في كتاب " الطب " حديث رقم ( ٥٧٦٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أما الجهم بن صفوان فهو : الجهم بن صفوان أبو محرز السمرقندي الضال المبتدع ، ترجم له الذهبي في الميزان برقم ( ١٥٨٤ ) : ٢٦٦/١ ، قال الذهبي : رأس الجهمية ، هلك في زمان صغار التابعين ، وما علمته روي شيئاً لكنه زرع شراً عظيماً ١ هـ .

قلت : هو تلميذ للجعد بن درهم الذي قتل بالعراق يوم النحر والقصة مشهورة .

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ من معنى الآية ٩ من سورة الإسراء إقامة الحدود من الهداية

( الخطبة الثانية )

﴿ اَلْمَنَدُ يَوْرَبُ الْمُسْلَدِينَ ۞ ﴾ (١) ، ﴿ يَهْدِى مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (٢) . وأشهد أنْ لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، ﴿ وَهُوَالْفَنُورُالْوَدُودُ ﴾ (٣) وأشهد أنَّ سيدنا محمداً عبده ورسوله ، بلَّغ رسالة ربه ونصح لأمته ورغَبهم في طريق النجاة وحذَّرهم من سبل الهلاك .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ، ومن اهتدى بهديه ودعا بدعوته .

أما بعد . .

فإن من هَدْي القرآن الكريم للتي هي أقوم (٤): القصاص في القتلى ، فإن الإنسان إذا همَّ بقتل إنسان آخر تذكر أنه يُقتص منه إذا قتل ، خاف وارتدع (٥).

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ١٤٢ و٢١٣

<sup>(</sup>٣) سورة البروج : ١٤

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية ٩ من سورة الإسراء .

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى قوله تعالى في سورة البقرة : ١٧٩ ، ﴿ ولكم في القصاص حياة ﴾ .

ومن هَدْى القرآن للتي هي أقوم : قطع يد السارق <sup>(۱)</sup> ، وذلك أن اليد إذا كانت أمينة كانت ثمينة ، لكن إذا خانت هانت وذلَّت فتُقطع يد السارق .

وإنما خُلِقت اليد لطاعة الله والإعانة في بناء المجتمع وإصلاح النفس والكسب الحُلال ، فإذا امتدت إلى الفساد وإزعاج الآخرين وأخلَّت بالأمن أقيم عليها الحد .

ومن هَدْى القرآن للتي هي أقوم: رَجْم الزاني المحصن (٢) ، ذلكم أن الذكر والأنثى إنما خُلقا لعبادة الله وطاعته والسير على نظامه ، ولإنتاج الأجيال الخيِّرة والبيئة الصالحة بطريق طاهر (٣) . فإذا خان الزاني المجتمع وأفسد النسل وخلط الإنسان وورِّث غير وارث ، وجعل نطفته في رحم حرام ، وانتهك الحرمات وقد عرف الغيرة ولكنه لم يبال ، فهو عضو فاسد وغصن يابس يجب إزالته لئلا يفسد غيره ويثقل على المجتمع حمله .

ولما كانت تلك الجريمة أشد قبحاً وشناعة وخطراً ، والشهوات والنفس الأمارة بالسوء تدعو إليها ، كانت عقوبتها تناسبها ، كما في جريمة زنى المحصن ، فقل أن تثبت لخفائها ، فإذا اعترف الزاني المحصن على نفسه أربع مرات ، أو ثبت الزنا بشهادة أربعة عدول بنزول الميل في المكحلة ، دل على أن ذلك الزاني مستهتراً أو عنده عدم مبالاة بالجريمة ، ويشيع خبرها في المجتمع ، فكانت العقوبة من جنس الجريمة (٤) . فحكمة الرجم أبلغ في العقوبة ، وأشد نكالاً وردعاً للآخرين .

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الآية ٣٨ من سورة المائدة .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ٢ من سورة النور .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٣ من سورة النساء ، ونحو معناها حديث صحيح من حديث أبي هريرة رضي الله عنه . البخاري : ٩ (١١٥ الفتح ، ومسلم في الصحيح برقم ( ١٤٦٦ ) : « تنكح المرأة لأربع . . . . » الحديث .

<sup>(</sup>٤) ولذلك وضعت هذه الموانع الشرعية الرادعة على لسان جميع الأنبياء والرسل عليهم الصلاة والسلام ، عليهم الصلاة والسلام ، وأخيراً على لسان هذا النبي المرسل الخاتم عليه الصلاة والسلام ، ولذلك جاء قوله تعالى في سورة : ﴿ فليحذر الذين يخالفون عن أمره ﴾ (سورة النور : ٦٣ ) .

ومن هَدْى القرآن للتي هي أقوم: الجمع بين العمل للمعاش والعمل للمعاد: ﴿ وَمِنْهُم مَن يَعُولُ رَبِّنَا ءَائِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِي اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ

ومن هَدْى القرآن للتي هي أقوم: تقسيمُ المسئوليات في الحياة الزوجية بين الرجل والمرأة ، وإلزامُ كل واحد بحق الآخر .

ومن هَدى القرآن للتي هي أقوم: ربطُ المخلوق بالخالق إيماناً وانقياداً ، وتكليفه بعد الإيمان بالعبادات والصلاة والزكاة والصوم والحج وبالتكاليف الواجبة والمستحبة ، ليكون المسلم مُعتصماً بالله مرتبطاً بالعروة الوثقى ، فلا قوام للبَشر إلا بالله ، ولا وجود لكيانهم إلا بالله ، فالتي هي أقوم: توجه العبد إلى الله في كل أموره والاعتماد على الله في كل شئونه .

ومن هَدْى القرآن للتي هي أقوم: وجوب طاعة الله الذي خلق (٢) من العدم وربي بالنعْم، وطاعة رسوله ﷺ المبلِّغ عن الله، وطاعة ولاة الأمر الذين ولاَّهم الله (٣) أمر البلاد، وردُ الخلاف والنزاع إلى كتاب الله وسنَّة رسوله ﷺ (٤) والانقياد لحكم الله (٥)

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٢٠١

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى قوله تعالى في عدة سور منها الآية ٤٦ من سورة الأنفال .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٥٩ من سورة النساء ، والأحاديث في ذلك كثيرة جداً .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية ٥٩ من سورة النساء .

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى حديث ابن مالك رضي الله عنه . البخاري برقم ( ٧١٤٢ ) الأحكام باب رقم (٤ ) « السمع والطاعة للإمام لم يكن معصية » ، ونحوه مسلم في الصحيح الإمارة حديث رقم (٣٦ ) ، (٤٩ ) ، (٥٠ ) ، الحج برقم (١٤١ ) .

وكل التشريع والفرائض والأوامر والنواهي السماوية من هَدْي القرآن للتي هي أقوم ، فكل حكمة في القرآن وفي السُّنَة الصحيحة أقوم وأحق بالابتداء والاتباع (١) .

فاتقوا الله أيها المسلمون .

﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلَيْ حَتَهُ وَيُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى النَّبِيِّ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ الللللْمُولَى اللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّلْمُلِمُ الللِّهُ اللللْمُولَى الللللِلْمُلِمُ اللللِّلْمُلِمُ اللللْمُولِيَّا الللللِمُ الللِّهُ اللَّالِمُ اللللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث المقدام بن معدي كرب رضي الله عنه . أبو داود : برقم ( ١٤٤/١ ) ، وأحمد في المسند : ١٣٠/١ وإسناده صحيح .

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب : ٥٦

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

# ٢٤ - تفسير الآية ( ٢٣ ) من سورة الإسراء (١) ﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً ... ﴾

( الخطبة الأولى )

الحمد لله الذي هدانًا للإسلام (٢).

وأشهد أنَّ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ، خلق فسوى ، وقدَّر فهدى (٣) .

وأشهد أن نبينا محمداً عبده ورسوله ، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلم تسليماً كثيراً .

أما بعد . .

فإن الصلة بين الوالدين والولد كصلة الحبة بالزرع ، فهي صلة أصل بفرع ، فكما أن الزرع ينبت من الحبة ويمتص قوتها وغذاءها ويذهب بنُضرتها وبهائها حتى تعود غُلفاً فارغاً أو فتاتاً مبعثراً . فكذلك الأولاد ، يمتصون من الوالدين كل المجهودات وكل العناية ، وكل الاهتمام وكل القوى ، ومن الأم خاصة كل قوة البدن ، فإذا بالوالدين شيخوخة ضعيفة وأجساماً هزيلة ، إن طالت

<sup>(</sup>١) ألقيت في ١٨/٥/ ١٤٠٠ هـ .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى معنى قوله تعالى في الآية ٧١ من سورة الأنعام ، والآية ٤٣ من سورة الأعراف .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآيتين ٢ ، ٣ من سورة الأعلى

بهما أو بأحدهما حياة ، كل ذلك بارتياح من الوالدين وبكل رغبة وسعادة ، بكل اهتمام وعناية ، دون سآمة ودون ملل .

أما الولد . . فإذا قوى واستغنى عن والديه اتجه إلى تنظيم نفسه وأحواله ، وتحقيق رغباته . إلى النساء ، إلى الأولاد ، إلى هذه الحياة الدنيا ، بكل مشاعره وعواطفه : ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النِّسَكَةِ وَٱلْبَنِينَ وَٱلْقَنَطِيرِ المُقَنظرةِ مِنَ النِّسَكَةِ وَٱلْبَنِينَ وَٱلْقَنَطِيرِ المُقَنظرةِ مِنَ النَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ المُعَلِيمِ اللَّهُ الْحَيْوةِ مِنْ الدُّنُ اللَّهُ مَا اللَّهُ المُعَلِيمِ اللَّهُ المُعَلِيمِ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللللْه

وهذا الاتجاه قد يُغْفلُ الولدَ عن والديه ، وقد يُنسيه ماضيه معهما ، وقد يكون الوالدان أو أحدهما في حاجة إلى الولد ، إلى الأنس به والارتياح إلى برَّ وصلة ، إلى نفقة وخدمة ، وقد يثقل على الولد هذه المسئوليات فيُقصرً فيها .

ولما كان الإنسان يختلف في تكوينه وفي وظيفته ، وفي مآله عن سائر المخلوقات النامية ، كان نظامه في هذه الحياة يختلف ، لذلك اعتنى الإسلام بتوثيق الصلة بين الوالدين والأولاد ، وجعل نظامه نظاماً يحفظ حق الوالدين وحق الولد .

ومن أجل الدوافع النفسية التي يتجه فيها الولد في هذه فيغفل الولد عن حاضر أبويه وماضيهما . أوصى الخالق تبارك وتعالى الولد بوالديه وبالغ في التوصية وقرن حق الوالدين بحق الخالق ، فالإحسان الأول والفضل الكامل للخالق جَلَّ جلاله الذي خلق الإنسان وأوجده من العدم وربَّاه بسائر النعم والإحسان . والفضل الثاني للوالدين على ولدهما فهو بضعة منهما ، سهرا عليه وقاما بتربيته وتحمل المشقة في إصلاحه وإسعاده . فقال تبارك وتعالى :

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : ١٤

﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْكِلاهُمَا فَلَا تَقُل لَمُّمَا آُنِ وَلا نَنْهَرْهُمَا وَقُل لَهُمَا فَوْلاَكُوبِمَا الْكَافَ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل زَبِ ٱرْحَمْهُما كَارَبِيَانِ صَغِيرًا ﴿ وَيُعَلَيْهِ مَا عَلَيْهِما فِي اللَّهُ وَلِيهِ مَا عَفُورًا ﴾ (١) . نَقُوسِكُوْ إِن تَكُونُوا صَلِحِينَ فَإِنَّهُ، كَان لِلاَ وَبِينَ عَفُورًا ﴾ (١) .

هذه خمسة أنواع من الواجبات على الولد لوالديه ، وفي ضمنها بقية الواجبات ، وإنما جرى التنصيص هنا على هذه الأنواع الخمسة ، لأنها هي مقومات السلوك ، وفيها الارتياح النفسي واستقامة الأسرة ، فإذا حصلت فغيرها تبع لها ، أما إذا فقدت فإنه لا يحصل بغيرها وئام ولا ارتياح ولا تواصل .

النوع الأول: ﴿ وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه ﴾: قضى: حكم وألزم. وأول واجبات العبد عبادة الله وحده لا شريك له. وقوله: ﴿ وبالوالدين إحساناً ﴾: أي احسن أيها الولد إليهما. وقوله: ﴿ إما يبلغن عندك الكبر ﴾: إشارة إلى الحالة التي يحتاج فيها الأبوان إلى العناية والرعاية والتلطف.

﴿ فَلاَ تَقُل لَمُ مَا أُفِ ﴾ (٢): هو ما يقوله الإنسان عند الضجر والقلق ، أي لا تظهر لهما ما يوحي بأنك في ضجر منها ، أو مستثقل لحالهما ، أو متبرم من وضعهما ، لأن الإنسان في حال كبر سنه وحاجته إلى ولده - بعد أن كان قوياً مستغن - كان له الفضل والقيادة في أسرته . في هذا الحال يكون إحساسه قابلاً لأي مؤثر - ولو كان بسيطا - يؤثر في نفسيته ، يؤثر في معيشته ، يؤثر في أعصابه ، يؤثر في تفكيره ، وقد يَؤُول به الأمر إلى القلق معيشته ، يؤثر في أعصابه ، يؤثر في تفكيره ، وقد يَؤُول به الأمر إلى القلق

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء ، آية : ٢٣ – ٢٥ . والوصية بالوالدين في سورة الإسراء ، وفي سورة الإسراء ، وفي سورة البقرة ، وسورة النساء ، وسورة الأنعام ، وسورة الأحقاف ، وسورة العنكبوت ، ولقمان .

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء : ٢٣

والسأم وكراهية الأسرة . فنُهي الولد عن كل شيء يجرح شعور والديه أياً كان نوعه وسببه .

وإذا كان رأيهما خطأ فلا تخالفه بما يدل على الانتقاد والتنقيص أو التكذيب ، وإنما بأسلوب الرقة والرأفة واللطف ، وإذا اقتضى المقام تأخير الجواب المخالف إلى وقت آخر ، فلعل الوالد أن يتراجع أو أن يكون عنده قابلية للتصحيح بدون تصور آخر .

النوع الثالث: ﴿ وَقُللَهُ مَا قَوْلاً كَرِيمًا ﴾ (٢) لما نُهي الولد عن الإثارة والإيذاء بما يتنافَى مع الإحسان ، أمر بما يقتضيه الإحسان وهو القول السديد الذي يدل على الاحترام والتوقير والإجلال ، وحفظ المعروف والاعتراف بالجميل ، وبما يدل على أن الوالدين مُقدِّمان في البيت محبوبان لدى الأسرة .

النوع الرابع: ﴿ وَٱخْفِضْ لَهُمَاجَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْثَةِ ﴾ (٣): الجناح هو الجانب كقوله تعالى: ﴿ وَٱضْمُمْ يَدَكَ إِلَى جَنَاجِكَ ﴾ (٤): أي أرخ لهما جانبك الذليل رحمة بهما لكبر سنهما وشفقة عليهما لضعفهما ، ولسابق

<sup>(</sup>١) سورة الرحمن : ٦٠

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء : ٢٣

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء : ٢٤

<sup>(</sup>٤) سورة طه : ۲۲

فضلهما فقد كان الوالدان يخفضان جانبهما للولد رحمة بصغره ، وشفقة على ضعفه ، يضمانه إلى حضنهما ويضعانه تحت جناحهما ، انظر أيها الإنسان إلى الطائر كيف يضم فراخه تحت جناحه . يخفض الجناح ليحوي الفراخ ويُصوت بصوت الرقة والرحمة ، وانظر إلى الفرخ كيف يأرز تحت الجناح بلهف وشفقة ، يُصوت بصوت الحاجة والضعف ، وانظر إلى سائر الحيوانات مع أولادها. فكذلك كنت مع والديك ، فلا تكن لئيماً تنسى ذلك الماضي وتشتغل عنه بما أوتيت من قوة واستغناء : ﴿ هَلْ جَهَامَ الْمِحْسَنِ إِلَّا الْإِحْسَنَ ﴾ (١) .

وهكذا يحرك الإسلام الهمم ويثير الأحاسيس ويستجيش المشاعر الحية الواعية ويوجهها إلى اتجاه الخير والسعادة ، إلى روابط الأسرة وبناء الأمة :

﴿ وَلَقَدْ يَسَرَّنَا ٱلْقُرْءَ انَ لِلذِّكْرِفَهَلِّ مِن مُذَّكِرٍ ﴾ (٣)

فاتقوا الله أيها المسلمون ، وراقبوه في السر والعلن ، وأدُّوا الحقوق إلى

<sup>(</sup>١) سورة الرحمن: ٦٠

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء: ٢٤

<sup>(</sup>٣) سورة القمر: ١٧ ، ٢٢ ، ٣٢ ، ٤٠

أهلها ، ﴿ وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكُ ۚ وَلَا تَبْغُ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُعِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ ۞ ﴾ (١) .

اللُّهم بارك لنا في القرآن العظيم ، وانفعنا بما فيه من الآيات والذكر الحكيم .

أقول قولي هذا وأستغفر الله العظيم لي ولكم ولجميع المسلمين ، فاستغفروه إنه هو الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) سورة القصص : ٧٧

#### بِسْمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### راحة النفس لا ينالها إلا المؤمن التقي

( الخطبة الثانية )

الحمد لله ، أكملَ وأتم علينا نعمته ، ورضى لنا الإسلام ديناً (١) . وأشهد أنْ لا إِلَه الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه ، ومَن اهتدى بهَدْيه ودعا بدعوته .

أما بعد . .

فإنَّ الهدايةَ منَّةٌ من الله تعالى ثمينة غالية ، لا يُعطاها إلا مَن أراد الله له الخير والسعادة .

ونظامُ الإسلام في جميع مرافق الحياة هداية من الله وفضل ونورٌ ، لا يراه إلا مَن فتح الله بصيرته واختاره لحمل أمانته وتبليغ رسالة : نبيه ﷺ .

فالراحة النفسية التي يعيشها المسلم المتكامل ، والروحانية التي ينعم فيها المؤمن ، لا يجدها الإنسان غير المؤمن مهما بلغت نفسه مناها ، ومهما حصلت على متطلبات الحياة ، ومهما أطلق لنفسه عنان الحرية السائبة .

فالأسرة المسلمة التي تعيش على نظام الإسلام تكون متماسكة مرتبطة برباط الإيمان بالتعاطف والتراحم ، والبر والصلة تجد لذة وارتياحاً لا يجدهما أي

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الآية ٣ من سورة المائدة .

شعب سائب لا يدين بدين الإسلام ولا يتحلى بفاضل الأخلاق وشريف السلوك .

انظر إلى المسلمين في تعاطفهم وتراحمهم عامة ، وفي الأقربين خاصة ، إذا مرض منهم الواحد توافد الآخرون لزيارته ، وإذا طالت بهم أيام فراق سافروا من جهة إلى أخرى للمواصلة وتفقد الأحوال .

أما الشعوب الأخرى التي تدَّعي بأنها في قمة المدنية ، ويراها بعض الناس من المسلمين - أو على الأصح من المنتسبين للإسلام - يرونها في ذروة الرقي ، إننا نسمع عنهم من تفكك الأسر وتباعد القلوب وتشتت الشمل ما تقشعر منه الجلود وتنعصر له القلوب . وخاصة في الشعوب التي طغت عليها المادة والأنانية وتحكم الشهوات ، فمن أخبار تلك الشعوب الضائعة شاب في جامعة في بلد غربية يطلبه التليفون لحضور جنازة أمه ، فيجيب ببروده وعدم مبالاته فيقول : ليس من الضروري أن أحضر . وشابة في جامعة يطلبها التليفون لحضور أمها التي تحتضر فتعتذر . ورجل طاعن في السن يضرب الجدار على جاره في جوف الليل فلما أتاه إذا هو يحتضر ، فقال : ألك أولاد ؟ فقال : نعم ، ولكن لم أرهم منذ ثلاث سنوات ولا أعرف مكانهم . الولد يغيب عن والديه سنين ، فإذا قدم يتوجه إلى صديقته بكل قلبه وقالبه ، أما والداه فكثير إن أعطاهما إشارة من بعيد بالتحية . هذه الأمة غير المسلمة ، يعيش بعضهم هذا التفكك وتلك القطيعة ، وأما أمة الإسلام فهي الأمة المسلمة التي رباها محمد علي تتربية الله ، وعلمها بعلم الله .

فهي الأمة التي تستحق السيادة والرقي والرفعة ، فما الفرق بين الأمنين ، إلا أن أولئك ، ﴿ يَعْلَمُونَ ظَنْهِرًا مِّنَ ٱلْحَيْوَ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُرْغَنِفِلُونَ ﴾ (١) ،

<sup>(</sup>١) سورة الروم : ٧

فاتقوا الله يا أمة الإسلام ، تمسكوا بدينكم ونظام إسلامكم ، وافخروا بقرآنكم ودينكم ، فوالله لا قيمة لكم عند الله ، ولا عند خلق الله إلا بدينكم وطاعة ربكم .

وصلُوا على البشير النذير . ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلَيْكَ تَهُ. يُصَلُّونَ عَلَى النَّيِيِّ يَنَا يُهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَسَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ۞ ﴾ (١)

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب : ٥٦

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## ۲۵ – تفسير الآيات (۱ – ۷) من سورة المؤمنون (۱) من صفات المؤمنين

( الخطبة الأولى )

﴿ ٱلْمَتَدُولِةِ رَبِيَ ٱلْمُطْلِينَ ۞ ﴾ (٢) ، قوله حق ووعده صدق وحُكمه عدل . وأشهد أنْ إلا إلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ﷺ .

اللَّهم صلِّ على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فإذا أُعلن عن مخطط أراضي قد وصلت إليه الخدمات . تسابق الناس للمزايدة والشراء ، ﴿ وَأَحَلَّ اللهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبُوا ﴾ (٣) .

ولكنني أُذكِّركم بقصور مفروشة ، وبساتين مثمرة معروضة للبيع ، لا تضيق بالمتنافسين ، ولا يتبعها شقاق ولا ندم ، ولا يتطرق إليها خسارة ولا غبن ولا خراب ، إنها تباع بموجب بطاقات ، وتسلَّم بالعدل ، ليس هناك محاباة ولا استبداد ، ولا غش ولا مخادعة ، ولا تدليس . فهل تعرفونها وهل تعرفون مالكها الذي عرضها للبيع ؟ وهل تعرفون من يستحق الشراء ، وما هو الثمن

<sup>(</sup>۱) ألقيت يوم ۲۸/ ٥/ ١٤٠١ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، آية : ٢٧٥

وما هو صك الاستحقاق ؟ إنها الجنة : « فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر » (١) ، ومالكها هو الله الجواد الكريم .

وأهل الاشتراك فيها هو المؤمنون . بطاقاتهم : « لا إِلَه إلا الله محمدٌ رسول الله » ، وثمنها العملُ الصالح الخالصُ لوجه الله تعالى ، وصك الاستحقاق هو قوله تبارك وتعالى :

بِنسِ اللهِ الْحَالَةُ الْخَالَةِ الْحَالَةُ الْحَالَةُ الْمُعْمِنُونَ ۞ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ اللَّرِكُ وَ قَدَعِلُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ الفُرُوجِهِمْ حَنفِظُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ الفُرُوجِهِمْ حَنفِظُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ أَلْفَرُوجِهِمْ حَنفِظُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ أَلْوَهِمِنَ وَعَلَى اللَّهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُونَ عَلَيْهُمْ عَلَى عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَى عَلَيْهُمْ عَلَى عَلَيْهُمْ عَلَى عَلَيْهُمْ عَلَى عَلَيْهُمْ عَلَى عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُومُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِي عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِي عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ ع

فتأملوا أيها المسلمون هذه الآيات ، وتأملوا شروط البيع والشراء ، وتأملوا الثمن ، وتأملوا المكسب والغبطة ، إن الثمن ليسير على مَن وفَّقه الله وهداه ، وهكذا يجب أن تكون الأمة الإسلامية .

﴿ قد أفلح المؤمنون . . . . ﴾ . الفلاح : هو الفوز والظفر بالمطلوب . والإيمان : هو التصديق . والمؤمنون : هم الذين يُصدِّقون بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ، وبالقدر خيره وشره ، يُعرفون بصفاتهم وسماتهم .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في الصحيح ، حديث رقم ( ۸٤۹۸ ) التوحيد : ٦٥/١٣ الفتح من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، وكذا مسلم : الإيمان ، حديث رقم ( ٣١٢) ، وأحمد في المسند : ٣١٣/٢ من هذا الوجه واللفظ .

<sup>(</sup>۲) المؤمنون : ۱ – ۱۱

الأولى: ﴿ الذين هم في صلاتهم خاشعون ﴾ : الخشوع في الصلاة ، إذا دخلوا في صلاتهم ، استشعرت قلوبهم عظمة الله وتلذذت بمناجاته وتلاوة آياته ، فيسيطرُ هذا الشعورُ على القلب فيكينُ لذكر الله ، ويسيطرُ على الجوارح والملامح ، فتهدأ وتسكن وتنسى كل ما يشغلها عن مناجاة الله ، وبذلك تسمو الروح ويخشع البدن وتزكو النفس وتطيب الأخلاق والسلوك ، والصلاة التي هذه صفتها هي التي تنهى عن الفحشاء والمنكر ، أما الصلاة والقلبُ لاه مشغولٌ بأعمال الدنيا ، مشغول بالتفكير خارج الصلاة ، فهي صلاة بلا خشوع ، كجسد بلا روح . . « ورب قائم حظه من قيامه السهر والتعب » (١) .

الصفة الثانية : ﴿ والذين هم عن اللغو معرضون ﴾ : اللغو هو الباطل ، فهم منصرفون عنه لا يعملون به ولا يقربونه ، وسواء أكان لغو القول ، أو لغو العمل ، أو لغو الاعتقاد ، أو لغو السلوك ، ذلك أن المؤمن مشغول بالحق عن الباطل وبالجد عن الهزل ، وبالعمل عن الكسل ، فأوقاته دائماً معمورة بواجباته الإسلامية في نفسه ، وفي أهله وأولاده وفي بيته ومسجده وجيرانه وإخوانه وعشيرته . في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، في التفكير في هذا الكون ، في مناجاة خالقه ، في قراءة كلام ربه ، في تتبع سئنة نبيه محمد عليه . مشغول بوظائف الإسلام بالجهاد بأنواعه بالدعوة إلى الله ، التحذير عن كل ما لا فائدة فيه ، عن كل لهو وباطل ، وعن كل منكر وفاسد . هذه صفة المؤمن الحقيقي كامل الإيمان .

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، أحمد في المسند : ۲/ ٤٤١ ، وابن ماجه في المسند : الصيام باب ( ٢١ ) ، الدارمي في سننه : الرقاق (١٢) من هذا الوجه واللفظ ، وإسناده فيه ضعيف ، وهذا لفظ ابن ماجه ، وقد صح من وجه آخر عند الدارمي في سننه برقم ( ٢٧٢٣ ) : ٢/ ٢١١ ، وهو أيضاً من حديث أبي هريرة رضي الله عنه . .

واللهو المباح هو الذي ليس فيه إثم ولا يشغل عن واجب ، أما إن كان محرَّماً أو أشغل عن الواجب ، وإن كان أصله مباحاً ، كأن يُشغِلُ عن الصلاة حتى يخرج وقتها أو يؤذي المسلمين ويقطع الأرحام ، فهو مُحرَّم لا يجوز إتيانه .

الصفة الثالثة: أداء الحقوق الواجبة في الأموال ﴿ والذين هم للزكاة فاعلون ﴾: فإن أداء الحقوق المالية يُطهر الأموال وينميها ويُزكي الأنفس ، ويُنظف المعاملات ، ويُقوِّي صلة المسلم بأخيه المسلم ، فيحصل التعاطف والتراحم والتعاون والتكاتف ، وتحصل المحافظة على الكتلة المسلمة عن التصدع . لكن لما مُنعت الزكاة تسلَّطت الشيوعية ، ووجدت رواجاً بجادئها الكاذبة وشعاراتها الخادعة ، فأفقرت الغني وتركت الفقير على فقره .

الصفة الرابعة: المحافظة على الفروج من الوقوع في المحرَّم، فلا تحصل نظافة الفرد والجماعة ولا نظافة الأسرة والأولاد إلا بحفظ الفروج عن المحرمات. فللجتمع الذي يحافظ على أخلاقه ويُنظِّم الغرائز الجنسية بنظام الإسلام يكون طاهراً نقياً شريفاً علياً. أما المجتمع الذي تنطلق فيه الشهوات بدون قيود وبدون نظام العدل فإنه مجتمع قذر هابط سافل إلى درجة الحيوانات، ﴿ بل مُمَ أَضَلُ أُولَيَهِ كُمُ ٱلْفَنْفِلُونَ ﴿ اللَّهُ الْمَالِمُ الْمَالُونَ اللَّهُ ﴾ (١).

فإن بعض الحيوانات لا يرضى ذَكَرُها أن يكون عنده في حظيرته ذكر آخر ، ولا يرضى أن تذهب أُنثاه إلى غيره .

ولكن بعض بني آدم استحوذ عليهم الشيطان ، وسيطرت عليهم الشهوات ، نسوا الله فأنساهم أنفسهم فهبطت أخلاقهم ، والذين يدعون المرأة للخروج إلى الميدان العام ، إلى الاحتكاك بالرجال ، إلى التقابل مع الشباب ، إنما

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : ١٧٩

يدعون إلى رفع ستار الحياء ، وستار العفة ، إنما يدعون إلى تحطيم الفضائل والقضاء على الأخلاق سواء علموا ورضوا أم لم يعلموا .

وما أشبه الذكر والأنثى بالسالب والموجب من الكهرباء إذا حُفظا من التلامس نفعا ، فإذا تم الاتصال النظامي بينهما حصل النُّور والنفعُ الكبير ، أما إذا نُزِعَ الغلاف الفاصل بينهما والتقيا في نقطة غير نظامية ، احترقا وتلفا وأحرقا البيت وفسد الخط العام .

اتقوا الله أيها الناس ، اتقوا الله أيها الغافلون . . ألا تنظرون إلى نتائج خروج المرأة إلى الحقل العام في الأمم حولكم ؟

ألا تنظرون إلى المصائب والرزايا والفتن والمحن بسبب ذهاب الفضائل وبسبب تخلي المرأة عن واجباتها الأساسية ، وتخلي الرجل عن واجباته الشرعية .

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: ٣٣

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب : ٥٩

<sup>(</sup>٣) سورة النور : ٣٠

<sup>(</sup>٤) سورة النور : ٣١

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران : ٨

اللَّهم أبرم لهذه الأمة أمر رشد يعز فيه أهل الطاعة ويذل فيه أهل المعصية ، ويُؤمر فيه بالمعروف ، ويُنهي فيه عن المنكر ، إنك على كل شيء قدير . اللَّهم اغفر لنا وتب علينا إنك أنت الغفور الرحيم .

\* \*

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ فى تفسير الآية ٨ حتى ٩ من سورة المؤمنون حفظ الأمانات ومراعاة العهود

( الخطبة الثانية )

الحمد لله الذي هدانا للإسلام ، وأنعم علينا نعمة الأمن والرخاء والاستقرار .

﴿ وَإِذْ تَأَذَّتَ رَبُّكُمْ لَهِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ ۚ وَلَهِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَاهِ لَ لَهُ عَذَاهِ لَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّهُ

وأشهد أنْ لا إِلَه إِلا الله وحده لا شريك له . . ألا هو العزيز الغفار .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله المصطفى المختار ، صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه البررة الأخيار .

أما بعد . .

فإن الصفة الخامسة للمؤمنين الذين يرثون الفردوس هي قوله تبارك وتعالى:

﴿ وَٱلَّذِينَ هُوْ لِأَمْنَنَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ﴾ (٢) يؤدون الأمانات إلى أهلها ويصدقون في العهود ويوفون بها ، وما أكثر الأمانات في عنق الإنسان ، أمانات فيما بينه وبين الله ، وأمانات فيما بينه وبين المخلوقين . . فالوفاء بالعهد وأداء الأمانة من صفات المؤمنين ، ونقض العهد وخفر الأمانة من صفات المنافقين .

اسورة إبراهيم : ۷

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون : ٨

وأما الصفة السادسة : فهي المحافظة على الصلوات في أوقاتها بوضوئها وأعمالها ، الرجال مع الرجال في المساجد ، والنساء في بيوتهن خير لهن .

الصلاة صلة بين العبد وربه ، لا تُكلِّف عناء ولا مالاً ولا تستغرق وقتاً طويلاً ، مَن حافظ عليها حفظ دينه ومَن ضيعها فهو لما سواها أضيع (١) .

فاتقوا الله أيها المسلمون . . ﴿ سَابِقُوٓ اٰإِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن زَّبِكُرْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَاكُعَرْضِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِيرِبِ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ ۚ ﴾ (٢)

ثم اعلموا أن الله أمركم بأمر بدأ فيه بنفسه ، ثم ثنى بالملائكة ، ثم بكم أيها المؤمنون ، فقال جل من قائل عليما : ﴿ إِنَّاللَهُ وَمَلَيْكُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ اللَّهِ مَا المؤمنون ، فقال جل من قائل عليما : ﴿ إِنَّاللَهُ وَمَلَيْكُ النَّبِيِّ اللَّهُ اللَّهِ وَمَلِلْمُوالتَّلِيمُ اللَّهُ ﴾ (٣)

وقال صلى الله عليه وسلم: « مَن صلَّى عليّ مرة صلَّى الله عليه بها عشراً » (٤) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) من رسالة عمر بن الخطاب رضي الله عنه إلى عماله ، أخرجه مالك في موطئه برقم (٥): ١٥/١ ، وإسناده منقطع ، ولكن معناه صحيح .

 <sup>(</sup>٢) سورة الحديد : ٢١ ، وتمامها : ﴿ ذلك فضل الله يؤتيه مَن يشاء ، والله ذو
 الفضل العظيم ﴾ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب : ٥٦

<sup>(</sup>٤) فضل الصلاة على النبي ﷺ للعلاَّمة إسحاق القاضي برقم ( ٩ ) ص ٢٦ من حديث أبي هريرة رضى الله عنه . .

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ ٢٦ - تفسير الآية ( ١ - ٢ ) من سورة النور (١) عقوبة الزنى

( الخطبة الأولى )

﴿ الْعَسَنُهُ مِنْ الْعَسَانِ الْعَسَانِ ﴿ ﴿ ﴾ ، بعث رسوله محمداً ﷺ بالهدى ودين الحق ، وأنزل عليه الكتاب تبياناً لكل شيء ، وهدى ورحمة للعالمين .

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، إمامُ المتقين وقائدُ الغر المحجلين .

صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ، أئمه الهدى الذين كانوا يقولون بالحق وبه يعدلون ، ومَن تبعهم بإحسان وسلِّم تسليماً كثيراً .

أما بعد . .

فيا أيها المسلمون : يقول الله تعالى في كتابه العزيز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد :

بِسَسِدِالْهُ الْخَزَالَ الْحَرَالَ الْحَرَالَ الْحَرَالَ الْحَرَالَ الْحَرَالَ الْحَدَالُولَ الْحَدَالُولَ الْحَدَالُولَ الْحَدَالُولَ الْحَدَالُولَ الْحَدَالُولَ الْحَدَالُولَ الْحَدَالُولَ اللَّهُ الْحَدَالُولَ اللَّهُ اللَّ

القيت يوم ۲۷/ ٦/ ۱۳۹۳ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) سورة النور : ١ - ٣

لقد أنزل الله في هذه السورة الكريمة أحكاماً شرعية متعددة لا غنى للمسلم عن معرفتها والعمل بها ، بيَّن فيها الخالق الحلال والحرام والأمر والنهي ، والإرشاد والتوجيه ، واللوم والتوبيخ ، والعمل والجزاء ، والثواب والعقاب .

أنزل فيها آيات فرآنيةً واضحاتٍ مفسراتٍ محكماتٍ يعرفها مَن قرأها وتدَّبرها .

أنزل فيها التربية الاجتماعية الصحيحة ، وبيَّن طرقها وعالج المشاكل الطارئة .

أنزل فيها هدى للعالمين ، ورحمة للمتقين ، وموعظة وذكرى للمؤمنين .

حقاً إنها اشتملت على أحكام شرعية وحدود مفروضة تهدف لإصلاح المجتمع وتربيته ، وتطهيره من أدناس المعاصي ، وتصفيته من نزغات الشيطان .

تأمر بكل فضيلة ، وتوضِّح أسبابها والطرق الموصلة لها ، وتنهي عن كل رذيلة وتحذر منها .

وقد صدَّر الله تعالى هذه الآيات البيِّنات في هذه السورة بآية الزنا ، لخطر شأنه وقبح فعله وما بعده له صلة به ، إما لصيانة الأعراض من القذف به ، أو لمعالجة المجتمع من الوقوع فيه أو في أسبابه ، أو لإرشاد العباد إلى طريق العفة والنزاهة ، وتحذيرهم من طرق الخلاعة والابتذال .

عباد الله : إن جريمة الزناهي أخطر جريمة على الأمة ، فالعفة وعليها مدار الأخلاق وطهارتها ، ونظافة الأخلاق عنوان قوة الأمة وشهامتها ، ودليل عزتها وكرامتها ، أما إذا انهارت الأخلاق انهارت الأمة ، وصارت لعبة في أيدي أعدائها ، وبقاء الأمة متعلق ببقاء أخلاقها ، ولا تذل ولا تهون إلا بانهيار أخلاقها ، ولا تهلك إلا بالانحراف عن دينها ووقوعها في معصية ربها ﴿ وَإِذَا آرَدُنَا أَن نُهُ اللهُ وَلَهُ مَرْنَا مُتَرَفِّهَا فَقَسَقُواْ فِهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ فَدَمَرْنَاهَا مَدْمِيرًا ﴾

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: ١٦

وما انتشر الزنا في قوم إلا سلَّط الله عليهم أمراضاً فتَّاكة كالطاعون والإيدز والزهري والقروح والصديد ، وما كثر الزنا في قوم واشتهر فلم يُنكر ، إلا سلَّط الله عليهم ذلا وهواناً وفقراً ومجاعة . الزنا فيه جرأة على الله تعالى بانتهاك محارمه وتعدي حدوده ، وفيه خيانة للمجتمع بالتعدي على فضائله ومكارمه ، وخيانة للأمة باختلاط أنسابها .

إن الزنا جريمة في حق الرجل والمرأة : ﴿ الزَّانِلَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَق مُشْرِكُةً وَالزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهُما إِلَّازَانِ أَوْمُشْرِكُ وَحُرِّم وَالْكَعُلُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ ) ، مُشْرِكَةُ وَالزَّانِيةُ لَا يَنكُومِنِينَ ﴿ ) (١) ، وفيه جناية على المرأة بخيانة فراشها وهدم بيتها وتحطيم مستقبلها . إنه جناية عظمى على النطقة التي توضع في رحم حرام ، قد تخلق إنسانا فينسب لغير نسبه ويرث من غير مورثه ، ويُحرِّم عليه غير محارمه ، وقد يتزوج من محارمه ، أو يُوضع في دور الحضانة لا أم له ولا أب ، قد حرم من عطف أبيه وحنان أمه فيعيش ضائع النسب .

وقد توأد تلك النطفة في أول حياتها ظلماً وعدواناً . كل هذه كبائر وفواحش يرتكبها الزاني .

لذلك حذَّر الله تعالى من الوقوع في هذه الفحشاء ، ورتب عليها عقوبة جازمة لإصلاح المجتمع وتطهيره ، فكانت العقوبة في أول الأمر حبس المرأة الزانية في البيت حتى تموت ، وإيذاء الرجل الزاني بالضرب والشتم ، فنسخ ذلك بهذه الآية التي في سورة النور ، وأما آية الرجم فنسخت تلاوتها وبقى حكمها (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة النور : ٣

<sup>(</sup>۲) الحاكم في المستدرك : ۲/ ٤١٥ ، والطيالسي ( ٥٤٠ ) ، وعبد الرزاق في المصنف ( ١٣٣٦٣ ) ، والبيهقي : ١٠/ ٢١١ ، كلهم من طريق عاصم بن أبي النجود .

فاستقر الحد الشرعي بكتاب الله وسُنَّة رسوله ﷺ ، وإجماع الأمة الإسلامية .

الزاني البكر الذي لم يتزوج زواجاً صحيحاً شرعياً جلد مائة جَلْدة وتغريب عام كامل عن البلد التي وقعت فيها الفاحشة لإماتة ذكرها ، وقطع خوض الناس فيها ، وأما الزاني المحصن ، وهو الذي سبق أن تزوج زواجاً صحيحاً شرعياً ، وهو بالغ عاقل حتى لو فارق زوجه ، فحده ذكراً كان أو أنثى الرجم بالحجارة حتى يموت ، ذلك لأن المحصن قد عرف مدى غيرة الزوج على زوجه وشدة حرصه عليها والمحافظة على كرامته وعفته ، وعرف خطر اختلاط الأنساب ، فلما عرف ذلك وهتك حرمات الآخرين وكشف أستارهم وخان أمانتهم بصفة رآه أربعة رجال أو أقر على نفسه أربع مرات ، صارت عقوبته أشد وأنكى ، ذلكم حكم الله تعالى وسنّة نبيكم محمد عليها وأكم حكم الله تعالى وسنة ويقوية في الله تعالى وسنة ويقوية ويقوية ويقوية وينه أله تعالى وسنة ويقوية ويقوية

وفي الصحيحين أن أعرابيين جاءا إلى النبي ﷺ وطلبا القضاء بينهما بكتاب الله ، فقال أحدهما : يا رسول الله ؛ إن ابني هذا كان عسيفاً ( يعني أجيراً ) على هذا ، فزنى بامرأته ، فافتديت ابني منه بمائة شاة ووليدة ، فسألت أهل العلم فأخبروني أن على ابني جلد مائة وتغريب عام ، وأن على امرأة هذا الرجم .

فقال رسول الله ﷺ: « والذي نفسي بيده الأقضين بينكما بكتاب الله تعالى : الوليدة والغنم رد عليك ، وعلى ابنك جلد مائة وتغريب عام ، واغد يا أنيس ( لرجل من أسلم ) إلى امرأة هذا فإن اعترفت فارجمها » ، فغدا عليها فاعترفت فرجمها (١) .

وفي الصحيحين من حديث ابن عباس رضي الله عنهما أن أمير المؤمنين

<sup>(</sup>١) مسلم كتاب « الحدود » ، باب : مَن اعترف على نفسه بالزنى حديث رقم (١) مسلم كتاب « الحدود ) ، باب : الشروط التي لا تحل في الحدود (٢٧٢٤) ، والبخاري في النسائي في الرجم ومالك : ٢/ ٨٨٢ في الحدود .

عمر بن الخطاب قال وهو جالس على منبر رسول الله على الله على الله قد بعث محمداً على بالحق ، وأنزل عليه الكتاب ، فكان مما أنزل عليه آية الرجم قرأناها ووعيناها وعقلناها ، فرجم رسول الله على ورجمنا بعده ، فأخشى إن طال بالناس زمان أن يقول قائل : ما نجد الرجم في كتاب الله فيضلوا بترك فريضة أنزلها الله ، وإن الرجم في كتاب الله حق على من زنى إذا أحصن من الرجال والنساء إذا قامت البينة أو كان الحبَل أو الاعتراف (١) .

فاتقوا الله عباد الله ﴿ وَلَانَقْرَبُواْ الزِّنَةُ إِنَّهُ كَانَ فَنْحِشَهُ وَسَاءَ سَبِيلًا ﴿ وَلَانَقْرَبُواْ الزِّنَةُ إِنَّهُ كَانَ فَنْحِشَهُ وَسَاءَ سَبِيلًا ﴿ وَلَا يَتَكُم مِن الأسبابِ الموصلة إلى هذه الفاحشة الشنعاء ، وإياكم والغفلة والإهمال ، فإن الراعي إذا أهمل رعيته أكلتها السباع .

اللَّهم احفظنا من الوقوع في محارمك ، واعصمنا من تعدي حدودك ، ووفقنا لطاعتك وطاعة نبيك .

اللَّهم أصلح نيَّاتنا وذُرِّياتنا ، واستر عورات المسلمين ، إنك على كل شيء قدير .

أقول قولي هذا ، وأستغفر الله لي ولكم ولجميع المسلمين من كل ذنب ، فاستغفروه إنه هو الغفور الرحيم .

(١) أخرجه أحمد في المسند : ١١٥/٤

(٢) سورة الإسراء: ٣٢

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### أسباب العفة

( الخطبة الثانية )

الحمد لله ، أحمده وأستعينه وأستغفره وأتوب إليه ، وأعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ نبينا محمداً عبده ورسوله ، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فأوصيكم بتقوى الله تعالى والرغبة في ثوابه والخوف من غضبه وعقابه .

واعلموا أن لكل شيء أسباباً ولكل طريق منتهى ، فغض البصر وتستر المرأة بلباس الحشمة والعفة ، ووقار المرأة في بيتها ، فلا ترى الرجال ولا يرونها ، واحتجاب المرأة بحجابها ، وضرب خمارها على جيبها ، وإخفاء جمالها وزينتها عن الأجانب ، كل هذه وأمثالها من الفضائل سبب للعفة والنزاهة ، وحفظ الشيم والكرامة ، وإحصان الفرج .

كما أن التبرج ، وإخلاط الرجال الأجانب بالنساء وخروج المرأة من بيتها متجملة مظهرة زينتها وفتنتها ، سبب للوقوع في المحذور ، وطريق يوصل إلى تجرىء الفساق على إيذائها .

فاتقوا الله عباد الله ، وتمسكوا بدينكم وفضائله وشمائله العالية ، فإن الله تعالى هو الذي خلق الإنسان وهو أعلم بما فيه صلاحه وسعادته .

أيها المسلمون: إن الله تعالى أمرنا بأمر بدأ فيه بنفسه ، فقال تعالى: ﴿ إِنَّالَةُ وَمَلَيْهِكَنَّهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَتَأَيُّهُ الَّذِينَ ﴿ إِنَّالَةُ وَمَلَيْهِكَنَّهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَتَأَيُّهُ الَّذِينَ مَامَنُواْمَهُ لُواْعَلَيْهِ وَسَلِّمُواْتَسْلِيسًا ﴿ (١)

وقال صلى الله عليه وسلم: « مَن صلَّى عليَّ مرة واحدة صلَّى الله عليه بها عشراً ﴾ (٢).

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وابعثه ، اللَّهم مقاماً محموداً ، وآته الوسيلة والفضيلة والدرجة الرفيعة .

اللَّهم ارض عن الأربعة الخلفاء الأئمة الحنفاء: أبي بكر وعمر وعثمان وعلي ، وعن بقية أصحاب نبيك أجمعين ، وأهل بيته الطيبين الطاهرين ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

اللَّهم ارض عنا معهم بمنك وإحسانك يا أرحم الراحمين .

اللَّهم أعز الإسلام والمسلمين ، وأذل الشرك والمشركين ، ودمر أعداء الدين ، واحم حوزة الإسلام يا رب العالَمين .

اللَّهم أدم علينا نعمة الأمن والأمان والرخاء والاستقرار ، وعم بها جميع أوطان المسلمين .

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب : ٥٦

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في المسند: ٢/ ٣٧٢ ، ومسلم في الصلاة ، باب: الصلاة على النبي ﷺ ( ٤٠٨ ) ، وأبو داود ( ١٥٣٠ ) في الصلاة ، باب: في الاستغفار ، والترمذي ( ٤٨٥ ) ، باب: ما جاء في فضل الصلاة على النبي ﷺ والبخاري في الأدب المفرد ( ٦٤٥ ) من طرق عن إسماعيل بن جعفر به .

اللَّهم انصر واحفظ إمامنا وارزقه بطانة صالحة يا رب العالَمين .

اللَّهم اجعل ولاية المسلمين في يد من آمن بك وأطاعك واتبع رضاك يا حي يا قيوم .

اللَّهم اغفر للمسلمين والمسلمات والمؤمنين والمؤمنات الأحياء منهم والأموات .

اللَّهم فَرِّج هم المهمومين ، واقض الدِّين عن المدينين ، واشف مرضى المسلمين .

عباد الله : أكثروا من ذكر الله ، فإن به حياة القلوب وبه تُغفر الذنوب ، 
﴿ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَكْبُرُوا للهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴿ (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت : ٤٥

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

# ۲۷ – تفسير الآية ( ۳۱ ) من سورة النور (۱) في مسألة السفور والحجاب

( الخطبة الأولى )

﴿ الْعَسْدُ الْمُونِ الْمُسْلِمِينَ ۞ النَّعْنُوالرِّحِيدِ ۞ ﴿ (٢) .

وأشهد أنْ لا إِلَه الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين لهم بإحسان .

أما بعد . .

فإن من أخطر البضائع الاجتماعية المستوردة من المدنية الغربية بضاعة خبيثة ودسيسة ماكرة خطرة ، ولقد وجدت رواجاً كبيراً وقبولاً مُدهشاً في الأمة المسلمة .

إنها مسألة السفور دَخَلَت إلى بلاد الإسلام بواسطة بعض الوافدين إليها المتأثرين بالدعايات المغرضة ، وبواسطة بعض أبنائها الذين يسافرون إلى البلدان المتأثرة بتلك الدعايات ، وما هو إلا تقليد أعمى واقتداء المغلوب بالغالب ،

<sup>(</sup>١) ألقيت يوم ٦/ ٧/ ١٤٠٧ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢ - ٣

وخاصة في البلاد التي كانت تحت ضُغوط الاحتلال المعادي للإسلام ، لقد علم كل مسلم واع يعرف إسلامه أن أعداء الإسلام نظروا إلى الحجاب والنقاب وحشمة الإسلام وصيانته للمرأة بعين المقت والازدراء ، وصوروه أقبح تصوير ، وشنعوا عليه بكل وسائل الإعلام وبأنواع الدعايات والتمثيليات ، وعدوا وقار المرأة في بيتها كبتاً وإهانة فعكسوا الوضع ، ولكن تمويهاتهم لا تنطلي على المسلم الواعي ، وقالوا في الجهاد وأكثروا كما قالوا في تعدد الزوجات وإقامة الحدود ، فعدها أعداء الإسلام مآخذ على الإسلام والهدف معلوم وهو فصل المسلمين عن مصدر قوتهم وأساس عزتهم ونظام حياتهم ، وهو الإسلام ، عن القرآن الكريم ومنهج سيد الأولين والآخرين ، وساعدهم على ذلك غفلة المسلمين عن نصوص الكتاب والسنّة ، وتقهقر العلماء عن الإيضاح والبيان

بل إن بعض رجال الإسلام وقادة الفكر الإسلامي ، ورجال الإصلاحية ، أحسوا بالتيّار الجارف والضغوط المصاحبة له فانشلت فيهم الحركة الإصلاحية ، وضعفت الغيرة للإسلام في بعضهم ، فأخذوا يبحثون في كتب الإسلام لعلهم يجدون ما يدفعون به نقد الأعداء للحجاب ، فإذا بهم يقفون على أقوال لبعض العلماء تُجيز للمرأة أن تُبدي وجهها وكفيها ، وأن لها أن تخرج في بيتها لقضاء حوائجها ، وأن المرأة يجوز لها أن تشهد الحروب لسقي المجاهدين (١) ومداواة المرضى ، كما وجدوا إذناً للمرأة بأن تخرج إلى المسجد للصلاة (٢) . يضاف إلى ذلك ما يشاهده أبناء المسلمين قليلو الحظ في

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى ما أخرجه الشيخان في صحيحيهما في الجهاد ، باب ٦٥ وعنوانه : باب غزو النساء وقتالهن مع الرجال ، حديث رقم ( ۲۸۸ ) من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه ونحوه مسلم في الصحيح : الجهاد برقم ( خاص ١٣٦ ) .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى ما أخرجه الشيخان في صحيحيهما ، البخاري : ٣١٨/٢ ، ومسلم في الصحيح برقم ( خاص ١٣٦ ) ، و( عام ٤٤٢ ) كلاهما من حديث ابن عمر رضي الله عنهما ، وأبو داود : برقم ( ٥٦٥ ) في الصلاة ، باب : ما جاء في خروج النساء إلى المسجد من حديث أبى هريرة رضى الله عنه .

علوم الإسلام إذا سافروا إلى البلاد الكافرة ومستعمراتها ، فيرون ما عليه نساء تلك الجهات من زينة ظاهرة ، وتبرج سافر وانطلاق في الشوارع والمعارض والمتنزهات والكباريهات ونشاط في الحركة الشيطانية ، فينظروا إلى ذلك بعين غافلة عن إسلامها ، ويَتأملونه بقلوب نائمة عن إيمانها ، وبمشاعر تائهة عن سلوكها ، فأحبوا أن تكون نساؤهم مثل نساء أولئك ، فتلقوا تلك الدعايات الكاذبة على أنها حقيقة ، وأفسحوا المجال أمام الحملة الماكرة ، وهل توقف الأمر على القول بجواز كشف الوجه والكفين والخروج إلى المسجد للصلاة أو للحاجة ؟ لا . . بل جُعل ذلك نقطة انطلاق إلى التحلل والتبرج الجاهلي وانهيار الأخلاق والخروج على فضائل العفة وعلى مكارم الأخلاق ، بل كان حرباً شعواء ضد الإسلام في بلاد الإسلام ، وفي أبناء المسلمين ، وهذا هو التخطيط الغربي وهو الهدف من تلك الدعايات ، وهو الهدف من القول في الوحي السماوي .

ومن أخبث الخداع والمكر إظهار الدعاية بأنَّ الإسلام يوافق النظام الأخلاقي المتحلل الساقط والحقيقة أن الفروق شاسعة في المبدأ والهدف ، فالإسلام نظم حياة الجنسين ، وجعل لكل جنس دائرة عمل تتوافق مع طبيعته وقدرته ، وقسم مسئوليات الحياة على الجنسين ، ونظم الصلة بينهما ، وجعل لها هدفا شريفاً وغاية محترمة تضمن حقوق المرأة في شبابها وكبرها ، وحافظ على كرامتها من الابتذال والإهانة ، وجعل لها ضمانات على الزوج والأب والابن والأخ وعلى الوارث وعلى بيت المال .

أما المدنية الغربية فإنها أهملت المرأة من الرعاية ، وتركتها هائمة باسم الحرية ، يلعب بها الشيطان ، ويخدعها الشباب ، وتلعب بها الأحزاب ، هميًّا إشباع الرغبة الحيوانية بدون هدف ؟ والاتجاهُ خلف كل زاعق وناعق بلا غاية ، حتى جعلوها وسيلة في الحركات السياسية .

وتدارك بعض علماء المسلمين خطر الفكر المستورد ، وكذب الدعايات المسمومة ، فقامت نهضة للمحافظة على ما بقى ولإصلاح ما فسد ، ولكنها مقاومة من دعاة المدنية المزيفة وأشياعها : ﴿ وَيَأْفِ اللَّهُ إِلّا أَن يُسِّعَنُورَهُ وَلَوَكُو كَرِهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الله الله الواعي من الشباب المسلم الواعي من الذكور والإناث : عن الحجاب وعن الزينة المسموح شرعاً بإظهارها ، وعن صفة الضرب بالخمار (٢) على الجيب ، وعن صفة إدلاء الجلباب على المرأة (٣) .

وإذا تأملنا نصوص الشريعة من الكتاب والسُنَة وكلام العرب وتفسير الصحابيات لآيات الحجاب لما نزلت . وأنصفنا من أنفسنا وأبعدنا عاداتنا وتقاليدنا وتحررنا من التعصب لها ومن التعصب للمذهب ، عرفنا يقيناً أنه يجب على المرأة أن تغطي وجهها وكفيها عن الرجال الأجانب (٤) إلا ما استثنى لحاجة ، كالنظر إلى المخطوبة (٥) ، وعند الشهادة أو التعريف ، أو النظر إلى الكف عند الأخذ والعطاء في حدود المباح ، وعند ضرورة العلاج وفي حدود الحاجة . والقول بوجوب تغطية وجه المرأة هو ظاهر نصوص الكتاب والسُنَة ، وإليكم طائفة منها باختصار مراعاة للمقام :

١ - قوله تعالى : ﴿ وَلِيَضْرِيْنَ مِخْمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ ﴾ (٦) .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة : ٣٢

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ٣١ من سورة النور .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٥٩ من سورة الأحزاب

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى حديث ابن عباس رضي الله عنهما ، أخرجه ابن جرير الطبري في تفسيره بإسناد صحيح عنه : ٣٣/٢٢ ، الطبعة الأميرية ببولاق سنة ١٣٢٩ هـ بمصر ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور : ٤٢/٥

 <sup>(</sup>٥) إشارة إلى حديث المغيرة بن شعبة رضي الله عنه ، أخرجه الترمذي في جامعه :
 ٢/ ١٦٩ وإسناده صحيح .

<sup>(</sup>٦) سورة النور : ٣١

الخمار هو ما يوضع على الرأس يُغطَى به ، والجيب فتحة الثوب على الصدر ، فإرخاء الخمار من الرأس إلى الصدر يقتضي تغطية الوجه ، والتعبير بقوله : ﴿ وَلْيَضْرِبْنَ ﴾ تأكيد لإسباغ تغطية الوجه والصدر مع الرأس بالخمار ، فلا تكفي الغطوة القصيرة التي لا تصل إلى الصدر .

٢ - قوله تعالى : ﴿ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَاظَهَ رَمِنْهَا ﴾ (١) .

فالمرأة مأمورة بإخفاء زينتها إلا ما ظهر ، وهو ما يَتَعَذَّر سَتْره مثلُ العباءة والجلباب والملحفة والشرشف ، أما الوجه والزينة التي على الوجه فيمكن سترها ، فهي إذاً من الزينة الخفيَّة التي يجب سترها عن الأجانب .

٣ - قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَعَافَسْنَا وَهُنَّ مِن وَرَآءِ جِمَابٍ وَلَا كَانِ الخطاب في شأن أزواج النبي وَلِحَمُّ أَطْهَرُ لِقُلُوبِهِنَ ﴾ (٢) ، وإن كان الخطاب في شأن أزواج النبي عَلَيْ ورضى عنهن ، إلا أن قوله : ﴿ ذلكم أطهر لقلوبكم وقلوبهن ﴾ دليل على أن الحكم عام لكل المسلمات ، أزواج النبي عَلَيْ وغيرهن ، لأن كل مسلمة مطلوب منها أن يكون قلبُها طاهراً ، ولا يجوز تخصيص الحكم بأزواج النبي عَلَيْ إلا بدليل شرعي ، والقاعدة الأصولية : أن أحكام الشريعة عامة شاملة وإن كان المخاطب واحداً ولا يُخصّص إلا بدليل .

٤ - قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنِّي قُلْ لِأَزْوَجِكَ وَبَنَائِكَ وَنِسَآءِ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ
 عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَيْدِيهِنَّ ﴾ . . . الآية (٣) . الجلباب : كساء متين تغطي به المرأة جميع بدنها مثل العباءة والملاءة والشرشف ، فلا يجوز للمرأة أن ترفع العباءة فوق حقوها ، بل تُرْخيها على جسدها كله ، ونحن في هذه البلاد

<sup>(</sup>١) سورة النور: ٣١

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب : ٥٣

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب : ٥٩

السعودية - ولله الحمد - التزم نساؤنا بالحجاب الشرعي ، فلا يُرى منها وجه ولا يد ، فعلى الوافدين إلينا وعلى المدرسات تقوى الله في نساءنا وإبقائهن على حجابهن وعفتهن وحيائهن ، ليقتدين بأمهات المؤمنين رضي الله عنهن . فقوله تعالى : ﴿ قُلِلاَّزُونِدِكَوَبَنَائِكَوَنِسَآهِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١) دليل على أن حكم الحجاب وتغطية وجه المرأة عن الأجانب عام في كل المسلمات ، واجب على كل المؤمنات كما هو واجب في حق أزواج النبي ﷺ .

٥ - قوله تعالى : ﴿ وَٱلْقَوَاعِدُمِنَ ٱلنِّسَآهِ ٱلَّتِي َلاَيْرَجُونَ نِكَلَّمُا فَلَيْسَ عَلَيْهِنَ. جُنَاحُ أَن يَضَعْنَ ثِيَابَهُ كَ عَيْرَمُتَ بَرِّحَنْ بِرِينَ قُوْ ﴾ (٢) .

فقوله: ﴿ يضعن ثيابهن ﴾ مع قوله: ﴿ غير متبرجات بزينة ﴾ دليل على أن الثياب التي رُفع الجُناح عن المرأة الكبيرة العجوز هي العباءة ونحوها ، وهي الزينة الظاهرة . فغير القواعد لا يحل لهن أن يضعن العباءة ونحوها أمام الرجال الأجانب فلا يضع العباءة والجلباب إلا العجائز والمتشبه بالعجائز، وفيه دليل على وجوب تغطية الوجه لأن الآية نهت القواعد من التبرج بالزينة . والوجه هو أساس الزينة وهي عجوز ، فكيف بالمرأة الشابة الحسنة .

7 - حدیث أم المؤمنین عائشة رضي الله عنها قالت : « لما نزلت آیة ولیضربن بخمرهن علی جیوبهن  $\Rightarrow$  أخذن أزرهن فشققنها من قبل الجوانب فاختمرن بها  $\Rightarrow$  ( رواه البخاري )  $\Rightarrow$  . قال في فتح الباري لابن حجر : اختمرن ، أي غطين وجوههن .

٧ - حديث عائشة رضي الله عنها عند أبي داود بسند صحيح قالت : كان

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: ٥٩

<sup>(</sup>۲) سورة النور : ٦٠

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث عائشة رضي الله عنها . البخاري برقم ( 809 ) التفسير وشرحه الحافظ في الفتح :  $80 \cdot / 1$ 

الركبان يمرون بنا ونحن مع رسول الله ﷺ - أي في الحج - فإذا حاذونا أسدلت إحدانا جلبابها من رأسها على وجهها ، فإذا جاوزونا كشفنا (١) .

 ۸ - وروى الحاكم عن أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما قالت : كنا نغطي وجوهنا عن الرجال (۲)

٩ - من أدلة وجوب تغطية المرأة وجهها عن الرجال الأجانب قوله تعالى :
 ﴿ وَلَا يَضْرِينَ إِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمُ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ ﴾ (٣) ، فأمرها بإخفاء صوت الخلخال الذي في الرجل دليل بطريق الأولى على وجوب إخفاء الوجه خشية الفتنة (٤) ، إذ الوجه أشد فتنة من صوت الخلخال .

هذا ملخص ما ذكره المحققون من العلماء ، ومَن أراد التفصيل وزيادة إيضاح ، فليراجع كتاب الحجاب ، وأضواء البيان في المجلد السادس .

فاتقوا الله أيها المسلمون . . وكما أن المرأة تصلي وتزكي وتصوم وتحج طاعة لله ولرسوله ﷺ ، ورجاء ثواب الله وخوف عقابه ، فكذلك يجب على المرأة المسلمة أن تغطي وجهها وكفيها طاعة لله تعالى وطاعة لرسوله ﷺ ورجاء ثواب الله وخوفاً من عقابه .

فاتقوا الله يا دعاة السفور . . هل أحد من العلماء قال إن السفور واجب حتى تدعون إليه ، أم أن أحداً قال إنه مستحب حتى تُرغّبون فيه .

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث عائشة رضي الله عنها ، أحمد في المسند : ٦/ ٣٠ ، وأبو داود : برقم ( ١٨٣٣ ) : ١٦٧/٢ ، وإسناده حسن مع الشواهد .

<sup>(</sup>٢) الحاكم في المستدرك : ٤٥٤/١ . وقال الحاكم : هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ، ووافقه الذهبي في التلخيص .

<sup>(</sup>٣) سورة النور: ٣١

<sup>(</sup>٤) المفهوم هنا أقوى من المنطوق في هذه الآية الكريمة من سورة النور ( الآية : ٣١ ) .

الواجب عليكم أن تأمروا بما أمر الله به ، وأن تنهوا عما نهى الله عنه ورسوله على الله عنه المراة عند الرجال الأجانب أم لا يجوز ، وليس على الجواز دليل صحيح صريح . فاتقوا الله وراقبوه .

اللَّهم ألهمنا رشدنا ، وقنا شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا .

恭 恭

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### جهاد الشهوات

( الخطبة الثانية )

﴿ آلْمَ مَنْ مُنْ اللَّهِ وَمُو اللَّهِ وَهُو الْمَا لِيزُ ٱلْحَكِمَ ﴾ (١) وَهُو اَلْمَزِيزُ ٱلْحَكِمَ ﴾ (١) وأشهد أنْ لا إله إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله وصفوته من خلقه .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فإن الله لا يستحي من الحق ، إنه من الجهاله أن يَتْرك الرجل ما أحلَّ الله له من الطيبات ، ويذهب إلى ما حرَّم الله من الخبائث ، وإنه من التمادي في الفسق والفجور أن يعمل الرجل عمل قوم لوط . سئل أعرابي عن اللواط ، فقال : أنا أفر من العذرة في العراء ، فكيف أدخل عليها جحرها (٤) .

اللواط من أقبح القبائح ومن أخسها ، فإن الذَّكَر لم يُخلق للاستعمال ،

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم : ٤

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٨١ من سورة الأعراف ، والآية ٥٥ من سورة النمل .

<sup>(</sup>٤) ذكر نحوه الإمام ابن كثير في تفسيره : ٣/١٩٤ – ١٩٥ ، ٢٤٤/٥ – ٢٤٥

والدُّبُر ليس محلاً للولد ولا للشهوة ، بل هو مستقدر خبيث وهو يقضي على البحولة ، ويسبب الأمراض في الفاعل والمفعول به ، وهو جريمة اجتماعية دنسة ، ملعون فاعلها على لسان نبينا محمد على اللعن هو الطرد والإبعاد من رحمة الله ، وحد اللوطي عند المحققين القتل سواء أكان بكراً أو ثيباً ، واختلف في صفة قتله ، فمنهم من قال : يُحرق بالنار (١) ، ومنهم قال : يُرمى عليه حائط ، ومنهم قال : يلقي من مكان شاهق كالمنارة ، ومنهم قال : قال : ينفرب عنقه بالسيف (٢) ، وذلك لأن الله تعالى قال في قوم لوط : قال : يضرب عنقه بالسيف (٢) ، وذلك لأن الله تعالى قال في قوم لوط : فَجَعَلنَاعَلِيمَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرَنَاعَلَيْمَ حِجَارَةً مِن سِجِيلٍ ﴿ وَقَالَ : فَ وَمَا لَمُ مُنْ الْمُعْرَلُونَ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ وقال : ﴿ وَاللَّهُ مُلَا اللهُ عَلَيْمَ عَلَمُ اللَّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا وَاللَّهُ وَمَا عَمْلُوا اللّهُ عَلَيْهَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهَا وَاللّهُ عَلَيْهَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَمَ اللهُ عَلَيْهِ مَلَا قالُه واللهُ عنهما قال : قال رسول الله عليه البو داود والترمذي يعمل عمل قوم لوط فاقتلوا الفاعل والمفعول به » ( رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه والبيهقي ) (٧) .

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث ابن عباس رضي الله عنهما ، أخرجه الحاكم في المستدرك ، وصححه البيهقي في شعب الإيمان ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور : ٣/٤٩٧ ، وفيه لعن رسول الله ﷺ من عمل عملٍ قوم لوط ثلاث مرات .

<sup>(</sup>٢) ذكره البغوي في شرح السُنَّة : ٢/ ٣١٠

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر : ٤٧

<sup>(</sup>٤) سورة العنكبوت : ٣٤

<sup>(</sup>٥) سورة الشعراء : ١٧٣

<sup>(</sup>٦) سورة هود : ۸۲ – ۸۳

<sup>(</sup>۷) أخرجه أبو داود : برقم ( ٤٤٦٢ ) من حديث عبد الله بن عباس رضي الله عنهما : ١٥٨/٤ ، والترمذي ( ٢٧٣٢ ) ، وأحمد في المسند برقم ( ٢٧٣٢ ) ، والبيهقى فى السنن الكبرى : ٨/٢٣٢ ، والحاكم في المستدرك : ٤/٣٥٥

والذي يأتي المرأة في دُبُرها ، نجس قذر ملعون في سنّة المصطفى صلى الله عليه وسلم وظالم معتد قبيح . فعن عقبة ابن عامر رضي الله عنه قال : قال رسول الله علي : " لعن الله الذين يأتون النساء في محاشّهن " (١) ، أي الأدبار محل القذر . وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله علي : " مَن أتى النساء في أعجازهن فقد كفر " ( رواه الطبراني ) ، وروى ابن ماجه والبيهقي عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله علي : " لا ينظر الله إلى رجل جامع المرأة في دُبُرها " (٢) .

وأما إتيان البهيمة ، فقال الرازي : أجْمعت الأمة على تحريم إتيان البهائم ، واختلف العلماء في حكم الذي يأتي البهيمة .

فروي عن ابن عباس رضي الله عنهما قال : قال رسول الله ﷺ : « من أتى بهيمة فاقتلوه واقتلوها معه » (٤) .

وقال بعضهم : حكمه حكم الزاني إن كان بكراً جُلِد ، وإن كان ثيباً رُجِم . والثالث : أنه يُعَزَّر (٥) .

<sup>(</sup>١) أورده الهيثمي في المجمع : ٢٩٩/٤ ، وقال : رواه الطبراني في الأوسط وفيه عبد الصمد بن الفضل وثقه الذهبي .

<sup>(</sup>٢) أورده الهيثمي في المجمع : ٢٩٩/٤ ، وقال : رواه الطبراني ورجاله ثقات .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في المسند: ٢/ ٣٢٤ من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ،
 ونحوه ابن ماجه في السنن : النكاح برقم ( ١٩٢٣ ) ، وإسناده صحيح .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في المسند برقم ( ٢٤٢٠ ) ، وأبو داود برقم ( ٤٤٦٤ ) ، والترمذي برقم ( ١٤٥٤ ) ، والحاكم في المستدرك : ٣٥٥/٤ ، وهو من حديث ابن عباس رضى الله عنهما ، وابن ماجه برقم ( ٢٥٦٤ ) .

<sup>(</sup>٥) ذكر ذلك البغوي في شرح السُنَّة : ٣٠٩/١٠ - ٣١٠ ذكر الأقوال . . .

والسحق بين النساء <sup>(٦)</sup> ، والاستمناء باليد المسمى العادة السرية <sup>(٧)</sup> ، – والمعروف بجلد عميرة – محرَّم وفيه التعزير .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، إن الله شرع الزواج الشرعي للاستغناء به عن المحرَّمات ولابتغاء الولد ، فاتقوا الله أيها المسلمون ، لا يكون المسلم عبداً لشهواته توجهه كيف شاءت .

﴿ إِنَّالَةُ وَمَلَيْكَنَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَتَأَيُّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَسَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسَلِّمُنَا ﴾ (٣) .

恭 恭 恭

 <sup>(</sup>١) لم أقف على حديث السحق الذي تتعاطاه النساء فيما بينهن ، ولكن قوله تعالى
 في الآية السابقة من سورة المؤمنون : ﴿ فمن ابتغى وراء ذلك فأولئك هم العادون ﴾ .

<sup>(</sup>٢) ونحو هذا الموضوع لم أقف على حديث الاستمناء الذي هي عادة سرية يتعاطاه بعض الشباب فيشمله قوله تعالى في سورة المؤمنون . والله أعلم .

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب: ٥٦

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

# ٢٨ - تفسير الآية ( ٦٧ ) من سورة الزمر (١) ﴿ وَمَا قَدَرُواْ اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ .... ﴾

( الخطبة الأولى )

- ﴿ ٱلْحَكَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَنَ وَتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمَاتِ وَٱلنُّورُ ﴿ ﴾ (٢)
  - ﴿ لَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلْأُولَى وَٱلْآخِرَةِ وَلَهُ ٱلْحُكْمُ وَ لِلَّذِهِ تُرْجَعُونَ ۞ ﴾ (٣).

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، شفيع الأمة وفرطها على الحوض (٤) ، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلم تسليماً كثيراً .

أما بعد . .

فيا أيها المسلمون ؛ أوصيكم وإياي بتقوى الله تعالى ، ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهُ عَلَيْهُ ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهُ عَ يَجْعَل لَهُ مُغْرَجًا ﴾ وَمَرْزُوقَهُ مِنْ حَبْثُ لَا يَحْتَسِبُ ۚ ﴾ (٥)

أيها المسلمون : إننا نقرأ كتاب الله الكريم ، ونمر على ما فيه من النور والهدى ، والأمر والنهي ، والوعد والوعيد ، وما فيه من الأخبار الماضية

<sup>(</sup>۱) ألقيت يوم ۱/۱۰/۱۰هـ.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام : ١

<sup>(</sup>٣) سورة القصص : ٧٠

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى حديث عقبة بن عامر رضي الله عنه . أخرجه البخاري برقم ( ١٣٤٤ ) : ٣٠٩/٣ الفتح في هذا المعنى .

<sup>(</sup>٥) سورة الطلاق: ٢ - ٣

والأنباء المستقبلة ، ولكن الكثير يمر عليها مرا خفيفاً ، فلا يتدبر المعاني ولا يتأمل الحقائق ، ولا يتعقل المواعظ ولا ينتفع بها ، ولا يتأمل الوعد فيتشوق إليه ، وما هذا إلا لقسوة القلوب وغفلتها وإعراضها عن كتابها وغفلتها عن مصيرها وتراكم الذنوب عليها ، فقست القلوب فهي كالحجارة أو أشد قسوة . فالقلوب يتلى عليها القرآن وتسمع القرآن فلا تتأثر بعظمته وهيبته .

فتعال أخي المسلم نتلو هذه الآيات من آخر سورة الزمر ونتأمل معانيها ونستحضر عظمة الله وقدرته فيها ، فلعل الله أن يفتح بصائرنا لفهمها وأن يرقق قلوبنا بما اشتملت عليه من الهول العظيم والوعد الصادق .

ٱلْجَنَّةِ حَبْثُ نَشَأَةً فَيْعُمَ أَجُرُ الْعَلَمِلِينَ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة الزمر : ٦٧ – ٧٤

## ﴿ وَتَرَى الْمَلَيْكَةَ حَآفِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِيْسَيِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِم ۗ وَقَضِى بَيْنَهُم بِالْمَقِي وَيَرَبُ الْعَالِمِينَ ۞ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ لِلْلَهِ رَبِّ الْعَالِمِينَ ۞ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ وَقَضِى بَيْنَهُم

فما قدَّر الله حق قدره من ذهب إلى قبور الأولياء والصالحين ويقدِّم لها القرابين ويطلب منها المدد وقضاء الحوائج مثل نجاح الأولاد وتسهيل الولادة أو الحفظ من الأعداء أو كشف الغمة . وما قدر الله حق قدره من أنكر رسالة محمد عَلَيْهِ ولا من أشرك مع الله غيره ، والله يقيض الأرض ويطوى السماء بيمينه ، فكل شيء تحت قهره وخاضع لإرادته ، بيده مفاتيح الأمور ، وله مقاليد السموات والأرض (٢) ، يؤتي الملك من يشاء وينزع الملك من يشاء وينزع الملك من يشاء ويغز مَن يشاء ويذل مَن يشاء ويؤل مَن يشاء ويذل مَن يشاء ويذل مَن يشاء ويؤل مَن يشاء ويؤل مَن يشاء ويؤل مِن يشاء ويؤل مِن يشاء ويؤل مَن يشاء ويؤل مَن يشاء ويؤل مَن يشاء ويؤل مِن يشا

وأخبر أن كل ما في الوجود دليل على قدرته ووحدانيته واختصاصه وحده بالعبادة ، وأنه ما يكفر بآيات الله إلا الخاسرون ، وما يشرك به إلا الجاهلون ، وأن الهداية لعباد الله وإخلاصها لله نعمة كبرى يجب شكرها ، كما أخبر سبحانه في الآيات السابقة عن قدرته على الخلق والإيجاد واستحقاقه للعبودية الخالصة ونهيه عن الشرك وأنه محبط للعمل أخبر تبارك وتعالى عن قدرته يوم القيامة ، بما هو أعظم مما نشاهده من آثار قدرته وآيات عظمته ، كما بين قدرته على إفناء الخلق وبعثهم وإرجاعهم إليه ، فليس ذلك يؤوده ولا يمسه بلغوب ، إنما يأمر إسرافيل بالنفخ في الصور النفخة الأولى ، فيفنى جميع العالم إلا من شاء الله ، ثم يأمره بالنفخ فيه مرة أخرى فإذا هم قيام إلى الحشر ينظرون ، أحياء بعد الفناء خاشعة أبصارهم ترهقهم ذلة . خوف وفزع وهم وغم ، والصور قرن ينفخ فيه إلا أنه كبير عظيم يسمعه كل الخلائق

<sup>(</sup>١) سورة الزمر : ٧٥

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ٦٣ من سورة الزمر .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٢٦ من سورة آل عمران .

فتصعق ، والنفخة الأولى هي الراجفة ، والنفخة الثانية هي الرادفة . روى الترمذي عن أبي سعيد الحدري قال : قال رسول الله ﷺ : « كيف أنعم وصاحب الصور قد التقحه وأصغى سمعه وحنى جبهته ينتظر متى يؤمر » . قالوا : يا رسول الله ؛ وما تأمرنا ، قال : « قولوا : حسبنا الله ونعم الوكيل » ، ويشفع صلى الله عليه وسلم للفصل بين الناس فيظهر فضله على جميع الخلائق فهو أول شفيع صلى الله عليه وسلم .

﴿ وأشرقت الأرض بنور ربها ووضع الكتاب ﴾ - أي كتاب الأعمال - ﴿ وجيء بالنبيين ﴾ يشهدون على أممهم والشهداء من الملائكة الحفظة والجوارح ، فيشهد الأنبياء على أممهم بأنهم بلّغوهم ، وتشهد الملائكة بما سمعت ودوّنت في الصحف ، وتشهد الأرض بما عُمِل عليها ، وتشهد الجوارح بما فعلت (١) .

و وقُضي بينهم بالحق > - أي بالعدل والإنصاف وجوزي كلُّ بعمله وسيق الذين جحدوا بآيات الله ونعمه وأشركوا معه غيره إلى جهنم جماعات يُدَعون إليها دعاً ، كل صنف مع جنسه وكل عاص مع مثله ، فتستقبلهم الملائكة بالتوبيخ والتقريع فاعترفوا بذنوبهم ، ﴿ فَسُحَقًا لِأَصَحَبِ السَّعِيرِ اللهُ ﴿ ٢) ، وأخبر جَلَّ وعلا عن المؤمنين الذين هم من خشية ربهم مشفقون ، يساقون على النجائب وفدا إلى الجنة جماعة بعد جماعة ، المقربون ، ثم الأبرار ، ثم الذين يلونهم ، كل طائفة مع مَن يناسبها ، الأنبياء مع الأنبياء ، والصديقون مع الصديقون ، فإذا وصلوا إليها وجدوا أبوابها مع الصديقين ، والشهداء مع الشهداء ، فإذا وصلوا إليها وجدوا أبوابها

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الآية ٢١ من سورة فصلت ، ونحو هذا القول المبارك القرآني أخرج ابن أبي حاتم في تفسيره ، كما عزاه في الدر المنثور : ٧/ ٣١٩ لفظاً موقوفاً على ابن عباس رضي الله عنه بهذا المعنى .

<sup>(</sup>٢) سورة المُلك : ١١

مغلقة ، فيشفع لهم خاتم النبيين ﷺ في دخولها فيقرع باب الجنة فيقول الحازن : من أنت ؟ فيقول : « محمد » فيقول : بك أمرت ألا أفتح لأحد قبلك . فأول زمرة تدخل الجنة على صورة القمر ليلة البدر نوراً وبهاءاً ، والذين يلونهم على ضوء أشد الكواكب . لا يبولون ولا يتغوطون ولا يتفلون ولا يتمخطون ، أخلاقهم على خُلُق رجل واحد ، على صورة أبيهم آدم ستون ذراعاً في السماء ، رشحهم المسك وأزواجهم الحور فهو - صلى الله عليه وسلم - أول من يقرع باب الجنة فيفتح له ، فتجيبهم الملائكة بالبشر والسرور ، فيحصل لهم كمال الفرح والحبور : ﴿ سَكَمُ عَلَيْكَ مُعْمَ طِبْتُمْ فَادَّفُوهُا والسرور ، فيحصل لهم كمال الفرح والحبور : ﴿ سَكَمُ عَلَيْكَ مُعْمَ طِبْتُمْ فَادَّفُوهَا

ولما دخل أهل الجنة منازلهم ودخل أهل النار منازلهم أخبر سبحانه عن الملائكة والعرش: ﴿ وَتَرَى ٱلْمَلَتِ كَةَ مَآفِينَ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرْشِ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ الملائكة والعرش: ﴿ وَتَرَى ٱلْمَلَتِ كَةَ مَآفِينِ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرْشِ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّ أَلْعَالَمِينَ فَيْ ﴾ (٢) ، فهو سبحانه عني عن خلقه وعن طاعتهم ولكن يجزي كل عامل بما عمل ﴿ وَمَارَبُكَ عَنِي عَنْ خَلْقَهُ وعن طاعتهم ولكن يجزي كل عامل بما عمل ﴿ وَمَارَبُكَ بِظُلَدُمِ لِلْقَهِ يَدِي ﴾ (٣) .

وما قدر الله حق قدره مَن أشرك بالله واتبع هواه ، وما عرف الله حق المعرفة من لجأ إلى قبور الأنبياء والصالحين يطلب منهم المدد وقضاء الحوائج ، وما آمن بالله حق الإيمان من علَّق آماله بغير الله من الأحياء والأموات ، وما آمن برسول الله ﷺ إيماناً صادقاً مَن عصى أمره وخالف نهيه ، وما صدَّق بوعد الله ووعيده مَن جاهر الله بالمعاصى .

<sup>(</sup>١) سورة الزمر : ٧٣

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر: ٧٥

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت : ٤٦

فاتقوا الله عباد الله ، والجأوا إلى الله وحده في جميع أموركم ، واستحضروا عظمته وقدرته في جميع أحوالكم ، واطلبوا منه وحده قضاء حوائجكم ، فهو قاضى الحاجات وهو مجيب الدعوات ، وكل من سواه فقير إليه لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً إلا ما شاء الله (١) .

اللَّهم اشرح صدورنا للإيمان ، وافتح بصائرنا لقبول الحق ، وثبتا على طاعتك وطاعة رسولك ﷺ .

اللَّهم بارك لنا في القرآن العظيم ، وانفعنا بما فيه من الآيات والذكر الحكيم . أقول قولي هذا وأستغفر الله العظيم لي ولكم ولَجميع المسلمين من كل ذنب ، فاستغفروه إنه هو الغفور الرحيم .

(١) إشارة إلى الآية ١٨٨ من سورة الأعراف .

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيم

#### ما دُوِّن في كتب البدع دسائس من أعداء الإسلام

( الخطبة الثانية )

الْحَمْدُ يَقِوا لَذِى أَنزَلَ عَلَى عَبْدِ وَالْكِئنَبُ وَلَمْ يَجْعَلُ لَمُ عِرَجًا ١٠٠٠

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فاوصيكم بتقوى الله تعالى ﴿ وَمَن يَنِّي اللّهَ يَجْعَل اللّهُ مِن اللّهِ وإياكم - أن الموت قد تخطاكم إلى غيركم وسيتخطى غيركم إليكم فخذوا حذركم ، الكيس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت ، والعاجز من اتبع نفسه هواها وتمنى على الله الأماني (٣) ، فحاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا ، وزنوها قبل أن توزنوا ، وتأهبوا للعرض الأكبر على الله فإنكم على أفعالكم مُحاسبون وبأعمالكم مجزيون ، وعلى تفريطكم نادمون ، فرسيَعُكُمُ الذِينَ ظَلُمُوا أَنَّ مُنقَلِب يَنقَلِبُونَ ﴿ وَسَيَعْكُمُ الذِينَ ظَلُمُوا أَنَّ مُنقَلِب يَنقَلِبُونَ ﴿ وَسَالًا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ على أفعالكم مُحاسبون وبأعمالكم مجزيون ، وعلى تفريطكم نادمون ،

<sup>(</sup>١) سورة الكهف : ١

<sup>(</sup>٢) سورة الطلاق : ٤

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء : ٢٢٧

<sup>(</sup>٤) جزء من حديث شداد بن أوس رضي الله عنه ، أخرجه أحمد في المسند : ٤/ ١٢٤ ، والترمذي في جامعه وابن ماجه في سننه ، وفي إسناده أبو بكر بن أبي مويم وهو ضعيف ، انظر الجامع للترمذي برقم ( ٢٤٦١ ) في صفة القيامة ، وابن ماجه في السنن برقم ( ٤٢٦٠ ) : الزهد .

بكتاب الله وسُنَّة رسوله ﷺ ، ولا تغتروا بما دُوِّن في كتب البدع والتضليل فإنها من دسائس اليهود والنصارى وأتباعهم المضلِّين .

وصلُّوا على البشير النذير .

﴿ إِنَّالَلَةً وَمَلَتِهِ كَنَهُ. يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ اَمَنُواْصَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ۞ ﴾ (١)

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب : ٥٦

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## ۲۹ – تفسير الآية ( ۷۲ ) من سورة الأحزاب (۱) جميع الحقوق والعقود والعهود أمانات

( الخطبة الأولى )

﴿ الْمُحَمَّدُ يَقِوْمَهُ الْمُعَلِّمِ الْمُعَلِّمِ وَ الْمُعَلِّمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ وَلَهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ وحده لا شريك له ، الملك الحق المبين .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله تركنا على المحجة البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها إلا هالك (٣) .

صلى الله عليه وسلم وعلى آله وصحبه وأتباعهم بإحسان إلى الدين .

أما بعد . .

فتأملوا أيها المسلمون هذه الآية من آخر سورة الأحزاب : ﴿ إِنَا عَرَضْنَا الْأَمَانَةُ عَلَى السَّمُواتُ وَالْأَرْضُ وَالْجِبَالُ فَأَبِينَ أَنْ يَحْمَلُنُهَا وَأَشْفَقَنَ مِنْهَا وَحَمَلُهَا الْإِنْسَانُ ، إِنْهُ كَانَ ظُلُوماً جَهُولاً ﴾ .

قال المفسرون : إن الله تعالى لما خلق الخلق عرض الأمانة على السموات والأرض والجبال (٤) ، فقيل لهن : هل تحملن الأمانة ولكنَّ الفضل والكرامة

القيت في ۲/۲/۳۹۳۱ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفَّاتحة ، آية : ٢

 <sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث العرباض بن سارية رضي الله عنه ، ابن ماجه في السنن برقم
 (٤٣) ، حسن إسناده عن طريق الشواهد ، ومنها حديث أبي الدرداء برقم (٥) .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية ٧٢ من سورة الأحزاب .

والثوابُ في الجنة ؟ قلن : يا رب ؛ إننا لا نطيق هذا الأمر وليس بنا قوة ، ولكنّا لك مطيعين ولك سامعين لا نعصينك في شيء أمرتنا به ، ثم قرّب آدم فقال له : أتحمل الأمانة وترعاها حق رعايتها ؟ فقال آدم : وما لي عندك ؟ قال : يا آدم ؛ إن أحسنت وأطعت ورعيت الأمانة فلك عندي الفضل والكرامة وحسن الثواب في الجنة ، وإن عصيت ولم ترعها حق رعايتها وأسأت ، فإني معذبك ومعاقبك ومنزلك النار ، قال : رضيت يا رب ، قال الله تعالى : حملتكها . وهذا معنى قوله تعالى : ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَى ٱلسَّهُورَتِ حملتكها . وهذا معنى قوله تعالى : ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْإِنسَانُ ﴾ (١) .

فهذه الأمانة التي حملتها أيها الإنسان وهى التكليف فيها فضل عظيم وأجرٍ كبير ، ونعيم مقيم لمن وفقه الله ورعاها حق رعايتها ، وفيه خطر كبير وذل وهوان وعذاب أليم لمن ضيَّعها ولم يؤد حقها ولم يرعها حق رعايتها .

عباد الله : ما هذه الأمانة التي حُمِّلنا إياها وأدينا العهد على الوفاء بها والإحسان فيها ؟ إنها اسم جامع لفعُل المأمور شرعاً وترك المحظور شرعاً . . إنها التكليف ، فهناك أمانة عند العبد لربه ، وأمانة عند العبد لدينه ونبيه محمد وأمانة بين العبد ونفسه ، وأمانة بين المسلم وأخيه المسلم ، وبين الزوج وزوجه ، وبين الجار وجاره و، بين الوالد وولده .

وقد أوضح الله تعالى في كتابه المبين وعلى لسان نبيه الكريم جميع الأمانات التي يجب الوفاء بها بياناً شافياً ، بياناً واضحاً لا إشكال فيه ولا غموض فالأمانة التي لله تعالى : هي الإيمان به وبربوبيته وألوهيته ، وعبادتُه وحده لا شريك له على وفق ما شرعه رسول الله ﷺ : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِلْنَ وَٱلْإِنسَ إِلّا لِيمَانُهُم مِن رَنْقِ وَمَا أُريدُأُن يُطْعِمُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِلْنَ وَالْإِنسَ إِلّا لِيمَّدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب : ٧٢

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات : ٥٦ - ٥٧

الله تعالى علينا العهد والميثاق بذلك حينما خلقنا ، كما قال سبحانه : ﴿ وَإِذْ أَخَذَرَبُكَ مِنْ بَنِي ٓءَادَمَ مِن ظُهُورِهِرْ ذُرِّيَّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَيِّكُمْ ۚ وَإِذْ أَخَذَرَبُكُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَيِّكُمْ أَلَقَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ

ولا زال هذا العهد يتجدد عند المسلم في كل يوم وليلة ويتكرر في كل صلاة يصليها : ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ (٢) ، فيجب أداء هذه الأمانة والوفاء بهذا العهد بامتثال أوامر الله واجتناب نواهيه .

حق الإسلام على المسلم أمانة ، فيجب على كل مسلم أن يتعلم أصول دينه وأن يعرف من دينه ما يقوِّم به عبادته ويُعرِّفه بربه ، وأن يكون داعياً لدينه بعمله وقوله وأخلاقه .

حق الرسول ﷺ على أمته الإيمان بأنه عبد الله ورسوله ، وطاعته فيما أمر ، وتصديقه فيما أخبر ، واجتناب ما نهى عنه وزجر (٣) .

حق المسلم على المسلم ، المسلم أخ المسلم لا يظلمه ولا يسلمه ولا يخذله  $^{(2)}$  .

حق الجار على جاره ينصح له ويحفظ سره ولا يخفره ولا يسوءه ، لا يؤمن من لا يأمن جاره بوائقه (٦) .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: ١٧٢

 <sup>(</sup>۲) سورة الفاتحة : ٥

<sup>(</sup>٣) هذا كلام شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى في كتاب « التوحيد » له . .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، أخرجه مسلم في الصحيح برقم ( ٢٥٨٠ ) : البر والصلة .

<sup>(</sup>٥) هو نفس هذا الحديث : مسلم في الصحيح برقم ( ٢٥٨٠ ) ، والبغوي في شرح السُنَّة ( ٣٥٤٩ ) .

<sup>(</sup>٦) البخاري برقم ( ٦٠١٦ ) الأدب ، باب : ٢٩ ، باب : إثم مَن لا يأمن جاره بوائقه ، من حديث أبي شريح رضي الله عنه .

حق النفس على الإنسان أمانة ، ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّنْهَا ۞ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنْهَا ﴾ (١) .

فالسمع والبصر والفؤاد وسائر الأعضاء والحواس في الإنسان كلها أمانة عنده ، فلا يستعملها إلا في طاعة الله ، ولا يوجهها إلا لما أحل الله ويحفظها عن الوقوع في محارم الله ﴿ إِنَّ ٱلْسَمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَكُلُّ أُولَيَهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴾ (٢) . وقال صلى الله عليه وسلم : « وهل يكب الناس في النار على وجوههم - أو قال : على مناخرهم - إلا حصائد ألسنتهم » (٣) .

الأولاد أمانة عند أبويهما يجب تعليمهم أمور دينهم وتعريفهم بخالقهم وتربيتهم تربية إسلامية صحيحة ، ما من مولود إلا ويولد على الفطرة فأبواه يُهوِّدانه أو يُنصِّرانه أو يُمجِّسانه (٥) .

<sup>(</sup>١) سورة الشمس : ٩ - ١٠

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء : ٣٦

 <sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه ، أحمد في المسند : ٢٣١/٥ ،
 وإسناده حسن إن شاء الله تعالى وابن ماجه برقم ( ٣٩٧٣ ) الفتن باب : ١٢

<sup>(</sup>٤) سورة النساء : ٢٠ - ٢١

<sup>(</sup>٥) البخاري : الفتح : ٢٦/١١ ، ومسلم في الصحيح حديث رقم ( ٢٦٥٨ ) : القدر كلاهما من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

التلميذ أمانة عند المدرس يحرص على تعليمه وتفهيمه والرفق به وتنمية أفكاره ، وتوسيع أفقه بالأفكار الإسلامية الطيبة ، وترغيبه في الأخلاق الفاضلة والشيم القيمة ، والعادات الحسنة ، وتحذيره من الأفكار الضالة المسمومة ، والتيارات الإلحادية المذمومة « كلكم راع ، وكلكم مسئول عن رعيته » (١) .

والمال عند الغني وديعة يجب عليه أن يؤدي حق الله فيه لأهله : ﴿ وَمَاتُوهُم مِن مَّالِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ فيه لأهله : ﴿ وَأَنفِقُواْ مِنْ الرَّفَانَكُمُ مِن مَّلِ الْنَالْفِ الْمَوْتُ الْمَوْتُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ على أن يكون كسبه من طريق حلال ، وأن تكون مصارفه في مصارف الحلال .

الوظيفة أمانة عند الموظف ، يجب النصح لها والقيام بواجبها وأداءُ عملها الذي أسند إليه بنصح وإخلاص وجد واجتهاد ، وأن يلاطف أرباب المصالح وأهل الحاجات وأن يتواضع لهم ، فإنما جعل لمساعدتهم والقيام بأعمالهم .

الصدق في المعاملات أمانة بين المتبايعين ، فيحرم الكذب والغش والخداع « مَن غشنا فليس منا » (٥) ، المكيال والميزان والمقياس أمانة ، فلا

<sup>(</sup>١) البخاري : الأحكام : ١١١/١٣ ، ومسلم برقم ( ١٨٢٩ ) الأمارة من حديث ابن عمر رضى الله عنهما .

<sup>(</sup>٢) سورة النور : ٣٣

<sup>(</sup>۳) سورة المنافقون : ۱۰

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى حديث ابن مسعود رضي الله عنه ، الترمذي : في الجائح القسامة حديث رقم ( ٢٤١٦ ) وبرقم ( ٢٤١٧ ) ، وإن هذين الإسنادين بهما يصح الحديث الأول من حديث ابن مسعود ، والثاني من حديث أبي برزة الأسلمي رضي الله عنهما . (٥) أخرجه أبو داود (٣٤٥٢) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه وإسناده صحيح .

يجوز بخس الكيل وتطفيف الميزان أو نقص المقياس ﴿ وَيُلِّ لِلْمُطَفِّفِينَ ۖ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

الشهادة بالحقوق أمانة تَؤدَى وقت طلبها بدون زيادة ولا نقصان ﴿ ومن وَمَن يَكُنُهُ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَن يَكُنُهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

وهكذا جميع الحقوق والعقود والعهود أمانات يجب أداؤها وحفظها ورعايتها .

فاتقوا الله عباد الله ، وأدَّوا أماناتكم ولا تخفروا ذممكم ، ولا تخونوا عهودكم ، فإنها مسجلة عليكم في دواوينكم ، والله مطلع عليكم يعلم خائنة الأعين وما تخفى الصدور (٣) .

﴿ يَنَا يُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا عَنُونُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ وَتَخُونُواْ اَمَنَئَتِكُمْ وَاَنتُمْ تَعْسَلَمُونَ

#### ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا أَمُوا لُكُمْ وَأَوْلَا كُمْ فِتْ نَدُّواْتَ اللَّهَ عِندَهُ وَأَجْرُ عَظِيدٌ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ (٤) .

اللُّهم أعنا على أداء الأمانة ، ووفقنا لرعايتها حق الرعاية .

اللَّهم أفض علينا من هدايتك وتوفيقك ، ومُنَّ علينا بكرمك وإحسانك ، وعمنا بمغفرتك ورضوانك .

اللَّهم بارك لنا في القرآن العظيم وانفعنا بما فيه من الآيات والذكر الحكيم . أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم ولجميع المسلمين من كل ذنب ، فاستغفروه إنه هو الغفور الرحيم .

恭 恭

<sup>(</sup>١) سؤرة المطففين : ١ - ٣

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٢٨٣

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ١٩ من سورة غافر .

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال : ٢٧ - ٢٨

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيم

#### انتهاز الفرص

( الخطبة الثانية )

الحمد لله الذي ﴿ لَهُ ٱلْحَمْدُفِى ٱلْأُولَىٰ وَٱلْآخِرَةِ وَلَهُ ٱلْحُكُمُ وَالِتَيْهِ تُرْجَعُونَ ۞ (١)

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، صلَّى الله عليه وعلى آله وأصحابه وأتباعهم بإحسان وسلم تسليماً كثيراً .

أما بعد . .

فيا أيها الناس: اتقوا الله تعالى حق التقوى ، وتزودوا من دنياكم لآخرتكم ، وخذوا من صحتكم لمرضكم ، ومن فراغكم لشغلكم ، ومن غناكم لفقركم ، ومن أمنكم لخوفكم ، ومن محياكم لمماتكم ، ومن قدرتكم لعجزكم ، ومن عزكم لذلكم ، ومن فرحكم لحزنكم . فإن الأمور لا تدوم على وتيرة واحدة ، فكثيراً ما تتغير الأحوال بضدها ، وتلك الأيام نداولها بين الناس (٢) واسألوا الله العون والهداية والتوفيق والسداد ، فكل الأمور بيده وليس بيد العبد إلا فعل الأسباب . فأكثروا من دعائه واستغفاره والالتجاء إليه ، وتقرّبوا إلى الله بطاعته وطاعة رسوله على البشير النذير .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) سورة القصص : ۷۰

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ١٤٠ من سورة آل عمران .

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## ۳۰ – تفسير الآية ( ۱۱ ) من سورة الحجرات (۱) التحذير من السخرية واللمز والتنابز

( الخطبة الأولى )

﴿ اَلْمُتُمُدُونِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له . ﴿ خَلْقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِيرِ ۞ ثُرِّجَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلَالَةِ مِن مَّآءِ مَّهِ يَنِ ۞ ﴾ (٤) ، ﴿ أَوَلَمْ يَرَا لَإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَخَمِسِيمٌ مُّبِينٌ ۞ ﴾ (٥)

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله الصادق الأمين .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فإنَ من شأن القرآن الكريم أن يُكُوِّن أمة مسلمة ذاتَ خُلُق رفيع ، وأن

<sup>(</sup>١) ألقيت يوم ٢٩/ ١٤٠٧/٦ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

 <sup>(</sup>٣) إشارة إلى دعاء النبي ﷺ في هذا المعنى ، أخرجه أحمد في المسند : ٤/٤ وهو من حديث عبد الله بن الزبير رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٤) سورة السجدة : ٧ - ٨

<sup>(</sup>٥) سورة يس : ٧٧

ينشيء مجتمعاً إسلامياً له أخلاق سامية وآدابٌ عالية ، إنه يربي الشخصية المسلمة على المُثُل العليا والإحساس المرهف بمشاعر الآخرين ، إنه يصفي القلوب ، وينظف المشاعر ، ويصون الألسُن ، ويحترم الحقوق . فالقرآن معلم مربي ومُودِّب ، استمعوا لقوله تبارك وتعالى : ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يَسْخَرَقُومٌ مِّن قَوْمٍ عَسَى آن يَكُونُوا خَيْرا مِنْهُم وَلا فِيسَا مُعِن فِيسَا مَعْق آن يَكُنُ خَيْرا مِنْهُ وَلا فَلْمُ وَلا فِيسَا مُعْمَ الْمُسُوق بَعْدَا لَإِيمَنْ وَمَن لَمَ يَثُمُ الْمُسُوق بَعْدَا لَإِيمَنْ وَمَن لَمَ يَثُمَ الْمُسُوق بَعْدَا لَإِيمَنْ وَمَن لَمَ يَلُبُ

#### مَأْوَلَتِكَ مُمُ ٱلظَّالِمُونَ ١٠٠ ﴿ ١٠)

السخرية هي احتقار الناس والاستهزاء بهم ، وهي دليل الكبر كما قال صلى الله عليه وسلم : « الكبر بطر الحق وغمط الناس » ، واللمز هو القول بما يسوء الملموز ، أي لا تحقروا الناس ولا تتزيدوا عليهم ولا يطعن بعضكم على بعض ، والنبز : تُذكر اسم يسوء صاحبه ، وهي صفة مذمومة وخروج عن الشرع تخالف صفات المؤمنين .

إن القيم الظاهرة التي يراها بعض الناس في أنفسهم أو في أصدقائهم ليست هي الموازين الحقيقية التي يُعرف بها قدرُ الإنسان ومكانتُه عندَ الله ، فهناك قيم أخرى قد تكون خافية عليهم يعلمها الله وهي الموازين الحقيقية التي يجب أن يوزن بها العباد ، وأن يكون تقديرهم واحترامهم على موجبها ﴿إِنَّا أَحْرَمُكُمْ عِندَاللَّهِ أَنْقَدَكُمْ إِلَيِّ يَقُرِيكُمُ عِندَاللَّهُ أَنْ اللَّهُ عَلَى عَجمي الا عَندَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَجمي الا فضل لعربي على عجمي الا

<sup>(</sup>۱) سورة الحجرات : ۱۱

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات: ١٣

<sup>(</sup>٣) سورة سبأ : ٣٧

بالتقوى " (١) . « إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم " (٢) . ذكر القرطبي رحمه الله عند تفسير ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا يسخر قوم من قوم ﴾ . . . . الآية ما ملخصه : روي عبد الله بن عباس رضي الله عنهما أن رجلاً كان في أذنيه وقر " ، وكان يجلس إلى جنب النبي ﷺ إذا جلس ليستمع ما يقول ، فتأخر يوماً فلما جاء وجد الناس قد أخذوا مجالسهم ، فجعل يتخطاهم ويقول : تفسحوا ، حتى لم يبق بينه وبين الرسول ﷺ إلا رجل ، فقال : تفسح ، فقال الرجل : وجدت مجلساً فاجلس ، فغضب وقال : من هذا ؟ فقالوا : فلان ، فقال : ابن فلانة ؟ يعيره بأمه فنزلت : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا يَسْخَرُقُومٌ مِن قَوْمٍ ﴾ (٣) . . .

وروي أنها نزلت في أناس استهزؤوا بفقراء الصحابة مثل عمارِ وخباب وابن فُهيرة وبلال وسلمان وسالم مولي أبي حذيفة وغيرهم لِمَا رأوا من رثاثة حالهم .

<sup>(</sup>١) إشارة إلى ما عزاه السيوطي في الدر المنثور: ٧/ ٥٨٠ من حديث مرسل عن سعيد بن المسيب عن رسول الله ﷺ ، ومرفوعاً عن جابر رضي الله عنه ، أخرجه البيهقي ، وقد عزاه السيوطي أيضاً: ٧/ ٥٧٩

 <sup>(</sup>۲) إشارة إلى حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، مسلم في الصحيح : البر والصلة برقم ( خاص ۳۳ ) ، و( عام ٢٥٦٤ ) : ١٩٨٢ / ١٩٨٧ - ١٩٨٨ ، وأحمد في المسند : ٢٨٥/٢

<sup>(</sup>٣) نعم . . ذكر ذلك القرطبي في تفسيره : ٣٢٤/١٦ ، بدون عزو إلى أحد المخرجين ، وهكذا ذكره الإمام علي بن أحمد الواحدي ( المتوفي سنة ٤٦٨ هـ ) في المخرجين النزول ، ص ٣٦٣ ، ولم يعزه إلى أحد ولم يسق له إسناد البتّة ، ومع أنه مسند في جميع ما يورده من أسباب النزول ، وهكذا جزم الإمام ابن الجوزي في زاد المسير : ٧/ ٤٦٥ ، جازماً على أن الآية نزلت في ثابت بن قيس بن شماس رضي الله عنه ، ولم أقف عليه مسنداً . والله أعلم بصحته . . .

وقد اشتملت الآية على جانب من جوانب التربية الاجتماعية ، وحذرت من ثلاث صفات ، هي من رواسب الجاهلية ، وهي : السخرية ، واللمز ، والإسلام يحث على تأليف القلوب ويحذر من الخلاف .

فأما السخرية : فهي الاستهزاء بالمسلم واحتقاره وتنقيص قيمته عند الناس دون ذكر المعائب . ويكون ذلك إما بنظرة تدل على الازدراء والاحتقار ، أو بكلام يُنبيء عن الاستهزاء ، كأن يُذكر شخص في مجلس أو عند السلطان ، فيقول أحد الحضور : فلان ليس بشيء ، ولا يستحق الذكر ، ونحو ذلك من العبارات التي يُقصد منها صرف الأنظار عن ذلك الرجل والتقليلُ من قيمته حقداً وحسداً . وقد يكون ذلك المستهزأ منه أكرم عند الله وأقوى على العمل وأخلص من المستهزيء .

وأما اللمز: فهو العَيْب ، وهو الغيبة ، وبمعناه الهمز ، وهو ذكر عيوب المسلم: ﴿ وَمُلِّ لِحَكْلِ هُمَزَوْلُمْزَوْ ﴾ (٢) . قال ابن عباس : طعّان معياب . وسواء أكان ذلك في حضرة الملموز أو في غيبته ، وسواء أكان العيب موجوداً فيه حقيقة أو غير موجود (٣) .

روي مسلم في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : « أتدرون ما الغيبة » ؟ قالوا : الله ورسوله أعلم ، فقال : « ذكرك أخاك بما يكره » ، قيل : أرأيت إن كان في أخي ما أقول ؟ قال : « إن كان فيه ما تقول فقد بَهَتَه » (٤) .

<sup>(</sup>١) أورده السيوطي في الدر المنثور : ٧/ ٥٦٣ ، وعزاه إلى ابن أبي حاتم عن مقاتل ابن سليمان .

<sup>(</sup>٢) سورة الهمزة : ١

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي في الدر المنثور: ٨/ ٦٢٤ إلى ابن جرير الطبري في تفسيره عن ابن عباس رضى الله عنه .

 <sup>(</sup>٤) مسلم في الصحيح : البر والصلة ، حديث رقم ( خاص ٧٠ ) و( عام ٢٥٨٩ ) ،
 وهو من حديث أبي هريرة .

وروى الطبراني بسند جيد عن أبي الدرداء رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : « مَن دُكر امرءاً بشيء ليس فيه ليعيبه به حبسه الله في نار جهنم حتى يأتي بنفاد ما قال فيه » ، أي حتى يخرج مما قال ، ولا يستطيع الخروج (١) .

وأما النَّبْز : فهو ذكر المسلم بلقب سوء ، سواء أكان معنى اللقب موجوداً فيه أو غير موجود . قالت عائشة رضي الله عنها للنبي على الله عنها المنبي الله عنها المنبي الله عنها المنبع الله المسلاة والسلام : « لقد وأشارت بيدها ، يعني أنها قصيرة ) ، فقال عليه الصلاة والسلام : « لقد قُلتِ كلمة لو مزجت بماء البحر لمزجته » ( رواه أبو داود والترمذي ) (٢) .

ومن النّبْز المحرّم المعدود من الكبائر : قول المسلم لأخيه السلم : يا فاسق ، يا كافر ، يا يهودي ، يا نصراني . ففي الصحيح : « مَن قال لأخيه يا كافر ، فقد باء بها أحدهما ، إن كان كما قال وإلا رجعت عليه » (٣) .

ويحرم على المسلم أن يُعيِّر أخاه المسلم بذنب تاب منه ، ففي الأثر : " مَن عَيَّر مؤمناً بذنب تاب منه ، كان حقاً على الله أن يَبْتلِيه به ويفضحه فيه في

<sup>(</sup>١) أورده الهيثمي في المجمع : ٩٤/٨ ، وقال : رواه الطبراني في الأوسط عن شيخه مقدام بن داود وهو ضعيف .

قلت : أورده الذهبي في الميزان ، رقم الترجمة ( ٨٧٤٥ ) ، ثم قال عن النسائي أنه قال : ليس بثقة ، قلت : رواية مسلم فيها كفاية وزيادة . والله أعلم .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في المسند : ١٨٩/٦ من حديث عائشة رضي الله عنها ، والترمذي في جامعه برقم ( ٢٥٠١ ) ، كتاب ( صفة القيامة ) ، ثم قال : هذا حديث حسن صحيح ، وأبو داود : برقم ( ٤٨٧٥ ) .

<sup>(</sup>٣) البخاري : برقم ( ٦١٠٣ ) : الأدب ، باب ( ٧٣ ) ، وهو من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، ومسلم : الإيمان ( ١١١ ) .

الدنيا والآخرة » (١) ، وإن الأكل من جيفة حمار أهون من تعيير المسلم بذنب تاب منه . روى ابن حبان في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه في شأن الأسلمي الذي شهد على نفسه بالزنا أربع مرات فرجم ، فقال رجلان أحدهما للآخر : انظر إلى هذا الذي ستر الله عليه فلم يدع نفسه حتى رجم رجم الكلب ، فسمعهما رسول الله عليه أنهما مر بجيفة حمار شائل برجليه من النتن والعفن قال : ﴿ أين فلانٌ وفلانُ » ، فقالا : نحن يا رسول الله ، فقال : ﴿ كُلا من جيفة هذا الحمار » ، فقالا : ومن يأكل من هذا ؟ فقال صلى الله عليه وسلم : ﴿ ما نلتما من عرض هذا الرجل آنفا أشد من أكل هذه الجيفة ، فوالذي نفسي بيده إنه الآن في أنهار الجنة » (٢) .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، المسلم أخ المسلم لا يظلمه ولا يسلمه ولا يخذله (٣) ، كل المسلم على المسلم حرام : دمه وماله وعرضه (٤) ، فلا يجوز لأحد أن يستهزأ بأحد إذا رآه رث الحال ، أو ذا عاهة في بدنه ، أو مبتلي في دينه ، فلا يسخر الغني من الفقير ولا القوي من الضعيف ولا السوي من المعيب ولا الجميل من القبيح ولا الشاب من العجوز، فلعله يكون

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه . أخرجه الترمذي : برقم (۲۰۱۷ ) في صفة القيامة ، وقال : حسن غريب ، وله شاهد عند الترمذي (۲۰۰۸ ) من حديث وائلة بن الاسقع رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٢) ابن حبان في الصحيح كما في الموارد برقم ( ١٥١٣ ) ص ٣٦٣ ، وهو من حديث أبي هريرة رضي الله عنه بهذا اللفظ ، ثم قال في نهاية الحديث :

قلت لأبي هريرة في الصحيح بغير هذا السياق.

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، مسلم في الصحيح برقم (٣٠) : البر والصلة .

 <sup>(</sup>٤) هو نفس هذا الحديث الذي مضى الآن ، وقد أخرجه البغوي في شرح السُنَّة :
 ١٣-/١٣ برقم ( ٣٥٤٩ ) .

أخلص قلباً وأنقى ضميراً وأطهر سلوكاً ، فيظلم نفسه بتحقير من وقره الله والاستهزاء بمن عظمه الله . كما لا يجوز للضعيف أن يتطاول على القوي إذا رأى صبره وحلمه ، ولا يجوز للفقير أن يمد لسانه على الغني إذا لم يعطه فيتهمه بالكبر والشّع . وإنه من العجب أن يسب الإنسان نفسه وزوجته وأهل بيته ، فإذا هو يقول لابنه : يا بن الفاعل أو يابن المفعول فيه ويابن المفاعل ، أو يا فاعل في دينه ، ونحو ذلك من ألفاظ البذاءة والفحش وألقاب السوء والفجور .

فاتقوا الله أيها المؤمنون ، وتفهموا كتاب الله يهدكم للتي هي أقوم . اللَّهم بارك لنا في القرآن العظيم .

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### خطر الوشاية

( الخطبة الثانية )

﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (١).

اللَّهم لا نحصي ثناءً عليك أنت كما أثنيت على نفسك (٢).

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن اهتدى بهديه واتبع سبيله .

أما بعد . .

فإن الوشاية من أخطر الأمراض الاجتماعية ومن أقبح الخصال ، وهي السعي بين الناس بالفساد لإثارة الضغائن وتحريك الأحقاد ، فيأتي الواشي إلى هذا ويظهر أمامه بأنه صديق حميم فيأخذ ما عنده ، ثم يذهب إلى الآخر فيقول : قال فيك فلان كذا وكذا ويأخذ ما عنده ، ثم يذهب إلى الأول ، وهكذا حتى يثير غضب الناس على بعض . . هذه هي الحالقة التي تحلق الدين .

روى الإمام أحمد عن عبد الرحمن بن غَنْم يبلغ به النبي ﷺ : ﴿ خيار

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>۲) مسلم في الصحيح : الصلاة ، حديث رقم ( ۲۲۲ ) من حديث عائشةرضى الله عنها .

عباد الله الذين إذا رُؤُوا ذُكِرَ الله ، وشرار عباد الله المشاؤون بالنميمة المفرِّقون بين الأحبة الباغون للبرآء العش » (١) .

وعن أبي أمامة رضي الله عنه قال: مرّ النبي عَلَيْ في يوم شديد الحر نحو بقيع الغرقد ، قال: فكان الناس يمشون خلفه ، قال: فلما سمع صوت النعال وقر ذلك في نفسه فجلس حتى قدّمهم أمامه خشية أن يجد في نفسه شيئاً ، فلما مر ببقيع الغرقد إذا بقبرين قد دفنوا فيهما رجلين قال: فوقف النبي عَلَيْ ، فقال: « مَن دفنتم اليوم ههنا » ؟ قالوا: فلان وفلان ، قالوا: يا نبي الله وما ذاك ؟ قال: « أما أحدهما فكان لا يتنزه من اليول ، وأما الآخر فكان يمشي بالنميمة » ، وأخذ جريدة رطبة فشقها ثم جعلها على القبر ، قالوا: يا رسول الله ؛ لم فعلت هذا ؟ قال: « ليخفف عنهما » ، قالوا: يا رسول الله حتى متى هما يعذبان ؟ قال: « غيب لا يعلمه إلا الله عزّ وجَلّ » . ( عزاه المنذري إلى الإمام أحمد ) (٢) .

وروى ابن حبان في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : كنا نمشي مع رسول الله ﷺ فمررنا على قبرين ، فقام ، فقمنا معه ، فجعل لونه يتغير حتى رعد كُمُّ قميصه ، فقلنا : ما لك يا رسول الله ؟ فقال : ﴿ أما تسمعون ما أسمع » ؟ قلنا : وما ذاك يا نبي الله ؟ قال : ﴿ هذان رجلان يُعذّبان في

<sup>(</sup>١) الإمام أحمد في المسند : ٢٢٧/٤ من حديث عبد الرحمن بن غنم الأشعري رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٢) ونحو هذا من حديث ابن عباس رضي الله عنهما . البخاري برقم ( ١٣٦١ ) : الجنائز : ٣/ ٢٢٢ - ٢٢٣ الفتح ، وأما رواية أبي أمامة رضي الله عنه ، فقد أخرجها الإمام أحمد في المسند : ٥/ ٢٦٦ بهذا اللفظ والسياق الذي أورده فضيلة الخطيب رعاه الله تعالى ، وإسناده فيه علي بن زيد ، وفي المطبوعة يزيد وهو خطأ مطبعي محض . والله أعلم ، وعليّ بن زيد بن جدعان ضعيف من ناحية الحفظ وأنه يكتب حديثه .

قبورهما عذاباً شديداً من ذنب هيِّن » ، قلنا : فَبِم ذاك ؟ قال : « كان أحدهما لا يستنزه من البول ، وكان الآخر يؤذي الناس بلسانه ويمشي بينهم بالنميمة » ، فَدَعا بجريدتين من جرائد النخل ، فجعل على كل قبر واحدة ، قلنا : وهل ينفعهم ذلك ؟ قال : « لعله يخفف عنهما ما دامتا رطبتين » (١) .

فاتقوا الله أيها المسلمون . . إن بعض الناس يُحلى مجلسه بالوقوع في أعراض الناس ، وبعض الناس يتقرب بالغيبة والنميمة والوقوع في أعراض المسلمين .

راقبوا ربكم : ﴿ وَاتَّعُواْ يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ تُوَفِّ كُلُّ نَفْسِ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَبُونَ ﴿ ﴿ وَاتَّعُواْ يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ مَوَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللَّهُ اللَّهُ

﴿ إِنَّاللَّهُ وَمَلَيْهِ كَنَهُ رُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ صَلَّوا مَلْنَا فَهُ اللَّهِ عَالَى اللَّهُ اللَّهِ عَامَنُواْ صَلْحُواْ مَسْلِمُ اللَّهِ عَالْحَهُ ﴿ (٣) .

<sup>(</sup>۱) ابن حبان في صحيحه ، كما في الموارد برقم ( ٧٨٤ ) ص ١٩٩ ، وهو من حديث أبي هريرة رضي الله عنه وإسناده صحيح .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٢٨١

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب: ٥٦

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

# ٣١ - تفسير الآية (٥٨) من سورة الذاريات (١) ﴿ إِنَّ اللهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾

( الخطبة الأولى )

﴿ ٱلْحَـمَدُلِلَهِرَبِّٱلْمَاكِمِينَ ﴾ (٢) ، لك الحمد ربنا على جزيل عطائك ، ولك الحمد على قدسية ذاتك وعظمة جلالك .

وأشهد أنَّ لا إِلَه إِلا الله وحده لا شريك له ، فهو الذي خلق وفرق ، وهو الذي لطف ورزق ، وهو الذي بيده النفع والضرُّ ، وهو الذي يحيي ويميت ، منه المبتدي وإليه المنتهي (٣) .

وأشهد أنّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، أرسله رحمة للعالَمين (٤) ، بشيراً ونذيراً ، وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً (٥) .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك محمداً وعلى آله وأصحابه وأتباعه على ملَّته وحملة لواء دعوته إلى يوم الدين .

<sup>(</sup>١) ألقيت يوم ٢٨/ ١٠/ ١٤٠٩ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

 <sup>(</sup>٣) هذه المعاني كلها قد وردت في الكتاب والسنّة مجتمعة ومتفرقة في مواضع عديدة اختار منها قوله تعالى في سورة الفرقان : ﴿ ويعبدون من دون الله ما لا ينفعهم ولا يضرهم ، وكان الكافر على ربه ظهيراً ﴾ ( الآية : ٥٥ ) .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية ١٠٧ من سورة الأنبياء .

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى الآية ٤٦ من سورة الأحزاب .

أما بعد . .

فإذا تأملنا القرآن الكريم وجدناه يُركز على قاعدة أساسية هي الهدف لكل رسالة سماوية ، وهي الغاية من وجود الإنسان في هذه الحياة ، من قام بها وأدًاها على وجهها فقد حقق غاية وجوده ، ومن قصر فيها أو نكل عنها فقد أبطل غاية وجوده وصار عاطلاً بلا وظيفة .

إنها العُبُودية الخالصة لله . قال تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِّنَ وَٱلْإِنسَ اللهِ الْعَبُودِينَ مَا أُرِيدُ مَا مُعَارِينَ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ إِنَّ اللهَ هُوَ الرَّاقُ دُو ٱلْقُوْقِ اللهِ اللهِ مَا اللهُ مَن الاَقوال والاَفعال ، فمَن الاَعاجته إليهم ، والعبادة اسم لما يحبه الله من الاقوال والاَفعال ، فمَن أطاعه جازاه وأحسن الجزاء ، ومَن عصاه عاقبه بأشد العقاب .

فهذه هي وظيفة الإنسان التي من أجلها خُلِق ومن أجلها وُجِد في هذه الدنيا ، فيجب أن تكون حياة الإنسان وتصوره مبنية على هذه الوظيفة متجهة إليها ، فإن كل الرسالات السماوية جاءت لتحقيق هذه الوظيفة للإنسان . فجميع الرسل عليهم السلام في أولهم نوح إلى آخرهم محمد عليه كان أساس دعوتهم تذكير أممهم بهذه الوظيفة وتحقيق العبودية لله .

فهذا نُوح عليه الصلاة والسلام : ﴿ قَالَ يَنَقُرُمِ إِنِّ لَكُونَا يَرُمُينُ ۚ إِنَّ أَنَاعُهُ وَالْمَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) سورة الذارايات : ٥٦ - ٥٨

<sup>(</sup>۲) سورة نوح : ۲ – ۳

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف : ٥٩

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف : ٦٥

﴿ وَإِنَى مَدْمُودَ أَخَاهُمْ صَلِحًا قَالَ يَنَوْ مِ أَعْبُدُواْ اللهُ مَا لَكُمُ مِنْ إِلَهِ عَيْرُوُ ﴿ وَإِلَى مَدْبَ أَخَاهُمْ شَعْبَ أَقَالَ يَنَقُومِ أَعْبُدُواْ اللّهَ مَا لَكُمُ مِنْ إِلَاهِ عَنْدُوْ أَقَدَ جَاءَ تَحْمُ بَكِينَةٌ مِن دَيْرِكُمْ ﴿ (٢) ﴿ وَإِنْ هِمَ إِذَ قَالَ لِقَوْمِهِ أَعْبُدُوا اللّهَ وَاتَقُوهُ ذَلِكُمْ حَيْرٌ لَكُمْ إِن كَنتُ تَعْلَمُونَ ﴾ (٣) ، ﴿ وَإِنْ هِمَ إِنْ قَالَ اللّهُ وَاتَقُوهُ ذَلِكُمْ حَيْرٌ لَكُمْ إِن كَنتُ تَعْلَمُونَ ﴾ (٣) ، ﴿ وَإِنْ هِمَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا يُعْبُدُوا اللّهُ وَاللّهُ مِن يَعْمُ اللّهُ وَمَا وَنَهُ النّارُ وَمَا لِلظّالِمِينَ اللّهُ وَيَنْهُمْ مَنْ حَقَى اللّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَى اللّهُ وَمُنْهُمْ مَنْ حَقَى اللّهُ وَمَا وَنَهُ اللّهُ اللّهُ وَمَنْهُمْ مَنْ حَقَى اللّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا أَنْ اللّهُ وَمَا وَنَا لَا لَكُونُ وَمَا اللّهُ اللّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَى عَلَيْهِ الضَّلَا اللّهُ اللّهُ وَمَنْ مَلْكُونَ اللّهُ اللّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَى عَلَيْهِ الضَّلَالُهُ اللّهُ وَالْمُعَالِمِينَ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَى عَلَيْهِ الضَّلَالُهُ وَمَا أَنْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ مُن عَلَيْهُ اللّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَى عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَى عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ

فهي شاملة لكل ما يدخل تحت مسمى العبادة من الأقوال والأفعال والاعتقاد ، فكلها حق لله وحرام صرف شيء منها لغير الله ، حيا كان أو ميتا ، ولا تتَحَقَّق العبودية لله إلا بأمرين متلازمين ، الأول : الإيمان بأن هناك عبد ورب ، وأنه ليس في الوجود إلا رب واحد ، وما سواه عبيد له ، وأن الرب موصوف بصفات الكمال كما وصف نفسه ووصفه رسوله عليه ، وهذا هو توحيد المعرفة والإثبات ، وهو توحيد الربوبية والأسماء والصفات . بسم الله

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : ٧٣

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف : ٨٥

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت: ١٦

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة : ٧٢

<sup>(</sup>٥) سورة النحل : ٣٦

<sup>(</sup>٦) سورة الأنبياء : ٢٥

الرحمن الرحيم: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ۞ اللَّهُ الضَّكَدُ ۞ لَمْ يَكِذَ وَلَمْ يُولَدُ ۞ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ حَصُّفُوا أَحَدُ ۞ ﴿ (١) ، ﴿ لَيْسَكِينَ لِهِ مِنْ فَيَ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَعِيدُ ﴾ (٢).

والثاني : التوجُه إلى الله في حركة الجوارح وحركة الفؤاد ، والتجردُ من كل تصور آخر ومن كل أمر يخالف متقضى العبودية .

وهذا هو توحيد القصد والطلب ، وهو توحيد الألوهية . بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمَ ﴿ قُلْيَكَأَيُّهَا ٱلْكَيْفِرُونَ ۞ لَآأَعْبُدُمَّا اللهِ عَلَيْ وَكَ اللهِ وَلَآ أَنَّا اللهِ عَلَيْ وَلَا أَنَّا اللهِ عَلَيْهُ وَلَا أَنَّا عَالِدٌ مَّا عَبُدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ وَلَآ أَنَّا عَالِدٌ مَّا عَبَدَيْمُ وَلَى دِينِ ۞ ﴿ (٣) . وَلَا أَنْتُمْ عَلَيْدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ لَكُرْدِينَكُو وَلِي دِينِ ۞ ﴿ (٣) .

فبتحقق توحيد الربوبية والأسماء والصفات وتوحيد الألوهية يتحقق معنى العبادة . ومن واجبات العبادة أن تكون قيْمةُ الأعمال مستمدةً من بواعثها لا من نتائجها . فالإنسان مكلَّف بأداء العبادة وليس مكلَّفاً بنتائجها ، وإنما النتائج راجعة إلى قَدَر الله ومشيئته .

ومقتضى العبودية لله نبذُ الأنداد والأضداد والبراءةُ من كل عبودية لغير الله : ﴿ فَكَن يَكُمُنُرُ بِالطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنَ بِاللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَكَن يَكُمُنُرُ بِالطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنَ بِاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ وَكَنْ بِالطَّامُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) سورة الإخلاص كاملة .

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى: ۱۱

<sup>(</sup>٣) سورة الكافرون كاملة .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة : ٢٥٦

<sup>(</sup>٥) سورة الزخرف : ٢٦ – ٢٧

قال عدي بن حاتم رضي الله عنه: لسنا نعبدهم - أو قال: إنهم لم يعبدوهم - فقال رسول الله ﷺ: ﴿ بلى ، إنهم حرَّموا عليهم الحلال وأحلُوا لهم الحرام فاتبعوهم » ، فصارت طاعتهم في المعصية عبادة ، وبها اتخذوهم أرباباً (٢) ، فمن أطاع مخلوقاً في معصية الخالق فقد اتخذه رباً وعبده من دون الله (٣) .

فاتقوا الله أيها المسلمون . . ﴿ يَاأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْرَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَاللهِ المسلمون . . ﴿ وَاللَّهِ النَّاسُ اعْبُدُواْرَبَّكُمُ اللَّذِي خَلَقَكُمْ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالْ اللَّهُ اللَّالِمُلَّا اللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالِمُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّالِمُ اللَّالِمُ ا

هناك أنواع من العبادة تُصرف لغير الله في كثير من البلاد الإسلامية ولا مغير لها ولا منكر .

من ذلك : الركوع ، وهو ركن من أركان الصلاة مثلُ السجود ، فبعض

<sup>(</sup>١) سورة التوبة : ٣١

<sup>(</sup>٢) عزاه الإمام ابن كثير في تفسيره: ٣/ ٣٨٥ إلى الإمام أحمد في مسنده، والترمذي في جامعه، وابن جرير الطبري في تفسيره وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث ابن عمر رضي الله عنهما ، البخاري في الأحكام ، باب : السمع والطاعة للإمام : ١٨٣٩ /١٠ الفتح ، ومسلم في الإمارة حديث رقم ( ١٨٣٩ ) من هذا الوجه واللفظ .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة : ٢١

الناس إذا قابل أحداً يحترمه أو له فضل عليه ركع له ركوعاً جُزئياً أو كلياً ، كما هو المُشاهَد من بعض الخدم ومن بعض الممثلين إذا خرج على الجمهور ، وقد يكون القصد التحية لكنها عبادة لله لا تصرف لغير الله ولا يُحييَّ بها .

ومن ذلك الطواف ، فهو عبادة لله وقُربة يُطاف حول الكعبة المشرفة ، ومن شعائر الإسلام فلا يجوز أن يطوف أحد بضريح أو تمثال أو نَصَب .

ومن ذلك طلب النجاح ، أو طلب الهداية للأولاد ، أو طلب الولد ، أو طلب الولد ، أو طلب المدد والغوث ، أو طلب تفريج لهم والغم والكرب ، وغير ذلك من أنواع العبادة ، أو طلب الحاجات التي لا يقدر عليها إلا الله . لا يجوز طلبها من أحد غير الله ، كائناً من كان لأنها دعاء والدعاء مخ العبادة (١) ، وحرام صرف العبادة لغير الله .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، تناصحوا فيما بينكم ، وتعاونوا على البر والتقوى (٢) ، ولا تأخذنكم المجاملات إلى عدم المبالات وترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر .

﴿ لُمِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَغِي إِسْرَةِ مِلَ عَلَى لِيسَانِ دَاوُدَ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَعَ ذَالِكَ بِمَا عَصُواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ۞ كَانُواْ لَا يَتَنَاهُوْنَ عَنْ مُنكَرِفَعَلُوهُ ۚ لَيِنْسَ مَا كَانُواْ يَغْمَلُونَ ۞ ﴾ (٣)

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث أنس بن مالك رضي الله عنه ، الترمذي في جامعه كتاب « الدعاء » برقم ( ٣٣٧١ ) ، وفي إسناده ضعف ، وله شاهد قوي ، أخرجه الترمذي في التفسير حديث رقم ( ٢٩٦٩ ) ، وهو من حديث النعمان من بشير رضي الله عنه بلفظ : « الدعاء هو العبادة » ، وإسناده صحيح ، وقال الترمذي : حديث حسن صحيح .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ٢ من سورة المائدة .

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة : ٧٨ – ٧٩

اللُّهم بارك لنا في القرآن العظيم .

اللَّهم أعِّنا على شكرك وعلى ذكرك وحسن عبادتك (١) ، وألهمنا رشدنا ، وقنا شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا .

اللَّهم رد المسلمين إليك ردا جميلاً ، واهدهم سُبُل السلام ، واغفر لنا ولجميع المسلمين إنك أنت الغفور الرحيم .

\* 4

<sup>(</sup>١) إشارة إلى دعاء النبي ﷺ ، أخرجه أحمد في المسند : ٢٩٩/٥ من حديث معاذ ابن جبل رضي الله عنه ، وإسناده صحيح ، وعزاه السيوطي في الدر : ٣٦٩/١ إلى أحمد ، وأبو داود والنسائي من معاذ .

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### الرد على مَن زعم أن للأولياء تصرفاً بعد الممات

( الخطبة الثانية )

﴿ ٱلْحَمْدُيلَةِ رَبِّ ٱلْمَكْلِيكَ ﴾ (١) ، تفرَّد بتصريف هذا الكون في أولاه وأخراه .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ، ليس له شبيه ولا نظير ولا ند له ولا وزير ، لا يشغله شأن عن شأن ولا كبيرٌ عن صغير .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، تركنا على المحجة ليلها كنهارها لا يزيغ عنها إلا هالك (٢) .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فقد ذكر عالم من علماء الأحناف رحمه الله في كتاب له نفيس ، دافع فيه عن الإيمان والتوحيد ، سماه : « الرد على مَن ادَّعى أن للأولياء تصرفات في

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث العرباض بن سارية رضي الله عنه ، أخرجه الإمام أحمد في المسند : ١٢٦/٤ ، وابن ماجه في السنن برقم ( ١٤٣ ) المقدمة ، وله شاهد من حديث أبي الدرداء رضي الله عنه ، ابن ماجه في مقدمة السنن برقم ( ٢٥ ) ، وإسنداهما حسن .

الحياة وبعد الممات على سبيل الكرامات »، ومما قال فيه: قد ظهر الآن فيما بين المسلمين جماعات يدَّعون أن للأولياء تصرفات بحياتهم وبعد مماتهم ، ويستغاث بهم في الشدائد والبليات ، وبهممهم تُكشف المهمات ، فيأتون قبورهم وينادونهم في قضاء الحاجات ، مستدلين أن ذلك منهم كرامات ، وقالوا : منهم أبدال ونقباء وأوتاد ونجباء ، وسبعون وسبعة ، وأربعون وأربعون وأربعة ، والقطب هو الغوث للناس ، وعليه المدد بلا التباس (١) ، وجوروا لهم الذبائح والندور ، وأثبتوا لهم فيها الأجور .

قال : وهذا كلام فيه تفريط وإفراط ، بل فيه الهلاك الأبدي والعذاب السرمدي ، لما فيه من روائح الشرك المحقق ومصادمة الكتاب العزيز المصدَّق ، ومخالفة لعقائد الأئمة وما اجتمعت عليه الأمة ، وفي التنزيل : ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيِّ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصَلِهِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيِّ لَهُ اللهُ لَكُونُ مِنْ يَسَلِيلُ الْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ مَا تَوَلَّى وَنُصَلِهِ مَا لَوَ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ وَسُلَمَ مَعِيمًا ﴿ (٢) .

ثم أخذ رحمه الله برد تلك المقالة فقرة فقرة من كتاب الله وسُنَّة رسوله ﷺ لا يتسع لذكره المقام ، فيرجى ممن أحب أن يطمئن أن يراجع ذلك الكتاب وأمثاله من كتب أهل السُنَّة والجماعة ليعرف الأمر على حقيقته ، وليُكشف تلبيس إبليس وجنوده .

اللُّهم أرنا الحق حقاً وارزقنا اتباعه ، وأرنا الباطل باطلاً وارزقنا اجتنابه .

<sup>(</sup>١) إشارة إلى ما ذكره الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد في ترجمة محمد بن علي ابن جعفر أبي بكر الكتاني: ٣/ ٧٥ ، وردي عليه في التصوف: ١/ ٥٢٥

<sup>(</sup>٢) سورة النساء : ١١٥

اللَّهم إنَّا نعوذ بك من مضلات الأهواء ومن زَيْغ الآراء ، ومن سوء الاقتداء .

إخوتي في الله: لقد أمرنا الله بأمر بدأ فيه بنفسه ، فقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَمَلَيْهِ كَنَّ مُكْنَدُ مُكَلَّ اللَّهِ عَلَى النَّبِيِّ يَكَأَيُّهَا الَّذِيكِ هَامَنُواْ مَهَ لُواْعَلَيْهِ وَسَلِّمُواْتَسْلِيمًا ﴿ (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سُورة الأحزاب: ٥٦

# ٣٢ - تفسير الآية ( ٢٠) من سورة الحديد (١) ﴿ اعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعبٌ ولَهُوٌ .... ﴾

( الخطبة الأولى )

﴿ اَلْمَـُنُدُولِةِ رَبِيَ الْمُعَلِّدِينَ۞ ﴾ (٢) ، له ملك السموات والأرض يحيي ويميت وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ، هو الأول والآخر ، والظاهر والباطن ، وهو بكل شيء عليم .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده وسوله ، بلَّغ رسالة ربه ونصح لأمته وجاهد في الله حق جهاده .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك سيدنا وحبيبنا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن اهتدى بهديه واتبع سبيله .

أما بعد . .

فحين تقاس الدنيا بمقاييسها وتوزن بموازينها تظهر في الحس وتبدو في العين أمراً عظيماً ضخماً هائلاً ، ولكنها حين تقاس بمقاييس الشريعة وتوزن بموازين الآخرة تبدو شيئاً زهيداً تافها حقيراً ، وها هو الذي خلق الدنيا وخلق الآخرة يضع الدنيا في كفه والآخرة في الكفة الثانية ويخبرنا عن نتيجة الوزن ورقم الميزان .

<sup>(</sup>١) ألقيت يوم ١٦/٧/٨٦ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

قال تعالى : ﴿ اَعْلَمُواْ اَنَّمَا الْخَيَوْةُ الدُّنِيَ الْمِبُّ وَلَمْوُّ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ البَّنَكُمُ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمْوَلِ وَالْأَوْلَةِ لَكُمْ لَكُمْ اللَّهُ الْكُفَارَ نَبَالُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَنَّهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ عُطَنَمًا وَالْأَمْوَلِ وَالْأَوْلَ اللَّهُ مُصَفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَنَمًا وَفِي الْآخِرَةِ عَذَابُ شَكِيدًا وَمَغْفِرَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَنُ وَمَا الْخَيَوْةُ الدُّنْيَ إَلَا مَنْعُ اللَّهُ وَلَيْ وَلَا اللَّهُ وَرَضْوَنَ وَمَا الْخَيَوْةُ الدُّنْيَ إَلَا مَنْعُ اللَّهُ الْفُرُودِ نَ ﴾ (١) .

وصف حقيقي واقعي لهذه الحياة ، فكل ما يستفيده أهل الدنيا والمجتهدون لطلبها خمس خصال : لعب ، ولهو ، وزينة ، وتفاخر ، وتكاثر . فالعلب : فعْلُ الصبيان الذين يُتْعِبون أنفسهم ثم تنقضي تلك المتاعب من غير فائدة .

واللهو: فعل الشبان ، والغالب أن عاقبته الخسران والحسرة ، وذلك أنه تمضي أجزاء من الحياة وكميات من المال في سبيل لذة انتهت وانقضت فتُحس النفس بفقد المال وذهاب الزمان ، ولا رصيد فتكون الحسرة والندم .

وقال ابن كثير ( ٣١٣/٤) : هكذا الحياة الدنيا تكون أولا شابة ثم تكهل ، ثم تكون عجوزاً شمطاء ، والإنسان يكون كذلك في أول عمره وعنفوان شبابه غضاً طرياً لين الأعطاف بهي المنظر ، ثم يشرع في الكهولة فتتغير طباعه وتفقد بعض قواه ، ثم يكبر فيكون شيخاً كبيراً ضعيف القوى قليل الحركة .

والمراد من الزينة ، إما لتحسين القبيح ، أو لتكميل الناقص ، أو لتقوية النفس وإعجاب الآخرين ، فإذا كان عاقبة البناء الخراب ومآل الإنسان الفناء ، فلا تنفع الوسائل والاشتغال بها عن المآل ، وأمَّا التفاخر فإمَّا بالنسب كما يفعله أهل العصبية الجاهلية ، وإما بالقدرة والقوة والعساكر كما تفعله الدول الغالية المستعمرة ، وكلها أعراض زائلة ، وزينة المؤمن إيمان بربه وعمل صالح وبر وإحسان وخُلُقٌ كريم .

وأما « التكاثر في الأموال والأولاد » فكما قال ابن عباس <sup>(٢)</sup> رضي الله

<sup>(</sup>١) سورة الحديد : ٢٠

<sup>(</sup>۲) الرازي: ۲۳۳/۲۹

عنهما : يجمع المال في سخط الله ، ويتباهى به على أولياء الله ، ويصرفه في سخط الله ، فهو ظلمات بعضها فوق بعض .

فإذا كانت حقيقة الدنيا لا تخرج عن هذه الصفات الخمس ، فيجب على العاقل أن لا تشغله الدنيا عن الآخرة وأن يعطي الدنيا على أنها متاع ، وأن يعمل للآخرة على أنها جزاء وقرار ، وأن المجتهد في عمارة الآخرة ويجعل الدنيا وسيلة لا غاية ، وطريقاً لا منتهى ، وعوناً لا هدفاً ، فالغاية في الآخرة والمنتهي إلى المولى . والهدف النجاة ﴿ فَمَن نُحْنَحَ عَنِ ٱلنّارِ وَٱدّ خِلَ ٱلْجَنّاةُ وَالنّاهِ وَالله عنه لعمّار (٢) : لا تحزن على الدنيا فإن الدنيا ستة أشياء : مأكول ، ومشروب ، وملبوس ، ومشموم ، ومركوب ، ومنكوح . فأحسن طعامها العسل وهو بزقة ذباب ، وأكثر شرابها الماء ويستوي فيه جميع الحيوان ، وأفضل ملبوسها الديباج وهو نسيج دودة ، وأفضل مشمومها المسك وهو دم فأرة ، وأفضل مركوبها الفرس وعليها تقتل وأفضل مشمومها المنكوح فالنساء وهو معلوم .

والمثل المحسوس لهذه الدنيا قوله تعالى : ﴿ كَمْتُلِغَيْنِ أَجَبَ الْكُفّارَنَانُهُ مُمْ مَضْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطْمًا ﴾ (٣) مثل رائع للدنيا كمثل نبات الأرض ، فكما أن الزرع يُعجب الفلاحين الذين يُغطون الحب بالتراب ويعملون لإصلاحه ويحرصون على تنميته ، ينبت ويزهو ثم يَصْفر ويجف ويكون هشيماً تذروه الرياح ، فكذلك الدنيا تُعجب الكافرين بالله وبرسالاته يركنون إليها ويعملون من أجلها وحدها ، ويجعلونها غاية ومنتهى وهدفا ، يركنون إليها ويعملون من أجلها وحدها ، ويجعلونها غاية ومنتهى وهدفا ، فلا يرون سعادة سوى سعادة الدنيا ، ثم يزولون عنها أو تزول عنهم ،

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : ١٨٥

<sup>(</sup>٢) القرطبي : ١٧/ ٢٥٥

<sup>(</sup>٣) سورة الحديد : ٢٠

وشريط الحياة كلّها ينتهى بهذه الصورة المشاهدة للنبات ، ينتهي إلى اللذة الزائلة ، فإذا أراد الإنسان أن يعرف نفسه فلينظر إلى النبات ينبت من البذر فتراه يظهر ضعيفاً رقيقاً ، ثم يقوي ويشتد حتى يتكامل فيعود إلى النقص والذّيُّبُول والضعف حتى يجف وييبس وتتقطع أجزاؤه فتذروه الرياح . هكذا الإنسان ينبت من بذرة في حرثه ، ينمو كما تنمو بصيلات النبات ، ثم يخرج ضعيفاً ثم يقوى شيئاً فشيئاً حتى يشتد ، ثم يأخذ في النقص والضعف ، هذا إذا طالت به الحياة والمآل إلى الموت ، ثم يكون حطاماً ورفاتاً ﴿ وَمِنكُم مَن يُرَدُّ إِلَى الموت ، ثم يكون حطاماً ورفاتاً ﴿ وَمِنكُم مَن يُرَدُّ إِلَى المُوت ، ثم يكون حطاماً ورفاتاً ﴿ وَمِنكُم مَن يُرَدُّ إِلَى المُوت ، ثم يعود كالطفل ضعيف القوى ، ضعيف الحواس ، ضعيف الإحساس ، ضعيف المقاومة ﴿ الله الذي خلقكم من ضعف ثم جعل من بعد ضعف قوة ثم جعل من بعد قوة ضعفاً وشيبة ، يخلق ما يشاء ، وهو العليم القدير ﴾ (٢) .

هذا شأن الدينا وحقيقتُها ، أما الآخرة فشأنها عظيم تستحق أن يُحسب لها ألف حساب ، وأن يُنظر إليها نظرات جد وعمل ، وأن يُستعد لها ، فهي باقية أبداً لا تزول ولا تفنى وليس لها منتهى ، إما عقاب دائم ، وإما ثواب ونعيم مقيم .

وفي الآخرة عذاب شديد لمن كفر بالله ورسالاته ، وألهته دنياه عن آخرته ، واتخذ الدنيا غاية وهدفاً ونسى آخرته ومآله .

وقوله : ﴿ ومغفرةٌ من الله ورضوان ﴾ لمن آمن بالله وعرف حقيقة الدنيا وجعلها وسيلة ومتاعاً وعوناً على رحلة الحياة ومتاعاً إلى منتهاه .

وقوله : ﴿ وما الحَياة الدنيا إلا متاع الغرور ﴾ يغتر بها مَن ركن إليها وجعل حبه لها وبغضه من أجلها ، ويوالي للدنيا ويعادي للدنيا ، واشتغل بها

<sup>(</sup>١) سورة الحج : ٥

<sup>(</sup>٢) سورة الروم : ٥٤

عن طلب الآخرة . قال سعيد بن جبير رحمه الله تعالى : الدنيا متاع الغرور إذا ألهتك عن طلب الآخرة ، أما إذا دعتك إلى طلب رضوان الله وطلب الآخرة فنعْمَ الوسيلة .

روى البخاري رحمه الله بسنده عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال : أخذ رسول الله عليه بمنكبي (١) ، فقال : «كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل » . وكان ابن عمر رضي الله عنهما يقول : «إذا أمسيت فلا تنتظر الصباح ، وإذا أصبحت فلا تنتظر المساء ، وخذ من صحتك لمرضك ومن حياتك لموتك » . قال ابن رجب رحمه الله : هذا الحديث أصل في قصر الأمل في الدنيا ، فإن المؤمن لا ينبغي له أن يتخذ الدنيا وطناً ومسكناً ، فيطمئن فيها ، ولكن ينبغي أن يكون فيها كأنه على جناح سفر يعبيء جهازه للرحيل . قال مؤمن آل فرعون : ﴿ إِنَّ هَا هَا ذِو اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَنَا مَثَا عَا مثلي ومثل للرحيل . قال مؤمن آل فرعون : ﴿ إِنَّ هَا هَا ذِو اللَّهُ وللدنيا ، إنما مثلي ومثل الدنيا كمثل راكب قال في ظل شجرة ثم راح وتركها » .

اتقوا الله أيها المؤمنون ، إن الإسلام حين يقلل من شأن الدنيا ويحقر أمرها ، لا يقصد بذلك أن يُحرِّم المسلم على نفسه ما أحل الله من الطيبات ، ولا أن يترك ما علَّمه الله من الصناعات ، ولا أن يكون في مؤخرة الركب مغلوباً على أمره ، ولا أن يترك الدنيا لأعداء الله يعيشُون فيها كيف شاءوا ويستعبدون بها خلق الله .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري : الرقاق ، باب : قول النبي ﷺ : « كن في الدنيا كأنك غريب » ( ٦٤١٦ ) ، والبيهقي : ٣٦٩ /٣ ، وابن المبارك في الزهد : ١٣٠ ، والقضاعي في مسند الشهاب ( ٦٤٤ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٦٩٨ ) .

<sup>(</sup>٢) سورة غافر ، آية : ٣٩

إنما يقصد تصحيح المفاهيم وتقويم المقاييس والاستعلاء على غرور المتاع الزائل وعلى جاذبيته للنفوس .

الإسلام يريد أن يكون له الأمر والنهي لإقامة العدل ورفع الظلم وحفظ الحقوق وصيانة الكرامات ، فمن استعمل هذه الدنيا في طاعة الله ، في الجهاد في سبيل الله والدعوة إلى الله وإلى كتابه وسُنَّة رسوله عَلَيْ ، والبر والإحسان إلى المحتاجين ، فالدنيا له منَّة ونعمة .

أما مَن صرفها في طاعة الشيطان وفي معاصي الرحمن واستبعاد خلق المنان وقهر المساكين والاستيلاء بها على المستضعفين وإيذاء المؤمنين ، فهي له عار ونار ونقمة ومذمة . فاتقوا الله أيها المسلمون .

اللَّهم لا تجعل الدنيا أكبر همنا ولا مبلغ علمنا ولا إلى النار مصيرنا ولا تُسلِّط علينا بذنوبنا مَن لا يرحمنا .

اللَّهم أصلح لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا ، ودنيانا التي فيها معاشنا ، وآخرتنا التي إليها معادنا .

اللَّهم ارحم في الدنيا غربتنا ، وارحم في القبور وحشتنا ، وارحم موقفنا بين يديك ، واغفر لنا ولآبائنا وأمهاتنا ولجميع المسلمين ، إنك أنت الغفور الرحيم .

#### المؤمن في الدنيا كالمسافر

( الخطبة الثانية )

﴿ الْعَسَدُ لِنَهِ رَبِ الْعَسَلَمِينَ ۞ الرَّحُسُ الرَّحِيدِ ۞ ﴾ (١) .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فأوصيكم وإياي بتقوى الله ، واعلموا أن الدنيا ليست بدار قرار ، إنما كتب الله عليها الفناء وكتب على أهلها الظعن منها ، فكم من عامِرٍ مُتْقَن عن قليل يَخْرُب ، وكم من مقيم مغتبط عما قليل يظعن .

فأحسنوا رحمكم الله منها الرحلة بأحسن ما يحضركم من النقلة ، وتزوَّدوا فإن خير الزاد التقوى .

وإذا لم تكن الدنيا للمؤمن دار إقامة ولا وطناً ، فينبغي أن تكون حاله فيها على أحد حالين ، إما أن يكون كأنه غريبٌ مقيم في دار غربة ، همّه التزود

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢ - ٣

للرجوع إلى وطنه ، أو يكون كأنه مسافراً غير مقيم يسير ليله ونهاره إلى بلد إقامته .

فاحذروا التنافس في الدنيا والركون إليها ، فإنها حلوة خضرة ، فما أضحكت ساعة إلا وأبكت أياماً ، خذوا متاعكم منها على حذر فلا تغرَّنكم الحياة الدنيا ولا يغرَّنكم بالله الغرور .

﴿ إِنَّاللَّهُ وَمَلَتِهِ كَنَهُ مُعَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا الَّذِيكَ وَامَنُواْ مَسَلُواْ عَلَيْهِ وَسَلِمُواْ تَسْلِيمًا ۞ (١)

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب : ٥٦٠

## ۳۳ - تفسير الآية ( ۲۰) من سورة الحديد (۱) العـــدل

( الخطبة الأولى )

﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (٢) ، أنزل الكتاب والميزان ليقوم الناس القسط (٣) .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ، ﴿ وَٱلسَّمَآءَرَفَعُهَاوَوَضَعَ ٱلْمِيزَانَ ﴾ (٤)

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله أرسله رحمة للعالَمين (٥) وبشرى للمتقين (7) ، وهدى ورحمة للمحسنين (7) .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه الذين اهتدوا بهَدْيه واتبعوا النور الذي أُنزل معه (٨) ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الذين .

<sup>(</sup>١) ألقيت يوم

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

ـ(٣) إشارة إلى الآية ٢٥ من سورة الحديد .

<sup>(</sup>٤) سورة الرحمن : ٧

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى الآية ١٠٧ من سورة الأنبياء .

<sup>(</sup>٦) هذا منتزع من قوله تعالى في الآية ٢ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٧) إشارة إلى الآية ٣ من سورة لقمان .

<sup>(</sup>٨) إشارة إلى الآية ١٥٧ من سورة الأعراف .

أما بعد . .

فأوصيكم وإياي بتقوى الله ، اتقوا ربكم فإنه يراكم ويعلم سركم وجهركم ، ويعلم ما تكتمون (١) .

وذلك لأن مدار التكليف على أمرين ، أحدُهما : فعل ما ينبغي فعله من الأقوال والأفعال والاعتقاد .

والثاني : ترك ما ينبغي تركه من الأقوال والأفعال والاعتقاد .

ولا يُعرف هذان الأمران إلا بالكتاب الذي أنزله الله . ولا تُعرف مطابقة الأعمال للكتاب إلا بالميزان والمقارنة ، فليس كل الناس يعمل بالكتاب ، وليس كلهم يرضى بالحق والعدل ، فلا بد إذا من قوة تحمل الناس على فعل المأمور ، وتردعهم عن الاقتراب من الممنوع ، لا بد من سلطان يردع المتمرد على الكتاب ويرد الشارد عن العدل ، ويوقظ الغافل والنائم وينشط الكسلان ، فإصلاح البشر يرتكز على هذه الثلاثة : الكتاب ، والميزان ، والقوة في الحديد .

<sup>(</sup>١) إشارة إلى معنى قوله تعالى في الآية ٣ من سورة الأنعام .

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى: ١٧

<sup>(</sup>٣) سورة الحديد : ٢٥

<sup>(</sup>٤) هو نفس هذه الآية - الآية ٢٥ من سورة الحديد .

ويتضح ذلك جلياً من سيرة النبي ﷺ ، فقد مكث ثلاثة عشر عاماً في مكة تنزُّل عليه الآيات والدلائل على صدق نبوته ووجوب اتباعه ، فلم يستجب له إلا القليل ، فلما هاجر إلى المدينة ونشطت الدعوة ووجدت مأمناً تتابع التشريع بالعدل والحق .

فلما فتحت مكة وقويت شوكة الإسلام دخل الناس في دين الله أفواجا (١) ، وهكذا دعوة كل الرسل من أولهم نوح عليه السلام إلى آخرهم نبيّنا محمد ﷺ ترتكز على الكتاب والميزان والقوة .

قال تعالى: ﴿ لَقَدَّ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئَنِبَ وَٱلْمِيزَابَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْفِيسِلِيَّةُ وَمَنكَفِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ مَن يَصُرُهُ, وَيُعْلَمُ ٱللَّهُ مَن يَصُرُهُ, وَرُسُلَهُ, بِالْغَيْبِ إِنَّ ٱللَّهَ قَوِئُ عَزِيزٌ رَبِي ﴾ (٢).

قال الحافظ ابن كثير رحمه الله: « البينات المعجزات والحُجَج الباهرات ، والكتاب هو النقل الصِّدق ، والميزان هو العدل » ، كما قاله مجاهد وقتادة وغيرهما ، « وهو الحق الذي تشهد به العقولُ الصحيحة المستقيمةُ المخالفةُ للرّاء السقيمة .

والقسط: هو العدل ، وهو اتباع الرسل فيما أخبروا به وطاعتهم بما أمروا به ، فإن الذي جاءوا به هو الحق ليس وراءه حق ، كما قال تعالى : ﴿ وَتَمَّتَكُلِمَتُكُرِيِّكَ صِدِّقًا وَعَدَلًا ۚ ﴾ (٣) ، أيْ صدقاً في الأخبار وعدلاً في الأوامر ، والحديدُ : رادع لمن أبى الحق وعاند بعد قيام الحُجَّة عليه .

وقال في التفسير الكبير عن ابن عباس رضي الله عنهما : نزل آدم ومعه

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الآية ٣ من سورة النصر .

<sup>(</sup>۲) سورة الحديد : ۲۵

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام : ١٢٥

خمسة أشياء من الحديد: السندان ، والكلبتان ، والمقمعة ، والمطرقة ، والإبرة (١) ، وذلك أن مصالح الناس إما أصول وإما فروع ، فالأصول أربعة: الزراعة ، والحياكة ، وبناء البيوت ، والسلطنة . وذلك لأن الإنسان محتاج إلى طعام يأكله وثوب يلبسه وبناء يكنه وسلطان يقيم العدل ويمنع الظلم .

والإنسان مدني بالطبع ، فلا تتم مصلحته إلا عند اجتماع عدد من أبناء جنسه يشتغل كل واحد منهم بعمل خاص ، فينتظم من الكل مصالح الكل ، وذلك الانتظام يفضي إلى المزاحمة ، ولا بد من حكم يدفع ضرر البعض عن البعض ، وذلك هو السلطان ، فمصالح البشر ترتكز على هذه الأربعة وكلها تحتاج إلى الحديد (٢).

وآية الحديد وأمثالها ، كالآية التي في سورة البقرة (٣) ، تدل على أن جميع الرسالات السماوية واحدة في قواعدها وأصولها .

فكل الرسالات جاءت لتقرر ميزانآ ثابتآ ترجع إليه البَشرية لتنظيم حياتها

<sup>(</sup>١) ذكر الإمام ابن كثير في البداية والنهاية : ١/ ٨٠ نقلاً عن ابن عساكر بإسناده عن أنس بن مالك رضي الله عنه مرفوعاً : « أن الله تعالى علم آدم من ضمن الأشياء الحياكة ، وعلمه أن ينسج » .

<sup>(</sup>٢) هذه العناصر أساسية أصلية ، ولا يقوم مجتمع إنساني إلا عليها ، ولذلك أنزل الله تعالى الحديد من السماء ، وذلك عن طريق الماء الذي يختلط بتلك الأرض التي وضع الله تعالى فيها عنصر الحديد ، ثم يمتزجان فيما بينهما بتلك الصفة العجيبة التي اطلع عليها من اطلع من القدماء الحكماء وغيرهم ، وهكذا جميع المعادن الموجودة الجامدة والسائلة في الأرض أساس تكوينها الماء النازل من السماء بقدرة الله تعالى ، ولذا قال تعالى في سورة الواقعة مشيراً إلى الماء : ﴿ أأنتم أنزلتموه من المزن أم نحن المنزلون \* تعالى في شورة الواقعة مشيراً إلى الماء : شم ذكر النار ، (الآيات : ٦٩ – ٧٣) .

 <sup>(</sup>٣) إشارة إلى قوله تعالى في سورة البقرة : ﴿ كَانَ النَّاسِ أَمَةُ وَاحْدَةً فَبَعْثُ اللهُ النَّبِينِ مَبشرينِ وَمَنذَرِينَ وَأَنزَلَ مَعْهُمُ الْكُتَابِ بِالْحَقِ ﴾ ( الآية : ٢١٣ ) .

وإصلاح معادها ، ولتقويم الأعمال والأحداث والسلوك والمناهج وحمايتها من اضطراب الأهواء ، ومن اختلاف الأمزجة ومن تصادم المصالح والمنافع .

فقد جاءت الرسالات لتقيم ميزاناً عادلاً لا يحابي أحداً ، لأنه يزن بالحق الذي أنزل من عند الله ، ولا يحيف مع أحد فالذي أنزله أحكم الحاكمين ، الذي قامت السموات والأرض بعدله ، وميزان الله هو العدل والحق وهو الضمان الوحيد للبشرية من العواصف والاضطرابات التي تهوي بها في مكان سحيق في معترك الأهواء ، ومضطرب العواطف ومصطخب المنافسة وحب الذات .

فبغير ميزان الله وبغير كتاب الله لا يهتدي الناس إلى العدل والحق ، وبغير سلطان الإسلام الذي شرعه الله لا يرجع المتمرد ولا ينتهي المعاند ولا يخضع المكابر .

ولو اهتدى بعض الناس إلى العدل زمناً بغير كتاب الله وميزانه لم يلبث في أيديهم ميزانه ما دامت تضطرب في رياح الجهالات والأهواء .

ولو رجع بعض الناس إلى العدل لإصلاح دنياهم بدون إيمان بالله وبدون احتساب ما عند الله وبدون ربط الأمور بمالكها وخالقها ، لم يكن لهم ثواب ولا إعانة ولا نصر من الله لأن عملهم لم يكن من أجل الله ﴿ وَلِيَعْلَمَ اللهُ مَن يَعُمُوهُ وَرُسُلُهُ وَ بِالْفَيْتِ إِنَّالَةَ فَرِيَّ عَزِيزٌ ٢٠٠٠ ﴾ (١)

اللَّهم بارك لنا في القرآن العظيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) سورة الحديد : ٢٥

#### يجب على المسلمين الرجوع إلى كتاب الله

( الخطبة الثانية )

﴿ ٱلْعَكَنَدُ يَقُونَتِ ٱلْمُسَلِّدِينَ ۞ ٱلتَّحْسَنِ ٱلتَّحِيدِ ۞ ﴾ (١).

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ، بِفَضْلِه اهتدى المهتدون وبعدله ضلَّ الضَّالون .

وأشهد أنَّ سيدنا محمداً عبده ورسوله ، جعل الله النصر والعزة لمن أطاعه ، وجعل الذلة والصغار على مَن خالف أمره .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فاتقوا الله عباد الله ، وتأملوا واقع العالم الآن ، لما انصرف الناس عن كتاب الله وتركوا ميزان الله وغاب القرآن عن ميدان الحياة ، اختلت الموازين واضطربت المقاييس ، فنرى العالم في عناء وشقاء وتضارب في الاتجاه والآراء ، يخاف بعضهم بعضا ، ويمقت بعضهم بعضا ، ويتربص بعضهم الدوائر ببعض ، ذلك لأنهم تركوا كتاب الله ورجعوا إلى جاهلية شر من الحاهلية الأولى، فصار القوي يأكل الضعيف بلا رحمة ، والخيرات تُسلب من أهلها بلا شفقة ، والأرض تؤخذ من مُلاًكها ويشرد أهلها ، وصارت القوة تسير

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢ - ٣ مع البسملة وأنها أول آية من السورة . . . .

بغير هُدى ، تتوجه إلى تدمير العالَم وإتلاف البَشر وإفساد الأرض والهواء ، ﴿ نَسُوا اللَّهَ فَأَنسَهُمْ أَنفُسَهُمْ ﴿ فَسُوا اللَّهَ فَأَنسَهُمْ أَنفُسَهُمْ ﴿ فَسُوا اللَّهَ فَأَنسَهُمْ أَنفُسُهُمْ ﴿ فَسُوا أَنهم جزء من هذا العالَم ، يصيبهم ما أصابه ويضرُهم ما يُضر به .

فاتقوا الله أيها الناس ، لا بد من تصحيح المقاييس ، لا بد من التفريق بين الحق والباطل ، وبين العدل والظلم ، وبين النافع والضار ، وليس ذلك إلا في كتاب الله ، ولا تُصحَّح المقاييس إلا بميزان الله .

أيها المؤمنون : ﴿ إِنَّالَةَ وَمَلَتَهِكَنَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَكَأَيُّهَا الَّذِيكَ مَا اللهِ عَلَى النَّبِيِّ يَكَأَيُّهَا الَّذِيكَ مَا اللهُ عَلَى النَّبِي مَا اللهُ عَلَى اللهُ الل

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة التوبة : ٦٧

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر : ١٩

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب: ٥٦

## ٣٤ - تفسير الآية (١) من سورة المجادلة (١) حكم الظهار

( الخطبة الأولى )

﴿ ٱلْحَمَّدُيلَةِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ (٢) ، ﴿ لَيْسَكَمِثْلِهِ ، شَى يُّ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ (٣) .

وأشهد أنْ لا إِلَه إِلا الله وحده لا شريك له ، مستوِ على عرشه <sup>(٤)</sup> ، وكل العالَم في قبضته <sup>(٥)</sup> ، يسمع ويرى <sup>(٦)</sup> ، لا يشغله شأن عن شأن ، ولا حال عن حال ، ولا لغة عن لغة .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، أعرف الناس بربه ، وأخشاهم لخالقه ، وأرحمهم بأمته .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان ، حتى الوردَ على حوضه .

<sup>(</sup>١) ألقيت في ٢٥/ ٧/ ٩ ١٤٠٩ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة: ٢

<sup>(</sup>۳) سورة الشورى : ۱۱

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى قوله تعالى في كتابه في سبعة مواضع ، ومنها الآية ٢ من سورة الرعد ، والآية ٥ في سورة طه .

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى الآية ١٧ من سورة الزمر .

<sup>(</sup>٦) إشارة إلى قوله تعالى وإلى معناه في الآية ٤٦ من سورة طه .

أما بعد . .

فإن سورةً من سُور القرآن الكريم ، ذلك الكتابُ الذي تَتجاوب جنبات الوجود لكل كلمة من كلماته ، وهي تتنزل من الملأ الأعلى على قلب محمد على لله يشغله تدبيرُ هذا الكون ، ولا رعاية هذا الخلق عن سماع شكوى امرأة من عامة المسلمين ، تلك المرأة التي تَغُضُ صوتَها عند رسول الله على وتخبره بما قال زوجها وتجادلُه وتشتكي إلى الله (١) ، وكانت أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها وعن أبيها في جانب البيت قريبةً منها ولا تسمع أكثر كلامها (١) .

ولكن الله تعالى يراها وهو عال على خلقه مستو على عرشه يسمع كلامها وشكواها من فوق سبع سموات ، فاستجاب لندائها ونزل حُكمه في قضيتها وأعطاها حقها ورسم للمسلمين الطريق السوي لمثل مشكلتها ، وأشعر الأمة المسلمة بأن الله تعالى معهم في كل لحظة من لحظات حياتهم ، وأنه حاضر شئونهم كبيرها وصغيرها ، معتن بمشكلاتهم ، مستجيب لدعواتهم رحيم بأزماتهم ، وهو الكبير المتعال ، وهو الغني الحميد .

روى الإمام أحمد رحمه الله بسنده عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها وعن أبيها قالت : الحمد لله الذي وسع سمعه الأصوات ، لقد جاءت المجادِلة إلى النبي ﷺ تكلمه وأنا في ناحية البيت ما أسمع ما تقول فأنزل الله :

<sup>(</sup>١) إشارة إلى سورة المجادلة ، آية : ١

﴿ قَدْسَمِعَ اللَّهُ قُولَ اللَّهِ مُحَدِدُكُ فِي زَوْجِهَا رَسَنَتَكِى إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ يَسَمَعُ تَحَاوُرُكُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَافْنِي شَبَابِي وَنَثُرَتُ لَهُ بَطْنِي ، حتى إذا وتقول : يَا رَسُولَ اللهِ ؟ أكلَ مَالِي وَأَفْنِي شَبَابِي وَنَثُرَتُ لَهُ بَطْنِي ، حتى إذا كُرُ سني وانقطع ولَدي ظَاهَرَ منى (٣) .

وزاد في التفسير الكبير وفي فتح القدير أن المجادلة قالت: يا رسول الله ؛ إن لي منه صبية صغاراً ، إن ضممتهم إليه ضاعوا وإن ضممتهم إلي جاعوا . ورسول الله ﷺ يقول: « ما عندي في أمرك شيء » (٤) - وفي رواية: قال لها « حَرُمْت عليه » ، فترفع رأسها إلى السماء وتقول له: اللّهم إني أشكو إليك ، فسمعها الحي القيوم الذي لا ينام ولا يغفُل عن شئون خلقه ، فأنزل على نبيه ﷺ الآيات الأربع من صدر سورة المجادلة فبشرها وتلاها عليها .

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴿ قَدْسَيِعَ اللَّهُ قُولَ الِّي تُجَدِلُكَ فِ زَوْجِهَا وَتَشْتَكِنَ اللهِ وَاللهُ يَسْمَعُ تَعَاوُرَكُمُ أَنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرُ ۞ الَّذِينَ يُطْبِهِ رُونَ مِنكُم مِن نِسَآبِهِ مَاهُ ۞ أُمَّهَ نَهِ وَاللهُ يَسْمُ عَمَّا وَانْهُمْ لَيَقُولُونَ مُن صَكَرًا مِنَ الْقَوْلُ وَزُونًا وَإِنَّ اللهَ لَمَفُولُ عَفُورٌ ۞ وَالَّذِينَ يُظُورُونَ مِن نِسَآبِمِ مُم يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْدِيرُ رَقَبَةٍ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَا سَأَذَلِكُو عَفُورٌ ۞ وَالذِينَ يُظَهِرُونَ مِن نِسَآبِمِ مُم يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْدِيرُ رَقَبَةٍ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَا سَأَذَلِكُو

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة : ١

<sup>(</sup>٢) كتاب « التوحيد » في البخاري ، باب ( ٩ ) « وكان الله سميعاً بصيراً » ، ثم أورده معلقاً عن عائشة : ٣٧٢/١٣ الفتح .

<sup>(</sup>٣) عزاه الإمام ابن كثير في تفسيره: ٦/ ٥٧١ إلى ابن أبي حاتم في تفسيره ، وهو من حديث الأعمش عن تميم بن سلمة عن عروة عن عائشة رضي الله عنها ، ثم ذكر الحديث كما أورده قبله الخطيب رعاه الله تعالى وتولاه آمين ، وأخرجه ابن ماجه أيضاً في سننه .

<sup>(</sup>٤) ذكر ذلك العلاَّمة الشوكاني في تفسيره فتح القدير : ٥/ ١٧٧ بدون عزو . والله أعلم بصحته .

(١) تُوعَظُوكَ بِهِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ فَمَن لَمْ يَعِدْ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَا سَأَ فَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِينَ مِسْكِ عَأَدُ لِكَ لِتُوْمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَ وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّهُ وَلِلْكَنْفِرِينَ عَذَابُ الِيمُ ﴾ (٢)

المجادِلة هي خولة زوجة أوس بن الصامت رضي الله عنهما ، دخل عليها زوجها وهي تصلي فأعجبته ، فلما سلَّمت طلبها للفراش ، فامتنعت وكان به حرْص على النساء ، فغضب وقال لها : أنت على كظهر أمي ، ثم ندم وعاد إليها وطلبها فامتنعت حتى تسأل رسول الله عَلَيْكُ عما قال زوجها ، فنزل القرآن (٣) .

وكانوا في الجاهلية إذا غضب الرجل على امرأته ظاهرَ منها ، فتَحْرُم عليه ولا تُطلَّق فَيَذرُها كالمُعَلَّقة ، فأبطل الإسلام عادة الجاهلية وشرع حكم الظَهَار . والظَهَار حرام لأن الله سمَّاه منكراً من القول وزوراً ، ولا يُنقص عدد الطلاق .

ويحرم وطءُ المُظاهرَ منها قبل الكفَّارة لا في الليل ولا في النهار ، دون غيرها من نسائه وإمائه .

والكفارة على الترتيب كما نصت الآية : عتق رقبة مؤمنة ، ﴿ فَمَنَالَمْ يَجِدُ وَالْكَفَارَةُ عَلَى الْمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّ عَلَّ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّا عَا

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث ابن عباس رضي الله عنهما ، عزاه السيوطي إلى الإمام أبي بكر بن مردويه : ۷۲/۸

<sup>(</sup>٢) سورة المجادلة : ١ – ٤

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث خولة بنت ثعلبة رضي الله عنها . أخرجه أحمد في المسند ، وأبو داود في السنن ، وابن المنذر في التفسير ، والطبراني في الأوسط ، وابن مردويه ، والبيهقي في السنن الكبرى ، عزاه إليهم السيوطي في الدر المنثور : ٨ / ٧

مِشَكِكَنَأَ ﴾ (١) . ولو خالف المظاهِرِ وجامَعَ قبل أن يُكفِّر كان عاصياً ووجبت عليه الكفَّارة .

ويَقَع الظَّهَارُ المؤقت بزمن وتجب الكفَّارة إذا جامَعَ قبل أن تَنم المدة لما روي أبو داود ، والترمذي وحسَّنه ، وابن ماجه ، واللفظ لأبى داود عن سليمان ابن يسار عن سلمة بن صخر قال : كنت امرءاً أصيب من النساء ما لا يصيب غيري ، فلما دخل شهر رمضان خفْتُ أن أُصيب من امرأتي شيئاً يُتَابع بي حتى أُصبح ، فظاهرت منها حتى ينسلخ شهر ومضان ، فبينما هي تخدمني ذات ليلة إذ تكشُّف لي منها شيء فلم أثبت أن نزَوتُ عليها ، فلما أصبحتُ خرجتُ إلى قومي فأخبرتهم الخبر وقلت : امشوا معى إلى رسول الله ﷺ ، فقالوا : لا والله ، فانطلقتُ إلى النبي ﷺ فأخبرته فقال : « أنتَ بذاك يا سلمة » ؟ ، قلت : أنا بذاك يا رسول الله - مرتين - وأنا صابر لأمر الله عَزَّ وجَلَّ فاحكم فيّ ما أراك الله ، قال : ﴿ حَرِّر رقبة ﴾ ، قلت : والذي بعثك بالحق ما أملك رقبة غيرها . . وضربتُ صفحة رقبتي ، قال : « فصم شهرين متتابعين » قال : وهل أصبَتُ الذي أصبت إلا من الصيام ، قال : « فأطعم وسقاً من تمر بين ستين مسكيناً » ، قلت : والذي بعثك بالحق لقد بتنا وحشين ما لنا طعام ، قال : « فانطلق إلى صاحب صدقة بَني زُريق فليدفعها إليك ، فأطعم ستين مسكيناً وسقاً من تمر ، وكُلْ أنت وعيالُك بقيتها » ، فرجعتُ إلى قومي فقلتُ : وجدت عندكم الضيق وسوء الرأى ، ووجدتُ عند النبي ﷺ السُّعة وحسن الرأي ، وقد أمرني بصدقتكم (٢) . ويجب

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة : ٤

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي في الدر المنثور: ٨/٨٧ إلى عبد الرزاق في المصنف، وعبد بن حميد في مسنده، وأحمد في سنده أيضاً، وأبو داود والترمذي وحسنه، وابن ماجه في سننهم، والطبراني في الأوسط، والبغوي في معجمه، والحاكم وصححه، والبيهقي عن سلمة بن صخر الأنصاري رضي الله عنه، ثم ذكر هذا الحديث بطوله، وإسناده حسن.

التتابع في صيام الكفّارة ولا يقطعه فطر واجب ولا صيام واجب ، كأن يبدأ بصيام الكفّارة في النصف من شهر رمضان ، فيصوم رمضان ويفطر يوم العيد ويتم بعد ذلك .

وكذلك إذا ابتدأ صوم الكفَّارة من أول ذي الحجة فإنه يفطر يوم العيد وأيام التشريق ، ويُتم بعد ذلك .

ولو شبَّه رجل زوجته بإحدى محارمه غير الأم ، كالأخت والعمة والخالة ، بأن قال : أنت على كظهر أختى ، فعند أكثر العلماء أنه ظهار .

أما إن شبهها بأبيه ، فقال : أنت على كظهر أبي ، فجمهور العلماء على أنه ليس بظهار .

وإذا قال الرجل لزوجته: أنت على حرام، ولم يشبهها بإحدى محارمه، فإن نوى بهذا التحريم ظهاراً، فهو ظهار عند عامة العلماء، وإن نوى طلاقاً فهو طلاق، وإن لم ينو ظهاراً ولا طلاقاً فعليه كفارة يمين على التخيير في الثلاثة الأول، وعلى الترتيب في الرابع: ﴿ إِلْمَامُ عَشَرَةٍ مَسَكِكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْكِسَوتُهُمْ أَوْكُوسُونَهُمْ أَوْكُوسُونُ أَوْكُوسُونُهُمْ أَوْكُوسُونُهُمْ أَوْكِسَوتُهُمْ أَوْكُوسُونُهُمْ أَوْكُوسُونُهُمْ أَوْكُوسُونُهُمْ أَوْكُوسُونُهُمْ أَوْكُوسُونُهُمْ أَوْكُوسُونُهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ فَيَعْلَالُهُ فَعَلَيْهُ فَعَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ فَيَعْلَقُونُهُمْ اللَّهُ فَعَلَيْهُمْ أَوْكُوسُونَهُمْ أَوْكُوسُونُ فَاللَّهُ فَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مُعَلِّيكُمْ أَوْكُوسُونُهُمْ أَوْكُوسُ فَالْمُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَوْكُوسُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّال

لقوله تعالى : ﴿ عَدْفَرَضَ اللّهُ لَكُوتِ عَجَلَةَ أَيْمَنِكُمْ ۚ ﴾ (٢) ، وقوله : ﴿ وَاللّهُ لَكُوتِ عَجَلَةَ أَيْمَنِكُمْ ﴾ . فيحير بين الاطعام أو الكسوة أو تحرير رقبة فإذا لم يجد فصيام ثلاثة أيام .

وإذا قالت امرأة لزوجها : أنتَ على كظهر أبي ، فليس بظهار . ورأى بعض العلماء أن تُكفِّر احتياطاً ، ويُكره أن يقول الرجل لامرأته : يا أختي ،

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : ٨٩

<sup>(</sup>٢) سورة التحريم: ٢

أو يا أُخيّه ، وإن كان يعني في الإسلام . قال الخطابيُّ في شرح السنن : كَره رسول الله ﷺ هذا لئلا يلحقه بذلك ضرر في أهل أو مال (١) .

وأما قول إبراهيم عليه السلام لما سأله جبار من الجيابرة عن زوجه مَن هي قال : إنها أختى ، فلأنه خشى عليها منه (٢) .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، اجتنبوا الألفاظ المتشابهة ، وحافظوا على كرامة أزواجكم ، واحفظوا إيمانكم .

اللَّهم ألهمنا رشدنا ، وقنا شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا ، ربنا هب لنا من أزواجنا وذُرِّياتنا قُرَّة أعين ، ربنا هب لنا من لدنك رحمة ، إنك أنت الوهاب . اللَّهم اغفر لنا ذنوبنا ، وكفِّر عنا سيئاتنا ، وتوفنا مع الأبرار .

\* \*

<sup>(</sup>۱) أخرج الحديث أبو داود في السنن برقم ( ۲۲۱ ) وبرقم ( ۲۲۱۱ ) ، وفيه كره النبى ﷺ أن يقول الرجل لزوجته : يا أختاه ، وإسناده حسن .

<sup>(</sup>۲) إشارة إلى حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، أخرجه برقم ( ۱۳۵۸ ) كتاب « الأنبياء » : ۳۸۸/۳ – ۳۸۹ الفتح ، وأبو داود : برقم ( ۲۲۱۲ ) : ۲/۲۲۷ – ۲۲۰

### حضانة الطفل قبل السبع لأمه ثم أمها

( الخطبة الثانية )

﴿ اَنْ اَسْدَادُ اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ الْخَرَجَكُم مِنْ اَبُطُونِ أَمَّهَ اَلْمَ لَا اللهُ وَ وَاللَّهُ الْخَرَجَكُم مِنْ اَبُطُونِ أَمَّهَ اَلْمَا لَكُمْ اللَّهُ وَحَدُهُ لَا شَرِيكَ لَهُ اللَّهُ وَحَدُهُ لا شَرِيكَ له .

وأشهد أنَّ نبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك محمد وعلى آله وأصحابه ومَن اهتدى بهَدْيه واتبَّع سبيله .

أما بعد . .

فمتى سقطت أحقية أم الطفل في حضانته لتزوجها أو لعدم صلاحيتها للحضانة ، انتقلت الأحقية إلى أمها . لما روى البيهقي عن عبد الرحمن بن أبي الزناد عن أبيه عن الفقهاء الذين يُنتَهى إلى قولهم من أهل المدينة أنهم كانوا يقولون : قضى أبو بكر الصديق رضي الله عنه على عمر بن الخطاب رضي الله عنه لجدة ابنه عاصم بن عمر بحضانته حتى يبلغ ، وأم عاصم يومئذ حية متزوجة (٣) .

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٢) سورة النحل : ٧٨

<sup>(</sup>٣) البيهقي في السنن الكبرى : ٨/٥ ، وإسناده جيد .

فاتقوا الله أيها المسلمون . لا تُضار والدة بولدها ولا مولود بولده ، ثم اعلموا رحمكم الله أن الله تعالى أمرنا بأمر بدأ فيه بنفسه ، وثنَّى بملائكته المسبَّحة بقدسه ، وثلَّثَ بالمؤمنين ، فقال جَلَ مِن قائل : ﴿إِنَّ اللَّهُ وَمَلَيَكِتُهُ. يُصَلُّونَ عَلَى النَّيِّ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا اللهِ ﴾ (١) .

وقال صلى الله عليه وسلم: « مَن صلَّى على مرة صلَّى الله عليه بها عشراً » (٢) .

اللَّهم صلِّ وسلِّم وبارك على عبدك ورسولك ، سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه ومن والاه .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب : ٥٦

<sup>(</sup>٢) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، أخرجه مسلم في الصحيح ، باب : الصلاة على النبي ﷺ برقم ( ٤٨٥ ) .

## ٣٥ - تفسير الآية ( ٢١) من سورة الحشر (١) عظمة القرآن وعلو شأنه

( الخطبة الأولى )

﴿ ٱلْخَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي أَنْزَلَ عَلَىٰ عَبْدِهِ ٱلْكِئْلَبُ وَلَمْ يَجْعَلَ لَمُ عِوَجًا لِنَّ ﴿ (٢) .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ، له الأسماء الحسني .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله وصفوته من خلقه .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان ثم اهتدى .

أما بعد . .

فخير وصية المؤمن لأخيه المؤمن : وصية الله لعبادة المؤمنين . قال تبارك وتعالى : ﴿ وَلَقَدُومَ لِيَاكُمُ أَنِ اللَّهُ ﴾ (٣) .

فَاوصيكم وإياي بتقوى الله : ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَلَ لَهُ,مَغْرَجًا ۚ إَيَّ وَيُرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْشَبُ ۚ لَا اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْشَبُ لَا يَحْشَبُ لَهُ ۖ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُواللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) ألقيت يوم

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف : ١

<sup>(</sup>٣) سورة النساء : ١٣١

<sup>(</sup>٤) سورة الطلاق : ٢ ، ٣

<sup>(</sup>٥) سورة الطلاق: ٥

ثم أنني أُذكِّركم بآية من سورة الحشر تخبر عن صفة من صفات القرآن وتنوَّه بعظمته وعلو قدره ، ومنها تفهم قسوة قلوب بني آدم ، فهيا بنا نتأملها ونتفهم معانيها . قال الله تعالى : ﴿ لَوَأَنزَلْنَاهَلَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلِ لَرَأَيْتَهُ خَنْشِعًا مَعانيها . قال الله تعالى : ﴿ لَوَأَنزَلْنَاهَلَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلِ لَرَأَيْتَهُ خَنْشِعًا مُتَكَنَّونَ كَالْمَثَلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَهُمُ مَنْفَكَرُونَ ﴾ (١) .

إن للقرآن قوة ونفوذاً يحس بهما من له فطرة سليمة وبصيرة نقية ، له نفوذ في الأسماع ، فإذا وصل السمع نفذ إلى القلب ، وإذا وصل إلى القلب أحياه وهداه ، وعرَّفه بنفسه وبمولاه .

القرآن له تأثير في الأبدان والمشاعر الحية يهزها هزاً ويشحذها فطنة واهتماماً ، ولكن قلوب بني آدم تختلف رقة وقوة ، وتختلف فهماً وغفلة ، وتختلف مشاعرهم حساً وركوداً ، ويختلف إيمانهم قوة وضعفاً ، فالذي يتأثر إذا سمع القرآن فينصعق من خشية الله ، أو يمرض خوفاً من عذاب الله . . يختلف إيمانه عن الذي يسمع القرآن ويمر عليه ، فلا يتأثر خوفاً وطمعاً .

ذكر الحافظ ابن كثير رحمه الله في تفسير سورة الطور (٢): أن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه خرج في ولايته يعس المدينة ذات ليلة ، فمرَّ بدار رجل من المسلمين فوافقه قائماً يصلي ، فوقف عمر يستمع قراءته فقراً: ﴿ وَالطُّورِ إِنَ وَكِنْكِ مَسْطُورِ إِنَ فِي رَقِّ مَنْشُورِ إِنَ وَالْبَيْتِ الْمُعْمُورِ الْ فَقَلِ اللهُ عَنْ وَرَقِ مَنْشُورِ اللهُ عَنْ وَلَا عَنْ وَلَا عَنْ وَلِي مَنْزِلهُ ، فمكث شهراً وماستند إلى الحائط فمكث ملياً ، ثم رجع إلى منزله ، فمكث شهراً حماره ، واستند إلى الحائط فمكث ملياً ، ثم رجع إلى منزله ، فمكث شهراً

يعوده الناس ولا يدرون ما مرضه رضي الله عنه .

<sup>(</sup>١) سورة الحشر : ٢١

<sup>(</sup>۲) ابن کثیر : ۲٤٠/٤

<sup>(</sup>٣) سورة الطور: ١ - ٨

فاللحظات التي يكون فيها الذهن مفتوحاً لتأمل القرآن يفهم منه معاني يتأثر بها كأنه لم يسمعه من قبل ، فيتأثر المؤمن بالقرآن رغبة ورهبة ، وخوفاً ورجاءً .

ذلك أن هذا القرآن له قوة تنفذ إلى الأعماق ، فلو خوطب به غير الإنسان لكان كما قال تعالى : ﴿ وَلَوَأَنَّ قُرَّءَ انَاسُيِرَتَ بِهِ ٱلْجِبَالُ أَوْقُطِّعَتَ بِهِ ٱلْأَرْضُ أَوْكُمْ مَ لَكَان كما قال تعالى : ﴿ وَلَوَأَنَّ قُرَّءَ انَاسُيِرَتَ بِهِ ٱلْجِبَالُ أَوْقُطِّعَتَ بِهِ ٱلْأَرْضُ أَوْكُمْ مَ لَكَان كما قال تعالى اللهِ اللهُ اللهُو

وكقوله تعالى : ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ فَهِى كَأَلِحَارَةِ أَوْأَشَدُ فَسُوةً وَإِنَّ مِنَ ٱلْحِجَارَةِ لَمَا يَنَفَجَرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَ ثُرُّ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَّقُ فَيَخُرُ مِنْهُ ٱلْمَآءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ ﴾ (٢)

فلو أنزل هذا القرآن على جبل لحصل له ما أخبر الله عنه : ﴿ لرأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله ﴾ ، ولكن بني آدم أنزل عليهم القرآن وخوطبوا به فلم يتأثروا بوعده ووعيده ولا بترغيبه وترهيبه .

وإذا كان الجذع الذي كان يخطب بجانبه رسول الله عَلَيْةِ حنَّ كالبعير الصغير لـمَّا جاوزه إلى المنبر الجديد ، فبنو آدم أولى أن يشتاقوا لذكر الله ومواعظه وأمر رسوله عَلَيْةِ (٣) .

فينبغي أن يؤخذ القرآن بالخشية الشديدة والتخشع ، وأن يُقرأ بالتأثر والخشوع .

والذي خلق الجبال الصلبة وأنزل القرآن مصدر الحياة هو الذي أخبر عن

<sup>(</sup>١) سورة الرعد: ٣١

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٧٤

 <sup>(</sup>٣) ابن كثير : ٣٤٣/٤ إشارة إلى حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما ،
 أخرجه البخاري في الصحيح والمناقب ، الباب ( ٢٥ ) : ٢٠١/٦ حديث رقم ( ٣٥٨ )
 الفتح .

تأثير القرآن في الجمادات لو خوطبت به ، وهو الذي خلق بني آدم ويعلم قابليتهم لمعانى القرآن .

وقلوب بني آدم أولى من الجمادات بهذا الإحساس ، ولكن الشهوات والأعداء من شياطين الإنس والجن صرفوا القلوب عن تدبر معاني القرآن ، ففي العالَم قوى معادية لهذا القرآن ، ومعادية للمؤمنين ، تبذل جهدها في زعزعة المسلمين عن هذا المنهج وتشكيكهم في عقيدتهم ، وإذا تأملنا حال العالَم المعاصر عرفنا أن أعداء الدين يصرفون كل طاقاتهم للحيلولة دون قيام دولة إسلامية ، ولمنع أي حركة أو صحوة دينية لأن الإسلام يسلبها كثيراً من الامتيازات التي تتحكم فيها الآن ، كما أن القوى الطاغية تستعجل ضعاف النفوس من المنتسبين للإسلام لضرب المسلمين بعضهم ببعض .

ومن مكر أولئك الظلمة أنهم يرفعون من شأن عملائهم المخرِّبين للعقيدة والسلوك ، ويعطونهم ألقاباً وهمية مثل النجوم ومثل الزعيم ومثل الآية والحُجَّة . وفي نفس الوقت يهزؤون ممن يتمسك بعقيدته ويأبى موافقتهم وينزلون أمام الجماهير من قدره يستهزؤن به .

فمهما صال وجال الباطل ، ومهما تسلط الكثرة على المسلمين ، فإن العاقبة للتقوى ، وإنما يبتلي الله عباده ويمتحنهم ويضربهم بسوط تربية لينتبهوا من غفلتهم ، وليتحركوا من ركودهم ، وليستيقنوا من أفئدتهم ، فالمسلم لم

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: ٢٦

يُخلق للدنيا ، وإنما خُلِق المسلم للآخرة ، خُلِق ليكون من حزب الله ، وحزب الله هم اتباع نبي الرحمة ورسول الهداية صلى الله عليه وسلم .

فيتعين على حملة رسالة الدعوة ، ويجب على حرس العقيدة أن يكونوا أقوياء في جانب الله ، فبالله القوة ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْعِنْ ةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَ اللهِ مَا للهِ اللهِ القوة ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْعِنْ أَهُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَ اللهِ اله

اللَّهم انصر المسلمين على أعدائهم .

اللَّهم وحِّد صفوف المسلمين وَقَوِّ شوكتهم ، واجمع كلمتهم على الهدى ، وألِّف بين قلوبهم على البر والتقوى .

اللَّهم وفقهم لإعداد ما أمرت ، وإتباع ما شرعت ، والعمل بما حكمت ، وردهم إليك رداً جميلاً .

اللَّهم اخذل الكفرة والمشركين ، وفرِّق جمعهم ودمِّر قوتهم ، وأبطل كيدهم واجعل بأسهم بينهم ، وأكف المسلمين شرهم ، واهدهم لاتباع الحق والعمل به .

اللَّهم بارك لنا في القرآن ، وانفعنا بما فيه من الآيات والبينات ، وارحمنا وتُبُ علينا يا رحمن ، واغفر لنا ولآبائنا وأمهاتنا إنك أنت الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) سورة المنافقون : ٨

#### الأمر بالمعروف أساس التناصح

( الخطبة الثانية )

الحمد لله الذي هدانا للإسلام .

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فإن من حق المسلم على أخيه المسلم أن يحب له من الخير ما يحب لنفسه ، وأن يكره له من الشر ما يكرهه لنفسه ، وما أحوج المسلمين اليوم إلى التناصح والتعاون على البر والتقوى ؛ وإن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هو أساس التناصح ، فبه يُطهر المجتمع وبه تصان الحياة من الفساد والشرور ، فالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هو الحصن الذي يحمي كيان الأمة وعزائمها من الفساد ويحفظها من تسرب السموم إليها ، وهو واجب على كل فرد على من الفساد ويحفظها من تسرب السموم إليها ، وهو واجب على كل فرد على من الإسلام ، وقاعدة من قواعده : « من رأى منكم منكراً فليُغيِّره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان » (١) .

<sup>(</sup>۱) مسلم حديث رقم (۱) كتاب « الإيمان » ، باب : النهي عن المنكر حديث رقم (۷۸ ) .

واجب على الأسرة في داخل البيت أن تتناصح وأن تتعاون على البر والتقوى ، والقيادةُ في ذلك لرب الأسرة .

يجب على المسلمين التناصح في مجتمعاتهم ، والقيادة في ذلك لصاحب المكان ، يجب على جميع المسلمين التناصح في جميع أحوالهم وأعمالهم والقيادة في ذلك للسلطان . كلكم راع وكل مسئول عن رعيته .

والعبرة في معرفة الخير والمعروف الذي يؤمر به وفي معرفة الشر والفساد الذي يُنهي عنه . المرجع في ذلك إلى مقاييس الإسلام ، وموازين شرع الله . العبرة في ذلك بالمقاييس والموازين التي أنزلت من السماء على نبينا محمد على الله .

أما الاصطلاحات ، وما تجري عليه عادات الناس ، فلا عبرة بها ولا يقاس عليها ، لأنها تتأثر بالمؤثرات ، فتختل موازينها وتضطرب مقاييسها ، ولا يُمنع إنسان أن ينهي مَن تحت ولايته عن خطأ وقع فيه .

كان رجل وقع في محذور ، فأراد ابنه أن يقلده ، فنهاه وضربه ، فقال الولد : كيف تنهاني عن شيء أنت تفعله ؟ فقال الأب : إنني أخشى أن تقع فيما وقعت فيه ، فقد ذُقت مرارته ووجدت حسرته ، ولم أجد فيه منفعة وقد كنت فيه مخدوعاً به ومغروراً ، فوجدت الندامة ولمت من لم ينهني عنه ولم يأمرني بخير ، لذلك نهيتك .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، وراقبوه مراقبة مَن يؤمن أنه يعلم السر وأخفى . يعلم خائن الأعين وما تخفي الصدور .

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَجِيجُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ

وَاعْلَمُواْ أَنَ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ وَالْنَهُ إِلَيْهِ تَعْشَرُونَ ﴿ وَاتَّقُواْفِتْنَةً لَانْصِيبَةَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمْ خَاصَةً وَاعْلَمُواْ الْسَاللَة شَكِيدُ الْفِقَابِ ﴾ (١)

وصلُّوا على البشير النذير:

﴿ إِنَّاللَةَ وَمَلَيْكِ عَنَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَسَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ۞ ﴾ (٢)

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال : ٢٤ – ٢٥

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب : ٥٦

# ٣٦ - تفسير الآية ( ١٤ ) من سورة التغابن (١) ﴿ إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْلاَدِكُمْ عَدُواً لَّكُمْ ... ﴾

( الخطبة الأولى )

الحمد لله لا نحصي ثناءً عليه (٢) ﴿ وَلَهُ الْمُدَدُ فِي ٱلْآَيْخِرَةُ وَهُوَ الْمُحَكِيمُ الْحَمِيمُ الْخَيْرُ ﴾ (٣)

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ، يعلم السرائر وما تخفي الضمائر .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، أرسله بالهدى ودين الحق ، شاهداً ومبشراً ونذيراً ، وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً .

صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه ومَن اهتدى بهَدْيه واستقام على سبيله .

أما بعد . .

فإن في القرآن الكريم آيةً تعالج جانباً اجتماعياً عائلياً قد يغفل عنه بعضُ الناس ، ولولا أن القرآن الكريم أخبرنا بما دلَّت عليه هذه الآية لما انتبه له كثير من الناس .

<sup>(</sup>١) ألقيت يوم ١٤٠٠/٨/١٤ هـ .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث عائشة رضي الله عنها ، مسلم في الصحيح : الصلاة ،حديث رقم ( ٢٢٢ ) .

<sup>(</sup>٣) سورة سبأ : ١

<sup>(</sup> ۲۱ - خطب الجمع /۲ )

ولكن الآية الكريمة تؤكد وجود حقيقة واقعية ، في حياة بعض بني آدم ، وتشير إلى الروابط المتشابكة في التركيب العاطفي بين الأسرة التي قد يكون سبباً للمرض بتلك الصفة المنحرفة ، والقرآن الكريم تنزيل من حكيم حميد ﴿ وَلَقَدْ حَلَقَنَا ٱلإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِعِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

مِنْ حَبِلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ (٢) فما هذه العداوة التي ثبت وجودها في بعض الأزواج والأولاد ، أنها عداوة دينية ، والعداوة الدينية أشد خطراً من العداوة الديوية ، فمن صدَّ عن طاعة الله فقد أتى بمنكر فهو كما قال العماد ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية في تأويل العداوة بمعنى أنه يُلهَى به عن العمل الصالح كقوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلْذِينَ ءَامَنُوا لَا نُلْهِمُ أَمُولُكُمْ وَلاَ أَوْلَدُكُمْ عَن ذِكِر كُور اللهُ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾ (٣) ، ولهذا قال تعالى : ﴿ فاحذروهم ﴾ ، قال ابن زيد : يعني على دينكم ، وقال مجاهد : يحمل الرجل على قطيعة الرحم ، أو معصية ربه فلا يستطيع مع حبه إلا أن يطيعه (٤) .

<sup>(</sup>١) سورة التغابن : ١٤

<sup>(</sup>٢) سورة ق : ١٦

<sup>(</sup>٣) سورة المنافقون : ٩

<sup>(</sup>٤) ذكر هذه الآثار كلها الإمام ابن كثير في تفسيره : ٧/ ٣٠

وروى عن ابن عباس رضي الله عنهما في سبب نزول هذه الآية : قال : هؤلاء رجال أسلموا من مكة ، فأرادوا أن يأتوا رسول الله على ، فأبى أزواجهم وأولادهم أن يدعوهم (١) ، فلما أتوا رسول الله على رأوا الناس قد فقهوا في الدين ، فهَمُوا أن يعاقبوهم ، فأنزل الله تعالى هذه الآية : ﴿ وَإِن تَعَفُوا وَتَصَفَحُوا وَتَغْفِرُوا فَإِن الله عَفُورُ رَبِيم مَ الفظ لا بخصوص السبب (٣) ، فنصوص القرآن الكريم تمتاز بالعموم والشمول وسعة الدائرة لمعالجة كل القضايا في جميع العصور .

والقرآن الكريم حينما يُنبّه المؤمنين إلى هذه الحقيقة ويأمر بأخذ الحذر ، ثم يحث على العفو والصفح والمغفرة ، إنما يريد من المؤمن أن يكون حكيماً يقظاً فاهماً عاقلاً ليأخذ سببل الإصلاح لنفسه وأسرته وليرقى بهم سلم النجاة . يريد منه أن يكون مرابطاً في بيته في سبيل الله ، وأن يكون مجاهداً في بيته في سبيل الله ، وأن يكون مجاهداً في بيته في سبيل الله ، لا أن يستسلم ويُرخى رأسه ولا أن ينعزل ويترك الحبل على الغارب ، يريد منه أن يكون حكيماً في سياسته رحيماً في أسرته قوياً في جانب ربه .

والعداوة الدينية تختلف درجاتها باختلاف مقوماتها ، فقد يكون أحدُ أفراد الأسرة مشغلةً للآخرين عن ذكر الله وعن أداء الواجب ، مثل الصلوات المكتوبة في أوقاتها وأداء الزكاة المفروضة لأهلها ، فإذا هو يُعوِّق ويُثبِّط .

كما يروي عن بعض الناس أنه أخرج زكاة ماله من الفضة وجمعه في مكتل ،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في جامعه كتاب « التفسير » في تفسير سورة التغابن ، حديث رقم ( 771 ) : 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 10/6 1

<sup>(</sup>٢) سورة التغابن : ١٤

<sup>(</sup>٣) هذه قاعدة أصولية معروفة لدى الأصوليين من أهل التفسير .

فجاءته زوجه وقالت له: أكلُ هذا تعطيه للناس؟ فجاءه الشيطان وقال: زوجتك أحق به وأولادها، فصار ينازعه الإيمان وقولُ الزوجة والشيطان، وأخيراً صعد على سطح بيته ونادى المسلمين يطلب الإغاثة فجاءه الجيران وأخبرهم وأعطاهم الزكاة لتقسيمها على الفقراء فأنجاه الله.

وقد تكون العداوة في ترك مُستحب أو فعل مكروه فتكون درجتها أخف ، وقد تكون في صميم العقيدة والإيمان فتكون أشد، أو تقول الأم أو الولد لرب البيت : عندنا زواج ولدنا الأكبر أو ابنتنا الكبرى ، ونريد أن نفرح ونفرحه ونحضر في حفل العرس مغنين ومطربين ، وهذه فرصة العمر مرة واحدة في حياتنا ، ومن هذا القبيل حتى يستجيب ويحضر المطلوب ، هذه عداوة دينية وعداوة اقتصادية تفتح باب شر على المسلمين . وخير النساء أيسرهن مئونة .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، تفَّهموا كتاب الله ، واعملوا بأحكامه ، وخُذُوا بتوجيهاته ونظامه في جميع شئونكم الخاصة والعامة .

﴿ قُلْإِن كَانَ عَابَ آؤَكُمُ وَأَبْنَ آؤُكُمُ وَأَبْنَ آؤُكُمُ وَإِخْوَنَكُمُ وَأَزْوَ جُكُرُو عَشِيرَا كُو وَأَمُولُ اَقْتَرُفْتُهُوهَ اوَتِجَدَرَةٌ تَغْشُونَ كَسَادَهَا ومَسَكِنُ تَرْضَوْنَهَ آخَبَ إِلَيْكُم مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَا دِ فِ سَبِيلِهِ وَفَرَّ بَصُواحَتَّى يَأْقِ اللّهُ بِأَمْرِ فِيُواللّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْفَسِقِينَ ﴾ (١)

اللَّهم بارك لنا في القرآن العظيم .

<sup>\* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) سورة التوبة ، آية : ٤٤

#### قد يكون الزوج عدواً لزوجه

( الخطبة الثانية )

﴿ ٱلْحَسْدُ يَقِونَبِ ٱلْمَسْلِينَ ۞ ٱلنَّصْنِ الرَّحِيدِ ۞ ﴾ (١)

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله وصفوته من خلقه ِ.

صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فإن الزوج الذي يحمل زوجه على قطيعة الرحم مع الأبوين وقطع ما أمر الله به أن يوصل ، فتحمله المحبة على تلبية طلبه ، هذا عدو لأنه قد عرَّضه لمخالفة أمر الله بالبرَّ والصلة ، قد عرَّضه لسخط الله وعقابه ، وعرَّضه لمقت والديه وأقاربه وجميع الناس ، ألا يكون هذا الزوج عدواً للآخر بهذا العمل لأنه عمل ما يضر به في دينه ؟

الولد الذي يطلبُ من أبيه صرفَ المالِ في معصية الله في المحرَّمات ، فتحمل الآبَ الشفقة على إجابة طلبه ، ألا يكون قد جعل والده من المبذِّرين إخوان الشياطين ، أفلا يكون عدواً له بعمله هذا ؟

الزوج الذي يطلب من زوجِه الوقاع المحرَّم في غير الحرث المُعَدُّ للنسل

 <sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢ - ٣

فتحمل الزوجة المحبةُ وحبُ بقاء الحياة الزوجية على الموافقة ، أفلا يكون قد عرَّضها لوعيد الله وسخطه ، أفلا يكون عدواً لها ؟

إن جميع الأسرة يجب أن تكون متعاضدة متكاتفة على وفق نظام الإسلام وعلى منهج الإسلام ، يصلون ما أمر الله به أن يوصل (١) ، ويحرِّمون ما حرَّم الله ورسوله (٢) ، فمَن خرج منهم عن منهج الإسلام ، فقد خرج عن دائرة المحبة والموَّدة الإسلامية بقدر خروجه عن منهج الدين . يجبُ الحذر منه ومعالجته بدواء الإسلام .

فاتقوا الله أيها المؤمنون (٣) ، ﴿ إِنَّمَا أَمُولُكُمْ وَأُولَنُدُكُمْ فِتْنَةٌ وَٱللَّهُ عِنْدُهُۥ أَجَّرُ عَظِيمٌ ۞ ﴾ (٤) ، إنما هم ابتلاء واختبار فخذوا حذركم وخذوا بأسباب النجاح في الابتلاء والاختبار ، فلا تقعوا في معصية الله .

أيها المؤمنون: إن الله تعالى أمركم بأمر بدأ فيه بنفسه ، فقال جَلَّ مِن قائل عليما : ﴿ إِنَّ اللهُ وَمَكَيْبِ وَمَكِيْبُ وَمَكَيْبُ وَسَلِمُوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَنْهُ وَمَكَيْبُ وَسَلِمُوا عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَلَيْهِ وَسَلِمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلِمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ عَلَاهُ عَلَيْهِ عَلَاهُ عَلَيْهِ عَلَ

\* \* \*

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الآية ٢١ من سورة الرعد .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ٢٩ من سورة التوبة .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى معنى قوله تعالى في الآية ١١ من سورة الممتحنة .

<sup>(</sup>٤) سورة التغابن: ١٥

<sup>(</sup>٥) الأحزاب: ٥٦

٣٧ - تفسير الآية ( ٨) من سورة التحريم (١) ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ تُوبُواْ إِلَى اللهِ تَوْبَةً نَّصُوحاً ﴾

( الخطبة الأولى )

﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (٢) ، ﴿ قَامِن قُآبَةٍ إِلَّا هُوَ مَاخِذُ إِنَاصِيَئِهَأَ إِنَّ رَقِ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (٣) .

وأشهد أنْ لا إِلَه إِلا الله وحده لا شريك له ﴿ ٱللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَّعَلَيْهِ وَ وَاللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَّعَلَيْهِ وَ وَاللَّهُ لَا إِلَّا هُوَّعَلَيْهِ وَ وَ وَاللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَّعَلَيْهِ وَ وَ وَاللَّهُ لَا إِلَّا هُوَّعَلَيْهِ وَ وَاللَّهُ لَا إِلَّهُ اللَّهُ لَا إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ وَحَدُهُ لا شريك له ﴿ ٱللَّهُ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَّعَلَيْهِ وَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ﴿ لَقَدْ جَآءَ كُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَاعَنِتُ مَرِيضٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ رَحِيثٌ ﴾ (٥)

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد إمام المتقين وقائد الغرِّ المحجلين وسيد الخلق أجمعين ، وعلى آله وأصحابه أهل الفضل والتَّقي ، ومن تبعهم بإحسان واهتدى .

أما بعد . .

فالحافظ والواقي هو الله ، والهادي والموفّق هو الله ، والواجب على الإنسان فعلُ الأسباب وبذلُ الجهد ، والتوفيق بيد الله .

<sup>(</sup>١) ألقيت في ٦/ ١٤٠٨/٤ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفّاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) سورة هود : ٦٥

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة : ١٢٩

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة : ١٢٨

إن الناس يهتمون بأمور الدنيا أكثر مما يهتمون بأمور الآخرة ، فمثلاً إذا حصل حريق (كفى الله الشر) نرى الأهل والجيران وفرق الإنقاذ يسرعون بالآلات وأسباب الوقاية ويتعاونون لإطفاء النار ، وتؤخذ الاحتياطات لمحاصرتها للقضاء عليها ولئلا تمتد إلى ما حولها ، ثم يجري التحري والبحث عن الأسباب لاجتنابها مستقبلاً . أخلاق إسلامية فاضلة ، وشعور إنساني نبيل ، وتعاون اجتماعي رفيع ، لكن هناك ما أهم وأفظع : فأمامنا الآن نداء إنذار وتهديد ، إنذار بحريق لا يُطفؤه الماء ولا الرغوة ولا الأسباب المادية ، إنذار صادق ، ونار محققة ، لا تأكل البيوت والأثاث ، وإنما وقودها الناس والحجارة (١) .

اسمعوا نداء الخالق تبارك وتعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ قُواْ اَنفُسكُو وَاَهْلِيكُو نَارَا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْكُةٌ غِلاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُوْمَرُونَ فَى يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ كَفَرُواْ لَا نَعْنَدُرُواْ الْيُومِ إِنْمَا تُحْرَوْنَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ يَكَا يَكُونُ مَا لَكُنهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ مَا اللَّذِينَ عَلَيْ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا مَنُواْ مَعَةٌ بُورُهُمْ مِسْعَى بَيْنَ أَيْدِينَ عَلَى اللَّهُ الللللِّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُو

نداء ترغيب وترهيب لكل مؤمن ومؤمنة ، دعوى إلى التوبة والإنابة إلى الله ، أمر لكل مسئول بأن يقوم على من تحت رعايته بالتربية وتعليم شعائر الإسلام وحملهم على شرع الله .

قال القرطبي رحمه الله في تفسيره: فعلى الرجل أن يصلح نفسه بالطاعة

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الآية ٦ من سورة التحريم .

<sup>(</sup>٢) سورة التحريم : ٦ - ٨

ويُصلح أهله إصلاح الراعي للرعية . ففي صحيح الحديث أن الني سَحَيَّة قال : «كلكم راع ، وكلكم مسئول عن رعيته » (١) ، فالإمام الذي على الناس راع ومسئول عنهم ، والرجل راع على أهل بيته ومسئول عنهم . وقال ابن كثير رحمه الله : وفي معنى هذه الآية الحديث الذي رواه أحمد وأبو داود والترمذي من حديث عبد الملك بن الربيع بن سبرة عن أبيه عن جده قال : قال رسول الله عليه الله عليه عنها وهم أبناء سبع سنين ، واضربوهم عليها وهم أبناء عشر سنين ، وفرقوا بينهم في المضاجع » (رواه أبو داود) (٢) .

إن مسئولية المسلم في نفسه وأهله وأولاده وخَدَمه ، ومَن تحت رعايته مسئولية ثقيلة وموقف رهيب ، فالنار أمامه ، وهو وأهله معروضون عليها : ﴿ وَإِن مِن كُورً إِلّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْمًا مَقْضِيًا ۞ ثُمَّ نُنجِي اللّذِينَ اتَّقُواْ وَنَذَرُ الظّلِمِينَ فِيهَا حِثِياً اللّهِ عَلَى اللّهِ وَمَن فِيهَا حِثِياً اللهِ وَمَن فَيهَا حِثِياً اللهِ وَمِن النار .

قد يظن بعض الناس أن نار الآخرة مثلُ نار الدنيا ، والفرق بعيد لا يتصوره أحد ، لكن قَرَّبه المُربِّي المعلِّم صلى الله عليه وسلم كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال : « ناركم هذه ما يوقدُ بَنُو آدم جزءٌ ، واحدٌ من سبعين جزءاً من نار جهنم » ( رواه البخاري ومسلم وغيرهما ) (٤) .

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث ابن عمر رضي الله عنهما ، البخاري في الصحيح ، الأحكام : ١٠٠/١٣ الفتح ، ومسلم في الإمارة برقم ( ١٨٢٩ ) ، باب : فضيلة الإمام العادل .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده وإسناده حسن ، أخرجه أبو داود برقم ( ٤٩٥ ) ، ( ٤٩٦ ) ، وأخرجه الحاكم في المستدرك : ١٩٧/١ ، انظر نصب الراية للزيلعي : ٢٩٦/١ ، وأخرجه أحمد في المسند : ٢٨٧/٢

<sup>(</sup>٣) سورة مريم : ٧١ - ٧٢

<sup>(</sup>٤) البخاري في بدء الخلق ، باب : صفة النار وأنها مخلوقة : ٢٣٨/١٦ الفتح ، ومسلم برقم ( ٢٨٤٣ ) كلاهما من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

إنها سوداء مظلمة منتنة حرها شديد ، وقعرها بعيد ، ومقامعُها حديد : 
﴿ إِنَّهَا تَرْمِى بِشَكْرِ كُٱلْقَصْرِ ﴿ كَأَنَّهُ مِكَالَتُ صُغْرٌ ﴿ كَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ واغلال ، 
﴿ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُؤْصَدَةً ﴾ (٢) ، ﴿ وَإِذَا ٱلْقُواْمِنْهَا مَكَانَاصَيْقًا مُقَانِينَ دَعُولُهُ مَا لَكُ اللّهُ مُجُلُودًا غَيْرَهَا مُقَانِينَ حَلُودُهُم بَدَّ لَنَهُم جُلُودًا غَيْرَهَا مُقَانِينَ دَعُولُهُ مَا لِللّهُ مُحْلُودًا غَيْرَهَا لَمُ اللّهُ مُحَلِّدًا فَي اللّهُ مُحْلُودًا غَيْرَهَا لِللّهُ وَقُواْ الْعَذَابُ ﴾ (٤) ، ﴿ لَا يُقْضَى عَلَيْهِمْ فَيَمُونُواْ وَلَا يُحَفَّفُ عَنْهُم مِنْ اللّهُ مِنْ عَلَيْهِمْ فَيَعُونُوا وَلاَ يُحْفَقُ عَنْهُم والقيح عَذَابِهَا ﴾ (٥) ، طعامهم الزقوم والضريع ، وشرابهم الحميم والقيح والصديد ، ﴿ كَالْمُهُ لِيشُوى ٱلْوَجُونُ ﴾ (٢) ، ﴿ يُصْهَورُهِ مِمَافِى بُطُونُهِمْ والصّديد ، ﴿ كَالْمُهُ لِيشُوى ٱلْوَجُونُ ﴾ (٢) ، ﴿ يُصْهَورُهِ مِمَافِى بُطُونُهِمْ وَالْصِدِيد ، ﴿ كَالْمُهُ لِيشُوى ٱلْوَجُونُ ﴾ (٢) ، ﴿ يُصْهَورُهِ مِمَافِى بُطُودُ فَي وَالْمُورُونَ وَالْمُورُونَ ﴾ (٢) ، ﴿ يُصْهَورُهِ مِمَافِي بُطُودُ فَي وَالْمُورُونَ فَي الْمُحْورُ ﴾ (٢) ، ﴿ وَالصّديد ، ﴿ كَالْمُهُ لِيشُوى ٱلْوَجُونُ ﴾ (٢) ، ﴿ يُصْهَورُهِ مِمَافِي بُطُودُ فَي وَلَهُ مُولِي مُولِي مُولِي مُؤْمِنَا عَلَيْهِمْ فَي مُعَلِيمُ مِنْ حَدِيدٍ ﴾ (٢) ، ﴿ يُصْهَورُهِ مِمَافِي بُطُودُ مِنْ وَلِيمُونُ مَا مَعْنِعُ مُنْ حَدِيدٍ ﴾ (٧) .

ولهذا كان الرحيم بأُمَّته صلى الله عليه وسلم يُعلِّمهم الاستعادة من النار كما يُعلِّمهم السورة من القرآن . روى مسلم وغيره رحمهم عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما أن النبي علله كان يُعلِّمهم هذا الدعاء كما يُعلِّمهم السورة من القرآن : « قولوا اللَّهم إني أعوذُ بك من عذاب جهنم ، وأعوذُ بك من عذاب القبر ، وأعوذُ بك من فتنة المحيا القبر ، وأعوذُ بك من فتنة المحيا والممات » (٨) . وكان أكثر دعائه صلى الله عليه وسلم : « ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار » (٩) ( رواه البخاري عن أنس ) .

<sup>(</sup>١) سورة المرسلات: ٣٢ - ٣٣

<sup>(</sup>۲) سورة الهمزة : ۸ - ۹

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان: ١٣

<sup>(</sup>٤) سورة النساء : ٥٦

<sup>(</sup>٥) سورة فاطر : ٣٦

<sup>(</sup>٦) سورة الكهف : ٢٩

<sup>(</sup>۷) سورة الحج : ۲۰ – ۲۱

<sup>(</sup>٨) مسلم في الصحيح السابق ، ومواضع الصلاة برقم ( ٥٩٠ ) من حديث عبد الله ابن عباس رضي الله عنهما .

<sup>(</sup>٩) هو من حديث عبد الله بن السائب رضي الله عنه ، أخرجه أحمد في المسند : ٣/ ٤١١ ، وأبو داود : برقم ( ١٨٩٢ ) ، وإسناده صحيح .

وكيف يقي المؤمن نفسه وأهله من النار ؟

أما وقاية نفسه فبطاعة الله ، يعمل بالمأمور وينهي عن المحرَّم المحظور ، وبكثرة الذكر والصلاة ، ويكف الأذى ويبذل الندى ، وبالبر والصلة وأداء الحقوق لأهلها ، والإحسان إلى الأيتام والأرامل والمساكين ، طاعة لله ولرسوله عليه ورهبة ، خوفاً وطمعاً . قال صلى الله عليه وسلم : « فاليتقين أحدكم النار ولو بشق تمرة » (١) .

وأما وقاية الأهل من النار ، فبالتربية الإسلامية ، وتعليمهم شرائع الدين ، يعرِّفهم بالحلال والحرام والمتسحب والمكروه ، وتعليمهم حُسن الخُلُق ومكارم الأخلاق . ويملأ قلوبهم من محبة الله ومحبة رسوله ﷺ . قال تعالى : ﴿ وَأَمْرُ أَهْلَكَ بِالصَّلَوْقِ وَاصْطَبِرْعَلَيْما ﴾ (٢) ، ﴿ وَكَانَيا مُرُاهَلَهُ بِالصَّلَوْقِ وَاصْطَبِرْعَلَيْما ﴾ (٢) ، فلا يتساهل المؤمن في شيء من أمر الدين وإن رآه صغيراً .

ففي الصحيحين عن أبي هريرة قال : أخذ الحسن بن علي رضي الله عنهما تمرة من تمر الصدقة فجعلها في فيه ، فقال رسول الله ﷺ : « كُخ ، كُخ ، كُخ ، ارم بها ، أما علمت أنّا لا نأكل الصدقة » ؟ (٤) ، وكان الحسن صبياً فرجره ونهاه .

وفي الحديث المتفق عليه عن عُمر بن أبي سلمة ربيب رسول الله ﷺ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الأدب من صحيحه : ٢٥/١٠٠ الفتح من حديث عدي ابن حاتم رضي الله عنه ، ومسلم في الزكاة برقم (١٠١٦) باب : الحث على الصدقة .

<sup>(</sup>۲) سورة طه : ۱۳۲

<sup>(</sup>٣) سورة مريم : ٥٥

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الزكاة ، باب : ما يذكر في الصدقة : ٣/ ٢٨ الفتح ، ومسلم في الزكاة برقم ( ١٠٦٩ ) ، وهو من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال : أخذ الحسن بن على تمرة من تمر الصدقة . .

قال : كنت في حُجر النبي ﷺ ، وكانت يدي تطيش في الصحفة ، فقال رسول الله ﷺ : « يا غلام ؛ سَمِّ الله تعالى وكُلْ بيمينك ، وكُلْ مما يليك » (١) .

ويجب التعاون على فعل الخير والطاعات . فكان صلى الله عليه وسلم إذا أوتر يوقظ أهله للوتر (٢) . ورُوي أن النبي ﷺ قال : « رحم الله امرؤ قام في الليل فصلًى فأيقظ أهله (٣) ، فإن لم تقم رشَّ وجهها بالماء . رحم الله امرأة قامت في الليل تُصلِّي وأيقظت زوجها فإن لم يقم رشَّت في وجهه من الماء » .

إن المؤمن مُكلَّف هداية أهله وتعليمَهم الدين والخير وإصلاحَ بيته ، كما هو مكلف هداية نفسه وإصلاح قلبه .

إن البيت المسلم قلعة من قلاع الإسلام فلا بد أن يُبنى على العقيدة الصحيحة ، ولا بد أن تكون متماسكة من داخلها حصينة في ذاتها ، كل فرد يقف على ثُغْرة لا يُنفذ إليها من جهته ، فلا بد من الأب المسلم الصالح والأم المسلمة الصالحة ليقوما على الأبناء والبنات . يجب الاهتمام بالمرأة المسلمة لتكون داعية مجاهدة مُصْلِحة في بيتها لتُنشيء البيت المسلم والجيل المسلم ، وأي امرأة لا تكون كذلك لا تستحق أن تكون سيدة وراعية في بيت مسلم ، وأي رجل لا يكون كذلك فليس بكفء لأن يكون قيماً على بيت مسلم .

<sup>(</sup>١) البخاري في الأطعمة ، باب : التسمية على الطعام : ٩/ ٤٥٧ ، ٤٥٧ ، ومسلم في الأشربة برقم ( ٢٠٢٢ ) من حديث عمر بن أبي سلمة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الوتر ، باب رقم (٣) ، باب : إيقاظ النبي على أهله بالوتر ، حديث رقم ( ٩٩٧ ) ، وهو من حديث عائشة رضي الله عنها ، ومسلم في الصحيح : صلاة المسافرين برقم ( عام ٧٣٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في السنن برقم (١٣٠٨) ، باب : قيام الليل ، وابن ماجه برقم (١٣٠٨) في إقامة الصلاة وإسناده حسن ، وصححه الحاكم في المستدرك : ١٣٣٦) ووافقه الذهبي على تصحيحه وهو من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

#### ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

التوبة النصوح: هي الصادقة التي تُطَهِّر القلب وتنظفه ، وهي ما اشتملت على ثلاثة شروط: الندم على فعل المعصية ، والإقلاع عنها ، والعزم الصادق على أن لا يعود إليها أبداً .

ويرى بعض العلماء أنه إذا كانت المعصية في حق من حقوق الآدميين فلا بد من شرط رابع وهو : رد الحق إلى صاحبه إن كان مالاً ، أو تمكينه من أخذه إن كان قصاصاً ، أو طلبُ المسامحة منه إن كان عِرْضاً . هذه هي التوبة النصوح التي يُكفِّر الله بها السيئات ويثيب عليها بالجنات : ﴿ عَسَىٰ رَبُّكُمْ اللهُ الله

إنه لشرف عظيم وإغراء مُطْمِع وتكريم كبير أن يضم الله المؤمنين إلى النبي ﷺ في صف واحد ، يتلقون الكرامة معه يوم العرض الأكبر ، وأي كرامة أحسن من الأمن يوم الفزع ، ثم دخول الجنة التي فيها ما لا عَيْن رأت ولا أذن سمعت ولا خَطَرَ على قلب بَشر (٣) ؟

يدخلونها في عنفوان الشباب أبناء ثلاث وثلاثين سنة (٤) ، لا يبولون

<sup>(</sup>١) سورة التحريم : ٨

<sup>(</sup>۲) سورة التحريم : ۸

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث أبي هريرة . في البخاري رقِم ( ٨٤٩٨ ) التوحيد ، ومسلم في الإيمان ( ٣١٢ ) .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى حديث أنس بن مالك عند أحمد : ٣/١٥٢

ولا يتغوطون (١) ، عَرَقهم كالمسك ، لهم فيها أزواج مُطهَّرة وهم فيها خالدون ، ولهم عند ربهم مزيد (٢) ، إذا تَجلَّى لهم الرب نسوا ما هم فيه من النعيم (٣) .

فأين هذا من النار التي وقودها الناسُ والحجارة ؟ (٤)

إن هذا الثواب ، وكذلك العقاب ، كلاهما يُصور تبعة المؤمن في وقاية نفسه وأهله من النار .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، ﴿ قوا أنفسكم وأهليكم ناراً ﴾ ، لا تنسوا أنها أمامكم لا مفر عنها ولا محيد إلا من رحمه الله ، ﴿ إِنَّ رَحَمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ اللهِ مَا اللهُ ، ﴿ إِنَّ رَحَمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ اللهِ مَا اللهُ اللهِ مَا اللهُ اللهِ مَا اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ الل

اللُّهم إنَّا نسألك العفو والعافية والنجاة في الدنيا والآخرة .

اللُّهم زحزحنا عن النار وأدخلنا الجنة .

اللَّهم تغمدنا برحمتك وعُمَّنا بعفوك ، وتفضَّل علينا بإحسانك ، ووفقنا لما يرضيك ، وخذ بأيدينا إلى صراطك ، وحبَّبْنَا في لقائك ، واملأ قلوبنا من محبتك ومحبة رسولك ﷺ

اللُّهم اغفر لنا ولجميع المسلمين ، إنك أنت الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث أبي هريرة عند البخاري رقم ( ۱۳۲۷ ) تفسير سورة الأنبياء ، ومسلم في صفة الجنة رقم ( ۱۵ ) ، ( ۱٦ ) .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث صهيب ومسلم : ١٨١/١٢

<sup>(</sup>٣) إشارة لحديث أبي سعيد ، البخاري : التوحيد : ٢/٧٠ ، ومسلم برقم(٣) ) .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآيات : 7 - 1 من سورة التحريم .

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف : ٥٦

#### قصة زوج وزوجة

( الخطبة الثانية )

# ﴿ اَلْمَندُيلَةِ الَّذِى لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِ وَلَهُ اَلْحَمَدُ فِي ٱلْآخِرَةُ وَمُوَ لَلْمَا كَذِي الْآخِرَةُ وَالْآخِرَةُ وَمُوَ لَلْمَا كَيْ مُرَادُ وَمُوَ لَلْمَا كَيْ مُرَادُ وَمُوَ لَلْمَا كَيْ مُرَادُ وَمُوَ لَلْمَا كَيْ مُرَادُ وَمُوَ لَلْمَا كُورُونُ وَلَا لَكُورُونُ وَلَا الْمُرْتَقِيقُ فِي الْآخِرُونُ وَمُوالِكُمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلُولًا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلْلِكُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلِّلِي اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّا مُنْ اللّ

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فواجب على أفراد الأسرة أن يؤدي كل واحد منهم للآخر ما يجب عليه من الحقوق ، ويجب أن يعرف كل واحد منهم مسئوليته ، يجب التعاون على البر والتقوى ، يجب الاحترام والرحمة ، وبذلك يستقيم البيت ويتفرغ للتربية والإصلاح ، أما إذا حصل الشقاق والمنازعات ، ضاع الأولاد وأخذوا تصورات تؤثر في سلوكهم وعقلياتهم ، بل في حياتهم كلها .

شكت امرأة زوجها بأنه يسهر في الليل مع أصدقائه على معصية الله ، وإذا كان في بيتها يأمرها بالمباشرة عليهم بالطعام والشاي ، وهي تخاف على نفسها

<sup>(</sup>١) سورة سبأ : ١

فإذا وعظته هددها بالطلاق ، فنعم المرأة وبئس الزوج . وأخرى تشكو من زوجها بأنه يأمرها بالجلوس مع أبناء عمه متبرجة ، فإذا امتنعت أدخلهم عليها في غرفتها ، فإذا أقفلت الباب دونهم هددها بالطلاق ، فنعم المرأة وبئس الزوج . وبعض الأزواج يشكو من زوجته كثرة الخروج من بيته بدون إذنه ، وكثرة الطلبات التي تشق عليه ، وبعضهم يشكو إهمال البيت والأولاد واشتغالها بالملهيات والمسليات وإشغال التليفون بالمكالمات ، وبعضهم يشكو منها ترك الصلاة وله منها أولاد يخشى إن طلقها أن يضيعوا .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، اتقوا الله أيها الأزواج ، اتقين الله أيهتا الزوجات ، ﴿ قُوَّا أَنفُكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴾ (١) ، اعرفوا واجباتكم وأدُّوها كما أمركم الإسلام ، وراقبوا ربكم في أولادكم ، ولا تنسوا الفضل بينكم .

﴿ إِنَّاللَةُ وَمَلَيْهِ كَنَهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَهَ لُواْعَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ۞ (٢)

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة التحريم: ٦

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب: ٥٦

#### ٣٨ – تفسير سورة الانفطار (١)

( الخطبة الأولى )

﴿ ٱلْعَسَدُهُ فَهُ مَبِ الْسَلَمِينَ ۞ الْآمَنِ ٱلرَّحِيدِ۞ مَسَالِكِ يَوْمِ الدِّيرِ ۞ إِيَّاكَ مَنْهُ وَ الْمَاكَةِ مَنْهُ وَ الْمَالِدِينَ ۞ الْمَالِدِينَ ۞ الْمَالِدِينَ ۞ الْمُعَلِينَ ۞ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴾ وَ الْمَالُونُ مَنْهُ وَالْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مُنْ الْ

وأشهد أنْ لا إِلَه الله وحده لا شريك له ، ﴿ هُوَٱلْأَوَّلُوَٱلْآخِرُوَالظَّلِهِرُ وَٱلْبَاطِنُّ وَهُوَبِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ۞ (٣) .

وأشهد أنْ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، إمام المتقين وقائد الغر المحجلين .

صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه وأتباعهم بإحسان إلى يوم الدين .

فكثيراً ما يتحدث القرآن الكريم عن أحوال الساعة ومشاهد يوم القيامة ، بأسلوبه الخاص ونظمه الرائع بآيات قصيرة لها وقع في النفس الواعية كوقع السهام ، بل كوقع القنابل على الأجسام الحية ، وتُخلْخل الكيان ، وتهز المشاعر ، وتنبه الغافل ، وتحث على الاستعداد والتحرك والإقلاع عما يضر ، والتوجه إلى أماكن القوة والدفاع والحصانة والنجاة . وفي القرآن العظيم سورة قصيرة تشتمل على خمسة مواضيع في طيَّات آياتها .

<sup>(</sup>١) ألقيت يوم ٩/ ٢/ ١٤٠٠ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢ - ٦

<sup>(</sup>٣) سورة الحديد : ٣

الأول : في أحول هذه المخلوقات وما يحصل لها إذا انتهت مدة هذه الحياة وأذن الله بفنائها ، وما يجده الإنسان بعد ذلك ، وهذا المعنى في خمس آيات .

والثاني: نداء من رب الناس لابن آدم بالصفة التي تميَّز بها على سائر المخلوقات وفُضِّل بها وأصبح أهلاً لخطاب الله ومحلاً لتكليفه وفي طيَّاته توبيخ وتهديد، وتوجيه وإرشاد وذلك في ثلاث آيات.

والثالث : بيانٌ لما عليه الإنسان من الغفلة عما يحيط به وعما هو فيه وعن مآله في أربع آيات .

والرابع : بيان نتائج الأعمال وثمارها مذكور في أربع آيات .

والخامس : التنويه بهول يوم القيامة وحال الناس فيه وجهالة الإنسان بهذه الحقائق في ثلاث آيات ( فهذه تسع عشرة آية ) .

هل عرفتم هذه السورة ، إنها سورة الانفطار . فتعال أخي المسلم ، تعال أيها الإنسان ، أحضر قلبك من غفلته ، وأحضر ذهنك من مشاغله ، وأحضر فهمك عن صوارفه ، وتخلّص من وسوسة عدوك ، واستمع لهذه السورة العظيمة ، وتعقل بفهمك مدلولاتها ، وانظر بعين رأسك في مسمياتها ، وانظر بعين قلبك في تحولاتها ، ﴿ وَإِذَا قُرِعَ الْقُرْمَ اللهُ فَأَسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا لَهُ وَانْظُر بعين قلبك في تحولاتها ، ﴿ وَإِذَا قُرِعَ الْقُرْمَ اللهُ فَأَسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا لَهُ وَانْظُر بعين قلبك في تحولاتها ، ﴿ وَإِذَا قُرِعَ الْقُرْمَ اللهُ فَأَسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا لَهُ وَانْسَالُول اللهُ وَلَهُ اللهُ وَالْمُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَالْمُ اللهُ فَاللَّهُ مَا اللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

أعوذ بالله من الشيطان الرجيم . بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴿ إِذَا ٱلسَّمَا مُ الفَطَرَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلْقُبُورُمِعُورَتَ ﴿ وَإِذَا ٱلْقُبُورُمِعُورَتَ ﴿ وَإِذَا ٱلْقُبُورُمِعُورَتَ ﴾ عَلِمَتْ نَفْسُ مَا فَطَرَتْ وَ وَإِذَا ٱلْقُبُورُمِعُورَتَ ﴾ عَلِمَتْ نَفْسُ مَا فَكَ مَا فَي كَوْرِيكَ ٱلْكَوْرِمِ وَإِذَا ٱلْقُبُورُمِعُونَ فَعَدَلَكَ مَا فَكَ فَعَدَلَكَ مَا فَي مَا فَي فَعَدَلَكَ مَا فَي مُورِمِ مَا شَاءً وَكُبُكُ فَعَدَلَكَ مَا فَي فَعَدَلَكَ مَا فَي فَا لَكُ فَعَدَلَكَ مَا فَي مُورَةٍ مَا شَاءً وَكُبُكَ فَعَدَلَكَ مَا فَي فَعَدَلَكَ مَا فَي فَا فَا اللّهُ عَلَيْهِ فَي أَنْ عَلَيْهُ مِنْ اللّهِ فَي فَا لَكُونُ فَا لَهُ مِنْ اللّهِ عَلَيْكُمْ لَمُ فَا فَا فَا لَكُونُونَ وَاللّهُ مَا فَا فَا لَا لَهُ مَا فَا لَهُ مِنْ اللّهِ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ ال

الأعراف : ٢٠٤

كَنِيِينَ ﴿ يَعَلَمُونَ مَا فَعْعَلُونَ ﴿ إِنَّ الْأَبْرَارَ لَهِى نَعِيعِ ﴿ وَإِنَّ اَلْفُجَّارَلَفِى بَحِيعِ الدِّينِ ﴿ وَهُ وَمَا ثُمَ عَنْهَا بِغَآلِينَ ﴿ وَمَا آذَرَهِ كَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ﴿ مُا ثُمَّ مَا آذَرَ كَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ﴿ يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْسٌ لِنَفْسِ شَيْتًا وَالْآمَرُ يَوْمَ بِذِيلَةِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَ

الله أكبر . . إن قلوب بني آدم أقسى من الحجارة ، وأصلبُ من الجبال الشامخات ، كيف لا تتفطر وكيف لا تخشع إذا تليت عليها آيات الله ﴿ لَوَأَنزَلْنَاهَاذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلِلَرَأَيْتَهُ خَشِيعًا مُّتَصَدِعًا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ ﴾ (٢) .

﴿ إِذَا ٱلسَّمَا مُ اَنفَظَرَتُ ﴾ (٣) : أي انشقت . ﴿ وَإِذَا ٱلْكُواكِبُ اَنتُرَتُ ﴾ (٤) : أي تفرقت واختل نظامها بقدرة القادر القاهر ، وهو تغير لجميع المخلوقات في السماء . ﴿ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ فُجِرَتُ ﴾ (٥) : تفجيرها يحتمل عدة معان متنوعة : منها يفجر بعضها على بعض بإزالة الحاجز بينها فيختلط مالحها بحلوها ، أو فُجِرَت فذهب ماؤها ويبست وصارت حرارتها ملتهبة ، أو فُجِرت كتفجير القنابل الفتّاكة فصارت مواداً مدمرة وناراً مستعرة . ﴿ وَإِذَا ٱلْقُبُورُ بُعِثُرَتُ ﴾ (٢) : أي بحثت وأخرج ما فيها من الأموات ، وهو إيذان بتغير كل المخلوقات في الأرض . وعلى كل حال فإن هذه المخلوقات إذا انتهت مدة هذه الحياة المسخرة لأهلها لم يبق فيها انتفاع للمخلوقين ، وإنما أرض الدنيا بأرض الآخرة ، ﴿ وَمَمُتُدَلُ أُرض الدنيا بأرض الآخرة ، وسماء الدنيا بسماء الآخرة . ﴿ وَمَمُتُدَلُ أَرض الدنيا بأرض الدنيا بأرث المؤرث المؤرث

<sup>(</sup>١) سورة الانفطار كاملة .

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر : ٢١

<sup>(</sup>٣) سورة الانفطار: ١

<sup>(</sup>٤) سورة الانفطار: ٢

<sup>(</sup>٥) سورة الانفطار : ٣

<sup>(</sup>٦) سورة الانفطار : ٤

الأَرْضُ عَيْراً الأَرْضِ وَالسَّمَوْتُ ﴾ (١): فيحصل لها من التغير ما لا يخطر على قلب بَشر ولا يدركه فهم إنسان ، وليس للإنسان فائدة في البحث عن كيفية التغير ، وإنما فائدته في معرفة وقوعه والإيمان به للاستعداد لما بعده ، ولذلك قال تعالى بعد ذلك ﴿ عَلِمَتَ نَفْسٌ مَّاقَدَّمَتُ وَأَخَرَتُ ﴾ (٢): ما قدَّمت في أول حياتها وما أخَّرت في آخرها ، أو ما قدَّمت لآخرتها وما أخَّرت في دنياها بسبب الإهمال والتفريط ، علمت النفس ابتداءً من أول مراحل الآخرة عند الموت إذا بلغت إلى الحلقوم : علامات السعادة أو الشقاء ، وتعْلمه عين اليقين إذا استلمت كتابها بيمينها أو بشمالها وقرأته ونظرت فيه . فتأمل أخي المسلم حال الإنسان وتصور شعوره وانزعاجاته وخوفة واضطراب حاله إذا حصلت تلك التغيرات الكونية في المخلوقات ، وإذا عَلم ما قدَّم وأخَر .

ولا شك أن في تغير الآيات الكونية الأرضية تغير الجميع ، ما على الأرض حتى الإنسان ، وفي تغير الآيات الكونية السماوية تغير لما فيها من المخلوقات : ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِفَصَعِقَ مَن فِ ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِ ٱلْأَرْضِ

إِلَّا مَن شَآءً اللَّهُ ثُمَّ نُفِحَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَاهُمْ قِيَامٌ يُنظُرُونَ ﴿ (٣).

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَانُ ﴾ (٤): نداء من رب العالمين لجميع أفراد بني آدم ، بلقب الإنسان فيه المشتمل على الفطرة والفضل على المخلوقات المكمل بالإيمان والتقوى ، إنه نداء للإنسان الكافر ، ونداء للمسلم العاصي ، وكل بني آدم خطًاؤون وخير الخطَّائين التوَّابون . ﴿ مَاغَرَّكَ بِرَيِّكَ ٱلْكَيْرِ ﴾ (٥): استفهام

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم : ٤٨

<sup>(</sup>٢) سورة الانفطار : ٥

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر : ٦٨

<sup>(</sup>٤) (٥) سورة الانفطار : ٦

توبيخ وتقريع واستنكار ، بمعنى أي شيء خدعك وصرفك عن كتاب الله وسننة رسوله على الله ولم تخشه ولم تتق عقابه ، فلسان الحال من الكافر ، يقول غرَّه الشيطان ، واللائق من المؤمن أن يقول : غمرني فضل الله وجوده وكرمه وعفوه ، وفي هذا السؤال توبيخ وتقريع على الصدود والإهمال في جانب الله . وفي قوله : ﴿ بِرَيِكَ ٱلْكَيْرِ ﴾ (١) : بيان لفضل الله على الإنسان وأن هذا الفضل إنما هو من كرم الله وإحسانه على الإنسان ، وفي طيَّات ذكر صفة الكريم للخالق تبارك وتعالى توجيه للإنسان إلى الطمع في عفو الله ولطفه ، فيتوب ويرجع ويعمل صالحاً ما دام في دار العمل .

﴿ اَلَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّنكَ فَعَدَلَكَ ﴾ (٢): تفصيل لبعض نعم الله تعالى على الإنسان ، فأوجده من العدم وجعله في أحسن تقويم ، وفي أجمل اعتدال ، وفي أحسن صورة ، كل عضو من أعضائه وكل جهاز في جسمه قائم بوظيفته أتم قيام دون تكلف من الإنسان ودون مشقة . وفي هذا بيان لإمكان البعث والنشور ، لأن الذي خلق الخلق الأول قادر على أن يعيده وهو أهون وأيسر ، والكل على الله سبحانه يسير .

﴿ فِيَ أَيْ صُورَةٍ مَّا شَآءً رَكَّبَكَ ﴾ (٣): من صور الآباء والأمهات والأجداد ، وفي أي صورة شاء ، حسنة كانت أو قبيحة . فالله تعالى قادر على أن يجعل الإنسان على أي صورة أو شكل ، فاختار له أجمل الصور وأحسنها تكريماً له وتفضيلاً ، وهو قادر على أن يغير هذه الصورة بصور أخرى .

<sup>(</sup>١) سورة الانفطار : ٦

<sup>(</sup>٢) سورة الانفطار : ٧

<sup>(</sup>٣) سورة الانفطار : ٨

﴿ كُلَّابِلُونَكِلَدِبُونَ بِالدِينِ ﴾ (١): أي إنما يحملكم على مواجهة الكريم ومقابلته بالمعاصي تكذيباً بالمعاد والجزاء والحساب. وهذا صادر عن جهالة وحمق ، فكيف يُقابل بالإساءة ويقابل الخالق بالإنكار لمقدرته على المعاد والبعث والنشور ؟ ، وهذا في منتهي السفه والقسوة ، فما يكذب قلب بالحساب والجزاء ثم يستقيم ، لا على هدى ولا على خير ولا على طاعة ولا رحمة ، ولن يشتمل قلب كذّب بالبعث والجزاء على أدب ولا على طاعة ولا على نور ، ولن يحيا القلب ولن يستيقظ الضمير حتى يؤمن بالبعث ويصدق بالجزاء .

ولا شك أن منتهى الجهل أن ينكر الإنسان شيئاً هو صائر إليه ، وأن يغفل عن شيء يُحصى عليه ، وهي حال تدعو إلى العجب ، ولهذا قال سبحانه :

﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَمُ نَظِينَ مِنْ كَيْلِينَ لَنَّ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ لَكَ ﴾ (٢) : حافظين لأعمالكم يحصونها .

مع كل إنسان ملك عن اليمين يكتب الحسنات ، وملك عن الشمال يكتب السيئات ، وتُجمع هذه السجلات اليومية في خزائن حتى إذا جاء يومُ القيامة أخرجت له ملفاته يراها بنفسه ويقرؤها ويشهد على نفسه بما فيها .

ووصف الملائكة بكونهم « كراماً » يستدعي إكرامهم ، فالكريم يستحق التكريم فلا يسوغ عمل فيه قبح بحضرة الكرام ، ولا يسوغ عمل فيه الإساءة للكريم ، والملائكة الكرام مع الإنسان لا يفارقونه أبداً إلا في حالين : عند دخول الخلاء ، وعند الجنابة . ولهذا أرشدنا نبينا محمد عليه بالتحرز من الشيطان والاستعاذة منه في هاتين الحالتين .

<sup>(</sup>١) سورة الانفطار ، آية : ٩

<sup>(</sup>٢) سورة الانفطار : ١٠ - ١٢

ويفيد وصف الملائكة بهذه الصفة اطمئنان النفس إلى عدلهم وتأنيهم في الكتابة وتثبتهم ، فذلك من لزوم صفات الكرام .

#### ﴿ إِنَّ ٱلْأَثْرَارَلَفِي نَعِيمِ عَنَّا وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَلِفِي بَعِيمٍ ١٠ يَصْلَوْنَا يَوْمَ ٱلدِّينِ ١٠٠

وَمَاهُمْ عَنْهَا بِغَآبِينَ اللّهُ ﴾ (١): هذا هو الغاية والمنتهي ، وهذه ثمار الأعمال ونتائجها . فالأبرار الذين يصلون ما أمر الله به أن يوصل ويطيعون الله ورسوله ويعملون الخيرات والمبرات مسكنهم في جنات النعيم ينعمون في ملذاتها ، وأما الفجار ، وهم الذين يقطعون ما أمر الله به أن يوصل ، ويعصون الله ورسوله ولا يدينون دين الحق ، فمأواهم نار جهنم وساءت مصيراً لا يستطيعون الفرار عنها ، وهذا هو الغبن وهو الربح أو الخسارة .

﴿ وَمَا أَدْرَكَ مَا يَوْمُ الدِينِ عَنِي ثُمُ مَا أَدْرَكَ مَا يَوْمُ الدِينِ عَنَى يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْسُ لِنَقْسِ شَيْعًا وَ الأَمْرُيوْمَ مِنْ لِللَّهِ عَلَى ﴾ (٢): السؤال لتفرير وقوعه وتجهيل المكذب بيوم الدين ، وتكريره لبيان شدة هوله وإزعاجه وخوفه وعبوسه ، وقمطريرة كل نفس مشغولة بما أمامها فلا ينظر أحد إلى أحد ولا ينفع أحد أحداً.

استغفروا الله إنه هو الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) سورة الانفطار : ١٣ - ١٦

<sup>(</sup>٢) سورة الانفطار : ١٧ – ١٩

### اليقين جُنَّة

( الخطبة الثانية )

الحمد لله الجواد الكريم الرؤوف الرحيم .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له قيومُ السموات والأرضين .

وأشهد أنَّ نبينا محمداً عبده ورسوله ، سيد الأولين والآخرين ، صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه وأتباعهم أجمعين .

أما بعد . .

فإن الإنسان في غفلة وصدود عن واقع أمره ومستقبله ، فلو عرف الكافر ما في طيات المستقبل لما كفر بالله ، ولو أيقن المسلم بحقيقة ما آمن به لما عصى الله ، فلو أن مانع الزكاة أيقن بأنه سيُكوى بماله ويُعذّب به لما منع حق الله فيه ، ولو أيقن العاق بوالديه أن أبناءه سيفعلون به مثل ما فعل بأبويه لوصلهم ، ولو آمن شارب الخمر أنه ملعون مطرود من رحمة الله ، وأنه سيسقى من طينة الخبال عصارة أهل النار لما شربها (١) ، ولو علم آكل الربا وأيقن بأنه يقوم يوم القيامة كالمجنون يتخبطه الشيطان من المس (٢) أمام

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث أنس بن مالك رضي الله عنه ، أخرجه الترمذي برقم ( ١٢٩٥) البيوع وابن ماجه برقم ( ٣٣٨١) ، وقال الحافظ في التلخيص الكبير : رواته ثقات وله شواهد كثيرة .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ٢٧٥ سورة البقرة .

الأشهاد وأمام العالَم كله لما تعامل بالربا ، ولو يعلم الزاني أنه سيُجعل في تنور يُسعَّر عليه لما زنى ، ولو أيقن تارك الصلاة أنه سيلقى غياً وأن بصلاح صلاته يصلح عمله (١) ، وبفسادها يفسد عمله لما تركها .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، وصلوا على البشير النذير .

﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَكَيْ كَنَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَنَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ۞ (٢)

\* \* \*

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الآية ٥٩ من سورة مريم ، وإشارة إلى حديث ابن مسعود رضي الله عنه ، أخرجه الحاكم في المستدرك وصححه والفريابي ، وسعيد بن منصور في سننه ، وابن أبي حاتم في تفسيره ، وكذا ابن جرير الطبري ، وابن المنذر وكذا عبد بن حميد في مسنده والبيهقي في البعث والنشور ، كما عزاه السيوطي في الدر المنثور : ٥٧٧/٥ إلى هؤلاء ، ثم ذكر الحديث بطوله ...

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب : ٥٦

#### ٣٩ - تفسير سورة القدر (١)

( الخطبة الأولى )

﴿ ٱلْحَـمَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (٢) ، أكرمنا بشهر الصبر ، وفيه ليلةٌ خير من ألف شهر .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ﴿ رَّبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ۗ فَأَعْبُدُهُ وَاصْطَبِرَ لِعِبَدَتِهِ مَلْ تَعَلَّمُ لَهُ سَيِيًا ۞ ﴾ (٣)

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، أجود من الريح المرسلة ، وأجود ما يكون في رمضان .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد ، وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فإن مما يبشر بالخير تسابق المسلمين إلى فعل الخيرات وعمل الطاعات المقرّبة من الله .

القيت يوم ۱۹/۹/۹۱۱ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) سورة مريم : ٦٥

إن أمامنا ليلةٌ مباركة تُكفَّر فيها السيئات ، وتقال فيها العثرات وتُرفع فيها الدرجات ، وتضاعَف فيها الحسنات .

مُن أحيا ليلها يعبدُ الله غُفرَ له ما تقدَّم من ذنبه . العبادة فيها أفضل من العبادة في ألف شهر ، أثنى الله عليها ومدحها في محكم التنزيل ، وأنزل فيها سورة سميت بها ، وذكرها في سورة الدخان ، ونوَّه عنها في سورة البقرة .

قال الله تعالى : بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيَلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴿ وَمَا اللهِ تعالى : بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ إِنَّا أَنزَلُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَ إِبَادِنِ أَدْرَنْكَ مَا لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِخَيْرٌ مِّنْ أَلْفِ شَهْرِ ﴿ نَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَالَاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

فالليلة التي تتحدث عنها السورة : هي الليلة التي ورد ذكرها في أول سورة الدخان : ﴿ إِنَّا آَنْزَلْنَكُ فِى لَيْلَةٍ مُّبُرَكَةً إِنَّا كُنَّامُنذِرِينَ ۞ فِيهَا يُفْرَقُكُلُ آمَرٍ حَكَيْمٍ فِي أَمْرُ السَّمِيعُ أَمْرُ السَّمِيعُ أَمْرُ السَّمِيعُ أَمْرُ السَّمِيعُ أَمْرُ الْعَلَيمُ ﴾ (٢) .

وأول نزول القرآن الكريم على النبي المطهَّر صلى الله عليه وسلم كان في شهر رمضان : ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي َ أُسْزِلَ فِي هِ الْقُرْءَ اللهُ هُدُك لِلنَّكَ اسِ وَبَيِّنَاتٍ مَنَ الْهُ دَى وَالْفُرْقَ اللهُ كَانَ هُدُك لِلنَّكَ اسِ وَبَيِّنَاتٍ مَنَ الْهُ دَى وَالْفُرْقَ اللهُ ﴾ (٣)

فليلة القدر هي الليلة المباركة وفي شهر رمضان لها فضل كبير وشأن جليل .

<sup>(</sup>١) سورة القدر كاملة .

<sup>(</sup>٢) سورة الدخان: ٣ - ٦

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ١٨٥

وإذا تأملنا سورة القَدْر عرفنا شيئاً من مدلولاتها . .

يَرْجع الضمير في قوله تعالى : ﴿ إِنَّا أَنرَلْنَهُ ﴾ (١) إلى القرآن الكريم ، ولم يصرح بذكره لعظمته وعلو قدره وشهرته ، وقيل : يرجع إلى القرآن المذكور في سورة العكن : ﴿ اَقْرَأْبِالسِّرِدَبِكَ ٱلَّذِى خَلَقَ لَ ﴾ (٢) أي أول ما أنزل القرآن على قلب محمد ﷺ كان في شهر رمضان في الليلة المباركة : ليلة القدر .

وسميت تلك الليلة بـ « ليلة القدر » لعظم قدرها وجلالة أمرها وكثرة بركتها ، ولأنه يُقَدَّر فيها كل أمر حكيم ، وكرَّر في السورة قوله تعالى : ﴿ لَيَلَةَ ٱلْقَدِّرِ ﴾ (٣) مع الاستفهام في المرة الثانية لبيان شرفها وعظم قدرها وتعدُّد خيراتها وعظم ما أنزل فيها .

وجاء التعبير في قوله : ﴿ وَمَآأَدُرَنكَ ﴾ (٤) بلفظ الماضي للتنويه بأن رسول الله ﷺ أرى ليلة القدر (٥) .

قال بعض العلماء : مَا كَانَ فِي القرآنَ : « وَمَا أَدْرَكُ » فَالْمَخَاطَب يَعْلَمُهُ كَقُولُهُ تَعَالَى : ﴿ وَمَاۤ أَذْرَكُ مَا يَوْمُ الدِّينِ ﴿ ﴾ (٦) ، ﴿ وَمَاۤ أَذْرَكُ مَا يَوْمُ الْفَصْلِ ﴾ (٧) ، ﴿ وَمَاۤ أَذْرَكُ مَا عِلَيُّونَ ﴾ (٨) ، ﴿ وَمَاۤ أَذْرَكُ مَا عِلَيُّونَ ﴾ (٨) ، ﴿ وَمَاۤ أَذْرَكُ مَا

<sup>(</sup>١) سورة القدر : ١

<sup>(</sup>٢) سورة العلق: ١

<sup>(</sup>٣) سورة القدرة : ١

<sup>(</sup>٤) سورة القدر: ٢

<sup>(</sup>٥) البخارى: ٣/ ٥٩ عن ابن عيينة.

<sup>(</sup>٦) سورة الانفطار : ١٧

<sup>(</sup>٧) سورة المرسلات : ١٤

<sup>(</sup>٨) سورة المطففين : ١٩

بِجِينَ ﴾ (١) . فإن الرسول ﷺ قد أخبره ربه بيوم الدين ، ويوم الفصل ، وبالجنة والنار .

وأما ما كان بلفظ المضارع كقوله سبحانه : ﴿ وَمَايُدُرِيكَ لَعَلَّ ٱلسَّاعَةَ تَكُونُ عَرِيبًا ﴾ (٢) ، ﴿ وَمَايُدُرِبِكَ لَعَلَّهُ يَزَّكُ ۞ (٣) ، فقد استأثر الله بعلمه .

فعلم الساعة عند الله وحده ، وما يعلم خفيات الصدور إلا الله .

وقوله سبحانه : ﴿ لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِخَيْرُ مِّنَ ٱلْفِ شَهْرِ لَكُ ﴾ (٤) . ذكر ابن كثير رحمه الله عن مجاهد قال : عَملُها صيامُها وقيامُها خير من ألف شهر .

فنزولُ القرآن في تلك الليلة لإنقاذ البَشر من الخطر ، ولرفع الظلم والبطر ، ولربط العالَم السفلي بالملأ الأعلى ، وتصحيح التصورات والاعتقادات ، وتطهير المعاملات ، وتنظيم الشهوات ، والربط بين الدنيا والآخرة .

ومضاعَفة ما يحصل في تلك الليلة من الأعمال الصالحات ، واستجابة الدعاء ووفرة ثواب الصدقات والبركة ، وتنزل الملائكة مع جبريل عليه السلام ، وانتشار السلامة في الأرض من جميع الآفات . هذه الوقائع في تلك الليلة تجعلها خيراً من آلاف الشهور التي ليست فيها ليلة القدر ، فتفضيل الأزمنة بحسب ما يحصل فيها ، وليست بالكثرة والطول ، وعدد الألف يُستعمل في وفرة التكثير لا للحصر ، كقوله سبحانه : ﴿ يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْيُعَمَّ رُأَلُفُ مَسَنَةٍ ﴾ (٥) .

<sup>(</sup>١) سورة المطففين : ٨

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب : ٦٣

<sup>(</sup>٣) سورة عبس : ٣

<sup>(</sup>٤) سورة القدر: ٣

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة : ٩٦

وذكر بعض المفسرين عن موطأ الإمام مالك رحمه الله أن رسول الله عليه أرى أعمار أمَّته ، وأرى ما شاء الله من أعمار الناس قبله ، فكأنه تقاصر أعمار أمَّته ألا يبلغوا من العمل مثل ما بلغ غيرهم ، فأعطاه الله ليلة القدر خيراً من ألف شهر ، أي العمل فيها مضاعف فيكون ثوابه أكثر من الذي يعمل طول حياته أعمالاً صالحة حتى لو كان عمره ألف سنة . وهذا إكرام من الله لنبيه عليه وإكرام لأمته .

والقرآن الكريم أثبت أن ليلة القدر في شهر رمضان ، لكن لم يُعيِّن أي ليلة من ليالي الشهر ، إلا أن النبي الكريم رحمة بأُمَّته وشفقة عليهم وحرصاً على نجاتهم وسعادتهم حثَّ أُمَّته على تحري ليلة القدر في أفراد العشر الأواخر من رمضان .

روى البخاري رحمه الله في الصحيح عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها أن رسول الله ﷺ قال : « تحروا ليلة القدر في الوتر من العشر الأواخر من رمضان » . وروى أيضاً عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما أن النبي ﷺ قال : « التمسوها في العشر الأواخر من رمضان – أي ليلة القدر – في تاسعة تبقى في سابعة تبقى » .

وأخفيت ليلةُ القدر مع الحث على تحريها ليجتهد المسلم ويكثرَ من الطاعات في عدد من الليالي تحرياً لليلة القدر .

والسورة الكريمة تحث المسلمين على طلب ليلة القدر لينالوا من خيرها وبركتها .

وحث النبي ﷺ بقوله وفعله على إحيائها بالعبادة . روى البخاري (١) عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال : « مَن صام رمضان إيماناً

<sup>(</sup>١) البخاري

واحتساباً غُفِر له ما تقدَّم من ذنبه ، ومَن قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً غُفِر له ما تقدَّم من ذنبه » .

وللبخاري عن عائشة (١) رضي الله عنها قالت : كان النبي ﷺ إذا دخل العشر شدَّ مئزره وأحيا ليله وأيقظ أهله .

وكان صلى الله عليه وسلم يعتكف في العشر الأواخر من رمضان للتفرغ للعبادة والذكر وتلاوة القرآن ومناجاة الملك العلاَّم .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، أيعجز المسلم أن يجتهد في العبادة عشر كيال ؟ أيعجز أن يجتهد في خمس ليال يلتمس ليلة القدر المباركة ؟

اللَّهم بارك لنا في القرآن العظيم ، وانفعنا بما فيه من الآيات والذكر الحكيم .

اللَّهم اجعل القرآن ربيع قلوبنا ونور صدورنا وشفاء أمراضنا وقائدنا إلى جنات النعيم .

اللَّهُم اغفر لنا ولجميع المسلمين ، الأحياء والميتين ، إنك أنت الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) البخاري : ٣/ ٦٦

#### تفضيل ليلة القدر بالعمل

( الخطبة الثانية )

﴿ الْحَسْدُ اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللّلَّةُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّ

وأشهد أنْ لا إِلَه إِلا الله وحده لا شريك له ، ﴿ وَٱللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ يَشَآءُ وَٱللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا يَعْمَ عَلِيمُ اللَّهُ ﴾ (٢) .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، أرسله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله (٣) .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فإن الله تعالى جعل فضيلة ليلة القدر في الاشتغال بطاعته ، ونزول الملائكة فيها ليعبدوا الله في أرضه كما عبدوه في سمائه ، وليروا أنواعاً من العبادات والطاعات لم تكن عندهم مثل : إطعام الطعام ، وصلة الأرحام ، والإحسان إلى الفقراء والمساكين والجار والصديق والغريب والرفيق والأرامل والأيتام وابن

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٢٦١

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٣٣ من سورة التوبة .

السبيل ، واستغفار المذنبين ، وتضرع التائبين ، وغير ذلك من الطاعات ، والقُرب التي يختص بها بنو آدم : ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ لَا يَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

فاتقوا الله أيها المؤمنون . . تداركوا ما بقى من أيام شهركم ، وتعرضوا لنفحات ربكم ، وأروا الله منكم ما يرضيه عنكم .

أخي المسلم: إذا توجه الناس إلى المحبوب من الشهوات فتوجه إلى فاطر الأرض والسموات، فستجد عنده خيراً مما عند أولئك: ﴿ فَ قُلُ أَوَّنَيِثُكُمُ بِخَيْرِ مِن ذَالِكُمُ لِلَّذِينَ اَنَّقَوْاْعِندَ رَبِهِمْ جَنَنتُ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَدُ خُلِدِينَ فِيهَا بِخَيْرِ مِن ذَالِكُمُ لِلَّذِينَ النَّقَوْاُعِندَ رَبِهِمْ جَنَنتُ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهُ دُكُلِدِينَ فِيهَا وَأَزْوَحُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَالْمُسْتَفَعْمِينَ وَالْمَسْتِفَعْمِينَ وَالْمَسْتِفَعْمِينَ وَالْمُسْتَفَعْمِينَ وَالْمُسْتَفَعْمِينَ وَالْمَسْتَفَعْمِينَ وَالْمُسْتَفَعْمِينَ وَالْمُسْتَفْعِينَ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمُلِينَ اللَّهُ وَمُلْتَهُ وَمُسْتَعْمُونَ عَلَى النَّيْقِينَ مَا اللَّهِ فِي اللَّهُ وَمُلْكِيمُ وَسُلِمُوا اللَّهُ وَمُلْكِيمُ الْمُعْلِيمُ اللَّهُ وَمُلْكِيمُ وَاللَّهُ وَمُلْكِيمُ وَالْمُلْكِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمُلْكِيمُ وَالْمُلُولُوا اللَّهُ وَالْمُلْكِيمُ وَالْمُلْكِيمُ اللَّهُ وَالْمُلْكِيمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُلْكِيمُ اللَّهُ وَالْمُلْكِيمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُلْكِيمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُلُولُ اللَّهُ وَالْمُولُوا اللَّهُ وَالْمُولُولُوا اللَّهُ وَالْمُلْكِلِيمُ اللَّهُ وَالْمُلْكِلِيمُ اللَّهُ وَالْمُلْكُولُ اللَّهُ وَالْمُلْكُولُ اللَّهُ وَالْمُولُولُوا اللَّهُ وَالْمُولُولُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُلْكُولُ اللَّهُ وَالْمُولُولُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ وَالْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُلْكُولُ الْ

4 4

<sup>(</sup>١) سورة فاطر : ١٥ – ١٧

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران : ١٥ – ١٨

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب : ٥٦

#### ٤٠ - تفسير سورة العصر (١)

( الخطبة الأولى )

﴿ إِلْكُمْدُ يَغُونُ إِنْكُنْكُ ﴾ (٢) ، اللَّهم لا نحصي ثناء عليك ، أنت كما أثنيت على نفسك (٣) .

وأشهد أنَّ لا إِلَه إِلاَ الله وحده لا شريك له ، واحد في ربوبيته ، واحد في ألم أله واحد في أمره ألوهيته ، واحد في أسمائه وصفاته ، واحد في شرعه وقدره ، واحد في أمره ونهيه .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله . أخرج الله به الناس من الظلمات إلى النور ، وهداهم به صراطاً مستقيماً (٤) .

صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه ومَن اهتدى بهَدْيه ودعى بدعوته .

أما بعد . .

فإننا نقرأ في كتاب الله العزيز ، سورة قصيرة آياتها ثلاث ، كلماتها قليلة ، ومدلولاتها شاملة كثيرة ، محكمة المعنى واسعة المجال ، إنها ترسم للأمة

<sup>(</sup>١) ألقيت يوم ١١/٥/١٤٠٠ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى دعاء النبي ﷺ ، أخرجه مسلم في الصحيح من حديث عائشة رضي الله عنها ، الصلاة حديث رقم ( ٢٢٢ ) .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية ٩ من سورة الحديد في هذا المعنى ، والآية ٥٢ من سورة الشورى .

الإسلامية منهج الحياة الكامل ، ونظام المسيرة الناجح ، ترسم طريق النجاة والسعادة ، وما عداه فطريق هلاك وضلال . قال الإمام الشافعي في شأنها : لو ما أنزل الله على خلقه إلا هذه السورة لكفتهم (١) . إنها سورة العصر : بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ وَالْعَصْرِ إِنَّ إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ إِنَّ إِلَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّرِينَ ﴾ (٢) .

ما أعظمها من سورة ، وما أجمله من إيجاز فيه الإعجاز .

الآية الأولى : ﴿ وَٱلْعَصِّرِ ﴾ (٣) : قَسَم من الكبير المتعال ، الذي خلق العصر وخلق الإنسان ، وبيده السعادة والشقاوة ، وبيده العز والذُل ، والنصر والخذلان .

أقسم بالعصر وهو الزمن الذي يعيش فيه الإنسان ويعمل فيه ، وبه تنقضي حياة الإنسان وأيامه ، والله تعالى يقسم بما شاء من مخلوقاته كقوله تعالى : ﴿ والفجر ﴾ ، ﴿ والشمس ﴾ ، ﴿ والليل ﴾ ، ﴿ والنجم ﴾ ، و﴿ الطور ﴾ .

والآية الثانية : ﴿ إِنَّ الْإِنسَانَ لَغِي خُسَرٍ ﴾ (٤) : جواب القسم ، أمر عظيم له أهميته وخطره ، وفيه الخوف والفزع ، يثير المشاعر ويحرك الهمم ويوجب القلق ، ويحث على طلب الربح والنجاة .

والآية الثالثة : ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْاْ بِالْحَقِّ وَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَوَاصَوْاْ بِالْصَائِدِ وَهِي ترسم طريق الربح وَتُوَاصَوْاْ بِالصَّارِ فِي ترسم طريق الربح

<sup>(</sup>١) هذا قول الشافعي ، نقله الإمام ابن كثير في تفسيره : ٧/ ٣٦٥

<sup>(</sup>٢) سورة العصر كاملة .

<sup>(</sup>٣) سورة العصر: ١

<sup>(</sup>٤) سورة العصر : ٢

<sup>(</sup>٥) سورة العصر: ٣

ومنهج السلامة ، وتوضح معالم طريق السعادة بعلامات أربع : الإيمان ، والعمل الصالح ، والتواصي بالحق ، والتواصي بالصبر .

الإيمان هو قاعدة المنهج وأساسه ، يربط بين الإنسان وبين خالقه ، وبهذا الارتباط الرفيع يُمنح الإنسان أُنساً في الحياة ، وراحة نفسية في الوجود ، وأملاً مشرقاً في المستقبل ، فهو دائماً في تطلع وارتقاء ، دائماً في حركة وعمل ، بواصل مسيرته إلى الله .

الإيمان هو الذي يُقوِّم الإنسان ويصحح اتجاهه وينظم مسيرته ، فلا تتحقق الإنسانية الرفيعة الزكية إلا بالإيمان .

الإيمان هو الذي يحدد الجهة التي يتلقي الإنسان منها نظامه وتصوراته ومقاييس الأمور وموازين الأحوال ، فلا يقبل سواه ولا يستوحش من الوحدة إذا انفرد في الطريق ﴿ إِنَّ إِيْرَهِيمَكَاكَ أُمَّةً قَانِتًا لِللَّهِ حَنِيفًا وَلَرَّ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (١) .

الإيمان هو الذي يُحدِّد معالم الربوبية والألوهية ويُعرِّف بحقها ، ويُحدِّد معالم العبودية وواجباتها ومسئولياتها .

الإيمان يرفع كرامة الإنسان عند الله تعالى ، فإذا أحس المؤمن بهذه المنزلة عند الخالق ارتفعت معنويته ، وقويت شكيمته ، وعَزَّت نفسه ، فلا يرضى بمقام الإهانة والخمول ، ولا ينزل إلى الوضاعة والذلة ، فلا ينساب خلف عُروض الحياة الدنيئة بما لا يتفق مع عِزَّته وكرامته عند الله .

الإيمان يعطى الموازين السليمة والمكاييل الصحيحة والمقاييس الحية ، فلا

<sup>(</sup>١) سورة النحل : ١٢٠

يختلط الطيب والخبيث ، ولا يتساويان ﴿ قُللَايَسْتَوِىٱلْخَبِيثُ وَٱلطَّيِّبُ وَلَوْ اَعْجَبَكَكُثُرَةُ ٱلْخَبِيثُ ﴾ (١) .

فالإيمان هو أصل الحياة ، تَنْبثق منه فروع الخير والبِرِّ والإحسان ، وتتعلق به كل ثمرة من ثماره ، فإذا لم يكن كذلك فهو كالغُصن المقطوع مآله إلى الذبول والجفاف .

والعمل الصالح ثمرة الإيمان ، فالإيمان نور روحاني له شعاع يظهر إلى خارج القلب ، تُرسم حورته على الجوارح والأعمال ، فالإيمان قوة إيجابية متحركة ، فإذا لم تظهر آثار الإيمان على الجوارح ، فهو إما ميت وإما متزيف ، فالعمل الصالح دليل الإيمان وثمرته .

والعمل الصالح المطلق لا يقف عند حد في الكم والكيف ، وإنما بحسب

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : ١٠٠

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات : ٢٠ - ٢١

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان : ٢٣

<sup>(</sup>٤) سورة إبراهيم: ١٨

استطاعة الإنسان وما في وسعه ، وشرطه أن يكون مطابقاً لما جاء من عند الله على لسان خاتم رسله صلى الله عليه وسلم ، فهو امتثال المأمور ، واجتناب المنهي عنه ، والتقرب بالتواصل والتواصي بالحق ، أمر بمعروف ونهي عن منكر ، دعوة إلى الله وإلى دين الإسلام ، أمر بالعدل ونهي عن الظلم ، بسط القسط ورفع الجور ، بذل الندى وكف الأذى .

والتواصي بالحق ضرورة ، فالنهوض به عسير إلا بتيسير الله ، والمعوقات عن الحق كثيرة : هوى النفس ، وما يسمى بمنطق المصلحة الخاصة ، وتصورات البيئة ، وظلم الظلمة ، وجور الجائرين .

والتواصي بالحق تعاون وتقارب للغاية ، وحمل عبء الأمانة ، وفيه حث على مضاعفة الجهود ، ولا يقوم الحق إلا بالتواصي به . والتواصي بالصبر ، صبر النفس على طاعة الله ، وصبرها عن محارم الله ، تواصي بتحمل الأذى في جانب الله ، وتحمل المشقة في سبيل الله ، بذل النفس والمال في سبيل الله ، تواصي بتحمل المسئوليات والقيادة العامة . . بهذه الصفات الأربع ، تبرز من خلالها صورة الأمة المسلمة والجماعة المسلمة ، ذات الكيان الخاص والرابطة المميزة والوجهة الموحدة ، تلك الأمة التي تَشعر بكيانها كما تشعر بواجبها ، تلك الأمة المتحابة الخيرة الواعية ، وهكذا يريد الإسلام من الأمة المسلمة ، يريدها أمة قوية خيرة واعية فاهمة عاملة متعاونة متعاطفة قائمة على حراسة الخير ونشر العدل ورفع الظلم والجور .

اللَّهم اجمع كلمة المسلمين على الهدى ، وألَّف بين قلوبهم على البر والتقوى .

اللَّهم أقم علم الجهاد ، واقمع أهل الزيغ والفساد ، وانشر رحمتك على العباد . . يا من له الدنيا والآخرة وإليه المعاد .

استغفروا ربكم وتوبوا إليه وأطيعوا أمره وأنيبوا إليه .

اللَّهم إنَّا نستغفرك فاغفر لنا ، إنك أنت الغفور الرحيم .

#### تكملة سورة العصر

( الخطية الثانية )

الحمد لله حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه (١).

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ، يخلق ما يشاء ، ويحكم ما يريد (٢) .

وأشهد أنّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فإذا تأملنا الآية الأخيرة من سورة العصر ، وما اشتملت عليه من قواعد لنظام الأمة المسلمة التي ربَّاها نبينا محمد ﷺ على العلم والحكمة والتزكية والزهد والورع والعفاف والأمانة والإيثار والإخاء ، ربّاها على التقوى والإيمان ، على العدل والإنصاف ، تلك الصفات العالية التي أرادها الخالق تبارك وتعالى لأمة الإسلام ، الأمة الناجية الرابحة .

وإذا نظرنا إلى واقع العالم اليوم ، نرى الخسر يحيق بالبَشرية في كل مكان، نرى الضياع الذي يعانيه الإنسان في الدنيا قبل الآخرة ، نرى إعراض الناس عن الخير الذي أفاضه الله عليهم ، نرى كثيراً ممن يدعي الإسلام بعيداً عن أخلاق الإسلام وعن معاملات الإسلام وعن عبادة الإسلام ، فصار

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث رفاعة بن رافع الزرقي رضي الله عنه ، أخرجه البخاري في الصحيح الأذان ، باب ( ۱۲٦ ) حديث رقم ( ۷۹۹ ) : ۲۸٤/۱۲ الفتح .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآيتين ٣ ، ١٧ من سورة المائدة .

المسلمون غثاءاً كغثاء السيل ، هان الإسلام عليهم فهانوا على الله ، تسالط عليهم أعداؤهم وجعل بأسهم بينهم .

تُسفُ الدماء البريئة ويُعتدي ظلماً وعدواناً على الحقوق المعصومة : ﴿ وَلَوْ لَا دَفْعُ اللّهِ النّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ الْأَرْضُ وَلَكِنَ اللّهَ ذُو فَضَلِ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

اللَّهُمُ اسلَكُ بِنَا طريق النجاة والسعادة ، وجنبنا طريق الخسران والهلاك . 
﴿ إِنَّاللَّهُ وَمَلَيْكِ تَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَكَأَيُّهَا الَّذِيبُ ءَامَنُوا مَ الُّواعَلَيْهِ وَسَلِّمُوا 
مَسْلِيمًا ۞ ﴿ (٣) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٢٥١

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك الإمام ابن كثير في تفسيره: ٧/ ٣٦٥ ، وقد عزاه السيوطي في الدر المنثور: ٨/ ٦٢١ إلى الطبراني في الأوسط والبيهقي في شعب الإيمان عن أبي مليكة الدارمي - كانت له صحبة ، ثم ذكر هذا الحديث .

وقد وقع خطأ في نسخة ابن كثير ، طبعة دار الأندلس - بيروت - إذ فيه ذكر الطبراني من طريق حماد بن سلمة عن ثابت عن عبيد الله بن حفص ثم ذكر الحديث ، والصحيح حفص بن عبيد الله كما قال الحافظ في التقريب رقم الترجمة ( ٤٤٩ ) : ١٨٦/١ ، وهو صدوق من الثالثة ، فالرواية هذه مرسلة ، ولكن عزاها السيوطي متصلة كما ترى ، ووجد خطأ مطبعي في الدر المنثور إذ جاء فيه أبو مليلة الدارمي والصحيح ( التميمي ) وهو زهير بن عبد الله بن جدعان أبو مليلة التميمي ، قال الحافظ في التقريب برقم ( ٧٥ ) : ٢٦٤/١ : صحابي له صحبة ، وله في الكتابين حديث عن أبي بكر الصديق رضى الله عنه وهو من رهطه .

<sup>(</sup>٣) سورةً الأحزاب : ٥٦

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### ٤١ - تفسير سورة الهُمَزَة (١)

( الخطبة الأولى )

﴿ ٱلْعَتَمَدُ لِنَوِيَتِ ٱلْمَتَكَمِينَ ﴾ (٢).

وأشهد أن لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فاتقوا الله تعالى وراقبوه في السر والعلانية ، واعلموا أن بعض الناس يتصف بصفة حقيرة لئيمة قد ابتلي بها المجتمع المسلم وصارت هي حلية المجالس وهي روضة النفوس الدنيئة ، ومنتزه العقول المغرضة ، إنها مرض اجتماعي متغلغل في أعضاء المجتمع ، وهي لا تأتي بخير ولا تدفع شراً ولا تشفى غليلاً ولا تردع عدواً ، إنها الغيبة والنميمة ، وإنما تزرع الضغينة وتُفرِق المحبين ، وتورث الشقاق والعداوة والبغضاء ، ليست من صفات المؤمنين ، ولا من أخلاق أهل الفضل والشيم ، ولا من سمات أهل الرفق والشمم ، وإنما هي من صفات المئام الذين يُفرِقون بين الأحبة ، ويبغُون للبراء العنت : وإنما هي من صفات المئام الذين يُفرِقون بين الأحبة ، ويبغُون للبراء العنت :

<sup>(</sup>١) ألقيت في ٢٩/ ١/ ١٣٩٩ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة ، آية : ٢

مُبِينًا ﴾ (١) ، إنها من صفات كل عُتُل زنيم (٢) باعثها الحقد والحسد ، وضعف الإيمان .

الغيبة هي ذكر المسلم بما يسوءه في حال غيبته (٣) ، سواء بالغمز واللمز ، أو بالكلام والإشارة ، وسواء بذكر المصائب ، أو تحقير الصفات ، أو بحكاية الأصوات والحركات ، أو بأي نوع يوحي بالسخرية والاستهزاء .

والنميمة هي نقل الحديث بين الناس وإفشاء الأسرار لقصد الإفساد والتفريق، أو التزلف بها إلى المحكي عليه ، أو لغرض دنيوي يناله النمَّام بنميمته .

الغيبة والنميمة كبيرة من الكبائر ، حرام بنص كتاب الله تعالى وسُنَّة رسوله عَلَيْهِ وإجماع المسلمين .

وقال صلى الله عليه وسلم : « لا يدخلُ الجنة نمام » <sup>(٥)</sup> .

الإسلام يريد أن يكون المجتمع الإسلامي مجتمعاً له أدب دفيع ، ولكل فرد فيه كرامة لا تُمس ، يُريده أن يكون كالجسد الواحد يحس كل عضو بما يحس

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب : ٥٨

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ١٣ من سورة القلم .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، مسلم في الصحيح البر والصلة حديث رقم ( خاص ٧٠ ) ، و (عام ٢٥٨٩ ) ، باب : تحريم الغيبة .

<sup>(</sup>٤) سورة الهمزة كاملة .

<sup>(</sup>٥) مسلم في الصحيح من حديث حذيفة رضي الله عنه : الإيمان ، حديث رقم (خاص ١٦٨) ، و (عام ١٠٥).

به الآخر (١) . كل المسلم على المسلم حرام : دمه وماله وعرضه (٢) . الإسلام وَضَع للمجتمع الإسلامي قواعد وأُسساً بُنِي عليها ، ولا يسمح لأحد أن يعبث بها ولا أن يلطخها بما يشوهها : ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِن جَآءَ كُمْ فَاسِقٌ بِنَبَا فَتَبَالُوا فَي اَمَنُوا إِن جَآءَ كُمْ فَاسِقٌ بِنَبَا فَتَبَالُوا ﴾ (٣) ، ﴿ إِنَ بَعْضَ الظّنِ إِنْمُ وَلاَ بَعَسَ سُوا وَلاَيغَتَب فَاسِقُ بِنَا إِنْكَ بَعْضَ الظّنِ إِنْمُ وَلاَ بَعَسَ سُوا وَلاَيغَتَب بَعْضُ كُم بَعْضًا ﴾ (٤) ، فليست العبرة بما يجده الرجل في نفسه ، ولا ما تجده المرأة في نفسه ، ولا ما تجده المرأة في نفسها ، وليست هذه الصفات الفردية هي ميزان الحقيقة .

فلا يجوز للغني أن يحقر الفقير ، ولا للقوي أن يستهين بالضعيف ، ولا للشاب أن يسخر من الشيّب ، ولا للسوي الجميل أن يستقبح الدَّميم . فليست هذه القيم الفانية والأعراض الزائلة هي مقياس الأمور ، وإنما العبرة بمقاييس رسالة رب العالمين : « لا فضل لعربي على عجمي إلا بالتقوى » (٥) .

كثير من الناس يتهاون بالغيبة ، ويظنها مجردَ تسلية وأضحوكة يتلهى بها ، ويُضحك بها الآخرين ، ولكن الأمر عظيم ، والناس عنه غافلون : ﴿ أَيُحِبُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث النعمان بن بشير رضي الله عنه ، أخرجه البخاري برقم ( ۱۰۱۲ ) الأدب ، ونحوه مسلم البر والصلة ، حديث رقم ( خاص ٦٦ ) ، و( عام ٢٥٨٦ ) من هذا الوجه واللفظ .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، مسلم في الصحيح : البر والصلة حديث ( خاص ٣٢ ) ، و( عام ٢٥٦٤ ) .

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات : ٦

<sup>(</sup>٤) سورة الحجرات : ١٢

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى حديث جابر بن عبد الله الأنصاري رضي الله عنه ، أخرجه البيهقي في السنن الكبري ، وابن مردويه في تفسيره ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور : ٦/ ٥٧٩ إليهما وفيه هذا اللفظ .

<sup>(</sup>٦) سورة الحجرات : ١٢

إخوانهم وهم أحياء ؟ روى أن امرأتين على عهد رسول الله ﷺ صامتا وكادتا أن تموتا من العطش ، فدعا بهما صلى الله عليه وسلم ، وقال لإحداهما : « قيئي » ، فقاءت من قيح ودم وصديد نصف القدح ، وقاءت الثانية كذلك حتى ملأت القدح ، فقال صلى الله عليه وسلم : « إن هاتين صامتا عما أحل الله وأفطرتا على ما حرَّم الله ، جلست إحداهما إلى الأخرى وجعلتا تأكلان لحوم الناس » (١) .

فاتقوا الله أيها الناس ، واحذروا حصائد ألسنتكم ، فإنما يكب الناس في النار على وجوههم - أو على مناخرهما - حصائد ألسنتهم (٢) .

﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلُا سَدِيلًا ۞ يُصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ فَدُفُورَكُمُ مَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَارَفَوْزًا عَظِيمًا ۞ (٣) .

اللَّهم بارك لنا في القرآن العظيم ، وانفعنا بما فيه من الآيات والذكر الحكيم .

أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم ولجميع المسلمين ، فاستغفروه إنه هو الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) إشارة إلى ما ذكره الإمام ابن كثير في تفسيره : ٣٨٣/٦ - ٣٨٤ نقلاً عن البيهقي بإسناده عن عبيد مولى رسول الله ﷺ ، ثم ذكر هذا الحديث .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه ، أخرجه أحمد في المسند : ٥/ ٣٢١ ، وإسناده حسن ، وفيه : « وهل يكب الناس . . . . » ؟

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب : ٧٠ - ٧١

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### عامة عذاب القبر من الغيبة والنميمة

( الخطبة الثانية )

الحمد لله الهادي إلى سواء الصراط.

وأشهد أنْ لا إِلَه إِلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله وخيرته من خلقه .

صلَّى الله وسلَّم عليه وعلى آله وأصحابه ومَن اهتدى بهديه .

أما بعد . .

فاتقوا الله أيها المسلمون واحذروا الغيبة والنميمة فإنهما تزرعان الحقد والحسد بين الناس ، وتقطعان الأرحام وتحلقان الدين ، وهما حسرة في الدنيا لأن من يتتبع عورات المسلمين يتبع الله عورته ، ومن تتبع الله عورته فضحه في جوف بيته (١) ، وهما ندامة في الآخرة ، وعامة عذاب القبر من الغيبة والنميمة . ففي الصحيحين عن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي والله مر بقبرين يُعذّبان فقال : « إنهما يُعذّبان وما يُعذّبان في كبير ، بلى إنه كبير ، أما أحدهما فكان يمشي بالنميمة ، وأما الآخر فكان لا يستتر من بوله » (٢) .

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث أبي برزة الأسلمي رضي الله عنه ، أخرجه أحمد في المسند : ٤/ ٠٤٠ – ٤٢١ ، وإسناده حسن مع الشواهد .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث ابن عباس رضي الله عنهما ، أخرجه البخاري برقم ( ٢١٦) الوضوء ، باب ( ٥٥ ) ، باب : من الكبائر أن لا يستتر من بوله ، ونحوه مسلم في الصحيح : الطهارة ، حديث رقم ( خاص ١١١ ) .

وفي حديث أبي أمامة الذي رواه الإمام أحمد قالوا: يا نبي الله ؛ حتى متى يعَذَّبان ؟ قال : « غيب لا يعلمه إلا الله عَزَّ وجَلَّ ، ولولا فزع قلوبكم وتزيدُّكم في الحديث لسمعتم ما أسمع » (١) .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، احفظوا ألسنتكم من قبيح القول وفضول الكلام ، واشغلوا الفراغ بالقول السديد ، بذكر الله والتسبيح وقراءة القرآن والقول المباح ، فإن كل ما ينطق به المرء يُحصى عليه ويُدون في ديوانه ، فلينظر الإنسان ماذا يقول وماذا يُسجِّل في صحيفته .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في المسند بهذا اللفظ : ٢٦٦/٥ ، قال في التقريب : ٤٦/٢ برقم (٤٣٠) : له شواهد كثيرة في هذا المعنى . والله أعلم .

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب : ٥٦

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### ٤٢ - تفسير سورة الكوثر (١)

( الخطبة الأولى )

﴿ ٱلْحَــَمَدُ لِللَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (٢) ، أكمل ديننا وأتم علينا نعمته ، وهدانا للإسلام ، فللَّه الحمد وهو أهل الحمد ، فلا يحمد أحد سواه .

وأشهد أنَّ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ، بعث فينا رسولاً بالهدى ودين الحق ، بَشَّر المؤمنين وأنذر الكافرين .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، اصطفاه وكرَّمه وشرح صدره ورفع ذكره واتخذه خليلاً وكلَّمه تكليماً ، وأعطاه الكوثر والمقام المحمود .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن اهتدى بهَدْيه واتبع سبيله .

أما بعد . .

فَفِي القرآن الكريم سورةٌ آياتُها ثلاث ، قصارٌ محكمات ، تبين جانباً من عناية الله بنبيه ﷺ والدفاع عنه ، وتثبيت فؤاده ، إنها سورة الكوثر :

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوْنَـرَ ۞ فَصَلِّ لِرَبِكَ وَٱنْحَـرُ۞ إِنَّ شَانِئَكَ هُواً لَأَبْرُكُ ﴾ (٣) فالكوثر مشتق من الكثرة ، وهو مُطْلَق غيرُ محدود ، ولهذا اختلف المفسرون في معنى الكوثر على قولين :

<sup>(</sup>۱) ألقيت يوم ۲۰/٥/١٤١٣ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) سورة الكوثر كاملة .

الأول: وهو المشهور والمستفيض عند السَلَف والخَلَف، أنه نهر في الجنة. الثاني: أنه عامُّ شامل لكل ما أعطاه الله نبيَّه ﷺ، فهو الكوثر الذي لا نهاية لفيضه ولا إحصاء لمدلوله يشمل كل ما يكثر من الخير ويزيد.

فأدلة الجمهور . . ما رواه مسلم (١) رحمه الله عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال : بيّنا رسول الله عَلَيْ بَيْن أظهرنا في المسجد إذ أغْفَى إغفاءة ثم رفع رأسه مُتَبسّماً ، قلنا : ما أضحكك يا رسول الله ؟ قال : « لقد أُنزِلت علي آنفاً سورة » فقرأها ، ثم قال : « أتدرون ما الكوثر » ؟ قلنا : الله ورسوله أعلم ، قال : « فإنه نهر وعَدنيه ربي عزَّ وجَلَّ ، عليه خير كثير هو حوضي ترد عليه أُمَّتي يوم القيامة ، آنيته عدد النجوم في السماء فيُختلج العبد منهم ، فأقول : يا رب إنه من أمتي ، فيقول : إنك لا تدري ما أحدث بعدك » (١) .

وروى الإمام أحمد عن أنس رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : « أُعطيتُ الكوثر فإذا هو نهر يجري ولم يشق شقاً ، وإذا حافتاه قباب اللؤلؤ ، فضربتُ بيدى في تربته ، فإذا هو مسك أذفر ، وإذا حصباؤه اللؤلؤ » (٢) .

وروي البخاري <sup>(٣)</sup> عن عبد الله بن عمرو قال : قال النبي ﷺ : «حوضي مسيرةُ شهر ، مَاؤه أبيض من اللبن ، وريحه أطيب من المسك ، وكيزانُه كنجوم السماء ، مَن شرب منها فلا يظمأ أبداً » .

وفي الصحيح عن ابن أبي مليكة عن أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما قالت : قال النبي ﷺ : ﴿ إِنِّي على الحوض حتى أنظر مَن يردُ عليّ منكم ، وسيؤخذ ناس دوني ، فأقول : يا رب مني ومن أُمَّتي ، فيقال : هل شَعَرتَ

<sup>(</sup>١) مسلم : ١/ ٣٠٠ في كتاب الصلاة ، تفسير ابن كثير : ١/٥٥٦

<sup>(</sup>٢) ابن كثير : ١/٢٥٥

<sup>(</sup>٣) فتح الباري : ٢١/٢١٩

ما عملوا بعدك ، والله ما بَرحُوا يرجعون على أعقابهم » ، فكان ابن أبي مليكة يقول : اللَّهم إنَّا نعوذ بك أن نَرْجع على أعقابنا أو نُفتن عن ديننا (١) .

والأحاديث في الصحيحين والسنن والمسانيد كثيرة ، ولعله سمي النهر كوثراً لكثرة ما فيه من المنافع ، كما قال صلى الله عليه وسلم في حديث أنس عند مسلم المتقدم : « عليه خير كثير » .

وأدلة أصحاب القول الثاني : ما رواه البخاري عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال : الكوثر الخير الكثير الذي أعطاه إياه . وقال سعيد بن جبير : النهر الذي في الجنة من الخير الذي أعطاه الله إياه (٢) . وقال بذلك ابن عباس وسعيد بن جبير وعكرمة ومجاهد بن دثار والحسنُ البصري حتى قال مجاهد : هو الخير الكثير في الدنيا والآخرة (٣) ، فيدخل تحت هذا التفسير كلُ ما أعطاه الله عَزَّ وجَلَ لنبيه على من الكرامات والمعجزات ، فيشمل النهر ، والحوض ، والشفاعة ، والنبوة ، والقرآن ، والسنّة ، والنصر والتمكين ، وإخيار ، ببعض الغيبيات ، والنصر بالرعب ، وحل الغنائم ، وجعل الذلة والهوان على من خالف أمره ، وذكر اسمه صلى الله عليه وسلم مع اسم الله والصلاة والسلام عليه ، وجعل طاعته طاعة الله ، واتباعه دليلُ محبة الله ، وشمول رسالته وهيم من غله على ما قبلها ، وكونه آخر الأنبياء بعثة ، وهو أولهم ذكراً ونعيما .

وقد جمع الله تعالى لنبينا محمد ﷺ من الفضائل والمزايا والخصوصيات ما كان لجميع الأنبياء (٤) ، وكل هذه من الكوثر .

<sup>(</sup>۱) فتح الباري : ٤٦٦/١١

<sup>(</sup>۲) فتح الباري : ۲۱/۲۹

<sup>(</sup>٣) ابن كثير : ٣٠/ ٥٥٨ ، تفسير مجاهد ( ٧٩٠ ) .

<sup>(</sup>٤) التفصيل للرازي: ٣١/ ١٢٥

لقَدْ وَجَده صلى الله عليه وسلم في النبوة والقرآن والسُنَّة وفي كثرة الأتباع، وفي الفضائل والخُلُق الحسن العظيم، وفي العلم وفي علماء أُمتُّه الذين يُبلِّغون رسالته ويدعون الناس إلى شريعته، وسيجده في المقام المحمود إن شاء الله .

والسورة دليل على أن شكر النعَم يكون بالتوحيد والإخلاص والتمسك بما جاء به النبي ﷺ بلا زيادة ولا نقصان .

ولهذا عقب بفاء السبية بعد نعمة الكوثر: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَخَرَ ﴾ (١) ، فإخلاص العبادة لله واجب سواء في العبادات البدنية وأعظمها الصلاة ، أو في العبادات المالية الاعتقادية ، وأهمها النسك والنحر ، فالذبح إذا عبادة وقربة يُتقرب بها إلى الله ، مثلُ الصوم والحج والصلاة ، فحرام على المسلم أن يذبح لغير الله ، وحرام عليه أن يُقرِّب الكبش للسدنة قرباناً لموتى الصالحين ، وحرام على المسلم أن يذبح على أساس البناء لطرد العين أو لدفع الشيطان ، فإن الشيطان يتغاظم ويشيط إذا ذُبِح من أجله ، وإنما يُطرد بذكر الله وبالتوحيد وإخلاص العمل لله .

﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَعَيْمَاى وَمَمَاقِيلِّهِ رَبِّ ٱلْعَنْلَمِينَ ﴿ ثُلُّ لَا شَرِيكَ لَكُّهُ وَبِذَالِكَ أَوْ لَا لَلْهِ مِنَ أَلِمَ لَكُمْ وَكُلُولِكُ مِنَ أَلَمْ لَلْمُ وَلَا نَصَابِ مِنَ عَلَا الْقَبُورِ وَالْأَنْصَابِ مِنَ عَادَاتِ الْمُشْرِكِينَ .

وتخصيصُ الصلاة والنحر في السورة بالإخلاص والوحدانية لله ، لأنهما دالتان على القُرب والتواضع والافتقار وحسن الظن وقوة اليقين وطمأنينة القلب إلى الله وإلى وعده .

والذي يذبح لغير الله مطرود من رحمة الله .

<sup>(</sup>١) سورة الكوثر: ٢

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام : ١٦٢ - ١٦٣

روى مسلم عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال : حد ثني رسول الله عنه الله ، ولعن الله مَن رسول الله عنه الله مَن ذبح لغير الله ، ولعن الله مَن لعن والديه ، ولعن الله مَن آوى محدثا ، ولعن الله من غير منار الأرض » . فاللعن من الله والطرد الإبعاد من مظان الرحمة ، واللعن من الخلق السبب والدعاء (١) .

والخالق جَلَّ وعلا يلعن من يستحق اللعن ، كما يصلى على من يستحق الصلاة .

قال عَزَّ وَجَلَّ : ﴿ هُوَالَّذِى يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمَلَثَهِ كُنُهُ لِيُخْرِجَكُمْ مِنَ ٱلظَّلُمَاتِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

وقال العزيز الحكيم : ﴿ إِنَّاللَّهَ لَعَنَّالُكَفِرِينَ وَأَعَدُّ لَمُمْ سَعِيرًا ﴾ (٤) ، ﴿ مَلْعُونِينَ أَيْنَمَاثُقِفُواْ أُخِذُواْ وَقُتِّلُواْ تَفْتِسِيلًا ﴾ (٥) .

وما يُذبح لاستقبال السلطان تقربًا إليه مُحرَّماً لا يحل له حتى لو ذُكر عليه اسم الله ، فإنه مما أُهلَّ به لغير الله ، وكذلك ما ذبح من أجل الولي أو الصالح أو من أجل الجن أو الكواكب ، فهو حرام أُهلَّ به لغير الله وإن ذُكر عليه اسم الله ، فهو حرام لا يؤكل ، وقوله في السورة : ﴿ إِنَّ شَانِعَكَ هُو ٱلأَبتر ﴾ : هُو ٱلأَبتر ﴾ تاي مبغضك يا محمد ومبغض ما جئت به . ﴿ هو الأبتر ﴾ : الأذل الأقل المنقطع ذِكره ، فكل أعداء الصادق الأمين صلى الله عليه وسلم انقطع ذكرهم وذلّت نفوسهم وأصابهم من الحقارة والمهانة ما يليق بهم ، أما

<sup>(</sup>١) فتح المجيد ص ١٤٥

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب : ٤٣

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب : ٤٤

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب : ٦٤

<sup>(</sup>٥) سورة الأحزاب : ٦١

نبينا محمدٌ ﷺ فقد بقى ذكره خالداً دائماً عالياً ، والحق الذي جاء به ممتد الفروع عميق الجذور .

إن الدعوة إلى الله وإلى الحق والخير والإصلاح ، لا يمكن أن تكون بتراء ، ولا أن يكون صاحبها أبتر ، لأنه موصول بالحي الباقي الذي لا يحول ولا يزول ، فهو باق ذكره باق ثوابه ، وإنما الأبتر هو الكفر والباطل وأهله ، فمن اتبع الموصول فهو موصول ، ومن رضى بالمبتور فهو مبتور .

فأوصيكم وإياي بتقوى الله ، والتمسك بكتابه وسُنَّة رسوله ﷺ ، ولا يَنْظِيَّ ، ولا ينبغي للمسلم أن يستوحش إذا رأى قِلَّة السائرين وكثرة التائهين ، فإنه متوجه إلى رب العالمين .

اللَّهم بارك لنا في القرآن ، وانفعنا بما فيه من الآيات والبيان ، واغفر لنا ولآبائنا وأمهاتنا ولجميع المسلمين ، إنك أنت الغفور الرحيم .

\* \*

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### الإنسان له رسالة

( الخطبة الثانية )

﴿ ٱلْحَـنَدُينَهُ رَبِ ٱلْمَـنَدِينَ ﴾ (١) ، هدانا لهذا الدين القويم ، يجزي الحسنة بعشر أمثالها (٢) ، ولا يجزي السيئة إلا بمثلها (٣) .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ١٦٠ من سورة الأنعام .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ١٦٠ من سورة الأنعام .

فيجب على الإنسان أن يعلم أنه مخلوق لهدف ، فليعمل من أجله ، فليس الأمر وقت لعب ولهو وإهمال وتكاسل وغفلة ، إنما هو الابتلاء والاختبار ، فليستعد للحساب والجزاء ، فليأخذ من حياته لموته ، ومن صحته لمرضه (١) ، ومن غناه لفقره ، ومن فراغه لشغله .

اتقوا الله أيها المؤمنون ، ماذا ينتظر الإنسان في هذه الدنيا ؟ هل ينتظر إلا مرضاً مقعداً أو هرماً مفنداً أو غنى مطغياً أو فقراً ملهياً أو موتاً مُجهزاً . أم الدجال ؟ فسر غائب ينتظر أم الساعة ، والساعة أدهى وأمر (٢) .

اقتوا الله يا إخوتي في الله . ﴿ إِنَّاللَّهُ وَمَلَيْهِكَنَهُ بُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ مَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِمُواْ نَسْلِيمًا ۞ ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَل

\* \* \*

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما ، أخرجه البخاري برقم ( ١٦٤١٦ ) الرقاق ، باب ( ٣ ) بهذا اللفظ .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ٤٦ من سورة القمر .

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب : ٥٦

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### ٤٣ - تفسير سورة النصر (١)

( الخطبة الأولى )

(7) صدق وعده ، ونصر عبده ، وأعزَّ جنده ، وهزم الأحزاب وحده (7) .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ﴿ وَقُلْ جَآ اَلَّا الله وحده لا شريك له ﴿ وَقُلْ جَآ اَلْحَقُ وَزَهَقَ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

وأشهد أنّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، فضّله واصطفاه وأعطاه فأرضاه  $\binom{(0)}{}$  ، وأظهر دينه على ما سواه  $\binom{(7)}{}$  ، أكمل به الدين وأتم به النعمة  $\binom{(V)}{}$  ، ثم توفاه وفي الرفيق الأعلى أدناه  $\binom{(N)}{}$  .

<sup>(</sup>١) ألقيت يوم ١٦/٩/٩/ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما ، أخرجه البخاري برقم ( ١٧٩٧ ) العمرة ، باب ( ١٢ ) ، ونحوه مسلم في الحج رقم الحديث الخاص ( ٤٢٨ ) من هذا الوجه واللفظ .

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء : ٨٢

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى الآية ٥ من سورة الضحى .

 <sup>(</sup>٦) إشارة إلى الآية ٣٣ من سورة التوبة ، والآية ٢٨ من سورة الفتح ، والآية ٩
 من سورة الصف .

<sup>(</sup>٧) إشارة إلى الآية ٣ من سورة المائدة .

<sup>(</sup>A) إشارة إلى حديث أنس بن مالك رضي الله عنه في وفاة النبي ﷺ ، وقالت فاطمة هذا القول . أخرجه البخاري برقم ( ٤٤٦٢ ) المغازي .

اللَّهم صلِّ وسلَّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فإن في القرآن الكريم سورةً من قصار المفصل تشتمل على ثلاث آيات تنبيء عن أمر عظيم حصل في شهر رمضان ، وتتحدث عن تحول كبير في دعوة النبي عليه وترسم له ولأمته منهج الإسلام عند الانتصار ، وتخبر الصفوة المختار - صلى الله عليه وسلم - بانتهاء مهمته في تبليغ الرسالة وقُرب أجله ، فالرسول إذا انتهت مهمته رجع إلى مرسله .

بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ إِذَاجَاءَ نَصْرُاللَّهِ وَالْفَتْحُ ۞ وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفْوَاجًا ۞ فَسَيِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ، كَانَ تَوَّابًا ﴾ (١)

النصر هو العون ، والمراد به نصر الرسول ﷺ على معانديه ومنكري رسالته وعلى قومه الذين ائتمروا على قتله وأخرجوه من بلده (٢) .

والمراد بالفتح فتح مكة ، وكانت العرب تتلوم في إسلامها يقولون : دُعوا محمداً وقومَه ، فإن ظهر عليهم وتمكّن من أهل الحرم - وقد أجارهم الله من أصحاب الفيل - فهو نبي (٣) .

<sup>(</sup>١) سورة النصر كاملة .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى ما ذكره ابن كثير في السيرة : ٢٢٦/٢ - ٢٨٥ بما حصل لرسول الله ولا الله الله على الله على بالهجرة . ثم راجع تفسير ابن كثير رحمه الله تعالى في تفسير هذه السورة الكريمة : ٧/ ٩٩٤ - ٩٩٨ ، وأثبت موت النبي والله بإيراد النصوص الكثيرة من القرآن والسُنَّة .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث عمرو بن سلمة رضي الله عنه ، أخرجه البخاري برقم ( ٤٣٠٢ ) المغازي ، باب ( ٥٣ ) وفيه هذا اللفظ .

فلما حصل الفتح وأظهر الله دينه وأعلى كلمته ، ونصر نبيه ومكّن له في مكة أقبل الناس على الإسلام ، فكانوا يدخلون في دين الله أُمَّة أُمَّة ، جماعات جماعات جماعات جماعات (١) .

ووى البخاري بسنده عن ابن عباس رضي الله عنهما أن أمير المؤمنين عمر ابن الخطاب رضي الله عنه سأل الصحابة وفيهم ابن عباس عن قوله تعالى : ﴿ إِذَا جَاءَ نَصَّرُ اللَّهِ وَٱلْمَتْحُ ﴾ (٢) ، فقال ابن عباس : أجلٌ أو مثلٌ ضرب لحمد ﷺ نُعيت له نفسه (٣) .

وفي رواية : قال ابن عباس : قلت هُو أجل رسول الله ﷺ أعلمه له (٤) . ﴿ إِذَا جَاء نَصِرِ اللهِ وَالفَتَح ﴾ ، فهو علامة أجلك ﴿ فَسَبَح بَحَمَد رَبُّكُ وَاسْتَغَفَّره إِنَّه كَانَ تُوابًا ﴾ . فقال عمر : ما أعلم منها إلا ما تقول (٥) .

ولما نزلت هذه السورة أخذ صلى الله عليه وسلم بأشد ما كان قط في أمر الآخرة حتى تورَّمت قدماه ونَحَل جسمُه . وقلَّ تبسمه وكثر بكاؤه ، وكان يكثر التسبيح والتحميد والاستغفار .

روى البخاري في الصحيح بسنده عن عائشة رضي الله عنها قالت : كان

 <sup>(</sup>١) إليه يشير قوله تعالى في سورة النصر : ﴿ ورأيت الناس يدخلون في دين الله أفواجاً ﴾ .

<sup>(</sup>٢) سورة النصر: ١

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث ابن عباس رضي الله عنهما ، عزاه الحافظ ابن كثير إلى النسائي وبعض أصحاب السنن إلا الترمذي وإسناده صحيح .

 <sup>(</sup>٤) عزاه الحافظ ابن كثير في تفسيره : ٧/ ٣٩٥ إلى الإمام أحمد وقال : تفرد به أحمد .

<sup>(</sup>٥) عزاه ابن كثير في تفسيره : ٧/ ٣٩٥ إلى الإمام البخاري في صحيحه بهذا اللفظ وبرقم ( ٤٩٧٠ ) .

رسول الله ﷺ يُكثر أن يقول في ركوعه وسجوده : سبحانك اللَّهم ربنا وبحمدك ، اللَّهم اغفر لني ، يتأوَّل القرآن (١) .

أما احتفال المسلم بالنصر . فنظام الإسلام في الانتصارات هو الخضوع لله ، والاستغفار مما قد يدخل في حديث النفس أو يَمَسُّ القلبَ عند النصر من الفخر والاعتزاز والزهو والإعجاب بالنفس ، فالنصر من عند الله وحده ، فهو الذي يأتي به ، وهو الذي يحدد وقته ، فقد دخل رسول الله ﷺ مكة خاضعاً لله مطأطئاً رأسه مهلًلاً مُكبِّراً مُسبِّحاً وحامداً وخاشعاً لله ، وصلى لله ثمان ركعات (٢) .

وهكذا كان أنبياء الله وأتباعهم ، احتفالهم بالنصر الصلاة لله ، والخضوع لله والحمد لله ، والبراءة من الحول والقوة . كما قال يوسف عليه السلام : 

﴿ وَبِ وَبِ قَدْءَاتِيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ ﴾ . . . الآيات (٣) . وقال سليمان لما حضره عرش مَلكة سبأ ، قال : ﴿ هنذَا مِن فَضَلِرَتِي ﴾ (٤) ، وهكذا نبينا محمد ﷺ ﴿ فَسَيِّعْ بِحَمْدِرَيِّكِ وَٱسْتَغْفِرْهُ ﴾ (٥) .

وأما قصة الفتح وسببه ، فمن المعلوم لدى مَن يعرف سيرة النبي عَيَّالِيَّةِ ما وجده – عليه الصلاة والسلام – من قومه فى مكة من المعاندة والمكابرة

<sup>(</sup>١) إشارة إلى ما عزاه إليه الإمام ابن كثير في تفسيره : ٣٩٦ / ٣٩٠ إلى سنن أبي داود ، قلت : وأخرجه البخاري في الصحيح برقم ( ٤٩٦٨ ) التفسير وهو من حديث عائشة رضى الله عنها .

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك الإمام ابن كثير في تفسيره: ٣٩٦/٧. قلت: أخرجه مسلم في الصحيح، صلاة المسافرين، حديث رقم (خاص ٨١، ٨٢، ٨٣، ٨٥)، و(عام ٧١١).

<sup>(</sup>۳) سورة يوسف : ۱۰۱

<sup>(</sup>٤) سورة النمل : ٤٠

<sup>(</sup>٥) سورة النصر: ٣

والتكذيب ، وصدُّ الناس عن دعوته ، ثم آذوه وحاصروه حصاراً أدبياً واقتصادياً وسياسياً ، وكان يأخذهم بالصبر والبرِّ والإحسان لعل الله أن يُخرج منْ ظهورهم مَنْ يعبد الله (١) ، ثم تمالؤا على قتله : ﴿ وَيَعَكُّرُونَ وَيَمَكُّرُ اللهُ وَاللّهَ حَيْدًا لَهُ اللهُ (٢) .

فعصمه الله من أعدائه وأمره بالهجرة إلى المدينة ، ثم رأى رسول الله على المنام وهو في المدينة أنه دخل مكة وطاف بالبيت ، فأخبر أصحابه ، فلما ساروا عام الحديبية سنة ست من الهجرة (٣) طمعوا في تحقيق رؤيا النبي على الا أن حابس الفيل حبسهم ، فمنعهم المشركون من دخول مكة وصدُّوهم عن المسجد الحرام : ﴿ وَالْهَدَّى مَعْكُوفًا أَن يَبلُغُ عَلَيْهُ ﴾ (٤) ، ثم تصالح الرسول على مع قريش على وضع الحرب عشر سنين ، وعلى أن يعتمر من العام القادم ، وكان في الصلح أن من أراد أن يدخل في عهد محمد وعقده دخل فيه ، ومَن أراد أن يدخل في عهد قريش وعقدهم دخل فيه .

دخلت خزاعة في عهد رسول الله عَلَيْقُ ، ودخلت بنو بكر بن عبد مناة من كنانة في عهد قريش ، وكان بين بني بكر وخزاعة ثأر في الجاهلية منعهم من أخذه اشتغال الناس بالدعوة المحمدية ، فلما وُضعت الحربُ بصلح الحديبية أرادت بنو بكر أن تثأر من خزاعة ، فخرج جماعة منهم وبيتوا خزاعة على ماء لهم قرب مكة يسمى الوتير ، فلَجأُوا إلى الحرم فلحقوهم (٦) ، وقتلوا منهم

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث عائشة رضي الله عنها ، أخرجه البخاري برقم ( ٣٢٣١ ) بدء الخلق ، الباب ( ٧ ) ، ونحوه مسلم في الصحيح : الجهاد ، حديث رقم ( ١١١ ) بسياق طويل ، وفيه هذه اللفظ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال : ٣٠

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى ما ذكره الإمام ابن كثير في السيرة : ٣/ ٣٢١ – ٣٢٢ نقلاً عن مصادر كثيرة موثوقة .

<sup>(</sup>٤) سورة الفتح : ٢٥

<sup>(</sup>٥) ذكر ذلك الإمام ابن كثير في السيرة : ٣٢١/٣ - ٣٢٤ نقلاً عن مصادر موثوقة .

<sup>(</sup>٦) ذكر ذلك الإمام ابن كثير في السيرة : ٣/٥٢٥ - ٥٢٨ نقلاً عن مصادر موثوقة .

رجالاً ، وأعانت قريش بني بكر بالسلاح والتحريض ، وبعضُ قريش قاتلَ مع بني بكر متخفياً .

ويذلك نقضت قريشُ العهدَ وخالفت العقد ، فأرسلت خزاعة عمرو بن سالم إلى رسول الله ﷺ بالخبر ، فوجده جالساً في المسجد ، فأخبره وأنشده شعراً يستنصره فيه ويقول : « أسلمنا وقُتلنا رُكعًا وسُجَّداً » ، فقال رسول الله عَيْلِيَّةُ : « نُصرتَ يا عمروَ بن سالم » ، وقال عليه الصلاة والسلام : « كأنكم بأبي سفيان وقد جاء ليشدُّ العقد ويزيد في المدة » ، فجاء أبو سفيان ، فلم يُلْق له الرسول ﷺ بالا ، ولم يَشْفع له أحد من الصحابة ، فعاد أبو سفيان (١) إلى مكة ، وأمر رسول الله ﷺ المسلمين بالاستعداد والجد والنجهز لفتح مكة ، لأن قريشاً نقضت العهد (٢) ، وقال : « اللَّهم خذ العيون والأخبار عن قريش » ، وجاءت امرأة مولاة لبعض بني هاشم تطلب الإعانة على حاجتها ، وحثَّ الرسول ﷺ بني عبد المطلب فكسوها وحَملوها وزوَّدوها ، فجاءها حاطب بن أبي بلتعة رضي الله عنه وأعطاها كتاباً لقريش يخبرهم مسير رسول الله ﷺ إليهم ، فأخفت الكتاب في ضفائر شعرها ، ونزل الخبر من السماء بما فعل حاطب ، فأرسل إليها رسول ﷺ عليَّ بن أبي طالب ومعه رفقة ، فأنكرت الخطاب ، فقال عليُّ : والله ما كُذب رسول الله ، ولا كُذبنا ، وسلَّ السيف عليها ، فأخرجت الخطاب من ضفيرتها (٣) ، وسألَ رسولُ الله ﷺ حاطبًا ، فقال : يا رسول الله ، والله إني لمؤمن بالله ورسوله ، ما غيَّرتُ ولا بدَّلتُ ، ولكن كنت امرءاً ليس لي في قريش أهلٌ ولا عشيرة ، وكان لي بين

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك الإمام ابن كثير في السيرة : ٣/ ٥٣٥ - ٥٣٥ نقلاً عن مصادر موثوقة .

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك الإمام ابن كثير في السيرة : ٣/ ٥٣٥ - ٥٣٦ نقلاً عن مصادر موثوقة .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري برقم ( ٣٠٠٧ ) الجهاد ، باب ( ١٤١ ) الجاسوس ، وهو من حديث عليّ رضي الله عنه ، ونحوه مسلم في الصحيح : فضائل الصحابة برقم ( ١٦١ ) .

أظهرهم ولد وأهل فصانعتهم عليهم ، فاستأذن عُمر في قتل حاطب . فقال رسول الله عَلَيْ : « وما يدريك يا عُمر لعل الله قد اطلع إلى أصحاب بدر يوم بدر ، فقال : اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم » ، ففاضت عينا عمر ، وأنزل الله في ذلك صدر سورة الممتحنة ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَخِذُ وأَعَدُوى وَعَدُولَكُمْ أَوْلِياً عَ ﴾ (١) .

وخرج رسول الله ﷺ من المدينة لعشر مضين من رمضان سنة ٨ هـ صائماً ، ومعه عشرة آلاف ، فلما بلغ قديداً أفطر (٢) ، وعَمَّى الله الأخبارَ عن قريش .

وكان العباس عم رسول الله بقي في مكة على سقايته ، ورسول الله عليه عنه راض (٣) ، فخرج إلى الهجرة ، فلقى رسول الله عليه في الطريق ، ولما نزل عليه الصلاة والسلام « مر الظهران » عند حدود الحرم أمر بإيقاد النيران لإرهاب عدوهم بكثرتهم ، فأوقدوا عشرة آلاف نار ، وخاف العباس رضي الله عنه على قريش فركب بغلة الرسول عليه لعله يجد بعض الحطابة فيرسله إلى أهل مكة يحثهم على المجيء إلى النبي عليه الصلاة والسلم ليستأمنوه قبل أن يدخل مكة ، فسمع صوت أبي سفيان جاء يتحسس الأخبار يكلم من معه أن يدخل مكة ، فسمع صوت أبي سفيان جاء يتحسس الأخبار يكلم من معه وأخبره بأن هذا رسول الله عليه أوركب أبا سفيان معه على البغلة ليستأمن له من رسول الله (٤) .

<sup>(</sup>١) سورة المتحنة : ١

<sup>(</sup>٢) أورده الإمام ابن كثير في السيرة : ٣/ ٥٣٩ – ٥٤٢ نقلاً عن عدة مصادر موثوقة ومنها الجامع الصحيح للإمام البخاري رحمه الله تعالى .

<sup>(</sup>٣) ذكر ذلك الإمام ابن كثير في السيرة : ٣/٥٤٣ – ٥٤٤

<sup>(</sup>٤) ذكر ذلك الإمام ابن كثير في السيرة : ٣/٥٤٦ – ٥٥٤ نقلاً عن مصادر متعددة موثوقة ، ومنها البخاري صاحب الجامع الصحيح ، والبيهقي بالدلائل بإسناده .

وكُلّما مر العباس على قوم سألوه من هذا ، فإذا رأوا العباس وبغلة النبي ، قالوا : عم رسول الله على بغلته ، حتى مر بنار عمر بن الخطاب ، فقال : من هذا ، وقام إليه ، فلما رأي أبا سفيان قال : الحمد الذي أمكن منك يا عدو الله بغير عقد ولا عهد ، ثم خرج يشتد إلى رسول الله عليه الله عليه على يستأذنه في قتل أبي سفيان ) . قال العباس : فركضت البغلة فسبقته ودخلت على رسول الله عليه ودخل عليه عمر ، فقال عمر : يا رسول الله هذا أبو سفيان أمكن الله منه من غير عقد ولا عهد فدعني أضرب عنقه ، فقال العباس : قد أجرتُه يا رسول الله ، فقال : « خذه إلى رحلك وأت به في الصباح » (۱) .

وفي الصباح أتى العباس بأبي سفيان ، وقال له : قل للرسول ﷺ كما قال إخوة يوسف : ﴿ تَاللّهِ لَقَدْ ءَاثَرَكَ اللّهُ عَلَيْتُ نَا وَإِن كُنَّا لَخَطِيبِ ﴾ (٢) فقال الرسول ﷺ : ﴿ لَا تَنْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْلَوْمُ ﴾ (٣) ، ثم قال رسول الله ﷺ : « ويحك يا أبا سفيان ، ألم يأن لك أن تعلم أنه لا إلّه إلا الله وإني رسول الله » ؟ فقال : بأبي أنت وأمي ما أحلمك وأكرمك وأوصلك ، فقال له العباس : ويحك أسلم واشهد أن لا إلّه إلا الله وأنَّ محمداً رسول الله قبل أن تُضرب عنقك . فأسلم وشهد شهادة الحق ، ثم حسن إسلامه (٤) .

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك الإمام ابن كثير رحمه الله تعالى : ١/ ٥٤٨ – ٥٤٩ نقلاً عن عروة بن الزبير رحمه الله تعالى .

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف : ٩١

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف: ٩٢

<sup>(</sup>٤) أورده ابن كثير في السيرة : ٣/ ٥٤٩ نقلاً عن سيرة عروة بن الزبير رحمه الله تعالى .

ودخل رسول الله ﷺ مكة من أعلاها غير مُحْرِم وعلى رأسه المغفر ، وضُربت له قبة في الأبطح (١) .

وأمر خالد بن الوليد أن يدخلها من أسفلها وأمرهم ألا يقاتلوا إلا مَن قاتلهم حتى يلقاه على الصفا (٢) .

ثم نهض رسول الله ﷺ من الأبطح ، والمهاجرون والأنصار بين يديه وخلفه وحوله ، وحرَّضت قريش أخلاطاً من سفهائها وأوباشها وقالوا : نُقدِّم هؤلاء فإن كان لقريش شيء كنا معهم ، وإن أصيبوا أعطينا الذي سئلنا ، فدعى صلى الله عليه وسلم الأنصار وأمرهم بقتال الأوباش وكف شرهم وقطع دابرهم (٣).

فلما دخل المسجد أقبل على الحجر الأسود فاستلمه ثم طاف بالبيت على الراحلة وفي يده قوس ، وحول البيت (٣٦٠) صنما (٤) ، فجعل يشير إليها بالقوس ويقول : ﴿ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَاطِلُ ۚ إِنَّ ٱلْبَاطِلُكَانَ زَهُوقًا ۞ (٥) والأصنام تتساقط (٦) ، فلما أكمل الطواف دخل الكعبة ودار فيها وكبَّر في نواحيها ووحَّد الله وصَلَّى فيها (٧) ، وكانت قريش قد ملأت المسجد صفوفاً ،

<sup>(</sup>١) قال الإمام ابن كثير في السيرة : ٣/٥٥٤ : صفة دخوله عليه الصلاة والسلام مكة ، ثم أورد عليها الروايات الكثيرة ، ومنها عن الشيخين في صحيحيهما .

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك الإمام ابن كثير مفرقاً في السيّرة : ٣/ ٥٦٠ ، ٥٦٠ نقلاً عن ابن إسحاق رحمه الله تعالى .

<sup>(</sup>٣) ذكر ذلك الإمام ابن كثير في السيرة : ٣/ ٥٨١ – ٥٨٣ نقلاً عن مسند الإمام أحمد عن أبي هريرة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٤) هذه رواية الإمام أحمد في مسنده ذكرها ابن كثير في السيرة : ٣/ ٨٨٢

<sup>(</sup>٥) سورة الإسراء : ٨١

<sup>(</sup>٦) إشارة إلى ما ذكره السيوطي في الدر المنثور: ٣٢٩/٥ عن ابن مسعود رضي الله عنه . أخرجه البخاري ، ومسلم ، والترمذي ، والنووي ، وابن جرير رحمهم الله تعالى ، ثم ذكره بهذا المعنى مطولاً . .

<sup>(</sup>۷) إشارة إلى ما أخرجه مسلم في الصحيح : الجهاد حديث رقم ( خاص ٨٤ ) ، و ( عام ١٧٨ ) ، باب : فتح مكة ، باب رقم ( ٣١ ) ، وهو من حديث أبي هريرة رضي الله عنه بسياق طويل .

فقال رسول الله ﷺ : « لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ، صدق وعده ونصر عبده وهزم الأحزاب وحده (١) ، ألا كل مأثَّرة أو مال أو دم ، فهو تحت قدميّ هاتين إلا سدانة البيت وسقايةَ الحاج (٢) ، ألا وقتلُ الخطأ وشبيه العمد بالسوط والعصا فيه (٣) الدية مغلظة مائة من الإبل ، أربعون منها في بطونها أولادها (٤) . يا معشر قريش : إنَّ الله قد أذهب عنكم نَخْوة الجاهلية وتعظُّمهَا بالآباء . الناس من آدم وآدم من تراب » ، وتلا هذه الآية : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُرُ مِن ذَكْرِ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَفَيَآبِلَ لِتَعَارَفُوٓا ۚ إِنَّ

أَكْرَمَكُمُ عِندَاللَّهِ أَنْقَنَكُمْ ﴿ (٥)

ثم قال : « يا معشر قريش ؛ ما ترون أني فاعل بكم ؟ قالوا : خيراً ، أخ كريم وابن أخ كريم ، قال : فإني أقول لكم كما قال يوسف الإخوته : ﴿لا تثريب عليكم اليوم ﴾ اذهبوا فأنتم الطلقاء » <sup>(٦)</sup> .

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث ابن عمر رضي الله عنهما ، أخرجه البخاري برقم ( ٦٣٨٥ ) الدعوات ، ونحوه مسلم : الحج برقم ( ٤١٨ ) .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث محمد بن إسحاق بن يسار ، أورده الإمام ابن كثير في السيرة : 04./2

<sup>(</sup>٣) هو نفس هذا الحديث ، فيه هذا اللفظ ، وقد رواه الإمام أحمد في المسند من حديث ابن عمر رضي الله عنهما .

<sup>(</sup>٤) المسند : ١١/١ بإسناده عن ابن عمر رضي الله عنهما ، وفيه الدية المغلظة ، كما ذكر الخطيب .

<sup>(</sup>٥) سورة الحجرات : ١٣ ، وأما اللفظ : « هذا أذهب عنكم . . . » : ابن كثير في السرة: ٣/ ٧٠٥

<sup>(</sup>٦) أورده ابن كثير في السيرة : ٣/ ٧٠٠ نقلاً عن سيرة محمد بن إسحاق بن يسار المطلبي رحمه الله تعالى إذ قال : فحدثني بعض أهل العلم أن رسول الله ﷺ قام على باب الكعبة فقال . . . . . ( ثم ذكره ) .

وأخذت خزاعة تثأر لنفسها ، فقام عليه الصلاة والسلام ثاني يوم الفتح خطيباً فقال : « أيها الناس ؛ إنَّ الله حرَّم مكة يوم خلق السموات والأرض ، فهي حرام إلى يوم القيامة ، فلا يحل لامريء يؤمن بالله واليوم الآخر أن يَسْفك فيها دما ، ولا يَعْضد فيها شجرا ، لم تَحلُّ لأحد كان قبلي ولا تَحلُّ لأحد يكون بعدي ، ولم تَحلُّ لي إلا هذه الساعة غضباً على أهلها ، ألا ثم رَجَعت كرامتها بالأمس ، فليبلِّغ الشاهد منكم الغائب ، فمن قال لكم إن رسول الله قاتل فيها ، فقولوا : إن الله قد أحلَها لرسوله ولم يحلَها لكم (١) . يا معشر خزاعة ؛ ارفعوا أيديكم عن القتل ، فلقد كثر الفتل إن نفع ، لقد قتلتم قتيلاً لأدينه ، فمن قبل بعد مقامي هذا فأهله بخير النظرين إن شاؤوا فَدَمَ قاتله ، وإن شاؤوا فَعَقْلَهُ » (٢) .

ثم قالت الأنصار بعضهم لبعض : أترون أن رسول الله ﷺ إذ فتح الله عليه أرضه وبلده يقيم بها ؟ فلما فرغ من دعائه قال : « ماذا قلتم » ؟ قالوا : لا شيء يا رسول الله ، فلم يزل بهم حتى أخبروه ، فقال عليه الصلاة والسلام : « معاذ الله ، المحيا محياكم ، والمماتُ مماتكم » (٣) .

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث أبي هريرة رضي الله عنه . أخرجه البخاري برقم ( ٤٣١٣ ) المغازي ( ٥٣ ) ، وهي خطبته عليه الصلاة والسلام يوم فتح مكة ، ورواها مسلم في الصحيح الحج نحوه ( ٤٤٥ ) .

 <sup>(</sup>۲) إشارة إلى حديث أبي شريح الخزاعي ، أورده الإمام ابن كثير في السيرة :
 ٣/ ٥٧٨ – ٥٧٨

 <sup>(</sup>٣) إشارة إلى ما علقه ابن هشام ، ونقله ابن كثير في السيرة : ٣/ ٥٨١ ، ثم قال
 رحمه الله تعالى : وهذا الذي علقه ابن هشام قد أسنده الإمام أحمد في المسند .

قلت: نعم ، هو أسنده الإمام أحمد في مسنده: ٥٣٨/٢ بسياق طويل ، وهو من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، وقد أخرجه مسلم في الصحيح بسياق طويل : الجهاد ، حديث رقم ( خاص ٨٤) ، و( عام ١٧٨٠ ) مثل حديث الإمام أحمد ولم يذكره الإمام ابن كثير رحمه الله تعالى .

وهكذا قُدوتنا وإمامنا وشفيعُنا صلى الله عليه وسلم جعل هذا الشهر المبارك ، شهر رمضان ، ميداناً للدعوة إلى الله ، وإصلاح خلق الله ، وإنقاذ عباد الله من مهالك الضلالات ومصائد إبليس وأعوانه .

فاتقوا الله أيها المسلمون . الواجب على المسلم أن يصلح نفسه وسلوكه ومعاملاته ، وأن يؤدي الحقوق التي عليه لله ولخلق الله على وجهها ، وأن يحرص على نفع البشر ، وإنقاذ من تردّى في هاوية البدع والوثنية وعبادة غير الله ، وأن يأخذ بأيديهم إلى صراط الله المستقيم أمسوة بسيد الأولين والآخرين (١)

اللَّهم بارك لنا في القرآن العظيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) إشارة إلى قوله تعالى في سورة الأحزاب : ٢١ : ﴿ لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة . . . ﴾ .

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### تحطيم الأوثان

( الخطبة الثانية )

﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ (١) ، ﴿ اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُّ الْأَرْضَ قَرَارًا وَالسَّمَاةَ بِنَاءً وَصَوْرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِنَ ٱلطَّيِبَتِ ذَٰلِكُمُ اللَّهُ وَالسَّمَاةَ بِنَاءً وَصَوْرَكُمْ أَللَّهُ وَالسَّمَاةَ بِنَاءً وَصَوْرَكُمْ أَللَّهُ وَكُمْ اللَّهُ وَتَكُمُ اللَّهُ وَتُكُمُّ اللَّهُ وَتُكُمُ اللَّهُ وَتُكُمُ اللَّهُ وَتُكُمُ اللَّهُ وَتُكُمُ اللَّهُ وَتُكُمُ اللَّهُ وَتُكُمُ اللَّهُ وَتُلْمِينَ الْعَالَمِينَ الْمَاكِمِينَ الْمَاكِمِينَ الْمُعَلِمِينَ اللَّهُ وَتُحْمَلُونَ اللَّهُ وَتُوالِمُ الْمُعَلِمِينَ الْمُعَلِمُ اللَّهُ وَتُوالِمُ الْمُعَلِمِينَ اللَّهُ وَتُعَلِّمُ اللَّهُ وَتُوالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمُعَلِمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُوالِكُمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللْمُعِلَى الْمُعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وأشهد أنْ لا إِلَه إِلا الله وحده لا شريك له : ﴿ هُوَٱلْحَيُّ لَآ إِلَكَهَ إِلَّاهُوَ فَكَادَعُوهُ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ٱلْحَمَّدُ لِللَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (٣) .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله : ﴿ قُلْ إِنِي نُمِيتُ أَنْ أَعَبُدَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فلما تم الفتح الأكبر بعث رسول الله ﷺ سراياه إلى الأوثان فكسِّرت كلها

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٢) سورة غافر : ٦٤

<sup>(</sup>٣) سُورة غافر : ٦٥

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام : ٥٦

منها: اللاَّت والعُزَّى ، ومناة الثالثة الأخرى ، ونادى مناديه بمكة : مَن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يدع في بيته صنماً إلا كسره (١) .

فبعث خالد بن الوليد إلى العُزَّى لخمس بقين من شهر رمضان ومعه ثلاثون فارساً من أصحابه فهدمها ، ثم رجع إلى رسول الله على فأخبره ، فقال : « هل رأيت شيئاً » ؟ قال : لا ، قال : « فإنك لم تهدمها ، فارجع إليها فاهدمها » ، فرجع خالد وهو متغيظ فجرَّد سيفه ، فخرجت إليه امرأة عجوز عُريانة سوداء ثائرةُ الرأس ، فجعل السادن يصيح بها فضربها خالد فقتلها ، وأخبر الرسول على ، فقال : « نعم تلك العُزَّى » ، ثم بعث عليه الصلاة والسلام سعد بن زيد بن الأشهل إلى مناة ومعه (٢) عشرون فارساً ، فلما أقبل عليها خرجت امرأة سوداء عريانة ثائرة الرأس تدعو بالويل والثبور ، فقال لها السادن : دونك مناة دونك بعض عُصاتك ، فضربها سعد فقتلها وكسر الصنم (٣) ، وهكذا كلُّ مكان يُعبد فيه غير الله يكون حوله بعض

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك الإمام ابن كثير في السيرة في عدة مواضع : ٣/ ٥٧١ - ٩٩٠

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك الإمام ابن كثير في السيرة : ٣/ ٥٦٧ - ٥٦٨ نقلاً عن البيهقي بإسناده عن أبي الطفيل رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٣) ذكر ذلك ابن هشام في السيرة : ٣/ ٣٨٩ - ٤٣٧ ، وذكره أيضاً ابن كثير في التفسير مختصراً : ٤/ ٤٥٤ - ٤٥٥ نقلاً عن ابن إسحاق رحمه الله تعالى . قال الإمام ابن كثير في تفسيره : ٤/ ٤٥٤ - ٤٥٥ : قال ابن إسحاق : وكانت مناة للأوس والخزرج ومن دان دينهم من أهل يثرب على ساحل البحر من ناحية المشلل بقديد ، فبعث إليها رسول الله علي أبا سفيان صخر بن حرب فهدمها - ويقال علي بن أبى طالب . ا ه. .

وقال الحافظ في الإصابة: ٢٨/٢ رقم ( ٣٥١٨ ) بعد ما ذكر اسمه ونسبه ، ثم قال : وله ذكر في السيرة ، وأنه الذي هدم المناة الذي كان بالمشلل ، ثم ذكره . والصحيح - والله أعلم - هو الذي هدم المناة وكسر الصنم وقتل المرأة السوداء العريانة . والله أعلم .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، انظروا إلى حال كثير من المسلمين كيف يعكفون على القبور ويذبحون لها الذبائح والنذور ، وكيف يطلبون منها العون والمدد والنُصرة بما لا يقدر عليه إلا الله ولا يُطلب إلا من الله (٣) .

إخوتي في الله: قد انتصف شهركم وأخذ في النقصان ، فكونوا خير خَلَف لخير سَلَف ، كونوا أنصار الله وأنصار رسوله عَلَيْ ، ولا تغلبنكم العادة وما كان عليه الأسلاف ، ولا يغرنكم دعاة الضلال ، هذا كتاب الله واضح طري ، وهذه سنَّة نبيه عَلَيْ غضَّة سمحة ، فقيسوا الأعمال عليها ، فما وافقها فعلى العين والرأس ، وما خالفها مما يعتقده بعض الناس أو يستحسنونه لما يجدون فيه من المصالح الدنيوية أو يظنون وجودها ، فهو عمل باطل مردود على صاحبه (٤).

<sup>(</sup>١) قد يكون هذا من سحر الساحر كما سُحِرَ النبي ﷺ ، سحره لبيد بن الأعصم اليهودي ، كما عند البخاري في الصحيح برقم ( ٥٧٦٣ ) الطب ، وهو من حديث عائشة رضى الله عنها .

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة : ٤١

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى ما وقع فيه المسلمون من الشرك الأكبر بحسن الظن في كثير من البلاد الإسلامية وغيرها على القبور والضرائح .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى حديث عائشة رضي الله عنها ، المتفق عليه ، البخاري : ٢٢١/٥ : =

### ﴿ إِنَّاللَّهَ وَمَلَتِ كَنَّهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْصَلُواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ۞ (١) .

\* \* \*

<sup>= (</sup> الصلح ) : الفتح ، ونحوه مسلم في الصحيح برقم ( ١٧١٨ ) الأقضية كلاهما من حديث عائشة رضي الله عنها .

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب : ٥٦

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### ٤٤ - تفسير سورتي المعوذتين (١)

( الخطبة الأولى )

﴿ اَلْمُتُمُدُيِّةِ رَبُواَلْمُطَيِّينَ۞ ﴾ (٢) ، ملجأ الضعفاء ، ومستعاذ الخائفين . وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له ، ما من دابة إلا هو آخذ

واشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، ما من دابة إلا هو آخذ بناصيتها <sup>(٣)</sup> .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، دلَّنا على طريق النجاة وأمرنا بالاعتماد على الله والدخول في حماه .

اللَّهم صَلِّ وسلِّم عَلَى عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فإن الإنسان محفوف بالشهوات ، ومحاط بالأعراض ، ومهدد من الأعداء ، فلا بد له من قوة تحميه ، ولا بد من ملجأ يؤيه وحمى يحفظه ، ومن يقدر على خلق الله إلا الله ، ومن يعلم الخفيات إلا خالقها ، ومن يدرك العواقب إلا باريها ، ومن يحرس في الليل والنهار فلا يغفل إلا الحي القيوم ، ومن يعتني بالإنسان إلا أرحم الراحمين ، ومن الذي يعين إلا القوي

<sup>(</sup>١) ألقيت يوم ١٣/ ٥/ ١٤١٠ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٥٦ من سورة هود .

العزيز ، وهو رب الخلائق ، ورب الناس ، ورب الليل والنهار ، ورب الإنس والجن ، ورب كل نافع وضار .

فها هو يدعوكم للعياذ بكنفه واللياذ بحماه من كل مَخوف ظاهر أو باطن معلوم أو مجهول ، ها هو يفتح حماه لكم وكأنه يقول في تودد ورحمة وعطف : تعالوا إلي ، تعالوا إلى هنا إلى الحمى الحصين ، هلموا إلى مأمنكم الهاديء ، فأنا أعلم ضعفكم وأعلم أن لكم أعداءاً وأن حولكم مخاوف ، فقال تبارك وتعالى : بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ الْفَكَقِ إِنَّ مِن شَرِّ مَا صَلَى الله الرحمن الرحيم ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ الله الرحمن الرحيم ﴿ وَمِن شَرِّ مَا صَلَى النَّهُ الله الرحمن الرحيم ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ الله الرحمن الرحيم ﴿ وَمِن شَرِّ مَا صَلَى الله الرحمن الرحيم ﴿ وَمِن شَرِّ النَّفُ نَتُ الله الرحمن الرحيم ﴿ وَمِن شَرِّ مَا سِيدٍ إِذَا حَسَدَ فَي ﴾ (١) .

بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلنَّاسِ ۞ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ۞ إِلَـٰهِ النَّاسِ ۞ إِلَـٰهِ النَّاسِ ۞ النَّاسِ ۞ النَّاسِ ۞ النَّاسِ ۞ مِن النَّرِ ٱلنَّاسِ ۞ النَّاسِ ۞ مِن ٱلْجِنْدَةِ وَٱلنَّاسِ ۞ ﴿ (٢)

إن هاتين السورتين شأنهما عظيم ومنفعتهما كبيرة ، والإنسان في أشد الحاجة إليهما فلا يستغنى عنهما أحد ، وحاجة العبد إليهما والاستفادة بهما أعظم من حاجته إلى النفس والطعام والشراب واللباس ، فلهما تأثير في دفع السحر والعين وسائر الشرور .

<sup>(</sup>١) سورة الفلق كاملة

<sup>(</sup>٢) سورة الناس كاملة .

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي في الدر المنثور ( ٨/ ٦٨٤ ) إلى مسلم في الصحيح والترمذي والنسائي ، ثم ذكر الحديث .

وعند الإمام أحمد رحمه الله قال: «يا عقب ألا أُعلِّمك سورتين من خير سورتين قرأ بهما الناس »؟ قلت: بلى يا رسول الله قال: فأقرأني: قل أعوذ برب الفلق، وقل أعوذ برب الناس »، ثم أقيمت الصلاة، فتقدم رسول الله عَلَيْ فقرأ بهما ثم مر بي فقال: «كيف رأيت يا عقب؟ اقرأ بهما كلما نمت وكلما قمت (1) ». وفي رواية: « فما قمت تصلي بشيء مثلهما » (٢) .

وفي حديث عائشة رضي الله عنها عند الإمام مالك رحمه الله قالت : إن رسول الله ﷺ كان إذا اشتكى يقرأ على نفسه بالمعوذتين وينفث (٣) .

وإذا تأملنا سورة الفلق وجدنا المستعاذ به صفة واحدة من صفات الله ، والمستعاذ منه أربعة شرور . وسورة الناس المستعاذ به ثلاث صفات من صفات الله ، والمستعاذ منه شر واحد . وذلك - والله أعلم - أن سورة الفلق فيها حماية البدن والدنيا ، وسورة الناس فيها حماية الدين والعقل ، وهذا يدل على أن حماية الدين أهم من حماية الدنيا ، وأن حماية العقل أهم من حماية البدن ، ويدل أيضاً على أن التأثير في الدين أشد خطراً على الإنسان من التأثير في الدنيا ، وأن التأثير في البدن ، وتصدير السورتين وأمثالهما بصيغة الأمر من القول : ﴿ قُلُ أَعُوذُ بِرَبِ الفَلَكِ ﴾ (٤) ، ﴿ قُلُ أَعُوذُ بِرَبِ الفَلَكِ ﴾ (٤) ، ﴿ قُلُ أَعُودُ بِرَبِ النَّالِ ﴾ (٥) ، ﴿ قُلُ هُوَ اللهُ أَحَدُ ﴾ (٢) ،

<sup>(</sup>١) أحمد في المسند: ١٤٤/٤ ، وإسناده صحيح .

<sup>(</sup>٢) عزاه ابن كثير في تفسيره ( ٧/ ٤١٥ ) للإمام أحمد .

<sup>(</sup>٣) عزاه ابن كثير ( ٧/ ٤١٧ ) إلى الإمام مالك وإسناده صحيح .

<sup>(</sup>٤) سورة الفلق : ١

<sup>(</sup>٥) سورة الناس : ١

<sup>(</sup>٦) سورة الإخلاص: ١

﴿ قُلْ يَتَأَمُّ النَّاسُ إِنَّكُمْ وَالْكُوْرَ الْكُورُورَ الْمُورُورَ الْمُورُورَ الْمُورُورِ الْمُؤرِدُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

لقد اشتملت السورتان على استعاذة ، ومستعاذٌ به ، ومستعاذ منه .

والاستعاذة تدل على التحرز والتحصن وطلب النجاة . فمعنى « أعوذ » : التجيء وأعتصم وأتحرز . والاستعاذة القائمة في قلب المؤمن وهي التعلق بالله ، والالتجاء إليه ، والاعتصام به ، والانطراح بين يديه ، والافتقار إليه ،

اسورة الكافرون : ١

<sup>(</sup>۲) سورة يونس ، آية : ١٠٤

<sup>(</sup>٣) سورة يونس ، آية : ١٠٨

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران : ٦٤

<sup>(</sup>٥) سورة الرعد : ٣٠

<sup>(</sup>٦) عزاه ابن كثير في تفسيره ( ٧/ ١٥٥ ) إلى البخاري بهذا اللفظ .

والتذلل له ، والاعتراف بالحاجة إليه . وهي تختلف باختلاف قوة الإيمان وشدة الحاجة .

والمستعاذُ به هو الله رب الفلق ، رب الناس ، ملك الناس ، إلّه الناس ، الله الناس ، الله الناس ، الذي لا ينبغي لأحد أن يستعيذ إلا به ، فهو الذي يعيذ المستعيذين ويمنعهم من شر ما استعاذوا من شره ، وهو المنعم المتفضل القادر الحافظ الواقي ، والاستعاذة بالموصوف بتلك الصفات – الربوبية ، والمللك ، والألوهية – يتوافق مع معنى السورتين . والفلق : هو الصبح .

والمستعاذُ منه جميع الشرور ، والشر : هو الألم وما يفضي إليه الألم النفسي والألم البدني سواء وقع لرفعه ، أو لم يقع لدفعه .

لقد اشتملت السورتان على الاستعاذة من خمسة شرور :

- ١ من شر المخلوقات التي لها شر .
  - ٢ ومن شر الغاسق إذا وقب .
  - ٣ ومن شر النفاثَّات في العُقَد .
    - ٤ ومن شر حاسد إذا حسد .
      - ٥ ومن شر الوسواس .

فالأول عام يدخل فيه جميع المعاصي ، فأعمال الخلق خلق لله : ﴿ وَٱللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَاتَعْمَلُونَ ﴿ وَاللّهُ المعاصي فهي مؤقتة يعقبها الألم كالطعام المسموم ، وما زالت النعم عن أحد إلا بشؤم معصية ، فإن الله تعالى إذا أنعم على عبد نعمة حفظها عليه ولا يغيّرها عنه

<sup>(</sup>١) سورة الصافات : ٩٦

حتى يكون هو الساعي في تغييرها : ﴿ لِكَ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا إِنَّالُهُ لِهِمَّ ﴾ (١) .

وإذا تأمل ذو بصيرة ما قص الله في كتابه عن أحوال الأمم الذين أزال عنهم النعم وأحل بهم النقم ، وجد ذلك كله مخالفة أمر الله وعصيان رسله . وكذلك إذا تأمل أحوال هذا العصر وما يحصل فيه من كوارث ونقم وشرور وتسليط الأعداد وتسليط الفُساق ، وتسليط بعضهم على بعض ، وجد السبب عواقب المعاصي ، فما حفظت نعمة الله بشيء قط مثل طاعة الله ، ولا حصلت فيها زيادة بمثل شكر الله ، ولا زالت نعمة عن عبد ولا عن بلد ولا عن أمة ولا عن دولة بمثل المعاصي ، إن المعاصي نار النعم تعمل فيها كما تعمل نار الوقود في الحطب اليابس .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، استعيذوا بالله ، وتحصنوا به من شرور الأنفس وسيئات الأعمال .

المستعادُ منه الثاني : ﴿ وَمِن شَرِّعَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ﴾ (٢) : كلمة « غاسق » تطلق على عدة معانى وأقربها لمعنى السورة وإلى الدليل أنه الليل إذا أظلم ، ففي ظلمة الليل تنتشر بعض المخلوقات المؤذية وينتشر المفسدون يستترون بظلمة الليل ويستغلون خلو الطرق من الناظر والماشي .

المستعادُ منه الثالث : وَمِن شَكَرَ النَّفَ ثَنَتِ فِى الْمُقَدِ (٣) : أي السواحر الباغيات الأذى اللواتي يعقدن الخيوط وينفثن فيها للتأثير والإيذاء بخداع الأعصاب والتمويه على العيون ، والمراد بـ « النفاثات » - والله أعلم - : الأنفس والأرواح الخبيثة سواء أكانت ذكوراً أم إناثاً . والنفث : النفخ مع

<sup>(</sup>١) سورة الرعد ، آية : ١١

<sup>(</sup>٢) سورة الفلق : ٣

<sup>(</sup>٣) سورة الفلق : ٤

شيء خفيف من الريق ، فإذا تكيفت النفس الخبيثة بالخبث واستعانت بالأرواح الخبيثة من الجن خرج من الساحر نفس يمازجه الشر والأذى : ﴿ وَمَكَاهُم بِضَارِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ (١) ، والسحر : تخييل لا يغير شيئاً من الحقائق : ﴿ يُخَيِّلُ إِلْيَهِ مِن سِحْرِهِمْ أَنَّهَا لَسْعَىٰ ، ﴾ (٢) ، وأما قدرة الله وإرادته فتحوّل الأشياء إلى حقائق أخرى ، فالذين مسخهم الله تحوّلت ذواتهم قردة حقيقية ، كما حوّل سبحانه عصى موسى عليه السلام حية تسعى لها إرادة وتمييز ، فإذا هي تلقف حبالهم وعصيهم (٣) وعظيم سحرهم وتخييلاتهم ، فلما انتهت مهمتها أخذها موسى فأعادها ربها سيرتها الأولى ، فإذا هي عود يابس جماد يتوكأ عليها ويهش بها على غنمه ويقضي بها مآربه .

الشر الرابع المستعاذ منه ، ﴿ وَمِن شُرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ (٤) : قد دل الكتاب والسُنَّة والوقائع على أن حسد الحاسد يؤذي المحسود ، فالحسد شر يتصل بالمحسود من نفس الحاسد وعينه ، وإن لم يؤذه بيده وبلسانه ، والحسد انفعال نفسي على نعمة الله على بعض عباده مع تمني زوالها ، وسواء اتبع الحاسد هذا الانفعال بسعي منه لإزالة النعمة عن المحسود ، أو وقف عند حد الانفعال فإن شراً سيعقب هذا الانفعال ، ومسمى الحاسد يشمل كل حاسد من الإنس والجن فإن الشيطان يحسد المؤمنين على ما أتاهم الله من فضله .

والحسد ثلاث مراتب : اثنان مذمومان ، وواحد محمود :

١ - شرها تمني زوال النعمة وإن لم يصب الحاسد منها شيئًا .

٢ - تمنى انقطاع الخير عن المحسود .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٠٢

<sup>(</sup>٢) سورة طه : ٦٦

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى معنى الآية ٢٤٥ من سورة الشعراء .

<sup>(</sup>٤) سورة الفلق : ٥

٣ - هو الغبطة ، فيتمنى الحاسد أن يكون له مثلُ المحسود من غير تمني زوال النعمة عنه ، وهذا لا بأس به ، كما قال صلى الله عليه وسلم : « لا حسد إلا في اثنتين : رجل آتاه الله القرآن ، فهو يقوم به آناء الليل وآناء النهار ، ورجل آتاه مالاً فهو ينفقه آناء الليل وآناء النهار » ( رواه مسلم ) (١) .

الشر الخامس المستعاذُ منه : ﴿ شَرِّ ٱلْوَسْوَاسِ ٱلْخَنَّ اِسِ ۖ ٱلَّذِي يُوَسُوسُ فِ صُدُودِ ٱلنَّاسِ ۚ فَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ ۖ فَ ﴾ (٢)

نحن لا ندرك كيف تتم وسوسة الشيطان ، ولكننا نجد آثارها في واقع النفوس ، ونعرف أن المعركة بين بني آدم وإبليس قائمة من أول ما خلق الله آدم عليه السلام ، وأن إبليس قد أعلنها حرباً شعواء على بني آدم ، حرباً تنبثق من جبّلة الشر في إبليس ومن كبريائه وحسده وحقده على آدم وذريته ، ونعلم أن إبليس قد استأذن الله في هذه الحرب فأذن لحكمة

بالغة ، ولم يترك الله الإنسان لهذه الحرب مجرداً من العُدَّة ، فقد جعل الله له من الإيمان جُنَّة ، ومن الذكر عُدَّة ، ومن الاستعاذة بالله سلاحاً ، ومن التوبة ملاذاً ، ومن الاستغفار نجاة .

روي البخاري رحمه الله عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال : قال رسول الله ﷺ : « الشيطان جاثم على قلب ابن آدم فإذا ذكر الله تعالى خنس ، وإذا غفل وسوَّسَ » (٣) .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري : العلم : ١٥١/١ من حديث ابن مسعود رضي الله عنه ، ومسلم برقم ( ٨١٦ ) صلاة المسافرين .

<sup>(</sup>٢) سورة الناس : ٤ - ٦

<sup>(</sup>٣) أورده ابن كثير في تفسيره : ٤٢٣/٧ إذا قال : وقال سعيد بن جبير عن ابن عباس ، ثم ذكر هذا اللفظ ، قلت : عزاه السيوطي في الدر المنثور : ١٩٤/٨ إلى ابن أبي شيبة وابن جرير وابن مردويه ثم ذكر هذا اللفظ .

أما وسواس الناس فهم كثيرون ، أليس منهم رفيق السوء الذي يدس الخبث إلى قلب صاحبه ويتحرى غفلاته ويتبع ميولاته ، وحاشية السوء التي تُزيّن لكل ذي سلطان الأذى والتسلط ، والنمام الواشي الذي ينمق الكلام ويُزينه حتى يَظْهر وكأنه هو الحق الصريح ، وبائع الشهوات الذي يدس في مَنافذ الغريزة ويُغري بدسائسه ، ودعاة السوء الذين يسمون المحرّمات بغير اسمها ويفتون بحلها ، وأهل الأهواء الذي يتربصون بالعقيدة الدوائر ، والأئمة المضلّون الذين لا يأمرون بمعروف ولا ينهون عن منكر ويتبعون رغبات العامة في غير حق ، وغير أولئك من الذين ينصبون الأحابيل ويخفونها ويدخلون بها في منافذ القلوب ، وإنما يتسلط الوسواس من الصنفين على الذين يغفلون عن ذكر الله ويبتعدون عن شريعة الله ، فليس لهم حافظ من الله ولا هادي من شريعة الإسلام ، فيجد الوسواس من غفلتهم وجهلهم منافذ إلى قلوبهم ، ووسواس الناس أشد خطراً لأنه يظهر بمظهر الناصح الأمين والرفيق المطبع والصاحب النصوح فيحصل على ثقة عمياء فيدس السم في الدسم .

فاتقوا الله أيها المؤمنون ، ينبغي لكل مسلم أن يتخذ من كلام الله وكلام رسوله ﷺ ورداً يتحصن به من شياطين الجن والإنس ، ومن شر كل ذي شر ، وأن يعتصم بالله وبأسمائه وصفاته وكلماته التامة من شياطين الجن والإنس ، فيقرأ آية الكرس والمعوذتين وسورة الإخلاص صباحاً ومساءاً ، وإذا أوى إلى فراشه ، ويلازم الاستغفار وذكر الله ، ويلازم اجتناب المعاصي وغض البصر وحفظ الفَرْج واجتناب أكل لحوم الناس وأموالهم .

اللَّهم إنَّا نعوذُ بك من شر كل دابة أنت آخذ بناصيتها ، ونعوذُ بك من شياطين الجن والإنس ، ومن شر ما يستخفي في الليل ويسرب في النهار ، ونسألك الرحمة والمغفرة لنا ولآبائنا وأمهاتنا وجميع المسلمين ، إنك أنت الغفور الرحيم .

\* \*

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### تعريف السحر

( الخطبة الثانية )

﴿ ٱلْمُتَدُونِ وَاللَّهِ وَحَدُهُ لَا شَرِيكُ لَهُ وَحَدُهُ لَا شَرِيكُ لَهُ .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، أرسله بالهدى ودين الحق ليُظهره على الدين كله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فأوصيكم وإياي بتقوى الله تعالى ، واعلموا رحمني الله وإياكم أن مسمى السحر يُطلق على كل ما خفى ولطُفَ سببُه ، ولهذا جاء في الحديث : « إنَّ من البيان لسحراً » .

قال في فتح المجيد: قال محمد المقدسي في الكافي: السحر عزائم ورُقي وعُقد يؤثر بإذن الله . قال تعالى: ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُ مَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ عَبَيْنَ وَعُقد يؤثر بإذن الله . قال تعالى: ﴿ وَمِن شُكِرًا لَنَّفَ ثَنْتِ فِي الْعُقَدِ ﴾ (٤) ولولا أَنْمُ وَرَقْ عِلِهِ الله عالى: ﴿ وَمِن شُكِرًا لَنَّفُ ثَنْتِ فِي الْعُقَدِ ﴾ (٤) ولولا أن السحر له حقيقة لم يأمر الله بالاستعاذة منه .

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ١ من سورة الملك .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ١٠٢

<sup>(</sup>٤) سورة الفلق : ٤

وقال القرطبي : وعندنا أن السحر له حقيقة يَخْلُق الله عندها ما يشاء ، ومن السحر ما يكون بخفة اليد كالشعوذة ، ومنه ما يكون كلاماً يُحفظ وُرقى وطلاسم ، وقد يكون من إلقاء الشياطين ، ويكون أدوية وأدخنة وغير ذلك ، والسحر من السبع الموبقات . ففي الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على الله عنه أن إلى الله والله عنه أن وما هن عن الله الشرك بالله ، والسّعر ، وقتل النفس التي حرّم الله إلا بالحق ، وأكل الربا ، وأكل مال اليتيم ، والتولي يوم الزحف ، وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات » .

وعن جندب بن عبد الله البجلي قال : « حدُّ الساحر ضربُه بالسيف ». ( رواه الترمذي ) .

وكتب أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن اقتلوا كل ساحر وساحرة ، قال : بَجَالَةُ ابنُ عَبْدةً التيمي ، فقتلنا ثلاث سواحر .

وقد اختلف العلماء في حَلِّ السحر عن المسحور ، والقول الذي تطمئن إليه النفس ما قاله ابن القيم رحمه الله .

قال : النشرة حَلُّ السحر عن المسحور وهي نوعان ، أحدهما :حل السحر بسحر مثله ، وهو الذي من عمل الشيطان ، وعليه يُحمل قول من قال : لا يحل السحر إلا ساحر .

والثاني : النشرة بالرقْيَةَ والتَّعَوُّذات والأدوية والدعوات المباحة ، فهذا جائز . فاتقوا الله أيها المسلمون

﴿ إِنَّاللَةَ وَمَلَتَهِكَتُهُ. يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْصَلُّواْعَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ۞ (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب : ٥٦







## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ « من فضائل القرآن » ٥٤ - القرآن حياة (١)

( الخطبة الأولى )

﴿ الْمُتَدُونِيَ الْمُعْلِينَ ۞ ﴿ (٢) ، اللَّهُم لك الحمد ، لا إِلَه إِلا أنت المنانُ ، بديع السموات والأرض ، ذو الجلال والإكرام ، بك نحيا وبك نموت وإليك النشور (٣) .

لا نحصي ثناءً عليك أنت كما أثنيتَ على نفسكُ (٤)

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له : ﴿ الْمَي ٱلْفَيْوَمُ لَا تَأْخُذُهُۥ سِنَةٌ وَلا نَوْمٌ لَّهُ مَا فِي ٱلسَّمَنَ وَ تَوَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَإِلَّا إِذَ نِهِ عَيْمَا مُمَا بَيْنَ أَيْدِيهِ مَ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلا يُحِيطُونَ مِثْنَى ءِ مِنْ عِلْمِهِ وَإِلَّا بِمَا شَاءً وَسِعَ كُرْسِيّهُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ وَلَا يَتُودُهُ مُحِفَظُهُما وَهُوَ ٱلْعَلِي الْمَظِيمُ ﴿ (٥)

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، اتخذه الله خليلاً وكليماً ، وأرسله رحمة للعالَمين بشيراً ونذيراً .

<sup>(</sup>۱) ألقيت يوم ۱۲/۱۰/۱۶ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث حذيفة بن اليمان رضي الله عنه . أخرجه أبو داود : برقم ( ٥٠٤٩ ) ، وإسناده صحيح .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، أخرجه مسلم : برقم ( خاص ٢٢٢ ) ، و( عام ٤٨٦ ) .

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة : ٢٥٥ ( آية الكرسي ) .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فحياة القلوب تستمدها من خالقها بكثرة ذكره وقوة صلتها وإيمانها بربها .

وشفاء أمراضها في العلاج الروحاني الذي أنزله ربُّها على طبيب الأرواح والأبدان ، نبينا محمد ﷺ ، فمتى انقطعت صلتها بخالقها انقطعت عنها مادة الحياة ، ومتى انصرفت عن شريعتها أصابتها الأمراض والأسقام ، فيظل القلب فارغا ، أو لاهيا ، أو تائها وحائرا .

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام : ١٢٢

<sup>(</sup>٢) سورة الحج : ٤٦

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد : ٢٨

والإنسان في هذه الدنيا يخوض معركة مستمرة مع عدوه المبين من شياطين الإنس الجن . والمسلم يخوض معركة مع الشيطان ومع أعدائه من شياطين الإنس الذين يصدونه عن دينه وعقيدته ، فلا بد له من قوة يُعدها ، ولا بد له من حصن يتحصن به ، وإن قوة الإيمان بالله وكثرة ذكره عُدَّة للمؤمن وحصن له حصين: ﴿ وَإِمَّا يَنزَعُنَّكُ مِن الشَّيْطِنِ نَذْعُ فَاسْتَعِذْ بِاللهِ إِنَّهُ هُوَالسَّمِيعُ الْعَلِيمُ الْ ﴾ (١) ، ﴿ وَإِمَّا يَنزَعُنَّكُ مِن الشَّيْطِنِ نَذْعُ فَاسْتَعِذْ بِاللهِ وَكُثرة فَكَرُوا فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾ (١) ، ﴿ إِنَ اللهِ يَكُونُ الشَّيْطِنِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾ (١) ، ﴿ يَتَايِنُهُ اللهِ يَكُونُ اللهِ يَعْمَلُونَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

من أجل ذلك حثَّ القرآن العظيم على كثرة ذكر الله . قال تبارك وتعالى : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذَكُرُواْ ٱللَّهَ ذِكْرًاكِثِيرًا ۞ وَسَيِّحُوهُ بُكُرُهُ ۖ وَآصِيلًا ۞ هُوَالَّذِي يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمَلَكِيكُمْ وَمَلَكِيكُمْ مِنَ الظُّلُمَ لَيَ اللَّهُ لِيُحْرِمَكُمُ مِنَ الظُّلُمَ لَيَ اللَّهُ لِيُورِ وَكَانَ بِاللَّهُ مِنْ مَنِ الطَّلُمُ فَي اللَّهُ اللَّهُ وَكَانَ بِاللَّهُ مِنْ مَنْ اللَّهُ لَي اللَّهُ مِنْ وَكَانَ بِاللَّهُ مِنْ مَنْ اللَّهُ لَهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ وَكَانَ بِاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ وَمَا اللَّهُ مُنْ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ وَمَا اللَّهُ مُنْ مِنْ اللَّهُ مُنْ وَمُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مَنْ مُنْ اللَّهُ مَنْ مَا اللَّهُ مَنْ مُنْ اللَّهُ مَنْ مُنْ اللَّهُ مَنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّ

كما حثَّت السُنَّة المُطهَّرة على الذكر وبَيَّنَت منزلته وتأثيره في الحياة . روى البخاري رحمه الله عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : « مثل الذي يذكر ربه والذي لا يذكر الله مثلُ الحي والميت » (٥) .

وعن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال : قال رسول الله ﷺ : « أربع من أعطيهن فقد أعطى خيري الدنيا والآخرة : قلباً شاكراً ، ولساناً

<sup>(</sup>١) سورة فصلت : ٣٦

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف : ٢٠١

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال : ٤٥

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب : ٤١ – ٤٢

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري برقم ( ٦٤٠٧ ) الدعوات ، باب رقم ( ٦٦ ) : فضل ذكر الله عَزَّ وجَلَّ ، وهو من حديث أبي موسي الأشعري رضي الله عنه : ٢٠٨/١١ ( الفتح ) .

ذاكراً ، وبدناً على البلاء صابراً ، وزوجة لا تُتْبعه حُوباً في نفسها وماله » ( رواه الطبراني بإسناد جيد ( ۱ ) ، وروى نحوه ابن ماجه ) ( ۲ ) .

ولمّا كان النبي عَلَيْهِ هو أعرف الناس بربه كان أكثرَهم ذكراً لله عَزَّ وجَلَّ ، فكان يذكر الله في كل أحيانه راقداً وقاعداً وقائماً ، ماشياً وراكباً ، مقيماً أو مسافراً ، في مسيره ونزوله ، وعند أكله وشربه ، وعند نومه واستيقاظه ، وعند قضاء حاجته ، وعند دخوله المنزل وخروجه ، ودخوله المسجد وخروجه ، وعند دخول الخلاء وخروجه ، وعند غسله ووضوئه ، وعند لبسه الثوب والنعل وغيرهما وخلعه ، وفي صباحه ومسائه ، وعند سماع المؤذن ، وفي الصلاة والتهجد ، وفي مجلسه وقيامه ، وكلما استجد أمر أو تغيرت حال ذكر الله بما يناسب المقام ، ولا يشغله ذلك عن تبليغ رسالته ، ولا عن تعليم أمته ، وتفقد أحوالهم وتدبير شئونهم .

والمقام لا يتسع لذكر نماذج من الأذكار والأدعية المأثورة عن النبي ﷺ فليُرجع إليها في مظانها .

ذكر ابن القيم رحمه الله في الجزء الثاني من « زاد المعاد » طائفة منها ، كما ذكر الإمام النووي رحمه الله في كتابه « الأذكار » جملة منها (٣) .

<sup>(</sup>١) أورده العلامة الهيثمي في المجمع : ٢٧٣/٤ ، وقال : رواه الطبراني في الكبير والأوسط ، ورجال الأوسط رجال الصحيح ، ومن حديث ابن عباس رضى الله عنهما .

<sup>(</sup>٢) ابن ماجه برقم ( ١٨٥٦ ) ، باب رقم ( ٥ ) : أفضل النساء ، وهو من حديث ثوبان مولى رسول الله ﷺ بسياق طويل وفيه هذا اللفظ وإسناده حسن .

<sup>(</sup>٣) هو كتاب قيم نافع في هذا الباب للإمام محيي الدين أبي زكريا يحيي بن شرف المتوفي سنة ٦٧٦ هـ ، نشر مطبعة البابي الحلبي بمصر - الطبعة الرابعة - عام ١٣٧٥ هـ ، وقد خرّج الحافظ ابن حجر أحاديثه وسماه « نتائج الأفكار في تخريج أحاديث الأذكار » مخطوط في المحمودية بالمدينة برقم ( ١١٧ ) ويوجد مخطوطاً بالخزانة المكية بالرباط برقم ( ٢٢٥٤ ) .

وفي « الورد المصطفى المختار » مجموعة من الأدعية والأذكار المأثورة جمعها الملك عبد العزيز بن عبد الرحمن آل سعود رحمة الله عليه ، وكان يدعو بها في صباحه ومسائه .

وأفضل الذكر : « لا إِلَه إلا الله محمد رسول الله » خالصاً من القلب ، ومتى تكون خالصة من القلب ؟ إذا حجزت عن محارم الله .

وأفضل الدعاء « لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين » (١) .

وجماع الذكر : « سبحان الله والحمد لله ولا إِلَه إِلاَ الله والله أكبر » (٢) .

فاتقوا الله عباد الله ، اجعلوا ألسنتكم رطبة من ذكر الله (٣) ، وأحيوا قلوبكم بذكر الله ، فما قابل العبد ربَّه بشيء أفضل من ذكره ، ولا يدخل النار رجل ذكر الله خالياً (أي ليس عنده أحد) ففاضت عيناه (٤) بالدمع خوفاً وطمعاً خشية ورغبة .

اللَّهم أعنا على شكرك وذكرك وحسن عبادتك (٥).

\* \*

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي في الدر المنثور: ٥/ ٦٦٨ إلى أحمد في المسند، والترمذي في جامعه، والنسائي في سننه، والحاكم وصححه، وذكر غيرهم عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه ثم قال: لم يدع بها مسلم ربه في شيء قط إلا استجاب له.

<sup>(</sup>۲) أبو داود : برقم ( ۱۲۹ ) وابن ماجه برقم ( ۱۳۸۷ ) ، وهو من حديث ابن عباس رضي الله عنه ، وإسناده حسن مع الشواهد . والله أعلم .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث عبد الله بن بسر المازني رضي الله عنه : أحمد في المسند : ١٨٨/٤ ، وإسناده حسن .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى حديث أبي هريرة رضي الله عنه : البخاري : برقم ( ٦٦٠ ) : ١٤٣/٢ ( الفتح ) .

<sup>(</sup>٥) أحمد في المسند : ٢٩٩/٢ من دعاء النبي ﷺ وهو من حديث معاذ بن جبل رضى الله عنه وإسناده صحيح .

#### بِسْمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ « من فضائل الَذكر َ» كل عمل صالح من الذكر

( الخطبة الثانية )

﴿ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (١).

وأشهد أنّ لا إِلَه إِلا الله وحده لا شريك له : ﴿ هُوَٱلْأَوَلُوَٱلْآخِرُوَٱلظَّاهِرُ وَٱلْبَاطِنُ وَهُوَبِكُلِّ شَىءٍ عَلِيمُ ۞ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ ( ٢ ) .

وأشهد أنّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله : ﴿ لَقَدْ جَآ اَ كُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيرٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُ مُ حَرِيضٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ وَمُوفُ رَحِيتُ (٣)

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ، ومَن اتبع سبيله ثم استقام .

أما بعد . .

فإن فضيلة الذكر ليست محصورة في التسبيح والتحميد والتهليل والتكبير ، ونحوها ، بل كل عامل لطاعة الله تبارك وتعالى - أياً كان نوعُها ومنزلتُها - فهو ذاكرٌ لله ، والصلاة على النبي ﷺ من ذكر الله . قال النووي عن عطاء : إن مجالس الذكر هي مجالس الحلال والحرام ، كيف يبيع ويشتري ، وكيف يصلى ويصوم ويحج ، وكيف يُنكح ويُطلِق ، ونحوها ، وكيف يُربي

<sup>(</sup>١) سورة فاطر : ١

<sup>(</sup>٢) سورة الحديد : ٣

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة : ١٢٨

الأولاد ويَصِل الأرحام ، ويكفل اليتيم ويَبر بالوالدين ، فكل طاعة لله ذكر لله (١) .

وأفضل الأعمال والأذكار ما ورد عن النبي ﷺ وخلفائه الراشدين ، وأتمة الهدى المتقين العارفين بالكتاب والسُنَّة .

أما الأذكار والتسابيح التي لا تتفق مع قواعد الشريعة وأهدافها ، مثل أوراد التيجانية وأشباههم ، وأذكار مُنحرفي الصوفية ورقصاتهم ، والاقتصار على ضمير الغائب ، فليست مما وردت النصوص بفضلها وأجرها ، وإنما هي من ضلالات البدع .

والذكر لا يتغير بزمن ولا صفة ، إلا ما رد الشرع باستثنائه ، فيجوز للجُنُب والحائض والنفساء أن يذكروا الله دون تلاوة القرآن ، فإنه يحرم عليهم قراءته حتى يغتسل الجُنُب وحتى ينقطع دم الحائض والنفساء وتغتسل بعد الطهر، ويجوز الذكر في كل مكان إلا في الخلاء والمزابل ، فلا يُدخَل الخلاء بشيء فيه ذكر الله ولايتكلم من دخله .

ويجوز الذكر على كل حال ، إلا حال قضاء حاجة الإنسان من بول أو غائط ، أو جماع ، ولكن يكون قبل هذه وبعدها .

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الآية ٤٤ من سورة النحل .

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب: ٣٥

والمراد من الذكر حُضور القلب وتفهمُ معنى ما يقول الذاكر ، واستحضارُ المقصودِ الذي من أجله أتى بالذكر ، فلا بد من توافق القلب مع اللسان .

وإذا أراد الإنسان أن يعرف منزلته من ربه ، فلينظر منزلة الله عنده : ﴿ فَاذَكُرُونِ آذَكُرُكُمْ وَأَشْكُرُواْ لِي وَلَاتَكُفُرُونِ ﴾ (١) .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، وصلُّوا على البشير النذير .

﴿ إِنَّاللَّهُ وَمَلَتِهِ كَنَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النِّي يَتَأَيُّهَا الَّذِيثَ مَامَنُوا مَهَ أُواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ فَسَلِّمُواْ فَسَلِّمُواْ فَسَلِّمُواْ فَسَلِّمُواْ فَسَلِّمُواْ فَسَلِّمُواْ فَاللَّهِ وَسَلَّمُواْ فَسَلِّمُواْ فَاللَّهِ وَسَلَّمُواْ فَسَلَّمُواْ فَاللَّهُ وَسَلَّمُواْ فَاللَّهُ وَسَلَّمُواْ فَاللَّهُ وَسَلَّمُواْ فَاللَّهُ وَسَلَّمُواْ فَاللَّهُ وَسَلَّمُواْ فَاللَّهُ وَسَلَّمُواْ فَاللَّهُ وَمَا لَا فَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَلَّمُواْ فَاللَّهُ وَمَلَّالُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا لَوْ مَا اللَّهُ وَمَلَّهُ وَاللَّهُ وَمَلَّهُ وَمَلَّهُ وَمَا لَمُنْ اللَّهُ وَمَلَّهُ وَاللَّهُ وَمَلَّهُ وَاللَّهُ وَمَلَّهُ وَاللَّهُ وَمَلَّهُ وَمِنْ لَا مُنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَمِنْ لَا مُنْ اللَّهُ وَمِنْ لَا مُنْ اللَّهُ فَاللَّهُ وَمِنْ لَا مُنْ وَمِنْ لَا مُنْ وَمِنْ لَا مُنْ وَاللَّهُ وَمِنْ لَا مُنْ وَمِنْ لَا مُنْ وَمِنْ لَا مُنْ وَمُ اللَّهُ وَمِنْ لَا مُنْ وَمِنْ لَا مُنْ وَمُلَّلَّهُ وَمَنْ لَهُ مُنْ وَمُلَّالًا مُنْ اللَّهُ وَمِنْ لَا مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَمُلَّالِمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَمُلَّالًا مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَمُلَّالِهُ فَا مُنْ اللَّهُ وَمِنْ لَلْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَمُلَّالًا مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ الل

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٥٢

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب : ٥٦

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ « من فضائل القرآن » ٤٦ - القرآن شفاء (١)

( الخطبة الأولى )

﴿ لَلْمَنْدُونَةُ وَمُوعَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ ﴿ لَذَالْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ وَهُوعَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ وَمُوعَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ وَهُوعَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ وَمُوعَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ وَمُؤْمِنَ وَمُوعَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ وَمُوعَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ وَمُؤْمِعُلِي كُلِ شَيْءٍ وَمُوعِلَىٰ كُلِ شَيْءٍ وَمُؤْمِنَ كُلِ مُنْكُونُ مِنْ مُنْ مُؤْمِنِ وَمُؤْمِنَ كُلُونُ مُنْ مُؤْمِنِ مُنْ مُؤْمِنِ مُنْ مُنْ مُؤْمِنِ مُؤْمِنِ وَمُؤْمِنِ مُؤْمِنَ مُنْ مُؤْمِنِ مُؤْمِنِ مُؤْمِنِ مُنْ مُؤْمِنِ مُؤْمِنِ مُؤْمِنِ مُؤْمِنِ مُؤْمِنِ مُنْ مُؤْمِنِ مُؤْمِنَ مُؤْمِنَ مُؤْمِنِ مُنْ مُؤْمِنِ مُؤْمِنِ مُنْ مُؤْمِنِ مُؤْمِ مُؤْمِنِ مُؤْمِنِ مُؤْمِنِ مُنْ مُؤْمِنِ مُومِ مُؤْمِنِ مُؤْمِنُ م

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له ، خلق بني آدم حنفاء فاجتالتهم الشياطين (٤) .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبدَه ورسوله ، طبيب القلوب والأبدان .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان واستقام .

أما بعد . .

فإن الله تبارك وتعالى أعطى آدم وذريته فضائل ومكارم ومميزات لم تكن لغيرهم من المخلوقات ، خلق آدم عليه السلام بيده ، وأسجد له ملائكته ، وكلَّمه وعلَّمه ، وأسكنه جنته وغفر له زلَّته وجعله خليفةً في أرضه ، وأعاذ من

<sup>(</sup>١) ألقيت يوم ١٤١٠/٨/١٩ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) سورة التغابن : ١

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى حديث عياض بن حمار المجاشعي رضي الله عنه ، مسلم في الصحيح برقم ( خاص ٦٣ ) ، و( عام ٢٨٦٥ ) .

﴿ يَبَنِي َ ءَادَمَ قَدْ أَنَرَ لَنَا عَلَيْكُولِ إِلَّا اللَّهِ وَرِي سُوْءَ تِكُمْ وَرِيشًا وَلِيَا اللَّهُ الْفَقَوَىٰ ذَالِكَ خَيَّرٌ ﴾ (٨) ، ﴿ يَبَنِي ٓ ءَادَمَ لَا يَفْنِنَكُمُ الشَّيَطِنُ كُمَا آخْرَجَ أَبَوَيْكُمْ مِنَ الْجَنَّةِ يَلِكَ خَيْرٌ عَنْهُمَا لِللَّهِ يَهُمَا سَوْءَ بِعِمَا أَإِنَّهُ يَرَىٰكُمْ هُووَقَيِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا لَوْتَهُمُ مِنَ الْجَنَلُ اللَّهُ عَنْهُمَا لِللَّهِ يَهُمَا سَوْءَ بِعِمَا أَإِنَّهُ يَرَىٰكُمْ هُووَقِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا لَوْتَهُمُ مَا لَكُونَ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللْعَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَىٰ اللَّهُ عَلَى الْعَلَالَمُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى اللَّهُ ع

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٢١

<sup>(</sup>٢) سورة الحج : ١

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر : ٣

<sup>(</sup>٤) سورة فاطر : ١٥

<sup>(</sup>٥) سورة النساء : ١٧٠

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة : ١٦٨

<sup>(</sup>٧) سورة الزمر: ٥٣

<sup>(</sup>٨) سورة الأعراف : ٢٦

<sup>(</sup>٩) سورة الأعراف : ٢٧

﴿ يَبَنِيٓ، اَدَمَ إِمَّا يَأْتِينَكُمْ رُسُلُّ مِنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ اَلْكُمْ مَسُلُّ مِنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ اَلْكِفَ فَمَنِ اللَّهُ مَا يَعْرَفُونَ ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُواْ إِنَّا يَلِنَا وَاللَّهُمْ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَهُمَا خَلِدُونَ اللَّهُ ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُواْ إِنَّا يَلِنَا وَاللَّهُ مَا خَلِدُونَ اللَّهُ ﴾ (١) .

﴿ فَلَالِكُو اللَّهُ رَبُكُو الْمُقَدِّ فَمَاذَا بَعَدَ الْحَقِ إِلَّا الضَّلَالِّ فَأَنَّ تُصْرَفُونَ ﴿ \* \* \* فَكَاذَا بَعْدَ الْحَقِ إِلَّا الضَّلَالُ فَأَنَّ تُصْرَفُونَ ﴿ فَالْحَكُمُ اللَّهُ رَبُكُمُ اللَّهُ رَبُكُمُ اللَّهُ وَبُكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

فَأَعْبُدُوهُ وَهُوَعَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلًا لَيْ ﴾ ((٤)

وَهل شكر بَنُو آدم هذه النعم وهل أدُّوها حقها ؟

لكن إذا اختلت الموازين عند الإنسان ، واضطربت المقاييس ، وانعكست التصورات ، فرأى القبيح حسناً والحسن قبيحاً ، ويأخذه الغرور فيعمى قلبه ويكلمس على بصيرته ، فلا يرى حقيقة عمله ، ولا يُصلح من شأنه لأنه مطمئن إلى أن عمله حَسَنٌ وإن كان عمله سيئا ، ولا يتراجع عن خطأه لأنه واثق بأنه لا يخطيء ، ولا يقف عند حد لأنه يتصور كل خطوة يخطوها إصلاح ، وهذا مرض معنوي ، وهو أخطر الأمراض على الإنسان لأن نتائجه تلازمه في الدنيا والآخرة .

أما المرض الحسي فقد تكون نتائجه في صالح الإنسان في عاجل أمره وآجله .

إذ الأمراض التي تصيب بني آدم نوعان : مرض القلوب ، ومرض الأبدان . وكلاهما ذُكرا في القرآن .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : ٣٥

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف : ٣٦

<sup>(</sup>٣) سورة يونس: ٣٢

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام : ١٠٢

ومرض القلوب نوعان : مرض شك وريب ، ومرض شهوة وغي .

قال تعالى في مرض الشك والريب: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمُ اللَّهُ عَذَابُ اللَّهُ عَذَابُ اللَّهُ عَلَيْهِم مَّرَضُ أَمِ الْفَالِمُونَ ﴿ (١) ، ﴿ أَفِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ أَمِ الْمَاكُونَ اللَّهُ عَلَيْهِم وَرَسُولُهُ أَبَلُ أُولَتَهِكَ هُمُ الظَّلِامُونَ ﴿ وَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ أَبَلُ أُولَتَهِكَ هُمُ الظَّلِامُونَ ﴿ وَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ أَبِلَ أُولَتَهِكَ هُمُ الظَّلِامُونَ ﴿ وَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ أَبِلَ أُولَتَهِكَ هُمُ الظَّلِامُونَ ﴿ وَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ أَبِلُ أُولَتَهِكَ هُمُ الظَّلِامُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ أَبِيلًا عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَذَا أَلَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَذَا أَلُولُونَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَرَسُولُهُ أَمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَذَا أَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُمْ لَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُمْ لَا عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَالِمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُمْ عَلَالْمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُولُولُولُكُولُولُولُولُكُمْ عَلَيْكُلِمْ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولِهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيلُولُولُولُولُكُمْ عَلَالْمُولِكُولُ عَلَيْكُمْ عَلَالْمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَالْمُ عَلَيْكُمْ عَلَالُهُ عَلَيْكُمْ عَلَالْمُعُلِمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَالِمُ عَلَيْكُمْ عَلَالْمُ عُلِكُمْ عَلَيْكُولِكُمْ عَلَالْمُ عَلَيْكُولِكُولِكُمْ عَلَيْكُولُهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولِكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُولِهُ عَلَيْكُولِهُ عَلَيْكُولُكُ عَلَيْكُولُكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَّا عَلَيْكُمُ عَل

وقال تبارك وتعالى مُحَذِّراً من مرض الشهوة والمصابين به : ﴿ يُنِسَلَهُ ٱلنَّيِيِّ لَسَّهُ النَّيِيِّ لَلَّهُ النَّيِيِّ لَسَّتُ النِّسَاءُ النِّسَاءُ إِنِ النِّسَاءُ النَّسَاءُ النَّسَاء

وأما مرض الأبدان فقال جلَّ شأنه : ﴿ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِن كُرِّمَ رَضَىٰ ﴾ (٤) ، ﴿ فَمَن كَاكَ مِنكُم مِّرِيضًا أَوْعَلَى سَغَرِ فَعِدَةً مِّنَ أَيّامٍ أُخَرً ﴾ (٥) .

وعلاج أمراض القلوب لا يحصل إلا بالوحي الذي جاء به نبينا محمد على الله فإن شفاء القلوب وصلاحها في معرفتها بربها وبأسمائه وصفاته ونعمه وإحسانه حال كونها ، مُمتثلة أوامره مُجتنبة مناهيه ، فكل قلب آمن بالله وبرسالاته وبرسالة محمد على وأنها خاتمة لها ناسخة فهو قلب سليم ، وكل قلب فقد الإيمان أو شك ، فلم يعمل المأمور ولم ينته عن المزجور فهو قلب مريض ، ويجب أن يُعالَج بالدواء الذي جاء به نبينا محمد على الله وقلب مريض ، ويجب أن يُعالَج بالدواء الذي جاء به نبينا محمد على الله وقلب مريض ، ويجب أن يُعالَج بالدواء الذي جاء به نبينا محمد على الله وقلب مريض ، ويجب أن يُعالَج بالدواء الذي جاء به نبينا محمد على الله وقلي الله والله والله

وأما علاج مرض الأبدان فيتوقف نجاحه على معرفة أسبابه ، فالطبيب الماهر يتعرف أولاً على سبب المرض ، فيعمل على قطع السبب ، ثم ينظر في المرض وصفته ، ثم ينظر في العلاج الذي يتلاءم معه ويزيله بلا ضرر .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٠

<sup>(</sup>۲) سورة النور : ٥٠

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب : ٣٢

<sup>(</sup>٤) سورة المزمل : ٢٠

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة : ١٨٤

وقد اتفق الأطباء على أنه متى أمكن التداوي بالغذاء لا يُعدل عنه إلى المدواء ، ومتى أمكن بالبسيط لا تعدل عنه إلى المركب . ولا ينبغي للطبيب أن يكثر من أنواع العلاج للمريض ، ويقول : إن لم ينفع هذا نَفَع هذا ، فإن اللدواء إذا لم يجد في البدن داء أخذ من البدن أو أحدث داء آخر أو يزيد في المرض ، فإن الأدوية مثل الأغذية ، فإذا أكل الإنسان طعاماً دون حاجة إليه المرض ، فإن الأدوية وتعفناً ويتحول إلى مادة تؤذي الجسم وأجهزته . وأخذ الأسباب والتداوي مباح ، فإن المرض من مخلوقات الله وكل مخلوق له ضد ، وكل داء له دواء .

روى مسلم رحمه الله في صحيحه بسنده عن جابر بن الله عن النبي عَيَّلِيَّمُ أنه قال : « لكل داء دواء ، فإذا أُصيب دواء اللهاء بريء بإذن الله عَزَّ وجلَّ » (١) ، وروي الإمام أحمد رحمه الله في المسند قال : جاءت الأعراب إلى النبي عَلَيْتُمْ ، فقالوا : يا رسول الله أنتداوي ؟ فقال ! « نعم يا عباد الله تداووا ، فإن الله عزَّ وجَلَّ لم يضع داءً إلا وضع له شفاء غير داء واحد » ، قالوا : ما هو يا رسول الله ؟ قال : « الهرم » (٢)

والأخذُ بالأسباب المباحة لا ينافي التوكل على الله كما لا ينافيه تناول الطعام لدفع الجوع ، والشراب لدفع العطش ، أو الأخذ بأسباب الوقاية من الحر والبرد ، والاستعداد للعدو بالقوة ، بل هي أسباب مأمور بها ، والله

<sup>(</sup>١) رواه جابر بن عبد الله الأنصاري رضي الله عنه ، مسلم في الصحيح كتاب « السلام » حديث رقم ( خاص ٦٩ ) ، و( عام ٢٢٠٤ ) بهذا اللفظ ، والبخاري برقم ( ٥٦٧٨ ) الطب من حديث أبي هريرة رضي الله عنه بغير هذا اللفظ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد في المسند : ٢٧٨/٤ ، وإسناده جيد ، وهو من حديث أسامة بن شريك رضي الله عنه . ونحو هذا اللفظ أخرجه أبو داود في المسند برقم ( ٣٨٥٥ ) كتاب الطب .

تعالى هو الذي قدَّر المرض وخلقه ، وهو الذي قدَّر الشفاء ، فاستعمال الأسباب التي جعلها الخالق تعالى سبباً لحصول مسبباتها مثل التوحيد والتوكل .

رُوي في الأثر أن إبراهيم عليه السلام قال : يا رب بمن الداء ؟ قال : مني ، قال : فما بال الطبيب ؟ قال : رجل أُرسل الدواء على يديه .

وفي استعمال الأسباب المباحة تقوية لنفس الريض ومعنويته ، وفي قوله صلى الله عليه وسلم : « لكل داء دواء » (١) حث على طلب الدواء وتقوية لمعنوية المريض ورجائه ومعنوية الطبيب واجتهاده ، فإذا قويت معنوية المريض وتعلق قلبه بروح الرجاء بردت عنه مرارة اليأس وقهرت نفسه المرض ، وإذا قوى رجاء الطبيب اجتهد في تحصيل الدواء المناسب .

والقرآن الكريم أرشد إلى أنفع الأدوية وأقربها وأسهلها تناولاً : ﴿ قَدْجَآ مُتَكُمْ مَوْعِظُهُ مِن رَبِّكُمْ وَشِفَآ مُلِماً فِي الصَّدُورِ ﴾ (٢) ، ﴿ وَنُنزِلُ مِن الْقُرْءَانِ مَاهُو شِفاَ مُ وَرَحْمُ لِللَّهِ مِن رَبِّكُمْ وَشِفاَ مُلْكِيلًا فِي الصَّدُودِ ﴾ (٢) ، ﴿ قُلْهُو لِللَّذِينَ ءَامَنُواْهُدُى مَاهُو شِفاَ أَوْ هُو لِلَّذِينَ ءَامَنُواْهُدُى وَشِفَا أَوْ هُو لِلَّذِينَ اللَّهُ الأدوية القلبية الروحانية أنفع علاج وأسرعه ، فاعتماد القلب على الله ، والتوكل عليه والالتجاء إليه ، والانكسار بين يديه والتذلل له ، والدعاء والتوبة والاستغفار ، والصدقة والإحسان إلى الخلق ، وإغاثة

<sup>(</sup>۱) قد مضى الحديث وهو من حديث جابر بن عبد الله الأنصاري ، البخاري ( ٥٦٧٨ ) الطب من حديث أبي هريرة ، ومسلم في الصحيح كتاب « السلام » حديث رقم ( خاص ٦٩ ) من حديث جابر بن عبد الله الأنصاري رضي الله عنهما .

<sup>(</sup>۲) سورة يونس : ٥٧

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء: ٨٢

<sup>(</sup>٤) سورة فصلت : ٤٤

الملهوف ، والتفريج عن المكروب (١) لها تأثير في علاج القلوب وعلاج الأبدان ، قد عرفه من جرَّبه ، ولكن إبليس يصد ابن آدم عن ربه وينسيه مصدر قوته وعلاجه . وإليكم هذه القصة لأحد الموحِّدين أقوياء التوحيد :

أصيب مسلم قوي الإيمان بالله بمرض في المرارة ، وقرر مجموعة من الأطباء ضرورة إجراء عملية لاستئصالها خشية أن تنفجر ، وكان الحج على الأبواب ، فقال ذلك الرجل الفاضل : نحن الآن في استقبال الحج ، والعملية تُعيقنا وسنحج إن شاء الله ولا يقدِّر الله إلا الخير ، فشفاه الله وحج بصحة وراحة ولم يَعُد يحس بمرضه .

وشاب أصيب بمرض ، فصار لا يأكل ولا يشرب ولا يتكلم ، وقرر الأطباء أن هذا المرض خطير وليس له علاج ، فأخذ أهله في التضرع إلى الله والدعاء والقرآن فشفاه الله ، فقال الأطباء : هذه قدرة الله أنقذته .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، علِّقوا آمالكم بالله ، وقووا صلتكم بالله ، واطلبوا حوائجكم من الله : ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ يِضُرِّ فَلَاكَاشِفَ لَهُ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ يِضُرِّ فَلَاكَاشِفَ لَهُ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ يِضُرِّ فَلَاكَاشِفَ لَهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلِمُ الللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْمُواللّهُ وَاللّهُ وَ

اللُّهم بارك لنا في القرآن العظيم .

\* \*

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما ، البخاري برقم ( ٢٤٤٢ ) المظالم باب (٣) وفيه هذا المعنى ، ومسلم في الصحيح كتاب « البر والصلة » من هذا الوجه واللفظ برقم ( خاص ٥٩ ) .

<sup>(</sup>۲) سورة يونس : ۱۰۷

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ « من فضائل الإنسان تنظيم غذائه » مراتب الغذاء

( الخطبة الثانية )

﴿ الْمُسَدُدُ لِقَوْدَبُ الْمُسَالِدِينَ ۞ الْخَنْ الرَّحِيدِ ۞ ﴿ (١) ﴿

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وصحبه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فأوصيكم وإياي بتقوى الله ، ثم لا يخفي أن الإنسان خُلِق من الماء والتراب ، وقد جعل الله قوام حياته على الغذاء والماء والهواء بالتساوي ، وإلى هذا أرشد النبي عَلَيْ بقوله عليه الصلاة والسلام : « ما ملأ ابن آدم وعاء شرا من بطن ، بحسب ابن آدم لقيمات يقمن صُلبه ، فإن كان لا بد فاعلاً ، فثلث لطعامه وثلث لشرابه وثلث لنفسه » (٢) .

سورة الفاتحة : ٢ - ٣

<sup>(</sup>٢) أحمد في المسند: ١٣٢/٤ من حديث المقدام بن معد يكرب رضي الله عنه ، والترمذي برقم ( ٢٣٤٩ ) في الترمذي برقم ( ٢٣٤٩ ) في الأطعمة ، وحسَّنه الحافظ في الفتح: ١٩/١٤ قاله المحقق على البغوي: ٢٤٩/١٤ ، واسناده حسن .

فمراتب الغذاء ثلاث: مرتبة الحاجة ، ومرتبة الكفاية ، ومرتبة الفضلة ، فأرشد النبي عَلَيْ إلى المرتبة العليا وهي مرتبة الحاجة ، ورخص في الثانية وهي الكفاية ، وأما الثالثة فقد نهى عنها صلى الله عليه وسلم في أول الحديث : « ما ملأ ابن آدم وعاء شراً من بطن » .

وتقسيم البطن أثلاثاً من أنفع الأسباب للبدن والقلب ، فإن البطن إذا مليء من الطعام ضاق عن الشراب ، فإذا ورد عليه الشراب ضاق عن النفس ، وعرض له التعب والمشقة والكسل بمنزلة من يحمل حملاً ثقيلاً ، والشبع المفرط يُضعف القوي ويُنهك البدن وإن أخْصبَه ، وإنما يقوي البدن بحسب ما يقبل من الغذاء لا بحسب كثرته .

﴿ ﴿ يَنَنِي ٓءَادَمَخُذُوا ذِينَتَكُرْ عِندَكُلِ مَسْجِدٍ وَكُلُوا وَالشَّرِفُوا وَلَا تُسْرِفُوا أَإِنَّهُ لَا يُحِبُ المُسْرِفِينَ ۞ ﴾ (١)

﴿ إِنَّاللَّهَ وَمَلَيْكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِي يَتَأَيُّهَا الَّذِيثَ ءَامَنُوا صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ۞ (٢)

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: ٣١

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب : ٥٦

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ « من فضائل القِرآن َ» ٤٧ - القِرآن يعالج النفوس (١)

( الخطبة الأولى )

الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق (٢) . وأشهد أنْ لا إِلَه إِلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله وخيرته من خلقه صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه ومَن اهتدى بهديه واتبع ملَّته .

أما بعد . .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، وانظروا ما حولكم وما في العالَم من فتن واضطرابات وزعازع ، وتأملوا أسبابها وبواعثها ، ثم انظروا في واقع الفرد والجماعة فيما بينكم ، واتقوا الله في أنفسكم وفي أمتكم وفي أوطانكم : وَاتَّـقُواْفِتَـنَةً لَاتُصِيبَنَّ الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمْ خَاصَّـةً وَاعْلَمُواْ أَنَ اللهَ شَكِيدُ الْمِعَابِ ﴾ (٣) .

إن سعادة الأمة وكرامتها وعزتها ، بل وحياتها وبقاء سلطانها ، يعتمد على عقيدتها وعلى أخلاقها وفضائلها ، فمتى استقامت العقيدة التي أسست عليها ، ومتى كملت أخلاقها وفضائلها ، استقامت الأمة واجتمع شملها وتوحدت كلمتها ، وارتصت صفوفها وقوى سلطانها ، أما إذا تزعزعت العقيدة ، وهي

القيت يوم ٥/٣/١٣٩٩ هـ .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ٣٣ من سورة التوبة .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال: ٢٥

القاعدة الأساسية للإسلام ، وهي الركن الأساسي لبناء صرح الأمة المسلمة ، وأما إذا تدهورت الأخلاق وذهبت المكارم وتدهورت الشيم والغيرة ، وهي الصرح الشامخ والحصون التي تحمي الأمة وتصون عزتها وسيادتها .

حينئذ يوشْك أن ينهارَ الصرحُ ، وتذهب الهيبةُ ، ويتشتت الشمل ، وتفترق الكلمة ، وتُستباح البَيْضةُ وتُغمط الحقوق ، وتحل الذلة بعد العزة والإهانة بعد الكرامة .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، إن المعاصي إذا ظهرت فلم تُغيَّر ، لا تقف عند حد ، بل تسري في الأمة إلى كل بيت وإلى كل أسرة ، تسري فيها كما تسري النار في هشيم الوقود ، إن المعاصي هي أمراض المجتمع وضررها أخطر من أمراض الأبدان . فكما أن الناس أفرادا وجماعات ودولا ومنظمات يهتمون كل الاهتمام بعلاج الأبدان ووقايتها من الأمراض ، ويهيئون المحاجر والمستشفيات ، ويعدون لها العلاج والمتخصصين ، يجب أيضا الاهتمام بأمراض الأرواح وأمراض المجتمع ، يجب على المسلمين في كل مكان ، على كل فرد وشعب ودولة ومنظمة ، أن تهتم بأمراض الأرواح والعقيدة كما يهتمون بأمراض الأبدان ، وأن تُهيًا لها الإمكانيات كما هيئت لتلك ، وأن يُولًى عليها أهل الاختصاص والنصح للإسلام .

إن القلب المؤمن ينعصر إذا رأى أو سمع ما يستورده بعض الناس - ومع الأسف من المسلمين ومن أبناء المسلمين - يستوردون من الشرق والغرب ومن أوكار الفساد معاول هدّامة ، وانحرافات شرسة تهدم الإسلام وتسحق الأخلاق . عادات وتقاليد لا تتفق مع ديننا ، لباس خليع وحفلات غريبة وأشرطة سجل فيها أقوال غير مشروعة وأفلام تصف ما يجب أن يستر ، وأشرطة مسموعة ومرئية تُعلِّم الفساد وتثير الغرائز وتدعو ضد الإسلام ، أضف إلى ذلك كتب الزندقة والبدع ، أفكاراً مسممة وآراء منحرفة ، وسماً مدسوساً في دسم يراد منه التفرقة وتصدع الصف وفتح ثغرات يدخل منها المخربون .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، يجب على كل مسلم أن يصلح من شأنه ومن شأن أولاده وأهله ، وأن يصلح ما يستطيع إصلاحه من جيرانه وعشيرته ، يجب التكاتف والتعاون وتحرمُ الغفلة والإهمال والاستسلام لعوامل الشر : ﴿ وَإِذَا قُرِحَ ٱلْفُرَانُ فَأَسْتَمِعُواْ لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَمُ تُرْحَمُونَ ﴾ (١) .

أعود بالله من الشيطان الرجيم ﴿ لُعِنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَضِي إِسْرَهِ يلَ عَلَىٰ لِسَانِ دَاوُردَ وَعِيسَى اَبْنِ مَرْيَةً ذَلِكَ بِمَاعَصُواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ كَانُواْ عَلَىٰ لِسَانِ دَاوُردَ وَعِيسَى اَبْنِ مَرْيَةً ذَلِكَ بِمَاعَصُواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ تَكَن كَثِيرًا لَا يَتَنَاهُونَ عَن مُن صَحَر فَعَلُوهُ لَيِ قُسَ مَا قَدَّمَتَ لَمُدُّ أَنفُسُهُمْ أَن سَخِطَ اللهُ عَلَيْهِد مِنْ اللهُ عَلَيْهِ مَن اللهُ عَلَيْهُ مَن اللهُ عَلَيْهِ مَن اللهُ عَلَيْهُ مَن اللهُ عَلَيْهُ مَن اللهُ عَلَيْهِ مَن اللهُ عَلَيْهُ مَن اللهُ عَلَيْهِ مَن اللهُ عَلَيْهُ مَن اللهُ عَلَيْهُ مَن اللهُ عَلَيْهُ مَن اللهُ عَلَيْهِ مَن اللهُ مَن اللهُ عَلَيْهِ مَن اللهُ عَلَيْهُ مَن اللهُ عَلَيْهُ مَا أَوْلِي الْمَا مُن اللهُ عَلَيْهُ مَن اللهُ مَن اللهُ عَلَيْهُ مَا أَوْلِي الْمَالُولُ اللهُ مَن اللهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ مَن اللهُ عَلَيْهُ مَا أَوْلِي اللهُ مَا أَوْلِي اللهُ مَا أَنْهُ مُن اللهُ مَن اللهُ مَا أَنْهُ مَا أَنْهُ مَا أَوْلِي اللهُ عَلَيْهُ مَا أَنْهُ مُن اللهُ مَا أَنْهُ مَا أَنْهُ مِن اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مَا أَنْهُ مِن اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلْمَا أَنْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مَا أَنْهُ مِن اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مِن اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُ مَا أَنْهُ اللهُ الله

وقال صلى الله عليه وسلم: « مَن رأى منكم منكراً فليغيره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه ، وذلك أضعف الإيمان » <sup>(٣)</sup>.

اللُّهم بارك لنا في القرآن العظيم ، وأنفعنا بما فيه من الآيات والذكر الحكيم .

اللَّهم أبرم لهذه الأمة أمر رشد يعز فيه أهل طاعتك ويذل فيه أهل معصيتك ، ويُؤمر فيه بالمعروف ويُنهي فيه عن المنكر ، إنك على كل شيء قدير وبالإجابة جدير .

اللَّهم إنَّا نستغفرك فاغفر لنا ولوالدينا ولجميع المسلمين ، إنك أنت الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : ٢٠٤

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة : ٧٨ – ٨١

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه ، كتاب « الإيمان » ، باب : بيان كون النهي عن المنكر من الإيمان ، وأبو داود ( ١١٤٠ ) ، وأحمد : ٣/ ١٠ ، ٢٠ ، ٩٢

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### مكافحة جريمة الزنا

( الخطبة الثانية )

الحمد لله ، وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله ، وأشهد أنّ محمداً رسول الله ، صلى الله عليه وسلم .

أما بعد . .

فإن الزنا جريمة كبرى ، ومرض اجتماعي خطير أخطر من أي جريمة أخرى ، لأنه أكبر فساداً وأعظم ذنباً بعد الشرك وقتل النفس ، بل الزنا قتل للنفس ، قتل للنطفة التي وضعت في غير موضعها الشرعي ، يتبعه غالباً الرغبة في التخلص من آثاره بقتل الجنين قبل أن يتخلق أو بعد أن يتخلق ، قبل مولده أو بعد مولده ، فإن تُرك الطفل للحياة تُرك في الغالب للملاجيء ، حياة مضيعة في المجتمع ، وهو قتل في صورة أخرى ، قتل للجماعة التي يفشو فيها الزنا ، فتضيع الأنساب وتختلط الدماء ، وتذهب الثقة في العرض والولد ، وتتعطّل الجماعة وتتفكك روابطها ، فتنتهي إلى موت الإيمان وموت الضمير وموت الإنسانية .

ومن ناحية أخرى فهو قتل للجماعة ، إذ أن سهولة قضاء الشهوة عن طريق الزنا أو اللواط يجعل الحياة الزوجية لا ضرورة لها ، ويجعل الأسرة تبعة لا داعي لها ، والأسرة هي المعمل الذي يُصْلَح النشأ ورجال المستقبل ، ولا تصلح فطرة الطفل ولا تَسلم إلا بتربية الأسرة ، وما من أُمَّة فشت فيها الفاحشة إلا صارت إلى الانحلال منذ التاريخ القديم إلى الوقت المعاصر ،

فالقرآن الكريم يحذِّر من مجرد مقاربة الزنا ، وهي مبالغة في التحذير لأن الزنا تدفع إليه شهوةٌ عنيفة تَثُورُ عند المقاربة ومُقدماته الأولى ، ولذلك حرَّم الإسلام الأسباب المؤدية إلى الزنا ، حرّم اختلاط الذكر والأُنثى الأجنبيين عن بعضهما ، إلا في حالة ضرورة وعلى هيئة معينة ، ونهى عن التبرج بالزينة ، وحث على الزواج للقادر عليه ، وأوصى غير القادر بالصوم ، وكره الإسلام الحواجز التي تعرقل الزواج المشروع كالمغالاة في المهور ، ورتَّب عقوبة الزنا على الذكر والأُنثى ، وما إلى ذلك من الأحكام الاجتماعية في الإسلام ليحمى المجتمع الإسلامي من التردي والانحلال .

فاتقوا الله أيها المسلمون : ﴿ وَلَانَقْرَبُواْٱلرَّنِثَ ۚ إِنَّهُۥكَانَ فَنَحِشَةُ وَسَـآءَ سَبِيلًا ﴾ (١) .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد صاحب المقام المحمود والحوض المورود ، وارض اللَّهم عن الخلفاء الراشدين : أبي بكر ، وعمر ، وعثمان ، وعلي ، وعن بقية أصحاب نبيك أجمعين وزوجاته أمهات المؤمنين ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

اللَّهم وارض عنا معهم بمنك وإحسانك يا أرحم الراحمين .

اللَّهم أعز الإسلام والمسلمين ، وأذل الشرك والمشركين ، ودمِّر أعداء الدين ، واحم حوزة الإسلام يا رب العالَمين .

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء : ٣٢

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب : ٥٦

اللَّهم آمنا في أوطاننا ، واحفظ إمامنا وولاة أمورنا واجعلهم للإسلام ناصرين ومؤيدين .

اللَّهم أصلح جميع أئمة المسلمين ، واهدهم سبل السلام ، وأخرجهم من الظلمات إلى النور ، وآمن جمع المسلمين في أوطانهم يا حي يا قيوم .

اللَّهم اغفر للمسلمين والمسلمات الأحياء منهم والأموات ، اللَّهم نوِّر على أهل القبور قبورهم ، وارحم الأحياء ويسرِّ لهم طرق الخير والسعادة ، وافتح بصائرهم لها ، واشف مرضى المسلمين ، واقض الدَيْن عن المدينين يا أرحم الراحمين .

﴿ ﴿ إِنَّالَةَ يَأْمُرُ بِالْعَدُّلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِينَآي ذِى ٱلْقُرْبَ وَيَنْ هَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنْكَرِوا الله العظيم وَٱلْمُنْكَرِوا الله العظيم يذكركم واشكروه على نعمه يرذكم : ﴿ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَكْبَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا يَضْنَعُونَ ﴾ (٢) .

\* \* \*

سورة النحل : ٩٠

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت: ٤٥

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ « من فضائل القرآن » ٤٨ - القرآن يأمر بالصدق (١)

( الخطبة الأولى )

الحمد لله الذي هدانا للإسلام ، ﴿ وَمَاكُنَّا لِنَهْتَدِى لَوْلِآ أَنْ هَدَنْنَا ٱللَّهُ ﴾ (٢) . وأشهد أنْ لا إله إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، صلَّى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلم تسليماً كثيراً .

أما بعد . .

فأوصيكم وإياي بتقوى الله : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواۤ ٱللَّهُ وَكُونُواْ مَعَ ٱلْصَكِيةِ قِيلَ الله الله تبارك وتعالى أرسل رسوله محمداً على وأنزل عليه القرآن ، وآتاه مثله معه (٤) ليُكون أمة مسلمة تبقى ما بقيت الدنيا ، تؤمن بربها وتعمل برسالة نبيها ، وتتخلق بأخلاق قرآنها ، فاهمة واعية متعقلة ، فأسس صلى الله عليه وسلم أمة الإسلام كما أمره ربه ، ورباها كما شاء ربه ، وترك لها نظاماً تسير عليه في جميع مرافق حياتها ، وحتى في

<sup>(</sup>١) ألقيت يوم ٦/ ١١/ ١٣٩٩ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: ٤٣

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة : ١١٩

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى حديث المقدام بن معديكرب رضي الله عنه ، أخرجه الإمام أحمد في المسند : ٤/ ١٣٠ - ١٣١ ، وأبو داود في السنن وإسناده صحيح .

سلوكها ، وأخبارها ، وستبقى هذه الأمة إن شاء الله تعالى لا يضرهم مَن خذلهم ، ثابتة على الحق منصورة بإذن الله حتى تقوم الساعة (١)

فيجب على أمة الإسلام أن تكون كما ربَّاها رسولها ﷺ قوية الإيمان ، رفيعة الشأن ، صادقة القول ، سليمة الفطرة ، يجب أن تكون أخلاقها وأقوالُها وأفعالها صادرة عن إسلامها ، يجب أن تكون أمة أدبها رفيع وطموحُها شامخ ، تستمد أحاسيسها ومشاعرها وحركاتها من وحي ربها ، تبارك وتعالى ، ومن سئتة نبيها ﷺ .

والصدق هو الفارق بين المؤمن والمنافق ، فالصدق علامة الإيمان ، والكذبُ علامة النفاق ، بل الكذب هو قاعدة النفاق ، وقُطبه الذي يدور عليه ، فالمؤمن صادق الإيمان ، قلبه يستنير بنور الإيمان ، ولسانه يصدق في القول ، وجوارحه تُصدِّقُ قوله وتعكس بعملها صورة الأعمال الحقيقية في العمل والسلوك ، فأقواله تطابق أفعاله .

وأما المنافق فإنه كاذب في دعوى الإيمان ، ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ مَامَنَا بِاللّهِ وَبِاللّهِ وَبِالنَّافِ وَبِالنَّافِ وَبِالنَّافِ وَبِالنَّافِ وَبِالنَّافِ وَبِالنَّافِ وَبِالنَّافِ وَبِالنَّافِ وَاللّهِ مَا مُعَالِمُ وَاللّهِ وَاللّهِ عَلَيْهِ وَاللّهِ مَن الرّهِ مَا اللّهُ وَالنّاسُ وَلَا يَذْكُرُونَ النَّالَ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلِيلًا فَي اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِيلًا فَي اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا لَهُ وَاللّهُ وَلَّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَلِمُواللّهُ وَاللّهُ ولَا الللّهُ وَاللّهُ وَلّا لَاللّهُ وَلَّلْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَل

قال رسول الله ﷺ : « أربع من كُنَّ فيه كان منافقاً خالصاً ، ومن كان فيه

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث معاوية بن قرة المزني عن أبيه قرة بن إياس بن هلال رضي الله عنه أخرجه الشيخان في صحيحيهما ، البخاري في المناقب باب ( ٣٨ ) ، ومسلم الإمارة حديث رقم ( ١٧٠ ) ، ( ١٧٤ ) ، والترمذي في جامعه : الفتن باب ( ٣١ ) ، (١٥ ) ، وابن ماجه في مقدمة السنن باب ( ١ ) والإمام أحمد في المسند : ٣٦ ٢٣٤

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٨

<sup>(</sup>٣) سورة النساء : ١٤٢

خصلة منها كان فيه خصلة من النفاق حتى يدعَها : إذا أثتمن خان . . وإذا حدَّث كذب . . وإذا حدَّث كذب . . وإذا عاهد غدر . . وإذا خاصم فجر » (٤) .

فالكذب علامة النفاق ومورد من موارد النار ، فيه فساد المعاملات والسلوك ، وما انتشر الكذب في أمة إلا انهارت اقتصادیاتها ، وانحطت أخلاقها ، وتدهورت جمیع أمورها ، وحلَّ بها سخط الله : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كُذَابٌ ﴾ (٢)

وقال رسول الله ﷺ: « إن الصدق يهدي إلى البر ، وإن البرَّ يهدي إلى الجنة ، وما يزال الرجلُ يصْدقُ ويتحرى الصدق حتى يُكتب عند الله صديقاً ، وإن الكذب يهدي إلى النار وما يزال الرجلُ يكذب ويتحرى الكذب حتى يكتب عند الله كذاباً » (٣).

والذي يروج الكذب ويشيع الكذب ويتلقى الأخبار الكاذبة ويذيعها وهو يعرف مصدرها وأنه لا صحة لها . هذا من المرجفين ، الذين يتبعون كل زاعق وناعق ، ليس لديهم ثبات الإيمان ، ولا تعقل العقلاء ، أفئدتهم تلعب بها الأعاصير : « كفى بالمرء إثما أن يُحدِّث بكل ما سمع » (٤) .

وإننا نسمع بين حين وآخر أنواعاً من الإشاعات ليس لها أصل من الصحة ، بل ينفيها العقل السليم ، وتطردها الفطرة ولا يقرها الإسلام ، مثل المنشورات

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما ، أخرجه الشيخان البخاري : ٧٧/٥ المظالم ، ومسلم في الصحيح : العلم ، باب : الألد الخصم ، حديث رقم ( ٢٦٦٨ ) .

<sup>(</sup>۲) سورة غافر : ۲۸

 <sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث ابن مسعود رضي الله عنه ، مسلم في الصحيح : البر والصلة برقم ( ١٠٤ ) ، ( ١٠٥ ) ، والإمام أحمد في المسند : ٣٨٤ /١ ٣٩٣ ، ٣٩٣ ،

 <sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في الصحيح في المقدمة : ١٥/١ معلقاً ، وأبو داود في السنن : ٢٩٨/٤ برقم ( ٤٩٩٢ ) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، ورجح أبو داود إرساله .

التي تُوزع في كل عام باسم شخص مجهول يتسمى باسم الشيخ أحمد (١) ، ومثل ما شاع في هذه الأيام بأن امرأة ماتت ودُفنت في البقيع وبعد ثلاثة أيام أخرجت فإذا هي حية وفيها آثار العذاب بالنار ، وكل مرجف يزيد فيها ما يشاء ، هذه كلها وأمثالها ليس لها مصدر حقيقي وليس لها أساس من الصحة ، وإنما ينشرها بعض المنافقين بقصد تشكيك المسلمين في أخبارهم ونزع الثقة بينهم ، فإذا شكَّ المسلمون في أخبارهم شكُّوا في دينهم لأنهم تناقلوه بالأخبار ، وإذا شكُّوا في دينهم انصرفوا عنه ، وإذا انصرفوا عنه هلكوا وضربت عليهم الذلة والمسكنة والهوان وصاروا ألعوبة للأعداء ولقمة سائغة للآكلين ، وغرضاً ثابتاً للعابثين .

إنني لا أستغرب خروج هذه الإرجافات والأكاذيب في هذا الزمن الذي غُزي فيه الإسلام في عقر داره من كل جهة ، وإنما أستغرب سرعة قبول الناس لهذه الأخبار وتلقيها بالقبول والتصديق ، وهم مسلمون .

والواجب على المسلم العاقل ألا يُصدِّق بأي خبر حتى يعرف مصدره وحتى يتأكد من صحته ، أما الإشاعات التي تُبَثُّ باسم يقولونه ، فلا ينبغي تصديقها ولا الاستماع لها ، يجب على المسلم التثبت فيما يسمع وألا ينْقل إلا ما ثبت عنده أنه صدق .

وإذا كان كثير من الناس ذهب إلى المستشفى للاطلاع على المرأة صاحبة القصة المكذوبة ويلح ويدَّعي بأنها مخفية ، وبعضهم يتساءل بالتليفون . إذا كانت قلوب هؤلاء من الخفَّة والرعاعة بهذه المثابة ، فكيف إذا قيل إن شخصاً يدَّعي الربوبية ومعه جنة ونار ، ويأمر السماء أن تمطر فتجيب ، ويأمر الأرض أن تنبت فتخصب ، وينشر الشاب بالمنشار ثم يأمره بالقيام فيقوم حياً

<sup>(</sup>١) وقد وصلت هذه الوصية المكذوبة إلى أقطار العالَم في جميع اللغات ، ومنها اللغة السندية ، وكنا نقرأها على الناس في المساجد أيام الجمع والأعياد والمناسبات البدعية . . ولم يتمكن أحد أن يطلع على الأفاك الأثيم إلى يومنا هذا . والله أعلم .

يضحك ، يُخشى أن هؤلاء وأمثالهم يسرعون إليه وهو فتنة يفتتن بها الناس ، إلا من حماه الله وحفظه ، وهو المسيح الدجال الكذاب .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، ولا تتساهلوا بالأمور تظنونها أحاديث مجالس ونكتاً ومقالب تتداولونها بينكم ثم تذهب مع الرياح ، ولكنها أعظم مما تظنون ، أهدافها سيئة ، ونتائجها خبيثة ، وهي تُحْصى عليكم وتُسجَّل في دواوينكم : ﴿ مَّالِلْفِظُ مِن قُولِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَيدٌ ﴿ ﴾ (١)

اللَّهم إنَّا نعوذ بك من فتنة المحيا ومن فتنة الممات ومن فتنة المسيح الدجال (٢) .

اللَّهم بارك لنا في القرآن العظيم ، وانفعنا بما فيه من الآيات والذكر الحكيم . اللَّهم حبِّب إلينا الإيمان وزيِّنه في قلوبنا وكرِّه إلينا الكفر والفسوق والعصيان ، واجعلنا من الراشدين (٣) .

اللُّهم اغفر لنا ولآبائنا وأمهاتنا ولجميع المسلمين ، إنك أنت الغفور الرحيم.

<sup>\* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) سورة ق : ١٨

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث عائشة رضي الله عنها ، أخرجه البخاري في الصحيح : صفة الصلاة : ٢/٢٦٣ – ٢٦٤ ، ومسلم في المساجد برقم ( ٥٨٩ ) باب : ما يستعاذ منه في الصلاة .

<sup>(</sup>٣) هذا حديث أخرجه الإمام أحمد في المسند: ٣/٤٢٤ ، وذلك من حديث عبيد ابن رفاعة الزرقي رضي الله عنه بسياق طويل ، وفيه هذا الدعاء وإسناده هكذا . قال الإمام أحمد : حدثنا مروان بن معاوية الفزاري ، ثنا عبد الواحد بن أيمن المكي ، عن عبيد الله بن عبد الله الزرقي ، عن أبيه ، قال : وقال الفزاري مرة ، عن ابن رفاعة الرزقي عن أبيه ، قال : عبيد بن رفاعة الزرقي ، قال : المرزقي عن أبيه ، قال : قال أبي ، وقال غير الفزاري : عبيد بن رفاعة الزرقي ، قال : لما كان يوم أُحُد ، وانكفا المشركون ، قال رسول الله عليه : « استووا حتى أثنى على ربي » ، فصاروا خلفه ، ثم ذكر الحديث الطويل وفيه هذا الدعاء .

قلت: إن هذا الحديث مرسل ، وقد تكلم الحافظ في التهذيب: ٧/ ٦٥ رقم الترجمة ( ١٣٣ ) ، وقال: هو عبيد بن رفاعة بن رافع بن مالك بن العجلان الأنصاري الزرقي ، وقيل فيه: عبيد الله أرسل عن النبي ﷺ ...

قلت : كانَ في عهد النبي ﷺ وكان صغيرًا لم يرو عنه والله أعلم .

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ « الصدق من فضل هذه الأمة » الرسول ﷺ يحذر من الدجال

( الخطبة الثانية )

﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِ يَنَ ﴾ (١).

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه .

أما بعد . .

« فإن للشيطان نفوذاً على ابن آدم فهو يجري فيه مجرى الدم » (٢) ، ولكن الإيمان يطرده ويدافعه ، وإن الشيطان حريص على إغواء بني آدم والإضرار بهم بأي نوع من الضرر ، وإن إشاعة الكذب وترويجه من أعمال الشيطان ووسوسته ، ليصدِّق الناسُ بالكذب ويقبلوه تمهيداً للتصديق بالمسيح الدجال الذي أنذرنا عنه النبي عَلَيْ وحذَّرنا منه .

عن النواس بن سمعان رضي الله عنه قال : ذكر لنا رسول الله ﷺ الدجال ذات غداة فخفَّض فيه ورفّع حتى ظنناه في طائفة النخل ، فلما رُحنا

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث أم المؤمنين صفية بنت حيي رضي الله عنها . أخرجه البخاري في مواضع عديدة منها الأحكام رقم الباب (٣١) ، ومسلم أيضاً ، والإمام أحمد في المسند : ٣١ ، وقد مضى تخريجه في خطبة الرقي والتماثم .

إليه عَرف ذلك فينا ، فقال : « ما شأنكم » ؟ قلنا : يا رسول الله ؛ ذكرت الدجال الغداة وخفَّضت فيه ورفَّعت حتى ظنناه في طائفة النخل ، فقال : « غيرُ الدجال أخوفني عليكم ، إن يخرج وأنا فيكم فأنا حجيجه دونكم ، وإن يخرج ولست فيكم فامرؤ حجيج نفسه ، والله خليفتي على كل مسلم » .

« إنه شاب قططٌ عينه طافية كأني أشبهه بعبد العزى بن قَطَن ، فمن أدركه منكم فليقرأ عليه فواتح سورة الكهف ، إنه خارج خلَّة بين الشام والعراق ، فعاث يميناً وشمالاً ، يا عباد الله فاثبتوا » ، قلنا : يا رسول الله وما لبثه في الأرض ؟

قال: «أربعون يوماً ، يوم كسنة ، ويوم كشهر ، ويوم كجمعة ، وسائر أيامه كأيامكم » ، قلنا : يا رسول الله ، فذلك اليوم الذي كسنة أتكفينا فيه صلاة يوم ؟

قال : « لا أقدروا له قدره » ، قلنا : يَا رسول الله ؛ وما إسراعه في الأرض ؟

قال : « كالغيث استدبرته الريح ، فيأتي على القوم فيؤمنون به ويستجيبون له ، فيأمر السماء فتمطر والأرض تنبت ، فتروح عليهم سارحتهم أطول ما كانت ذُرى ، واسبغه ضروعا ، وأمده خواصر ، ثم يأتي القوم فيدعوهم فيردون عليه قوله ، فينصرف عنهم فيصبحون بمحلين ليس بأيديهم شيء من أموالهم ، ويمر بالخربة فيقول لها أخرجي كنوزك فتتبعه كنوزها كيعاسيب النحل ، ثم يدعو رجلاً ممتلاً شباباً فيضربه بالسيف فيقطعه جزلتين رَمْية الغرض ثم يدعوه فيقبل ويتهلل وجهه يضحك » .

والحديث طويل ذكره الإمام النووي رحمه الله في رياض الصالحين ، في

كتاب « الملح والمنثورات » ، وعزا روايته إلى الإمام مسلم رحمه الله تعالى (١) ذكر فيه نزول عيسى عليه السلام وقتله الدجال ، وخبر يأجوج ومأجوج ومَن بعدهم ، وفيه مواعظُ وعِبَرُ فليُرجع إليه .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، واعلموا أن ترويج الكذب وإشاعته وتصديقه من الشيطان تمهيداً للتصديق بالدجال الكذاب ، فاثبتوا أيها المؤمنون ، وصلُّوا على البشير النذير ، فقد أمرنا الله بذلك في كتابه المنير فقال تعالى : ﴿ إِنَّاللَهُ وَمَلَيْكَ تَهُ رُسُم لُّونَ عَلَى النَّبِي يَّالَيُهِ اللَّهِ عَلَى النَّهِ وَسَالِمُوا مَا اللهِ عَلَى النَّهِ وَسَالِمُوا مَا اللهِ وَسَالِمُ وَاللهِ وَسَالِمُوا مَا اللهِ وَسَالِمُوا مَا اللهِ وَسَالِمُوا مَا اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَسَالِمُوا مَا اللهِ وَاللهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمَلّا وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالل

اللَّهم صلِّ وسلِّم وبارك وأنْعم على عبدك ورسولك نبينا محمد صاحب المقام المحمود والحوض المورود ، وارض اللَّهم عن الخلفاء الراشدين أبي بكر وعمر وعثمان وعلي ، وعن بقية الصحابة أجمعين ، وزوجات نبيك أمهات المؤمنين ، ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

اللَّهم ارض عنا معهم بمَنَّك وإحسانك يا أرحم الراحمين .

اللَّهم أعز الإسلام والمسلمين ، وأذل الشرك والمشركين ، ودمر أعداء الدين ، واحم حوزة الإسلام يا رب العالَمين .

اللَّهم آمنا في أوطاننا ، واحفظ إمامنا وولاة أمورنا ووفقهم لما فيه صلاح العباد والبلاد واجعلهم هداة مهتدين .

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في الصحيح كتاب « الفتن » ، باب ( ۲۰ ) ، وعقد عليه النووي بقوله : باب ذكر الدجال وصفته ، وما معه حديث رقم ( خاص ۱۱ ) ، و( عام ٢٩٣٦ ) : 3/000 - 7000 بسياق طويل ، وذلك من حديث النواس بن سمعان رضي الله عنه ، وأخرجه أيضاً من هذا الوجه الترمذي في جامعه باب ( 00 ) ، وابن ماجه في السنن : الفتن باب ( 00 ) ، والإمام أحمد في المسند : 00 - 00 المراس بن سمعان رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب: ٥٦

اللَّهم اصلح جميع ولاة المسلمين واهدهم سبل السلام وأخرجهم من الظلمات إلى النور إنك على كل شيء قدير .

اللَّهم اغفر لجميع المسلمين الأحياء والميتين ، وفرِّج هم المهمومين ، واقض الدَّيْن عن المدينين ، واشف مرضى المسلمين .

عباد الله : ﴿ إِنَّاللَهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْكَ وَيَنْعَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنْكِرُ وَاللّهِ عَنْ الْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنْكِرُ وَٱلْبَغِيْ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ مَذَكُرُوكَ ﴾ (١) .

\* \* \*

سورة النحل : ٩٠

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت: ٤٥

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ « من فضائل القرآن » ٤٩ - القرآن يُحَذِّر من المعاصي (١)

( الخطبة الأولى )

﴿ اَلْحَمْدُ لِلّهِ اللّهِ عَلَقَ السّمَوَتِ وَالْأَرْضُ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَّ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُوكَ مَا اللّهِ عَلَقَ كُمْ مِن طِينِ ثُمَّ قَضَىٰۤ أَجَلٌ وَالنُّورُ ثُمَّ اللّهُ عَلَيْهُ مُعَالَقُهُ اللّهُ وَاللّهُ مُعَالَقُهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له : ﴿ وَهُوَاللَّهُ فِي ٱلسَّمُوزَتِ وَهُوَاللَّهُ فِي ٱلسَّمُوزَتِ وَفِي ٱلْأَرْضِ يَعْلَمُ مِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ۞ ﴿ ٣ ·

وأشهد أنّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، بلّغ الرسالة وأدَّى الأمانة ونصح للأمة وجاهد في الله حق جهاده .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن اتبع سبيله .

أما بعد . .

فأوصيكم أيها الناس وإياي بتقوى الله ، فاتقوا ربكم وراقبوه ، وتوبوا إليه جميعاً واستغفروه ، واعلموا أن الذنوب تؤثر في الأرواح والأبدان كما تؤثر في الأهل والولد ، وتفسد الحرث والنسل . وهي سبب للحرمان والهلاك والخسران .

<sup>(</sup>١) ألقيت يوم ١٨/٥/٥/١٥ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام : ١ - ٢

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام : ٣

وكل ما في الدنيا من أضرار وشرور وأمراض إنما سببها الذنوب والمعاصي ، وكل ما في الآخرة من عقوبات فبسبب المعاصي ، فما الذي أخرج الأبوين آدم وحواء عليهما السلام من الجنة ، دار اللذة والنعيم والبهجة والسرور إلى دار الهموم والأحزان والمصائب والآلام ؟ إنه الذنب .

وما الذي أخرج إبليس من ملكوت السموات وطرده وأبدله بالقرب بعُدُاً وبالرحمة لعنة وبالجمال قبحاً وبالجنة ناراً تلظى وبالإيمان كفراً ؟ إنه المعصية .

وما الذي أغرق أهل الأرض قوم نوح حتى علا الماء فوق رؤوس الجبال ، فلم ينج إلا نوح ومَن معه في السفينة ؟ إنها المعاصي .

وما الذي سلَّط الريح العقيم على عاد قوم هود ، فجعلهم صرعى كأنهم أعجاز نخل خاوية ، ودمرت ما مرت عليه من ديارهم وحرثهم وزروعهم ودوابهم : ﴿ مَانَذَرُمِن شَيْءٍ أَنتَ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتْهُ كَأَلرَّمِيمِ ﴿ ﴾ (١) ؟ إنه معصة الله .

وما الذي أرسل الصيحة على ثمود قوم صالح فقطعت قلوبهم في أجوافهم ، فأصبحوا في ديارهم جاثمين كأن لم يغنوا فيها وأبعدهم الله من رحمته بسبب معصية الله ؟

وما الذي رفع قرى اللوطية حتى سمع الملائكةُ نباح كلابهم ثم قلَبها ربها عليهم وجعل عاليها سافلها وأمطر عليهم حجارة من سجيل منضود مسومة عند ربك وما هي من الظالمين ببعيد ؟

وما الذي أرسل على مدين قوم شعيب سحاب العذاب كالظلل فأمطر عليهم ناراً تلظى فحمستهم حمساً ؟

وما الذي أغرق فرعون وجنده في البحر : ﴿ يَقَدُمُ فَوَمَهُ يَوْمَ ٱلْقِيكَ مَةِ

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات : ٤٢

فَأَوْرَدَهُمُ ٱلنَّارِّ وَبِنْسَ ٱلْوِرْدُ ٱلْمَوْرُودُ ﴿ وَأُنْبِعُواْ فِهَاذِهِ الْعَنَةُ وَيَوْمَ ٱلْفِينَةَ بِنْسَ ٱلرِّفْدُ ٱلْمُرْفُودُ ﴿ ﴾ (١) ؟ إنها المعاصي .

وما الذي خسف بقارون وبداره الأرض؟ إنه طغيانه وجحده لنعم الله .

وما الذي أهلك القرون من بعد نوح بأنواع العقوبات ودمرها تدميراً ؟ إنها سيئات أعمالهم .

وما الذي بعث على بني إسرائيل قوماً أولى بأس شديد ؟ فقتلوا الرجال وسبوا النساء والذراري .

وما الذي ضرب عليهم الذلة والمسكنة واللعنة إلى يوم القيامة ؟

إنه معصية الله .

روى الإمام أحمد بسنده عن عبد الرحمن بن جبير بن نُفير عن أبيه قال : لما فتحت قبرص فُرِّق بين أهلها فبكى بعضهم إلى بعض ، فرأيت أبا الدرداء جالساً وحده يبكي فقلت : يا أبا الدرداء ؛ ما يبكيك في يوم أعز الله فيه الإسلام وأهله ؟ فقال : ويحك يا جبير ، ما أهونُ الخلق على الله عزَّ وجَلَّ إذا أضاعوا أمره ، بينما هم أمة قاهرة ظاهرة لهم الملك تركوا أمر الله فصاروا إلى ما ترى .

وعن ابن عمر يرفعه: « والذي نفسُ محمد بيده ليُنقضى الإسلام عروة عروة عروة حتى لا يقال: الله الله » ، « لتأمرن بالمعروف وتنهون عن المنكر أو ليسلطن الله عليكم شراركم فيسومونكم سوء العذاب ثم يدعوا خياركم فلا

<sup>(</sup>۱) سورة هود : ۹۸ - ۹۹

يُستجاب لهم » (١) ، « لتأمرن بالمعروف وتنهون عن المنكر أو ليبعثن الله عليكم مَن لا يرحم صغيركم ولا يُوقِّر كبيركم » .

إن من غفلة الإنسان عن نفسه وإعراضه عن الله أن يرى ما يسخط الله فيتجاوزه ولا يأمر فيه ولا ينهى عنه خوفاً بمن لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً .

ومَن ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر نُزِعَت منه الطاعة ، ولو أمر ولده أو بعض خدمه لاستخف بحقه .

وروي عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أن رسول الله على قال: « إياكم ومحقرات الذنوب فإنهن يجتمعن على الرجل حتى يهلكنه » ، وإن رسول الله على ضرب لهن مثلاً كمثل القوم نزكوا بأرض فلاة فحضر صنيع القوم فجعل الرجل ينطلق ، فيجيء بالعود والرجل يجيىء بالبعرة حتى جمعوا سواداً وأججوا ناراً وأنضجوا ما قذفوا فيها (٢) .

وفي الصحيح عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال : إنكم لتعملون أعمالاً هي أدق في أعينكم من الشعر وإنّا كنا لنعدها على زمن رسول الله ﷺ في الموبقات (٣) .

وفي الصحيحين عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال : « عُذَّبت امرأة في هرة سجنتها حتى ماتت ، لا هي أطعمتها ولا سقتها ولا تركتها تأكل من خشاش الأرض ، فدخلت النار » (٤) .

<sup>(</sup>١) قال الهيثمي في مجمع الزوائد (٢٦٦/٧) : رواه الطبراني والبزار وفيه حبان بن علي وهو متروك ، وقد وثقه ابن معين في رواية ، وضعَّفه في غيرها .

<sup>(</sup>٢) حديث حسن ، أخرجه أحمد في مسنده : ٢/١/١٠ ، والطبراني : ١٠/١٠

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري : ١٢٨/٨ كتاب « الرقاق » باب ( ٣٢ ) .

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري مع فتح البارى : ٣٧٩/٦ - ٣٨٠ ، ومسلم (٢٧٥٦) . ولفظ البخارى : دخلت امرأة النار في هرة ربطتها فلم تطعمها ولم تدعها تأكل من خشاش الأرض

إن تأثير المعصية قد يَتَأخر فيُنسَى ويَظُن العبد أن هذا الذنب لا يغير شيئاً ، وهذا خطأ فإن أثار المعاصي قد تتأخر سنين ، بل قد تكون آثار بعض المعاصي لا تظهر إلا في الذُرِّية إذا لم يتب العاصي إلى الله ويستغفره .

وللمعاصي من الأضرار ، الآثار القبيحة المضرة بالقلب والبدن في الدنيا والآخرة ما لا يعلمه إلا الله .

فمنها حرمانُ العلم ، ووحشةٌ بين العاصي ونفسه وبينه وبين الصالحين ، وتعسير أمور العاصي ، وإضعاف إرادة القلب ، إنها تسبب الهوان على الله ، وتُورث الذل والصغار والحقران ، توجب الطبع على القلب ، واللعنة من الله ، تحرم العاصي دعاء النبي على النبي واستغفار الملائكة ، تسبب عذاب القبر ووحشته ، وتطفيء الغيرة من النفس وتُذهب الحياء ، تزيل النعم وتسبب النقم ، وتمحق بركة العمر وتجعل صاحبها من السفلة المحتقرين ، تُهلك الحرث والنسل ، وتسلط الأعداء .

فاتقوا الله يا عباد الله ، راقبوا ربكم وتوبوا إليه ، واستغفروه : ﴿ فَلَا تَغُرُّزُ لَكُمُ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَ الْوَلَا يَغُرَّنَكُم بِأَللَّهِ ٱلْغَرُورُ ﴿ ﴾ (١) .

\* \*

<sup>(</sup>١) سورة لقمان : ٣٣

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### الله يغار على حرماته

( الخطبة الثانية )

﴿ الْحَمَدُ لِلَّهِ رَبِ الْمَسْلَمِينَ ۞ الرَّحْمَانِ الرَّحِيدِ ۞ ﴿ (١) .

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فإنه « لا أحد أغير من الله ، فمن أجل ذلك حرَّم الفواحش ما ظهر منها وما بطن » (٢) ، « ولا أحد أحب إليه العُذْر ، من الله من أجل ذلك أرسل الرسل مبشرين منذرين » (٣) ، « ولا أحد أحب إليه المدح من الله ، من أجل ذلك أثنى على نفسه » (٢) بما هو أهله « إن من الغيرة ما يحبها الله ، ومنها ما يبغضها الله ، فالتي يبغضها : الغيرة من غير ريبة » (٤) .

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢ - ٣

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه : ٢/٧٧

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري: ١٥١/٩

<sup>(</sup>٤) حدیث حسن أخرجه أحمد : ٥/ ٤٤٥ - ٤٤٦ ، وأبو داود برقم ( ٢٦٥٩ ) ، والنسائي : ٣٥٦/١

كفى بالمعاصي عقوبة أن يرفع الله عَزَّ وجَلَّ مهابة العاصي من قلوب الخلق ويهون عليهم كما هان عليه أمر الله واستخف بحرمات الله ، فعلى قدر محبة العبد لله يُحبه الناس ، وعلى قدر خوفه من الله يخافه الناس ، وعلى قدر تعظيمه لله وحرماته يُعظِّمه الناس ، وكيف ينتهك عبد حرمات الله ويطمع أن لا ينتهك الناس حرماته ، أم كيف يهون عليه حق الله ولا يهون على خلق الله ، أم كيف يستخف بمعاصي الله ولا يستخف به خلق الله .

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَنَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنظُرْ نَفْسٌ مَّاقَدَّ مَتْ لِغَدِّواَتَقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَيِرٌ لِمِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنسَنَهُمْ أَنفُسَهُمْ أُولِكِيكَ هُمُ الفَسِقُونَ ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنسَنَهُمْ أَنفُسَهُمْ أُولِكِيكَ هُمُ الفَسِقُونَ فَي ﴿ (١) .

فعاقبة مَن ترك التقوى أن يُنْسِيَه الله نفسه ، فينسى مصالحه وعواقب أمره ، فترى العاصي مهملاً لمصالحه مضيِّعاً لشئونه ولأهل بيته ، فلا يقوم بحقوقهم ولا يرعى شئونهم ، ولا يبالي بشعورهم ، وكفى بالمرء إثماً أن يُضيِّع من يعول .

﴿ إِنَّاللَهُ وَمَلَيْكَتَهُ. يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَثَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ۞ ﴿ ٢ ﴾ .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الحشر: ١٨ · ١٩

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب : ٥٦

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ « من فضائل القرآن ) • ٥ - القرآن ينظم حياة البَشر (١)

( الخطبة الأولى )

﴿ ٱلْحَـمَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (٢) ، خلق الإنسان من طين ، ثم جعل نسله من سلالة من ماء مهين ، وفضَّله على كثير من العالَمين .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ، علَّم الإنسان ما لم يعلم ، فتبارك الله أحسن الخالقين .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله أرسله رحمة للعالَمين .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك ، نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فخير ما يوصي به المسلم أخاه المسلم : تقوى الله ، وخير ما يتحلَّى به المسلم في سرِّه وعلانيته ، تقوى الله ، فهي ملاك الأمر ، وجماع الخير ، ومصدر التوفيق ، وهي سبيل السعادة في الدنيا والآخرة ، فأوصيكم وإياي بتقوى الله .

أيها الإخوة في الإسلام: إن الناس ينظرون إلى العلم الحديث وتطوراته واكتشافاته وربطه بالإيمان بأحد منظارين ، إما بمنظار صاف يكشف الأمور

<sup>(</sup>١) ألقيت يوم

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

على حقيقتها ، أو بمنظار منكوس عليه غشاوة يبعد الأشياء عن واقعها ، ويخفي حقائقها ، فالذين هداهم الله ، زادهم العلم إيماناً بالخالق وبقدرة الخالق تبارك وتعالى ، يعرفون أنها من نعم الله على الإنسان ، إذ علمه ما لم يعلم ، ويعلمون أن المواد والإنسان من صنع الله .

وأما الذين في قلوبهم مرض ، فزادهم رجساً إلى رجسهم فيزعمون بأن العلم الجديد لا يتفق مع الإسلام ، وأنه ليس هناك غيب يخفى على الإنسان .

إن الإسلام لا يتعارض مع العلم ، بل الإسلام هو مصدر العلم ، أرشد اليه وحث عليه ، فأول سورة نزلت على نبي الرحمة صلى الله عليه وسلم وهي أول آيات نزلت من السماء إلى الأرض - تحث على العلم وتخبر بأنه من أكبر نعم الله على الإنسان : بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ ٱقْرَأْ بِٱسْدِرَيِكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ﴾ خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ ۞ ٱقْرَأُورَبُكَ ٱلْأَكْرَمُ ۞ ٱلَّذِى عَلَمَ بِٱلْقَلَمِ ۞ عَلَرَا لِإِنسَنَ مَا لَرَيْعَةُ ﴾ (١)

فالله هو الذي خلق وهو الذي علّم ، والإنسان يتعلم ما يُعلّم ، ويعْلم ما يُعلّم ما يُعلّم مِنْ ويعْلم ما عُلِّم ، فمصدر ذلك كله من الله : ﴿ وَاللّهُ أَخْرَجَكُم مِنْ بُطُونِ أُمّ هَائِمَ لَا يَعْلَمُ وَلَكُمُ السّمَعَ وَالْأَبْصَدَرَوَا لْأَفْدَدُ أَلَعَلَكُمْ مَنْ الله عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْلُهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ الْمُعُلِّمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِيْكُمُ عَلّمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَل

فالذي شرع الإسلام هو الذي علَّم الإنسان ، وما أجمل الجمع بين العلم والإيمان ، والجمع بين العلم والعبادة : ﴿ وَلَكِنَّ ٱلطَّالِمِينَ بِعَايَاتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴾ (٣) .

<sup>(</sup>١) سورة العلق : ١ - ٥

<sup>(</sup>٢) سورة النحل : ٧٨

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام : ٣٣

إن العلم يدعو للإيمان : ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَنِتَافِ ٱلْآفَاقِ وَفِيٓ أَنفُسِمِ مَحَقَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَهُ ٱلْحَقُّ ﴾ (١) ، ﴿ وَفِ ٱلْأَرْضِ اَيَتُ لِلْمُوقِينَ ﴿ وَفِيٓ أَنفُسِكُو أَفَلَا مُقِرُونَ ﴾ (٢) .

وبعض الناس يظن أن الاكتشافات الحديثة لبعض سنن الكون تتنافى مع الإيمان بالغيب ، بل بعض الناس يقول : إنه لم يبق غيب يخفى على الناس ، مستدلين على تصور اتهم الخاطئة بما توصل إليه العلم من معرفة بعض الأمور التي كانت تخفي عليهم مثل معرفة أحوال الجنين في بطن أُمّه ، ومعرفة مقدمات نزول المطر ، واتجاهات الرياح وما إلى ذلك من السنن الكونية التي لها دلالات وعلامات ظاهرة يعرفها من تأملها : ﴿ يَعَلَمُونَ ظَلِهِ رَامِّنَ الْمَوْرَةِ هُمْ عَنِفُونَ ﴾ (٣)

وإذا تأمل الإنسان القرآن الكريم علم أن هناك غيباً استأثر الله بعلمه لا تصل إليه طاقة البَشر ، وهناك سنن كونية ثابتة إذا تأملها الإنسان وتابعها علم منها ما تصل إليه قدرته البَشرية ، فما اكتُشف من صفات الجنين أمور ظاهرة تُعرف بالآلات الحديثة ، وكانت أصولها موجودة من القدم تُعرف بعلامات التجارب وتتبع السنن الكونية ، وكلاً من العلم القديم والعلم الحديث أمور ظنية قد تصيب وقد تخطيء ، ومهما تطور العلم والاكتشاف فما يخفي في علم الله عن البَشر أعظم وأدق : ﴿ وَمَآأُوتِيتُمْ مِنَ ٱلْمِلْمِ إِلّا قَلِيلًا هِ الله هُ الله مثلاً من الإنسان نفسه . .

يقول علماء التناسل : إن النقطة من ماء الرجل تحتوي على ملايين

<sup>(</sup>١) سورة فصلت : ٥٣

<sup>(</sup>۲) سورة الذاريات : ۲۰ – ۲۱

<sup>(</sup>٣) سورة الروم : ٧

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء : ٨٥

الحيوانات الحية لها إرادة ورغبة واتجاه ، تتسابق إلى تلقيح البويضة في الرحم ، وكل حيوان يشتمل على العناصر الأساسية لتكوين جسم الإنسان حتى الشعر والظفر فما أصيب منها اختل ذلك العضو ، فهل الإنسان أو العلم يستطيع أن يكشف كيف تكونت هذه الحيوانات ومقوماتها ؟ إنه لا يستطيع فهي علم الله وحده .

هل يستطيع العلم أن يحدد الحيوان الذي يمكن أن يسبق ويلقح ؟ إنه لا يستطيع ، هل يستطيع أن يحدد مدة حياته ونوع عمله ؟ إنه لا يستطيع ، بل الأبوان لا حول لهما في ذلك ولا قوة ، وإنما الأمر كله لله : فَيَعْلُقُ مَا يَشَاءً يَهَبُ لِمَن يَشَاءً الذُّكُورَ اللهُ أَوْبُرُوّ مُهُمُ مُذُكُراناً وَيَعْلُقُ مَا يَشَاءً وَبَعْمُ مُن يَشَاءً وَيَعَبُ لِمَن يَشَاءً الذُّكُورَ اللهُ أَوْبُرُوّ مُهُمُ مُذُكُراناً وَيَعْمُ مُن يَشَاءً عُقِيمًا إِنَّهُ عَلِيمُ وَلِيمُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْمُ وَلَا اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَلَا قَوْمُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا قَوْمُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلِهُ لَلْهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِلْمُوالِقُولُ اللّهُ وَلِلْمُواللّهُ وَلِلْمُ لِلللّهُ وَلِلْمُولُولُولُولُولُ

فالإنسان مهما بلغ من العلم والتقدم فلا زال في بحر الجهالة . . مَهْمَا بلغ ومهما اكتشف ومهما زعم وادّعى .

وهناك أمور غيبية تحيط بالإنسان لا يعلمها إلا الله: والملائكة ، والجن ، والأرواح ، والأرزاق ، والحياة والموت ، والصحة والمرض ، بل جسم الإنسان يشتمل على ملايين الحركات والأعمال والأجهزة لا يعلمها إلا الله ، لا حول للإنسان فيها ولا قوة ، وأكرر : إن العلم يدعو للإيمان لو وافقه قلوباً واعية وأفكاراً سليمة .

نُقِل أن بعض رُوَّاد الفضاء لما رأى كوناً عظيماً هاثلاً يسير بنظام قال : إنه لا بد لهذا الكون من خالق ومدبر . فغيَّب خبره الكافرون .

وقال آخر منهم : إنه رأى نوراً صاعداً من جزيرة العرب إلى السماء ، وما هو إلا النور المتصل من البيت المعمور في الأرض إلى البيت المعمور في السماء .

<sup>(</sup>١) سورة الشورى : ٤٩ - ٥٠

ونُقِل عن رائد ثالث ، أنه زار إحدى البلاد الإسلامية فسمع الأذان ، فقال : ما هذا ؟ قالوا : إعلام بدخول وقت الصلاة ، قال : لقد سمعت هذا النداء في مركبة الفضاء ، وسواء صدق أو كذب قد أخبرنا القرآن الكريم بذلك : ﴿ إِلَيْهِ يَصَّعَدُ الْكُولِيمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّلِيمُ يَرْفَعُهُ ﴿ ﴾ (١) .

اللَّهم إنَّا نسألك إيماناً صادقاً ، وفهما لكتابك صحيحاً ، وعملاً صالحاً مقبولاً ، وبارك لنا في القرآن الكريم .

\* \*

<sup>(</sup>۱) سورة فاطر : ۱۰

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### إنما الأعمال بالنيات

( الخطبة الثانية )

الحمد لله حمداً كثيراً.

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ نبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن اهتدى بهَدْيه واتبع سبيله .

أما بعد . .

فتقوى الله هي القاعدة الأولى: وهي مراقبته خوفاً وطمعاً في السر والعلن والليل والنهار، في الصحة والمرض، وفي الفقر والغنى، وفي القوة والضعف.

<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران : ۱۰۲ - ۱۰۳

والقاعدة الثانية : التناصح والتآخي على أساس التقوى لله ومن أجل الله . والقاعدة الثالثة : شكر الله على آلائه وتذكر نعمه ، خَلَقَ من العدم ، ووهب السمع والبصر والفؤاد ، وعلَّم الإنسان بعد الجهالة ، ويسَّر الأرزاق ، وهيأ الأسباب .

فاتقوا الله أيها المؤمنون تعاطفوا وتراحموا وتعاونوا وكونوا عباد الله إخواناً .

﴿ إِنَّاللَّهُ وَمَلَيْكِ كَنَهُ يُعَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا الَّذِيثَ مَامَنُوا مَهَ أُواْعَلَيْهِ وَسَلِّمُواً لَيْ إِنَّا لَلَّهُ وَمَلَلُهُ وَسَلِّمُوا لَسَلَّمُ وَالْمَهُ أُواْعَلَيْهِ وَسَلِّمُوا لَسَلَّمُ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَ

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب : ٥٦

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ « من فضائل القرآن )» ١ - القرآن يحث على العمل (١)

( الخطبة الأولى )

﴿ اَلْمُكُدُّقِدُبُواَلُمُـٰالِمِينَ۞ ﴾ (٢) ، خلق الإنسان في أحسن تقويم (٣) ، وفضَّله على كثير من العالَمين (٤) .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له ، منه المبتدأ وإليه المنتهى .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله إمام المتقين وخير العاملين .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك محمد ، وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فاوصيكم وإياي بتقوى الله تعالى ، وبالتوبة النصوح : ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللهِ عَلَى اللهِ وإياكم أن جَمِيعًا أَيْهُ اَلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ (٥) ، ثم اعلموا رحمني الله وإياكم أن الإنسان مجبول على أمرين أساسيين لا غنى له عنهما أبداً .

الأول : الإيمان بربه وهو العهد الذي أخذه الخالق تبارك وتعالى على

<sup>(</sup>١) ألقيت يوم

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى معناه في الآية ٤ من سورة التين .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية ٧٠ من سورة الإسراء .

<sup>(</sup>٥) سورة النور : ٣١

بني آدم : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيٓ ءَادَمَ مِن ظُهُودِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى اللهُ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَكَنْ شَهِدُ نَا أَنت تَقُولُوا يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا طَعْلِهُمْ ﴾ (١)

وهو الفطرة التي فطر الله الناس عليها ، وهي الدين القيم . روى الإمام البخاري رحمه الله حديثاً بسنده عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال النبي عَلَيْتُهُ : « ما من مولود إلا يولد على الفطرة ، فأبواه يُهودانه أو يُنصرانه أو يُمجِّسانه » (٢) .

الأمر الثاني : العمل والكدح ، ﴿ يَتَأَيُّهُ الْإِنسَنُ إِنَّكَ كَادِحً إِلَى رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلَقِيهِ إِنَّ ﴾ (٢) ، ﴿ لَقَدْخَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ فِي كَبُدِ ۞ ﴾ (٤) .

والإسلام هو دين الفطرة يجمع بين الإيمان والعمل ، العمل لإصلاح الآخرة والعمل لإصلاح الدنيا بكل متطلباتها ، فلا يبلغ أحد رزقه ، ولا يأمن أحد في سيره إلا بجهد وعمل وتعب ، سواء أكان تعبآ بدنيا ، أو تعبآ فكريا وكد مشاعر ، والله تعالى خلق الأرض وبذر فيها أقواتها ، وجعلها تحتاج إلى عمل لإنتاجها وبحث وتعب لإخراجها لكي يستعمل الإنسان مواهبه وقدراته التي وهبها له .

والقرآن الكريم ، وهو نظام الإسلام ودستور المسلم يحث على العمل ، وعلى التعاون والتكاتف ، ويحث على التصنيع والإنتاج ، وأخذ الاستعداد .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : ١٧٢

 <sup>(</sup>۲) هذا لفظ مسلم في الصحيح: القدر، حديث رقم ( ۲٦٥٨) القدر، باب:
 كل مولود يولد على الفطرة، وللبخاري في الصحيح بمعناه: ٤٣٢/١١: الفتح،
 كلاهما من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٣) الانشقاق: ٦

<sup>(</sup>٤) سورة البلد : ٤

قال تبارك وتعالى : ﴿ وَلَا يَعْسَبَنَ الَّذِينَ كَفُرُواْسَبَقُوٓ أَإِنَّهُمُ لَا يُعْجِزُونَ ۞ وَلَا يَعْسَبَنَ الَّذِينَ كَفُرُواْسَبَقُوۤ أَإِنَّهُمُ لَا يُعْجِزُونَ ۞ وَالْحَيْسَبَنَ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهَ عَلَمُ اللَّهَ عَلَمُهُمُّ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فِ سَبِيلِ وَعَدُوّ اللَّهِ عُوفَ إِلَيْكُمُ وَالنَّمُ لَا نُظْلَمُونَ ۞ ﴿ (١) . اللَّهِ يُوفَ إِلَيْكُمُ وَأَنتُمُ لَا نُظْلَمُونَ ۞ ﴾ (١)

وقال نبينا محمد ﷺ فيما رواه البيهقي عن عقبة بن عامر: « إن الله عَزَّ وجَلَّ يُدخِل بالسهم الواحد ثلاثة نفر الجنة : صانعه يحتسب في صنعه الخير ، والذّي يُجهز به في سبيل الله » والذّي يرمي به في سبيل الله » (٢) .

والعُدَّة هي كل ما تقتضيه الحاجة بجميع أنواعها وأشكالها وأحجامها وأسبابها ، والقوة كل ما يدفع الأعداء ويفتح الطريق أمام الدعوة ، والسهم كل ما يُرمى به الهدف أياً كان نوعه ومهما سمي .

كما حث القرآن الكريم على إصلاح الأموال وتنميتها وحفظها وتنظيم مصارفها: ﴿ وَلاَتُوْتُوا السُّفَهَاءَ اَمُوا كُمُ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ الْكُرُ قِينَا ﴾ (٣) ، كما أباح الكسب الحلال والعمل في التجارة والضرب في الأرض لكسب المال ، ورغب فيه ، وبين أن الإنفاق في طاعة الله من أفضل القُرب ومن أجل الأعمال الصالحة التي تُقرب من الله : ﴿ مَّشَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوا لَهُمُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْ بَتَتْ سَبِّعَ سَنَا بِلَ فِي كُلِ سُنْ اللَّهُ عَبَيْقً وَاللَّهُ يُضَعِفُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْ الْبَتَتْ سَبِّعَ سَنَا بِلَ فِي كُلِ سُنْ اللَّهُ عَبَيْقً وَاللَّهُ يُضَعِفُ فَي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْ اللَّهُ عَسَنَا بِلَ فِي كُلِ سُنْ اللَّهُ عَبَيْقً وَاللَّهُ يُضَعِفُ اللهِ عَبْ الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الْعَلَيْ اللهُ عَلَيْ الْعَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عِلَيْ الْعُلِي اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الْعَلَيْ الْعِلْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلِيْ الْعَلَيْ الْعِلْمُ الْعَلَيْ الْعَلِيْ الْعَلِيْ الْعَلَيْ الْعَلِي الْعَلَيْ الْعَلِيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلِيْمُ الْ

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال : ٥٩ – ٦٠

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد في المسند: ١٤٤/٤ من حديث عقبة بن عمار رضي الله عنه ، وإسناده صحيح ، وأخرجه أيضاً أصحاب السنن الأربعة والدارمي في سننه من هذا الوجه واللفظ ، وأخرجه البيهقي في السنن الكبرى: ١٣/١٠ ، ٢١٨ من هذا الوجه واللفظ أيضاً .

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: ٥

لِمَن يَشَآآءُ وَاللَّهُ وَسِعُ عَلِيمُ ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُمُ ٱبْتِعَآءَ مَرْضَاتِٱللَّهِ وَتَثْبِيتًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ كَمَثَكِ جَنَّةٍ بِرَبْوَةٍ أَصَابَهَا وَابِلُّ فَعَالَتْ أُكُلَهَا ضِعْفَيْنِ ﴾ (٢)

وروى البخاري رحمه الله عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : جاء الفقراء إلى النبي ﷺ وقالوا : ذهب أهل الدثور من الأموال بالدرجات العلا والنعيم المقيم ، يُصلُّون كما نُصلِّي ويصومون كما نصوم ، ولهم فضل أموالهم يحجون ويعتمرون ويجاهدون ويتصدقون ، قال : « ألا أحدثكم بأمر إن أخذتم به أدركتم من سبقكم ، ولم يدرككم أحد بعدكم ، وكنتم خير من أنتم بين ظهرانيه ، إلا من عمل مثله : تُسبِّحون وتحمدون وتُكبِّرون ، خلف كل صلاة ثلاثاً وثلاثين » (٣) .

وفي بعض الروايات: أن الأغنياء عملوا بما عمل به إخوانهم من التسبيح والتحميد والتكبير، فقال عليه الصلاة والسلام: « ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء » (٤).

والأموال لا تُحصَّل إلا بالعمل والكد ، والتجارة لا تكون إلا بمشقة ، وعناء وطول عمل .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٢٦١

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ٢٦٥

<sup>(</sup>٣) البخاري: فتح الباري: ٢/ ٣٢٥ ، باب: الذكر بعد الصلاة ، رقم ( ٨٤٣ ) كتاب « الأذان » ، باب ( ١٥٥ ): الذكر بعد الصلاة ، وذلك من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، ومسلم في الصحيح أيضاً من هذا الوجه واللفظ كتاب « المساجد » : حديث رقم ( خاص ١٤٢ ) ، وأخرجه الإمام أحمد في المسند : ٢/ ٢٣٨

 <sup>(</sup>٤) إن هذه الزيادة أخرجها مسلم في الصحيح من طريق أبي صالح عن أبي هريرة مرفوعاً ، حديث رقم ( خاص ١٤٢) المساجد و( عام ٥٩٥) : ٢١٦/١ - ٤١٧

جاء شاب إلى النبي ﷺ يسأله ، فأعطاه دراهم ونهاه عن المسألة ، وقال : « اشتر فأساً وحبلاً واحتطب وبع ولا أراك جمعة » ، وبعدها جاء وقد تحصلً على خير من المال وذاق طعم الكسب ولذة العمل والاستغناء وشق طريقه إلى الحياة .

فالإسلام إذاً يحث على العمل والتصنيع والإنتاج ، وما أثير من دعايات ضد الإسلام بأنه دين محراب وركود ، ولا يتفق مع العلم ونشاطات الحياة ، فإنما هي دعايات كاذبة ، نظمها أعداء الإسلام لصد الناس عنه ، وكان فيما مضى لها رواج في بعض الأوساط الإسلامية فعزلوا الإسلام عن التعليم وعن التنظيم ، وعن السياسة والحركة ، ولكن الباطل مهما صال وجال فإنه سيضمحل ، لقد انتشر الوعي في بعض شباب المسلمين وأدركوا واقع الحال وعلموا كذب المفترين ، وعرفوا حقيقة الإسلام ونظامه فرجعوا إلى الحقيقة .

اللَّهم بارك لنا في القرآن العظيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: ٨١

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ « من فضائل الإسلام » الإسلام يؤيد العلم الحديث رائد الفضاء

( الخطبة الثانية )

الحمد لله حمداً كثيراً كما أمر ، وأشكره وقد تأذَّن بالزيادة لمن شكر . وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله ، وحده لا شريك له ، إرغاماً لمن جحد به وكفر . وأشهد أنَّ نبينا محمداً عبده ورسوله سيد البَشر .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك محمد ، وعلى آله وأصحابه السادة الغرر .

أما بعد . .

فلقد أثبت أبناء الإسلام البررة أن الإسلام دين عقيدة وعمل ، وأنه نظام آخرة ودنيا ، وأنه يؤيد العلم والاكتشاف ويحث عليه ، فحطموا دعايات الأعداء ، وفضحوا أكاذيبهم .

وأوضح دليل وأقربه ، ما رأيناه وسمعناه في أول هذا الأسبوع ، رأينا الشاب المسلم العربي السعودي ، سلطان بن سلمان بن عبد العزيز ، شارك بكل جدارة ومقدرة و حسن عزيمة هو وزملاؤه السعوديون في ريادة الفضاء الخارجي واكتشافه .

رأينا الإسلام واكب العلم الحديث وأيَّده .

رأينا القرآن العظيم يرقي مع الشاب المسلم ، وسمعناه يُتلي في طبقات الفضاء . سمعنا السُنَّة المطهرة تُتلي عند الصعود وعند الهبوط ، فكانت تلك الرحلة أنجح جميع الرحلات وأيسرها .

لقد رفعت رءوس المسلمين أيها الشاب المؤمن ، ومهّدت طريق الخير لإخوانك الشباب ، وألقمت أعداء الإسلام حجراً قطع ألسنتهم ، فإلى الأمام لخدمة دينك وأمتك ، حفظك الله من كل سوء ، وحرسك من شياطين الإنس والجن ، وأعادك إلينا ظافراً محفوظاً ، ويا شباب الإسلام ، يا أبناء المسلمين في كل مكان ، ألم يكن لكم أسوة حسنة في الإيمان والعمل ؟ إلى متى إضاعة الوقت ، إلى متى النوم في النهار ، والسهر أمام الراقصات والمغنيات في الليل ؟ ليس في الإسلام فراغ ولا بطالة ، إن بلادكم في حاجة إليكم وأمتكم تعلق أمالها على الله ثم عليكم .

هذه الدراسات المهنية تنتظركم ، والأعمال الفنية تدعوكم ، وربكم من فوق سماواته يناديكم ، فأعطوا ربكم حقه وأعطوا دنياكم حقها ، وأعطوا بلادكم وأمتكم حقها ، اجمعوا بين العمل للدنيا والعمل للآخرة .

إن أفضل الأعمال رباط في سبيل الله لحراسة المقدسات وحفظ الديار ، والدفاع عن المحارم والذمار .

في الصحيحين عن سهل بن سعد رضي الله عنه أن رسول الله على قال: رباط يوم في سبيل الله خير من الدنيا وما عليها ، وموضع سوط أحدكم في الجنة خير من الدنيا وما عليها والروحة يروحها العبد في سبيل الله والغدوة خير من الدنيا وما عليها » (١) ، إن الرباط في سبيل الله يجمع بين الدين والدنيا ، ومفخرة وعزة .

<sup>(</sup>۱) البخاري برقم ( 1007 ) : 1007 ( الفتح ) من حديث سهل بن سعد الساعدي رضي الله عنه ، وكذا مسلم الإمارة حديث رقم ( خاص 100 ) ، وأحمد في المسند : 1009

فاتقوا الله أيها المسلمون ، إن الأيام خزائن فانظروا ماذا تضعون في خزائنكم ؟

﴿ إِنَّاللَّهُ وَمَلَتِكُنَّهُ مُعَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَعَلَّمُ اللَّهِ عَامَنُوا مَهُ أُواْعَلَيْهِ وَسَلِّمُوا نَسْلِيمًا ۞ ﴿ ( )

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب : ٥٦

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ « من فضائل القرآن » ٢ - فضل تلاوة القرآن (١)

( الخطبة الأولى )

﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ الَّذِي اَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِنْبُ وَلَمْ يَعْمَلُ لَهُ عِوجًا ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُعْمَ لِلْمُ اللَّهُ اللَّ

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له ، واحد في ألوهيته وفي ربوبيته وأسمائه وصفاته .

وأشهد أنّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، الصادق المصدوق ، الرسول الأمين ، صلَّى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلم تسليماً كثيراً .

أما بعد . .

فأوصيكم وإياي بتقوى الله تعالى فإنها رأس الأمر كله وطريق كل خير وسعادة .

عباد الله : أيكم يحب أن يغدو إلى ضاحية بلده ، فيأتي بناقتين كوماوين من غير إثم ولا قطيعة رحم ، أليس كلنا يحب ذلك ؟ أفلا يغدو أحدكم إلى المسجد فيتعلم أو يقرأ آيتين من كتاب الله تعالى خير له من ناقتين وثلاث وأربع ، خير له من أربع ومن أعدادهن من الإبل .

<sup>(</sup>۱) ألقيت يوم ۲۱/ ۳/ ۱۳۹۷ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف : ١ - ٣

أرأيتم لو أن أحدكم دعاه كريم ذو جاه وسلطان إلى مأدبته ، أفلا يجيبه رغبة في إرضائه والإصابة مما أعطاه الله ؟ فهذا رب العالَمين ملك الملوك يدعوكم لمأدبته فأجيبوه ، إن هذا القرآن العظيم هو مأدبة الله وهو مُيسَّر للذاكرين ، ومسَّهل للراغبين ، ومُوفَّر للطالبين ، فأقبلوا على مأدبة الله فإن فيها غذاء الأرواح وشفاء الصدور وزاد الآخرة والدنيا .

روى الحاكم بسنده عن عبد الله بن مسعود وقيل يرفعه أنه قال : « إن هذا القرآن مأدبة الله ، فأقبلوا مأدبته ما استطعتم ، إن هذا القرآن حبل الله المتين ، والنور المبين ، والشفاء النافع ، عصمة لمن تمسك به ، ونجاة لمن اتبعه ، لا يزيغ فيستعتب ولا يعوج فيقوم ، لا تنقضي عجائبه ، ولا يخلق مع كثرة الترداد ، فاتلوه فإن الله يأجركم على تلاوته كل حرف عشر حسنات . لا أقول « آلم » حرف ، ولكن ألف حرف ، ولام حرف ، وميم حرف » (١) . عباد الله : ﴿ إِنَّ هَذَا ٱلْقُرْمَ اللهُ يَهْدِى لِلَّتِي هِ اللهُ عَلَى الله عَلْمُ الله عَلَى الله عَلَهُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَهُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَمُ الله عَلَى الله عَلَهُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَهُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَهُ الله عَلَى الله عَلَهُ الله عَلَى الله عَلَهُ الله عَلَهُ الله عَلَهُ الله عَلَهُ الله عَلَهُ اللهُ الله عَلَهُ اللهُ ال

عباد الله : ﴿ إِنْ هَٰذَا ٱلفَرْمَانَ يَهْدِى لِلنِي هِ َ الله : ﴿ إِنْ هَٰذَا ٱلفَرْمَانَ يَهْدِى لِلنِي هِ َ أَقُومُ ﴾ (١) ، ﴿ يَهْدِى إِلَى الرَّشَدِ ﴾ (١) ، ﴿ إِنَّهُ لِلَوَقِلُ الرَّشَدِ ﴾ (١) ، ﴿ إِنَّهُ لِلَوَقِلُ الرَّشَدِ ﴾ (١) ، ﴿ إِنَّهُ لِلَوَلَّ الرَّشَدِ ﴾ (١) ، ﴿ إِنَّهُ لِلَوَقَلُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ

<sup>(</sup>۱) الدارمي في سننه حديث رقم ( ۳۳۱۱ ) فضائل القرآن : ۳۰۸/۲ من حديث ابن مسعود رضي الله عنه والموقوف أصح ، الترمذي برقم ( ۲۹۱۰ ) ، وأخرجه الحاكم في المستدرك : ٥٥٥/١ من حديث ابن مسعود رضي الله عنه ، وأخرجه الترمذي في جامعه برقم ( ٢٩٠٦ ) في ثواب القرآن ، باب : ما جاء في فضل القرآن ، ثم قال : هذا حديث لا نعرفه إلا من هذا الوجه ، وإسناده مجهول ، وفي حديث الحارث مقال . ا هـ .

<sup>(</sup> انظر : الجامع : ١٧٢/٥ - ١٧٣ ) . قلت : إن معناه لصحيح ، وهو من كلام علي رضي الله عنه كما قال الإمام ابن كثير في فضائل القرآن : ٧/ ٤٣٤

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء : ٩

<sup>(</sup>٣) سورة الجن : ٢

<sup>(</sup>٤) سورة الأحقاف : ٣٠

فَصُلُّ ﴾ (١) ، مَن حكم به عدل ، ومَن جادل به خصم ، ومن اعتصم به هُدِى إلى صراط مستقيم (٢) . مَن ابتغى الهدى من غيره أضله الله ، ومَن أراد به سوء قصمه الله ، فيه خبر من قبلكم ونبأ ما بعدكم ، من تمسك به وعمل به ودعا إليه رفعه الله ونصره وأيَّده ومكَّنه ، ومَن أعرض عنه وهجره كان عاقبة أمره الذل والهوان والحسران (٣) .

عن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنه أن النبي ﷺ قال : « إن الله يرفع بهذا الكتاب أقواماً ويضع به آخرين » (٤) .

القرآن كنز من كنوز الدنيا والآخرة ، مَن قرأه وعمل به كان له نوراً في الدنيا وذخراً عند الله تعالى وكان مع السَفَرة الكرام البررة ، وأُلبس يوم القيامة تاج الكرامة وحُلَّة الكرامة ، وألبس والده تاجاً من نور ضوءه كضوء الشمس (٥) .

إن أهل القرآن هم أهل الله وخاصته ، لا يُردون إلى أرذل العمر ولا يحزنهم الفزع الأكبر (٦)

<sup>(</sup>١) سورة الطارق : ١٣

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى معناه في الآية ١٠١ من سورة آل عمران .

 <sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث علي رضي الله عنه . أخرجه الدارمي في سننه برقم ( ١٣٣٤ ) :
 ٢/ ٣١٣ – ٣١٣ ، وبرقم ( ٣٣٣٥ ) .

<sup>(</sup>٤) مسلم في الصحيح : صلاة المسافرين ، حديث ( خاص ٢٦٩ ) ، و( عام ٨١٧ ) من حديث عمر بن الخطاب رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٥) أحمد في المسند : % ٤٤٠ من حديث سهل بن سعد رضي الله عنه ، وإسناده حسن مع الشواهد .

<sup>(</sup>٦) إشارة إلى الآية ١٠٣ من سورة الأنبياء .

أيها المؤمنون: اقرأوا كتاب الله ، ولا تتخذوه مهجورا (۱) ، ولا تتركوه وراءكم ظهرياً ، ولا تشتغلوا بلهو الحديث (۲) وفضول القصص وساقط القول عن كتاب الله ، اجعلوا من أوقاتكم لتلاوته نصيباً ، واجعلوا لبيوتكم من كلام ربكم حظاً ، إن الذي ليس في جوفه شيء من القرآن كالبيت الخرب (۳) ، وإن أصغر البيوت بيت ليس فيه شيء من القرآن (٤) ، فاعمروا أجوافكم ونوروها بنور التنزيل ، ولا تجعلوا بيوتكم مقابر ، إن الشيطان ينفر من البيت الذي تقرأ فيه سورة البقرة (٥) ، تدبروا كتاب الله ، وتفهموا معانيه ، تأدبوا بآدابه ، وتخلقوا بأخلاقه ، فإنه كان خُلُق نبينا محمد الله (٦) ، امتثلوا أوامره وانتهوا بنواهيه (٧) ، وقفوا عند حدوده ، فإنه يؤتي يوم القيامة بالقرآن وأهله الذين كانوا يعملون به في الذنيا تقدمه سورة البقرة وآل عمران تحاجان وأهله الذين كانوا يعملون به في الذنيا تقدمه سورة البقرة وآل عمران تحاجان وأهله الذين كانوا يعملون به في الذنيا تقدمه سورة البقرة وآل عمران تحاجان

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الآية ٣٠ من سورة الفرقان .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ٦ من سورة لقمان .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث ابن عباس رضي الله عنه . أخرجه الدارمي في سننه فضائل القرآن برقم ( ٣٣٠٩ ) .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى حديث ابن مسعود رضي الله عنه . أخرجه الدارمي في سننه فضائل القرآن برقم ( ٣٣١٠ ) .

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى حديث ابن مسعود رضي الله عنه . أخرجه الدارمي في سننه فضائل القرآن برقم ( ٣٣٧٨ ) .

<sup>(</sup>٦) إشارة إلى حديث عائشة رضي الله عنها ، مسلم في الصحيح صلاة المسافرين ، حديث رقم ( خاص ١٣٩ ) ، و( عام ٧٤٦ ) .

<sup>(</sup>٧) إشارة إلى الآية ٧ من سورة الحشر .

 <sup>(</sup>٨) إشارة إلى حديث أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه ، مسلم في الصحيح صلاة المسافرين برقم ( خاص ٢٥٢ ) ، و( عام ٨٠٤ ) .

تعلَّمُوا القرآن وعلَّمُوه لأبناءكم : « خيركم مَن تعلَّمُ القرآن وعلَّمُه » (١) ، وتأدبوا بآداب التلاوة ﴿ إِنَّهُ,لَقُرُهُ الْكَرِيمُ ۞ فِيكِنَبٍ مَّكْنُونِ ۞ لَّايَمَسُّهُۥ إِلَّا المُطَهَّرُونَ ﴾ (٢) .

فلا يجوز لمن وجب عليه غُسل أن يقرأ القرآن حتى يتطهّر ، ولا يمس المصحف إلا متطهر من جميع الأحداث والنجاسات ، وينبغى تحسين الصوت بالقرآن بحسب الاستطاعة ، ليتشوق المستمع إلى قراءته وتتبعه ، ولا ينبغي لصاحب القرآن أن يجد مع من وجد ، ولا أن يجهل مع من جهل وفي جوفه كلام الله ، إنه أصدق القول وأحسن الحديث .

واعلم أخي المسلم أنك إذا قرأت القرآن أو سمعته ، أنك أنت المراد بالأمر والنهي ، فلا يجوز والنهي ، وأنت المخاطب بالوعيد ، وأنت المقصود بالأمر والنهي ، فلا يجوز لك أن تخالفه في أمره ولا في شيء من نهيه (٣) . القرآن سائق وقائد ، فمن جعل القرآن أمامه قاده إلى الجنة ورضوان الله ، ومن جعله خلفه ساقه إلى جهنم وسخط الله .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، راقبوا الله في كتابكم وكلام ربكم ، فإن فيه شرفكم وعزتكم ، وبه تُنصرون على أعدائكم وتسودون غيركم .

أعود بالله من الشيطان الرجيم : ﴿ كَنَالِكَ نَقُسُ عَلَيْكَ مِنَ أَنْبَآءِ مَاقَدْ سَبَقَ وَقَدْ عَالَيْنَكَ مِن لَدُنَا ذِكْرًا ۞ مَنْ أَعْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ بَعْمِلُ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ وِزْلًا ۞ خَلِدِينَ فِيدِّوَسَاءَ لَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ مِمَلًا ۞ ﴿ ٤) ، ﴿ قَالَ ٱلْمَيْطَا مِنْهَا

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث عثمان بن عفان رضي الله عنه . أخرجه البخاري في فضائل القرآن : ٦٦/٩ - ٦٧ ، وأبو داود برقم ( ١٤٥٢ ) .

<sup>(</sup>٢) سورة الواقعة : ٧٧ - ٧٩

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٦٣ من سورة النور .

<sup>(</sup>٤) سورة طه : ٩٩ - ١٠١

جَمِيعًا أَبَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوُ فَإِمَّا يَأْلِينَكُمْ مِنِي هُدًى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلا يَضِلُ وَلا يَشْقَىٰ اللَّ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَغَشُرُهُ وَوَ ٱلْقِيكَمَٰةِ أَعْمَىٰ فَا قَالَ رَبِّ لِمَحَشَّرْتَنِيَّ أَعْمَىٰ وَقَذَّكُنتُ بَصِيرًا فَ قَالَ كَذَلِكَ أَنتُكَ اينتُنَا فَنَسِينَم أَوَكَذَلِكَ اللَّهُ فَالْكَذَلِكَ أَنتُكَ اينتُنَا فَنَسِينَم أَوَكَذَلِكَ اللَّهُ مَا لَسَى اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْكُولُولُولُولُولُولُ

اللَّهم بارك لنا في القرآن العظيم وانفعنا بما فيه من الآيات والذكر الحكيم . اللَّهم نوِّر بالقرآن بصائرنا وفرِّج به عن قلوبنا واشرح به صدورنا ، واستعمل به أبداننا .

اللَّهم علِّمنا منه ما جهلنا وذكِّرنا منه ما نُسيِّنا ، وارزقنا تلاوته على الوجه الذي يرضيك عنا ، واجعلنا ممن يُحِلِّ حلاله ويُحرِّم حرامه ، ويعمل بمحكمه ويؤمن بمتشابهه .

اللُّهم اغفر لنا ولوالدينا ولجميع المسلمين ، إنك أنت الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>۱) سورة طه : ۱۲۳ – ۱۲۹

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

#### فضل تعلم القرآن

( الخطبة الثانية )

# ﴿ الْمُسَادُ بِيَّةُ وَمِيْ اَلْمُنْ الْمُعْمِينُ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِينُ الْمُعْمِينُ الْمُعْمِينُ الْمُعْمِينُ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِينُ الْمُعْمِينُ الْمُعْمِينُ الْمُعْمِينُ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِينُ الْمُعِمِينُ الْمُعْمِينُ الْمُعْمِينُ الْمُعْمِينُ الْمُعْمِينُ الْمِ

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله ، الملك الحق المبين .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، البشير النذير والسراج المنير (٢) .

صلَّى الله وسلَّم عليه وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين . أما بعد . .

فيا أيها الناس: اتقوا الله تعالى ، هذا كتاب الله ينطق عليكم بالحق (٣) ، فيه سعادة الأمة وصلاحها ، وفيه تنظيم حياتها وتقويم أمورها في جميع مرافق الحياة ومتطلبات الفرد والجماعة ، يُنمي العقول ويهذِّب النفوس ، تَعلَّمه وتعليمه أفضل من نوافل العبادات ، لكم بكل حرف منه حسنة والحسنة بعشر أمثالها (٣) ، إنه نور ثاقب ودستور ثابت ، شامل كامل ، فلا تنصرفوا عنه إلى القصص المضحك ولا إلى الرواية المسلية ولا إلى التمثيلية الفارغة ،

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة ، آية : ٢ - ٦

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ٤٦ من سورة الأحزاب .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، أخرجه أحمد في المسند : ٢٤٢/٢ وإسناده صحيح .

ولو خوطب بهذا القرآن جبل راسخ شامخ لتصدع وتهدم خوفاً من الله تعالى : ﴿ لَوَّأَنزَلْنَاهَذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَىٰجَبَلِلَرَأَيْتَهُ, خَنشِعَامُتَكَ يَعَامِّنْ خَشْيَةِ اللهُ وَلَا أَنْ اللهُ اللهُ عَلَىٰجَبَلِلَرَأَيْتَهُ, خَنشِعَامُتَكَ يَعَامِّنْ خَشْيَةِ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله الله وهم قليل .

فاتقوا الله عباد الله ، لا عز لكم ولا نصر ولا تمكين إلا بالرجوع إلى كتاب الله (٥) ، وصلُّوا على الرسول الكريم فقد أمرنا الله بذلك في كتابه العظيم ، فقال تعالى : ﴿ إِنَ الله وملائكته يصلون على النبي ، يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليماً ﴾ (٦) .

وقال صلى الله عليه وسلم: « مَن صلَّى عليّ مرة واحدة صلَّى الله عليه بها عشراً » (٧).

اللَّهم صلِّ وسلِّم وبارك وأنعم على عبدك ورسولك نبينا محمد صاحب الوجه الأنور والجبين الأزهر ، وارض اللَّهم عن الأربعة الخلفاء الراشدين أبي بكر وعمر وعثمان وعلي ، وعن بقية أصحاب نبيك أجمعين ، وزوجاته

<sup>(</sup>١) سورة الحشر : ٢١

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر : ٢١

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٧٤ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية ٢٣ من سورة الزمر .

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى الآية ٣٠ من سورة الفرقان .

<sup>(</sup>٦) سورة الأحزاب : ٥٦

<sup>(</sup>٧) إشارة إلى حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، مسلم في الصحيح : فضل الصلاة على النبي ﷺ برقم ( ٤٨٥ ) .

أمهات المؤمنين وأهل بيته الطيبين الطاهرين ، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

اللَّهم ارض عنا معهم بمَنَّك وإحسانك يا أرحم الراحمين

اللَّهم أعز الإسلام والمسلمين ، وأذل الشرك والمشركين ، ودمر أعداء الدين ، واحم حوزة الإسلام يا رب العالَمين .

اللَّهم أدِم الأمن في أوطاننا ، واحفظ إمامنا وولاة أمورنا ، ووفقهم لما فيه صلاح البلاد والعباد .

اللَّهم أصلح جميع ولاة أمور المسلمين ، واهدهم سبل السلام وأخرجهم من الظلمات إلى النور .

اللَّهم اغفر للمسلمين والمسلمات الأحياء منهم والأموات ، اللَّهم فَرِّج هَمَّ المهمومين ونفِّس كرب المكروبين ، واقض الدَّيْن عن المدينين ، واشف مرضى المسلمين .

عباد الله : ﴿ ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْمَدُّلِ وَالْإِحْسَنِ وَإِينَآيٍ ذِى ٱلْقُرْفَ وَيَنْعَىٰ عَنِ الله : ﴿ ﴿ إِنَّ اللهَ عَلَيْكُمْ لَمَلَّكُمْ مَنْ كَرُونَ ﴾ (١) ،

فاذكر الله يذكركم واشكروه على نعمه يزدكم ﴿ وَلَذِكْرُاللَّهِأَكُبُرُواللَّهِ أَكْبُرُواللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ يَعْلَمُ مَاتَصْنَعُونَ ﴾ (٢)

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) سورة النحل : ۹۰

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت: ٥٥

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

### ٣٥ - فضل التمسك بالكتاب والسنَّة :

( الخطبة الأولى )

﴿ الْمُتَدُونِيَ الْمُسْلِينَ ۞ ﴾ (١) ، خلق الإنسان في أحسن تقويم (٢) ، وهداه السبيل القويم ، ﴿ إِمَّاشَاكِرُاوَإِمَّاكَفُورًا ﴾ (٣)

وأشهد أنْ لا إِلَه إِلا الله وحده لا شريك له ﴿ قَايِمُا بِٱلْقِسْطِ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمُعَرِينُ الْمُحَكِيمُ ﴾ (٤).

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، بلَّغ الرسالة وأدَّى الأمانة ونصح الأمة ، وجاهد في الله حق جهاده .

اللَّهم صَلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان .

أما بعد . .

فإن الله تبارك وتعالى لما خلق الإنسان وفضَّله وكرَّمه وخلق له ما في الأرض جميعاً ، وسخَّر له المخلوقات ، لم يكن ليدعه هملاً ، ولا ليتركه

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ٤ من سورة التين .

<sup>(</sup>٣) سورة الإنسان : ٣

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران : ١٨

سدي ، ولا ليذره فريسة لعدوه الذي لا يراه ، لم يكن الله لينسى هذا المخلوق الذي اختاره للخلافة في الأرض وإقامة العدل فيها ، واختاره لرحمته ، إلا مَن أبى وطغى ، بل أرسل إليهم رُسلًا من أنفسهم برسالات سماوية تتلاءَمُ مع قدراتهم وتشمل جميع متطلبات الحياة ، وختم هذه الرسالات برسالة صفوة الخلق ورسول الهدى ، ونبي الرحمة نبينا محمد ﷺ ، فهي أكملُها وأعمُها وأنفعُها للبَشر ، وأكثرُها سماحة ، وأوضحُها خطاباً وأقواها حُجَّة ، وأجملها نظماً ، وأحْلاَها طعماً ، وأعجلُها ثمرة ، ناسخةٌ لكل الرسالات مصدِّقةٌ لها مهيمنة عليها : ﴿ لَقَدْمَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنتِهِ وَيُزَكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَابُ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِنكَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ ﴿ وَ اللَّهُ مِن اللَّهِ نُورٌ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِيدٌ ﴿ يَهْدِى بِدِ اللَّهُ مَنِ أَتَّبَعَ رِضُوَاكُهُ سُبُلَ السَّكَيهِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَطِ مُسْتَفِيمِ ﴾ (٢) ، ﴿ الَّذِينَ يَنَّبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّيَّ ٱلْأَيْمَ لَا لَّذِي يَجِدُونَ هُ مَكْنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَىنةِ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَيْنَ وَيَصَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَلَ ٱلَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَا لَّذِينِ وَامَنُواْ بِهِ وَعَ زَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُواْ ٱلنُّورَ ٱلَّذِيَّ أَزِلَ مَعَهُ الْوَلَيْكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ (٣) ، ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّى رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ٱلَّذِي لَهُ مُمْلَكُ ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَآ إِلَهُ إِلَّاهُ وَيُحِي وَيُمِيثُ فَعَامِنُواْ فِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِيَّ ٱلْأُمِيّ ٱلَّذِي يُؤْمِثُ بِأُلَّهِ وَكَلِمَتِهِ وَأَتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْ تَدُونَ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ إن الإسلام منهج تشريعي ، ودستور سماوي ، يشمل جميع متطلبات

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : ١٦٤

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة : ١٥ - ١٦

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف: ١٥٧

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف : ١٥٨

الحياة ، ويربط بين جوانبها وبين خالق الكون ، يَرد كل ما في هذه الحياة إلى مصدرها وخالقها ، فَمنْه تُستمد التوجيهات ، ومنه تُؤخذ النظم : ﴿ وَمَنْ أَصَّدَقُ مِنَ اللَّهِ حَدِيثًا ﴾ (٢) ، ﴿ وَلَوْ الصَّدَقُ مِنَ اللَّهِ حَدِيثًا ﴾ (٢) ، ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ عَيْمِ اللَّهِ اللَّهِ الْحَيْلَا فَي اللَّهِ الْحَيْلَا فَي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

والصبر والمسامحة ومقابلة الإساءة بالإحسان أمثالها كثيرة في القرآن ، وتوجب

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ١٢٢

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: ٨٧

<sup>(</sup>٣) سورة النساء : ٨٢

<sup>(</sup>٤) سورة النساء : ٣٦

<sup>(</sup>٥) سورة فصلت : ٣٤ - ٣٦

الصدق والوفاء: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَوْفُواْ بِٱلْمُقُودُ ﴾ (١) ، ﴿ وَ**أَوْفُواْ** بِٱلْمُمَدِّدِ إِنَّ ٱلْمُعَدِّدِ اللهِ عَشْوُلاً ﴾ (٢) .

وقال المعلّم الحكيم ، والمؤدّب الرحيم صلى الله عليه وسلم : « المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يُسلمه » ( $^{(7)}$ ) ، « ومَن كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته » ( $^{(3)}$ ) ، « ومَن فرّج عن مسلم كربة فرّج الله عنه كربة من كُرُبات يوم القيامة ، ومَن ستر مسلماً ستره الله يوم القيامة » ( $^{(0)}$ ) ، « انصر أخاك ظالماً أو مظلوماً » ( $^{(7)}$ ) ، « المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً » ( $^{(7)}$ ) ، « اشفعوا تؤجروا » ( $^{(7)}$ ) ، « إن خياركم أحسنكم أخلاقاً » ( $^{(7)}$ ) ، « الدين النصيحة » ( $^{(9)}$ ) ، « المسلم مَن سلم المسلمون من يده ولسانه » ( $^{(1)}$ ) ، « مَن غشّنا فليس منا » ( $^{(11)}$ ) ، « أدّ الأمانة لمن ائتمنك ولا تخن مَن خانك » ( $^{(11)}$ ) .

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : ١ -

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء : ٣٤

<sup>(</sup>٣) مسلم : برقم ( ٨٠٢٥ ) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٤) البخاري : برقم ( ٢٤٤٢ ) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما .

<sup>(</sup>٥) البخاري : برقم ( ٢٤٤٢ ) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما .

<sup>(</sup>٦) هو نفس الحديث ،

<sup>(</sup>٧) البخاري : ٥/ ٧١ ( الفتح ) من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٨) البخاري : ٣٧٦/١٠ : الأدب ( الفتح ) من حديث أبي موسى الأشعري رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٩) مسلم : برقم ( ٥٥١ ) من حديث تميم الداري رضى الله عنه .

<sup>(</sup>١٠) البخاري : ١/ ٥٠ – ٥١ من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنه .

<sup>(</sup>١١) أبو داود : برقم ( ٣٤٥٢ ) من حديث أبي هريرة وإسناده صحيح .

<sup>(</sup>١٢) الترمذي : برقم ( ١٢٦٤ ) ، وأحمد في المسند : ٣/٤١٤ من حديث أبي هريرة رضى الله عنه وإسناده حسن .

التشريع الإسلامي ينظم حياة البَشر والمسلمين خاصة ، فمثلاً صلاة الجماعة والجمعة والعيدين والكسوف والاستسقاء كما أنها صلة بين العبد وربه فهي تجمع المسلمين خلف القيادة المسلمة وترسم طريق التآخي والتعاطف والتعاون وتفقيد الأحوال ، وتبادل المشاعر ، والعمل ، والصدقات والبر والإحسان ، وبذل المعروف . كما أنها طُهرة للنفوس وتزكية للأرواح ، ونماء للمال ، فإنها تصل بين قلوب المؤمنين ، وتُسبب المودة وتحث على الترابط والالتحام وجَمْع القوى .

صوم رمضان . كما أنه يهذب النفس ، ويرقق الطبع ، ويقوِّي البدن ، ويُصفي الذهن ، فهو أيضاً يُذكِّر الأغنياءَ بحال إخوانهم الفقراء ، ويُشعر بأنه لا فرق بين كبير وصغير ، ولا غني ولا فقير ، الكل في ميزان الله سواء : « لا فضل لأحد على أحد إلا بالتقوى » (٤) ، فالكل خاضع لله ولشرع الله ، والكل مُمسك عن المشتهيات والملَّذات في نهار الصيام .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : ١٠٣

<sup>(</sup>۲) سورة الحجرات : ۱۰

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة : ٢

<sup>(</sup>٤) ذكره الإمام ابن كثير في تفسيره نقلاً عن الحافظ أبي القاسم الطبراني إذ قال : وقال الحافظ أبو القاسم الطبراني : حدثنا أبو عبيدة عبد الوارث بن إبراهيم العسكري ، =

والحج نظام إسلامي وعبادة شرعية ، على أعلى المستويات وفوائده ظاهرة كبيرة : ﴿لِيَشَهَدُواْ مَنْكِغِعَلَهُمْ ﴾ (١) .

الصلاة على النبي ﷺ والإكثار منها اعتراف لأهل لفضل بحقهم ، وإقرار لأهل المعروف بإحسانهم ، تحث على حسن اتباعه والتمسك بسُنَّته صلى الله عليه وسلم .

والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر قاعدة من قواعد الإصلاح لا بد من تحقيقها والأمر بالسمع والطاعة لولاة الأمور ، والنهي عن الخلاف وشق العصا ، وتحريم الأموال ، والأعراض والدماء ، وتحريم المسكرات والمخدرات وجميع الخبائث وما يضر بالإنسان ، وتحريم الزنا وقذف المحصنات ، والأمر بحفظ الفَرْج وغض البصر ، وتحريم خلوة الرجل بالمرأة الأجنبية ، ومنع المرأة من تزويج نفسها إلا بولي وشاهدين (٢) ، وأمثال ذلك من التشريع يحافظ على نظافة المجتمع وطهارته وإبقاء المحبة والأخوة ، فتطمئن القلوب وترتاح النفوس ويأمن الفرد والجماعة .

<sup>=</sup> حدثنا عبد الرحمن بن عمرو بن جبلة ، حدثنا عبيد بن حنين الطائي : سمعت محمد بن حبيب بن خراش العصري يحدث عن أبيه رضي الله عنه أنه سمع رسول الله عنه أدر هذا الحديث بهذا اللفظ ، راجع تفسير ابن كثير : ٣٨٨/٦ ، وإسناده ليس بجيد ، وقد ذكر الحافظ في الإصابة : ٢/١ ٣ رقم الترجمة ( ١٥٧٨ ) في ترجمة حبيب بن خراش العصري ، ثم ذكر جزء من هذا الحديث مع كلمة عليه بأنه إسناد متروك ، وقد صح معناه بأحاديث أخرى كثيرة ومنها قوله تعالى : ﴿ إن أكرمكم عند الله أتقاكم ﴾ ( الحجرات : ١٣ ) .

<sup>(</sup>١) سورة الحج : ٢٨

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث ابن عباس الموقوف عليه . أخرجه الشافعي في المسند : ٢/ ٣١٧ ، والبيعقي في شرح السُنَّة : ٣١٧/٢ ، والبيعقي في أسن الكبرى : ٧/ ١١٢ ، والبغوي في شرح السُنَّة : ٩/ ٤٥ برقم ( ٦٤٢٢ ) ، وإسناده صحيح عن ابن عباس رضى الله عنهما . والله أعلم .

وحقوق الجار الذي كاد الرسول عَلَيْكُم أن يُورَّنه (١) ، وزيارةُ الإخوان والدعاء لهم ، وعيادة المريض ، واتباع الجنازة ، وإفشاءُ السلام ورده ، وتشميتُ العاطس ، وستر العورات ، والعفو والصفح . وغير ذلك من مكارم الأخلاق التي حثَّ عليها القرآن والسُنَّة المطهرة ، هي أدب المسلم وخُلُقه ، وهي من حقوق المسلم على المسلم ، ومن حقوق المجتمع بعضهم على بعض .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، كونوا مسلمين بعقيدتكم وأعمالكم وأخلاقكم ، كونوا دُعاةً للإسلام على منهج الإسلام ، إنكم لن تسعوا الناس بأموالكم ولكن سعوهم بأخلاقكم .

اللَّهم بارك لنا في القرآن العظيم ، وبسُنَّة سيد المرسلين .

اللَّهم علِّمنا من القرآن ما جهلنا ، وذكِّرنا منه ما نسينا ، وارزقنا تلاوته على الوجه الذي يرضيك عنا .

ربنا لا تُزغُ قلوبنا بعد إذ هديتنا .

اللُّهم اهدنا لأحسن الأعمال والأخلاق ، لا يهدي لأحسنها إلا أنت (٢) .

اللَّهم اغفر لنا ولآبائنا وأمهاتنا ولجميع المسلمين ، الأحياء والميتين ، استغفروا ربكم أيها المسلمون ، إنه هو الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث عائشة رضي الله عنها . البخاري : ۱۰/۱۰ برقم ( ٦٠١٤ ) الفتح ، ومن حديث ابن عمر رضي الله عنهما البخاري برقم ( ٦٠١٥ ) ، والترمذي : البر والصلة برقم ( ١٤٠ ) ) . . .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث علي بن أبي طالب رضي الله عنه ، مسلم في الصحيح : ١/ ٥٣٤ – ٣٣٥ صلاة المسافرين برقم ( خاص ٢٠١ ) ، و( عام ٧٧١ ) بسياق طويل وفيه هذا الدعاء ، وأحمد في المسند : ١/ ٩٤ ، ١٠٢ من هذا الوجه واللفظ الطويل .

#### النظام الإسلامي مرتبط بعضه ببعض

( الخطبة الثانية )

﴿ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (١) ، والعاقبة للمتقين .

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صَلِّ وسَلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه .

أما بعد . .

فإن نظام الإسلام مرتبط بعضه ببعض ، فلا يُؤخذ بعضه ويُترك بعض : ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِنَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَاجَزَآهُ مَن يَفْعَلُ ذَالِكَ مِنصَكُمْ إِلَا خِزَى فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيا وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَاجَزَآهُ مَن يَفْعَلُ ذَالِكَ مِنصَكُمْ إِلَا خِزَى فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيا وَيَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِ ٱلْعَذَابُ وَمَا ٱللهُ بِغَنِفِلِ عَمَا تَعْمَلُونَ فَي ﴾ (٢)

والمسلم ملتزم بتعاليم الإسلام فيما له وعليه ، وفيما بينه وبين الله ، وفيما بينه وبين الناس .

فاتقوا الله عباد الله ، لا تحاسدوا ولا تباغضوا ولا تدابروا (٣) :

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ٨٥

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث أنس بن مالك رضي الله عنه . أخرجه البخاري : ١٠/ ٤٨١ برقم ( ٦٠٦٥ ) الأدب ( الفتح ) ، ومسلم : البر ( ٢٤ ) .

﴿ وَلَا يَغْتَبَ بَعْضُكُم بَعْضًا ۚ ﴾ (١) ، ﴿ وَلَا تَأْكُلُوۤ اَأَمُوَ لَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَطِلِ وَتُدْلُوا بِهَاۤ إِلَى ٱلْحُصَامِ ﴾ (١) . وكونوا عباد الله إخواناً .

کل المسلم على المسلم حرام دمه وماله وعرضه (7).

﴿ إِنَّاللَّهُ وَمَلَتِ كَنَّهُ يُصَلُّونَ عَلَى النِّيقِ يَتَأَيُّهَا الَّذِيثَ ءَامَنُوا مَسْلُوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا لَسَيْلِهُ وَاللَّهِ عَلَى النَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا الَّذِيثَ ءَامَنُوا مَسْلُوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا لَسَلَّمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا لَسَلَّمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمُوا لَمَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا لَمَا اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمُوا لَمَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُوا لَمَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُوا لَمَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُوا لَمَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَاهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَالْمُ عَلَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّا عَلَّا عَلَالْمُ عَلَاهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَا عَلَّا عَلَالْمُ عَلَّا عَلَالْمُ عَلَاهُ عَلَيْكُوا عَلَالْمُ عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَيْكُوا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَيْ

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات : ١٢

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ١٨٨

 <sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث أبي هريرة رضي الله عنه . الترمذي : البر والصلة برقم ( خاص ٣٢ ) ، ومسلم : ١٩٨٦/٤ برقم ( ٢٥٦٤ ) .

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب : ٥٦

#### ٤٥ - فضل التضامن

( الخطبة الأولى )

الحمد لله أحمده وأستعينه ، وأستغفره وأتوب إليه ، وأعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا .

وأشهد أنْ لا إِلَه إِلا الله وحده لا شريك له ، ﴿ وَهُوَالْقَاهِرُفَوْقَعِبَادِهِ وَهُوَ الْقَاهِرُوفَوْقَعِبَادِهِ وَهُوَ اللهِ وَاللهِ وَا

﴿ يَعْلَرُمَايَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنِلُ مِنَ ٱلسَّمَاآِءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَمَعَكُرُ التَّمَا وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَمَعَكُرُ التَّهَاءَ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَمَعَكُرُ الْآنَ مَا كُذُنُهُ وَاللّهُ بِمَالْعَمْلُونَ بَصِيرٌ ۞ ﴾ (٢)

وأشهد أن سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله بلَّغ الرسالة وأدَّى الأمانة ونصح الأمة وجاهد في الله حق جهاده .

صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه ومَن اتبع سبيله ودعى بدعوته .

أما بعد . .

فإن تحركات التضامن الإسلامي لتبشر بالخير ، ومقدمات نتائج الجهاد في سبيل الله تبشر بالنصر ، فنسأل الله تعالى أن ينصر دينه وأن يعلي كلمته ، وأن يجمع شمل المسلمين وأن يؤلف بين قلوبهم ، وأن يلم شعثهم ، وأن يحقق

<sup>(</sup>۲) سورة الأنعام : ۱۸

<sup>(</sup>٢) سورة الحديد: ٤

أخوتهم ، وأن يوحد صفوفهم وأن يحفظهم من كيد عدوهم ودسائس المفسدين ، ونسأله تعالى أن ينصر المجاهدين في سبيله وأن ينزل عليهم السكنية وأن يؤيدهم بعنايته ورعايته ، وأن يحقق لهم النصر الذي وعده عباده المؤمنين .

اللَّهم عجل للمجاهدين فرجاً قريباً ونصراً عزيزاً ، ووفقهم لكل عمل رشيد ، وألهمهم كل قول سديد ، فأنت نعم المولى ونعم النصير .

اللَّهم اقذف الرعب في قلوب أعدائنا ، واصرف أطماعهم عن حقوق المستضعفين ، اللَّهم اخْذُلهم واهزمهم ورد كيدهم في نحورهم .

اللَّهم اطمس على أموالهم واشدد على قلوبهم فلا يؤمنوا حتى يروا العذاب لأليم .

اللَّهم وجِّه قلوب المسلمين إلى دينهم وافتح بصائرهم لَفهم قرآنهم ، وحبِّب إليهم الإيمان وزيِّنه في قلوبهم ، وكرَّه إليهم الكفر والفسوق والعصيان واجعلهم من الراشدين .

أيها المسلمون: لو وضع استفتاء لمعرفة المشاعر المسلمة تجاه الحالة العامة الراهنة للمسلمين ، لكانت النتيجة عدم الرضا ، فالكل يشعر بالتقصير ، في جانب الله ، ويشعر بالإهمال في واجب الدين ، وفي واجب الأخوة والتعاون والتعاطف .

والكل يشعر بعدم الترابط الذي ينبغي ، ويشعر بعدم الاستعداد الواجب ، ويشعر بعدم المشاركة في المشاعر مشاركة فعالة ، فعلى كل فرد مسلم منصف ينتقد نفسه ، ويدينها بالتقصير ، ولا ينتقد الآخر ويدينه بالإهمال وعدم المبالاة .

وكل فرد يتمنى أن تعود للمسلمين عزتُهم وقوتهم وأخوتهم وترابُط أفرادِهم وجماعاتهم ، ولكن متى يكون ذلك ؟

الكل يتساءل إن القرآن الكريم لم يترك أمراً من الأمور ، ولا حالاً من الأحوال ، إلا وعالجها وبيَّن طريق النجاح فيها ، ولكن دراستنا للقرآن قليلةٌ ، وفهمنا لمعانيه وأسراره ناقصة ، فالتقصير منا لا من إسلامنا ، والخطأ من أفهامنا وإعراضنا لا من ديننا .

الأمة المسلمة لها نظام سماوي يجب أن تسير عليه ، فمتى خرجت عنه تاهت عن الصراط السوِّي ، وإذا تاهت تفرقت ، وإذا تفرقت دخل بينها الأعداء وتوحَّدت بها الذئاب والوحوش .

الأمة المسلمة لا تقوم إلا على قاعدتين أساسيتين ، تقوم عليهما حياتُها ومنهجُها ، وهاتان القاعدتان هما : الإيمان ، والأخوة . الإيمان الصادق الذي يبعث على التقوى ، تقوى الله تعالى ومراقبته في كل لحظة من لحظات الحياة في كل الحركات والسكون .

والأخوة في الله ومن أجل الله ؛ أخوة تعلو فوق أخوة النسب ومحبة في الله فوق محبة القرابة . هذه الأخوة التي تُكوِّن من المسلمين قوة متعاونة متساندة صامدة واعية حية ، نشطة قادرة على أداء واجبها في هذه الحياة بالتناصح والتعاون ، فتأملوا قول الله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا اَتَّعُوا الله عالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا اَتَّعُوا الله عالى الله جَعِيمًا وَلا تَفَرُّوا الله وَالله وَاله

#### هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَفَرَقُوا وَاخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَاجَاءَهُمُ ٱلْبَيْنَتُ وَأُوْلَئِهَ كَاهُمُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ۞ ﴿ (١)

اقرأوا القرآن وتدبروه وتفهموا معانيه ، ففيه الحلول والشفاء ، فاتقوا الله أيها المسلمون : ﴿ واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا ﴾ .

المسلم أخو المسلم ، أخوةٌ تنبثق من التقوى والإيمان ، أساسها الارتباط الكامل بعهد الله ومنهج دينه ، فليست مجرد تجمع لهدف آخر ، ولا لتصور آخر ، وليست ارتباطاً بحبل آخر .

يجب الاعتصام بحبل الله في كل شيء وفي جميع المجالات وفي جميع مرافق الحياة ، تعاون بين الأفراد وبين الأسر وبين الشعوب وبين الحكومات ، يجب أن تكون الرابطة هي الإيمان والتقهى ، والأخوة في الله ، فبذلك يحصل العز والقوةُ والتعاون والتكاتف والنصر والتمكين .

اللُّهم اجعلنا ممن يستمع القول فيتبع أحسنه .

أقول قولي هذا وأستغفر لي ولكم ولجميع المسلمين ، فاستغفروه إنه هو الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : ١٠٢ - ١٠٥

#### واجب الأسرة في البيت

( الخطبة الثانية )

الحمد لله الذي هدانا للإسلام.

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فإن من حق المسلم على أخيه المسلم أن يحب له من الخير ما يحب لنفسه ، وأن يكره له من الشر ما يكرهه لنفسه ، وما أحوج المسلمين اليوم إلى التناصح والتعاون على البر والتقوى ؛ وإن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هو أساس التناصح فَبه يُطهر المجتمع وبه تُصان الحياة من الفساد والشرور . فالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هو الحصن الذي يحمي كيان الأمة وعزائمها من الفساد ويحفظها من تسرب السموم إليها . وهو واجب على كل فرد ، الفساد ويحفظها من تسرب السموم إليها . وهو واجب على كل فرد ، لا يختص به أحد عن أحد ، وإنما هو واجب من واجبات الإسلام وقاعدة من قواعده : « مَن رأى منكم منكراً فليغيره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبلسانه ، وذلك أضعف الإيمان » (١) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم ( ۱۹ ) في الإيمان ، باب : بيان كون النهي عن المنكر من الإيمان ، وأبو داود : برقم ( ۱۱۲۰ ) في الصلاة ، وأخرجه أحمد في السند : ۱۰/۳ ، ۱۰ كلهم من حديث أبى سعيد الخدري رضى الله عنه .

واجب على الأسرة في داخل البيت أن تتناصح وأن تتعاون على البر والتقوى ، والقيادةُ في ذلك لرب الأسرة .

يجب التناصح على المسلمين في مجتمعاتهم ، والقيادة في ذلك لصاحب المكان .

يجب التناصح على جميع المسلمين في جميع أحوالهم وأعمالهم والقيادة في ذلك للسلطان : « كلكم راعٍ وكلُّ مسئول عن رعيته » (١) .

والعبرة في معرفة الخير والمعروف الذي يأمر به ومعرفة الشر والفساد الذي ينهي عنه . المرجع في ذلك إلى مقاييس الإسلام ، وموازين شرع الله . العبرة في ذلك بالمقاييس والموازين التي أُنزِلت على نبينا محمد ﷺ .

أما الاصطلاحات وما تجري عليه عادات الناس ، فلا عبرة بها ولا يُقاس عليها ، لأنها تتأثر بالمؤثرات ، فتختل موازينها وتضطرب مقاييسها .

كان رجل وقع في محذور ، فأراد ابنه أن يقلده ، فنهاه وضربه ، فقال الولد : كيف تنهاني أن أفعل مثلك ؟ فقال الأب : إنني أخشى أن تقع فيما وقعت فيه ، فقد ذُقت مرارته ووجدت حسرته ، ولم أجد فيه منفعة ، وقد كنت فيه مخدوعاً وبه مغروراً ، فوجدت الندامة ولمت من لم ينهني عنه ويأمرني بخير منه ، لذلك نهيتك وأخذت على يدك . . فنشأ الولد صالحاً طيباً .

فاتقوا الله أيها المسلمون وراقبوه مراقبة مَن يؤمن بأنه يعلم السر وأخفى : ﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَةً ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تُحْفِي الصُّدُورُ ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الأحكام : ١٠٠/١٣ ( الفتح) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما ، والترمذي : الإمارة برقم ( ١٨٢٩ ) باب : فضيلة الإمام العادل وعقوبة الجائر . (٢) سورة غافر : ١٩

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَسْتَجِيبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ وَالَّنَهُ وَالْمَسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ وَالْمَعُوا وَالْمَدُوا وَالْمَدُوا اللّهِ عَمْشُرُونَ ۞ وَالنَّعُوا فِتْنَةً لَا تُصِيبَنَا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنكُمْ خَاصَةً وَاعْلَمُوا أَنَ اللّهَ شَكِيدُ الْمِقَابِ ۞ ﴿ (١) لَا تُصِيبَنَا اللّهِ عَلَى البشير النذير : ﴿ إِنَّا اللّهُ وَمَلَيْكَ تَمُ يُصَلُّونَ عَلَى النّبِي النّهُ وَمَلَيْكِ وَمَلَيْكِ اللّهُ وَمَلَيْكِ اللّهُ وَمَلَيْكِ اللّهُ وَمَلَيْكُ اللّهِ وَمَلِيلُوا عَلَى البشير النذير : ﴿ إِنَّا اللّهُ وَمَلَيْكِ مَنْ اللّهُ وَمَلَيْكُ اللّهُ وَمَلِيكُ اللّهُ وَمَلْكُولُوا مِنْكُولُونَ عَلَى البشير النذير : ﴿ إِنَّا اللّهُ وَمَلْكِ اللّهُ عَلَى الْمُعْلِقُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الْمُعْلِقُ اللّهُ وَمَلْكُولُولُ اللّهُ وَمَلْكُولُولُ اللّهُ وَمَا لَيْكُولُولُ اللّهُ وَمَا لَهُ وَمَا لَيْعُولُولُ اللّهُ اللّهُ وَمَا لَوْلُولُ اللّهُ وَمِنْكُولُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَمَا لَمُ اللّهُ اللّهُ وَمَالِمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

اللَّهم صَلِّ وسلِّم وبارك على سيدنا محمد ، صاحب الحوض المورود ، والمقام المحمود ، وعلى آله وأصحابه ومن دعا بدعوته واستن بسُنَّته إلى يوم الدين .

اللَّهم أعز الإسلام والمسلمين ، وأذل الشرك والمشركين ، ودمر أعداء الدين ، وانصر عبادك المؤمنين ، واحم حوزة الدين ، يا رب العالَمين .

يا عباد الله : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْمَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْفَ وَيَنْعَىٰ عَنِ الله : ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ يَأْمُرُ بِٱلْمَا لَمَا لَكُمْ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ الْمَلْكُمْ لَمَا لَكُمْ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ ال

فاذكروا الله يذكركم ، واشكروه يزدكم ﴿ وَلَذِكُرُاللَّهِأَكُبُرُواً لِلَّهُ يَعْلَمُ مَا وَصَاءَ مُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا وَشَاءُونَ ﴾ (٤) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال : ٢٤ - ٢٥

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب: ٥٦

<sup>(</sup>٣) سورة النحل : ٩٠

<sup>(</sup>٤) سورة العنكبوت: ٥٤

#### ٥٥ - فضل العقل

( الخطبة الأولى )

الحمد لله الذي أحلَّ لنا الطيبات ، وحرَّم علينا الخبائثَ (٢) ، وفضَّلنا على كثير ممن خلق تفضيلاً .

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبدُه ورسوله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على البشير النذير والسراج المنير ، صاحب الحوض المورود والمقام المحمود (٣) وعلى آله وأصحابه ، ومَن دعى بدعوته واستن بسُنَّته إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فيا أيها الناس ، إنَّ من أكبر نعم الله تعالى على الإنسان نعمة العقل الذي يُدرك به الأمور وحقائقها ومعرفة النافع منها والضَّارِ ، وبالعقل تميّز الإنسان على كثير من المخلوقات ، وعلى العقل مدار الأمور كلها ، ولهذا تعلق به التكليف انشرعي ، فبالعقل يعرف الإنسان الأمر من النهي ، والحق من

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى معنى الآية ١٥٧ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث جابر بن عبد الله الأنصاري رضي الله عنهما . أخرجه البخاري برقم ( ٦١٤ ) الأذان ، باب ( ٨ ) : الدعاء عند النداء .

الباطل ، والخير من الشر ، ويدرك به عواقب الأمور ، وأسبابها ومسبباتها ونتائجها . لذلك فإنه مطلوب من الإنسان أن يستعمل هذه المواهب الإلهية فيما خلقت له ، وأن يستدل بها على ما ينفعه في الدنيا والآخرة فيتبعه ، ويعرف بها ما يضرُّه فيجتنبه .

وقد ذمَّ الله الذين لا يستعملون هذه المواهب وهذه النعم فيما من أجله خُلقت ، وبيَّن عاقبة أمرهم ، ووصفهم بأنهم كالأنعام بل هم أضل ، فقال خُلقت ، وبيَّن عاقبة أمرهم ، ووصفهم بأنهم كالأنعام بل هم أضل ، فقال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّ مَ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ ال

وحقيقة أن العقل هو الإنسان ، وأغلى ما عند الإنسان هو عقله الذي تميزً به عن الحيوان ، فلو أن إنساناً حصل عنده بعض الذهول في عقله في بعض الأحيان ، لبذل كل ما يملك وكل ما في وسعه للعلاج لإزالة ما ينتابه في عقله ولو كان وقتاً قصيراً ، ولو كان في السنة مرة وحدة . . . أليس هذا بصحيح ؟

إذا - أيها المسلمون - ما بال أقوام يشترون لأنفسهم ويستعملون بأنفسهم ما يخل بعقولهم ، وذلك باستعمال المسكرات والمخدرات . أليس الإنسان إذا سكر غاب عن شعوره ، وأصبح كالمجنون يهذي بالكلام القبيح ، وقد يسب نفسه أو يسب الله أو والديه أو محارمه أو أحداً من المسلمين ؟

أليس إذا سكر لا يدري ماذا يفعل وقد يقع في المحرّمات (٢) ، ويُتلف

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : ١٧٩

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث علي بن أبي طالب رضي الله عنه . أخرجه مسلم في الصحيح كتاب « الأشربة » ، حديث رقم ( خاص ١ ) ، و( عام ١٩٧٩ ) ، وفيه قصة عم النبي ﷺ حمزة بن عبد المطلب رضي الله عنه وكان في حالة السكر ، وذلك قبل تحريم الحمر .

الأموال ، ويقتل النفس المحرمة بدون حق ، وقد يعتدي على أقرب قريب له ، وأحب حبيب إليه ، وهو لا يدري لأنه قد غاب عن عقله وشعوره ؟ أليس السكران يعرض عن ذكر الله وعن الصلاة ؟ (١)

وهذه كلها جرائم وآثام وأخطار تسببها الخمر أم الخبائث ، لذلك حرَّمها الله ورسوله وبالغ في تحريمها وتوعَّد شاربها بالوعيد الشديد ، وأي وعيد أشد من حرمانه دخول الجنة وإسقاء شارب الخمر من طينة الخبال ، عُصارة أهل النار (٢) .

أعود بالله من الشيطان الرجيم ، قال تعالى :

هَ امَنُوۤ الْإِنَّمَا ٱلْخَتْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَرْلَامُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِٱلشَّيْطَنِ فَٱجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفَلِّحُونَ وَالْبَعْضَآءَ فِي ٱلْخَتْرُ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلُوَّةِ فَهَلَ ٱنْهُم مُنْهُونَ لَنَى ﴾ (٣)

روى عن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما في سبب نزول هذه الآية الكريمة العظيمة قال : إنما نزل تحريم الخمر في فئتين من قبائل الأنصار ، شربوا فلما أن ثمل القوم ، عبث بعضهم ببعض ، فلما أن صُحو جعل الرجل يرى الأثر بوجهه ورأسه ولحيته فيقول : صنع بي هذا أخي فلان ، وكانوا إخوة ليس في قلوبهم ضغائن ، فيقول : والله لو كان بي رءوفاً رحيماً

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الآية ٤٣ من سورة النساء .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث جابر بن عبد الله الأنصاري رضي الله عنه . أخرجه مسلم في الصحيح كتاب « الأشربة » ، حديث رقم ( خاص ٧٢ ) ، و( عام ٢٠٠٢ ) .

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة : ٩٠ – ٩١

ما صنع بي هذا ، حتى وقعت الضغائنُ في قلوبهم (١) ، فأنزل الله تعالى هذه الآية في تحريم الخمر أشد تحريم وتهديد .

وروي عن النبي ﷺ أنه قال : « ثلاثة قد حرَّم الله عليهم الجنة : مدمنُ الخمر ، والعاقُ بوالديه ، والديوثُ الذي يرضى في أهله الخبث » (٢) .

وروى أيضاً عن الرسول عَلَيْكُ أنه قال : « كل مسكر خمرٌ ، وكل مسكر حرام » (٣) ، وفي حديث آخر : « وإن حتماً على الله ألا يشربه عبده في الدنيا إلا سقاه الله من طينة الخبال ، أتدرون ما طينة الخبال ؟ قال : عَرَقُ أهل النار » (٤) .

فالخمر - عباد الله - هو ما خامر العقل ، أي غطَّاه من أي نوع كان ، وبأي اسم سمي ، وما أسكر كثيره فقليله حرام وإن لم يُسكر (٥) .

عباد الله : الخمر هي أمُّ الخبائث حقيقةً ، وكثير ممن يشربها يقع في إثم

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى : ٨/ ٢٨٥ وإسناده جيد من حديث ابن عباس رضي الله عنهما ، وأورده الإمام ابن كثير في تفسيره : ٦٤١/٢ ، ثم قال : رواه النسائي في التفسير عن محمد بن عبد الرحيم صاعقة عن حجاج بن منهال به عنه .

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد في المسند برقم ( ۲۱۲۹ ) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما ،
 وفي إسناده مبهم وكذا : ۱۲۸/۲

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الصحيح : الأشربة ، من حديث ابن عمر رضي الله عنهما ،
 حديث رقم ( عام ٢٠٠٣ ) .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى حديث جابر بن عبد الله الأنصاري رضي الله عنه . أخرجه مسلم في الصحيح : الأشربة ، حديث رقم ( عام ٢٠٠٢ ) .

<sup>(</sup>٥) أبو داود برقم ( ٣٦٨١ ) من حديث جابر بن عبد الله الأنصارى ، والترمذي برقم ( ١٨٦٦ ) وحسنه .

عظيم أخبث منها . روي أن رجلاً ممن قبلنا كان اعتزل الناس وتفرغ للعبادة ، فطفقت امرأة غوية وأرسلت إليه جاريتها تدعوه لشهادة ، فيدخل معها فطفقت كلما دخل باباً أغلقته دونه حتى أفضى إلى امرأة وضيعة عندها غلام وخمر ، فقالت له : إنني والله ما دعوتك لشهادة ولكن دعوتك لتقع علي ، أو تقتل هذا الغلام أو تشرب هذا الخمر ، فشرب من الخمر فسكر فوقع على المرأة ، وقتل الغلام (١) .

فالخمر – عباد الله – هي أم الشرور والإثام ، ولذلك لعنها الله على لسان رسوله محمد على من عشرة أوجه . روي عن ابن عمر رضي الله تعالى عنهما قال : أشهد إني سمعت رسول الله على يقول : « لعن الله الخمر ، وشاربها ، وساقيها ، وبائعها ، ومبتاعها ، وعاصرها ، ومعتصرها ، وحاملها ، والمحمولة إليه ، وآكل ثمنها » (٢) . فالخمر كلها تلتهب من الشرور ، وتشتعل من لعنة الله ، فمن صنعها أو ساعد على صنعها أو شربها أو ساعد على شربها أو روّجها أو ساعد على ترويجها أصابه حظه من شرها ولعنتها .

فأي إنسان يرضى لنفسه أو لابنه أو لأبيه أو لزوجه أو مَن تحت دلايته أن يستعمل أم الخبائث ويدخل تحت الوعيد الشديد ويُطرد ويُبعد من رحمة الله ، فليتق شاربُ الخمر ربه في نفسه ، وفي أهله ومجتمعه ، فإنه سيجلب لهم

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى: ٨/ ٢٨٧ وإسناده صحيح عن عثمان رضي الله عنه ، وأورده الإمام ابن كثير رحمه الله تعالى في تفسيره: ٦٤٤/٢ - ٦٤٥ وصححه .

<sup>(</sup>٢) هذا لفظ الترمذي في جامعه برقم ( ١٢٩٥ ) البيوع ، وابن ماجه برقم ( ٣٣٨١ ) من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه ، وقال عنه الحافظ في التلخيص الحبير ( ٢/ ١٨٠ ) : رواته ثقات .

شروراً ، وقد يقتدون به في هذا العمل الخبيث فيكون داعياً إليها معلِّماً مشجعاً فيعظم جرمه ويشتد عذابه .

إن الخمر لا تجتمع هي والإيمانُ في قلب أبداً إلا أوشك أحدهما أن يُخرِج الآخر . قال صلى الله عليه وسلم : « لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن ، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن ، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن » (١) .

فلو آمن شارب الخمر بأن الله مُطلِّع عليه يرى حركاته وسكناته ، وأنه يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور (٢) ، ولو آمن شارب الخمر إيماناً حقيقاً بأن الله حرَّم الخمر وأنه واجب عليه اجتناب ما حرَّم الله ، ولو آمن شارب الخمر بالوعيد لمن شرب الخمر ، وبالوعد الصادق لمن تركها من أجل الله ، ولو آمن بالملائكة الكاتبين حوله إيماناً حقيقياً لحماه إيمانه من شربها .

أما يستحي الذي يشرب الخمر من الله ؟ أما يستحي من الملائكة الكرام عن يمينه وشماله ؟ أما يخشي من سخط الله وعقابه ؟ أما يخشى أن يقبض الله روحه وهو سكران ، فيلقي الله وقلبُه خال من الإيمان ويقف بين يديه وهو عليه غضبان ؟

إن الخمر رجس نجس ، قذرة في ذاتها خبيثة نتائجها ، إنما هي من عمل الشيطان فاجنبوه لعلكم تفلحون (٣) .

<sup>(</sup>۱) البخاري في الصحيح كتاب « المظالم » ، باب : النهي : ٥٦/٥ ( الفتح ) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ومسلم في الصحيح : الإيمان ، حديث ( خاص ٥٧ ) ، و( عام ١٠٢ ) .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ١٩ من سورة غافر .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٩٠ من سورة المائدة .

﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطُنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَلَاوَةَ وَٱلْبَغْضَآءَ فِي ٱلْخَبْرِوَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَن وَيُصَدِّكُمْ عَن وَيَصُدَّكُمْ عَن وَيَصُدِّكُمْ عَن وَيُصَدِّعُونَ عَنْ إِن السَّعْفِي وَيَصُدُونَ عَلَيْكُمُ الْعَلَاوَةَ وَالْبَغْضَآءَ فِي ٱلْخَبْرُوا الْمَنْ عَنْ مَا عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالُونُ وَلَهُ اللَّهُ عَن السَّلَامُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّ

فاتقوا الله عباد الله ، ﴿ وَتَعَاوَنُواْعَلَى ٱلْبِرِّوَالنَّقَوَىٰ ۖ وَلَانْعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِنْمِ وَالْفَدُونِ ۚ ﴾ (٢) .

اللَّهُمُ بَارِكُ لَنَا فِي القرآنِ العظيمُ ، وانفعنا بما فَيهُ مِن الآياتِ والذَّكُرِ الحَكِيمُ ، واملأ قلوبنا بالإيمان واعصمنا من جميع الشرور والآثام ، ﴿رَبَّنَا مَالِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴿ وَالَّ ﴾ (٣) .

أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم ولجميع المسلمين ، فاستغفروه إنه هو الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : ٩١

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة : ٢

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ٢٠١

#### فضل محاسبة النفس

( الخطبة الثانية )

﴿ الْمُعَلِّدُ مِنْ وَالْمُتَالِّذِينَ ﴾ (١) ، ﴿ وَٱلْمُعَلِّمِينَ أَلْمُتَّقِينَ ﴾ (٢) .

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صلِّ وسلِّم على محمد وعلى آل محمد ، كما صلَّت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد ، وبارك على محمد وعلى آل محمد ، كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد (٣) .

أما بعد . .

فيا أيها الناس: اتقوا الله تعالى ، واعلموا أن المسلم مَن سلم المسلمون من يده ولسانه (٤) ، فحاسبوا أنفسكم قبل أن تُحاسبوا وزنوها قبل أن توزنوا ، الكيِّس مَن دان نفسه وعمل لما بعد الموت ، والعاجز مَن اتبع نفسه هواها وتمنى على الله الأماني (٤) .

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: ١٢٨

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث كعب بن عجرة رضي الله عنه ، أورده الإمام ابن كثير في تفسيره : ٥/ ٤٩٥ نقلاً عن كتب السُنَّة مع ذكر الأسانيد الكثيرة في تفسير آية الأحزاب (٥٦)

<sup>(</sup>٤) أحمد في المسند: ١٢٤/٤ من حديث شداد بن أوس رضي الله عنه وبعض أصحاب السنن وإسناده حسن.

وصلُوا على البشير النذير فقد أمركم الله بذلك ، فقال سبحانه : ﴿ إِنَّاللَّهُ وَصَلَّمُوا مَسْلِمُوا مَسْلِمُ وَسُلِمُ وَسُلِمُ وَسُلِمُ اللَّهِ مَا مُسْلِمُ وَسُلِمُ وَاللَّهُ مَا لَمُ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَسْلِمُ اللَّهِ مَنْ مَا مَسْلِمُ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا مُسْلِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّعْلِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللّ

اللَّهم صَلِّ وسَلِّم على عبدك ورسولك صاحب الوجه الأنور والجبين الأزهر ، وارض اللَّهم عن الأربعة الخلفاء أبي بكر وعمر وعثمان وعلي ، وعن الستة الباقين من العشرة ، وعن عمي نبيك : حمزة والعباس ، وعن جميع أصحاب نبيك أجمعين وأهل بيته الطيبين الطاهرين ، وعن التابعين ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين ، وعنا معهم بمنَّك يا أرحم الراحمين .

اللَّهم أعز الإسلام والمسلمين ، وأذل الشرك والمشركين ، ودمر أعداء الدين ، وانصر عبادك المؤمنين ، واحم حوزة الدين يا رب العالَمين .

اللَّهم مَن أراد المسلمين بسوء فاشغله في نفسه ، اللَّهم ادفع عنا وعن جميع المسلمين كل شر وبلاء .

اللهم احفظ إمامنا وأصلح بطانته ، واجمع كلمة المسلمين على يديه ، وسدِّد خطاه ووفِّقه لما تحب وترضى يا رب العالمين .

اللَّهم أدم علينا نعمة الأمن والإيمان والرخاء وارزقنا شكرها ، وزدنا من فضلك وإحسانك .

اللَّهم عَمِّم بالخير والبركة والأمان جميع أوطان المسلمين ، واجعل ولايتهم في خيارهم ، واخرجهم من الظلمات إلى النور ، اللَّهم اغفر للمسلمين

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: ٥٦

والمسلمات والمؤمنين والمؤمنات الأحياء منهم والأموات ، ونورِّر على أهل القبور .

اللَّهم تب على التائبين ، واغفر ذنوب المذنبين ، واقض الدَّيْن عن المدينين ، واشف أمراض المسلمين .

عباد الله : ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَنِ وَإِينَآيِ ذِى الْقُرْفَ وَيَنْعَىٰ عَنِ الله : ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَا الْمُنَكَ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَمَلَّكُمْ مَا لَكُمْ مَا لَعْلَامُ مَا لَكُمْ لَمُ لَكُمْ مَا لَكُمْ لَلْكُونُ مَا لَهُ مَا لَمُعُمْ لَمُ لَكُمْ لَكُمْ مَا لَكُمْ مَا لَكُونِ مَا لَكُمْ لَكُمْ مَنْ مَا لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ مَا لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَمُ لَكُمْ مَا لَكُمْ مَا لَكُمْ مَا لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ مَا لَكُمْ لَكُوا لَمْ لَكُمْ لَكُلُولُكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ

فاذكروا الله يذكركم واشكروه يزدكم . . ﴿ وَلِذِكْرُاللَّهِ أَكَيْ كُواللَّهُ يَعْلَمُمَا تَصْنَعُونَ ۖ ﴾ (٢) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة النحل : ٩٠

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت: ٤٥

#### °۱ - فضل اجتماع المسلمين (۱) مؤتمر مكة

( الخطبة الأولى )

﴿ ٱلْحَــمَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (٢) ، ولا يحمد أحد سواه ؛ هدانا للإسلام ، وجعلنا من خير الأنام ، وأعزنا بالإيمان ، وتفضل علينا بالأمن والأمان .

وأشهد أنْ لا إِلَه إِلا الله وحده لا شريك ؛ ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ عَدِيثًا ﴾ (٣) ، ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ قِيلًا ﴾ (٤) ، ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُخْلِفُ حَدِيثًا ﴾ (٢) . ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُخْلِفُ

ٱلْمِيعَادَ ﴾ (٥) ، ﴿ وَلَيَنصُرَكَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَإِنَّ اللَّهُ لَقَوِيَ عَزِيزُ ﴾ (٦) ، ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فِي ٱلْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشْهَادُ ﴾ (٧) .

وَأَشْهِدُ أَنَّ سِيدِنَا وَنَبِينَا مَحَمَداً عَبِدُهُ وَرَسُولُهُ ، ﴿ وَمَايَنَظِقُ عَنِ ٱلْمُوَكَ ۚ ۚ إِنَّ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَمِّي يُوحِينُ ﴾ (٨) .

صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه ومَن اهتدى بهديه واستنَّ بسُنَّته .

فإن الفرحة تغمر القلوب المؤمنة ، والبشرى يعلو الوجوه ، حينما ترى

<sup>(</sup>۱) ألقيت يوم ۱۹/۳/۱۹ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفائحة : ٢

<sup>(</sup>٣) سورة النساء : ٨٧

<sup>(</sup>٤) سورة النساء: ١٢

<sup>(</sup>٥) سورة الرعد : ٣١

<sup>(</sup>٦) سورة الحج : ٤٠

<sup>(</sup>٧) سورة غافر : ٥١

<sup>(</sup>٨) سورة النجم : ٣ - ٤

الأمة المسلمة تتحرك فيها دوافع الأخوة الإسلامية وتستطيع النهوض بنشاطاتها الإسلامية .

يلتف بعضهم إلى بعض ، في نقطة الاتصال بمعاني الأخوة وسمات التعاون .

الأمل كبير ، والتفاؤل جميل ، حينما نرى قادة المسلمين ، تهوي قلوبهم ، وأبدانُهم إلى قبْلة المسلمين ، للتشاور في أمور دينهم ودنياهم .

إنه لفخر كبير ، أن تبذل الأمة المسلمة جهودها لجمع شمل المسلمين وتوحيد قواهم ، وإنارة الطريق أمامهم للرجوع إلى نظام إسلامهم .

وإنه لشرف عظيم للطائفة المؤمنة أن تتحمل أمانة الله ويُحرصَ على أدائها على وجهها ؟ ﴿ قُلْ هَلَذِهِ مَسِيلِي آَدْعُوۤ أَإِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي وَسُبْحَنَ على وجهها ؟ ﴿ قُلْ هَلَذِهِ مَسِيلِي آَدْعُوۤ أَإِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي وَسُبْحَنَ اللَّهُ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ (١) .

إن أول مؤتمر إسلامي عقد في مكة المكرَّمة (سنة ١٣٤٤ هـ) بدعوة من الملك عبد العزيز آل سعود مؤسس هذه المملكة وموحِّد أطرافها ، جزاه الله عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء ؛ وفسح له في قبره ونوَّرَ له فيه .

لقد أحسَّت الأمة المسلمة بواقعها ، وأدركت ما يحيط بها ، وعرفت ما يراد لها ، وأخذت الحياة تنتشر في جسمها ، نظرت إلى الواقع نظرة تأمل ، ونظرت إلى حالها نظرة أسف وتألم .

ويبقى أن يُعلم أن اليهودية بكل قواها وبكل أساليبها ، وبكل أحزابها ومنظماتها الظاهرة مثل الشيوعية ، والخفية مثل الماسونية ، وما يتشعب منها ؛ إنها تلعب في العالَم لعبتها ، وتضع المعوقات والعقبات في طريق العدل

<sup>(</sup>۱) سورة يوسف : ۱۰۸

والإصلاح ، وتبث سمومها في الشعوب ؛ وتضع أصابعها ، مع كل حركة إصلاحية لتثبيطها وفشلها .

ورغم ذلك فإن الإيمان يتوقد في القلوب المؤمنة ، والحركات الإصلاحية ستشق طريقها إن شاء الله تعالى ؛ تدعو للتضامن والتعاون ، ونشر العدل والإيمان ، ومؤتمر القمة الذي سيعقد في مكة المكرَّمة - بعد غد إن شاء الله - انتفاضة حية لقادة الشعوب المسلمة ؛ وحركة إصلاحية خيِّرة يُشكر عليها أولاد عبد العزيز ويُشكر كل زعيم مسلم ، استجاب لندائها .

فأوصى كل من يحضر ذلك المؤتمر ، بل أوصى جميع المسلمين باستحضار عظمة هذا الموقف ، يا له من موقف عظيم ، رب العالمين فوقهم يسمع ويرى ، وبيت الله أمامهم فيه البركة والهدى ، وحرم الله يضمهم تُضاعَف فيه الحسنات ، وكتاب الله بين أيديهم غضاً طرياً يقطر حيوية وروحانية يهدي للتي هي أقوم ، وإخوانهم المسلمون من حولهم ، وشعوبهم المسلمة من خلفهم .

فَرَبُّ العالَمين شاهد وراع ، وبيت الله مُذكِّر وداع ، وحرم الله مانع ورادع ، والقرآن واعظ وهادي ، وإخوانهم يناصحونهم ويشاركونهم مشاعرهم ، وشعوبهم تتطلع إلى النتائج وتتشوق إلى موارد إيمانها .

هذه الأمور تُحرِّك نور الإيمان في قلب المؤمن ، وتهز القلوب الواعية والأبدان الحساسة ، وتُوقظ الضمير الحي ، وتنير وتُشع أمام العيون نور الإيمان ، وتصرخ في الآذان بخشية الله ومراقبته خوفاً وطمعاً : ﴿ يَكَأَيُّهَا اللهِ عَلَى مَنْ اللهُ وَمَا الله عَلَى اللهُ وَمَا الله وَمَا الله وَمَا وَهُمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِنْ اللهُ وَنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ الل

﴿ يَتَأَيُّهُ النَّاسُ اتَّقُواْرَبُّكُم إِن زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيدٌ ﴿ يَوْمَ تَرَوْنَهَا

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ١

مَّذْهَلُ كُلُّمُرْضِعَكَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَيَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلِ مَّلَهَ اوَتَرَى ٱلنَّاسَ سُكَنرَىٰ وَمَاهُم بِسُكَنرَىٰ وَلَكِكَنَّ عَذَابَ اللهِ شَكِيدُ ﴾ (١) .

﴿ يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ فَوَلَا سَدِيدًا ۞ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُّ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ. فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ (٢)

إن أول واجب على المسلم: «شهادة أن لا إلَه إلا الله وأن محمداً رسول الله »، وهذه الشهادة تستلزم الحكم بما أنزل الله فتحكيم شرع الله أهم الواجبات، وكل ما بعده تابع له، ولم يبق لأحد عذر أمام الله، فقادة المسلمين من إخوانهم، ويرجَى فيهم الخير والقوة في جانب الله.

ومصالح الراعي والرعية لا تتحقق إلا بإقامة العدل من نظام الإسلام ، والأمن والاستقرار لا يستقيم إلا بإقامة حدود الله ؛ ومن أراد العزة والسيادة : ﴿ فَإِنَّ الْعِزَّةُ لِللَّهِ اللَّهِ الْعِزَةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٢) ، ﴿ وَلِلَّهِ الْعِزَةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٤) ، فليسلك سبيلهم : ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ثُوابَ الدُّنِيا فَعِندَ اللَّهِ ثُوّابُ الدُّنِيا وَالْآخِرَةُ وَاللَّهُ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

لا يليق بالمسلم أن يهجر كلام ربه ، ويأخذ بنظام أعدائه ، لا يليق بالمسلم أن يأخذ بكلام المخلوق ويترك كلام الخالق .

إن المسلمين أمانة لدى قادتهم ووُلاة الأمر منهم ، مسئولون عنهم أمام الله ، مسئولون عنهم أمام الله ، ولا أمن مسئولون عنهم أمام التاريخ ، إنه لا عز للمسلمين إلا بالإسلام ، ولا أمن إلا بتحكيم كتاب الله وسُنَّة رسوله ﷺ .

<sup>(</sup>١) سورة الحج : ١ - ٢

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب : ٧٠

<sup>(</sup>٣) سورة النساء : ١٣٩

<sup>(</sup>٤) سورة المنافقون : ٨

<sup>(</sup>٥) سورة النساء : ١٣٤

﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَنَّاهُمْ فِٱلْأَرْضِ أَفَ امُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَا تَوُا ٱلزَّكَوٰةَ وَأَمَرُواْ بِٱلْمَعْرُوفِ
وَنَهَوْا عَنِ ٱلْمُنكُرُ وَلِلَّهِ عَنقِبَهُ ٱلْأَمُورِ ﴾ (١)

فإلى الأمام يا دعاة الخير والسلام ، إلى الأمام يا زعماء المسلمين ، اللّهم ألّف بين قلوب المسلمين ، واجمع كلمتهم ووحّد صفوفهم ، واجعل مؤتمرهم مؤتمر خير ، ورشد ، وصلاح ، واجعل فيه خيراً وبركة ، وعزاً للإسلام والمسلمين .

أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم ولجميع المسلمين من كل ذنب ، فاستغفروه إنه هو الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) سورة الحج ، آية : ٤١

### فضل تحكيم الشريعة

( الخطبة الثانية )

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له ، الملك الحق المبين ، ذو القوة المتين .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله الصادق الأمين ، وقائد الغر المحجلين ، صلى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فإن العالَم ينظر إلى هذه البلاد نظرة إجلال وإكبار لأنها تُعظِّم شعائر الله ، وحستورها كلام الله ، وتحكم بما أنزل الله ، فأنعم عليها وألبسها ثوب المهابة والوقار ، وإذا قارنا بين حاضر البلاد ، وبين ماضيها عرفنا الفوارق ، فكانت على جانب مؤلم من الفوضى والسلب والنهب ، وسفك الدماء ، وقطع الطريق ، وإرهاب حجاج بيت الله الحرام ، وزوار مسجد رسول الله عليه المراق ، وزوار مسجد رسول الله عليه المراق .

فلما حُكم فيها بما أنزل الله ، وأقيمت فيها حدود الله ، وأصلح الراعي صلته بالله ؛ أصبحت كما ترون من الأمن والرخاء والتعاطف والإخاء ،

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢

ترابط بين الراعي والرعية ، يسودها التعاطف ، والتناصح ، حفظها ربها من كيد الأعداء ، وأضفى عليها نعمة الأمن والرخاء ، يسافر الرجل وحده يحمل ما شاء من الأموال ، يبيت في الصحراء وحده لا يخاف إلا الله وحده ؛ الدكاكين يُضفي عليها غطاء قماش لا يمسها أحد بسوء ، أبواب المنازل قد تترك مفتوحة طوال الليل والنهار لا يدخلها إلا أهلها ، كل ذلك بفضل الله وحده وبرعايته ، ثم بسبب تحكيم شريعته ، والعمل برسالته .

فَمَن كَانَ يُحب أَن تَكُونَ بِلاده كَذَلك ، فليحكم بمَا أَنزل الله ، وليجعل دستوره كلام الله ، وليقم حدود الله ، وليصلح ما بينه وبين الله .

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوْ إِن نَصُرُوا اللَّهَ يَصُرُكُمْ وَيُثَيِّتْ أَقَدَا مَكُوْ ﴾ (١) ، ﴿ وَلَيَنصُرُكُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ الْعَوْقُ عَزِيرٌ ﴾ (٢) ، ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَلَيْن مَا لَكُنْ مُرُوسُلْنَا وَاللَّهُ عَلَى مُعَلِّمُ الْأَشْهَادُ ﴾ (٢) .

﴿ إِنَّاللَّهُ وَمَلَيْهِ كَنَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا مَسَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيسًا ۞ (٤)

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة محمد : ٧

<sup>(</sup>۲) سورة الحج : ٤٠

<sup>(</sup>٣) سورة غافر : ٥١

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب : ٥٦

#### ٧٥ – فضل الإيمان (١)

( الخطبة الأولى )

﴿ ٱلْحَمَّدُ يَلَهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (٢) ، خلق الخلق بقدرته ، وأرسل الرسل برحمته ، وقامت السموات والأرض بعدله .

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له ، واحد في ربوبيته وألوهيته وفي أسمائه وصفاته .

وأشهد أنّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، وخيرته من خلقه وصفوته من أنبيائه ورسله .

اللَّهم صَلِّ وسَلِّم على عبدك ورسولك محمد وعلى آله وأصحابه ومَن اهتدى بهَدْيه واستن بسنَّته .

أما بعد . .

فإن الله تبارك وتعالى أنزل هذا القرآن وهو كلامه جلَّ شأنه ليكون نظاماً للبَشر ، للفرد والأسرة والجماعة والدولة ، ليس لأحد دون أحد ، ولا لجيل دون جيل ، ولا لبلد دون آخر ، ولا للعرب دون العجم : ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِنِي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمُ مَجِيعًا ﴾ (٣) ، ﴿ وَمَآأَرْسَلْنَكَ إِلَاكَ آفَةُ لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكَذِيرًا ﴾ (٤)

<sup>(</sup>١) ألقيت يوم

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف : ١٥٨

<sup>(</sup>٤) سورة سبأ : ٢٨

القرآن منهج عقيدة وسلوك ، ونظامُ معاملات ، وميزان عدالة ، يعالج النفس البَشرية بالدواء الذي أنزله خالق النفس ، وهو الخبيرُ بوساوسها ، العليمُ باتجاهاتها وميولاتها ، البصيرُ بطبائعها وطاقاتها .

القرآن يُربي النفس الإنسانية بأعلى مستويات التربية ، يريد أن تكون في القمة مِن الأخلاق والفضائل وحسن السلوك ، انزل القرآن لإقامة العدل ومنع الظلم وبث التآخي والتعاطف والتعاون بين الناس والسير بهم على طريق النجاة .

والنفس لها ميولات وعواطف واتجاهات نحو ذاتها ونحو أقاربها ونحو الضعفاء والأقوياء ونحو الفقراء والأغنياء ، ونحو الأصدقاء والأعداء ، والتجرد من هذه العواطف وتلك الميولات أمر صعب وشاق لأنه صعود من أسفل إلى أعلى ، وتعلمون ما في الصعود من مشقة وتعب ، فلا بد من وسيلة تساعد ولا بد من سلم للرقى .

والإيمان هو الوسيلة التي يرقى بها المؤمن إلى المستوى العالي الذي يريده القرآن لبنى آدم .

الإيمان هو المصعد الذي يرفع الإنسان إلى ذلك المستوى الرفيع .

الإيمان يعطي الإنسان جَنَاحين يطير بهما كالطائر ، يعلو بهما إلى طبقات العلا ، أحدهما جناح الخوف من الله ، والثاني جناح الرجاء فيما عند الله . فالذي لا يطير بهذين الجناحين يبقى داحضاً حضيض الردى ، والذي لا يخاف من الله ولا يرجو ما عند الله لا يعمل شيئاً لله ، والذي لا يعمل من أجل الله يغلبه الهوى ، والهوى يضل عن سبيل الله .

أرجوكم رجاء خاصاً أخوياً أن تجمعوا سمعكم وقلوبكم لاستماع هذه الآية من سورة النساء : أعوذ بالله من الشيطان الرجيم ، من همزه ونفخه ونفثه : ﴿ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا فَوَرَمِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلَّهِ وَلَوْعَلَىٰ أَنفُسِكُمْ

# أَوِالْوَلِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ إِن يَكُنْ غَنِيًّا أَوْفَقِيرًا فَاللَّهُ أَوْلَى بِهِمَّا فَلَا تَشَبِعُوا الْمُوَى آن تَعْدِلُواْ وَإِن تَلْوُرُ اأَوْتُعُرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ (١) .

النداء عام فليس للقضاة وحدهم ولا للولاة وحدهم ، بل لجميع المؤمنين كل فيما يخصه ، وخص المؤمنين بالنداء دون بقية الناس لأن المؤمنين هم الذين عرفوا الحق واتبعوه ، وهم الذين عندهم سلم الرقي إلى شرف الإسلام وإلى مناجاة من في السماء والاتجاه إلى الملك العلام .

سُدِيدُالْعِقَادِ ۞ ﴿ ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٓ أَلَا تَعْدِلُواْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَىٰ أَلَا تَعْدِلُواْ اللَّهُ أَوْ اللَّهَ خَدِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (٣) .

القسط المذكور في الآية هو العدل والقوامون : جمع قوام ، والقوام : صيغة مبالغة من قائم .

قال الحافظ ابن كثير: يأمر تعالى عباده المؤمنين أن يكونوا قوامين بالقسط - أي بالعدل - فلا يعدلوا عنه يميناً ولا شمالاً ، ولا تأخذهم في الله لومة لائم ، ولا يصرفهم عنه صارف ، وأن يكونوا متعاونين متساعدين متعاضدين متناصرين فيه .

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ١٣٥

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة : ٢

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة : ٨

وقال الفخر الرازي: لما تقدم ذكر النساء والنشوز والمصالحة بينهن وبين الأزواج أعقبه بالأمر بالقيام بأداء الحقوق لله تعالى وبالشهادة لإحياء حقوق الله، وبالجملة فكأنه قيل: إن اشتَغلَت بتحصيل مشتهاياتك كنت لنفسك لا لله، وإن اشتغلت بتحصيل مأمورات الله كنت لله لا لنفسك ، ولا شك أن هذا المقام أعلاها وأشرفها .

وقال القرطبي: لا خلاف بين أهل العلم في صحة إحكام هذه الآية ، وأن شهادة الولد على الوالدين ( الأب والأم ) ماضية ولا يمنع ذلك من برهما ، بل من برهما أن يشهد عليهما ويُخلصهما من الباطل وهو معنى قوله : ﴿ قُواَ أَنفُسَكُو وَأَهْلِيكُو نَارًا ﴾ (١) ، وقوله تعالى : ﴿ شُهَدَآءَلِلّهِ ﴾ (٢) ، أي أن الشهادة حق لله تُؤدّى من أجله يُثاب مؤديها لله ويُعاقب كاتمها ، ﴿ وَمَن يَحَمُنُهُ اللهُ وَيُعاقب كاتمها ، ﴿ وَمَن يَحَمُنُهُ اللهُ وَيُعاقب كاتمها ، ﴿ وَمَن يَحَمُنُهُ اللهُ وَيُعاقب كاتمها ، ﴿ وَمَن يَحَمُنُهُ اللهُ ولا المنا ولا الله ولا المنا ولا الله ولمنا ولا المنا ولا ال

العدل ميزان الله في أرضه به تُحْقَن الدماء وتُصان الأعراض وتُحفظ الحقوق . وينتشر الأمن ويَعُم الرَّخاء ، ولا يتحقق العدل إلا بإقامة الشهادة على وجهها وبالتعاون على البر والتقوى .

وكيف يشهد الإنسان على نفسه ؟ إذا أقر المرء بالحق الذي عليه ثبت الحق بالإقرار كما يثبت بالشهادة بل آكد ، فهو بإقراره شهد على نفسه .

وذكر بعض المفسرين تفسيراً آخر فقال : أن يكون المراد : وإن كانت الشهادة وبالا على من يُتُوقعُ ضرره من سلطان ظالم أو غيره .

ومثل ذلك الشهادة على البذيء الفحَّاش الطعَّان الذي لا شيمة له ولا خُلُق ولا دين ، فلا يمنع ذلك من أداء الشهادة لله .

<sup>(</sup>١) سورة التحريم : ٦ (٢) سورة النساء : ١٣٥ (٣) سورة البقرة : ٢٨٣

وهكذا يربي القرآن أمة محمد على على مقاومة الدوافع النفسية والمشاعر الفطرية والاجتماعية ، فحين يكون المشهود عليه أب أو أم أو أحد الأقرباء تتحرك الحمية والعطف ، وكذلك إذا كان المشهود عليه فقيراً أو ضعيفاً فقد تشفق عليه النفس فلا تشهد عليه بل تحب أن تشهد معه لضعفه أو فقره ، أو يكون الضعف أو الفقر مدعاة للشهادة ضده عند بعض النفوس التي فيها خصال من جاهلية ، وكذلك حين يكون المشهود عليه غنياً أو قوياً فقد تقضي الأوضاع الاجتماعية مجاملته ، أو قد يثير غناه أو تصرفاته بعض الناس ضده فيحاول أن يشهد عليه لإهانته . والقرآن يلغي هذه المشاعر وهذه التصورات ويلقيها جانباً ، لا قيمة لها أمام الحق والعدل ، ولذلك قال : ﴿ فَاللّهُ أُولَى بِهِمَا من الناس ، ثم يَهِمَا أَلَّهُ اللهُ اللهُ وَعَيْرُهَا أو أبطلها بكلام فيه مُغالطة ، أو يُعرض عنها فلا يؤديها .

فاتقوا الله أيها المؤمنون ، هناك قضايا لا تُعرف إلا بالإقرار ، مثلُ دعاوي الزوجين فيما هو داخل البيت ، ومثل القضايا التي تكون على غيبة من الشاهد ، فيجب الإقرار بالحقيقة والشهادة على النفس بالواقع .

فَمَن كتم فهو آثم قلبه ، ومَن جحد فهو كاذب ، والمؤمن لا يكون كذلك ، والاعتراف بالحق فضيلة . وهناك حقوق ودماء وأعراض لا تُحفظ إلا بالشهادة على النفس ، فكونوا عباد الله قوامين بالقسط شهداء لله ولو على أنفسكم .

اللَّهم إنَّا نسألك كلمة الحق في الغضب والرضا ، وألهمنا رشدنا ، وقنا شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا .

أقول قولي هذا وأستغفر الله العظيم لي ولكم ولجميع المسلمين ، فاستغفروه إنه هو الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ١٣٥

#### فضل العدل

( الخطبة الثانية )

﴿ آلْمُتَدُونِيَوَكِهِ النَّالَمِينَ ﴿ ﴾ (١) ، ومَن أحسن من الله حكماً لقوم يوقنون . وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صَلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فخير وصية المسلم لأخيه المسلم تقوى الله ، فإذا حصلت التقوى حصل كل خير في الدنيا والآخرة ، وهي وصية الله تبارك وتعالى لعباده : ﴿ وَلَقَدْ وَصَيَّنَا الَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئَبَ مِن مَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ النَّقُوا اللَّهُ ﴿ (٢) .

فراقبوا ربكم أيها المسلمون ، وانظروا ماذا تقولون وماذا تفعلون ، وزنوه بالقسطاس المستقيم .

حصل في عهد رسول الله ﷺ قضية وخفى أمرها وحكم فيها عالِمُ الغيب والشهادة من فوق سبع سماوات . سرُق درع لرجل من الأنصار يقال له

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ١

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: ١٣١

وهذا عبد الله بن رواحة رضي الله عنه يضرب المثل القيم في إنفاذ العدل ، لما بعثه الرسول ﷺ إلى خيبر لخرص ثمارهم وزروعهم ، فأرادوا أن يرشوه ليرفق بهم ، فقال : والله لقد جئتكم من عند أحب الخلق إلي ، ولأنتم أبغض إلي من أعدادكم من القردة والخنازير ، وما يحملني حبي إياه ويغضي لكم على أن لا أعدل فيكم . فقالوا : رضينا .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، كونوا قواًمين بالقسط شهداء لله ، وصلُّوا على البشير النذير .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) سورة النساء : ۱۰۵ – ۱۰۹

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب : ٥٦

#### ۸۵ - فضل المواهب <sup>(۱)</sup>

( الخطبة الأولى )

﴿ الْمُتَدُونِينَ الْمُعَلِينَ ۞ ﴿ (٢) ، أحمده علي عظيم عطائه وتكاثر نعمائه وتوافر آلائه .

اللَّهم لا نُحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك (٣).

وأشهد أنْ لا إِلَه إِلا الله وحده لا شريك له ، له الحَوْل والقوة ، وبيده الخير والأمر كله ، جلَّت عظمته وتقدَّست أسماؤه .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله وخاتم أنبيائه ورسله .

اللَّهم صَلِّ وسَلِّم على عبدك ورسولك سيدنا ونبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن اهتدى بهديه إلى يوم الورود على حوضه .

أما بعد . .

فأوصيكم وإياي بتقوى الله ، فاتقوا الله ما استطعتم .

أخي المسلم : إن أعمال الناس في هذه الدنيا تتفاوت بتفاوت مطالبهم ، وتختلف باختلاف طموحاتهم .

<sup>(</sup>۱) ألقيت يوم ۱/٥/٧/١

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) من دعاء النبي ﷺ في الصحيح : الصلاة ، حديث رقم ( ٢٢٢ ) من حديث عائشة رضي الله عنها .

﴿ فَمِنَ النَّكَاسِ مَن يَتُولُ رَبَّنَآءَالِنَا فِى الدُّنِيَا وَمَا لَهُ فِ الْآخِرَةِ مِنْ خَلَقٍ فَ فَا لَأَخِرَةِ مِنْ خَلَقٍ فَى الْآفِينَ وَمِنْ هُمَ مَن يَقُولُ رَبَّنَآءَالِنَا فِى الدُّنيكَا حَسَنَةً وَفِى الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَفِى الْآخِرةِ حَسَنَةً وَفِى الْآخِرةِ حَسَنَةً وَفِي الْآخِرةِ حَسَنَةً وَفِي الْآخِرةِ وَحَسَنَةً وَفِي الْآخِرةِ وَحَسَنَةً وَفِي الْآخِرةِ وَحَسَنَةً وَفِي اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهُ مَن مَن اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَن اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَا مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَا اللهُ مَن اللهُ مَا اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَا اللهُ مِن اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ مَنْ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا

ولو أن الناس استعملوا المواهب الإنسانية التي امتازوا بها على كثير من المخلوقات وفكروا في أعمالهم ، لعلموا أن تلذذ العاقل بعقله ، والعالم بعلمه ، والحكيم بحكمته ، والمجتهد لله في العمل باجتهاده ، أعظم من تلذذ الآكل بأكله ، والشارب بشربه ، والكاسب بكسبه ، والآمر بسلطته .

والدليل على ذلك أن العاقل والحكيم والعالم والعامل لله: واجدون لسائر اللذات البدنية كما يجدها المنهمك فيها ويحسون بها كما يحس بها المقبل عليها، وقد آثروا طلب الفضائل عليها، وإنما يحكم على الشيئين من عرفهما لا من عرف أحدهما.

وإذا أمعنا النظر في العمل للدنيا وجدناه محفوفاً بالمكاره والمخاوف ، خوف من نقص ما حصل ، وخوف من منافس ، أو حاسد أو حاقد . فكل أمر من أمور الدنيا ظفر به الإنسان فمآله إلى حزن ، إما بذهاب الحصيلة عن مُحصًلها ، أو بذهاب الإنسان عن حصيلته ، ولا بد من أحد هذين الأمرين عاجلاً أو آجلاً . وإنما سعى الناس في هذه الدنيا على اختلافه وتنوعه مبناه على طرد الخوف ، فطلاً ب المال يسعون لتحصيله خشية الفقر ، وخشية أن يسبقه منافس ، وطالب العلم يطلبه لطرد الجهل ، والعامل لذكر الحسن يطرد به الحقارة ، وكل طالب شيء وكل عامل لشيء خائف من ضده إلا أنهم لا يحسون بهذه المخاوف إذ الرغبة والشهوة وحب الكسب تجعلهم يتحملون كل شيء ولا يحسون بهذه المخاوف إذ الرغبة والشهوة وحب الكسب تجعلهم يتحملون كل شيء ولا يحسون بما يلاقيهم . أما العمل لله فبريء من كل عيب ، خالص من كل كدر ، لا ينافس فيه منافس ، ولا يضيق بطالبيه، ولا يتحاسد راغبوه،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٢٠٠ – ٢٠٢

فلا يخشى العامل لله همّاً يلحقه ، فإن عاقه عائق عن حصول مطلبه فهو على كسبه وثوابه غير مؤاخذ بما فاته ، وإن قُصد بأذى سُرَّ لأنه يحصل بصبره زيادةٌ فى ثوابه .

عن أبي يحيى صهيب بن سنان رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : « عجباً لأمر المؤمن ، إن أمره كله له خير وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن ، إن أصابته سرّاء شكر فكان خيراً له ، وإن أصابته ضرّاء صبر فكان خيراً له » ( رواه الإمام مسلم وأحمد والدارمي ) (١) .

فالعامل لله إن امتُحن بمكروه لم يهتم بل يُسر لأن رجاءه في عاقبته ما ينال عونٌ له على ما يطلب وزيادة في الغرض الذي ينشده ، وعاقبة أمره سرور في عاجل وآجل معاً .

أما العاجل فلَّذته بمناجاة ربه وقِلَّة همه بما يهتم به الناس فيحبه الناس ويُقدرونه ويُجلونه .

روى الإمام البخاري رحمه الله في صحيحه بسنده عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي عليه قال : « إذا أحب الله العبد نادى جبريل َ : إن الله يحب فلانا فأحبه ، فيُحبه جبريل ، فينادي جبريل في أهل السماء : إن الله يحب فلانا . فأحبوه فيُحبه أهل السماء ثم يوضع له القبول في الأرض » (٢) .

<sup>(</sup>۱) مسلم في الصحيح: الزهد، حديث رقم ( ۲۹۹۹) عن صهيب الرومي رضي الله عنه، وأحمد في المسند: ۱۷۳/۱، ۱۷۷، ۱۸۲ من حديث سعد بن أبي وقاص رضى الله عنه وإسناده قوي. راجع المجموعة الأولى من هذه الخطب: ۱/۶۲

<sup>(</sup>٢) البخاري رقم ( ٣٢٠٩) بدء الحلق ، الباب السادس : ذكر الملائكة ، وذلك من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، وفي مواضع أخرى كثيرة ، ومسلم في الصحيح ، في كتاب البر والصلة ، حديث رقم ( خاص ١٥٧ ) ، و( عام ٢٦٣٧ ) من هذا الوجه واللفظ .

وأما سرور العامل لله في آجل أمره فبرضوان الله والجنة : ﴿ قُلْ بِفَضْلِ ٱللَّهِ وَالْجَنَةِ : ﴿ قُلْ بِفَضْلِ ٱللَّهِ وَإِمْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَالْحَوْدُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَل

فليس لطرد الخوف والهم إلا سبيل واحد هو العمل الصالح والالتجاء إلى الله تعالى في جميع الأمور وفي كل الأوقات ، فينبغي للعاقل أن يحفظ كرامة نفسه فلا يَبْذُلُهَا إلا فيما هو أعلى منها وذلك في ذات الله تعالى .

فيعمل لله ومن أجل الله لا للناس ، ولا لما في أيدي الناس . ولإبليس مكائد ومصائد يصيد بها الناس ، فرُبَّ ممتنع من فعل الخير خوفاً أن يُظن به الرياء ، فترك العمل من أجل الناس أشد رياء من تحسين العمل لمرأى أحد من الناس .

الفرق بين عمل الطاعات وعمل المعاصي وبين عمل الفضائل وعمل الرذائل راحة النفس لما تعمل ، فالسعيد من أنست نفسه بالفضائل والطاعات ونفرت من الرذائل والمعاصي ، والشقي من أنست نفسه بالرذائل والمعاصي ونفرت من الفضائل والطاعات .

فمثلاً الصلاة تكون سهلةً على الخاشعين لله ، كبيرةً على المنافقين : 
﴿ وَٱسْتَعِينُواْ إِالْصَبْرِوَ الصَّلَوٰةَ وَإِنَهَا لَكِيرَةُ إِلَّا عَلَى الْمَنْفِينَ ﴾ (٢) .

وفي الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: « ليس صلاةٌ أثقلُ على المنافقين من الفجر والعشاء ، ولو يعلمون ما فيهما لأتوهما ولو حبوآ » ( رواه البخاري ) (٣) .

<sup>(</sup>١) سورة يونس : ٨ه

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٤٥

<sup>(</sup>٣) البخاري برقم ( ٦٥٧ ) الأذان ، باب رقم ( ٣٤ ) وعنوانه : فضل العشاء في الجماعة ، وهو من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، وأخرجه أيضاً بعض أصحاب السنن الأربعة ، والإمام أحمد في المسند : ٥/ ١٤٠ ، وذلك من حديث أُبيّ بن كعب رضى الله عنه بهذا اللفظ .

ولو أن الإنسان حقق النظر في دنياه لوجدها اللحظة التي هو فيها ، وهي فصل ما بين الزمانين فقط .

أما ما مضى فقد انتهى وانقضى بما فيه ونُسي . وأما ما لم يأت فمعدوم ولا يدري ما الله فاعل فيه . ، ومثلُ ذلك إذا نام المرء نسي كل سرور وكل حُزن مر به ، فلو رتب نفسه في يقظته على ذلك لسعد السعادة التامة ، فلا حزن يدوم في هذه الدنيا ولا سرور .

فالعاقل يصلح لحظته التي هو فيها لتكون شاهداً له لا عليه ، ولا يحقرن شيئا بما يرجو فيه تثقيل ميزان حسناته أن يعجله وإن قل . قال صلى الله عليه وسلم : « لا تحقرن من المعروف شيئا ولو أن تلقى أخاك بوجه طلق » (١) ، « اتقوا النار ولو بشق تمرة » (٢) . وقال عليه الصلاة والسلام : « الإيمان بضع وسبعون شعبة أعلاها قول لا إلّه إلا الله ، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق » (٣) .

فاجعل عملك - أخي المسلم - لله وإن سخطه خلقه ، وأحذر أن تطلب رضاء الناس بسخط الله فتكون ألحال عسكية : « مَن التمس رضا الناس بسخط الله سخط الله عليه وأسخط عليه الناس ، ومَن التمس رضا الله بسخط الناس رضى الله عنه وأرضى عنه الناس » (٤).

<sup>(</sup>١) مسلم في الصحيح البر والصلة حديث رقم ( عام ٢٦٢٦ ) ، باب : استحباب طلاقة الوجه ، وذلك من حديث أبي ذر رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الأدب : ١٠/٥٣٠ ( الفتح ) ، وذلك من حديث عدي ابن حاتم رضي الله عنه ، والترمذي برقم ( ١٠١٦ ) الزكاة و( خاص ٦٨ ) .

<sup>(</sup>٣) البخاري برقم ( ٩ ) ، الباب الثالث : أمور الإيمان من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، ومسلم برقم ( ٣٠ ) من هذا الوجه واللفظ .

<sup>(</sup>٤) الترمذي برقم ( ٢٤١٦ ) : الزهد ، وهو من حديث عائشة رضي الله عنها ، وفي إسناده رجل مبهم وله إسناد آخر عند ابن عساكر في تاريخه ١٥/١٥/١ ، وفي مسند الشهاب : ٢/٢٤ قاله محقق شرح السُنَّة : ٤١/١٤ ، فالسند قوي . والله أعلم .

فأول مَن يزهد في الغادر مَن غدر له ، وأول مَن يحتقر الخائن مَن خان له ، وأول مَن يحتقر الخائن مَن خان له ، وأول مَن يعقتُ شاهدَ الزور مَن شهد له .

كثير من الناس يتقلَّبون في نعم الله ولا يحسون بها .

فهناك أمور لا يعلمها إلا مَن كان فيها ، وأمور لا يعلمها إلا مَن هو خارجاً عنها .

فالألم والخوف والقلق والجوع وأمثال هذا من العوامل النفسية والأمور الخفية لا يعملها إلا من كان فيها ، أما من كان خارجاً عنها فلا يحس بها .

والصحة والغنى وفساد الرأي لا يعرفها إلا من كان خارجاً عنها . ولذلك قيل : الصحة تاج على رءوس الأصحاء لا يراه إلا المرضى (١) ، والغِنَى تاج على رءوس الأغنياء لا يراه إلا الفقراء (٢) .

والحاصل أن الحرص على الدنيا ولذَّاتها مذموم ، والحرص على الآخرة ولذَّاتها محمود .

والعمل للدنيا محفوف بالمكاره والمخاوف ، والعمل للآخرة بريء من كل نقص وعيب .

وتحقيق مطلب الدنيا ظنِّي قد يحصل وقد لا يحصل ، ومطلب الآخرة مُحَقَّق لمن طلبه : ﴿ بَلْ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا ۞ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ وَٱبْقَىٰ ﴾ (٣) ،

<sup>(</sup>١) مقالة سنية طيبة وليس بحديث مرفوع .

<sup>(</sup>٢) مقالة سنية طيبة وليس بحديث مرفوع .

<sup>(</sup>٣) سورة الأعلى : ١٦ - ١٧

﴿ وَلَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِكَ مِنَ ٱلْأُولَىٰ ﴿ ﴾ (١) ، ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَالْهُ عَشْرُ أَمْنَالِهَا ۚ وَمَن جَاءَ بِالسَّيْتَةِ فَلَا يُعْزَى إِلَّا مِثْلَهَا ﴾ (٢)

الدنيا والآخرة ضرتان إن أرضيت إحداهما أغضبت الأخرى ، فانظر أخي المسلم في أمرك ، واعدل بين دنياك وآخرتك وآثر ما يبقى على ما يفنى .

﴿ وَلَا تَنْسَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْيَأُ وَأَحْسِن كُمَّا أَحْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكُ ﴾ (٣).

اللَّهم بارك لنا في القرآن العظيم .

<sup>(</sup>١) سورة الضحى : ٤

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام ، آية : ١٦٠

<sup>(</sup>٣) سورة القصص ، آية : ٧٧

### فضل المحافظة على الإخوة في الله

( الخطبة الثانية )

﴿ الْحَدْدُونَ مِنْ الْمُعَنِّ الْمُعَنَّ النِّعِيْدِ ﴿ ﴾ (١) .

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهُم صَلِّ وسَلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وصحبه .

أما بعد . .

فإن الإسلام حريص كل الحرص على إبقاء الأخوة والمودَّة بين المسلمين ، ققد أمر بما يُثبِّت دعائمها ويُقوِّي أواصرها ، فحثَّ على التعاطف والتراحم والتعاون والبر والصلة والصدق والإحسان وأداء الحقوق وحفظ الأمانات وسد الحلَّة والعفو والصفح والتسامح وإفشاء السلام والبشاشة والكلام الحسن ، وبذل المعروف وكف الأذى وعيادة المريض وتشييع الجنازة والتلطف بالصغير وتوقير الكبير والدعاء بالخير وستر العورات وغفر الزلات (٢).

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ٢ – ٣

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى عدة أحاديث في هذا المعنى وهي صحيحة ، ومنها حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه . البخاري برقم ( ٢٤٦٥ ) : المظالم ، باب ( ٢٢ ) ، وقد وردت بعض هذه المعاني السامية ، ومسلم في الصحيح : اللباس ، حديث رقم ( خاص ۱۱٤ ) ، و( عام ٢١٢١ ) من هذا الوجه واللفظ ، ومنها حديث أبي هريرة رضي الله عنه أخرجه الشيخان البخاري برقم ( ١٢٤٠ ) : الجنائز ، ومسلم : كتاب ( السلام » ، حديث رقم ( ٤ – ٢ ) .

ونهى عن أضداد ذلك ، نهى عن كل ما يؤثر في الأخوة وما يثير الشحناء والبغضاء ويُفرِّق الشمل .

ولكن بعض الناس - وهم قليل ولله الحمد - قد تخفي عليه بعض الأمور ، فيخالف عن غفلة أو عن حُسن نية فيقع في المحذور شرعا ، وخاصة في بعض الأمور التي تخفي على قليل البضاعة من علوم الشريعة ، ومن ذلك الخطبة على الخطبة ، والبيع على البيع . لقد نهى رسول الله على الخطبة على الخطبة وعن البيع على البيع .

فعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال : « نهى رسول الله ﷺ أن يخطب الرجل على خطبة أخيه حتى يترك الخاطب قبله أو يأذن له » ( رواه الإمام مالك في الموطأ وأخرجه غيره ) (١) .

وفي رواية : « لا يخطب أحدكم على خطبة أخيه ولا يبيع على بيع أخيه إلا بإذنه » (٢) .

وفي رواية للنسائي : « حتى ينكح الأول أو يترك » <sup>(٣)</sup> .

فإذا سبق رجل إلى خطبة امرأة فلا يجوز لرجل آخر أن يخطب تلك المرأة ،

<sup>(</sup>۱) البخاري برقم ( ۱۱۲ ) : النكاح ( ٤٥ ) باب : لا يخطب على خطبة أخيه حتى ينكح أو يدع ، وذلك من حديث ابن عمر رضي الله عنهما ، ومسلم : البيوع ، حديث رقم ( خاص ٨ ) ، و( عام ١٤١٢ ) من هذا الوجه ، ومالك في موطئه : / ٥٢٣ : النكاح .

 <sup>(</sup>۲) هذا لفظ حدیث ابن عمر رضي الله عنهما أیضاً : مسلم في الصحیح : النكاح ،
 حدیث رقم ( خاص ٥٠ ) ، و( عام ١٤١٢ ) ، ولفظ عقبة بن عامر رضي الله عنه ،
 مسلم في الصحیح ، حدیث رقم ( خاص ٥٦ ) ، و( عام ١٤١٤ ) النكاح .

 <sup>(</sup>٣) هذا لفظ حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، أخرجه النسائي في الصغرى :
 ٢٣/٦ تحت عنوان : النهي أن يخطب الرجل على خطبة أخيه ، وإسناده صحيح .

حتى تُرد الخطبة أو يرجع عنها الخاطب الأول ، وإذا كانت للثاني رغبة في تلك المخطوبة فليستأذن الأول ليتحلله ، فإذا أذن فقد رجع عن خطبته ، وجاز للثاني أن يخطب .

وكذلك البيع على البيع ، فمثلاً إذا قال البائع : بعتك بمائة ريال ، وقال المشتري : اشتريت ، فلا يجوز لإنسان آخر أن يقول للبائع : أنا اشتريها بمائة وعشرة مثلاً ، ولا أقل ولا أكثر ، حتى ولو كان في مجلس العقد .

فإن ذلك يثير غضب المشتري الأول ويسبب الشقاق والشحناء ويصدّع الإخوة الإسلامية .

جاء رجل يشتكي آخر يقول : إنه خطب من فلان ابنته واستُقبل ، وأُخِذَ منه ما أُخذ ، وأثث شقته ، ثم جاءه خاطب آخر فرفض خطبتي .

فاتقوا الله أيها المسلمون ، يحرم على المسلم أن يخطب على خطبة أخيه المسلم ، فإذا كان لا يعلم بخطبة الأول فليرجع عن خطبته متى علم بها .

اتقوا الله أيها المؤمنون ، كونوا إخواناً ، حافظوا على أخوتكم وعلى أخلاقكم الإسلامية : ﴿ وَمَا ٓءَانَـٰكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُــٰذُوهُ وَمَا نَهَـٰكُمُ عَنْهُ فَأَننَهُواْ وَاتَقُواْ السَّمَا إِنَّا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ إِنَّا اللهِ اللهِ اللهُ ا

﴿إِنَّالَةُ وَمَلَتِهِ كَنَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ عَامَنُوا مَهَ أُواْعَلَتِهِ وَسَلِّمُواْ فَسَلِيمُواْ فَسَلِيمُواْ فَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ فَسَلِيمًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الحشر : ٧

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزأب : ٥٦

#### ٩٥ – فضل مخالفة الأعداء (١)

( الخطبة الأولى )

﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئْبَ وَلَمْ يَجْعَلَ لَهُ عِوْجًا ۚ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ (٢)

﴿ وَقُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَمْ رَشَّخِذُ وَلَدَا وَلَمْ يَكُن لَهُ شَرِيكُ فِ ٱلْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَهُ مَولِيُّ مِنَ الذُّلِّ وَكَيْرُهُ تَكْمِيزًا ۞

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له أرسل رسوله محمداً ﷺ بالهُدَى ودين الحق ليظهره على الدين كله وكفى بالله شهيداً .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، وصفوته من خلقه وخاتم أنبيائه ، صلَّى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان وسلَّم تسليماً كثيراً .

أما بعد . .

فإذا تأملنا قصص القرآن الكريم عن الأمم السابقة وما جرى بينهم وبين أنبيائهم ، وكيف كانت عاقبة أمرهم ، لوجدنا فيها المواعظ والعبر ، والذكرى ، والترغيب والترهيب : ﴿ لَقَدْكَاكَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِإَوْلِي ٱلْأَلْبَابُ مَاكَانَ

<sup>(</sup>۱) ألقيت يوم ١٥/٦/١٩٩٩ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف : ١

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء : ١١١

حَدِيثَا يُفْتَرَعَ وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِى بَيْنَ يَكَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَخْمَةً لِقَوْمِ بُوْمِنُونَ اللهِ وَالْمَالِ مَنْءُ وَهُدًى وَرَخْمَةً لِقَوْمِ بُوْمِنُونَ اللهِ وَ١١)

ولقد جاء القرآن الكريم يكشف أسرارهم ويفضح نواياهم ويُبيِّن خُبث طواياهم ، ومدى بغضهم للإسلام والمسلمين ، فهم دائماً عواملُ فتن وتفرقة وفساد . يكيدون للإسلام ، ويبثُّون الادعاءات الكاذبة وينشرون الشكوك والخلافات بين الناس ، لتكون لهم السيطرة على أموالها .

فالقرآن الكريم يحذِّر المسلمين من هذه الفئة ومكائدها ، ويحذِّر المسلمين من صفاتهم وأخلاقهم .

وإذا تأملنا ما قصّه القرآن المطهّر عن بني إسرائيل وجدنا العجب العُجاب ، وغرائب الصفات ، وشذوذ الطباع ، وهم كما قال القرآن المنزّلُ من الحكيم الخبير ، فيهم التدليس والتلبيس ، ونقضُ العهود ، فيهم الحقد والحسد وإخلافُ الوعود ، فيهم الكذبُ والزورُ والبهتان ، فيهم جحد المعروف وإنكار الجميل واللَّف والدوران ، فلا يَغْتر بهم إلا مسكين مغرور ، سجيتهم السعي

<sup>(</sup>۱) سورة يوسف : ۱۱۱

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة : ٨٢

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ١٢٠

بالفساد والكفر والعناد ما يخرجون من جريمة إلا إلى أخرى ، ولا يتركون معصيةً إلا إلى خطيئة .

تُوالت عليهم نعَم الله فلم يشكروها ، وأُنزِلت إليهم كتب الله فحرَّفوها ، وجاءتهم رسلهم بالبينات ﴿ فَرِيقًاكَ لَبُواْ وَفَرِيقًا يَقْتُلُونَ ﴾ (١) ، نفوسهم شريرة بطبعها وصفاتهم خبيثة بأصلها .

نقضوا عهد الله وهو خالقهم فما بالكم بمن دونه ، وقتلوا أنبياء الله وهم هداتهم فما بالكم بغيرهم ، عبدوا العجل من دون الله ، وقالوا : عزير ابن الله افتراءً على الله ، يدَّعون السلم ولا يسالمون ، ويدَّعون الإحسان ولا يحسنون ، ويطلبون الوفاء ولا يوفون ، ويطلبون العدل ولا يعدلون ، لا يأمرون بالمعروف ولا ينهون عن المنكر ﴿ لَبِثْسَ مَاكَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سووة المائدة : ٧٠

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة : ٧٩

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٥٧ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية ٢٤ من سورة المائدة .

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة : ٥٩

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة: ٧٩

يسمعون أوامر الله فلا يمتثلون حريصون على إضلال المسلمين وإخراجهم من الإيمان إلى الكفر ﴿ وَدَّكُمْ مِنْ بَعْدِإِيمَانِكُمْ كُفْ الْكِلَابِ لَوْيَرُدُّ وَنَكُمْ مِنْ بَعْدِإِيمَانِكُمْ كُفْ الْكِلَابِ لَوْيَرُدُّ وَنَكُم مِنْ بَعْدِإِيمَانِكُمْ كُفْ الرَّابِ اللهِ عَنْ أَحَدُ حَتَى يَكُونُ مِثْلُهُمُ كُفْ اللهِ عَنْ أَحَدُ حَتَى يَكُونُ مِثْلُهُم

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : ٧٨

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٧١

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٧٤ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة : ٧٥

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى الآية ١٨ من سورة المائدة .

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة : ١١١

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة : ٨٠

<sup>(</sup>٨) إشارة إلى الآية ٨٧ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٩) سورة البقرة : ٨٨

<sup>(</sup>١٠) سورة البقرة : ١٠٩

ويسلك طريقهم ويعمل بعملهم ، جاءهم عيسى بالبينّات والمعجزات فازدادوا طغياناً وكفراً ، وجاءهم موسى عليه السلام فقالوا : ﴿ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَتَىٰ زَى اللّهَ جَهْرَةُ ﴾ (١) ، ﴿ سَمَّعُونَ لِلْكَذِبِ أَكَّ لُونَ لِلسُّحْتِ ﴾ (٢) ، ﴿ سَمَّعُونَ لِلْكَذِبِ أَكَّ لُونَ لِلسَّحْتِ ﴾ (٢) ، ﴿ مَعْدُولَةً ﴿ يُسَارِعُونَ فِي ٱلْإِنْمِ وَٱلْعُدُونِ ﴾ (٣) ، ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللّهِ مَعْلُولَةً عَلَيْتَ أَيْدِ بِهِمْ وَلُعِنُوا عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ لَيْكَ اللّهُ مَعْلُولَةً عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ الله الله الله الله الله الطالمون (٥) .

هذه من أخلاق اليهود وصفاتهم فلا يواليهم إلا مسكين مخدوع ، ﴿ فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ يُسَارِعُوكَ فِيمْ يَقُولُونَ نَعْشَىۤ أَن تُصِيبَا دَآبِرَهُ فَعَسَى اللَّهُ أَن يَأْلُفَتْحِ أَوْلُونَ غَشَى أَلْدُونِ فَيُصَيِحُوا عَلَى مَآ أَسَرُوا فِي آنفُسِهِمْ نَادِمِينَ ﴿ (٦) عَلَى مَآ أَسَرُوا فِي آنفُسِهِمْ نَادِمِينَ ﴿ (٦) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) ﴿ (٤) (

فاتقُوا الله أيها المسلمون ، افتحوا أعينكم ، وافقهوا بقلوبكم واقرأوا كتاب ربكم وخذوا منه التوجيه والتنظيم ، وسيروا على منهاجه القويم .

﴿ يَتَا َيُّا اَلَذِينَ ءَامَنُوا لَانَتَخِذُوا الَّذِينَ اَتَّخَذُوا دِيتَكُرُ هُرُّوا وَلَعِبَا مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِننَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَالْكُفَارَ أَوْلِيَا ۚ وَالْكُفَارَ أَوْلِيَا ۚ وَالْكُفَارَ أَوْلِيَا ۚ وَالْكُفَارَ أَوْلِيَا ۚ وَالْكُفَارِ أَوْلِيَا ۚ وَالْكُفَارِ أَوْلِيَا ۚ وَالْكُفَارِ اللَّهِ الْمُعَالِمُ مُّوْمِنِينَ لَيْكُونَ ﴾ (٧)

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٥٥

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة : ٤٢

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة : ٦٢

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة : ٦٤

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى الآية ١٦١ من سورة النساء .

<sup>(</sup>٦) سورة المائدة : ٥٢

<sup>(</sup>٧) سورة المائدة : ٥٧

# ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَا مَنُوٓ الِن تُطِيعُواْ فَرِبِقَامِنَ ٱلَّذِينَ أُونُوا ٱلْكِئنَبَ يُرُدُّوكُم بَعْدَ إِيَمْ يَكُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ تَعْدِينَ عَلَيْهُمْ كَفِرِينَ عَلَيْهُمْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قد أمرنا نبينا محمداً ﷺ بمخالفة اليهود في كل شيء حتى في العبادات ، وحذّرنا أن نقلدهم في العادات ، ثم إن كثيراً من المسلمين اتبعوا سننهم ،حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلوه (٢) ، لم يتركوا شيئاً من عاداتهم إلا اتبعوها ، في اللّباس وفي الحفلات وفي الأثاث وفي الماكل والمشارب والأخلاق .

فاتقوا الله أيها المسلمون : ﴿ ﴿ اللهُ أَيها المسلمون : ﴿ فَيَنَا مُهَا اللهِ اللهُ أَيها اللهُ اللهَ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ ال

اللَّهم بارك لنا في القرآن العظيم ، وانفعنا بما فيه من الآيات والذكر الحكيم . اللَّهم افتح بصائرنا لمعرفة الحق واتباعه ، وقنا شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا ، ولا تُسلِّط علينا بذنوبنا من لا يخافك ولا يرحمنا ، واغفر لنا ولوالدينا ولجميع المسلمين ، إنك أنت الغفور الرحيم .

\* \*

<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران : ۱۰۰

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث صحيح أخرجه الشيخان في صحيحيهما ، وذلك من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه . البخاري : ٣٢/ ٢٢٥ في الاعتصام ، باب : قول النبي ﷺ : لتتبعن سنن من كان قبلكم ( الفتح ) ، ومسلم برقم ( ٢٦٦٩ ) في العلم .

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة : ٥١

## فضل اتباع الهدى

( الخطبة الثانية )

الحمد لله الذي له ملك السموات والأرض ، ﴿ قُلِ اللَّهُ مُرَاكِ اَلْمُلْكِ تُوْتِي اَلْمُلْكَ مُوْتِي اَلْمُلْكَ مَن تَشَاءٌ وَتُعِزَمَ نَشَاءٌ وَتُعِزَمُ مَن تَشَاءٌ بِيكِ كَ الْخَيْرُ اللَّهُ وَتُعِزَمُ مَن تَشَاءٌ وَيَعِزَلُ مَن تَشَاءٌ بِيكِ كَ الْخَيْرُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ اللَّهِ ﴾ (١)

وأشهد أنْ لا إِلَه إلا الله وحده لا شريك له . .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، صلَّى الله وسلم عليه وعلى آله وأصحابه ومَن اهتدى بهَدْيه واتبع سبيله .

أما بعد . .

الإيمان بالله والتصديق برسالة محمد ﷺ واتباع الهدى والنور الذي جاء به ، يهذب النفوس ، ويؤلّف القلوب ، ويكسبها قوة وصبراً وثباتاً ، لأن القلب المؤمن يتصل بالله ، ورب العزة والجلال هو مصدر كل قوة : ﴿ وَمَن يَعْنَصِم بِاللّهِ فَقَدْ هُدِى إِلَى صِرَطِ وَالجلال هو مصدر كل قوة : ﴿ وَمَن يَعْنَصِم بِاللّهِ فَقَدْ هُدِى إِلَى صِرَطِ مَسْنَقِيم ﴾ (٢) ، ﴿ وَمَن يَتَوكَلُ عَلَى اللّهِ فَهُوحَسَبُهُ وَمَن يَعْنَصِم اللهِ وما يصيب

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : ٢٦

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران : ۱۰۱

<sup>(</sup>٣) سورة الطلاق : ٣

المسلم من نكسة أو خذلان فبما كسبت يداه (١) ، فالصدودُ عن كتاب الله ، والحكم بغير ما أنزل الله ، واتباعُ غير سبيل المؤمنين هو الذي يورث الذل والخذلان : ﴿ وَمَاۤأَصَنَبَكُم مِن مُصِيبَكَةٍ فَهِمَا الذل والخذلان : ﴿ وَمَاۤأَصَنَبَكُم مِن مُصِيبَكَةٍ فَهِمَا

كَسَبَتْ أَيْدِيكُوْ وَيَعْفُواْ عَنكَثِيرِ ﴿ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِرِينَ فِٱلْأَرْضِ وَمَالَكُمْ مِّن دُورِبِ ٱللَّهِ مِن وَلِيَ وَلَانَصِيرِ ﴿ ﴿ ﴾ (٢)

فاتقوا الله أيها المسلمون : ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ اَصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَاتَّقَوُا اَللَّهَ لَعَلَكُمْ تُغْلِحُونَ ﴾ (٣) .

وأكثروا من الصلاة والتسليم على النبي الكريم ، فقد أمرنا الله بذلك في كتابه المبين ، فقال تعالى : ﴿ إِنَّاللَهُ وَمُلَيْكَ تَكُريُكُمُ لُونَ عَلَى النَّبِيِّ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ عَالَمَ النَّبِيِّ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ عَامَنُوا مَدَّالُونَ عَلَى النَّبِيِّ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ عَامَنُوا مَدَّالُونَ عَلَى النَّبِي اللَّهُ الللَّهُ الللللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولَ

اللَّهم صَلِّ وسلِّم وبارك وأنعم على عبدك ورسولك نبينا محمد صاحب المقام المحمود والحوض المورود ، وارض اللَّهم عن الخلفاء الراشدين أبي بكر وعمر وعثمان وعلي ، وعن بقية الصحابة أجمعين ، وزوجات نبيك أمهات المؤمنين ، وعن التابعين لهم بإحسان يا أرحم الراحمين .

اللُّهم ارض عنا معهم بمنك وإحسانك يا أكرم الأكرمين . . . .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الآية ٣٠ من سورة الشورى .

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى : ۳۰ – ۳۱

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران : ٢٠٠

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب : ٥٦

#### ٦٠ - فضل محاسبة النفس (١)

( الخطبة الأولى )

#### ﴿ اَلْحَمْدُ لِنَهِ رَبِ الْمُسَلِّمِ ﴿ ` (٢) .

أحمده ، وحمدنا من إحسانه ، وأشكره ، وشكرنا من إنعامه ، هدانا برحمته وإعانته ، فله الحمد كما هو أهله .

وأشهد أنْ لا إِلَه إِلا الله وحده لا شريك له ، أمرنا بالنظر في مستقبل أمرنا ، وبنَّن طريق نجاتنا .

وأشهد أنّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله ، المخصوص بالفضل والتكريم ، والموصوف بالخُلُق العظيم (٣) ، وبأنه بالمؤمنين رءوف رحيم (٤) .

اللَّهم صَلِّ وسَلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمداً وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان ، وعلى هديهم استقام .

أما بعد . .

فإن النفس مع صاحبها مثل الشريك في المال ، فكما أنه لا يتم مقصود الشركة من الربح إلا بالمشارطة على العمل ، ثم بمطالعة ما يعمل ، ثم بمحاسبته ومنعه من التعدي والإهمال ، فكذلك النفس ينبغي أن يشارطها الإنسان على حفظ الجوارح : السمع ، والبصر ، والبطن ، والفرّج (٤) ،

<sup>(</sup>١) ألقيت يوم ١٤١٠/٧/١٤ هـ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة : ٢

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٤ من سورة القلم .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية ١٢٨ من سورة التوبة .

واليد ، والرِجْل ، واللسان <sup>(۱)</sup> ، فهي رأس المال ، وبحفظها يحصل الربح وهو رضا الله وثوابه ، وبإهمالها يحصل الخسران وهو سخط الله وعقابه .

والإنسان له نفس واحدة ولكنها تتصف بإحدى صفات ثلاث ، وقد تنتقل من صفة إلى صفة .

والنفس في أصل تكوينها تميل إلى الشهوات وتؤثر العاجل على الآجل ، والراحة على العمل ، وهي قابلة للتوجيه ، تتأثر بالمؤثرات ويأتيها داعيان : داع الشيطان يُحرِّك فيها غرائز الشهوات ويرُغِّبها فيها ويَعدُها ويمنيها .

ويأتي إليها داع الرحمن يذكّرها بالعهد الأول (٢) ، وهو الإيمان بالله وبربوبيته ووحدانيته ، ويوقظ فيها الفطرة والإيمان ، وينظم حياتها وكيف تتمتع بشهواتها بلا ضرر عليها ، فإذا غلب عليها داع الشيطان وانجرفت خلف الشهوات بلا تنظيم وبلا مبالاة ، ونسيت عهد الله وميثاقه صارت من حزب الشيطان (٣) ﴿ أَلاَ إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَنِ مُمُ ٱلْمُنْسِرُونَ لَنَا ﴾ (٤).

وإذا غلب عليها داع الرحمن ووَفَت بالعهد والميثاق واستجابت لربها ولرسالاته ، ومالت إلى العالَم العلوي ، واتجهت إلى خالقها وترفعت عن

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الآية ٣٨ من سورة الإسراء .

وأما بالنسبة للبطن والفَرْج فقد صح عنه عليه الصلاة والسلام ما أخرجه البخاري في الصحيح برقم ( ٦٤٧٤ ) : الرقاق ، وهو من حديث سهل بن سعد الساعدي رضي الله عنه وقد عقد عليه البخاري الباب قائلاً : حفظ اللسان : « مَن يضمن لي ما بين لحييه وما بين رجليه » .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ١٧٢ من سورة الأعراف .

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى ١٩ من سورة المجادلة .

<sup>(</sup>٤) سورة المجادلة : ١٩

اتباع الشيطان صارت من حزب الرحمن (١) ﴿ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ اللَّهِ اللَّهِ مُكُمُ اللَّهُ اللّ

ولكن القرين الشرير لن يتخلى عنها (٣) فيتصيَّد منها غفلة أو ضعفاً فيوقعها في المحذور ، فإذا أنكرت فعلها وأدركت خطأها وندمت على ما حصل منها صارت على صفة بين الصفتين الأوليين (٤) .

فهذه ثلاث صفات تتصف بها النفس ورد ذكرها في القرآن الكريم باسم الأمَّارة ، والمطمئنة واللوَّامة ، وحين يصف الخالقُ تبارك وتعالى النفس البَشرية فهو الحكيم العليم ، وهو اللطيف الخبير . قال تبارك وتعالى في قصة امرأة العزيز مع يوسف عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة والسلام :

وَمَاۤ أَمْرَىُۚ نَفْسِى ۚ إِنَّ اَلنَفْسَ لأَمَّارَةُ إِالسُّوِّ إِلاَمَارَحِمَ رَبِّ إِنَّ رَبِي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ (٥) . وقال جل شانه : ﴿ يَالْيَنُهُ اَلنَّفْسُ الْمُطْمَيْنَةُ ﴿ الْرَجِعِينَ الْرَجِعِينَ ﴾ (٦) . وقال إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مِّرْضِيَّةً ﴿ فَلِي فِي عِبْدِي ۚ وَالْحَافِقُ وَالْحَلِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّ

فالنفس المطمئنة . . هي التي وَفَتْ بعهدها مع ربها ، فآمنت بربوبيته ووحدانيته وبأسمائه وصفاته وألوهيته ، وامتثلت أوامره ووقفت عند حدوده ونواهيه ، وعملت صالحاً خالصاً لله ، واتكلت على الله وأيقنت بقدر الله وإن

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الآية ٥٦ من سورة المائدة .

<sup>(</sup>٢) سورة المجادلة: ٢٢

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية ٣٦ من سورة الزخرف .

<sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية ٣٩ سورة المائدة .

<sup>(</sup>٥) سورة يوسف : ٥٣

<sup>(</sup>٦) سورة الفجر : ٢٧ - ٣٠

<sup>(</sup>٧) سورة القيامة : ١ - ٢

ما أصابها لم يكن ليخطئها وما أخطأها لم يكن ليصيبها (١) ، فسارت إلى الله بثبات ، وصبرت على الأقدار ، واطمأنت إلى شرع الله ، وسكنت إلى ذكر الله ، فإذا جاءها الأجل اشتاقت إلى لقاء الله وأنست بقربه وفرحت بلقائه فيأتيها مكك الموت في سكينة وهدوء يتلطف بها ويبشرها بحسن المآب : أخرجي إلى رضوان من الله وجنة (٢) نعيم. فتسرع إليه كالقطرة من في السقاء.

وأما النفس اللوَّامة . . فهي التي تلوم صاحبها على النقص في الواجب وتعاتبه على فعل القبيح ، وتحثه على الزيادة من الصالحات ، وتؤنبه في كل لحظة من حياته ، فهي رقيب عليه تشجعه إذا ذكر ، وتنهيه إذا غفل .

﴿ وَمَاخَرُونَ أَعْتَرَفُواْ بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُواْ عَمَلُاصَلِحًا وَءَاخَرَ سَيِتًا عَسَى ٱللَّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ تَحِيمُ لَنَا ﴾ (٣)

وأما النفس الأمَّارةُ بالسوء . . فهي التي تتحدث بالخبث وتميل إليه وإلى الشهوات المحرَّمة ، وتسيطر على صاحبها فتقوده إلى رغباتها ، وتُرديه في هاوية الهلاك وهابط الخسران : ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّنْهَا ﴿ وَقَدْ خَابَ مَن دَمَّنْهَا ﴾ (٤) .

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث عبادة بن الصامت رضي الله عنه ، أخرجه بعض أصحاب السنن والإمام أحمد في المسند : ٣١٧/٥ ، وإسناده حسن وله شاهد من حديث أبي الدرداء رضي الله عنه ، أخرجه أحمد في المسند : ٦/ ٤٤١ - ٤٤٢ وإسناده صحيح مرفوعاً : لكل شيء حقيقة ، وما بلغ بعد حقيقة الإيمان ، حتى يعلم أن ما أصابه لم يكن ليخطئه .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث البراء بن عازب رضي الله عنه ، أخرجه الإمام أحمد في المسند : ٢٨٧/٤ – ٢٨٨ ، وإسناده صحيح بسياق طويل في وصف موت المؤمن وموت الكافر المنافق .

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة : ١٠٢

<sup>(</sup>٤) سورة الشمس : ٩ - ١٠

<sup>(</sup> ۲۷ - خطب الجمع /۲ )

وعلاج النفس الأمَّارة بالسوء الالتجاء إلى الله والاستعاذة به من شرها ، فقد علَّمنا النبي ﷺ مخالفتها فيما تميل إليه من الباطل وأطرها على الحق ، ومحاسبتها في كل تصرفاتها فيما بينها وبين الله ، وفيما بينها وبين الناس (١) .

روى الإمام أحمد وابن ماجه والترمذي رحمهم الله ، عن شداد بن أوس رضي الله تعالى عنه ، عن النبي ﷺ قال : « الكيس مَن دان نفسه وعمل لما بعد الموت ، والعاجز مَن أتبع نفسه هواها وتمنى على الله » (٢) .

فالكيِّس هو العاقل الذي ينظر في أمره ويفكر في مستقبله ويسيطر على نفسه ويوجهها وجهة حسنة ويردُها عن شهواتها ورغباتها المحرَّمة ، ويتهمها ويدينها بالتقصير والإهمال ويحاسبها محاسبة الشريك في المال ، ويعرف ما لها فيطمع في ثوابه وما عليها فيتداركه بالتوبة والاستغفار .

روى الترمذي: أن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: حاسبوا أنفسكم قبل أن تُحاسبوا (٣) وتزيَّنوا للعرض الأكبر، وإنما يخف الحساب يوم القيامة على مَن حاسب نفسه في الدنيا.

## 

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى الآية ٤٠ - ١٤ من سورة النازعات ، ونحوها آيات كثيرة وأحاديث نبوية جمة .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في المسند : ١٢٤/٤ ، والترمذي ( ٢٤٥٩ ) ، وابن ماجه ( ٢٦٠٠ ) ، والبغوي في شرح السُنَّة ( ٤١١٧ ) ، والبيهقي : السنن الكبرى مع الجوهر النقي كتاب « الجنائز » : ٣٦٩/٣ وفي إسناده أبو بكر بن مريم وهو واه ٍ جداً .

 <sup>(</sup>٣) وهو من حديث شداد بن أوس رضي الله عنه ، أخرجه الترمذي في الجامع معلقاً وقال : يروي عن عمر بن الخطاب وأن معناه في قوله تعالى في الآية ٢٥٤ من سورة البقرة .

## وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقِامُ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلتَّفْسَ عَنِ ٱلْمَوَىٰ ۞ فَإِنَّ ٱلْجَنَّةَ هِى ٱلْمَأْوَىٰ۞ ﴾ (١).

وكان الأخنس بن قبيس رحمه الله يجيء بالمصباح فيضع أصبعه فيه ثم يقول: حسَّ يا حنيف، ما حملك على ما صنعت يوم كذا؟ ما حملك على ما صنعت يوم كذا؟ . . . . يحاسب نفسه (٢) .

ومحاسبة النفس تكون قبل الفعل وبعده ، فأما قبله فإذا أحس بميولها إلى شيء نظر في النتيجة والعاقبة ويختار الأصلح لدينه ودنياه بلا إثم يلحقه . قال الحسن البصري : رَحِم الله عبداً وقف عند همه فإن كان لله مضى ، وإن كان لغير الله تأخر (٣) .

وأما محاسبة النفس بعد العمل ، فثلاثة أنواع :

الأول: محاسبتها على طاعة قصَّرت فيما يجب لله فيها ، وحق الله في كل طاعة: الإخلاص ، والإتقان ، ومتابعة الرسول ﷺ ، والاعترافُ لله بنعمة التوفيق والإقرار له بِمنَّة الهداية ، واتهامُ النفسِ بالتقصير . فبذلك يتدارك ما نقص بالعمل ويتدارك ما فسد بالإصلاح .

<sup>(</sup>١) سورة النازعات : ٣٤ - ٤١

<sup>(</sup>٢) هو الإمام الحافظ الأحنف بن قيس بن معاوية بن الحصين التميمي السعدي ، أبو بحر ، قال الحافظ في التقريب : ٤٩/١ رقم الترجمة ( ٣٢٦) : مخضرم ثقة . مات سنة ٦٧ هـ ، وقيل ٧٢ هـ ، وكلامه هذا الجيد قد يوجد في حلية الأولياء للحافظ ابن نعيم الأصبهاني رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٣) هو الإمام الزاهد التقي الحسن بن أبي الحسن البصري ، واسم أبيه يسار - بالتحتانية - الأنصاري مولاهم ، قال الحافظ في التقريب رقم الترجمة ( ٢٦٣ ) : ثقة فقيه فاضل مشهور ، ويقول : حُدثنا وخُطبنا ، يعني قومه الذين حدثوا وخطبوا بالبصرة ، هو رأس الطبقة الثالثة . مات سنة ١١٠ هـ .

والثاني : محاسبة النفس على فعل محرَّم فيؤنبها ويوبخها ، فيقول : ماذا فعلتُ ، وماذا لبستُ ، ماذا أكلتُ ؟ ماذا شربت ، ماذا قلت ، ماذا نظرت ، ماذا سمعت ، ماذا أخذت ، لماذا بطشت يدي ، لماذا مشت رجلي .

يتأمل أفعاله ويزنها بميزان الشريعة ، ومن أجمل محاسبة النفس ما روي عن ابن القيم وكان عمره ستين عاماً ، فحسب أيامه واحداً وعشرين ألف وخمسمائة يوم ، فقال : يا وليتي ، أألقي ربي بواحد وعشرين ألف ذنب ؟ كيف وفي كل يوم آلاف الذنوب ؟ (١) .

ثم إن كانت المحاسبة فيما يتعلق بحق مخلوق ، فلا بد من رد المظالم إلى أهلها ، فإذا لم يعرف صاحبها صرفه في أوجه الخير ، ثم متى جاء صاحبها فإن أجاز التصرف وإلا غرمها له ، وإذا كانت في حق غير المال استسمح صاحبه إذا لم يكن ضرر ، وإلا دعا له حتى يغلب على ظنه أنه أهدى له من الحسنات ما يُغطي تلك السيئات : ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيوَمِ ٱلْقِينَ مَقَ الْحَسنات ما يُغطي تلك السيئات : ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيوَمِ ٱلْقِينَ مَقَ الْحَسنات ما يُغطي تلك السيئات : ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيوَمِ ٱلْقِينَ مَقَ الْحَسَاتِ مَنْ فَرَدُلُ ٱلنِّنَا بِهَ الْحَلَى مِنْ الْمَالِينَ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

النوع الثالث من محاسبة النفس بعد العمل: محاسبتها على فعل مباح ، فقد يُثاب المرء على فعل المباح وقد يعاقب ، فإذا قصد به التقوى على طاعة الله ، وذكر اسم الله في الابتداء ، وحمد الله في الانتهاء ، وشكر الله على النعماء كان له ثواباً ، وإذا تقوى بالمباح على معصية الله أو أراد المباهاة والمفاخرة والتعاظم والخيلاء ، أو بلغ حد الإسراف كان عليه وبالا وعقاباً .

<sup>(</sup>١) لم أقف عليه.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء: ٤٧

فاتقوا أيها المسلمون : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَاْمَنُوا ٱنَّقُوا ٱللَّهَ وَلَتَنَظُرُ نَفَسُّ مَّاقَدَّ مَتَ لِغَدِّ ﴾ (١) ، فمن الناس مَن غفل عن نفسه وأعطاها زمامها فظفرت به وقادته إلى شهواتها وأبعدته عن صراط ربه فأهلكته ، ومنهم من عرف نفسه وأخذ بزمامها وقهرها فانقادت له وصارت تحت إرادته فنجى ونجاها (٢).

فانتبه لنفسك أيها المسلم وخذ بناصيتها واجعلها تحت إرادتك تابعة لك منقادة لشرع ربها ، واحذر إهمالها فتكون عبداً لها متبعاً لهواها ، واستعن بالله وتوكل عليه ، واسأله التوفيق والثبات : ﴿ وَمَاتَشَاءَ وَنَ إِلَّا آَن يَشَاءَ اللَّهُ اللَّهُ وَتُوكَلُ عَلَيْهُ مُ وَاسْأَلُهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ ﴾ (٣) .

اللَّهم ألهمنا رشدنا ، وقنا شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا ، واغفر لنا جدنا وهزلنا وإهمالنا وتقصيرنا ، إنك أنت الغفور الرحيم .

(١) سورة الحشر : ١٨

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية ١ – ٢١ من سورة الليل ، آية .

<sup>(</sup>٣) سورة الإنسان : ٣٠

#### أعدل الناس من أنصف من نفسه

( الخطبة الثانية )

﴿ اِلْحَمْدُ يَنْهِ رَبِ الْعَلَمِينَ ﴾ (١) .

وأشهد أنْ لا إلَه إلا الله وحده لا شريك له .

وأشهد أنَّ سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله .

اللَّهم صَلِّ وسَلِّم على عبدك ورسولك نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومَن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد . .

فاتقوا الله أيها المؤمنون ، واعلموا أن أعدل الناس من أنصف من نفسه ، وأجور الناس من رأى جوره عدلا ، وأكيس الناس من أخذ أهبة الأمر قبل نزوله ، وأحمق الناس من باع دينه بدنيا غيره ، وأسعد الناس من ختم له بالحسنى في عاقبة أمره ، وأبخل الناس من لم يُصل على النبي ولله إذا ذكر (٢) ، ثم اعلموا رحمني الله وإياكم أن الله تعالى أمرنا بأمر بدأ فيه بنفسه ، فقال تعالى : ﴿ إِنَّاللَة وَمَلَتِ كَنَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النبِي أَلَا اللهِ يَكُاللهِ وَاللهِ وَاللهِ عَلَى النبِي اللهِ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى أَلَيْنِ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَال

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة : ١

 <sup>(</sup>۲) إشارة إلى حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، الترمذي في جامعه برقم ( ٣٥٣٩ ) ،
 وابن حبان في الصحيح كما في الموارد برقم ( ٢٣٨٧ ) وإسناده حسن .

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب : ٥٦

#### قائمة المراجع

- ١ القرآن الكريم .
- ٢ جامع البيان في تفسير القرآن : للإمام أبي جعفر محمد بن جرير الطبري
   دار المعرفة بيروت .
- ٣ الجامع لأحكام القرآن: للإمام الشيخ أبى عبد الله محمد بن أحمد القرطبي دار إحياء التراث.
- ٤ أضواء البيان : للعلامة سماحة الشيخ محمد الأمين بن محمد المختار
   الجكى الشنقيطى مطبعة المدنى .
- ٥ أحكام القرآن : للإمام الشيخ عماد الدين بن محمد الطبرى مطبعة
   حسان القاهرة .
- ٦ تفسير القرآن العظيم : للإمام الحافظ الشيخ عماد الدين أبى الفداء
   إسماعيل بن كثير دار الكتب المصرية .
  - ٧ زاد المسير : لابن الجوزي طبعة المكتب الإسلامي .
  - ٨ فتح القدير : للإمام الشوكاني مطبعة مصطفى الحلبي القاهرة .
- 9 تفسير القاسمى : للشيخ محمد جمال الدين القاسمى دار الفكر بيروت .
- ١٠ تفسير التحرير والتنوير : للإمام الشيخ محمد الطاهر عاشور الدار التونسية للنشر .
- ۱۱ الكشاف عن حقائق التنزيل : للإمام محمود بن عمر الزمخشرى مطبعة مصطفى محمد .

- ۱۲ صحیح البخاری : للإمام أبی عبد الله محمد بن إسماعیل بن بردزبه البخاری مطبعة مصطفی الحلبی مصر .
- ۱۳ فتح البارى : للشيخ أحمد بن على بن حجر العسقلانى المطبعة السلفية مصر .
- ١٤ عمدة القارى: للإمام بدر الدين أبى محمد محمود بن أحمد العينى مطبعة مصطفى الحلبى مصر.
- ١٥ شرح السُّنَّة : للإمام الحافظ أبى محمد الحسين بن مسعود البغوى المكتب الإسلامي .
- 17 جامع الأصول: للإمام أبى السعادات مبارك بن محمد الأثير الجزرى مطبعة السُّنَّة المحمدية.
- ۱۷ مشكاة المصابيح: للشيخ ولى الدين محمد بن عبد الله الخطيب العمرى المكتب الإسلامي دمشق.
- ۱۸ الترغیب والترهیب : للإمام زکی الدین عبد العظیم المنذری إحیاء التراث بیروت .
- ١٩ جامع العلوم: لزين الدين أبى الفرج عبد الرحمن الحنبلى البغداى مؤسسة الكتب الثقافية بيروت.
- · ٢ رياض الصالحين : للإمام الشيخ زكريا بن يحيى النووى دار العهد الجديد .
- ٢١ السنن الكبرى: للإمام أبي بكر أحمد بن الحسين البيهقى مطبعة مجلس دائرة المعارف الهند.
  - ٢٢ سنن أبي داود: للإمام سليمان بن الأشعث طبعة دار الحديث.

- ٢٣ شرح مختصر سنن أبى داود : لابن قيم الجوزية مطبعة السُّنَّة المحمدية.
- ٢٤ بذل المجهود : للشيخ خليل أحمد الهارنفوري دار الكتب العلمية .
- ٢٥ مسند الإمام أحمد : للإمام أحمد بن محمد بن حنبل دار صادر بيروت .
- ٢٦ الفتح الرباني : للشيخ أحمد عبد الرحمن البنا ( الساعاتي ) دار الحديث القاهرة .
  - ٢٧ المنتقى : لسليمان بن خلف بن وارث مطبعة السعادة القاهرة .
- ٢٨ الموطأ : للإمام مالك بن أنس ، تحقيق : فاروق سعد دار الآفاق
   الجديدة بيروت .
- ٢٩ التمهيد : للإمام الحافظ أبى عمر يوسف بن عبد الله القرطبي مطبعة فضالة المغرب .
- ۳۰ صحیح الإمام مسلم: للإمام أبى الحسین مسلم بن الحجاج القشیری النیسابوری دار إحیاء التراث العربی .
  - ٣١ شرح النووى : للإمام النووى المطبعة المصرية .
- ٣٢ المغنى : للإمام أبى محمد عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة المقدسى دار المناخ .
- ٣٣ زاد المعاد : للإمام شمس الدين أبى عبد الله محمد بن أبى بكر الذرعى ، ابن القيم دار المعاد بيروت .
- 78 1 إعلام الموقعين : للإمام محمد بن أبى بكر المعروف بابن القيم مطبعة السعادة .

- ٣٥ الإنصاف : للشيخ علاء الدين بن الحسن على بن سليمان المردارى مطبعة السُّنَة المحمدية غزة .
  - ٣٦ تصحيح الفروع : لعليّ بن سليمان المقدسي مطبعة المنار مصر .
- ٣٧ كشاف القناع عن متن الإقناع : للشيخ منصور بن يونس بن إدريس البهوتي مطبعة الحكومة مكة .
- ۳۸ فتاوی الشیخ ابن تیمیة جمع : عبد الرحمن بن محمد بن قاسم العاصمی النجدی الحنبلی مطابع الریاض .
- ٣٩ فتاوى الشيخ محمد بن إبراهيم جمع : محمد بن عبد الرحمن بن
   قاسم مطبعة الحكومة مكة .
  - ٤٠ الرسائل والمسائل : علماء نجد مطبعة المنار القاهرة .
- ٤١ البحر الراثق شرح كنز الرقائق : لزين الدين بن نجيم الحنفى دار المعرفة بيروت .
- ٤٢ شرح فتح القدير: للإمام كمال الدين محمد عبد الواحد السيراسى مطبعة مصطفى الحلبي مصر.
- ٤٣ البناية في شرح الهداية : لأبي محمد محمود بن أحمد العيني دار الفكر .
- ٤٤ بدائع الصنائع : للفقيه إمام الدين أبى بكر بن مسعود الكاسانى الحنفى
   مطبعة الإمام القاهرة .
  - ٥٥ المدونة الكبرى : للإمام مالك بن أنس دار صادر بيروت .
- ٤٦ روض الطالب : للإمام أبى يحيى زكريا الأنصارى الشافعى المكتبة
   الإسلامية .
- ٤٧ شرح منح الجليل: للشيخ محمد عليش مؤسسة عبد الحفيظ البساط.

- ٤٨ الخرشي : على مختصر سيدي الخليل دار صادر بيروت .
- ٤٩ حاشية الدسوقى : للشيخ شمس الدين محمد عرفة الدسوقى دار إحياء الكتب .
- ٥٠ روضة الطالبين : للإمام أبى زكريا يحيى بن شرف النووى المكتب الإسلامى .
- ٥١ المبدع في شرح المقنع : لإبراهيم بن محمد بن عبد الله بن مفلح المكتب الإسلامي .

\* \* \*



## محتويات الكتاب

| الصفحة |                                                             |
|--------|-------------------------------------------------------------|
| 0      | كلمة تعريفية موجزة - للشيخ عبد القادر بن حبيب الله          |
| 11     | موجز عن حياة المؤلف                                         |
| 10     | مقدمة المؤلف للجزء الثاني من خطب الجمع والأعياد             |
| •      | الباب الأول: التفسير                                        |
|        | ( ٤٠٢ – ١٧ )                                                |
|        | ١ - ألقيت في ٧/ ٢/ ١٣٩٩ هـ :                                |
| ١٩     | الخطبة الأولى : من فوائد سورة الفاتحة                       |
| 70     | الخطبة الثانية : لسان المؤمن دائماً رطباً من ذكر الله       |
|        | ۲ – ألقيت في ۲/ ۰/۲۷ هـ :                                   |
| ۲۸     | الخطبة الأولى : من أول سورة البقرة                          |
| ٣٣     | الخطبة الثانية : الناس يوم القيامة ثلاثة أقسام              |
|        | ۳ – ألقيت في ۲۸/ ۱۲۰/۱۰ هـ :                                |
|        | الخطبة الأولىي : تفسير الآية (١٤٤) من سورة البقرة : ﴿ قد    |
| 40     | نرى تقلب وجهُّك في السماء ﴾                                 |
|        | الخطبة الثانية : تفسير الآية (٩٧) من سورة آل عمران : ﴿ ولله |
| 49     | على الناس حج البيت ﴾                                        |
|        | ٤ – ألقيت في ٢٤/٠٠/٥/ هـ :                                  |
|        | الخطبة الأولى : تفسير الآية (١٦٤) من سورة البقرة : ﴿ إِن    |
| 27     | فى خلق السموات والأرض ﴾                                     |

| الصفحة     |                                                                |
|------------|----------------------------------------------------------------|
| ٤٧         | الخطبة الثانية : القوة النفسية توجه العقل                      |
|            | ٥ - ألقيت في                                                   |
|            | الخطبة الأولى : تفسير الآية (١٨٣) من سورة البقرة : ﴿ يَا       |
| ٤٩         | أيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام ﴾                            |
| ٥٥         | الخطبة الثانية : تتمة تفسير آية الصيام : النية شرط في الصيام . |
|            | ٦ - ألقيت في ٢٦/ ١٤٠٨ هـ :                                     |
|            | الخطبة الأولى : تفسير الآية (١٨٨) من سورة البقرة : ﴿ وَلَا     |
| ٥٨         | تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل ﴾٠٠٠٠٠٠٠٠٠                        |
|            | الخطبة الثانية : تتمة تفسير الآية (١٨٨) من سورة البقرة :       |
| 77         | « يسروا ولا تعسروا »                                           |
|            | ٧ - ألقيت في ١٤٠١/١٦ هـ :                                      |
|            | الخطبة الأولى : تفسير الآية (١٩٦) من سورة البقرة :             |
| ٦٨         | ﴿ وأتموا الحج والعمرة لله ﴾                                    |
| ٧٣         | الخطبة الثانية : تفسير الآية (١٩٧) من سورة البقرة في الحج      |
|            | ۸ – ألقيت في ۲۱/۳/۳/۱ هـ :                                     |
|            | الخطبة الأولى : تفسير الآية (٢٢٢) من سورة البقرة :             |
| <b>V</b> 0 | ﴿ ويسئلونك عن المحيض ، قل هو أذى ﴾                             |
|            | الخطبة الثانية : تفسير الإنفاق في سورة البقرة : القرض          |
| ۸۳         | الحسن                                                          |
|            | ۹ – ألقيت في ۲۱/۳/۲۱ هـ :                                      |
|            | الخطبة الأولى : تفسير الآية (٥٥) من سورة البقرة : ( آية        |
| ٨٦         | الكوسى)                                                        |

| الصفحة |                                                                                                |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 94     | الخطبة الثانية : اختيار المدرس الصالح                                                          |
|        | ١٠ - ألقيت في                                                                                  |
|        | الخطبة الأولى : تفسير الآية (٢٨٢) من سورة البقرة :                                             |
| 9 8    | ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايِنَتُم بَدِينَ إِلَى أَجِلُ مُسْمَى فَاكْتَبُوهُ ﴾ |
| 1.1    | الخطبة الثانية : إصلاح المعاملات                                                               |
|        | ۱۱ - ألقيت في ۱۳/٤/٥٠٤ هـ :                                                                    |
|        | الخطبة الأولى : تفسير الآية (٧) من سورة النساء ( آية                                           |
| ١٠٤    | المواريث )                                                                                     |
| ١١.    | الخطبة الثانية : أسباب الميراث                                                                 |
|        | ۱۲ - ألقيت في ١١/١٢/١١ هـ :                                                                    |
|        | الخطبة الأولى : تفسير الآية (١١–١٢) من سورة النساء ( في                                        |
| ۱۱۲    | الفرائض )                                                                                      |
|        | الخطبة الثانية : تفسير الآية (١٧) من سورة النساء ( ترابط                                       |
| ۱۱۸    | المسلمين بالعدل وإعطاء الحقوق )                                                                |
|        | ۱۳ - ألقيت في ٧/١١/٧ هـ :                                                                      |
|        | الخطبة الأولى : تفسير الآية (٣٦) من سورة النساء :                                              |
| ١٢٠    | ﴿واعبدوا الله ولا تشركوا بِهِ شيئاً ، وبالوالدين إحساناً ﴾                                     |
| 771    | الخطبة الثانية : المساجد بيوت الله                                                             |
|        | ۱۶ – ألقيت في ۱۵/۷/۱۵ هـ :                                                                     |
|        | الخطبة الأولى : تفسير الآية (٩٢) من سورة النساء : ﴿ وما                                        |
| ۱۲۸    | كان لمؤمن أن يقتل مؤمناً إلا خطأ ﴾                                                             |

| لصفحة |                                                                                       |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٣٦   | الخطبة الثانية : إفشاء السلام                                                         |
|       | ١٥ - ألقيت في :                                                                       |
|       | الخطبة الأولى : تفسير الآيات (١٠٥ - ١١٢) من سورة                                      |
| 144   | لنساء : ﴿ إِنَا أَنْزَلْنَا إِلَيْكُ الْكَتَابِ بِالْحَقِّ لْتَحْكُم بِينَ النَّاسُ ﴾ |
|       | الخطبة الثانية : من تفسير الآية (١١٤) من سورة النساء :                                |
| 188   | الحث على الإصلاح                                                                      |
|       | ۱۶ - ألقيت في ۱۶۰۲/۲/۱۵ هـ :                                                          |
|       | الخطبة الأولى : تفسير الآية (١١٤) من سورة النساء :                                    |
| 184   | ﴿ لَا خَيْرُ فَى كَثْيُرُ مِنْ نَجُواهُمْ إِلَّا مِنْ أَمْرُ بَصَدَقَةً ﴾             |
| 101   | الخطبة الثانية : « كل سُلامي في ابن ادم عليه صدقة »                                   |
|       | ۱۷ – ألقيت في ۱۸/۱/۱۰ هـ :                                                            |
|       | الخطبة الأولى : تفسير الآية (١٣٥) من سورة النساء :                                    |
| 104   | ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قُوامِينَ بِالقَسْطُ ﴾ ٢٠٠٠٠٠٠٠               |
| 104   | الخطبة الثانية : سرقة الدرع                                                           |
|       | ۱۸ – ألقيت في ۲۰ / ۱۱/۱۱ هـ :                                                         |
|       | الخطبة الأولى : تفسير الآية (٣) من سورة المائدة : ﴿ اليوم                             |
| ١٦.   | أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ﴾ ٢٠٠٠٠٠٠٠٠                                        |
|       | الخطبة الثانية : من تفسير قوله تعالى : ﴿ ورضيت لكم                                    |
| 170   | الإسلام ديناً ﴾: شكر الله على نعمة الإسلام                                            |

## الصفحة

|       | ۱۹ – ألقيت في ۲۳/ ۲/ ۱٤٠٠ هـ :                           |
|-------|----------------------------------------------------------|
|       | الخطبة الأولى : تفسير الآية (٣٨) من سورة المائدة :       |
| 177   | ﴿والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما ﴾                      |
| ۱۷۳   | الخطبة الثانية : النجاة من الفتن                         |
|       | ۲۰ – القیت فی ۱۶۱۰/۱۱ هـ :                               |
|       | الخطبة الأولى : تفسير الآية (١١٨) من سورة التوبة : ساعة  |
| 140   | العسرة والثلاثة الذين خُلِّفوا                           |
| 141   | الخطبة الثانية : خير الأمور عوازمها                      |
|       | ۲۱ - القیت فی ۱۳۹٤/۲/۱۶ هـ :                             |
|       | الخطبة الأولى : تفسير الآيات (٧٧ – ٨٣) من سورة هود :     |
| 140   | اللواط فاحشة كبرى ، وجريمة شنعاء                         |
| 197   | الخطبة الثانية : تحديد النسل                             |
|       | ۲۲ – ألقيت في ۲۱/٦/۱۱ هـ :                               |
|       | الخطبة الأولى : تفسير الآية (٩٠) من سورة النحل : ﴿ إِن   |
| 198   | الله يأمر بالعدل والإحسان ﴾                              |
| 7 · 7 | الخطبة الثانية : الأمر بالمعروف                          |
|       | ۲۳ - القيت في                                            |
|       | الخطبة الأولى : تفسير الآية (٩) من سورة الإسراء : ﴿ إِنْ |
| ۲ . ٥ | هذا القرآن يهدي للتي هي أقوم ﴾                           |
| : .11 |                                                          |

| 717    | الخطبة الثانية : من معنى الآية (٩) من سورة سراء : إقامة    |
|--------|------------------------------------------------------------|
|        | الحدود من الهداية                                          |
|        | ۲۶ - القیت فی ۱۵۰۰/۵/۱۸ هـ :                               |
| * *1   | الخطبة الأولى : تفسير الآية (٢٣) من سورة الإسراء :         |
| 774    | ﴿وبالوالدين إحساناً ﴾                                      |
|        | الخطبة الثانية : راحة النفس لا ينالها إلا المؤمن التقى     |
|        | ۲۵ – القیت فی ۲۸/ ۱۵/ ۱۵ هـ :                              |
| 777    | الخطبة الأولى : تفسير الآيات (١ – ٧) من سورة المؤمنون :    |
|        | من صفات المؤمنين                                           |
| 777    | الخطبة الثانية : من تفسير الآية (٨ – ٩) من سورة المؤمنون : |
|        | حفظ الأمانات ومراعاة العهود                                |
|        | ۲۲ - ألقيت في ۱۳۹۳/٦/۲۷ هـ :                               |
| 377    | الخطبة الأولى : تفسير الآية (١ - ٢) من سورة النور :        |
| 749    | عقوبة الزاني عقوبة الزاني                                  |
| i      | الخطبة الثانية: أسباب العفة                                |
|        | ۲۷ – القیت فی ۲/۷/۷ هـ :                                   |
| 787    | الخطبة الأولى : تفسير الآية (٣١) من سورة النور : في        |
| 70.    | مسألة السفور والحجاب                                       |
| •••    | الخطبة الثانية : جهاد الشبهات                              |
|        | ۲۸ – القیت فی ۱۳۹۰/۱۰/۱۰ هـ :                              |
| 708    | الخطبة الأولى : تفسير الآية (٦٧) من سورة الزمر : ﴿ وما     |
| 507    | قدروا الله حق قدره ﴾                                       |
| الصفحة | (3 6 44.55.2                                               |

| 77.    |                                                           |
|--------|-----------------------------------------------------------|
|        | الخطبة الثانية : ما دُوِّن في كتب البدع دسائس من أعداء    |
|        | الإسلام                                                   |
| 777    | ۲۹ – ألقيت في ۲۰/٦/۲۳ هـ :                                |
| ***    | الخطبة الأولى : تفسير الآية (٧٢) من سورة الأحزاب :        |
|        | جميع الحقوق والعقود والعهود أمانات                        |
|        | الخطبة الثانية : انتهاز الفرص                             |
| 779    | ۳۰ – ألقيت في ۲۹/۲/۲۹ هـ :                                |
| 777    | الخطبة الأولى : تفسير الآية (١١) من سورة الحجرات :        |
|        | التحذير من السخرية واللمز والتنابز                        |
|        | الخطبة الثانية : خطر الوشاية                              |
| 779    | ٣١ - ألقيت في ٢٨/ ١٠/ ١٤٠٩ هـ :                           |
|        | الخطبة الأولى : تفسير الآية (٥٨) من سورة الذاريات : ﴿ إِن |
| 7.4.7  | الله هو الرزاق ذو القوة المتين ﴾                          |
|        | الخطبة الثالثة : الرد على من زعم أن للأولياء تصرفاً بعد   |
|        | الممات                                                    |
| PAY    | ۳۲ – القیت فی ۱۲/۷/۱٦ هـ :                                |
| 790    | الخطبة الأولى : تفسير الآية (٢٠) من سورة الحديد :         |
|        | ﴿اعلموا أنما الحياة الدنيا لعب ولهو ﴾                     |
| Y 9 V  | الخطبة الثانية : المؤمن في الدنيا كالمسافر                |
| الصفحة | ۳۳ – القيت في                                             |
|        | الخطية الأمل : تفسير الآية (٢٥) من سيد الجريب المدار      |

|        | الخطبة الثانية : يجب على المسلمين الرجوع إلى كتاب الله                 |
|--------|------------------------------------------------------------------------|
| 4.8.   | ٣٤ - ألقيت في ٢٥/٧/٢٥ هـ :                                             |
| 711    | الخطبة الأولى : تفسير الآية (١) من سورة المجادلة : حكم                 |
|        | الظهار                                                                 |
|        | الخطبة الثانية : حضانة الطفل قبل السبع لأمه ثم أمها                    |
| 414    | ٣٥ - ألقيت في                                                          |
| 414    | الخطبة الأولى : تفسير الآية (٢١) من سورة الحشر : عظمة                  |
|        | القرآن وعلو شأنه                                                       |
|        | الخطبة الثانية : الأمر بالمعروف أساس التناصح                           |
| 441    | ٣٦ - ألقيت في ١٤٠٠ /٨/١٤ هـ :                                          |
| 440    | الخطبة الأولى : تفسير الآية (١٤) من سورة التغابن : ﴿ إِن               |
|        | من أزواجكم وأولادكم عدواً لكم ﴾                                        |
|        | الخطبة الثانية : قد يكون الزوج عدواً لزوجه                             |
| ۳۲۷    | ٣٧ - ألقيت في ٦/ ١٤٠٨/٤ هـ :                                           |
| 440    | الخطبة الأولى : تفسير الآية (٨) من سورة التحريم :                      |
|        | ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللهِ تُوبَةُ نَصُوحاً ﴾ |
| ***    | الخطبة الثانية : قصة زوج وزوجة                                         |
| 488    | ٣٨ - القيت في ٢٩/ ١٤٠٠ هـ :                                            |
| الصفحة | الخطبة الأولى : تفسير سورة الانفطار                                    |
|        | الخطبة الثانية : اليقين جُنَّة                                         |

| 757                 |                                                     |
|---------------------|-----------------------------------------------------|
| 401                 | ٣٩ - القيت في ١٤/٣/٩/١٩ هـ :                        |
|                     | الخطبة الأولى : تفسير سورة القدر                    |
| 408                 | الخطبة الثانية : تفضيل ليلة القدر بالعمل            |
| 404                 | ٤٠ - القيت في ١١/٥/١١ هـ :                          |
|                     | الخطبة الأولى : تفسير سورة العصر                    |
| 471                 | الخطبة الثانية : تكملة سورة العصر                   |
| 470                 | ٤١ - ألقيت في ٢٩/ ١/ ١٣٩٩ هـ :                      |
|                     | الخطبة الأولى : تفسير سورة الهمزة                   |
| <b>*</b> 7 <b>Y</b> | الخطبة الثانية : عامة عذاب القبر من الغيبة والنميمة |
| <b>TVT</b> .        | ٤٢ - ألقيت في ٢٠/٥/٢٢ هـ :                          |
|                     | الخطبة الأولى : تفسير سورة الكوثر                   |
| 440                 | الخطبة الثانية : الإنسان له رسالة                   |
| ۳۸۷                 | ٤٣ - القيت في ١٤٠٩/٩/١٦ هـ :                        |
|                     | الخطبة الأولى : تفسير سورة النصر                    |
| 441                 | الخطبة الثانية : تحطيم الأوثان                      |
| ٤                   | ٤٤ - القيت في ١٤١٠/٥/١٣ هـ :                        |
| الصفحة              | الخطبة الأولى : تفسير سورتى المعوذتين               |
|                     | الخطبة الثانية : تعريف السحر                        |

|        | الباب الثاني: الفضائل                                   |
|--------|---------------------------------------------------------|
| ٤٠٥    | ( 04                                                    |
|        | ٤٥ – ألقيت في ١٤٠٢/١٠/١٧ هـ :                           |
| ٤١.    | الخطبة الأولى : من فضائل القرآن ( القرآن حياة )         |
|        | الخطبة الثانية : من فضائل الذكر ( كل عمل صالح من        |
| 213    | الذكر)الذكر                                             |
|        | ٤٦ – ألقيت في ١٤١٠/٨/١٩ هـ :                            |
| ٤٢٠    | الخطبة الأولى : من فضائل القرآن ( القرآن شفاء )         |
|        | الخطبة الثانية : من فضائل الإنسان تنظيم غذائه ( مراتب   |
| 277    | الغذاء)                                                 |
| 270    | ٤٧ – ألقيت في ٥/٣/ ١٣٩٩ هـ :                            |
|        | الخطبة الأولى : من فضائل القرآن ( القرآن يعالج النفوس ) |
| 473    | الخطبة الثانية : مكافحة جريمة الزنا                     |
|        | ٤٨ - ألقيت في ٦/ ١٣٩٩ الله عـ :                         |
| 277    | الخطبة الأولى : من فضائ القرآن ( القرآن يأمر بالصدق ) . |
|        | الخطبة الثانية : الصدق من فضل هذه الرامة ( الرسول ﷺ     |
|        | يحذر من الرجال )                                        |
| 277    | ٤٩ – ألقيت في ١٤٠٥/٥/١٨ هـ :                            |
| الصفحة | الخطبة الأولى : من فضائل القرآن ( القرآن يحذر من        |
| 733    | المعاصي)                                                |

| <b>£</b> ££ | الخطبة الثانية : الله يغار على حرماته                       |
|-------------|-------------------------------------------------------------|
| 229         | ٥٠ - القيت في                                               |
|             | الخطبة الأولى : من فضائل القرآن ( القرآن ينظم حياة البَشر ) |
|             | الخطبة الثانية : « إنما الأعمال بالنيات »                   |
| ٤٥١         | ٥١ - ألقيت في                                               |
| <b>£</b> 07 | الخطبة الأولى: من فضائل القرآن ( القرآن يحث على العمل)العمل |
|             | الخطبة الثانية : من فضائل الإسلام ( الإسلام يؤيد العلم      |
| ٤٥٩         | الحديث - رائد الفضاء)                                       |
| १२०         | ٥٢ - ألقيت في ٢١/٣/٣/٢١ هـ :                                |
|             | الخطبة الأولى : من فضائل القرآن ( فضل تلاوة القرآن )        |
| 277         | الخطبة الثانية : فضل تعلم القرآن                            |
| {Vo         | ٥٣ - ألقيت في                                               |
|             | الخطبة الأولى : فضل التمسك بالكتاب والسُّنَّة               |
| ٤٧٧         | الخطبة الثانية : النظام الإسلامي مرتبط بعضه ببعض            |
| 1.43        | ٥٤ - القيت في                                               |
|             | الخطبة الأولى : فضل التضامن                                 |
| ٤٨٤         | الخطبة الثانية : واجب الأسرة في البيت                       |
| الصفحة      | ٥٥ – القيت في                                               |
| 183         | الخطبة الأولى : فضل العقل                                   |

| 898   | الخطبة الثانية : فضل محاسبة النفس                 |
|-------|---------------------------------------------------|
| १११   | ۵۰ - القیت فی ۹/۳/۱ هـ :                          |
|       | الخطبة الأولى : فضل اجتماع المسلمين ( مؤتمر مكة ) |
| 0 - 1 | الخطبة الثانية : فضل تحكيم الشريعة                |
| ٥٠٦   | ٥٧ – القيت في                                     |
|       | الخطبة الأولى : فضل الإيمان                       |
| ٥٠٨   | الخطبة الثانية : فضل العدل                        |
| 010   | ۸۵ – القیت فی ۱/۰۷/۵ هـ :                         |
|       | الخطبة الأولى : فضل المواهب                       |
| ٥١٨   | الخطبة الثانية : فضل المحافظة على الإخوة في الله  |
| 370   | ٥٥ - القيت في ١٣٩٩/٦/١٥ هـ :                      |
| `     | الخطبة الأولى : فضل مخالفة الأعداء                |
| ٥٢٦   | الخطبة الثانية: فضل اتباع الهدى                   |
| 340   | . ٦ - القيت في ١٤١٠/٧/١٤ هـ :                     |
| ٥٣٥   | الخطبة الأولى : فضل محاسبة النفس .٠٠٠٠٠٠٠٠        |
| 130   | الخطبة الثانية: أعدل الناس من أنصف من نفسه        |
|       | قائمة المراجع                                     |
|       | محتويات الكتاب                                    |