

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

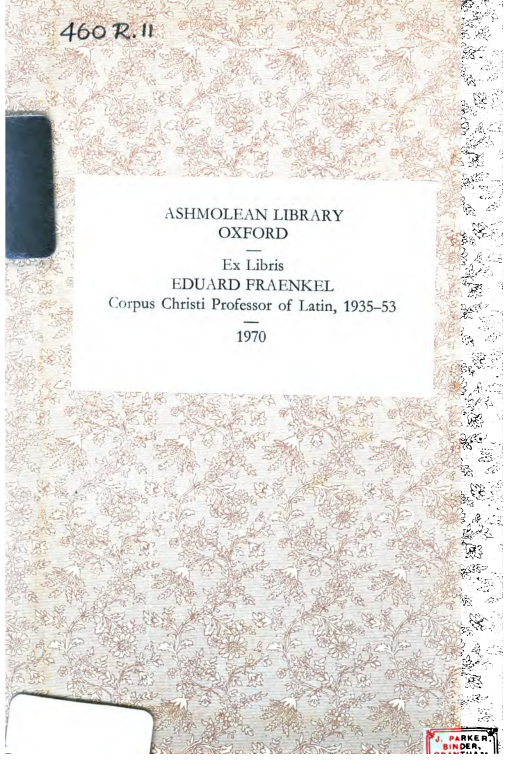
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







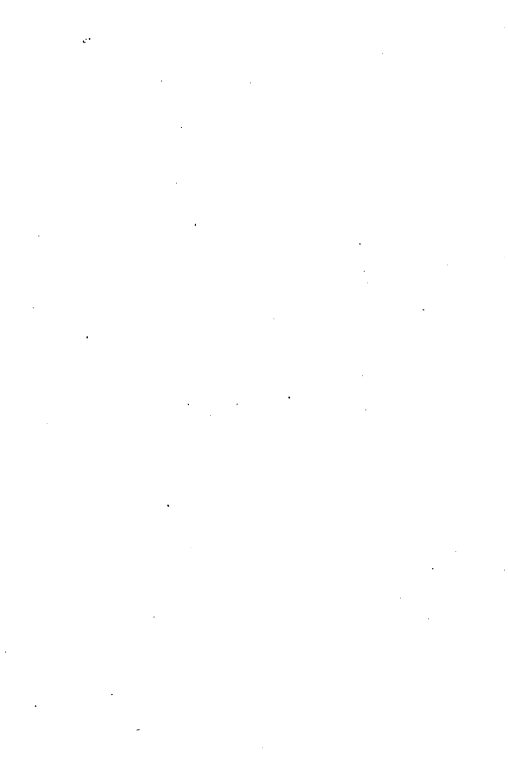
2 WS 7%

.

.

.

Eduard Frankel



## Weltgeschichte.

Dritter Theil.

I.

i

# Weltgeschichte.

Don

### Teopold bon Kanke.

Dritte Auflage.

Dritter Cheil.

Das altrömische Kaiserthum. Mit kritischen Erörterungen zur alten Geschichte.

Erfte Abtheilung.



Leipzig, Verlag von Duncker & Humblot. 1883.

Das Ueberfegungsrecht ift borbehalten.



# Das

altrömische Kaiserthum.

47,6

## Inhaltsverzeichniß.

|                                                                   |    |     |     |              |    | <b>Seite</b> |
|-------------------------------------------------------------------|----|-----|-----|--------------|----|--------------|
| Singang                                                           |    |     |     |              |    | 1            |
| Arstes Capitel.<br>Invasion der Römer in Germanien                |    |     | •   |              |    | 7            |
| Bweites Gapitel.                                                  |    |     |     |              |    |              |
| Raiser Tiberius                                                   |    | •   |     |              |    | 42           |
| Prittes Capitel.<br>Die Claubier-Cäsaren Cajus, Claudius, Nero    | •  |     |     |              |    | 85           |
| Fierles Gapitel.<br>Literarische Strömungen der Zeit              |    |     |     |              | •  | 128          |
| Fünftes Gapitel.                                                  |    |     |     |              |    |              |
| Ursprung des Christenthums                                        |    |     |     |              | •  | 151          |
| Sechstes Capitel.<br>Momente der fortschreitenden Welteroberung   |    |     |     |              |    | 195          |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                             | •  | •   | •   | •            | •  | 100          |
| Siebenkes Capikel.<br>Umwälzungen des Principats in den Jahren 68 | un | b 6 | 9 u | . <b>2</b> 1 | e. |              |
| (821 und 822 d. St.)                                              |    | •   | •   |              |    | 213          |
| Plas Kaiserthum der Flavier und ihr Sturz                         |    |     |     |              |    | 243          |
| Neuntes Capitel.                                                  |    |     |     |              |    |              |
| Das Imperium des Marcus Ulpius Trajanus                           | }  |     |     |              |    | 262          |

| Behntes Capitel.                                                                                                                          | Seite |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Beiten des äußeren Friedens und inneren Gebeihens<br>Ausbildung des römischen Rechts S. 307. — Anfänge der<br>chriftlichen Kirche S. 317. | 284   |
| Alftes Capitel.                                                                                                                           |       |
| Uebergang des Imperiums von dem Hause Warc Aurels auf das Haus des Septimius Severus                                                      | 338   |
| Zwölftes Gapitel.                                                                                                                         |       |
| Erste Einwirkung des Orients auf Rom und ihre Zurud-<br>weisung                                                                           | 375   |
| Dreizehntes Capitel.                                                                                                                      |       |
| Imperatorischer Bürgerkrieg in der Mitte des dritten Jahr-<br>hunderts                                                                    | 401   |
| <b>,</b>                                                                                                                                  |       |
| <b>Fierzehnfes Capitel.</b><br>Restauration und Reform unter Aurelian, Brobus, Diocletian                                                 | 445   |
| Fünfzehntes Gapitel.                                                                                                                      |       |
| Constantin der Große                                                                                                                      | 502   |
|                                                                                                                                           |       |

Das menschliche Geschlecht hatte, insoweit es an der geschichtlichen Entwickelung theilnahm, gleichsam einen Mittelpunkt gefunden. Die Gemeinwesen ber älteren Welt, die sich politischer und religiöser Unabhängigkeit erfreuten und darüber mit einander zerfielen, waren alle unter die Herrschaft des mächtigsten von ihnen, der römischen Republik, gerathen. In dieser selbst war dann eine einbeitliche Macht zur böchften Autorität gelangt: das Principat war gebildet worden. Das Eigenthümliche der neuen Gewalt lag darin, daß sie Rom beherrschte; an Rom aber knüpfte sich die Herrschaft über die Welt. Das Principat konnte sich nicht von den republikanischen Formen losreißen; Senat und Bolk blieben immer mit gewissen Rechten bekleidet; in ihrem Namen wurde die Autorität in den Provinzen ausgeübt. Als eine reine oder auch ursprünglich zu diesem Aweck errichtete Civilaewalt jedoch war das Principat nicht emporgekommen; es beruhte auf den Waffen; der Princeps war zugleich der Imperator aller Legionen, sodaß die Provinzen von noch nicht völlig gesichertem Besitz seiner unmittelbaren Verwaltung anvertraut waren, während auch die übrigen zu den für die Erhaltung der Militärmacht erforderlichen Aufwendungen berbeigezogen wurden. Auf dem Uebergewicht der Militärmacht beruhte aber wieder der Gehorsam, welchen das b. Rante, Beltgeicichte. III. 1. 3. Aufl.

Brincipat in Rom fand. In die Unterordnung unter den Princeps mußte die Hauptstadt sich fügen, weil sonst ihre Stellung gefährbet worden wäre; hätte Rom, wie ein Autor des Jahrhunderts fagt, den Gehorsam verweigert, so würde es seiner Weltherrschaft verluftig gegangen sein. So war diese Gewalt entstanden; sie war nicht ein Resultat des Nachdenkens, sondern der Begebenheiten. Das Principat in ber Stadt, das Imperium über die benachbarte Welt fallen in der Idee zusammen. Die Provinzen waren einer Uebermacht erlegen, die, auf eine centrale geographische Position begründet und durch eine lange Reihe ununterbrochener Siege befestigt, ihnen keine Hoffnung übrig ließ, sich derselben jemals entschlagen zu können. Die einzige Möglichkeit dazu hätte in einer inneren Entzweiung der römischen Ge-Aber die letten Ereignisse walten in sich selbst gelegen. hatten gezeigt, daß ein daraus entsprungener Krieg, weit entfernt, die Unabhängigkeit der einzelnen Landschaften zu befördern, vielmehr dazu diente, sie in noch strengerer Unterwürfigkeit gefesselt zu halten. Das Bestehen einer einheitlichen Autorität zugleich über Rom und über die demselben unterworfenen Bölker war eine Nothwendigkeit geworden. Man sah darin ein Geschick, welches über die Menschen erhaben ist; mit der Verehrung der Roma, welche die Hauptstadt symbolisirte, vereinigte sich die Verehrung des Augustus. der in dieser selbst die oberfte Autorität in den Händen Beiden zugleich wurden in den Provinzen Tempel und Altäre errichtet.

Denn noch lebte Alles in diesen Borstellungen über das Berhältniß von Gottheit und Menschen.

Die einheitliche Gewalt, die nun zu Stande kam, war,

wie bemerkt, weder eine Abart des orientalischen Despotismus, noch auch eine naturwüchsige Monardie. Sie war bas eigenste Broduct der Austände, die auf den Eroberungen beruhten, und durch Kriegsentscheidungen hervorgerufen. Das Kaiserthum trug seinen Namen von Julius Casar, der die Grundlage geschaffen, aber in dem Augenblide, als er weitergreifen wollte oder doch zu wollen schien, den Untergang über sich bereingezogen hatte. Eine vollkommen definirte Staatsgewalt war es noch nicht geworden; aus der Art und Weise, wie es entstand, ging doch auch wieder eine thatsächliche Beschränkung bervor. Denn wenn die Formen der Republik gewahrt wurden, so hatte das die Folge, daß auch der republikanische Geift sich erhielt und fortwährend Und nicht zu absoluter Unterwürfigkeit waren die bezwungenen Bölker gebracht worden. Sie batten Souveränität verloren, die sie einst besaßen, aber andere Bestandtheile ihres nationalen Lebens bewahrt; eine gewisse innere Autonomie war den griechischen Städten, die den Drient bedeckten, immer geblieben. Die Anbetung der einbeimischen Götter wurde nicht etwa von der römischen Religion verdrängt; die Römer selbst widmeten ihnen an Ort und Stelle ihre Berehrung. Diesen alten Unabhängigkeiten gegenüber bildete das Raiserthum keine eigentliche Monarchie: es war eine Art von Hegemonie 1), deren Machtbefugniß hinreichte, um jedes Widerstreben zu unterdrücken, und welche die Idee der Besammtheit repräsentirte.

Eine solche Autorität aber war nicht allein für die damaligen Zustände unentbehrlich; ich fürchte nicht, die Grenze

<sup>1)</sup> So neunt Josephus, Antt. Jud. XIX, 4, 3 das Principat.

der Historie zu überschreiten, wenn ich ausspreche: sie war die Bedingung für die Fortentwickelung der Welt. Kaiserthum hatte eine universalhistorische Aufgabe von weiteftem Umfang. Diese bestand in der Vereinigung der ursprünglich von einander sehr verschiedenen Nationalitäten, wie sie sich um das Mittelmeer ber entwickelt hatten, zu einer homogenen Gesammtheit. Gin langes, stetiges Ineinandergreifen der friedlichen Interessen dieser Bölkerschaften geborte dazu, wenn die icon begonnene Verschmelzung derselben vollendet und der gräco-römische Geift, der die Oberhand bereits gewonnen hatte, im Occident zu voller Herrschaft gelangen sollte. Das aber bedingte wieder die Bildung einer consistenten Culturwelt, beren Bestehen für das menschliche Geschlecht von unendlicher Bedeutung gewesen ist. mußte ftark genug sein, um den entgegengesetten Weltkräften Widerstand zu leisten und zugleich im Innern noch weiteren Entwickelungen Raum zu geben. Wie die Republik und das Raiserthum selbst durch die Waffen gegründet worden, so mußten sie durch die Waffen behauptet werden. Auf den ersten Blick leuchtet ein, daß hieraus für das innere Gebeiben die größten Schwierigkeiten erwuchsen.

Eine unaufhörliche Wechselwirkung zwischen den äußeren Kriegen und der Autorität der Imperatoren in den inneren Angelegenheiten lag in der Natur der Sache. Wo aber ließen sich die Männer finden, die im Besitz der Gewalt, des unbedingten Gehorsams im Kriegslager gewohnt, doch die Mäßigung zu beobachten gewußt hätten, welche das Wesen der menschlichen Gesellschaft erfordert, oder solche, welche, geeignet für die Geschäfte des Friedens, auch die Wassen zu führen im Stande gewesen wären? Erschütterungen und

rb.

rums

r

durchgreifende Krisen konnten nicht ausbleiben. Richt allein aber auf die Vertheidigung der unterworfenen Gebiete wollte man sich beschränken: die Imperatoren meinten, von Eroberung zu Eroberung fortschreitend, ben ganzen Erdfreis, wie fie ihn sich dachten, zu umfassen und alle Bölker dem römischen Scepter zu unterwerfen. So falsch ihre Vorstellung von dem Erdfreis auch immer war, so übte doch ihr Vorbaben einen unermeßlichen Einfluß auf die allgemeinen Angelegenheiten aus. Indem sich ein neuer weiterer Horizont eröffnete, so erhoben sich zugleich Gegensätze von allgemeiner. noch über das, was man sah und erlebte, weit hinausreichender Bedeutung. Unmöglich konnte es das Riel der universalhistorischen Bewegung sein, daß alle Bölker in den Heiligthümern der Stadt Roma und des Auguftus anbeten follten, woraus eine geistige und religiöse Knechtschaft hätte entstehen muffen. Die Religion des menschlichen Geschlechtes konnte nicht an eine Autorität geknüpft werden, die in Mitte von Ereignissen entsprungen war, welche die Unterwerfung Nationalitäten herbeigeführt hatten. ber anderen Die Menscheit mußte vielmehr aufathmen von diesem Awang. Da geschah es nun, daß die Römer bei einer von dem Mittelvunkt ihrer Herrschaft nicht weit entfernten Nation einen Widerstand fanden, der ihnen Grenzen anwies, vielleicht zum Nuten der unter Rom vereinigten Provinzen, die um so mehr in den Fall kamen, durch ihr inneres Zusammenwirken sich zur centralen Culturwelt für immer auszubilden, gewiß aber zur Rettung der noch unbezwungenen Bölkerelemente, junächst bes europäischen Nordens. In und mit dem Widerstand zeitigte die Nation, die ihn leistete, eine innere Kraft, durch welche ihr noch ein ganz anderes Schicksal

vorherbestimmt wurde, als das, eine römische Provinz zu seine. Und zugleich entsprang in dem Innern des Reiches eine Religion, welche das Menschengeschlecht als ein zusammengehöriges Ganzes begriff und demselben eine unmittelbare Beziehung zu der Gottheit und den göttlichen Dingen vindicirte, — die nicht mehr in den Kreis localer Anschauung gebannt war.

Der Fortgang der Welteroberung und der Widerstand. auf den sie stieß, die Entwickelung der Alleinherrschaft inmitten der inneren Schwierigkeiten und mannigfach widerstrebenden Elemente, endlich der Gegensatz der particularen Religionen, welche das Reich beberrschten, und der Idee der allgemeinen Religion, die innerhalb deffelben emportam, bilden den Inhalt, ich sage nicht der folgenden Erzählung, die doch nur unvollkommen sein kann, sondern des in der welthistorischen Bewegung sich kundgebenden und vollziehenden Lebens. Denn darin könnte man den idealen Kern der Geschichte des menschlichen Geschlechtes überhaupt seben, daß in den Kämpfen, die sich in den gegenseitigen Interessen der Staaten und Bölfer vollziehen, doch immer höhere Botenzen emporkommen, die das Allgemeine demgemäß umgestalten und ihm wieder einen anderen Charakter verleihen. haben wir das nicht näher zu erörtern, sondern nur von den Bölkerkämpfen und den Lebenselementen, die dabei zur Erscheinung kommen, zu bandeln. Zuerst von dem Fortschritt der Welteroberung und dem Widerstand der Germanen. wie er benn auch allem Anderen der Zeit nach voranging. mag hier die Rede fein.

### Erftes Capitel.

Invafion ber Romer in Germanien.

Glorreich und prächtig ist die Schilderung, die Augustus in dem Monumentum Ancyranum 1) von dem Erfolge seiner Rriegsthaten entwirft. Cafar hatte den Römern das atlantische Meer eröffnet; Augustus rühmt, daß er die Küsten des atlantischen Meeres in ihrer ganzen Ausdehnung beherrscht und in Rube erhalten babe — von Gades bis an die Elbe. Der erste Blick zeigt, welch ein Fortschritt bes nach der Weltherrschaft trachtenden Ehrgeizes der Römer darin liegt, daß sie die westliche See beberrschten. Aus Britannien waren Einladungen an Augustus ergangen, die von Cäsar daselbst begonnenen Unternehmungen wieder zu erneuern. Der Niederlage des Crassus zum Trot batte er auch den entfernten Orient nicht aus den Augen verloren. Indien, rühmt er, seien Gesandte nach Rom gekommen; von den Parthern ihm die Spolien des Craffus ausgeliefert worden; von Aegypten seine Macht nach Aethiopien und Arabien vorgedrungen 2).

In der Mitte zwischen diesen entfernten Marken vollzog sich die Bewegung des römischen Reiches über das westliche Europa.

<sup>1)</sup> Corpus inscript. lat. III, 2, p. 773 ss.

<sup>2)</sup> Tab. V. und VI.

Augustus gedenkt der Ueberwältigung der Alpenvölker: und was könnte historisch wichtiger sein, als daß er die schneebedeckte Scheidewand vollends durchbrach, welche den Continent von der avenninischen Halbinsel schied? Was Hannibal und einige germanisch-celtische Bölker von der entgegengesetten Seite ber versucht hatten, um Rom zu fturzen, das vollführten die Römer von ihrer Seite, um die Welt zu unterwerfen. Noch behaupteten die Salasser, die Nachbarn der Tauriner, eine unabhängige Stellung. Um den Durchgang durch ihre Alpenpässe, für den sie sich wohl einmal einen Tribut haben zahlen lassen, zu sichern und ihren Gewaltthätigkeiten überhaupt ein Ziel zu seten, mar die Colonie Eporedia angelegt worden 1). Diese aber wurde von ihnen überfallen und vernichtet. Hierauf hat sie Terentius Barro Murena 2) von verschiedenen Seiten ber angegriffen und vollkommen überwältigt: ihre friegstüchtige Mannschaft wurde in die Sklaverei verkauft: Augustus schickte dreitausend Römer in ihr Gebiet, die dann Augusta Braetoria daselbst anlegten 3). Die Südabhänge der rhätischen Alpen vereinigte Augustus mit Italien. Nur das Innere des Gebirgslandes blieb noch unzugänglich. Im Jahre 15 vor unserer Aera (739 d. St.) drangen die beiden Stiefsöhne des Augustus in das Gebirge ein: der eine von Italien längs der Etsch in die Tridentiner

<sup>1) 654</sup> d. St., 100 v. u. A. (Bellejus I, 15, 5).

<sup>2)</sup> Er stammte aus dem Geschiecht der Licinier und ist derselbe, an den Horaz die zehnte Ode des zweiten Buches gerichtet hat. Wenige Jahre später (22 v. u. A.) wurde er der Theilnahme an einer Berschwörung gegen Augustus beschuldigt und hingerichtet.

<sup>3)</sup> Im Jahre 25 vor imserer Acra. — Ich halte mich an die einzig verständliche Erzählung bei Strado IV c. 6. 7, p. 205. 206 Cas., der mit den Worten schließt (c. 7 sin.): νῦν εἰρήνην ἄγει πᾶσα ἡ πλησιό-χωρος μέγρι τῶν ἄχρων ἰπερβολῶν τοῦ ὄρους.

Alpen; es ist der jüngere, Drusus 1); er ging über den Brenner und rückte in das untere Innthal vor. Die Straße, die er eröffnete, ist dieselbe, die seitdem immer im Gebrauch geblieben ist. Indessen gelangte der andere, Tiberius Nero, von Gallien her an den Bodensee, besiegte die Vindelicier, die sich ihm an der Insel Reichenau entgegenstellten 2), und drang ebenfalls in die Alpen ein. So viel Thäler, so viel unabhängige Stämme — die vereinten Kömer suchten sie jetzt hier auf und bezwangen sie, nicht ohne auf die tapserste Gegenwehr zu stoßen. Um nicht immer ausst neue mit ihnen kämpsen zu müssen, wurden Viele von ihnen nach anderen Wohnsigen weggeführt. Bald sehen wir an der Nordseite der Alpen Augusta Vindelicorum gegründet.

In den norischen Alpen sind wir den Kömern schon in dem Kampse mit den Eimbern begegnet. Seitdem waren diese Gebirge hauptsächlich durch Augustus und Agrippa den illyrisch-celtischen Stämmen entrissen worden. In dem oberen Pannonien eroberte Augustus Segestica, die Hauptstadt der Skordisker, welches dann der Mittelpunkt aller weiteren militärischen Unternehmungen gegen Pannonien wurde. Die ursprünglich celtischen Bevölkerungen nahmen römische Sprache und Sitte nicht viel weniger leicht an, als die gallischen 3).

Wollte man das Verdienst des cäsarischen Hauses um das römische Reich im allgemeinen bezeichnen, so würde es darin zu setzen sein, daß es die celtischen Bewegungen, die bisher die Grenzlande der Cultur durch unaushörliche An-

<sup>1)</sup> Nero Claudius Drufus.

<sup>2)</sup> Am 1. August des Jahres, nach Horaz varm. IV, 14, 34. (Acron 3. d. St.; Fischer, Römische Zeittafeln p. 408).

<sup>3)</sup> Bellejus II, c. 110.

griffe in Athem gehalten hatten, allenthalben überwältigte. Alles greift ineinander: die Eroberung Galliens durch Cäfar, die Organisation dieser großen Gebiete durch Augustus, die Bezwingung der celtischen Völkerstämme, denen einst Alexander der Große begegnet war, die Besitznahme der Alpenpässe. Ueberall wurden die Celten romanisirt.

Da stießen nun aber die Römer nochmals mit den Germanen zusammen, deren Sonderung von den Celten in diesen Zeiten zwar nicht geschehen, aber zuerst historisch erkennbar ist.

In der Spoche der Oberherrschaft der Celten über Mitteleuropa haben sich auch Germanen nicht selten ihren Kriegszügen angeschlossen. Das hörte aber auf, seitdem die Römer den celtischen Völkern siegreich entgegentraten. Eine Zeitlang war es zweiselhaft, ob die Römer oder die Germanen das Uebergewicht erlangen würden; unwiderruslich war es jett an die Römer übergegangen, denen nun die Germanen in ihrer Besonderheit gegenüberstanden.

Die Kämpse der Kömer mit den Germanen, die dann erfolgten, knüpsen unmittelbar an die Unternehmungen Cäsars an. Nach wie vor war den Kömern das meiste daran gelegen, den Einwirkungen der Germanen auf Gallien ein Ende zu machen. Mit der Neberwältigung gallischer Renitenten beschäftigt, hielt es der Gehülse des Augustus, Vipsanius Agrippa, für nothwendig, noch einmal über den Rhein zu gehen; er war der zweite der römischen Feldherren, der Germanien betrat. Wenn er es rathsam fand, diejenigen den Kömern besreundeten Ubier, welche noch auf dem rechten Rheinuser wohnten, auf das diessseitige Gebiet zu verpflanzen 1),

<sup>1) 716</sup> ber Stadt, 38 v. n. A. (Fischer, Römische Zeittaseln S. 351).

so veranlaßte er dadurch wieder, daß die Sueven, deren Feinde von jeher, um so mächtiger wurden, so daß sie den Rhein überschritten; sie mußten mehr als einmal zurud. gewiesen werden. Aber der kleine Krieg dauerte immer fort. Nach einigen Jahren regte sich die alte Feindseligkeit der Sigambern und der von ihnen aufgenommenen Stämme der Usipeter und Tenchterer aufs neue: sie schlugen einige Römer, beren sie habhaft wurden, ans Kreuz 1), gleich als wäre es ihnen noch darum zu thun gewesen, die erlittene Unbill an ben Römern zu rächen. Sie gingen bann über ben Rhein, überfielen die römische Reiterei, der sie einen hinterhalt gelegt hatten, und drangen bis zu dem eigentlichen Lager der Römer, welches Lollius befehligte, vor; sie erfochten auch hier wider Erwarten den Sieg 2). Unter diesem Eindrucke einer fortdauernden Kriegsgefahr von Seiten der Germanen, die mit den unbotmäßigen Galliern im Berftandniß maren, haben die Römer den Gedanken gefaßt, die Nation, die fich ihnen bei ihrem Vorhaben der Welteroberung in den Weg stellte, mit Gewalt zu bezwingen und ihrem Imperium einzuverleiben 3).

Das linke Rheinuser ward durch eine Anzahl von Fortisicationen an den bedrohten Stellen vor jedem unerwarteten Angriff gesichert; dann wurden, wahrscheinlich unter Benutzung des Bettes der Psel, Canalbauten ausgesührt, die eine sichere Communication mit der Nordsee eröffneten. Das wohlgelegene Borkum eroberte Drusus durch Belagerung 4)

<sup>1)</sup> Dio LIV, 20.

<sup>2) 738</sup> ber Stadt, 16 v. u. A.

<sup>3)</sup> Rach Florus (II, 30—IV, 12, 21) hatte Augustus die bestimmte Absicht gesaßt, Germanien zur Brovinz zu machen: sciedat patrem suum C. Caesarem dis transvectum ponte Rhenum quaesisse bellum; in illius honorem concupierat sacere provinciam.

<sup>4)</sup> Strabo VII, 1, § 3, p. 291.

und schickte sich nun an, die Küsten des nördlichen Germaniens auf die eine oder die andere Weise zu unterwersen. Er suhr mit seiner Flotte die Mündung der Ems herein und warf den Widerstand der Bructerer, die zwischen Lippe und Ems saßen, durch die Ueberlegenheit seiner Fahrzeuge mit Hülse der Friesen nieder. Zur See haben die Kömer an den Küsten der Chaucen 1) durch die ihnen unerwartet eintretende Ebbe eine schwere Gesahr bestanden und sind nur durch den Beistand der Friesen aus derselben gerettet worden. Sine sehr bestimmt auftretende Ueberlieserung meldet 2), Drusus habe an der Weser und Elbe militärische Stationen errichtet. Augustus versichert, die römische Schiffsahrt sei noch weiter vorgedrungen, in Regionen, die noch Niemand vor ihm besahren habe 3).

Man nimmt das ideale Ziel der Welteroberung wahr, welches aus einem ungeheuren geographischen Jrrthum entsprang. Man meinte, nach Osten weiter schiffend in das caspische Meer gelangen zu können, das einen Busen des indi-

<sup>1)</sup> Dio Cassus sagt (LIV, 32):  $\xi_S$   $\tau \dot{\eta} \nu$   $Xaux(\delta \alpha \delta \iota \dot{\alpha} \ \tau \dot{\eta} \varsigma \ \lambda \iota \mu \nu \eta \varsigma \ \xi \mu \beta \alpha \lambda \dot{\omega} \nu$ . Plinius, H. nat. XVI, 2, 5, 2 erwähnt zwei Seen supra Chaucis.

<sup>2)</sup> Florus II, 30 = IV, 12, 26: in tutelam provinciae praesidia atque custodias ubique disposuit per Mosam flumen, per Albim, per Visurgim, in Rheni quidem ripa quinquaginta amplius castella direxit.

<sup>3)</sup> Die Ergänzung Codanum sinum nach ben Borten usque ad im Mon. Ancyr. Tab. V, 2. 15, nach welcher sich die Schiffschrt die zu der Ossie umd den dänischen Insen ausgebehnt haben würde, hat vieles Bahrscheinliche, ist doch aber nur Conjectur. Plinius sagt (H. nat. II, 67, 167): Septentrionalis oceanus majore ex parte navigatus est auspiciis divi Augusti Germaniam classe circumvecta ad Cimbrorum promontorium; und an einer anderen Stelle (IV, 13, 27, 96) heißt es bei ihm: Mons Sevo immanem ad Cimbrorum usque promontorium efficit sinum, qui Codanus vocatur resertus insulis, quarum clarissima est Scandinavia incompertae magnitudinis.

schen Weltmeeres bilbe, welches die Erde umkreise<sup>1</sup>). Mit diesem auf ein Unerreichbares gerichteten Ehrgeiz, welcher die Phantasie erfüllte, trat nun ein anderer in Berbindung, der durch die dringendsten militärischen Erwägungen hervorgerusen wurde. Man wollte nicht allein die Küsten beherrschen, sondern das innere Germanien erobern.

Drusus richtete seine Wassen zunächst gegen die Sigambern, die im Einverständniß mit den Bewohnern des linken Meinusers wieder einen Uebergang über den Fluß versucht hatten. Es kam ihm zu Statten, daß zwischen den Sigambern und ihren Nachbarn ein innerer Krieg ausgebrochen war. Die Sigambern lagen gegen die Chatten zu Felde, als Drusus abermals in ihr Gebiet einbrach. Er durchzog es in Abwesenheit der streitbaren Mannschaft und gelangte bis an die Weser.

Ich glaube nicht zu irren, wenn ich dasin eine Combination des Angriffes auf das innere Germanien mit dem maritimen Unternehmen erkenne. Beide zielten dahin, durch die Eroberung Germaniens das Weltreich zu vollenden. Was würde daraus erfolgt sein, wenn es den Römer gelungen wäre, eine seste Stellung an der Weser zu nehmen und dabei zugleich der Nordsee Weister zu bleiben! Dazu aber waren die Dinge noch nicht vorbereitet.

Als Drusus an der Weser anlangte, sah er sich von den nöthigen Lebensmitteln entblößt 2) und mußte sich entschließen,

<sup>1)</sup> Man muß hierilber die Stellen bei Strabo nachlesen II, 5 § 18 p. 121. VII, 1 p. 289, 2 § 3 p. 294 und XI, 6 p. 507.

<sup>. 2)</sup> των έπιτηδείων εσπάνισε, Dio LIV, 32. Die Nachrichten bei Dio und Florus find so fragmentarischer Art, daß die Zeitfolge der Ereignisse nicht mehr mit Sicherheit zu ermitteln ist. Doch berechtigt die Erwähnung der großen Gesahr bei dem Mickzuge (δεινως ξαινδύνευσεν, Dio 1. c.), der

ben Rückmarsch nach dem Abein einzuschlagen. Aber indeß war in den entzweiten germanischen Stämmen eine Bereinigung zu Stande gekommen; es war doch wohl zum ersten Male, daß die fremde Invasion eine solche hervorrief. Cherusker, Sigambern und Sueven setzten sich gegen die Römer in Bewegung. Man erzählt, zwanzig Centurionen seien in ihre Hände gefallen und von ihnen gleichsam als ein ihren Bund bekräftigendes Opfer ans Kreuz geschlagen worden 1). Gar nicht in Aweifel darüber, daß fie die Legionen überwältigen würden, hatten sie schon im voraus unter einander das Abkommen getroffen, daß von der sicher zu erwartenden Beute den Sueven, welche die entferntesten waren. Gold und Silber, den Cheruskern die Pferde, den Sigambern die zu Sklaven gemachten Gefangenen zu Theil werden sollten. Aber eben in der Vertheidigung ihrer Stellungen waren die Römer am stärksten. Der mit Sast und ohne Ordnung unternommene Angriff der Germanen wurde abgeschlagen; sie selbst, ihre Pferde und ihre kostbaren Halsketten wurden nun unter die Römer vertheilt. Dabei blieb es jedoch auch dann, daß die Römer von ihrer Invasion abstanden. Sie begnügten sich, an dem Zusammenfluß der Lippe und Liese, an einer Stelle. welche topographisch und militärisch große Vortheile darbot 2), ein Castell zu errichten, Aliso, welches für spätere

in das Jahr 11 v. u. A., 743 d. St. fällt, den Anfall der Sigambern und ihrer Berblindeten bei Florus (II, 30 — IV, 12, 24) auf diesen Mickyug zu beziehen. Die größte Krisis würde in die Jahre 12 und 11 vor unserer Aera fallen.

<sup>1)</sup> Florus a. a. D. 24 (vergl. Deberich, Geschichte ber Römer und ber Deutschen am Niederrhein S. 39 A. 2). Der cod. Bamb. hat in crucem actis, der cod. Naz. incrematis.

<sup>2)</sup> Beuder. Das Deutsche Kriegswesen der Urzeiten, III, S. 350. Die Lage des Castells ist noch immer streitig, da Biele den von Dio LIV, 33, 4

Unternehmungen einen Stützunkt zu bilden im Stande war 1). Ein anderes Castell wurde im Gebiete der Chatten aufgerichtet; man meint es in Castel oder vielleicht in der Saalburg 2) wiederzusinden. Bon da aus sind die Feldzüge noch einige Jahre bis zum Tode des Drusus 3) fortgesetzt worden. Dessen Bruder Tiberius Nero, der nach ihm die Heerführung übernahm, vermied den offenen Krieg. Wir erfahren da wieder eine Handlung des cäsarischen Hauses, wie die gegen die Uspeter ausgeübte.

Die germanischen Gesandten, die zu Augustus kamen, wurden beschieden, daß man mit ihnen ohne die Theilnahme der Sigambern nichts verhandeln könne. Als endlich deren Botschafter anlangten, ließ Augustus sie sämmtlich, die ersten und die letzten, sesthalten und nach verschiedenen Municipien vertheilen, wo sie in Verzweissung sich selbst umgebracht haben 4).

Hierauf konnten sich die Sigambern nicht mehr mit demselben Nachdruck vertheidigen, wie früher; Tiberius war im Stande, den größten Theil von ihnen auf das linke Rheinufer hinüberzuführen, wo sie zur Seite der Ubier angesiedelt wurden. Auch in den folgenden Jahren ist freilich der Friede

genannten Fluß Eison (èxei  $\frac{7}{7}$  ő re Aovalas xal ó 'Ellow' συμμίγνυνται) nicht mit der Liese, sondern mit anderen Zustüffen der Lippe identificiren.

<sup>1)</sup> Der spätere Bericht, daß Drusus bis an die Elbe vorgerlickt und hier durch eine übermenschliche Erscheinung von weiterem Borrlicken abgehalten worden sei, läßt sich vielleicht daraus erklären, daß sich das Andenken an die großen Unternehmungen des Drusus erhielt, welche aber gescheitert waren.

<sup>2)</sup> Bei Homburg. Hilbner in den Jahrblichern für Alterthumsfreunde im Rheinlande, Heft LXIII, S. 34; vgl. Tacitus, Ann. I, 56. Bielleicht rühren beide Befestigungen von Drufus ber.

<sup>3) 9</sup> vor unjerer Aera.

<sup>4) 8</sup> v. n. A. Dio Cassius LV, 6.

burch mancherlei Feindseligkeiten unterbrochen worden; und Tiberius, der neunmal in Germanien gewesen ist, batte mancherlei ernste Verwickelungen zu bestehen. Von großen Siegen, die er erfochten batte, weiß weder sein Bewunderer Bellejus, der ihn begleitete, viel zu erzählen, noch auch ein Späterer. Man erfährt nur, daß er die ftreitbarften Bölferschaften, namentlich die Cheruster, für sich gewann und Germanien vom Rhein bis an die Elbe durchzog, wo ihm dann die Alotte, von der Mündung hereinschiffend, begegnete 1). Er hatte auch die Chaucen, in deren Gewässern Drusus jenen Unfall erlitten, pacificirt. Nicht allein beren Führer, sondern die gesammte Landesjugend, deren hoher Wuchs den Kömern auffiel, erschienen vor ihm in seinem Lager. Sie hatten ihre Waffen niedergelegt, während die Römer in ihrem prächtigen triegsmännischen Schmuck sie umgaben. Die römische Flotte fand nirgends in der Nordsee Widerstand; ihre Vereinigung mit dem Landheer machte den tiefsten Eindruck auf die Germanen, die vor Waffengluck und Majestät eine eingeborene Ehrfurcht begten. Man weiß, daß einer der Aeltesten und Vornehmsten einer Völkerschaft, welche das rechte Ufer der Elbe bewohnte, auf einem Nachen bis in die Mitte des Flusses heranruderte, sich erft versicherte, daß er freundliche Aufnahme finden werde, und dann, als er vor Tiberius kam, den Tag glüdlich pries, wo er die Götter, von denen er bisber nur gehört, mit Augen gesehen habe. Die Religion der Waffen, welche die Römer zusammenhielt, übte auch auf die Germanen einen überwältigenden Einfluß

<sup>1)</sup> Sellejuš II, 106, 3: classis, quae Oceani circumnavıgaverat sinus, flumine Albi subvecta.  $\P$ 

aus. Germanien bot in diesen Jahren sast den Anblick einer unterworfenen Provinz dar.

Wie aber, wird man fragen, konnte es so weit kommen? Tiberius selbst hat gesagt, er habe mehr durch Klugheit ausgerichtet, als durch Krieg. Aber welcher Mittel konnte sich seine Klugheit bedienen? Ich finde ein durchgreifendes Moment, welches die Situation erklärt und beherrscht. Es ist das folgende. Aus jenen suevischen Gauen, welche Casar, als fie sich zu gemeinschaftlichem Widerftand rüfteten, nicht anariff, batte sich ein kleines Reich erhoben unter der Kührerschaft ber Marcomannen, die schon bei Casar als ein Bestandtheil der Sueven bezeichnet werden: an ihrer Spike stand ein unternehmendes Oberhaupt, Maroboduus, der in Böhmen — das beißt doch wohl den weiten Bezirken des Böhmerwaldes, von wo er die Bojer verjagte, — seinen Sit nahm und, von einem Heere umgeben, das auf 70 000 Mann zu Ruß und 4000 Reiter geschätzt wird, eine nach allen Seiten bin Kurcht erwedende Stellung einnahm. Er bedrobte die Römer, deren Herrschaft in Noricum und Bannonien keinesweas befestigt war, nicht minder aber auch die Germanen selbst 1), gegen die er, wie die alten Sueven, deren zusammengeraubte Spolien und Schäte auf ihn übergegangen waren, unaufhörlich kämpfte, um sie an sich zu ziehen oder vielmehr zu unterwerfen.

In ihm erscheint der erste wirkliche Fürst der Germanen. Er brachte in die Mannichsaltigkeit ihrer aus einander gehen-

<sup>1)</sup> Bellejus II, c. 109, 1: Erat etiam eo timendus, quod cum Germaniam ad laevam et in fronte, Pannoniam ad dextram, a tergo sedium suarum haberet Noricos, tamquam in omnes semper venturus, ab omnibus timebatur.

b. Rante, Weltgefdichte, III. 1. 3. Aufl.

ben Kriegsunternehmungen von bloß localer Bedeutung die Einheit Eines Willens. Den Kömern trat er zuweilen als unterwürfig und gehorsam zur Seite, bald nacher aber wieder als ebenbürtig und in seindlicher Haltung gegenüber. Auch ohne ein ausdrückliches Zeugniß darüber zu haben, wird man annehmen dürsen, daß die kriegdrohende Stellung des Marbod das vornehmste politische Moment war, durch welches die Bölker des mittleren Germaniens, namentlich der um die Weser her liegenden Gebirgslandschaften, bewogen wurden, mit Tiberius in Berständniß zu treten und das römische Heer innerhalb ihrer Marken zu dulden. Sie sahen in Tiberius einen eventuellen Berbündeten gegen Marbod.

Werfen wir den Blick auf die politisch-militärische Lage dieser Regionen, so nehmen wir vier verschiedene Mächte wahr: die Pannonier, schon großentheils unterworfen, aber noch immer den Krieg zu erneuern fähig und bereit; die Germanen, keineswegs bezwungen, aber doch zu einer Art von Anerkennung der römischen Autorität gebracht; Römer selbst mit bedeutenden Streitkräften in Germanien und Bannonien unter der Leitung des umsichtigen und entschlossenen Tiberius; in ihrer Mitte das neue, aus den Conflicten der Germanen unter einander und mit den Römern bervorgegangene suevisch - marcomannische Königtbum des Marbod, der ein zum Theil in römischer Art und Weise ausgebildetes Kriegsbeer aufstellte und von Böhmen aus nach allen Seiten hin überzugreifen Miene machte. inneren Deutschland waren besonders die Cherusker, deren Verbindung mit den Sueven zu jenem Angriff auf Drusus nur eine vorübergebende gewesen sein kann, von Marbod gefährdet. Für Tiberius selbst war die Freundschaft der Germanen in dem Berhältniß gegen Marbod nicht allein erwünsicht, sondern unentbehrlich.

Endlich im Jahre 6 unserer Aera kam es so weit, daß Tiberius ein großes Unternehmen gegen Marbod nicht länger ausschen mochte. Er wollte Marbod von Carnuntum her angreisen, während das römische Heer aus Germanien unter seinem Legaten Sentius Saturninus durch das Gebiet der Chatten gegen die Marcomannen vorrücken sollte, was ohne ein friedliches Berhältniß mit den deutschen Stämmen unmöglich gewesen wäre. Er hatte bereits ein Lager an der Donau ausgeschlagen; Saturninus war in vollem Marsch, um ihm entgegen zu kommen. Sie waren nur wenige Tagerreisen von einander entsernt.

Aber in diesem Moment brach ein allgemeiner Aufruhr in Pannonien aus. Bielleicht eben daber mag derfelbe entsprungen sein, daß Tiberius in offenen Krieg gegen Marbod gerieth, so daß die römischen Legionen, anderwärts beschäftigt, den Pannoniern weniger furchtbar erschienen. gefährlich aber wäre es gewesen, den Krieg gegen Marbod fortzuseten und Pannonien sich selbst zu überlassen: Italien und Rom würden von da einen unmittelbaren Angriff zu ermarten gehabt baben. Gine Bewegung schien fich anzubahnen, wie sie in späteren Jahrhunderten wirklich stattgefunden hat. Ein Heer von ein paar bunderttausend Mann zu Juß und eine gablreiche Reiterei sollte nach Italien vordringen; ein anderes warf sich auf Macedonien. Pannonien selbst wurde in Stand gesett, sich gegen die Romer zu vertheibigen. nachdem man die dort schon weit vorgeschrittene Colonisation vertilat, die Angesiedelten und Handeltreibenden großentheils umgebracht und sogar einige Truppenabtheilungen vernichtet hatte. Man sieht, wie umfassend die Verwickelung der continentalen Angelegenheiten in diesem Augenblick war. Die Römer, die sich des rechten Donauusers bemächtigt hatten und so gut wie Meister in dem Rheingebiete waren, verriethen die Absicht, sich an der Slbe zu besettigen und die Herrschaft über die Nordsee vollkommen in Besitz zu nehmen. Es hätte ihnen gelingen können, wenn sie Marbod niedergeworsen hätten. Allein der Aufruhr in Pannonien, der das Donaugebiet mit Sinem Schlage entfremdete, machte alles zweiselhaft und bedrohte selbst den Sitz der Macht. Kaiser Augustus hat im Senat ausgerusen: binnen zehn Tagen könne der Feind vor Kom stehen 1).

Da ließ sich nun die Unternehmung gegen Marbod nicht mehr ins Werk sehen: die Gesahr würde sich verdoppelt haben, wenn derselbe den Aufstand unterstützt hätte. Marbod selbst hat gesagt: er sei von zwöls Legionen angegriffen worden, habe aber die alte Unabhängigkeit unverletzt behauptet. Die Verslechtung der Dinge ließ es zu keinem neuen Angriff gegen ihn kommen; wie es bei Vellejus heißt: Tiberius mußte das Nothwendige dem Kühmlichen vorziehen; auch in Rom erwartete man die Rettung ausschließlich von seiner Führung.

Es ist ein Moment in der Gründung des römischen Weltreiches, daß Tiberius den Empörten mit überlegener Vorsicht und Geschicklichkeit begegnete. Die andringenden Massen wußte er durch theilweise Angrisse auseinander zu halten und die ihm besonders entgegengesetzen Heerhausen in unwirthbare Gebirge zu drängen. Wo es zu wirklichem

<sup>1)</sup> Decimo die, ne caveretur, posse hostem in urbis Romae venire conspectum. Bellejus II, 110, 6.

Schlagen kam, behielten die römischen Truppen die Oberhand. Einmal sind die Römer doch in große Bedrängniß gerathen. Es waren fünf neue Legionen zur See herübergekommen, denen dann nochmals Hülfstruppen unter einem thracischen König zur Seite standen; aber den beiden Consularen, die sie besehligten, sehlte es an der Borsicht des Tiderius: sie stießen mit dem Feinde zusammen, ehe sie von dessen Nähe unterrichtet waren. Die Reiterei wurde geschlagen; die Cohorten wandten den Rücken; bei den Feldzeichen der Legionen zeigte sich Zaudern und Rathlosigkeit. In diesen selbst aber regte sich die altgewohnte Entschlossenheit; sie empörten sich gegen die Führer, die sich untauglich erwiesen. In dieser Auswallung haben sie den Feind nicht allein abgewehrt, sondern niedergeworfen.

Tiberius bätte nun ein sehr zahlreiches Beer zur Wiederunterwerfung Pannoniens verwenden können; er beschied sich jedoch, von den Truppen, die zwar den Sieg erfochten hatten, aber eigenmächtig und unbotmäßig, nur diejenigen zu behalten, von denen er unbedingten Gehorsam erwarten durfte; sein Winterquartier war bas feste Segestica. Seine Legaten nahmen ebenfalls gute Winterquartiere; sie wirkten mit ihm im besten Verständniß zusammen. Und so weit kam es biedurch in der That, daß in dem nächsten Jahr die Empörung ihre Energie verlor; von den vornehmsten Kührern der Bannonier geriethen die Ginen in Gefangenschaft, die Andern überlieferten sich selbst. Im Sommer des Jahres 8 unserer Aera war die Herrschaft der Römer in Vannonien so gut wie hergestellt. Der Aufruhr wüthete noch in Dalmatien: aber auch hier wurde er im folgenden Jahre durch Marcus Aemilius Levidus, dem Tiberius die Kührung anvertraut hatte, niedergeschlagen. Dalmatien und Pannonien waren den Römern unterworfen. Und da sich auch Marbod in Folge des Friedens ruhig verhielt, und einige unbesiegte Legionen in Germanien standen, so lag es gleichsam in der Sache, wenn die Unterwerfung Germaniens und damit die Erweiterung des Reiches wieder aufgenommen wurde.

Da aber ift eine Erhebung im inneren Deutschland zum Ausbruch gekommen, welche dessen Unabhängigkeit rettete und damit zugleich dem Fortgang der römischen Welteroberung Einhalt that.

Die Legionen in Germanien waren einem Manne von politisch-militärischem Ruse, der zur Pacification eines Landes von zweiselhaftem Gehorsam besonders geeignet erschien, anvertraut worden. Es war Publius Quintilius Barus, dessen Bater zu den Republikanern gehört hatte, der aber selbst durch seine Gemahlin Claudia Pulchra mit der Familie des Augustus in verwandtschaftliche Berbindung getreten war 1). Als Präses von Sprien hatte er dem kaiserlichen Hause in den Berwickelungen mit Judäa, die zugleich volksthümliche und religiöse waren, die besten Dienste geleistet und die Herrschaft von Rom im Osten wesentlich befestigt 2). Seine Stärke bestand in der Verbindung der jurisdictionellen Autorität mit dem Uebergewicht der Wassen. In Germanien sollte Varus nicht eigentlich Krieg führen, sondern das friedliche Verhältniß ausbilden, das Tiberius angebahnt hatte. Er war von einer

<sup>1)</sup> Claudia Pulchra wird von Tacitus (Ann. IV, 52) als sobrina der Agrippina bezeichnet.

<sup>2)</sup> Wie Milnzen zeigen, ist Barus auch Proconsul von Afrika gewesen, wahrscheinlich nach der Berwaltung Spriens. Bergl. Zippel, Ueber die Losung der consularischen Proconsuln S. 10.

Körperbeschaffenheit und Gemüthkart, die ihm die stolze Ruhe des Lagers erwünscht machten. Richt ohne eine gewisse Wahrscheinlichkeit hat man den Silbersund von Hildesheim von der Haushaltung, die Barus in seinem Lager eingerichtet hatte, hergeleitet: das prächtige Geräth entspräche seinem Rang und seiner Art und Weise zu leben.

Die Ueberlieserung ist, Barus habe gemeint, die Germanen durch die Authenbündel des Lictors und den Auf des Herolds an die Unterordnung unter die Römer zu gewöhnen; er habe sogar Landesversammlungen abgehalten und Ladungen vor seinen Richterstuhl ergehen lassen. In seinem Lager übte er eine Gerichtsbarkeit aus, die wenigstens nicht allen Germanen unangenehm zu sein schien; denn daß die Streitsachen durch wohlerwogenen Spruch, nicht durch Zufall und Gewalt, etwa durch den Ausschlag eines Zweikampses, entschieden wurden, war Vielen ganz recht. Die Meisten sedoch nahmen Anstoß daran: Rede und Gegenrede bei dem Verschieden waren ihnen nicht verständlich; das Leben des Germanen schien davon abzuhängen, ob der Proconsul in zorniger Auswallung oder in milder Stimmung sei.

Und wie hätte es der streitbaren Jugend des Landes nicht mißsallen sollen, einem Römer zu gehorchen, der nicht einmal Ariegsruhm besaß? In dem vornehmsten Stamme des Wesergebirges, den Cheruskern, der nach dem Fall der Sigambern der nächste war, auf den sich die römischen Herschaftsbestrebungen erstreckten, regte sich, ohne daß ein besonderer Anlaß gemeldet würde, das eingeborene Selbstgefühl. Der Grund lag ohne Zweisel darin, daß sie dazu beigetragen hatten, den Kömern Pannonien zu unterwersen; in dem

dadurch erweckten Bewußtsein ihrer Kraft wollten sie nicht den Römern selbst unterworfen werden, wie die Bannonier.

Unter ihnen lebte ein junger Mann, der diese Feldzüge mitgemacht und römische Shren erworben hatte, nach dem germanischen Kriegsgott Arminius genannt. Der zeitgenössische Geschichtschreiber, der eben auch in Pannonien gedient hat und den deutschen Helden persönlich gekannt haben wird, sagt von ihm: er sei von edler Herkunst, starkem Arm, rascher Auffassung und einer bei den Barbaren ungewöhnlichen geistigen Entschlossenheit gewesen; aus seinen Augen habe das Feuer seiner Seele hervorgeleuchtet. Recht eine Ausgedurt und ein Ausdruck der germanischen Natur: heldenmithig, sorglos, seurig und rasch. Aber das nicht allein; mit diesen Sigenschaften wird man in großen Berwickelungen nicht ausreichen: zugleich leidenschaftlich angeregt und in der Tiefe planvoll.

Das Berhältniß zu den Kömern hatte, wie angedeutet, Zwietracht unter den Cheruskern selbst hervorgebracht. Die beiden Parteien, von denen die eine sich sügen wollte, die andere nicht, versolgten einander mit dem bittersten Haß. Wir vernehmen, daß manche Kömischgesinnte von den Gegnern niedergemacht worden sind. Man kann nicht zweiseln, zu welcher Partei Arminius gehörte.

Der erwähnte Geschichtschreiber, der den Begebenheiten sehr nahe stand, berichtet: Arminius habe die unsichere Lage der Römer erkannt und nach und nach auch Andere überzeugt, man könne sie überwältigen, wenn man sie in ihrer vermeinten Sicherheit angreise. Zur Ausführung eines solchen Gedankens aber gehörte, daß man ihn in undurchdringliches Dunkel verhüllte.

Wohl wurde Varus gewarnt von den Vornehmsten der Cheruster selbst, einmal oder zweimal. Die Ersten, unter benen Segestes genannt wird, sollen bem Proconsul ben Vorschlag gemacht haben, die Führer der beiden Parteien verhaften zu lassen und eine Untersuchung anzustellen, wem er am meisten vertrauen dürfe 1). Aber Barus achtete nicht darauf; er sab, wie es scheint, in dem Hader der Stammeshäupter nur einen persönlichen Zwist; er bildete sich ein, die, die bei ihm verklagt wurden, oftmals seine Tischgenossen, auf immer an seine Berson gefesselt zu haben. Immer weiter griff der nationale Widerwille um sich. Die Anwesenheit der Legionen in einem festen Lager, das den Mittelpunkt aller weiteren Fortschritte der Römer bildete, schien der Jugend des Landes, welche Verlangen danach trug, in der bisherigen Ungebundenheit, die dem alten Herkommen entsprach, zu leben, unerträglich.

Man faßte den Entschluß, den verhaßten Feind anzugreisen, aus dem Lande zu treiben oder zu Grunde zu richten.

In dem ausführlichen Bericht, den Dio Cassius aufbewahrt hat, lesen wir: Varus habe von seinem Lager aus eine Anzahl fester Positionen eingenommen, mit denen er die seindseligen Regungen niederzuhalten meinte, und dann sich verleiten lassen, zur Unterdrückung eines Aufruhrs, dessen Ausbruch ihm gemeldet wurde, tieser in das Land vorzurücken. Indem die Kömer auf einem Zuge durch eine Landschaft, die noch seine Straßen darbot, in Verlegenheit geriethen, schritten die einverstandenen Stammeshäupter dazu, den in der Stille vorbereiteten Angriff ins Werk zu

<sup>1)</sup> **Zacitus**, Ann. II, 52. 58.

setzen. Die Natur des Landes fam den Germanen zu Sülfe. Es ist der Nachtheil, in den eine militärisch disciplinirte Armee bei ihrem Vorruden durch eine im primitiven Ruftand befindliche Waldregion geräth, welchen uns die weitere Erzählung darbietet. Die vielfach durchschnittenen Anböben. die Thalgründe, die man überbrücken mußte, anhaltende Regenguffe, die den Weg noch schwieriger machten, ein hinzuautretender Sturm, in welchem die Aeste und Wipfel der mächtigen Bäume berabstürzten. — alles dies wirkte zusammen, um die Römer an dem Aufschlagen einer regelmäßigen Lagerbefestigung zu verhindern; ihre in der Eile aufgeworfene Verschanzung wurde von den berandringenden Germanen angegriffen und erobert. Man wird dabei, wenn es erlaubt ift, so fernabliegende Ereignisse zu vergleichen. an die Tage von Saratoga erinnert, welche die Freiheit von Amerika begründet haben: auch in dem Angriff der Germanen lag doch eigentlich Vertheidigung.

Die Erzählung hat einen großartigen Charafter; man wird sie nicht aufgeben dürfen. Zu bedauern ist nur, daß sie mit einem Umstand schließt, dessen Unrichtigkeit außer Zweisel steht. Wie Barus, sollen sich alle Besehlshaber seines Heeres selbst getöbtet haben — ein Ereigniß, das, wenn es in diesem oder auch nur annäherndem Umsang sich zugetragen hätte, von den der Zeit nahestehenden Autoren, von welchen uns kürzere Berichte erhalten sind, mit großer Emphase wiederholt worden wäre. Aber diese geben überhaupt einen ganz anderen Bericht von der Barusschlacht.

Ihnen zufolge ist das römische Lager in seinem ruhigen Bestand in einem Augenblick angegriffen worden, in welchem Barus auf seinem Tribunal zu Gericht saß; die militärischen

Borkehrungen hatte er so sehr vernachlässigt, daß die eindringenden Germanen keinen Widerstand fanden, die Truppen, die sich zu widersehen versuchten, niedermachten und dann einen vollkommenen Sieg errangen. Nur die Reitercohorten konnten entkommen.

Die beiden Berichte sind grundverschieden, und ich wage keinen Versuch, sie zu einem Ganzen zu gestalten. Darf ich eine Meinung über die Differenz aussprechen, so würde sie dahin geben, daß der lettermähnte Bericht in der Hauptsache wahrheitsgetreu ift. Es ist wahrscheinlich berselbe, welcher an Tiberius erstattet wurde und hiebei zur Kunde des Bellejus kam. Im allgemeinen stimmt er auch mit der Schilderung überein, welche Tacitus von dem Wiederauffinden des Lagers in etwas späterer Reit gegeben hat 1); man glaubte damals, Dieses selbst in seiner ursprünglichen Gestalt und in den Vorkehrungen, die zu weiterer Vertheidigung getroffen wurden, Von dem Bericht Dio's sollte ich meinen, daß er ein partielles Ereigniß, welches bei dem Durchzug einer Abtheilung römischer Truppen durch die germanischen Urwälder vorkam, richtig schildert — nur insofern irrig, daß er die Anwesenheit des Barus bei demselben voraussetz und die partielle Niederlage für eine allgemeine erklärt. Sollte sich Barus wirklich, um einen Aufruhr in einer entfernten Landschaft zu bekämpfen, mit seinem ganzen Heere in Bewegung gesetzt haben, und zwar mit dem ungeheuren Troß, der ihm zugeschrieben wird? Man würde ihn nicht der Saumseligkeit anklagen, wie es geschieht, sondern der äußersten Berwegenheit. In dem älteren Bericht tritt mehr die Tapfer-

<sup>1)</sup> Ann. I, 61.

keit und Recheit der Germanen, die ein römisches Lager anzugreifen wagen und es überwältigen, ins Licht; in dem jüngeren sind es die Naturverhältnisse, denen der Sieg zugeschrieben wird 1). Ohne Aweifel haben die beiden Momente zusammengewirkt. Die Germanen bedienten sich der Bortheile, welche die Beschaffenheit des Landes ihnen darbot; aber sie legten zugleich nicht nur Tapferkeit, sondern Rühlung des Momentes. Planmäßigkeit und Gemüthserbebung an den Tag. Es wird ihren Eifer nicht allein nicht geschwächt. sondern eher verdoppelt haben, daß sie die große Sache im Widerspruch mit einheimischen Gegnern, die sich den Römern fügen wollten, unternommen haben. Daß auch ihre einbeimischen Gegner dadurch zugedrängt wurden, versteht sich von selbst; aber ber Erfolg, dessen die Geschichte zu gedenken hat, war ein universaler, in dem Berbältniß zwischen Römern und Germanen entscheibender.

Der Bater des Barus hatte das Unglück des Brutus nicht überleben wollen; durch den unerwarteten Unfall mitten im Glück in seiner Seele gebrochen, tödtete sich Publius Duintilius Barus, nachdem er für die Sache des Augustus im Rampse unterlegen war. Einer der Unterbesehlshaber, Sejonius, hat es, dem älteren Bericht zusolge, über sich gewonnen, als er den größten Theil der Römer vernichtet sah, sich gesangen zu geben, wurde aber von den Siegern umgebracht: denn Erbarmen kannten diese nicht. Die Anwälte in den Gerichtssitzungen, die ihnen in die Hände sielen, haben die Germanen getödtet, gleich als würde damit nur eine zischende Natter aus der Welt geschafft.

<sup>1)</sup> Ich werbe in den Analekten auf das Berhältniß der Berichte zurücktommen.

Biele Kömer von vornehmster Herkunft, die sich bei Barus befanden, weniger um den Krieg zu lernen, als durch den Kriegsdienst sich den Weg zu senatorischem Range zu bahnen, sind dabei in Gesangenschaft gerathen; sie mußten sortan als Hirten oder Hauswächter dienen 1).

Die gleichzeitigen Kömer gaben das Unglück der Verblendung des Barus, der Feigheit der anderen Führer, noch mehr aber dem dunklen Walten des Geschickes Schuld. Und auch die Geschichte muß bestätigen, daß dem Ereigniß eine allgemeine und auf immer nachwirkende Bedeutung zukommt. Augustus, erzählt man, habe in heftiger Erregung von dem Schatten des Barus die ihm anvertrauten Legionen zurückgesordert. Er soll selbst eine Bewegung in Rom gesürchtet und Borkehrungen gegen eine solche getrossen haben: denn sein Thron beruhte auf der Meinung von der Unbezwinglichkeit seiner Kriegsheere.

Aber die Germanen hatten es blos auf Abwehr, nicht auf eigene Angriffe abgesehen. Lucius Asprenas, der Neffe und Legat des Barus, hütete mit ein paar anderen Legionen den Khein und sorgte dafür, daß das rechtsrheinische Gebiet nicht völlig verloren ging.

So hat Augustus selbst noch erleben müssen, daß, wie im Often durch die Parther, so im Westen durch die Germanen dem römischen Reiche Grenzen gesetzt wurden. Eben das ge-hört zur Signatur der Zeit, daß die innere Consolidation und

<sup>1)</sup> Seneca ep. 47, § 10.

<sup>2)</sup> marcore ducis, perfidia hostis, iniquitate fortunae. Bellejus II, 119, 2. Die verschiebenen Ansichten über Ort und Zeit der Schlacht verzeichnet in Klirze Schiller, Geschichte der röm. Kaiserzeit I, 1, S. 230, N. 3; gewöhnlich setzt man die Niederlage in den Sommer des Jahres 9 unserer Aera, was auch Hibner a. a. O. S. 53, N. 120 annimmt.

die äußere Begrenzung, wenigstens die continentale, in dem Leben des Augustus zusammentressen.

Nach seinem Tobe trat nun vor allem das Werk der Consolidation des Reiches hervor, das wir sogleich berühren werden. Nachdem das Principat einen Fortsetzer in Tiberius gefunden hatte, wurde der Arieg gegen Germanien, der aber nicht, wie früher, auf Landeseroberung zielte, sondern nur darauf, die Shre der römischen Wassen herzustellen, wieder ausgenommen.

Mit seinen nach einigem Schwanken zu vollem Gehorsam zurückgeführten Legionen drang der Nesse des Tiberius, Sohn des Drusus, der bereits den Beinamen Germanicus getragen hatte, unter dem wir seinen Sohn allein kennen, in Deutsch-land ein, um die Germanen wieder des Sieges zu entwöhnen, die erlittene Niederlage an ihnen zu rächen.

Im Jahre 15 hat er die Ueberreste der in der Barussschlacht gefallenen Römer begraben; doch hatte der Anblick des Schlachtseldes einen solchen Eindruck auf die Gemüther gemacht, daß bei dem Rückzug, welcher, sowie Armin sich erhob, angetreten werden mußte, der Schatten des Barus schreckend vor dem Ansührer Cäcina aufstieg.

Im Jahre 16 machte Germanicus den Bersuch, den empörten Volksstämmen von einer anderen Seite her beizustommen. Er hat da zweimal einen Vortheil ersochten, das erste Mal bei jenem Walkürenselde Idistaviso, das zweite Mal bei dem sogenannten Steinhuder Meer, wo er sich ein blutiges Andenken stiftete. Dadurch war die Niederlage erst gerächt; die beiden in die Hände der Germanen gefallenen Adler waren auf die eine oder die andere Weise wieder herbeigebracht worden. Aber an Unterwerfung war nicht zu

denken. Ein Sturm, welcher die Flotte traf, verleidete den Römern vollends jeden Gedanken an eine Erneuerung des Kampfes. Die Erinnerung an Barus, der Schrecken des Meeres wirkten zusammen.

Entscheidend aber war die Entschließung des Tiberius selbst. Dieser hielt dafür, wie er an Germanicus schrieb, daß man nun genug gekämpft und genug Unsälle erlitten habe; für die Riederlage des Barus sei Rache genommen und in Germanien nichts mehr durch offene Wassen zu erreichen: man müsse die Germanen ihren inneren Entzweiungen überlassen.

Tiberius bekräftigte das mit dem eigenen, von ihm geaebenen Beispiel. Noch einen anderen allgemeinen politischen Grund könnte man nicht in Abrede stellen. Denn welches auch der Ausgang der Kriege in Deutschland sein mochte, so berührte derselbe die bochfte Gewalt in Rom zu nabe, um leichthin versucht zu werden. Wenn sie unglücklich verliefen, so wurden die Zustände in Gallien und Italien selbst bedrohlich. Aber auch ein glücklicher Erfolg war gefährlich. da ein solcher dem Cafar in Rom leicht einen Nebenbuhler verschaffen konnte. Aus allen diesen Gründen hat Tiberius den Germanicus abberufen und den ferneren Angriffen auf Deutschland Ginhalt gethan, - eigentlich eine Entschließung, welcher in der Verflechtung der geschichtlichen Ereignisse eine bobe Bedeutung zukommt: die beiden Welten, die germanische und romanische, wurden dadurch fürs erste von einander geschieden.

Die Germanen wurden, wie Tiberius mit Recht bemerkte, für die römische Welt durch ihre inneren Entzweiungen un-

schädlich. Schon bei den Rachezügen des Germanicus war das zu Tage gekommen.

Arminius hatte sich mit der Tochter jenes Segestes vermählt, der ihn einst bei Barus angeklagt hatte. Bon der burch ben Sieg zur herrschaft gelangten Partei bedrängt, rief Segestes gleich bei dem ersten Juge des Germanicus bie Römer zu Gulfe, und diese befreiten ihn aus der Burg, in welcher er belagert wurde. Die Gemahlin des Arminius selbst fiel in ihre Hände. Anschaulich und schön wird sie von Tacitus geschildert; sie vergoß keine Thränen; sie ließ keine Bitten vernehmen; sie bielt die Hände an dem Busen zusammen und schaute auf ihren schwangeren Schooß. Sie theilte die Gesinnung ihres Gemahls, nicht die ihres Vaters; ihr Schicksal lag darin, daß sie im Streite zwischen beiben in die Hände der Feinde gerathen war; sie ist die erste deutsche Frau, welche in der Hiftorie erscheint; auf dem größten und berühmtesten aller geschnittenen Steine bes Alterthums, der die Apotheose des Augustus, den Triumph des Germanicus darstellt, glaubt man ihr Abbild zu entdecken 1). So ist auch Armin eigentlich die erste greifbare, verständliche Gestalt der deutschen Urzeit. Reine Sage hat ihn durch populäre Aus-

<sup>1)</sup> So die älteste Deutung, die sich an Strado anschließt, welcher Ausstrützung der Thusnelda und ihres dreijährigen Sohnes (VII, 1, 4 p. 292 A.) dei dem Triumph des Germanicus ausdrücklich gedenkt. Man verdankt diese Erklärung Albert Rubens, dem Sohne des Malers, der sie in einer Abhandlung De gemma Tideriana (Thes. Ant. Rom. ed. Graevius T. XI, p. 1331) mitgetheilt hat; er sagt: Thusneldam agnosco et in gremio ejus Thumelicum. Die Einwendungen, welche Göttling in der Abhandlung Thusnelda, Arminius' Gemahlin und ihr Sohn Thumelicus (Ges. Abhdig. S. 380 sf.) gegen diese Deutung gemacht hat, haben mich nicht überzeugt. Sine Abbildung der Darstellung sindet man dei Visconti-Mongez in der Iconogr. Rom. pl. 26.

schmückung der Geschichte entrückt; sie würde ihn den Blicken wieder verhüllt haben.

Mit doppelter Kriegsleidenschaft erfüllte es Armin, daß seine Gemahlin sammt seinem Kinde in die Hände der Römer gefallen mar. Dann aber forderte eine noch ältere Feindseligkeit seine Thatkraft beraus. Es war die einen Augenblick beschwichtigte, dann wieder ausgebrochene Awietracht zwischen Cheruskern und Sueven, von welcher das gegenseitige Verhältniß der germanischen Stämme unter einander eine Zeit lang beherrscht wurde. Marbod war während des Kampfes zwischen Cheruskern und Römern, der so höchst unerwartet ausbrach, ruhig geblieben. Nun aber rief die emporkommende Macht der Cherusker die alte Eifersucht wieder wach. Semnonen und Longobarden fielen von Marbod ab und traten dem Kriegshelden bei; aber auch Marbod hatte, und zwar unter den Cheruskern selbst, Bundes= genossen, was die volle Entwickelung der Macht dieses Stammes unter Arminius überhaupt verhinderte. Zwischen. Marbod und Arminius ift es zu einer großen Feldschlacht gekommen, die jedoch zu keiner definitiven Entscheidung führte. Marbod rief die Hülfe der Römer an; diese aber saben der Feindseligkeit der Germanen unter einander mit selbstfüchtiger Rube zu. Marbod erschien ihnen allezeit sehr gefährlich. Tiberius hat dessen Verhältniß zu Rom mit dem verglichen, in welchem einst Philipp von Macedonien zu Griechenland, Porrbus zu den Römern gestanden, — nicht mit Unrecht, wie ja die vornehmften der späteren Angriffe gegen Rom eben von Stämmen vollzogen wurden, die dem Reiche des Marbod angehörten. Auch die Gotonen

werden unter diesen genannt 1). Ein vornehmer Gotone aber war es, der, von Marbod verjagt, in der gefährdeten Lage desselben den Muth saste, in dessen Gebiet mit einer starken Mannschaft einzubrechen; es gelang ihm, unterstützt von einigen Großen, die Burg des Reiches einzunehmen, in welcher die einst von den Sueven zusammengeraubten Schätze ausbewahrt wurden. Marbod verzweiselte, sich zu behaupten, und nahm die Einladung des Tiberius, nach Italien zu kommen, an (i. J. 19 unserer Aera). Eine lange Reihe von Jahren hat er noch in Ravenna, wohin auch einer der pannonischen Häuptlinge gebracht worden war, gelebt 2): seine Anwesenheit diente dazu, die Feindseligkeiten der Völkerschaften, über die er geboten hatte, im Zaum zu halten.

Auf der andern Seite gerieth auch Armin in Verdacht, nach einer allgemeinen Oberherrschaft zu trachten. Von seinen eigenen Verwandten ist er umgebracht worden <sup>3</sup>).

Von weiteren Vorgängen in dem inneren Germanien erfahren wir lange Zeit wenig; die Germanen blieben auf sich selbst angewiesen. Aber eben dies ist die Zeit, aus der wir einen Bericht über ihre Zustände von Meisterhand bestigen, die uns einen Blick in die älteste occidentale Welt und zugleich in die deutsche Vergangenheit eröffnen.

Die Griechen sind auf ihre Heldensagen und deren poetische Darstellung, die Römer auf eine mannichfaltig ausgearbeitete, aber doch ebenfalls mit Dichtung erfüllte Tradition verwiesen; die Urzeit der Germanen wird von einem Histo-

<sup>1)</sup> Strabo VII, 1 § 3 p. 290 fin.

<sup>2)</sup> Zacitus, Annaí. II, 63: non excessit Italia per duodeviginti annos consenuitque.

<sup>3)</sup> i. J. 21 unserer Aera.

riker ersten Ranges geschildert, der sie gekannt hat: es ist Cornelius Tacitus.

Schon ein Menschenalter vorher hatte der Philosoph Seneca den moralischen Werth und die hohe Bestimmung der Germanen hervorgehoben. Wo sinde man, sagt er, eine Nation, die muthvoller, wassensieriger, zu jeder Unternehmung bereitwilliger sei, als die Germanen? "In den Wassen werden sie geboren und erzogen, auf nichts Anderes wenden sie Sorgsalt. Gegen die Härte ihres Himmels sind sie wenig geschützt. Sie wissen nichts von verweichlichendem Lurus oder von Reichthum. Wenn sie vernünstige Ausbildung und strenge Zucht erhalten, so wird es auch für Rom nothwendig werden, auf die echt römischen Sitten zurückzusommen 1)". In diesem Sinne nun sah sie Tacitus an.

Auffallend vor allem ist bei ihm, wie weit er den Begriff Germanien ausdehnt. Er betont den germanischen Ursprung der Nervier und Trevirer auf das stärkste und schildert dann das linke Rheinuser, obwohl den Kömern unterworsen, doch als ein im Grunde germanisches Land; in Wahrbeit ist den Germanen die Hut der Grenzen und des Flusses selber anvertraut. Denn nicht dazu sind sie ausgenommen worden, um bewacht zu werden, sondern um zu bewachen. Die oberrheinischen und niederrheinischen Stämme des linken Users sind noch alle Germanen, nur mit dem Unterschied, daß jene ihre volle Freiheit bewahren, diese dem römischen Imperium angehören.

Leicht geht Tacitus über das Decumatenland weg, das von Galliern bevölkert ist; berichtet aber dann über deren vorliegende Grenznachbarn, die Chatten, deren Gesinnung

<sup>1)</sup> de ira I, 11, 3. 4. 5: da rationem, da disciplinam: ut nihil amplius dicam, necesse erit certe nobis mores Romanos repetere.

er in den Worten schildert, daß sie nicht sowohl die Schlachten lieben, als den Krieg. Mit Borliebe erwähnt er die Mattiaker - sie saßen damals am Taunus -, welche die römische Autorität am meisten anerkennen, ferner die Usipeter und Tenchterer den Ubiern gegenüber. An Stelle der Bructerer, mit denen Drusus geschlagen batte, finden wir bei Tacitus die Chamaver und Angrivarier, von denen die Bructerer niedergeworfen, wenn auch nicht vernichtet worden waren; Tacitus preist die Gunft der Götter, die den Römern vergönnt habe, die Germanen sich unter einander zu Grunde richten zu seben. Eigentlich nur bis zu den Friesen reicht seine Kunde. Seefahrten waren aufgegeben; von der Elbe borte man kaum mehr; man sprach auch hier von den Säulen des Herkules. Genauere Renntniß legt Tacitus erst wieder an den Tag, wo er der germanischen Völker am linken Ufer der Donau gedenkt. Er erwähnt die Hermunduren in ihrem friedlichen Verkehr mit den Römern und die Beziehungen der Marcomannen und Quaden zu denselben, die noch Könige aus einheimischem Stamme haben, jedoch nicht ohne Einwirkungen von Rom zu Das Verhältniß der Germanen zu Rom bildet den vornehmsten Gegenstand seiner Ausmerksamkeit. Und was bätte für Rom wichtiger sein können, als die Nachbarschaft einer großen Nation, die das Rheingebiet zu beiden Seiten des Flusses inne hatte und an der oberen Donau mächtig vordrang? Von dem inneren Germanien hat Tacitus feinen deutlichen Begriff.

Und auch in dem, was er über die volksthümlichen Institutionen mittheilt, ist er nicht selten vieldeutig und dunkel. Aber dabei sind doch die Nachrichten, die er giebt, unschäßbar. Wir dürsen von dem Moment nicht scheiden, ohne das

Eine und das Andere, was bezeichnend ist, bervorzubeben. Vor dem Inhalt seines Berichtes über die Religion der alten Germanen treten die Combinationen mit anderweiten Mythologien, die er selbst andeutet und die man sonst daran geknüpft hat, zurüd: so eigenartig und charakteristisch erscheint sie. Wie Tacitus die Germanen als ein unverfälschtes Urvolk betrachtet, so hat auch die religiöse Stammessage, die er mittheilt, ein autochthonisches Gepräge. Von dem Gotte, der selbst wieder aus der Erde geboren ift, flammt der Urvaier des Volkes, von deffen drei Söhnen die Stämme, welche die Nation bilden, ihren Ursprung herleiteten: Ingavonen, Istavonen, Herminonen, deren Namen wieder in späteren Götternamen auftauchen. Es ift ein vergebliches Bemühen, die verschiedenen Bolkerschaften, welche in der Geschichte auftreten, auf diese Stämme guruckzuführen 1). Die Sage hat mehr einen religiösen Inhalt: man nimmt darin die Idee der Gemeinschaft der Nation mahr, die jedoch nur in dunklem Bewußtsein festgehalten wurde.

Die Germanen verehrten die Gottheit nicht in Tempeln; die dichtesten Haine waren ihre Tempel: dahin bringt man die eroberten Adler; van da entnimmt man die Zeichen, unter denen man ausrückt. Das Wiehern der in den heiligen

<sup>1)</sup> In dieser Beziehung ist die Böllertasel, welche in den Abhandlungen der Berliner Akademie 1862, p. 532 abgedruckt worden ist, von einer gewissen Bedeutung, in der als Urväter der verschiedenen Stämme die drei Brüder Erminus, Inguo und Istio angegeben werden. Man kann sie schwerlich aus Tacims ableiten, da die Stämme selbst ganz andere sind als die taciteischen. Leider ist sie in dieser Gestalt erst zu spät bekannt geworden, als daß sie Jacob Grimm in ihrer originalen Fassung hätte benutzen können. Er würde dadurch in der Meinung bestärkt worden sein, daß die Sage, wie die Namen der Götter, einer unvordenklichen Urzeit angehören.

Hainen aufgezogenen Rosse gilt bei ihnen als eine bessere Borbedeutung der Zukunft, als Bogelflug oder Schau der Eingeweide.

Die Semnonen, welche nach der Zeit Marbods als die mächtigsten unter den Sueven erscheinen und sich für die ältesten und vornehmsten von allen halten, schicken ihre Abgeordneten an die Stätte uralter und unvordenklicher Anbetung, von welcher sie ihren Ursprung herleiten: da wohne der Gott, der die Welt beherrsche; alles Andere müsse ihm unterworfen sein. Der Dienst des Gottes beginnt mit dem Opser eines Menschen: Riemand wagt den Hain anders, als gebunden zu betreten, zum Zeichen wahrscheinlich doch der vollen Abhängigsteit der Lebenden von der Gottheit. Sie seiern gleichsam das Geheimniß ihres Ursprunges und ihrer Macht.

Nirgends tritt diese Idee großartiger hervor, als in der Berehrung der Mutter Erde, welche Longobarden, Angeln, Barinen und andere Bölker vereinigte. Man verehrt in ihr nicht allein die allgemeine Mutter, sondern die lebendige Göttin, welche ihre Bölker besucht und sich um sie bekümmert. Auf einer Insel des Oceans ist ein von dem Unheiligen rein gehaltener Hain, in welchem sie erscheint. Nur Sinem Priester ist es erlaubt, in einem Allerheiligsten ihre Gegenwart wahrzunehmen und zu verkündigen. Auf einem bereit gehaltenen bedeckten Wagen, den nur dieser Priester zu berühren die Erlaubniß hat, wird sie dann unter dessen Bortritt einhergesahren. Es ist eine Art von Gottesfriede, den sie verkündigt. Die Nationen, welche sie verehren, sind von verschiedenen Stämmen; während der Anwesenheit der Göttin aber ruhen die Wassen, dis die Göttin, befriedigt durch den

Anblick der Ihren, zurückgefahren und in den See des Haines gebadet, verschwindet. Die Sklaven, welche bei ihrer Umfahrt Dienste geleistet haben, werden in demselben See ertränkt 1): ohne Schrecken ist das Göttliche nicht.

Unverkennbar ist, wie nahe sich diese Ceremonien mit der Stammessage berühren. Die Mutter Erde und der Gott, welcher der Stammvater der Nation ist, erscheinen neben einander, der eine und die andere an ihrer besonderen Stätte; in der Idee gebören sie ohne Zweisel zusammen.

Bon einem beherrschenden priesterlichen Einfluß, wie ihn die Druiden in Gallien ausübten, ist bei den Germanen nicht die Rede. Auch halten sie nicht clanartig an einem geborenen Stammesoberhaupt zusammen. Die Stammesverfassungen beruhen, wie wir sie kennen lernen, auf dem Begriff individueller Freiheit. Der Priester, der überhaupt nicht als Gebieter, sondern als Bollzieher uralter Satungen auftritt, hat bei den Landesversammlungen, in welchen die großen Landesangelegenheiten berathen werden, eine gewisse Besugniß, die aber nicht weiter geht, als auf die Erhaltung der allgemeinen Ordnung; in die Berathung greift er nicht ein; diese hängt von den freien Männern ab, die aus ihren Wohnsitzen dazu herbeigekommen sind, nicht gerade auf den sestigesetzen Tag: denn zu ihrer Freiheit gehört es, auch hierin nicht vollkommen gebunden zu sein.

In dieser politisch-militärischen Verfassung hatte seit Cäsar schon eine gewisse Veränderung stattgefunden.

Bei Casar tritt die Idee des Stammes noch überwiegend hervor: an dem hohen Rath der Bornehmsten und

<sup>1)</sup> Tacitus, Germ. C. 39 u. 40. Tacitus ift auch baburch unflerblich, baß er Sinn für biese ben Classiflern an sich frembartigen Borfiellungen hat.

Stammeshäupter nimmt auch die Menge Theil. Hier werden kleinere Unternehmungen beschlossen; dem, der sie vorschlägt, gesellt sich eine freiwillige Jugend bei. Wenn der ganze Stamm in Krieg geräth, wird ein Anführer ernannt, dem das Recht über Leben und Tod zusieht. Anderthald Jahrhunderte später, in den Zeiten, in welchen Tacitus schrieb, tritt das Moment, daß kleinere Unternehmungen unter einem Führer. dem sich ein freiwilliges Gesolge anschließt, ausgessührt werden, in den Vordergrund. Diese freien Gesolgschaften, welche sich zu Kriegszügen vereinigen, die doch von der allgemeinen Landesversammlung nicht beschlossen sind, sinden sich nirgends in der Welt wieder. Sie entsprechen dem natürlichen Trieb zu einer freien Kriegsübung, welche doch nicht ohne eine innere Ordnung sein kann.

Fürsten, zuweilen auch Könige, stehen an der Spitze. Was bedeuten aber diese Namen? Gab es einen Uradel der Nation, aus welchem sie hervorgingen, oder sind sie ein Erzeugniß der Umstände und der damit zusammenhängenden Unternehmungen überhaupt 1)? Daß dabei auch eine Wahl vorkommt, ist unzweiselhaft, ebenso aber, daß auf Herkunft und Verdienst der Ahnherren Kücksicht genommen wird. In den Gesolgschaften giebt es verschiedene Grade, gleichsam eine Kangordnung. Der Führer und das Gesolge hängen aber wieder durch das Gesühl gegenseitiger Verpslichtungen zusammen; der Führer sorgt für das Gesolge; das Gesolge ist verpslichtet, den Führer bis auss Aeußerste zu vertheidigen.

<sup>1)</sup> Ich beziehe mich hier im allgemeinen auf die Hamptfelle des Tacims, Germania C. 13, ohne auf die Controversen einzugehen, welche die Aussiegung derselben veransaßt hat. Bergl. Savigny, Beitrag zur Rechtsgeschichte des Adels im neueren Europa, Berm. Schriften IV, 8 ff. Wait, Deutsche Berfassungsgeschichte I. Bd., 3. A., S. 244 ff.

Doch genug hievon für meinen Zweck, der nur dahin geht, die Grundzüge der alten Zustände in Erinnerung zu bringen. Die Germanen besaßen religiöse Institutionen von einem gewissen Tiefsinn, obwohl ohne Doctrin, politische und militärische Einrichtungen, welche für die Zukunft maßgebend werden, und eingeborene Elemente der Cultur, welche später reisen sollten.

An eine allgemeine Einheit war nicht zu benken; aber durch männliche Tugend, strenge Sitte und persönliches Verdienst wird doch alles zusammengehalten. Welch ein Misbrauch des Wortes wäre es, sie als Barbaren zu bezeichnen! Und so stark war das alte Germanien trop seiner Entzweiungen, daß es dem Fortschritt der römischen Eroberung Sinhalt that und noch auf einige Jahrhunderte eine Welt für sich blieb.

## Bweites Capitel.

## Raifer Tiberius.

Bon der germanischen Freiheit wendet sich der Blick auf das römische Reich und das in demselben zur höchsten Gewalt gelangte Herrscherhaus zurück.

Augustus verdankte die Stellung, die er besaß, seinen Wassen und seiner Politik. Der Grund, auf den er baute, war jedoch immer seine Adoption durch Cäsar, als dessen Erbe und Nachfolger er auftrat. Aber in seiner Familie bestanden Verhältnisse, welche die weitere Vererbung dieser Ansprüche und die Succession überhaupt zweiselhaft machten.

Augustus, selbst ohne Sohn, war mit dem Geschlecht der Claudier in die engste Verbindung getreten. Das claudische Geschlecht hatte von jenem Atta Clausus an, der von den Sabinern zu den Römern überging, immer an der Spisse der Patricier, eine Reihe von Männern hervorgebracht, die sich durch Standhaftigseit und Energie einen großen Namen verschafften; achtundzwanzigmal hatten sie das Consulat, fünsmal die Dictatur besleidet. Der letzte derselben, Tiberius Claudius Nero, hatte sich an jenen Lucius Antonius, der die Republik noch nicht völlig aufgab, angeschlossen, dann an Sextus Pompejus gewandt, hierauf wieder an Marcus Antonius, und endlich seinen Frieden mit Cäsar Octavian

gemacht. Gleichsam der Preis diese Friedens war, daß er ihm auf eine auch in Rom unerhörte Weise seine junge Gemahlin Livia abtrat. Die beiden Chescheidungen, die dazu nothwendig waren, Octavians von Scribonia und des Tiberius von Livia, wurden mit den gewohnten Feierlichkeiten vollzogen. Livia Drusilla entstammte auch ihrerseits einem Zweige der Claudier, der durch Adoption in das Haus der Livier aufgenommen war 1). Ihr Bater hatte sich zur Partei der Optimaten und zwar zur entschlossensten Fraction derselben, den Republikanern, gehalten; nach der Schlacht von Bhilippi tödtete er sich selbst.

Alle diese Erinnerungen an die seindseligen Tendenzen der Bürgerkriege verschwanden nun aber, als Livia sich mit dem Nachfolger des Cäsar vermählte, welchem die allgemeine Herrschaft zusiel. Sewiß bildet es einen Moment für die Besestigung der Herrschaft, daß Augustus mit den vornehmsten Familien Roms in enge Verbindung trat. Livia trug viel dazu bei, daß ihr Semahl zur Versöhnung mit seinen Feinden gern die Hand bot, wie unter Anderen Cinna ihr die Verzeihung verdankte, die Augustus ihm angedeihen ließ?).

Daß sie zwei Söhne in das Haus des Augustus brachte, die dieser dann adoptirte, war für ihn auch deshalb ein Bortheil, weil er denselben die Heere, die ihm Pannonien, die Alpen und einen Theil von Germanien unterwarsen, unbesorgt anvertrauen durfte. Daß er nun aber einem von ihnen die Nachsolge zuerkennen würde, davon konnte fürs

<sup>1)</sup> Sowohl ber Bater ber Livia, wie ihr Gemahl waren Nachkommen bes Appins Claubins Caecus. (Suewn, Tiber. 3.)

<sup>2)</sup> Cornelius Cinna Magnus; bei Seneca, de clem. I, 9 führt er das Pränomen Cnaens, bei Dio LV, 14 Lucius.

erste nicht die Rede sein. Denn Augustus hatte noch eine andere Familie, die aus seinen Leibeserben entsprungen war, der ein näheres Recht an seine Succession zustand.

Bon Scribonia war ihm eben an dem Tage, an dem er die She mit ihr auflöste, eine Tochter geboren worden, des Ramens Julia. Er vermählte sie mit dem Genossen seiner Feldzüge und seiner Erfolge, Marcus Bipsanius Agrippa (21 v. u. Ae.). Aus dieser She waren ihm Enkel und Enkellinnen entsprungen. Julia und ihre Kinder waren von dem Selbstgefühl des julischen Ramens erfüllt; ihre Rechte bestamen durch die Urgeschichte des Hauses und die vermeinte Divinität Cäsars, die auf Augustus übergegangen, selbst eine Art religiöser Sanction.

Zwischen diesen beiden Zweigen der kaiserlichen Familie bestand ein natürlicher Gegensat, den Augustus dadurch zu beben dachte, daß er nach Agrippa's Tod die verwittwete Rulia mit dem älteren Sohne der Livia, Tiberius Nero, vermählte: eine unglückliche ebeliche Verbindung von vorn berein. Tiberius hatte bereits einen Sohn aus einer früheren Che, die er nur ungern auflöste. Schon in seiner Jugend bat man ihm den Ramen des "Alten" gegeben; er war von tiefen Gedanken, unaufhörlich mit militärischen Unternehmungen beschäftigt, die ihm triumphale Ehren und hohe Bürden eintrugen. Aber indeffen ergab sich Julia dem Genußleben römischer Frauen; sie war keineswegs ein Mufter ehelicher Treue. Was aber nicht weniger und vielleicht noch mehr ins Gewicht fiel, war ihre Meinung, sie sei von vornehmerer Herkunft als Tiberius 1); sie gab ihm eine gewisse Geringschätzung zu erkennen. Zwischen ber Tochter, die sich

<sup>1)</sup> Tacitus, Ann. I, 53: spreverat ut imparem.

eines höheren Ranges rühmte, und der Schwiegermutter Livia konnte es kein gutes Verhältniß geben. Die Söhne Julia's von Agrippa, nicht etwa unbedeutende Männer, betrachteten sich als die geborenen Erben des Reiches.

In der Lage, in der sich Tiberius befand, schon selbst verdient und hochstrebend, von häuslichen Unordnungen heimgesucht, von der ersten Stelle zurückgedrängt, von dem genealogischen Borrecht der Söhne Julia's, die zugleich seine Stiefsöhne waren, verdunkelt 1), mochte er in Kom nicht länger verweilen. Er begab sich nach Rhodus (748 d. St. — 6 vor unserer Aera), wo er den Studien lebte in einer so völligen Zurückgezogenheit, daß er sast mehr wie ein Eingeborener, als wie ein Kömer erschien. Und wohl möglich, daß er in diesem Verhältniß weiter hätte leben müssen, wäre nicht am Hose zu Kom eine durchschlagende Veränderung eingetreten.

Der Kaiser hatte die Scheidung seiner Tochter von Tiberius ausgesprochen; aber ihr schamloses Leben machte es ihm zuletzt selbst zur Pflicht, so schwer es ihm wurde, sie aus Rom nach einer unbewohnten kleinen Insel zu verbannen und allen Verkehr mit ihr zu untersagen (im Sommer 752 d. St. = 2 vor unserer Aera). Auf das Schicksal der Familie konnte das jedoch noch keinen entscheidenden Einsluß aussüben, da die beiden älteren Söhne der Julia von Agrippa, Cajus und Lucius, den Anspruch derselben auf die Rachfolge aufrecht erhielten. Aber beide gingen bald nach einander mit Tode ab: der eine, Lucius, der eben sich anschiekte, einige widerstrebende Bergvölker in den Kyrenäen zu bekämpfen,

<sup>1)</sup> Dies Motiv tritt bei Bellejus Paterculus, wiewohl in Schmeicheleien verhüllt, doch sehr deutlich hervor: . . . cum C. Caesar sumsisset jam virilem togam, Lucius item maturus esset viridus (II, 99).

erlag in Massilia, wohin er sich begeben hatte, einer Krankheit <sup>1</sup>), und der andere starb an den Folgen einer Berwundung, die er in einem Feldzug in Armenien erhalten hatte <sup>2</sup>).

Kurz vorber war Tiberius nach Rom zurückgekommen. Der Tod der älteren Söhne Agrippa's eröffnete ihm eine neue große Laufbahn, wie er sich denn sogleich wieder in die germanischen Kriege warf. Vollkommen frei war aber sein Weg auch dann noch nicht. Noch lebte einer von den Söhnen Agrippa's, der nachgeborene — Postumus —, der eben emporwuchs, aber die Eigenschaften nicht zu besitzen schien, die zu der Regierung erforderlich waren: er zog Beweise seiner Körperftärke den Studien vor, die ihn geistig hätten fördern können, während Tiberius die Bildung seiner Zeit in vollem Umfang besak. Germanien politisch beherrschte, Marbod beruhigte, Pannonien niederhielt. Wir gedachten soeben der Ereignisse in Pannonien und des Verdienstes, welches er sich dadurch, daß er dasselbe bezwang, um Italien und Rom selbst verschaffte. Man besitt Bruchstücke aus den Briefen des Augustus an ihn. in denen ihm dieser Hochachtung, Zuneigung und zugleich die Ueberzeugung von seiner großen Bedeutung für die Republik zu erkennen giebt 3).

Wenn nun die Zukunft des Reiches durch Bestimmung eines Nachfolgers gesichert werden sollte, so konnte kein Zweifel obwalten, daß Tiberius, der bereits gleichsam der erste Mann im Staate war, den Borzug vor einem jungen

<sup>1) 20.</sup> August (XIII. Cal. Sept. nach bem Calend. Antiat. im Corp. inscr. I, p. 328, vergl. Mommsen das. p. 400) 755 b. St., 2 u. Ü.

<sup>2) 21.</sup> Februar 757 d. St., 4 u. Ä. (Cenotaphium Pisanum).

<sup>3)</sup> Sueton, Tiberius C. 21.

Menschen, der wenig Hosfmungen gab, verdiente. Augustus entschloß sich jest, Tiberius zu adoptiren: wie er ausdrücklich sagte, aus Rücksicht auf das allgemeine Wohl. Allein er wollte doch auch Agrippa nicht enterben; an dem gleichen Tage 1) mit Tiberius adoptirte er auch Agrippa, der sich dann Agrippa nannte. Aber das größte Gewicht siel doch auf Tiberius. Denn in dem damaligen Zustand des Reiches kam alles auf persönliche Handlungen und persönliche Eigenschaften an. Unmöglich konnte ein Mann an die erste Stelle des im Kampf gegründeten Imperiums treten, der nicht selbst Kriege geführt, Ruhm erworden hatte. Ein solcher aber war der Stiefsohn des Augustus, der im Occident Thaten vollbracht hatte, die an die Ersolge Cäsars mahnten.

Ein sehr außerordentlicher Schritt war es doch, daß Augustus den Stiefsohn adoptirte, der zu der julischen Familie in keiner genealogischen Beziehung stand und den Enkel, der ein unzweiselhaftes Erbrecht besaß, in den Hintergrund drängte. Auch abgesehen von dem Rechte des Agrippa aber gab es noch ein anderes Verhältniß, das die unmittelbare Nachfolge des Tiberius in Frage stellen konnte.

Immer auf die Vereinigung des neuen Geschlechtes mit dem älteren bedacht, hatte Augustus den jüngeren Sohn der Livia, Drusus, mit Antonia, einer Tochter seiner Schwester Octavia, vermählt. Diese She aber war glücklicher gewesen, als die andere; ein Sohn von großer Begabung war aus ihr hervorgegangen, jener Germanicus, der, schon damals durch Kriegsthaten ausgezeichnet, sich bald darauf in Germanien einen ruhmvollen Namen erwerben sollte. Man darf

<sup>1) 26.</sup> Juni (VI. Cal. Jul.) 757 b. St., 4 u. Ä. Calend. Amiterninum, Corp. inscr. lat. I, p. 323 (vergl. Mommsen das. p. 395).

nicht vergessen, daß dieser in einem näheren Verhältniß zur augusteischen Familie stand, als sein Oheim Tiberius selbst. Insosern von Erbsolge die Rede sein konnte, hätte der Nesse größere Ansprüche gehabt, als der Oheim. Als die politisch wichtigste und folgenreichste Handlung der Livia kann man es betrachten, daß sie ihren Gemahl bewog, auf diese genealogische Beziehung zu seinem Hause keine Rücksicht zu nehmen, sondern ihren älteren Sohn den Söhnen des jüngeren, die ihm doch näher verwandt waren, vorzuziehen. Die Adoption des Tiberius wurde dadurch besestigt und doch auch wieder beschränkt, daß dieser selbst den Germanicus adoptirte, sodaß eine regelmäßige Nachsolge für längere Zeit sestgestellt zu sein schien.

Käme es blos auf Handlungen und Erfolge des perfönlichen Shrgeizes an, so würde es sich kaum der Mühe
verlohnen, diese Verhältnisse zu erörtern. In dem inneren
Widerstreit in der Familie kommt aber ein Segensat der
Principien zu Tage. Wenn Augustus durch das Zusammengreisen der Wassen und des Erbrechts zur Macht gelangt
war, so gehörte auch eine Verbindung dieser beiden Elemente
dazu, um die höchste Sewalt der folgenden Seneration zu
überliesern. Sine solche Verbindung in vollem Umfang wurde
aber durch den Tod der älteren Söhne des Agrippa und die
Unsähigseit des jüngsten unthunlich. Im Streite zwischen dem
einen und dem anderen: der Fähigseit, das Reich zu erhalten,
und dem Erbrecht: gab nun Augustus dem ersten, und zwar
mit vollem Bewußtsein, den Vorzug.

Augustus ist am 19. August des Jahres 767 der Stadt,

<sup>1)</sup> Nach dem Tode des Auguflus führt Germanicus den Namen: Germanicus Caefar Tiberii Angusti Kilius Divi Augusti Nepoz.

14 unserer Aera, im sechsundsiedzigsten Jahre seines Lebens gestorben. Er würde aus seiner Rolle gefallen sein, wenn er über die Succession seiner politischen Gewalt, die ja nicht einmal einen Namen hatte, versügt hätte. Aber Tiberius wurde doch zugleich mit seiner Mutter zum Haupterben der bürgerlichen Verlassenschaft ernannt, und das Testament mit seinen Nebenbestimmungen würde niemals aussührbar gewesen sein, wenn das Principat nicht auf ihn übergegangen wäre.

Die Inauguration der neuen Regierung geschah jedoch nicht ohne ein schreckliches Ereigniß. Agrippa, der seine Unzufriedenheit nicht verhehlt, Livia stiefmütterlicher Gefinnung, den Kaiser selbst der Schmälerung seines väterlichen Vermögens bezüchtigt hatte, war nach einer kleinen Insel, Planasia (Pianosa bei Elba), verbannt worden 1). Aber es gab eine Bartei, die an ihm festhielt und bereits Borkehrungen getroffen hatte, um sich der neuen Ordnung der Dinge zu widerseten. In diesem Augenblick ist Agrippa in Blanasia ermordet worden; man bat behauptet, in Folge einer Anordnung des Augustus selbst, die sofort nach seinem Tode vollstreckt werden sollte 2). Tiberius versäumte nichts. was dazu dienen konnte, die Bewegung, die sich bald darauf unter der Kührung eines falschen Agrippa erhob, zu ersticken 8): eine Untersuchung darüber ließ er nicht vornehmen: er bätte das Resultat der Enthüllungen mahrscheinlich selber fürchten müffen. Genug: das Erbrecht, auf das sich Agrippa stüten konnte, wurde durch einen politischen Mord nicht auf immer vernichtet, aber doch zunächst beseitigt.

<sup>1)</sup> i. J. 7 u. A.

<sup>2)</sup> Sueton, Tiberius C. 23. Tacitus, Ann. I, 6; vergl. Dio LVII, 3, 6.

<sup>3) 16</sup> u. Å.

b. Rante, Beltgefcichte. III. 1. 3. Aufl.

Auf diese Weise ift Tiberius Claudius Nero der Nachfolger des Augustus geworden. Die einheitliche Gewalt, die Augustus in Folge großer Siege mit einer Gewandtheit und Umsicht, die an Genialität grenzt, gegründet batte, war auf ihn übergegangen. Es hat einen Anflug von Schmeichelei. wenn Bellejus erzählt, ein Streit zwischen Senat und Bolk einerseits und Tiberius andererseits sei dadurch entstanden. daß von diesem die Absicht, als Brivatmann zu leben, von jenem aber der Wunsch, daß er die Stellung, welche Augustus innegebabt babe, einnehmen möge, kundgegeben worden sei. Aber die thatsächlich vorliegende Frage wird dadurch bezeichnet; sie lag darin, ob und wie die Stellung des Augustus ausgefüllt werden solle. Eine definitiv bestimmte Autorität mit festgesetten und limitirten Gerechtsamen bat er, wie wir wissen, eigentlich nicht besessen; nur eben eine im Laufe ber Greignisse ihm persönlich erwachsene Machtbefugniß, auf ber aber der Rustand des Reiches beruhte. Bellejus nun sagt: Redermann habe bei dem Abgang des Augustus neue Unruhen und vielleicht den Umfturz des soeben Gegründeten erwartet. allein Tiberius habe so viel Rücksicht auf vernünftige Gründe genommen, daß er einwilligte, die Stellung seines Aboptivvaters anzunehmen. Es ift, wie der Autor, der ein Mitgefühl für diese Umstände hatte, sich ausdrückt: die Statio des Augustus, die auf Tiberius überging 1), oder das Brincipat, wie es jett bestand. Diese Macht hatte unter Augustus den Umständen gemäß eine Umbildung erfahren, durch welche sie

<sup>1)</sup> Bellejus II, 124, 2: una veluti luctatio civitatis fuit, pugnantis cum Caesare senatus populique Romani, ut stationi paternae succederet, illius, ut potius aequalem civem quam eminentem liceret agere principem.

haltbar wurde und das Reich umfaßte. So wie sie unter ihm geworden war, sollte sie nun behauptet werden.

Es entspricht der Sache, wenn der Name Cäsar sich sortsetze, nicht minder aber, wenn der des Augustus demselben zur Seite trat. Wie Cäsar, so wurde auch dem Augustus eine göttliche Verehrung zu Theil. Dem einen wie dem anderen schrieb man die Grundlegung der Autorität zu, welche mit dem Namen selbst auf die Nachfolger überging, zunächst auf Tiberius.

Aber innerhalb des Kreises, welcher die Summe der Gewalt bildete, stellte sich ihm doch ein unerwartetes Hinderniß in den Beg. Unter den Legionen, den pannonischen sowohl wie den germanischen, regte sich der Gedanke, dem Nachfolger des Augustus gleichsam Bedingungen vorzuschreiben, namentlich die Gewährung besseren Soldes und geringerer Dienstzeit. Wohin aber hätte das führen können, welches Ende war davon abzusehen? Tiberius mußte diese Unbotmäßigkeit zurüddrängen, wie einst Cäsar selbst.

Nach Pannonien schickte er seinen eigenen Sohn, dem es denn auch gelang, die aufgeregten Gemüther zu beruhigen. Bemerkenswerth ist das Motiv, das dabei entscheidend gewesen ist: die Legionen zogen in Betracht, sie würden genöthigt sein, dem Stifter des Aufruhrs nach Rom zu folgen und von der regierenden Familie geradezu abzufallen 1). Noch stärker war das Selbstgefühl in den Legionen an den Grenzen

<sup>1)</sup> Tacitus, Ann. I, 28: Pro Neronibus et Drusis imperium populi Romani capessent? — In die Zeit des Aufstandes der paunonischen Legionen und unmittelbar vor desse Beilegung fällt die Mondsstussenis vom 27. September des Jahres 14 u. Ä., deren Tacitus (l. c.) gedenkt.

Germaniens, die überzeugt waren, daß das Gemeinwesen und die römische Herrschaft von ihnen abhänge 1). Auch sie machten ähnliche Forderungen geltend, und erboten sich, ihrem Heerführer, dem jungen Germanicus, die bochfte Gewalt zu verschaffen. wenn er an ihre Spite treten wolle. Dabei wirkte es mit, daß Germanicus mit einer Tochter der Julia, Agrippina, vermählt war, was denn wohl Tendenzen der Selbständigkeit in diesem Baare hätte hervorrufen können. Aber Germa= nicus ließ sich von ihnen nicht fortreißen, selbst nicht dadurch, daß er dabei einmal in Lebensgefahr gerieth: denn in ihrer Aufregung schienen die Legionen keinen Geborsam mehr zu kennen; sie sind sogar den Senatoren, die zu ihnen gesandt waren, mit stürmischem Ungestüm begegnet. Germanicus hielt es doch für gut, ihnen einige Zugeständnisse zu machen. Dann aber that er mit größtem Nachdruck ihrem aufrührerischen Beginnen Einhalt. Er erinnerte sie baran, wie Casar sowohl als Augustus den Eigenmächtigkeiten der Legionen auf das schärffte entgegengetreten seien, und brachte das besonders enge verwandtschaftliche Verhältniß, in welchem er zu dem augusteischen Hause stand, zur Sprache, wobei seine Gemahlin, ihrer Herkunft eingedenk, ihn hochberzig und mannhaft unterftütte. Alle Formen der Religion der Waffen, welche den Gehorsam und die Mannszucht in sich schlossen. rief er auf und bewirkte dadurch eine Umstimmung, der die Gegner, plöglich überrascht, unterlagen. Viele von ihnen büßten mit dem Tode.

Dann aber wandte das Heer, in seinem Gehorsam gegen Rom und die Cäsaren durch den Gang der Bewegung be-

<sup>1)</sup> Sua in manu sitam rem Romanam; suis victoriis augeri rem publicam. Zacitus, Ann. I, 31.

stärkt, seine Wassen mit verdoppelter Heftigkeit gegen die Germanen. Man sagt: sie hätten mit um so größerem Kriegsseuer gekämpst, um die Manen der von ihnen in ihren Zelten erschlagenen Kameraden zu rächen 1). Jene Züge nach Idistaviso und dem Steinhuder Meer erfolgten, deren wir gedachten.

Diese große Wendung der Dinge, in welcher sich die desinitive Besignahme der Macht, die in den Händen der Legionen war, aussprach, war selbst nicht ohne eine gewisse Einwirkung des Erbrechts, die sich in Agrippina repräsentirte, gelungen. Allein das verschwand doch hinter dem großen Gesichtspunkt, der aus der allgemeinen Lage der Dinge entsprang. Dem Kaiser hatte man es ansangs verargt, daß er nicht selbst zu den Legionen gegangen war; aber er wollte sich aus dem Mittelpunkt des Reiches, der noch alles beserrschte, nicht entsernen. Der Erfolg trug dann zur Besestigung des allgemeinen Gehorsams bei. Alles hatte zu schwanken geschienen; Alles besestigte sich, als ein kräftiger Mann die Zügel der Regierung ergriff. Die Ordnung der Dinge, wie sie unter Augustus bestanden, blieb auch unter Tiberius aufrecht erhalten.

In den Provinzen, in denen man nichts mehr fürchtete, als einen Wiederausbruch bürgerlicher Unruhen, war man sehr zufrieden damit und wünschte das Scepter, welches den Frieden erhielt, unter dem das Reich sich wohlbesand, in sesten Händen zu sehen, wie das der Geograph Strabo einmal aussührt. Er berührt die Unterstützungen, welche Kleinasien bei einem Erdbeben von Tiberius empfangen hatte, und zugleich die Bortheile, welche dem gesammten

<sup>1)</sup> Tacitus, Ann. I, 49.

Italien aus diesem Verhältniß erwachsen seien. Der commerzielle Verkehr der Provinzen untereinander und mit der Hauptstadt bekam nach und nach eine alles umfassende Besteutung für das tägliche Leben.

Dieser Betrachtung fügt in späterer Zeit Plutarch 1) noch eine andere hinzu, die auf einer allgemeinen historischen Er bezeichnet die Schöpfung der Wahrnehmung berubt. römischen Macht als das schönste aller menschlichen Werke; benn zuvor seien die Bölker und Königreiche in fteter Berwirrung gewesen, weil Niemand berrschte, Alle aber herrschen wollten, - folange, bis Rom ftark genug wurde, Italien und die über dem Meer liegenden Gebiete mit sich zu vereinigen. Er meint: durch die seltenste Verbindung von zwei einander an sich widerstrebenden Motiven, Tugend und Glück, sei es soweit gekommen. Damit aber habe die Welt Sicherheit und Bestand gewonnen. Es sei für die Menschen ein segensreicher Herd gegründet worden, ein Ankerplat im wilden Treiben der Fluth. Die Herrschaft von Rom war für die umwohnenden Nationen, die Alleinherrschaft eines Ginzelnen in Rom für die Hauptstadt selbst eine Nothwendigkeit geworden.

Der neue Herrscher, der dieselbe in Besit nahm, hatte nun die Aufgabe, deren Lösung eigentlich die Welt umfaßte, diese Macht zu behaupten. Erst dadurch konnte sie als sest-begründet erscheinen, wenn der Gründer einen Nachfolger fand, der, des Nimbus der Urheberschaft entbehrend, das Wesen der einmal eingerichteten neuen Verfassung aufrecht zu halten wußte.

Wie Tiberius seine Aufgabe verstand, erkennt man aus

<sup>1)</sup> de fort. Rom. cap. 2.

einer seiner Reden im Senat, in der er es als den Gipfel seiner Wünsche bezeichnet, die höchste Stelle, die er inne habe, so auszufüllen, daß ihn die Nachwelt für seiner Altvordern würdig erkläre. Er bitte die Götter, ihm bis ans Lebensende einen leidenschaftslosen Geist voll Verkändniß für menschliches und göttliches Recht zu verleihen, sorgsam im voraus, unerschrocken in Gesahr und nicht davor zurückscheuend, um des allgemeinen Besten willen Anstoß zu geben.

Und wie oft hat er auch sonst wiederholt, daß ihm das Borbild des Augustus beständig vor Augen schwebe!

Man weiß, daß Augustus einige Rathschläge für die Regierung hinterlassen hat, sowohl für die äußeren wie für die inneren Berhältnisse.

Zu den ersten gehört es, daß man die Grenzen nicht weiter ausdehnen solle: und wir berührten schon, daß Tiberius diesen Grundsat in Germanien befolgte; er vermied alle Kriege an den Grenzen, weil sich die Rückwirkung auf das Innere nicht absehen ließ. Für die Administration hat Augustus durch eine Berechnung der Hülfsquellen, ein Rationarium Imperii, vorgesorgt. Tiberius ließ sich nichts mehr angelegen sein, als die Ordnung der Finanzen, auf welcher der Gehorsam und die öffentliche Wohlfahrt beruhten, aufrecht zu erhalten; er hat sogar einen Schatz gesammelt. Einer der Rathschläge des Augustus war, die Prärogative der römischen Bürger zu behaupten, ihre Jahl nicht viel zu vermehren, noch auch die Bewohner der Provinzen ihnen gleichzustellen. Es sollte also dabei bleiben, daß die Herrschaft in Kom concentrirt und in dieser Form ausgeübt

<sup>1)</sup> Tacitus, Ann. I, 11. Dio (nach Xiphilinus) LVI, 33.

würde. Darüber hielt nun auch Tiberius, obwohl er im Einzelnen von seinem Borgänger abwich.

Er gab seinem Regiment einen noch ftarker ausgeprägten aristokratischen Charakter, als dieser. Den aus den früheren Reiten übrig gebliebenen Agitationen der Blebs auf dem Forum bei der Besetzung der Magistraturen machte er vollkommen ein Ende, indem er dem Bolke das Wahlrecht für die vornehmften Aemter entzog. Die Senatoren waren sebr zufrieden, daß sie nicht länger auf dem Forum zu bitten und Geldgeschenke zu machen brauchten, um von einer Würde in die andere zu gelangen. Die alte Bezeichnung der Comitien wurde beibehalten; aber der Princeps hatte den Vorschlag, wenn er wollte, geradezu die Ernennung. Man kennt die satirischen Ausrufungen, die Juvenal dem Bolke in den Mund legt: es verkaufe seine Stimme nicht mehr; einst habe es Imperium, Legionen und Kasces vergeben: jett sei es der Sorgen dieser Art entledigt und verlange nur nach Brod und Spielen 1).

So wahr das auch ift, so darf man doch nicht vergessen, daß die tribunicische Gewalt, die auf das Principat übergegangen war, diesem die wichtigsten Rechte übertrug, die einst den Tribunen zugestanden hatten. Die Plebs sah in dem Princeps gleichsam den Repräsentanten ihrer Rechte. Der Nerv der Regierung und ihrer Bewegung lag in dem Senat, der jedoch keinerlei selbständige Initiative besah — woher hätte ihm eine solche nach alledem, was gesichen war, zustehen sollen? — sondern nur, mit hoher Würde bekleidet, die Besugniß hatte, dem Willen des Prinsessen

<sup>1)</sup> Satire X, v. 77: Jam pridem, ex quo suffragia nulli vendimus, effudit curas.

ceps, dem er sich allezeit gesügig erwies, eine legale Form zu verleihen. Bas schon unter Augustus begonnen, daß Senatusconsulte an die Stelle der Gesetze traten, wurde unter Tiberius die Regel, vor der allmählich der alte Gebrauch verschwand.

Augustus hatte seine Reden im Senat gelesen; Tiberius 30g es vor, frei zu sprechen. Man hielt dafür, er spreche um so besser, je weniger er sich vorbereitet habe. Und von anderen Zeitgenossen unterschied er sich dadurch, daß er fremde Worte sorgfältig vermied; alles sollte römisch sein.).

Die Verhandlungen im Senat wurden in der Regel durch eine Oratio eingeleitet, in der der Brinceps seine Absicht kund that; hierauf referirte der Consul, beschloß der Aber schon die Oratio, welche den zu fassenden Beschluß und seine Motive erörterte, war maßgebend. Tiberius mußte wohl, daß sich kein Widerstand gegen seine Intentionen finden werde. Er nabm bäufig eine Haltung an. bei der die senatorische Autorität hervorgehoben wurde und die eigene zurückzutreten schien. Den Senatoren bat er einmal gesagt, er danke ihnen für die ausgedehnte Autorität. die ihm zugestanden werde, wogegen er dann verpflichtet sei, dem Senat und den Bürgern zu dienen 2). — ein Wort. wobei man daran erinnert wird, daß ein großer Kürst späterer Zeit sich als den ersten Diener des Staates bezeichnet hat. Bon der rein monarchischen Idee, die sich in diesen Worten ausspricht, konnte bei Tiberius nicht die Rede

<sup>1)</sup> Sueton . Tiberius C. 72.

<sup>2)</sup> Sueton, Tiberius 29: bonum et salutarem principem, quem vos tanta et tam libera potestate instruxistis, senatui servire debere et universis civibus saepe et plerumque etiam singulis.

sein. Was er hervorhebt, ift seine Verpslichtung, die ihm zugefallene höchste Gewalt zum Besten des römischen Gemeinwesens, durch das sie ihm anvertraut worden sei, zu gebrauchen.

Die römische Tradition berichtete von einigen alten Claudiern, die sich in ihren hohen Aemtern eine dominirende Gewalt verschafft hatten: der Decemvir Appius Claudius hatte mit seinen Genossen den Entschluß gefaßt, eine weder von Senatsconsulten noch von Plebisciten abhängige, also auf sich selbst gegründete Autorität in der Republik zu errichten. Von dem Censor Appius Claudius Caecus war es besonders im Gedächtniß geblieben, daß er Gelder aus dem Staatsichat nahm, um großen Bedürfniffen bes Gemeinwesens zu genügen, namentlich zur Erbauung der appischen Strafe. Mit dem Standeshochmuth, ben sie nicht verhehlten, verband sich in ben Claudiern das Bewußtsein, den allgemeinen Angelegenbeiten des Staates ohne alle andere Rücksicht dienen zu können. Eine ähnliche Stellung batte jest der neue Augustus inne: aber wie weit war er seinen Altvordern überlegen! Nur einige Formen mußte er wahren, übrigens war die bochfte Gewalt wesentlich in seiner Sand. Die Senatsconsulte selbst hingen von ihm ab; durch die Rücksicht, die er dem Senat bewies. bewirkte er, daß sein Wille um so mehr der einzig maßgebende blieb.

Der Beistimmung desselben konnte er auch aus einem in seiner persönlichen Lage beruhenden Grunde nicht entbebren.

Denn so heilsam sich auch die factische Alleinherrschaft für das Ganze erweisen mochte, so erweckte sie doch, wie es ja in der alten Republik nicht anders sein konnte, einen tiesen Widerwillen, der dann und wann hervorbrach und ihr wieder gefährlich zu werden drohte. Tiberius scheute sich nicht, ein System der Repression einzuführen, welches ihm um so schlechteren Ruf gemacht hat, da er doch dabei die an die alte Freiheit erinnernden Ausdrücke und Formeln beibehielt und betonte. Nicht in Handlungen der Willkür erschien diese Repression; sie hatte immer den Anschein eines legalen Versahrens.

Unter Tiberius gewannen die Majestätsprozesse eine furchtbare Ausdehnung.

Man wird dem Principat wohl nicht ganz gerecht, wenn man es für eine Magistratur erklärt; es war eine Gewalt jenseit aller Magistraturen. Die Majestät des römischen Bolkes, ein Gedanke, der im Tribunat entsprungen ist, war auf den Inhaber der höchsten Gewalt übergegangen.

So hatte fie schon Sulla betrachtet; jede Berletung der Majestät des römischen Bolkes wurde als Verletung des obersten Machthabers aufgefaßt, in dem sich dieselbe vereinige. In dieser Weise hatte sie auch Augustus verstanden und, nicht ohne Schärfe, behauptet. Ich fürchte nicht, mißverstanden zu werden, wenn ich ausspreche, daß das eine gewisse Wahrheit hat. Denn das Wesen der monarchischen Gewalt ist es. daß sie das Anseben der Gesammtheit in sich repräsentire. Das den Vorstellungen der alten Welt gemäß in der Alleinherrschaft, d. b. dem durch die Ereignisse begrünbeten Beftand der bochften Macht, liegende göttliche Element war in dem religiösen Cultus des Augustus zur Erscheinung gefommen. Tiberius lehnte es ab, eine ähnliche Verehrung für sich selbst zu gestatten: sein Standpunkt mar der menschliche, wenn der Ausdruck erlaubt ift, staatliche: Tiberius wollte nichts als ein Sterblicher sein: aber alle Rechte. die ihm aus dem Begriff der Majestät entsprangen, machte er schonungslos geltend. Und hiebei leistete ihm nun der Senat als entscheidender Gerichtshof die größten Dienste.

Es ist wohl der Mühe werth, wenn auch nur flüchtig, dieser Prozesse, welche die Regierung des Tiberius charakterisiren, zu gedenken. Sie wersen zugleich ein Licht auf die gesellschaftlichen Zustände des damaligen Rom in den höchsten Kreisen. Der erste, dessen in den Annalen aussührlich gesdacht wird, ist der gegen Marcus Scribonius Libo 1). Was ihm Schuld gegeben wurde, waren Vorbereitungen zu Anschlägen gegen das regierende Haus.

Libo hatte sich durch abergläubische Borstellungen zu der Meinung verleiten lassen, daß ihm selbst die höchste Geswalt zu Theil werden könne. Der hatte Chaldäer und Traumsdeuter berusen und selbst Geisterbeschwörungen veranlaßt. Was bei den Annalisten nur angedeutet wird, erscheint in einem Calendarium der Zeit auf das bestimmteste. Nach demselben wird der Tag als ein Feiertag begangen, an welchem Libo verrätherischer Absichten gegen Tiberius, dessen Kinder, angesehene Senatoren und das Gemeinwesen überhaupt überwiesen worden war. Dibo stand in nächstem verwandtschaftlichem Verhältnisse zu Scribonia, von der sich

<sup>1)</sup> Tacitus, Annal. II, 27.

<sup>2)</sup> Seneca fagt von Libo (ep. 70, 10): adolescentis tam nobilis quam stolidi, majora sperantis, quam illo saeculo quisquam sperare poterat, aut ipse ullo.

<sup>3)</sup> In dem Calendarium Amiterninum (Corp. inscr. lat. p. 324) finsdet sich zum 13. September, nach römischer Ausdrucksweise den Jous dieses Monats, solgende Anzeichung: Fersiae) ex Ssenatus Csonsulto) qsuodd e(o) dsied nefaria consilia, quae de salute Ti. Caessaris, liberorumque) e(jus) et aliorum principum civitatis deqsue R(e) Psublica) inita ad M. Lidone erant, in Senatu convicta sunt. Tacius giedt den 13. September als den Tag an, an welchem Lido sich selbst getödtet habe.

Augustus trennte, als er sich mit Livia, der Mutter des Tiberius, vermählte. Auf dies Verhältniß stütte sich wahrscheinlich sein Vorhaben 1). Aber von eben denen wurde er verrathen, denen er sich anvertraut hatte. Als er sich entdect sab, tödtete er sich. Tiberius sagte: er murde Libo verziehen haben, wenn sich dieser nicht selbst umgebracht hätte. was ihm freilich Niemand glauben wollte. Auch Apuleja' Barilla 2), die eines Majestätsverbrechens geziehen murde. war eine nahe Bermandte des kaiserlichen Hauses. Enkelin einer Schwester des Augustus!). Sie soll gegen Tiberius und Livia beleidigende Beschwerden ausgestoßen haben 4). Tiberius genehmigte, daß ihre Aeußerungen gegen Auguftus geahndet würden, nicht aber die gegen ihn selbst oder seine Mutter, die deshalb befragt worden war. Apuleja wurde wenigstens um dieser Vergehungen willen nicht verurtheilt. So ftand Asinius Gallus, Sohn des wegen seiner militärischen und literarischen Verdienste berühmt gewordenen Asinius Bollio, insofern in verwandtschaftlichen Beziehungen zu dem kaiserlichen Hause, als er sich mit der ersten Gemablin des Tiberius. nachdem sie von demselben verftoßen war, verheirathet batte 5); er war von hochstrebendem Ehrgeiz erfüllt, der sich

<sup>1)</sup> Seine verwandtschaftlichen Berhältnisse giebt Tacinis a. a. D. mit solgenden Worten an: proavum Pompejum, amitam Scriboniam, quae quondam Augusti conjunx fuerat, consobrinos Caesares ostentat; die Stammtasel der Scriboniani nach den Untersuchungen von Borghest sindet sich in der Ausgade von Nipperden zu Ann. II, 27.

<sup>2)</sup> Die Handschrift hat bei Tacitus, Ann. II, 50 Barilia, wostlir nach bem Borschlage Borghesi's Barilla gelesen wird.

<sup>3)</sup> Der Brogeg fällt in bas Jahr 17 unferer Mera.

<sup>4)</sup> quia probrosis sermonibus Divum Augustum ac Tiberium et matrem ejus inlusisset.

<sup>5)</sup> In erfter Ehe hatte sich Tiberius mit Bipsania vermählt, ber

aber in Worten erschöpfte. Er ließ Aeußerungen vernehmen, durch die er nur Freimüthigkeit an den Tag zu legen glaubte, Tiberius aber sich vielleicht betroffen, auf jeden Fall beleidigt fühlte. Asinius wurde nicht hingerichtet, nicht einmal verbannt; aber er mußte fortan im Gewahrsam des jedesmaligen Consuls oder eines anderen der höchsten Beamten bleiben, was ihn endlich zur Verzweislung brachte 1).

Wenn die Prozesse, wie man sieht, besonders gegen Perssönlickeiten gerichtet waren, die dem kaiserlichen Hause verwandtschaftlich nahe standen, aber Ansprüche gegen dasselbe ershoben, so erkennt man auch, wie wichtig es für den Princeps war, daß der Senat sich seiner Rechte annahm. Er selbst und seine Familie wurden als unantastbar betrachtet, um so mehr, da diese anderen ursprünglich nahe stand und nun erst durch unbedingte Verehrung über sie gehoben werden sollte.

Ein Dichter, welcher Tragödien versaßte und eigentlich in Gnaden war, wurde beschuldigt, in einer Versammlung angesehener Männer und Frauen ein poetisches Werk vorgelesen zu haben, in welchem dem kaiserlichen Hause zu nahe getreten sei. In dem Senat machte man darauf ausmerksam, daß das doch bloß Worte, keine Thaten seien, Thorpheiten, kein Verbrechen. Tiberius selbst scheint dieser Meisnung gewesen zu sein. Wenigstens hat er es dem Senat verwiesen, als dieser das Todesurtheil aussprach und vollstrecken ließ, ohne bei ihm angefragt zu haben 2). Zuweilen

Tochter des Agrippa und der Pomponia, deren Bater der durch sein freundschaftliches Berhältniß zu Cicero bekannte römische Ritter Atticus war. Bipsania war demnach Stiefschwester der Agrippina, der Gemahlin des Germanicus.

<sup>1)</sup> Sein Tob erfolgte im Jahre 33 unferer Aera.

<sup>2)</sup> Die Rede des Lepidus, in welcher biese Gedanken vorkommen, theilt

1

betrafen die Anklagen die bochften allgemeinen Intereffen. Ein Geschichtschreiber ift verurtheilt worden, weil er von Brutus und Cassius mit Sprerbietung gesprochen und Cassius den letten Römer genannt hatte 1). Man sah darin einen Beweis republikanischer Gesinnungen, die man nicht wieder zu Worte kommen laffen wollte. Meistentheils aber bewegten sie sich in persönlichen Beziehungen zu dem Herrscher und seinem Hause. Man hat Männer angeklagt, weil sie bei dem Berkauf eines Grundstück die Bildnisse des Augustus mitverkauft hatten 2). Man ist darin soweit als möglich gegangen: Worte, welche in trunkenem Muthe gesprochen worden waren. unschuldige Scherze wurden Verbrechen. Es tamen Anklagen vor, über welche Tiberius selbst erstaunte, z. B. gegen den Senator Cnäus Cornelius Lentulus, dem Schuld gegeben wurde, sich durch Aeußerungen gegen Tiberius vergangen zu baben. Lentulus lacte auf; Tiberius rief aus: er wolle nicht leben, wenn Männer wie dieser gegen ihn wären 3).

Mit der Gehässigkeit der Repression verband sich das Unwesen der Delatoren. Was kann überhaupt einer Regierung Schlimmeres begegnen, als wenn sie die doch immer vorhandenen menschlichen Schlechtigkeiten zu ihrer Unterstützung aufruft? Die, welche anklagten, erhielten als Belohnung einen

Tacinus, Ann. III, 50 mit; iber den Prozeß, der in das Jahr 21 unserer Aera gehört, berichtet außerdem Dio LVII, 20.

<sup>1)</sup> Prozes bes Cremutius Cordus im Jahre 25 unserer Aera.

<sup>2)</sup> Prozes des Ritters Falanius im Jahre 15 (Tacinus, Ann. I, 78).

<sup>3)</sup> Dio LVII zum Schluß; vergl. Tacitus, Ann. IV, 29. — Der Borfall gehört in das Jahr 24 unserer Aera. Im nächsten Jahre starb Lentulus (Tacitus, Ann. IV, 44, 1); es ist derselbe, der im Jahre 18 vor unserer Aera das Consulat bekleidet und im Jahre 10 stegreich gegen die Dacier getämpst hat (Nipperden zu Tacitus a. a. O.).

Antheil an den confiscirten Gütern der Verurtheilten. Mit der Eifersucht des Fürsten verband sich die Gemissenlosigkeit gewinnsüchtiger Angeber und die Unfähigkeit des Gerichtshofes, Widerstand zu leisten. Die Senatoren selbst hätten in Gesahr zu gerathen gefürchtet, wenn sie dei einem Versahren dieser Art ihre Mitwirkung versagt hätten. Die durch die einheitliche Macht herbeigeführte allgemeine Sicherheit wurde durch die erschreckende Unsicherheit Einzelner, die sich mißfällig erwiesen, durchbrochen. Das Geheimnis des Privatlebens wurde in die Dessentlichkeit gezogen. Sklaven verriethen ihre Herren.

Bei diesem Werk der Repression und dem verderblichen Unwesen der Delatoren wurde Tiberius hauptsächlich durch den Praefectus Praetorio Aelius Sejanus unterstützt, einen Mann, der die tiesste Unterwürfigkeit mit unermüdlicher Thätigkeit verband. Ein Zeitgenosse rühmt ihn, er sei eben dadurch emporgestiegen, daß er sich nicht höher stellte, als Andere, und bei aller Strenge der Amtssübrung eine vergnügliche Heiterteit bewahrte. In Sejan ist der Gedanke entsprungen, die Prätorianer, die in die Stadt eingeführt, doch in derselben zerstreut waren, in Sin Lager zusammenzuziehen, um sie von jedem Einsluß der städtischen Bevölkerung loszureißen und ganz und gar an das Principat zu knüpsen.)

Selbst der Sohn eines früheren Praefectus Praetorio, war er hier gleichsam zu Hause; er setzte Centurionen und Tribunen selbst ein, und da er zugleich angesehene Senatoren dadurch gewann, daß er ihnen gute Stellungen im öffentlichen Dienste verschaffte, so ward er, dem Kaiser zur Seite, allmächtig. Sejan, obwohl nur eben römischer Ritter, wurde doch gleich-

<sup>-1)</sup> Die Maßregel ist im Jahre 23 u. A. durchgeführt worden.

sam der Mittelpunkt des Staates; er war nicht allein der Minister, sondern auch der Vertraute des Tiberius; er galt als der Depositär und Interpret der kaiserlichen Gedanken.

Wir erfahren, daß die vornehmsten und einstußreichsten Männer sich bei Sejan einfanden, um die wahren Absichten des Herrschers bei ihm zu erfragen. Man hat damals gezweiselt, ob die Gewaltsamkeiten, welche unaushörlich vorkamen, mehr auf Betrieb des Sejanus oder auf Besehl des Cäsar erfolgt seien. Wer könnte das in einer Lage, wie diese, überhaupt unterscheiden? Besonders in den Jrrungen, die zwischen Tiberius und, wenn nicht Germanicus selbst, doch der Gemahlin desselben allmählich erwuchsen, stand Sejan dem Tiberius nur allzu dienstbestissen zur Seite.

Als Germanicus auf den Ruf des Tiberius nach Rom zurückfam, wurde ihm ein Triumph bewilligt, der am 26. Mai 17 u. Ae. (770 der Stadt) stattgefunden hat. Ihn begleitete seine Gemahlin Agripping, von einer Anzahl blübender Kinder umgeben. Noch einmal war die Familie, wie es schien, einträchtig beisammen. Als die Mutter des Hauses wurde Livia verehrt. Sie genoß unter ihrem Sohne nicht viel weniger Ansehen, als unter ihrem Gemahl. Für Germanicus wurde bann eine neue, an sich höchst ehrenvolle Stellung im Drient bestimmt. Dort waren mancherlei Unzuständigkeiten zu beseitigen. Die Fürsten von Commagene. Cappadocien und Cilicien waren gestorben, und da die Bopulationen zwischen der Anhänglichkeit an das angestammte Fürstenthum und dem Verhältniß zu Rom schwankten, so erschien es rathsam, ein Mitglied des augusteischen Hauses zur Beruhigung derselben nach dem Drient zu senden. So

batte Tiberius damals seinen eigenen Sohn nach Allyrien geschickt; der Neffe und der Sohn schienen die sicherften Stüten seines Thrones zu bilden. Die Mission des Germanicus nahm aber einen sehr unglücklichen Verlauf. Er gerieth mit dem ihm beigegebenen Legaten Cnäus Calpurnius Piso in eine Feindseligkeit, die zu den gehäffigsten Beschuldigungen Anlaß gegeben hat. Daß der Legat, welcher die regelmäßige Autorität repräsentirte, — ein Mann von altaristokratischer Gesinnung — und ein Mitglied der kaiferlichen Familie, dem eine außerordentliche Gewalt anvertraut war, leicht in Conflict gerathen konnten, liegt in der Ratur menschlicher Verbaltnisse. Biso war bochfahrender Aristokrat; Germanicus liebenswürdig von Natur, aber er fühlte sich als den Träger ber monarchischen Gewalt. Ein Ausammenwirken bes einen mit dem anderen war nicht lange möglich. Ihre offene Entzweiung trat bei folgender Gelegenheit ein.

In den unaufhörlich zwischen Krieg und Frieden schwankenden Berhältnissen der Römer mit den Parthern bildete
es ein Moment, daß ein Arsacide, des Namens Bonones,
der lange in Rom gelebt hatte, unter dem Schutze des
Augustus von den Parthern zurückberusen und auf ihren
Thron gesetzt worden war. Aber die römisch-griechische Art
zu leben, die der neue Fürst einschlug, veranlaßte den Abfall
der Parther. Artabanus III., der Begründer einer neuen
Dynastie im Lande, verjagte Bonones, der nun in Syrien
bei den Kömern, die ihn auch sortan als König behandelten,
Schutz suchte und fand. Auch Enäus Piso nahm sich seiner
an; dessen Gemahlin Plancina wurde durch reiche Geschenke
von ihm gewonnen. In der Pacification dieser Grenzländer
begriffen, sand es nun Germanicus rathsam, sich mit Artaban

zu verständigen, der ihm Friede und Freundschaft anbot, wenn Bonones aus Sprien, wo er ihm gefährlich werden konnte, entfernt würde 1). Gegen das Verfahren des Germanicus ließ sich einwenden, daß doch damit das römische Interesse in Parthien aufgegeben wurde. In die größte Aufregung aber geriethen Piso und dessen Gemahlin, als ihr Schützling nun wirklich nach Cilicien entfernt, kurz darauf aber bei einem Fluchtversuch eingeholt und getöbtet wurde.

Während Germanicus eine Reise nach Aegypten unternahm, blieb die Provinz Sprien in den Händen des Legaten, der sie dann nicht in dem Sinne des Germanicus verwaltete, so daß sich bei dessen Rücksehr ihr Hader mit verdoppelter Sehässigkeit erneuerte. Als Germanicus bald darauf in eine gefährliche Krankheit versiel, faßten seine Freunde den Verdacht, sie sei von Piso durch Gift herbeigeführt worden. Man wollte allerlei magische Vorkehrungen erkennen, durch welche ein lebendiger Mensch den Göttern der Unterwelt überliefert werde.

Wer aber sich des einen Mittels bedient, wird schwerlich auch zu dem anderen greisen. Auch hat man Piso später nur eben der Vergistung des Germanicus angeklagt — allein mit welchen Beweisen? Man hat dafür angeführt, daß das Herz bei der Leichenverbrennung unverletzt gefunden worden sei, was eben bei Menschen, denen das Leben durch Gift genommen worden, geschehe.). Ueberhaupt beruht die An-

<sup>1)</sup> In Armenien setzte Germanicus ben Zeno, ber bem bosporanischpontischen Herrschusse angehörte, als König ein.

<sup>2)</sup> Blinius, Hist. nat. XI, 37 (72), 187: extat oratio Vitellii, qua Gnaeum Pisonem ejus sceleris coarguit, hoc usus argumento (negatur cor cremari posse veneno interemptis) palamque testatus non potuisse ob venenum cor Germanici Caesaris cremari. Contra genere morbi (cardiaco morbo) defensus est Piso.

flage Biso's, den Tod des Germanicus veranlaßt zu haben, auf einer Bermischung abergläubischer Borftellungen mit abenteuerlichen Gerüchten. Piso bat dieselbe später zurückgewiesen; fie ift, wie Tacitus sagt, in Nichts zerstoben 1). Alles betrachtet, wird man annehmen dürfen, daß Germanicus, der von den Feldzügen an der Nordsee nach dem Orient gegangen war und sich dort eben, wie in Aegypten, wo er als Grieche zu erscheinen liebte, den Einwirkungen des veränderten Klima's ausgesetzt hatte, frühzeitig eines natürlichen Todes gestorben ift 2). Wenn nun aber an dieser Bergiftungsgeschichte so wenig ift, wie an vielen anderen: welchen Sinn hat es vollends, daß man dem Kaiser Tiberius eine Schuld daran beimessen will? Ein Migverständniß zwischen Tiberius und Germanicus ift allerdings dadurch entsprungen, daß dieser die Reise nach Aegypten unternommen hatte, ohne erst in Rom angefragt zu haben. Es war aber eine von Augustus selbst aufgestellte Regierungsmaxime, daß Aegypten von jedem anderweiten Einfluß frei erhalten werden muffe. weil ein solcher leicht auf die Rufuhr der Lebensmittel für die Hauptstadt einwirken konnte, für die der Kaiser sorgen mußte, wenn er sie beherrschen wollte. Tiberius tabelte die Reise des Germanicus in milben Worten, nur in diesem letten Bunkte schärfer. Möglich, daß Tiberius Vorkehrungen getroffen hat, um nicht Germanicus sich über den Kopf wachsen oder ihn eine unbotmäßige Stellung im Drient einnehmen zu lassen. Aber wie weit ift das von der Absicht entfernt, die man dem Raiser zuschreibt, seinem Neffen durch

<sup>1)</sup> Tacitus, Ann. III, 14: solum veneni crimen visus est diluisse.
2) Germanicus flarb am 10. October im Tabre 19 u. Å. (VI. Id.

<sup>2)</sup> Germanicus flarb am 10. October im Jahre 19 u. A. (VI. Id. Octobr. nach den Fasti Antiates. Corp. inscr. lat. I, p. 329.)

Bermittelung Piso's den Untergang zu bereiten. Daß er eine solche gefaßt haben sollte, ist vielmehr undenkbar. Denn es konnte ihm nicht entgehen, daß der Tod des Germanicus die Rechte der Kinder desselben, die andere waren, als die vom Vater auf sie vererbten, wenn nicht zur Geltung, doch in lebendige Erinnerung bringen werde. Was das auf sich habe, kam unverzüglich zu Tage.

Als Agripping, die Gemahlin des Germanicus, mit dessen Asche nach Italien zurücklehrte, murde sie mit einer Theilnahme der Bevölkerung empfangen, welche noch mehr andeutete, als Beileid für den Berftorbenen. Damit tritt ein neues Moment in dem Leben des Tiberius ein, das verhängnifvoll für sein Verfahren und sein Andenken geworden ift. Die Augen richteten sich auf die Anrechte des julischen Hauses, die, bisher zurückgedrängt, in Agrippina und ihren Kindern nach dem Tode des Germanicus selbftändig auftraten. Kürwahr, Liberius müßte vollkommen verblendet gewesen sein, wenn er die Ermordung seines Neffen veranlaßt hätte. Germanicus war, wie berührt, dem augusteischen Hause näher verwandt, als Tiberius; er hatte sich aber in seine Unterordnung gefügt. Mit seinem Tode jedoch traten nun die Ansprüche seiner Söhne bervor, die noch bei weitem ftarker maren, als die seinen. Genealogisch betrachtet, ftanden fie dem Stifter der Macht, deffen Urenkel fie waren, näher als Tiberius. Die Wittwe des Germanicus erschien als die Repräsentantin einer Succession, die auf einem anderen Brincip als die des Tiberius selbst berubte. Schon immer waren dem Tiberius aus der Art und Weise, wie er zur Regierung gekommen war, feindselige Machinationen erwachsen. Diese fanden jetzt einen festen Rückhalt. Agrippina nahm eine oppositionelle Haltung an, die dem Kaiser auch im gesellschaftlichen Leben nicht selten beschwerlich siel.

Eines Tages ift sie, durch die Verurtheilung einer ihrer nächsten Freundinnen, die zugleich eine Verwandte des Hauses war, aufgeregt, in die Gemächer des Tiberius eingedrungen, den sie mit einem Opfer am Altar des Augustus beschäftigt fand. Sie rief ihm zu, es stebe ihm schlecht an, dem Todten zu opfern, während er die lebenden Nachkommen deffelben vertilge. "Meine Tochter", versette Tiberius, "du bist misveranügt, weil du nicht selbst berrschest". Agripping ließ sich sogar einreden, daß sie bei einem Gastmahl bei ihrem Adoptivschwiegervater vergiftet werden solle; sie rührte keine Speise an und lehnte selbst Früchte ab, die ihr Tiberius reichte. Ru seiner Mutter gewendet, sagte der Casar: man könne ibm nicht verargen, wenn er nicht allzu glimpflich gegen eine Frau verfahre, die ihn für fähig balte, sie mit Gift zu tödten: denn auf Livia nabm Tiberius immer Rücksicht. Diese aber hielt noch ihre Hand über Agrippina; sie war die Gemahlin ihres Enkels, die Kinder derselben ihre Urenkel. Und auch mit seiner Mutter war Tiberius nicht durchweg einverstanden: Livia hielt einen eigenen Hof. man die Handlungen der Regierung einer scharfen Kritik unterwarf.

Bielleicht darf man annehmen, daß dies Verhältniß zwischen den beiden Frauen, von denen die eine sich eines eingeborenen Ansehens erfreute, die andere eine große Zukunft in Anspruch nahm, die eine herrschsüchtig, die andere unbotmäßig, zu den vornehmsten Motiven gehörte, welche Tiberius

bewogen haben, Rom zu verlassen 1). Er fühlte sich unbehaglich zwischen Verdacht und Haß; der Aufenthalt in der Haupt-stadt schien ihm selbst nicht ohne Gefahr zu sein 2).

Im Jahre 26 unserer Aera, dem zwölften seiner Regierung, hat er sich aus Rom entsernt und ist dann niemals wieder dahin zurückgekommen; er ging nach dem Felseneiland Capreä<sup>3</sup>), welches Augustus, der es von der Stadt Neapel für sein Haus erwarb und mit einem Andau versah, wie man sagte, zu seinem eigenen Ruhesis, wo er minder belästigt zu werden hoffte, ausersehen hatte 4).

In diese Zurückgezogenheit begab sich Tiberius, jedoch nicht, um von den Geschäften frei zu sein. Er hatte vielmehr außer einigen Gelehrten, die ihn unterhalten sollten, auch einen der ersten Rechtskundigen der Zeit in seiner Begleitung.

Es giebt eine Art von Regierung, in welcher sich das Bedürfniß des persönlichen Lebens mit der Pflicht für das Allgemeine gleichsam ausgleicht, wenn der Herr, fern von dem Getümmel einer Hauptstadt, nur das entscheidende Wort in den Geschäften ausspricht, den übrigen Theil des Tages aber seinen Studien oder den Bergnügungen des Landlebens

<sup>1)</sup> Tacinis, Ann. IV, 57: traditur matris impotentia extrusum, quam dominationis sociam aspernabatur neque depellere poterat, cum dominationem ipsam donum ejus accepisset. Sueton, Tiberius C. 51: ut quidam putent, inter causas secessus hanc (das Berhältniß zu Livia) ei vel praecipuam fuisse. Dio Cassus LVII, fin.: ώστε ές την Καπρίαν δι ξεείνην (την μητέρα) οὐχ ῆκιστα μεταστῆναι.

<sup>2)</sup> Wie Seneca, epp. XII, 1 = 83, 14 [agt: Tiberius proficiscens in Campaniam, cum multa in urbe et suspecta relinqueret et invisa.

<sup>3)</sup> Tiberius entfernte sich aus Rom im Jahre 26 und begab sich zumächst nach Campanien; im folgenden Jahre ließ er sich dauernd auf Capreä nieder.

<sup>4)</sup> Dio LΠ, 43, dessen Stelle jedoch eine Dunkelheit bietet. Rach Suewn hatte er den Ort mit dem Worte απραγόπολις bezeichnet.

oder einer ausgesuchten Gesellschaft zu widmen im Stande bleibt. Capreä, von einer wundervollen Natur umgeben, liegt so recht in der Mitte des gräco-romanischen Reiches, das dem Kaiser gehorchte. Die leichte Communication machte eine unausgesetzte Verbindung mit aller Welt, hauptsächlich aber mit Kom möglich. Die Leitung der Angelegenheiten konnte Tiberius immer in seiner Hand behalten; er führte sie durch regelmäßige Correspondenzen mit dem Senat und mit Sejan, der damit nicht unzusrieden war, da er das volle Vertrauen des Kaisers behielt und als das ausschließliche Werkzeug seines Willens erschien.

Aber gestehen muß man doch, daß sich hiedurch eine böchst außerordentliche Regierungsweise einführte, inwiesern der Wille des Kaisers von Caprea ber dem Senat kundgegeben und durch Vermittelung eines Vertrauten zur Ausführung gebracht wurde, wobei bann die versönlichsten Motive wirksam eingriffen. Der bespotischen Willfür, die sich badurch Raum machte, stand noch immer die Autorität der Livia im Wege, welche der Kaiser in Ehren hielt und Sejan nicht zu verlegen wagte 1). Endlich ftarb sie im höchsten Alter — eine Frau von einer wahrhaft historischen Stellung: sie bat zur Consolidation des Reiches durch die Rathschläge der Versöhnung, die sie ihrem Gemahl gab, und die Einführung ihrer Söhne in dessen Familie mehr beigetragen, als Jemand sonst in der Welt. Sie batte dem Tiberius den Ihron verschafft: ber Sohn fühlte sich erft wahrhaft frei und sein Eigen, als die Mutter starb 2).

<sup>1)</sup> Zacitus, Ann. V, 3: Tiberio inveteratum erga matrem obsequium.

<sup>2)</sup> Jm Jahre 29. — Nach Blinius, Hist. nat. XIV, § 59 flarb Livia in einem Alter von 82, nach Dio (LVIII, 2) von 86 Jahren.

Gleich in dem Moment ihres Todes kam dies zu Tage. Der Kaiser richtete ein Schreiben an den Senat, in welchem er sich über die Arroganz Agrippina's und das zuchtlose Treiben des älteren ihrer Söhne beschwerte.

Wir erörtern nicht, ob hiebei bereits das Verderben der Agrippina beabsichtigt worden ift. Entscheidend wurde nicht sowohl der Brief selbst, als die ungenügende Berücksichtigung, die er fand. In dem Senat nämlich hatte man doch auch eine Empfindung für die Rechte und eventuellen Ansprüche der Agrippina und ihrer Kinder, und die Meinung überwog, die Berathschlagung über den Brief zunächst zu verschieben. In dem Volk aber, zu welchem Kunde von dem Briefe gedrungen war, regte sich lebendige Sympathie für Agrippina. Es gerieth in allgemeine Bewegung; man behauptete, das Schreiben des Raisers sei unecht. Volkshaufen zogen unter Borauftragung der Bilder Agrippina's und Nero's einber. Diese Demonstration aber brachte die Lage der Dinge erst zu vollem Ausdruck. Sejan nahm Anftog baran, daß der Senat Zuschriften des Raifers vernachlässige; wenn das Volk jene Bilder vor sich bertrage, so fehle nicht viel, daß es das Schwert ergreife, um diejenigen, die in denselben dargestellt maren, zur höchsten Gewalt zu erbeben. Was das zu bedeuten hatte, erhellt sofort, wenn man sich der Ansprüche der Sohne des Germanicus und ihrer Mutter erinnert. Und aus einer literarischen Reliquie von nur provinzialem Inhalt, dem Leben des Avillius Flaccus von Philo, erfährt man, daß die Parteiung zwischen Agrippina und Tiberius, wie die Hauptstadt, so das Reich überhaupt ergriff und entzweite. Philo zählt Flaccus zu benen, die gegen

Agrippina zusammenwirkten 1). Seine Gegner schlossen sich der Partei Agrippina's an.

Niemand bätte fagen können, mas baraus erfolgt märe. wenn Agrippina, wie sie vorzuhaben schien, sich zu den Legionen begeben bätte, wo der Name des Germanicus im besten Andenken war. In Rom wollte man von ihr gehört baben, sie werde, wenn sie sich bedrobt sebe, die Statue des Augustus, von dem sie ihr Geschlecht berleitete, umklammern. Dies war der wesentliche Gegensat. Livia scheint denselben noch zurückgehalten zu haben; in dem Moment ihres Todes, durch welchen Tiberius selbst blosgestellt wurde, indem sich seine Verbindung mit dem augusteischen Sause vollends löfte. brach der Streit in voller Stärke aus. Der Senat ließ vernehmen, er sei sehr bereit, das Vorgekommene zu bestrafen; er werde nur durch die Autorität des Fürsten daran verhindert. Wie auch die Worte lauten mögen, sie haben den Sinn, daß der Senat sich dem Kaiser gegen Agrippina und ihre Söhne anschloß. Ohne Zweifel ift nun ein Majestätsprozeß in gewohnter Form, aber unter Beziehungen, wie sie noch nie dagewesen waren, in Gang gesetzt worden; gegen das Recht der Majestät konnten auch die angeborenen Rechte des Blutes nicht aufkommen. Ueber den Gang dieser Berhandlungen ift uns nicht das Mindeste überliefert; aber man darf unbedenklich annehmen. daß der Mutter sowohl wie ben Söhnen Entwürfe zur Empörung nachgewiesen worden find. Wie sollte sonst ber Senat zu einer Entscheidung geschritten sein, wie sie nun erfolgte? Die beiben älteren Söhne der Agrippina wurden durch Spruch des Senats

<sup>1)</sup> Philo adversus Flaccum p. 518 Mangen.

für Keinde des Gemeinwesens erklärt und dadurch aus dem allgemeinen Rechtsschut ausgestoßen 1). Sie wurden beide aus Rom entfernt: der ältere ift dann durch die Androbung einer qualvollen Erecution, wie man sich ausdrückte, zu einem freiwilligen Tode gezwungen, der zweite einige Rabre später wieder nach Rom zurückgebracht worden und einem ähnlichen Schickfal erlegen; Agrippina wurde auf eine benachbarte Insel verwiesen; ausgestoßen von der Welt, selbst nicht vor Beleidigungen gesichert, hat sie sich durch Hunger getödtet 2). In so gräuelvollen Ereignissen entlud sich der innere Gegensat der Ansprüche der Mitglieder der herrschenden Kamilie, welche Augustus zu vereinbaren gesucht, und der alles beherrschenden Autorität, welche er in den Händen des Mannes, den er zum Nachfolger erkor, binterlassen batte. Einst batte Agripping durch ihre Haltung unter den germanischen Legionen dazu beigetragen, das Imperium in der Hand des Tiberius zu befestigen. Das aber konnte sie nicht mehr schützen, nachdem fie unabhängige Ansprüche in ihren Söhnen zur Geltung bringen zu wollen entweder ernstlich versuchte oder doch zu versuchen in den dringenden Verdacht gerieth. Awischen ibr und Tiberius brach dann ein nicht mehr beizulegender Zwieivalt bervor, in welchem der Casar, der die Macht über Leben und Tod besaß, die Oberhand behielt. Indem er seine eigene Sache bis zum Ertrem verfocht, meinte er doch zugleich eine Pflicht zu erfüllen, die ihm seine Stellung auferlegte.

Da erwuchs ihm jedoch aus dem emporftrebenden Spraeiz seines bisherigen Gehülfen eine andere Gefahr. Sein

<sup>1) 30</sup> u. A. (Sueton, Calig. 7).

<sup>2)</sup> Der Tod Nero's fällt in das Jahr 30, des Drufus und der Agrippina 33 u. A.

Sohn Drusus, von dem man erfährt, was sich leicht begreifen läßt, er habe mit Sejan schlecht gestanden, war gestorben 1). Tiberius hatte das Unglud, das ihn traf, mit ftolzer Gelassenheit ertragen: er sagte, er schöpfe Trost aus seiner engen Verbindung mit dem Gemeinwesen. Nun aber faste Sejan den Plan, sich mit der Wittwe des Verftorbenen, Livilla 2), von der man nachgebends sogar gesagt hat, sie habe im Verständniß mit Sejan ihren Gemahl durch Gift umgebracht, zu vermählen, was ihn zu einem Mitglied der kaiserlichen Familie gemacht und zu einer Stellung von weitester Aussicht erhoben batte. Tiberius war, wie es scheint, betroffen davon, daß sein Praefectus Praetorio, der nur von ritterlichem Range war, mit seiner Familie in eine so enge Verbindung zu treten beabsichtigte; er wies ihn mit Rube, aber Entschiedenheit zuruck 3). Nachdem Agrippina und ihre Söhne aus dem Wege geräumt waren, ist dann in Sejan der Gedanke aufgestiegen, die Gewalt so fest in seine Bande ju nehmen, daß sie ihm bei dem Tode des Cafar nicht wieder entriffen werden könnte. Denn einen Beweis dafür giebt es doch nicht, daß er die Absicht gefaßt habe, sich an dem hinsterbenden Kaiser zu vergreifen. Tiberius wurde, soviel man weiß, durch seine Schwägerin Antonia 4) auf die Gefahr aufmerksam gemacht, die dem ganzen

<sup>1) 23</sup> u. Ä.

<sup>2)</sup> Livilla war die Tochter des alteren Drufus, Schwester des Germanicus.

<sup>3) 25</sup> u. Ä.

<sup>4)</sup> Der Brief der Antonia wird von Josephus, Antt. Jud. XVIII, 6, 6 erwähnt und die geheime Correspondenz derselben mit dem Kaiser durch eine Nachricht Dio's (LXVI, 14) bei einer anderen Gelegenheit bestätigt. Wenn Bonaras p. 550 C. (XI, c. 2) einer Berlodung Sejans mit einer Dame aus dem kaiserlichen Hause gedenkt, so ist das eine Berwechselung, wie schon von Andern bemerkt, und ohne Werth. Wäre wirklich etwas daran, so wilrde es doch nur eben eine Täuschung des Sejan gewesen sein, wie die andere

Hause drobe, und durch andere Anzeigen in diesem Verdacht bestärkt 1); er säumte nicht, zur Abwehr zu schreiten, noch in dem Augenblick, wo es möglich war. Seine Weise zu verfahren, lernt man bier an einem Beispiel kennen. Er ernannte insgebeim einen neuen Braefectus Braetorio, Naevius Sertorius Macro, und lies dem Senat ein Schreiben gugeben, zu beffen Anhörung auch Sejan eingeladen murde; man wollte wissen, Sejan habe erwartet, durch dasselbe zu neuen hoben Würden erhoben, namentlich mit der tribunicischen Gewalt bekleibet zu werden. Bei seinem Eintritt in die Curie wurde er ehrerbietigst begrüßt: denn noch war Niemand von der Sinnesveränderung des Raisers unterrichtet. Das Schreiben des Tiberius, das dann verlesen wurde, ging nicht geradezu gegen Sejan; es berührte allerlei Dinge, ein ober zwei Ral auch Sejan, der in Erstaunen gerieth, daß er statt der Erhebung, die er erwartete, nur tadelnde Worte. anfangs gelind, dann immer beftiger zu vernehmen bekam. bis endlich am Schluß des Briefes befohlen wurde, ein vaar Freunde Sejans zu bestrafen, ihn selbst aber in Gewahrsam zu nehmen. Wie so ganz wich das von alledem ab, was bisher vorgekommen war! "Hierher, Sejan", rief endlich der Consul, der den Vorsit in der Versammlung führte. Lange hatte dieser kein befehlendes Wort gebort; er zögerte

Borspiegelung, daß er die tribunicische Gewalt erhalten solle, nur eben auf auf seinen Sturz berechnet.

<sup>1)</sup> Tac. Ann. VI, 47 (53) wird Satrius Secundus als index conjurationis bezeichnet. In den verloren gegangenen Capiteln des sührften Buches wird dieser Sache ausstührlich Erwähnung geschehen sein. Die Bermuthung einiger Neueren (Ryckius zu Tacitus, Ann. VI, 8; Sievers, Tacitus und Tiberius II, S. 28, auch in Studien zur Geschichte der römischen Kaiser S. 76, Note 11), daß Satrius Secundus der Antonia Anzeige gemacht und diese dem Kaiser, können wir auf sich beruhen lassen.

zu kommen; endlich trat er hervor, ward gebunden, ins Gefängniß geworfen und hingerichtet 1). Sein Leichnam ward in die Gemonien geschleppt. Man erzählt, der Kaiser habe sich durch Feuerzeichen von einer Höhe zur anderen von den Erfolgen seiner Veranstaltungen Nachricht geben lassen: dann habe er neun Monate lang das Landhaus, in dem er lebte, nicht wieder verlassen?).

Daß sein Verfahren, im Allgemeinen angesehen, nicht eben gemißbilligt wurde, beweift unter anderem die Aussführung eines Schriftstellers von Geist und Gelehrsamkeit, welcher das Borhaben des Sejan als ein Verbrechen gegen das menschliche Geschlecht bezeichnet; würde es ihm damit gelungen sein, so würde er die Welt gleichsam aus ihren Angeln gerissen haben; durch seinen Tod sei der Friede, die Geltung der Gesehe, die allgemeine Ordnung erhalten worden. Es wird als ein neues Verdienst des Kaisers gerühmt, daß er durch seine klugen Vorkehrungen das schwerste Unheil, mit dem kein anderes sich hätte vergleichen lassen, abgewendet habe 3).

Die gewaltsame Beseitigung der Freunde Sejans, die Untersuchungen gegen die Mitschuldigen desselben und ihre Bestrafung erfüllten noch die späteren Lebensjahre des Tibe-rius, eher mit wachsender, als mit nachlassender Schärfe und Erbarmungslosigkeit.

In einer Büste des Tiberius, die man für die schönste

<sup>1) 31</sup> u. Å., 18. October. (XV. Kal. Novembres. Tacitus, Ann. VI., 25 = 31 g. E.)

<sup>2)</sup> Sueton, Tiberins C. 65.

<sup>3)</sup> Bairius Marimus IX, 11, 4: tu (Sejane) efferatae barbariae immanitate truculentior habenas Romani imperii, quas princeps parensque noster salutari dextera continet, capere potuisti? aut te compote furoris mundus in suo statu mansisset?

von allen erklärt, welche von einem Imperator auf uns gekommen, ist nichts wahrzunehmen, was Blutdurft oder Heuchelei verriethe; wohl aber athmet sie ein Bewußtsein eingeborener Kraft und der böchken Bürde, ftrenger Größe mit einem Rug von Verachtung der Gegner, die er für überwältigt zu halten scheint. Man bemerkt dabei das auf ben Naden fallende Haar des Hinterhauptes, wie es Tiberius nach der Gewohnheit der Claudier trug; die straffe Haltung des Nackens 1) erinnert an die Bildnisse des Jupiter. Erscheinung des Tiberius war überhaupt gebieterisch. Selten brach er sein Schweigen; auch gegen die nächsten Angehörigen ließ er sich nur in kurzen, langsam ausgesprochenen Worten vernehmen. Tiberius hatte sich schon in seinen Feldzügen daran gewöhnt, auf Niemand zu hören, sondern nur seinem eigenen Willen zu folgen, wenn derselbe auch mit der allgemeinen Meinung in Widerspruch gerieth. So trat er benn auch im Besitz der böchsten Gewalt auf, die ihm zu Theil geworden war. Verschlossenheit bis zum Augenblick, wo er handelte, war ihm Natur, was ihm dann den Vorwurf der Heuchelei und Verstecktheit zuzog, da er, plöplich losbrechend, kein Mittel scheute, um den Feind zu vernichten, entschlossen, wie er war, seine Gewalt, auf die ihm nicht einmal ein Recht der Geburt zustand, gegen jede Art von Widerspruch oder Gefahr zu vertheidigen. In seinem Selbst sab er zugleich ben Ecftein des gesammten Staatsgebäudes; zu dem versönlichen Motiv der Selbsterhaltung fügte er das andere hinzu, daß das Wohl des Ganzen auf derfelben berube. Ueber den unterworfenen Erdfreis, den er vor neuen Ver-

<sup>1)</sup> Sucton, Tiberius C. 68: incedebat cervice rigida et obstipa.

wirrungen schützte, hielt er doch zugleich das gezückte Schwert in der Hand, mit welchem er jede Regung der Opposition rücksichtslos und grausam, aber in gesetzlichen Formen niederschlug, — vielleicht eine Nothwendigkeit, die aber nicht allein Erstaunen, sondern selbst Grauen erweckt und doch niemals ohne Gesahr ist. Man ist versucht, die Ueberlieserung, Tiberius habe einen Lorbeerkranz getragen, um sich gegen den Blitz zu schützen, symbolisch zu sassen, gleich als wäre es die Meinung, daß ein lorbeerbekränztes Fürstenhaupt nicht von einem plöplichen Schlage getroffen werden könne 1).

Das Landhaus, das er bewohnte, trug selbst den Namen einer Billa des Jupiter \*); mehr, als an die Götter, glaubte er an das Fatum und die Gestirne \*). Die mythische Borsstellung, die sich noch bei seinen Ledzeiten von ihm bildete, dachte ihn als einen Greis, der, von seinen Chaldäern umgeben, in den Gestirnen lese \*). Er war kerngesund von Natur, so daß er niemals einen Arzt fragte, auch nicht während der Zeit des Principats.

Aber mit den zunehmenden Jahren machten sich auch bei ihm die Schwächen bemerkbar, die mit dem Alter verbunden sind. Aller Augen richteten sich auf die zu erwartende

<sup>1)</sup> Man kennt die geheinnissollen Beziehungen des Lorbeerhaines, aus welchem sich die Cäsaren bekränzten. Er war der Tradition nach aus einem Zweige, der von einem Abler in den Schooß der Livia geworfen worden war, erwachsen. Plinius, Hist. nat. XV, kn. Bergl. Sueton, Galda C. 1.

<sup>2)</sup> villa quae vocatur Jovis. Sueton, Tiberius c. 65 fin. Daß Tiberius zwölf Billen nach ben zwölf Göttern genannt habe, ist eine philologische Bermuthung, die dazu dienen sollte, um eine schwere Stelle des Tacitus (Ann. IV, 67) zu erklären; sie flammt von Lipsius.

Sueton, Eib. Cap. 69: circa deos ac religiones negligentior, quippe addictus mathematicae, persuasione plenus, cuncta fato agi.

<sup>4)</sup> Principis Caprearum in rupe sedentis cum grege Chaldaeorum. Junenal, Sat. X, V. 93. 94.

Succession, für welche nur zwei Versönlichkeiten in Betracht fommen konnten: der leibliche Enkel des Tiberius (Sobn seines Sobnes Drusus) Tiberius Gemellus; und der jüngste Sobn des Germanicus und der Agrippina, Cajus, genannt Caligula. Einst hatte es Aufsehen gemacht, als ber Raiser mit Emphase die Geburt der Awillinge, von denen Tiberius Gemellus der eine war, angekündigt hatte. Aber auch der Sohn der Agrippina hatte es verstanden, durch eine unbedingte Hingebung, bei der von dem, was seine Familie erlitten, niemals mit einem Wort die Rede war, Tiberius für sich zu stimmen. In dem Neffen und dem Enkel des Tiberius trat die Divergenz. welche über der Familie überhaupt schwebte, noch einmal bervor. Der Enkel batte nur eben die Rechte des Tiberius geerbt; ber Sohn bes Germanicus besaß alle jene mit der unmittelbaren Abkunft aus dem augusteischen und julischen Hause verbundenen Vorzüge. Der Raiser meinte, diesen Zwiespalt dadurch auszugleichen, daß er in einer lettwilligen Verfügung den Tiberius Gemellus, der noch nicht alt genug war, um im Senat zu erscheinen, als Miterben bes Cajus bezeichnete, was man als eine Genoffenschaft des Reiches verstand 1). Aber alles blieb eventuell: denn wer wollte die Jahre berechnen, die Tiberius noch leben würde, und in denen dann Gemellus zu voller Befähigung herangereift mare? Wie viel Tiberius auch sonst dem Verhängniß überließ, so hat er demselben doch die Sache nicht ganz und gar anheimgestellt. Aber das Ende seiner Tage war näher, als er meinte.

<sup>1)</sup> Nach Sneton (Caligula 14) wäre Gemellus als Miterbe (coheres), nach Philo, de virtutibus p. 549 Mangeh, als ποινωνός ἀρχῆς bezeichnet worden; fast noch ausbrücklicher sagt das Dio LIX, c. 1: ἐκεῖνος — Tiberius — καὶ τῷ Τιβερίω τῷ ἐγγόνω τὴν αὐταρχίαν κατέλιπεν.

b. Rante, Beltgefdicte. III. 1. 3. Auft.

Ueber dies Ereigniß sind nur solche Nachrichten auf uns gekommen, daß man bei jedem Schritt irre ju geben fürchtet. Ich folge der tagebuchartigen Aufzeichnung, die bei Sueton zu Grunde liegt. Daraus entnimmt man, daß Tiberius — man erfährt nicht genau, aus welchem Grunde — die Absicht, Rom noch einmal zu besuchen, gehabt habe, aber davon in der unmittelbaren Räbe der Stadt durch ein Wunderzeichen, das die Gewaltsamkeiten der Menge, die ihn selbst bedroben könnten, anzudeuten schien, abgeschreckt worden ift. Er begab sich auf den Rückweg, den er über Misenum zu nehmen gedachte. Nachdem er unterwegs wegen förperlicher Schwäche Rast gehalten, zeigte er sich doch in Circeji so kräftig, wie jemals; er hat einen in die Arena gebrachten Eber mit dem Wurfspieß getödtet und dann, als er in Misenum anlangte, die Gewohnheiten seines täglichen Lebens festgehalten. fab des Abends Gäfte bei sich und ließ sich nicht nehmen, sie aufrecht stebend mit einem Handschlag zu entlassen. meide, die Angaben Suetons über die Dissimulation eines frankhaften Zustandes zu wiederholen: denn Dinge dieser Art pflegt man nicht in Tagebüchern zu verzeichnen. Doch bringt er noch die Nachricht von einem Kactum bei, das er nicht erfunden haben kann, die Notiz, Tiberius sei durch den Inhalt ber Senatsacten, die ihm zugingen, erschreckt und erbittert worden 1). Was aber können diese enthalten haben? bem Bericht, den Tacitus den Acten des Senats entnahm, ergiebt sich, daß die letten Verhandlungen desselben für Tiberius

<sup>1)</sup> Sueton, Tiberius C. 73: cum in actis senatus legisset, dimissos ac ne auditos quidem quosdam reos, de quibus strictim et nihil aliud quam nominatos ab indice scripserat, pro contempto se habitum fremens repetere Capreas quoquo modo destinavit, non temere quidquam nisi ex tuto ausurus.

in der That wenig zufriedenstellend gewesen sind. Die Wittme des Mannes, der die entscheidenden Anzeigen gegen Sejan gemacht hatte, wurde durch eine eingebende Denkschrift eines böcht unzüchtigen Lebenswandels und der Impietät gegen den Raiser angeklagt. Der Raiser meinte ohne 3weifel, daß sie ihm besonders verpflichtet sei, und machte ihr die ebebrecherischen Verbindungen, in die sie sich eingelassen hatte. um so mehr zum Verbrechen, da Männer von höchstem Rang in diese Sittenlosigkeit verwickelt worden waren. Unter benen wird auch Enaeus Domitius genannt, der von Tiberius felbst mit der jüngeren Agrippina, Tochter der älteren, verheirathet und dadurch mit dem kaiserlichen Hause in nähere Verbindung gezogen worden war 1). Aber der Senat nahm Anstand, dieser Anklage Folge zu geben: denn der Kaiser felbst sei bereits schwach geworden und wisse vielleicht nichts davon; alles rühre von Macro her, der doch zugleich angebe, daß die Anklage auf der Aussage der Sklaven beruhe, bei deren Bernehmung er selbst präsidirt habe, was dann nicht vollkommen gesetlich erschien. Im Senat wurde zunächst das Prozefverfahren nicht fortgesett; Domitius behielt Zeit, eine Berantwortungsschrift auszuarbeiten; auch einigen anderen Mitangeklagten wurde eine Frift gestattet. Sievon nun bekam der Kaiser Nachricht in Misenum. Er wurde darüber tief betroffen. Wenn früher seine Autorität eben in der Bereitwilligkeit des Senats, ihn bei allem, was er vorschlug, besonders den Majestätsprozessen, zu unterstützen, beruhte, so drohte eine Unfolgsamkeit desselben eine der besten Grundlagen seiner

<sup>1)</sup> Der Bater bes Cnaeus Domitius war Lucius, seine Mutter die ättere Antonia, Schwester der Wittwe des Drusus, des Bruders des Tiberius, — wie diese Tochter des Triumvirn Antonius und der Octavia.

Gewalt gemissernaßen aufzulösen. Er war entschlossen, bei seiner Rückehr nach Capreä in der früheren Weise den alten Gehorsam des Senats zu erzwingen. Indem er zu diesem neuen gefährlichen Kampse sich rüstete, ist er in Misenum, in der Billa des Lucull, wo er Wohnung hatte, von dem Schicksal der Sterblichen erreicht worden, am 16. März 37 (790 der Stadt).

Ueber seine letten Momente, über welche sich die abenteuerlichsten Gerüchte verbreitet haben, wage ich nur eine Nachricht des älteren Seneca!) zu wiederholen, nach welcher Tiberius, als er seiner Schwäche inne wurde, den Siegelring vom Finger zog, gleich als wollte er ihn einem Andern übergeben, dann wieder ansteckte, endlich, als auf sein Rusen Niemand kam, sich aus dem Bette erhob, aber vor demselben zusammenbrach, — ein nicht ungewöhnlicher Fall, daß ein Sterbender sich noch einmal aufrasst und dann der letzten Anstrengung erliegt.

Wie man auch über Kaiser Tiberius urtheilen möge — er hat eine große welthistorische Mission erfüllt. Die vollsständige Erössnung der Alpen, die Ueberwältigung Pannoniens, also die Verbindung der Balkanländer mit dem römischen Reiche, einige Erfolge in Germanien, dann die Beendigung der germanischen Kriege, worauf die Entwickelung von Deutschland beruht, sind sein Werk. In dem römischen Reich hat er den Uebergang der den Bürgerkriegen entsprungenen Macht in eine haltbare Autorität, durch welche die allgemeine Ordnung behauptet wurde, vollzogen. Ein großer Mann war er nicht, aber ein geborener Herrscher.

<sup>1)</sup> Sueton, Tiberius C. 73.

## Drittes Capitel.

Die Claudier-Cafaren Cajus, Claudius, Rero.

Die einheitliche Gewalt in dem großen Reich hatte Grundlagen, die in der Geschichte und der Natur desselben beruhten. Aber die Ausübung dieser Autorität war doch sehr persönlicher Natur. Sie hatte immer den Beigeschmack einer factischen, nicht durchaus gesetzlichen Macht, die dem vornehmsten Geschlechte zu Theil geworden war. In der Hauptstadt gab es Geschlechter, die sich durch dasselbe ihres Besitzes gleichsam entsetzt erachteten und zwar dem höchsten Gebot gehorchten, aber doch mit widerstrebendem Herzen und in der Hossnung, sich des Zwanges, dem sie unterlagen, noch einmal zu entledigen. Und in dem herrschenden Geschlechte selbst war es zu keiner sesten Erbsolgeordnung gekommen; verschiedene Ansprüche nicht allein, sondern verschiedene Tendenzen siritten innerhalb desselben mit einander.

Der unerwartete Tod des Tiberius bewirkte nun zunächst, daß die Frage über die Nachfolge im Reich sofort zu Gunsten des Cajus 1) entschieden wurde. Daran hat sich Macro, der Praefectus Praetorio, ohne Zweifel mit Recht den größten Antheil zugeschrieden. In der gesetzlichen Autorität, mit der

<sup>1)</sup> Cajus war am 31. August 12 u. A. zu Antium geboren.

er bekleibet war, stellte er den Truppen vor: das Reich bedürse eines einzigen Herrschers, denn die höchste Gewalt
müsse eine vollständige, zusammenhaltende sein. Und der von
Macro den Truppen angegebene Gesichtspunkt waltete auch
im Senat vor. Man hat bei der Vorlegung der erwähnten
testamentarischen Versügung des Tiberius den Wahrspruch
abgegeben, daß dieselbe unzulässig sei, weil die dem leiblichen Enkel zugestandene Prärogative mit dessen jugendlichem Alter sich nicht vereindaren lasse. Man hielt die Verrordnung
sogar sür ein Zeichen der Altersschwäche des Verstorbenen?).
Man erkannte den Enkel als ersten unter den jungen
Männern des Reiches, als Princeps Juventutis, an, aber
nicht als Mitherrscher?). Die höchste Gewalt ging in die
Sände des Cajus über.

Aus einem gleichzeitigen Berichte, der von Philo stammt, entnimmt man, daß der ruhige Uebergang der Gewalt von einer Hand in die andere im Hause der Cäsaren eine allegemeine Genugthuung hervorries. Der von Augustus gegründete, von Tiberius besestigte innere Friede schien eine neue Gewähr zu erhalten. Das Reich, welches die schönsten Regionen der Erde umfaßte und von seinen Nachbarn jenseits des Aheins und jenseits des Tigris, die man als Barbaren betrachtete, nichts zu sürchten brauchte, erfreute sich eines Ueberstusses, der, wie Philo sagt, an die saturnischen Zeiten erinnerte; die Populationen verschiedenen Ursprungs, die Truppen und die Bürgerschaften, alle Stände genossen

<sup>1)</sup> Dio LIX, 1.

<sup>2)</sup> Dio LIX, 8. Sueton, Cajus C. 15.

<sup>3)</sup> Cajus Cäsar Augustus Germanicus mit dem Beinamen Caligusa, vom Jahre 37—41 unserer Aera (790—794 d. St.). Schon am 18. März wurde Cajus vom Senat als Imperator anersannt.

das Glück ihrer Vereinigung. Unzählig waren die Opfer, die Festlickeiten, die man zur Feier des neuen Regierungs-antritts veranstaltete; den Menschen sah man an, wie sehr sie von einer innerlich züstimmenden Bewegung ergriffen waren. Eine Krankheit, in die der junge Kaiser siel, erweckte allgemeine schmerzliche Besorgnisse, seine baldige Wiedergenesung allgemeine Freude.

Und eine Wiederkehr der Parteiungen, die in den letten Reiten vorgewaltet, und ber damit verbundenen Verfolgungen meinte man auch deshalb nicht besorgen zu müssen, weil dem neuen Cafar, der daran batte denken können, die seinem Haufe angethanen Unbilden zu rächen, ein echter Nachkomme des verftorbenen Kaisers zur Seite ftand, in welchem sich ja die andere Partei darstellte. Ueberdies zählte man auf Macro, der die Politik des Tiberius zu repräsentiren schien. Die Nothwendigkeit der Alleinherrschaft ward anerkannt; gegen einen Migbrauch derselben glaubte man durch ein Gegengewicht einigermaßen gedeckt zu sein. Gben darin jedoch lag die Frage der Situation überhaupt: sollte sich ein junger Mann, der sich als ein unbeschränktes und gar nicht zu beschränkendes Oberhaupt ansah, Zügel anlegen lassen, Rücksichten nehmen? Cajus bob vor allem, eben im Gegenfat gegen Tiberius, seine unmittelbare Abstammung von Augustus bervor. Es ist kaum glaublich, was man erzählt, er habe dem Augustus einen Incest mit seiner Tochter Julia Schuld gegeben, aus welchem seine Mutter Agripping entsprungen sei 1). Auch ohne dies ift es zu begreifen, wenn er seines Großvaters Agrippa ungern gedachte: benn nur die Herkunft

<sup>1)</sup> Sueton, Cajus C. 23.

von den Juliern hatte Werth für ihn. Er meinte nämlich. wie die Aehnlichkeit des Leibes, so vererbe sich auch die Aehnlichkeit der Seele. Selbst das Talent, zu regieren, hielt er für ein eingeborenes 1). Von seiner nächsten Umgebung in diesem Wahn bestärkt, verschmähte er die Rathschläge Macro's. Was Philo von dessen Ansichten erzählt, erinnert an die Idee des Sokrates über die Monarchie: daß die Regierung ein Geschäft sei, das man lernen und dann jum allgemeinen Beften ausüben müsse; selbst die Vergleichung des Fürsten mit dem Steuermann kommt da wieder jum Borschein. Der Gegensatz der in den griechischen Republiken ausgebildeten Begriffe von einer regierenden Gewalt, die jedoch nicht wählbar ift, sondern nur dem persönlichen Verdienst zukommt, mit der aus den asiatischen und hellenistischen Reichen berübergekommenen Vorstellung von einer schon im Mutterleibe präformirten Bestimmung zur Regierung und dem dazu erforderlichen Talent tritt hier sehr bezeichnend hervor. In dem römischen Kaiser kam nun die Külle der Allgewalt, welche sogar als ein Bedürfniß der Gesammtheit betrachtet wurde, In Cajus lebte der wildeste Trieb, sie allein zu be-Er ruhte nicht, bis der Enkel des Tiberius aus dem siken. Wege geräumt war, womit zugleich alle die politischen Gerechtsame der Linie des Tiberius beseitigt waren.

Nicht länger mochte er dann Macro's Erinnerungen ertragen. "Da kommt der Kädagog", sagte er, "der Den meistern will, der kein Knabe mehr ist".

<sup>1)</sup> Ως γάρ αἱ τοῦ σώματος καὶ τῆς ψυχῆς ὁμοιότητες καλά τε τὴν μορφὴν καὶ σχέσεις καὶ κινήσεις, βουλάς τε καὶ πράξεις, ἐν τοῖς σπερματικοῖς σώζονται λόγοις, οὕτως εἰκὸς ἐν τοῖς αὐτοῖς ὑπογράφεσθαι τυπωθέστερον καὶ τὴν πρὸς ἡγεμονίαν ἐμφέρειαν. Ἡἡὶο, περὶ ἀρετῶν Π, p. 553, 47 ff. Mangey.

Nach einiger Zeit wurden Macro und dessen Gemahlin gezwungen, sich selbst zu tödten. Die guten Dienste, die Macro geleistet, wurden, wie Philo sagt, mit Lebensstrasse vergolten. Nicht allein die unmoralische Gewaltsamseit aber, die hiebei hervortrat, machte Eindruck in der Welt; dieser hatte noch einen anderen Grund. In Nacro hatten, wie angedeutet, die Anhänger des Tiberius, die sich der Versolgung der Agrippina schuldig wußten, eine Art von Rückhalt gesehen. Daß derselbe umkam, wirkte wie ein Blitzstrahl, der das Reich durchsuhr. Der oben erwähnte Präsect von Aegypten, dessen Stellung nur auf der persönlichen Gunst des Hoses beruhte, stürzte bei der Nachricht sprachlos zu Boden. Jetzt faßte man die Meinung, die niedergeschlagene Partei der Agrippina werde in ihrem Sohn die höchste Sewalt ausüben und alles mit wilder Rache erfüllen.

In Cajus kam die Manie, nicht allein unbeschränkter Regent eines herrlichen Reiches, sondern ein Sott sein zu wollen, zum Ausbruch. Die Anwesenheit von Königen unterworfener Landschaften, die über ihren Kang und ihre Ahnen stritten, hatte einmal in ihm den Gedanken angeregt, sich in Rom einer ähnlichen Autorität zu bemächtigen und das Diadem anzunehmen. Aber man bemerkte ihm, daß er mehr sei als alle Könige, indem er eine besondere, von den Göttern übertragene Gewalt besitze. Das Bild des Cajus wurde nun zwischen denen der Halbgötter Castor und Pollux aufgestellt und von der Menge angebetet. Er ließ sich zu demselben Zweck eine ikonische Bildsäule ganz von Gold errichten. Man verehrte ihn als Jupiter Latiaris, und da sich das an einige

<sup>1)</sup> Sueton, Cajus C. 22.

von Augustus getroffene religiöse Einrichtungen anschloß, so erregte es nicht gerade lauten und principiellen Widerspruch. In allen Küsten am Mittelmeer wurde der römische Herrscher mit Opfern verehrt. Rur in Einer Stadt, Alexandrien, kam es darüber zu tumultuarischen Auftritten.

Die Mehrzahl der Einwohner, die an den altägsptischen Borstellungen noch immer festhielten, wie denn das Pharaonenthum einst auf die Ptolemäer und jest auf die Cäsaren übergegangen war, nahm keinen Anstoß an der Joentiscirung der Gottheit mit dem Herrscher. In der Stadt aber gab es eine große Anzahl alteingebürgerter Juden, die sich weigerten, diesem Beispiel zu solgen.

Die Juden erfuhren hierüber soviel Ungemach, daß sie beschlossen, die Intervention des obersten Gewalthabers selbst anzurufen: benn seit langer Zeit waren sie mit Anmuthungen dieser Art, wie ja Tiberius selbst göttlich verehrt zu werden verschmähte, nicht behelligt worden. Eine Gesandtschaft von funf Mitgliedern, zu welcher ber geiftvolle und gelehrte Philo gehörte, dem wir auch die Nachricht davon verdanken, wurde nach Rom geschickt, um den neuen Kaiser zu einer Abhülfe zu vermögen. Dabei stießen sie aber mit einem schon gefaßten Entschlusse, der zugleich Leidenschaft mar, zusammen. Eine der sonderbarften Audienzen, die jemals vorgekommen find, ift wohl die, welche die judische Gesandtschaft bei Cajus erhielt. Er war mit Baulichkeiten in den kaiferlichen Garten beschäftigt und ging von einem Haus zum andern, treppauf. treppab, als die Juden vor ihm erschienen. Sie verneigten sich demuthsvoll bis auf den Boden. "Ihr seid Die", sagte Cajus, "welche ihren Gott selbst nicht zu nennen wissen und auch keinen andern neben ihm verehren wollen". Er war

über die Streitigkeiten in Alexandrien ziemlich unterrichtet und wollte den Juden nicht zugeben, daß ihnen dort Gleichberechtigung mit den übrigen Einwohnern zugeftanden worden Die Juden führten ihm zu Gemüthe, daß sie boch auch bei seiner Thronbesteigung, seiner Genesung Dankopfer auf ihren Altären bargebracht bätten. "Aber mir", versette Cajus, "babt ihr nicht geopfert". Dabei fuhr er in seinen Besichtigungen immer fort; die Juden, die ihm folgten, wurden verspottet. Cajus erklärte endlich, er balte sie für verkehrte, unwissende Leute, nicht für boshaft. Was er aber auch über sie denken mochte, so war doch die Gesandtschaft vergeblich. Statt eine Milberung auszuwirken, mußten die Juden die Nachricht vernehmen, daß der Kaiser sein Bild in Jerusalem selbst aufzurichten gedenke; er wolle sich nach Alexandrien begeben und unterwegs biese Aufstellung bewirken.

Man sieht erst hier, wieviel daran lag, wenn Tiberius dabei beharrte, die Errichtung von Altären, die ihm angetragen wurde, abzulehnen und ein Mensch zu sein wie alle anderen. Ein großer Unterschied ist doch der schon berührte zwischen Majestät und Divinität. Jene beruhte ursprünglich auf dem Begriff des römischen Bolkes, der Souveränität desselben, die nun in einem Einzigen ausgedrückt sein sollte; übrigens konnte dabei ein gesetzlicher Zustand bestehen. Die Divinität erhob über alle Gesehe. Bon Cajus weiß man, daß er überhaupt die religiösen Culte in den Provinzen störte. Die schönsten Bildwerke, an denen die Berehrung hing, ließ er nach Rom bringen: denn was das schönste auf der Welt sei, müsse auch an dem schönsten Orte der Welt aufgestellt werden. Mit den Kunstwerken schmildte er seinen Palast aus. Es wird erzählt, er habe selbst den Jupiter Olympius des Phidias

nach Rom schaffen lassen wollen und sei davon nur dadurch abgehalten worden, daß diese Wegführung eine Zerstörung des ganzen dortigen Heiligthums veranlaßt bätte. Rupiter Olympius schien er sonst nicht boch anzuschlagen. Bei einem Donnerwetter, das ihm ungelegen kam, hat er wohl dem Donnergott selbst mit dem homerischen Verse Rache gedrobt 1). Denn seine Gewaltsamkeit war mit einem bizarren Humor verbunden. Richts Anderes würde es zu bedeuten baben, wenn er einmalegesagt hat, daß es ihm leid thue, daß das römische Volk nicht Einen Hals habe 2). Sonft war er mehr Freund des Volkes; er wollte nur das Recht des Schwertes, das in seiner Hand über der Gesammtheit schwebe, in Erinnerung bringen. Eines Morgens bat er einen jungen Mann binrichten lassen: des Abends lud er den Bater desselben zu einem Gelage ein, der denn auch nicht wagte, die Einladung abzulehnen; man sagt, er habe geglaubt, das Blut seines Sohnes zu trinken. Die Gewalt verband sich mit widerwärtiger Verhöhnung.

Die Hinrichtung des Präfecten Macro, die ein so gewaltiges Aufsehen in der Welt machte und eine Aenderung des Systems anzuzeigen schien, konnte nicht ohne Rückwirkung bleiben. Dazu kam, daß bei Cajus, der den von Tiberius hinterlassenen Schatz vergeudet hatte, Besitz von Reichthümern ein Motiv der Verfolgung wurde 3): denn mit den Verurtheilungen waren Consiscationen verbunden. Am meisten litt hievon der Stand der Ritter, die, da sie mit den sinanziellen Geschäften betraut waren, Gelegenheit hatten, große

<sup>1)</sup> Seneca, de ira I, 20, 8; Sueton, Cajus C. 22 (Ernefti z. d. St.)

<sup>2)</sup> Seneca, de ira III, 19, 2; Sueton, Cajus C. 30; Dio LIX, 19.

<sup>3)</sup> Sueton C. 38; Dio LIX, 14.

Geldsummen zu sammeln. Der Senat war schon mit Tiberius zulett unzufrieden gewesen; von dem Eintritt des Cajus an der Seite Macro's batte er eine Vermehrung des auf ihm lastenden Druckes gefürchtet. Man berichtet, einer der vornehmsten Senatoren habe sich deshalb getödtet, um die Erschwerung der Knechtschaft, die daraus hervorgehen werde, nicht noch erleben zu müffen; aber über alles, was man besorgen konnte, ging doch hinaus, was man nach dem Tode Macro's erlebte. Was muste man nicht befürchten, da selbst die germanischen Legionen ihr unbotmäßiges Verhalten, das sie sich bei dem Eintritt des Tiberius gegen Germanicus hatten zu Schulden kommen lassen, büßen sollten! Der Anabe, dem fie mit soldatischer Freimutbigkeit den Namen gegeben, mit dem er immer bezeichnet worden ift, und den sie mit seinen Eltern bedroht hatten, mar jest zur höchsten Stelle gekommen. Die Besorgniß einer Reaction, d. h. zugleich einer Rache für das früher Vorgekommene, griff um sich. Den schlimmsten Eindruck machte, daß Cajus den König Ptolemaeus von Mauretanien 1), Sohn des Juba, den er berbeibeschieden hatte, in ber Absicht, sich seiner Reichthümer zu bemächtigen 2). umbringen ließ. Da sind nun denn mancherlei Anschläge auf das Leben des Cajus geschmiedet worden, welche scheiterten. Die Besorgniß der Entdeckung bewirkte neue Aufregungen. Endlich ist ein solcher Anschlag durch einen Tribun der Prätorianer, Cassius Chaerea, ausgeführt worden.

Chaerea, schon ein älterer Mann und von einer unge-

<sup>1)</sup> Ptolemaeus war mit Caligula verwandt: beibe stammten von dem Triumvirn Antonius ab; deffen Tochter von Cleopatra war die Mutter des Ptolemaeus. Suevon, Cajus C. 26.

<sup>2)</sup> Dio LIX, 25 m. (Zonaras, Ann. XI, 6.

wöhnlichen Bedachtsamkeit bei seinem Auftreten und seinem Ausdruck, hatte bei der Eintreibung der Auflagen, mit der er betraut war, nicht selten eine Nachsicht ausgeübt, die dem Princeps als Schwäche erschien. Der übermüthige junge Herrscher benutte seine böbere Stellung dazu, den Kriegstribun mit Wegwerfung zu behandeln. Er gab demselben, wenn die Reihe an ihn kam, um sich die Barole des Tages auszubitten, eine solche, die hierauf Bezug hatte, wodurch bann biefer, wenn er sie weiter ausgab, lächerlich murbe. Chaerea, bessen Ehrgefühl sich gegen die Schergendienste fträubte, die er leiften mußte, und der sich dafür dem Spotte preisgegeben sah, faßte, nicht zwar mit den Brätorianern und dem Senat im Ganzen, aber doch mit einzelnen Mitgliedern der beiden Genoffenschaften einverstanden, den Entschluß, sich durch die Ermordung des Kaisers zu rächen. Es fügte sich nun bei den palatinischen Festlichkeiten, die zum Andenken des vergötterten Augustus jährlich veranstaltet wurden, daß Cajus. ber fich von ben eircenfischen Spielen hinweg zur Aufführung eines Dithprambus, den ihm vorzutragen junge Griechen aus Afien gekommen waren, begab, von seiner gewöhnlichen Begleitung verlassen, mit Chaerea zusammentraf, der, so saat man, die Varole von ihm fordern wollte und berechtigt war. dabei das bloße Schwert in der Hand zu halten. Chaerea ergriff den Moment und machte, von einigen Bekannten unterftütt, den Imperator nieder (24. Januar 41 unserer Aera).

Einen Augenblick blieb Alles still; ein Anflug von persönlicher Treue regte sich nur in den Germanen, die der unmittelbaren Leibwache des Kaisers angehörten; sie stürmten auf alle die ein, welche sie der That für schuldig hielten, sodaß ein wildes Getümmel entstand, in dem einige mehr oder minder Betheiligte umfamen; Chaerea selbst entging ihnen. Die Thatsache war nun boch, daß ber Princeps, der Inhaber der öffentlichen Gewalt, auf welcher die allgemeine Ordnung beruhte, nicht mehr war. In der tumultuarischen Bewegung, die hierüber entstand, verlor man den Mörder zunächst aus den Augen. Alles Andere wurde durch die Frage überwogen, wie der Ermordete in der hoben Stellung, die er bekleidete, ersett werden solle. Der Senat versammelte sich und gab keinerlei Verstimmung über die Ermordung des Kürsten kund; in der Mehrzahl der Versammlung erhob sich vielmehr der Gedanke, die alten Vorrechte des Senats wieder berzustellen. Auch bei den Prätorianern regte sich keine Theil= nahme für den Ermordeten; man hat wohl gesagt, Cajus habe sich so schlecht betragen, daß er seinen Tod selbst verschuldet Allein was die Ersetzung des Cajus betraf, faßten sie entgegengesette Absichten. Sie wollten das Brincipat behaupten, zu deffen Schut fie ursprünglich bestimmt waren, sodaß fie demselben ihr Dasein verdankten, und keinen Augenblick waren fie zweifelhaft, wem daffelbe übertragen werden folle.

Noch lebte ein Sproß des kaiserlichen Hauses, Claudius 1), der Bruder des Germanicus, der, übrigens zurückgezogen und zurückgedrängt, doch an den palatinischen Spielen Antheil genommen hatte. Den beschlossen sie herbeizurufen. Ein seltsames Zusammentressen, daß Claudius in dem blutigen Getümmel, erschrocken und für sich selbst besorgt — denn er meinte wohl, es sei auf eine Vernichtung des ganzen Hauses abgesehen, — sich verborgen zu halten suchte, eben aber in

<sup>1)</sup> Tiberius Claubius Nero Germanicus, vom Jahre 41—54 u. A. (794—807 b. St.) Claubius war zu Lyon am 1. August 10 v. u. A. geboren.

diesem Versteck von der wachthabenden Coborte der Brätorianer aufgefunden und als Imperator begrüßt wurde. Man sagte ibm. von den Göttern sei aus Kürsorge für den bewohnten Erdfreis die bochfte Gewalt dem Cajus entriffen und auf ihn seiner Tugend halber übertragen worden. wurde unter stets wachsendem Zulauf in das Lager der Prätorianer geführt. Ganz anders war die Gefinnung des Senats, wo man, wie gesagt, den Moment für gekommen erachtete, die alte Verfassung der republikanischen Zeit wieder berzustellen. Noch hielten die Senatoren mit dieser Erklärung zurück; aber sie meinten, der einseitigen Erhebung des Claudius durch die Brätorianer in den Weg treten zu können. schickten eine Gesandtschaft an ihn in das Lager, die ihn erinnerte, daß er Senator sei, wie die anderen, und daß er als bevorzugter Senator den Antheil an der Regierung nehmen werde, der ihm zukomme. Wenn ihm das unthunlich erscheine, so möge er doch die bochfte Würde nicht anders annehmen, als aus den händen des Senats, der sie ihm übertragen werde. Nach gewaltsamer Erledigung des oberften Plates glaubte der Senat wenigstens eine durchgreifende Mitwirkung bei Wiederbesetung desselben in Anspruch nehmen zu können. Aber Claudius war von dem Gefühl der hoben Bedeutung seines Hauses durchdrungen und hielt zugleich die angetragene Auskunft für unausführbar 1). Er begreife recht aut, erwiderte er, wenn die Senatoren einer Autorität widerftrebten, von der sie in den letten Zeiten so viel gelitten; das werde aber unter ibm nicht mehr der Kall sein; sie

<sup>1)</sup> Aus der sehr beachtenswerthen Erzählung dieser Ereignisse in Josephus' Antiquitäten, der aussührlichsten, die wir überhaupt besitzen, ersieht man, daß der jüdische König Agrippa, der sich damals in Rom aushielt, den größten Einsus aus die Entschlüsse des Claudius ausgelibt hat.

möchten Bertrauen zu ihm fassen, was er in Betracht seines bisherigen Berhaltens zu verdienen glaube. Bestimmte Bersprechungen gab er nicht. Ohne Rückantwort von dem Senat zu erwarten, nahm er die Huldigung der Prätorianer an.

In der Frühe des anderen Tages trat der Senat wieder zusammen; aber Biele hielten es für gerathen, inmitten einer gefährlichen Krisis nicht zu erscheinen. Nur etwa hundert Mitglieder waren zugegen. Unter diesen wurde hervorgehoben, daß Claudius bei unbescholtenen Sitten doch nicht ber Mann sei, das große Gemeinwesen zu regieren; und mehr als Einer fand sich, ber sich für geeigneter hielt, als Claudius, dies größte aller Geschäfte zu verwalten. Aber schon war der Senat nicht mehr Meister der Situation. Reben den Prätorianern bestanden, zwar auf das engste mit ihnen verbunden, aber doch noch zu einem besonderen Truppenförper vereinigt, die ftädtischen Cohorten, zusammen etwa dreitausend Mann; diese hatten sich zuerst für den Senat erklärt, nun aber gaben sie zu vernehmen: ein Oberhaupt müsse gewählt werden, man möge nicht durch Volvarchie das Principat besteden. Und sehr entschieden sprach sich die öffentliche Stimme in diesem Sinne aus: das Volk fürchtete bereits eine Erneuerung der Bürgerkriege; überdies aber, es vergaß nicht, was es dem Brincipat verdanke. Bu wem follten diejenigen ihre Zuflucht nehmen, welche von den Mächtigen mißhandelt werden würden? Es war der Gedanke, aus welchem das Tribunat bervorgegangen, und der in der den Kaisern übertragenen tribunicischen Gewalt nachmals zur Erscheinung gekommen war. Was gegen die Bersönlichkeit des Claudius gesagt wurde, verstärkte vielmehr die hinneigung zu ihm; die Mehrzahl der städtischen Truppen b. Rante. Weltgefdichte. III. 1. 3. Aufl.

machte sich nach dem Praetorium auf und erkannte Claudius als Imperator an. Chaerea, der gegen Claudius und eigentlich republikanischer Gesinnung war, verlor den Boden unter den Füßen. Er hat für seine That mit dem Tode gebüßt. Er erwies sich insofern als guter Römer, als er mit dem Schwert umgebracht sein wollte, mit dem er Cajus ermordet hatte.

Die Verwickelung der Angelegenheiten ift doch sehr merkwürdig. Cajus war nicht durch den Braefectus Braetorio ober die Genossenschaft der Prätorianer beseitigt worden, sondern nur durch einen Tribun derselben in Folge einer persönlichen Beleidigung. Aber den Claudius hatten doch eben die Prätorianer zur höchsten Gewalt erhoben. Was sie vor allem dazu vermochte, war die Erinnerung an Germanicus, seinen Bruder, — überhaupt die Verbindung der Militärmacht mit dem casarischen Hause. Wenn sich das aber so verhielt. wodurch unterschied sich das Regiment des Claudius von dem des Cajus? Es war nicht allein der Charafter des Claudius, welcher durch seine höheren Jahre der wilden Effervescenzen des jüngeren Cajus überhoben wurde; auch das genealogische Berhältniß war ein anderes. Jene Beziehung auf Augustus und seine göttliche Abkunft, welche Cajus in Folge ber ehrgeizigen Ideen seiner Mutter festhielt. konnte nicht mehr stattfinden, da Claudius nur von einer Schwester des Augustus, die von Casar nicht adoptirt war, herstammte. Die Ansprüche der Divinität, durch welche Cajus zulett sein Regiment gleichsam unmöglich gemacht hatte, fielen bei Claudius von selbst weg, womit es bann zusammenhängt, daß er nach einem Briefe, der sich bei Josephus findet, den

Bunsch zu erkennen gab, daß jeder bei seinem vaterländischen Gottesdienste bleibe 1).

Claudius hatte die Gigenschaften eines Gelehrten; von Jugend auf war er mit wissenschaftlichen Arbeiten beschäftigt gewesen. Er hat ein grammatisches Werk, um die lateinische Orthographie zu berichtigen, herausgegeben, das nach seiner Erhebung doppelte Beachtung fand. Den größten Werth legte er auf die Verbindung des Griechischen und des Lateinischen: die beiden Sprachen bezeichnete er als die dem Reiche gemeinschaftlichen; die Brovinz Achaja erschien ihm vor allem darum bedeutend, weil sie die Gemeinschaft der Studien vermittle. Eigentlich war er Hiftoriker von Fach; er hat Geschichten der Etrusker und der Karthager geschrieben und sorgte durch eine besondere Stiftung dafür, daß sie in dem alexandrinischen Museum gelesen würden. Es ist wahrhaft zu bedauern, daß sie verloren gegangen sind: benn was in einer fragmentarisch erhaltenen Rede des Claudius über die Etrusker vorkommt, ift fast wichtiger, als was wir bei Livius, von dem Claudius übrigens den Antrieb zur hiftorischen Forschung empfangen bat. barüber lesen. Auch in der späteren römischen Geschichte bat er sich versucht; wir werden unterrichtet, daß er über das eine oder das andere, was er in Bezug auf die Bürgerkriege schrieb. sich Aurechtweisungen von den älteren Damen des Hauses zu-30g 2). Seinem durch umfassende Studien genährten Geifte entspricht es, wenn er sich auch in den Geschäften fleißig und methodisch erwies. Im Senat hat er wohl fremden Gesandten in zusammenhängender Rede geantwortet. Mit unermüdlicher

<sup>2)</sup> Sueton, Claubins C. 41.



<sup>1)</sup> Josephus, Antt. XX, 1, 2: βούλεσθαι έκάστους κατὰ τὰ πάτρια θρησκεύειν.

Beharrlickeit wohnte er den Gericktssitzungen bei, nicht jedoch ohne die Selbständigkeit zu bewahren, die dem Princeps zukam: er hielt sich für berechtigt, von dem Buchstaben der Gesetze abzuweichen, sobald sie der natürlichen Billigkeit widersprachen; wenn bei näherer Untersuchung sich besonders belastende Umstände herausstellten, hat er zu den härtesten Strafen verdammt.

In der Geschichte der Machterweiterung der Kömer ist Kaiser Claudius unvergeßlich: unter ihm ward die Eroberung Britanniens begründet, eigentlich gegen die Grundsäte des Augustus und des Tiberius. In der erwähnten Rede spricht sich Claudius mit Selbstgefühl darüber aus, daß er die Herrschaft über den Ocean ausgedehnt habe. Er hatte Sinn für das Seewesen: am Ausstuß des Tiber brachte er einen Hafen mit einem Leuchtthurm zu Stande, welcher die Berssorgung der Hauptstadt mit Lebensmitteln sicherte; der Emissartigkeit bei weitem die Werke der früheren Zeiten; er gab dann dort das prächtige Schauspiel einer Raumachie 1). In Rom selbst befriedigte er durch häusige Anwesenheit im Circus die popularen Wünsche.

Man darf wohl annehmen, daß Claudius in ruhigen Zeiten auf den Grund eingewohnten Gehorsams eine glückliche und gesegnete Regierung hätte führen können. Aber das Principat, das er bekleidete, und zu dem er selbst durch eine gewaltsame Beränderung gelangt war, trug, wie wir wissen, noch immer die Farbe einer auf persönlicher Ueberwältigung gegründeten Staatssorm, der zu widerstreben man ein Recht zu haben glaubte.

<sup>1) 56</sup> u. Ä. Bergl. Lehmann, Claudius und Nero I, S. 359 ff.

In jener Senatssitzung, in der man von Claudius eine Vorstellung zu erkennen gab, über welche sein wirkliches Verbienst dann hinausging, war unter benen, welche geeigneter seien, die höchste Autorität auszuüben, Marcus Furius Camillus Arruntius Scribonianus genannt worden. Er unterhielt auch nachher ein Einverständniß mit den Gleichgefinnten und machte, nachdem er Proconsul in Allyricum geworden war, wirklich einen Versuch, die Legionen zur Empörung aufzureizen. Aber diese verstanden ihn kaum, wenn er von der Herstellung der Freiheit redete; ihr Interesse war mit dem Bestehen des regierenden Hauses so enge verknüpft, daß sie fich gegen den Mann, der fie zur Empörung aufrief, selbst emporten, so daß er genothigt war, auf einer Insel im adriatischen Meere Zuflucht zu suchen, wo er dann im Schoofe seiner Frau ermordet worden ift. Ueberhaupt konnte auch Claudius ohne Majestätsprozesse nicht leben und hatte kein Bedenken, dem Beispiel des Tiberius ju folgen. Es ift in Erinnerung geblieben, wie er einem bei der Ausführung der Berdammung zögernden Tribun die homerischen Worte zurief, in welchen die Gegenwehr gegen eine erfahrene Beleidigung gebilligt wird 1). Die republikanische Agitation dauerte auch unter ihm fort. Allbekannt ift ein Beispiel davon, wie tief sie die Gemüther aufregte. Es ist das Verhalten der Arria, der Frau des Caecina Paetus, eines Freundes des Scribonianus, der mit demselben einverstanden war. Bei der Nachricht von dem Tode Scribonians drückte Arria ihrem Gemahl eine gleichsam mikbilligende Verwunderung darüber aus. daß er noch lebe. Sie folgte ihm, allen hindernissen Trop

<sup>1) &</sup>quot;Ανδο' απαμύνασθαι, ὅτε τις πρότερος χαλεπήνη. Οδηffee XVI, 72.

bietend, nach der Hauptstadt, wo er verhört werden sollte, und in sein Gefängniß; und als dem Gemahl angemuthet wurde, sich selbst umzubringen, hat sie, um ihm durch ihr Beispiel Muth zu machen, sich selbst den Dolch in die Brust gestoßen mit den Worten: es schmerze sie nicht. Die Erinnerungen dieser Zeit suchen den Eindruck der unbedingten Allgewalt, welche jeden Augenblick den Tod verhängen kann, durch Erzählungen von dem Gleichmuth der Betroffenen in ihren letzten Augenblicken zu mäßigen; der allgemeinen Zerzüttung tritt wie durch eine Naturnothwendigkeit ein großartiges Aufslammen der Gefühle, welche die Familie constituiren, der Frauen für ihre Männer, der Töchter sür ihre Bäter, zur Seite.

Während aber diese Gefühle in den großen Familien sich regten, traten in der kaiserlichen selbst die wildesten Leidenschaften hervor. Claudius hatte keine weitere Schuld daran, als daß er, von den Geschäften und seinen Büchern hingenommen, seinem Hauswesen nicht die Ausmerksamkeit widmete, die nöthig gewesen wäre, es in Ordnung zu halten. Unter Claudius schien besser als früher für die Nachfolge gesorgt zu sein: er hatte einen Sohn, der, eben zum Andenken an die Unternehmung gegen Britannien, den Namen Britannicus sührte, und eine Tochter, Octavia. Aber seine Gemahlin, Baleria Messalina 1), die man nur zu nennen braucht, um die abscheulichsten Ausschweifungen einer Frau zu charakterisiren,

<sup>1)</sup> Der Bater der Meffalina war Marcus Balerius Meffala Barbatus, Sohn des gleichnamigen Consuls vom Jahre 12 u. Ü. und der älteren Marcella, Tochter des Cajus Claudius Marcellus (Consul 50 v. u. Ü.) und der jltingeren Octavia; — ihre Mutter war Domitia Lepida, Schwester des Cnäus Domitius Ahenobarbus, des Baters des nachmaligen Kaisers Nerv. Bergl. S. 83 N. 1.

trieb diese so weit, daß sie unmöglich Gemahlin eines Kaisers bleiben konnte. Sie hat sich sogar, man kann daran nicht zweiseln, mit dem vornehmsten Manne, der sich um ihre Gunst bewarb, Silius, förmlich verheirathet und ihm selbst die Kleinodien ihres Gemahls überwiesen.

Wir finden in dieser Zeit noch eine andere Neuerung, welche darauf beruht, daß die Cäsaren sich noch immer als Privatmänner zu betrachten fortsuhren. Sie übertrugen die Geschäfte ihren Sklaven oder vielmehr den über diese niedrige Stellung erhobenen Freigelaffenen, die aber immer in einer gemissen Abhängigkeit von ihrem Herrn blieben. Schon Rulius Cafar hatte solchen mancherlei Geschäfte anvertraut. Tiberius, bei dem sie doch nicht sehr hervortraten, hat mit der Verwaltung von Aegypten, das die Casaren in besonderem Sinn als ihr Eigenthum betrachteten, lieber einen Freigelaffenen beauftragt, als einen Senator oder Ritter. Unter Cajus erscheint ein Freigelaffener mit Namen Calliftus als vertrauter Geschäftsführer des Raisers, um deffen Berwendung man bublte, und der sich dann ein so großes Vermögen erwarb, daß er von der räuberischen Gewaltsamfeit des Herrn betroffen zu werden fürchtete. Mag es nun wahr sein oder nicht, daß Cajus, um sich des Claudius zu entledigen, die Sülfe des Calliftus in Anspruch genommen habe, — unleugbar ift, daß derselbe schon bei Lebzeiten des Cajus mit Claudius in einer gewissen Berbindung ftand. Bei diesem gelangte er alsdann nach dem Sturze des Cajus zu hohem Ansehen, dem dann die Pracht seiner häuslichen Gin= richtung entsprach. Mit ihm beginnt der Eintritt von Freigelassenen in die wichtigsten Verwaltungskreise. Callistus batte den Bortrag über die eingelaufenen Bittschriften und Eingaben,

sodaß es begreiflich ift, daß man sich drängte, um Gehör bei ihm zu finden. Neben ihm tritt Ballas auf, der schon unter ben vertrautesten Sklaven der Mutter des Raisers, Antonia, genannt wird, — unter Claudius war er der Borfteber jenes kaiserlichen Rechnungsamtes, in dem über die Einnahmen und Ausgaben sämmtlicher kaiserlichen Kassen abschließend verfügt wurde —, Narcissus, der die Correspondenz, die das Reich umfaßte, leitete, und Bolybius, der dem Kaiser in seinen literarischen Beschäftigungen behülflich war. Seneca hat sich an Volybius gewandt, um die Rückberufung von der Insel Corsica, wohin er verbannt war, zu erlangen: er schien über die Gnade des Kaisers zu verfügen. Bei seinem öffentlichen Erscheinen war er oft von den beiden Consuln begleitet: Pallas und Narcissus wurden vom Senat mit quästorischen und prätorischen Shren ausgezeichnet. Mit Messalina waren sie alle vier engverbündet; diese übte ihren natürlichen Einfluß auf Claudius zu Bunften der Freigelaffenen aus.

Richt immer aber blieb dies Verhältniß ungestört. Aus einem bisher unbemerkt gebliebenen, aber nach meinem Dafürhalten vollkommen glaubwürdigen Berichte ergiebt sich die Notiz, daß Messalina, mit Polybius in ein ernstes Zerwürsniß gerathen, es so weit brachte, daß der Kaiser dem alten Bertrauten nicht allein seine Gnade entzog, sondern sogar seine Hinrichtung beschloß. Das ist nun einmal das Schicksal der absoluten Herrscher: wie einst im persischen Reich, so stellte sich jest im römischen der Streit unter den nächsten Angehörigen des Hoses als ein Ereigniß von großer Bedeutung heraus. Bon den Ausschweifungen Messalina's war dem Kaiser noch keine Kunde zugekömmen; durch den Tod des Polybius er-

schreckt 1), machten die Freigelassenen, um sich sicher zu stellen und an Messalina zu rächen, dem Kaiser Mittheilung von deren Ausschweifungen, vornehmlich von jener ungeheuerlichen Bermählung, sodaß der Kaiset, nachdem er sich über die Sache Sicherheit verschafft hatte, seine Gemahlin hinrichten ließ 2).

Damit aber trat für die verbündeten Freigelassenen, die immer auch die entfernte Zukunft im Auge behielten, boch eine neue Gefahr ein. Sie zweifelten nicht, daß die Kinder der Meffalina, wenn sie berangewachsen seien, Rache für ihre Mutter nehmen würden: denn deren Unglück würden sie nicht den Ausschweifungen Messalina's, sondern den Feindseligkeiten der Freigelassenen zuschreiben. Die angenommene, auch durch Tacitus bestätigte Ueberlieferung ift, die jüngere Agrippina, Tochter der älteren und des Germanicus, habe nun den Kaiser, zu dem sie als dessen Nichte den Zutritt hatte, durch zudringliche Zärtlichkeiten gleichsam verführt; — durch jene bisher übersehene Nachricht wird dies nun nicht gerade in Abrede gestellt, aber wir werden versichert, daß die Freigelassenen, um allen widrigen Eventualitäten zuvorzukommen, den Blan entwarfen, den Raiser mit der eigenen Nichte zu vermählen 3).

Auch ein politisches Motiv wurde dafür geltend gemacht. Agrippina war, wie oben berührt, schon einmal vermählt gewesen und hatte einen Sohn aus dieser She, Domitius Ahenobarbus wie sein Bater genannt; sie war noch in jungen Jahren und

<sup>1)</sup> Zonaras XI, 10 p. 564 B: ερημωθείσα της πας' αὐτῶν (παςὰ τῶν) Καισαρείων εὐνοίας εφθάρη. Da die Stelle auch in einem vale-fianischen Fragment sich findet (Dio LX, 31, 2 bei Bester), so kann kein Rweisel sein, daß Zonaras sie aus dem Geschichtswerte Dio's entmommen hat.

<sup>2)</sup> Jm Jahre 48 u. A.

<sup>3)</sup> Bir folgen ber Erzählung bes Zonaras.

zu einer neuen Vermählung sehr geneigt. Man bemerkte nun, daß eine Gesahr für Claudius und seine Kinder darin liegen würde, wenn eine Tochter des Germanicus, wie sie war, welche die Vorliebe der Truppen und des Volkes für sich hatte, irgend einen vornehmen Kömer heirathen und diesem zugleich mit ihrem Sohne Ansprüche auf die Succession zubringen sollte.

Aber ein rechtliches Bedenken stand dem entgegen. war nicht Herkommen in Rom, daß ein Oheim sich mit seiner Nichte vermähle; die öffentliche Meinung sah darin, wie Tacitus versichert, eine Art von Blutschande, woraus nur Unglück entspringen könne. Und man war überzeugt, daß Claudius den Entschluß, den man wünschte, nur fassen werde, wenn er im voraus der Beistimmung des Senats sicher sei. Da hat es der Censor Lucius Vitellius, ein Mann, der, obwohl verdient und mit hoher Würde bekleidet, es doch über sich brachte, unter den Laren seines Hauses die Bilder der Freigelassenen Narcissus und Vallas aufzustellen 1), übernommen, den Senat von der Wünschenswürdigkeit der in Aussicht genommenen Vermählung zu überreden: der Brinceps brauche eine Gattin, der er seine geheimsten Gedanken und seine zarten Kinder anvertrauen könne. Die altrömische Satung, daß Niemand sich mit seiner Nichte verheirathen dürfe, wurde hierauf förmlich abrogirt 2); eine große Anzahl Senatoren begab sich in den Palast; unter ihrem stürmischen Andrängen, gleichsam gezwungen, willigte Claudius ein.

So gelangte die jüngere Agrippina dahin, Gemahlin des

<sup>1)</sup> So versichert Sueton: Bitellius C. 2.

<sup>2)</sup> Bei Gajus I, § 62 wird die Erlaubniß hiezu von dem Beispiel des Claudius hergeleitet.

Säsar zu werden, dem die Welt gehorchte. Dadurch wurde nun aber das genealogische Verhältniß der herrschenden Familie abermals verändert. Agrippina brachte die Ansprüche der Rachkommen der Julia wieder in den kaiserlichen Palask.

Und wie nun ihre Erhebung nicht allein für den Augenblick, sondern für die Zukunft nothwendig erschienen war, so mußte auch ihrem Sohne Domitius den Kindern der Meffalina gegenüber eine ebenbürtige Stellung verschafft werden. Octavia war bereits mit einem jungen Mann aus einem vielgenannten, in die Frrungen der großen Familien verflochtenen Saufe, Lucius Junius Silanus, der fich der Gunft des Raisers und des Volkes erfreute, verlobt. Vitellius that auch hier den erften Schritt; er mußte als Cenfor zu bewirken, bag Silanus aus der Lifte des Senats gestrichen wurde 1). Claudius bob darauf die eingegangene Verbindung auf und verlobte Octavia mit dem Sohne der Agrippina aus erster Che. Domitius. Diesen selbst adoptirte der Raiser?) und gab ihm den Namen Tiberius Nero Claudius Drusus Casar Germanicus 3). Was Britannicus betrifft, so wollte man bemerken, daß Agrippina auch in der Erziehung ihren eigenen Sohn dem Stiefsohne porzog. Kür den ersten rief sie Seneca berbei, was man um so mehr begreift, da derselbe ein Anhänger des Polybius gewesen war, den Meffalina hatte hinrichten lassen.

<sup>1)</sup> Auffallend ist, daß der erste Consul aus dem Hause der Silani, Marcus Junius (Consul 104 vor unserer Aera) von einem Domitius Abenodarbus angeklagt worden ist, und jetzt ein Nachkomme des Domitius den Nachkommen des Silanus aus dem Palast verdrängte. Auch sonst tritt wohl eine erbliche Feindseligkeit der vornehmsten Geschlechter hervor.

<sup>2) 25.</sup> Februar 50 unferer Aera.

<sup>3)</sup> So Zonaras X, 10. Die Inschriften (auch die Münzen) geben benselben Namen, jedoch mit Ausnahme von Municipalinschriften ohne den Namen Tiberius.

Nero erschien nun als das aufgehende Gestirn. Wenn er bei einer Erkrankung des Claudius circensische Spiele gelobte, indem er heiße Wünsche für die Genesung desselben aussprach, so wurde dies von Seiten des Claudius dadurch erwidert, daß er bei einem Tumult, den Agrippina selbst veranlaßt haben soll, dem Bolke durch ein Stict, dem Senat durch einen Brief erklärte: wenn er sterbe, so werde Nero im Stande sein, die Regierung zu übernehmen 1). Dagegen wurde Britannicus vergessen, und wenn man ja von ihm sprach, so bezeichnete man ihn als einen Menschen, der an der Epilepsie leide und überdies nicht recht bei Verstande sei.

Die Augusta Agrippina regierte im Palast. Zu ihrer Seite leitete Pallas die wichtigsten Geschäfte. Die Einwirkungen des Senats erfolgten ihren Absichten gemäß. Sie hatte eine Stellung inne, wie sie ihre Mutter, die ältere Agrippina, bei einem ähnlichen Ehrgeiz doch nie hatte erreichen können; durch die Adoption ihres Sohnes von Seiten des Kaisers, durch die Autorität, die sie über dessen Kinder ausübte, war sie der Zukunft sicher.

In diesem Zustand soll sie nun dennoch der allgemeinen Erzählung zusolge ihren Gemahl durch Gift umgebracht haben.

Aus welchem Grunde aber? Man nimmt an, sie habe das Wiedererwachen väterlicher Gefühle in Claudius fürchten müssen, so daß sie bei einem längeren Leben desselben ihren Plan, ihren Sohn an dessen Stelle zu setzen, nicht würde haben aussihren können. Bei Tacitus spielt der Freigelassene Narcissus die größte Rolle; dem Antheil desselben an dem Untergange Messalina's hat Tacitus eine lebendig anschauliche,

<sup>1)</sup> Bonaras XI, 11, p. 566 A.

zugleich poetische und satirische Schilderung gewidmet, die nur er zu schreiben vermochte. Ihm zusolge ist Agrippina wider den Rath des Narcissus zur Gemahlin des Raisers erkoren worden; sie sind einander bald seindselig gegenüber getreten. Narcissus hat dann kein Hehl daraus gemacht, daß er Agrippina und ihren Sohn ktürzen und die Succession des Britannicus aufrecht erhalten wolle. Um dem zuvorzukommen, soll Agrippina ihren Gemahl umgebracht haben, unter Anwendung einer Stusensolge mehrerer gleich abscheulicher Mittel 1).

Die Bosheit der Gebieter und die Verworfenheit der Werkzeuge wetteifern bei diesem Psychologen des Verbrechens mit einander.

Auch andere Nachrichten oder vielmehr Gerüchte über dies Ereigniß waren im Umlauf. Man scherzte darüber, daß Claudius die Ehre, unter die Götter versetzt zu werden, die ihm zu Theil wurde, dem Gifte seiner Frau zu verdanken habe; aber, indem sie ihren Gemahl vergiftet, habe sie dem römischen Gemeinwesen ein noch schlimmeres Gift verschrieben, nämlich die Nachfolge ihres Sohnes Nero.

Ist es aber überhaupt gewiß, daß Claudius an Bergiftung gestorben ist? Er stand bereits im vierundsechzigsten Jahre seines Lebens und war mehr als einmal von Krankbeiten heimgesucht worden, die sehr gefährlich schienen. Hat er nun wirklich, wie man erzählt, ohnehin in Speise und Trankwenig mäßig, bei einem Gericht von Pilzen, die nicht mit Borsicht ausgesucht waren, sich übernommen, so wäre es ja nicht auffallend, wenn er sein Unwohlsein dadurch verdoppelte und demselben erlag. So könnte es scheinen.

<sup>1)</sup> Eine nähere Erörterung folgt in ben Analetten.

Ich erdreiste mich jedoch nicht, die Untiesen der Seele einer leidenschaftlichen und ehrgeizigen Frau zu ermessen. Hätte Agrippina sich aber so weit fortreißen lassen, ein so scheußliches Berbrechen an dem Gemahl zu ihrem vermeinten Bortheil zu begehen, — gesetzt es wäre so, so wäre sie nur allzubald inne geworden, wie so ganz und gar sie sich verrechnet batte.

Der Sohn der jüngeren Agrippina bestieg den Thron, ungefähr wie Cajus, der Sohn der älteren.

Er trat mit Afranius Burrus, ber durch Agrippina zum alleinigen Befehlshaber der prätorianischen Cohorten erhoben worden war 1), zuerst unter die Leibwache am Palast, dann im Lager unter die versammelten Prätorianer, denen er ein Donativ versprach, und die ihn dagegen als Imperator begrüßten; der Senat schloß sich an 1). Raum aber war dies geschehen, so fand ber Ehrgeis Agrippina's Widerstand bei ihrem Sohne und dessen Rathgebern. Es scheint, als habe fie darauf gerechnet, in ihrem Stiefsohn selbst ein Gegengewicht gegen etwaige Ausschreitungen ihres Sohnes zu befiten, so wie sie auf die Ergebenheit der Octavia zählte, um in diesem Verein unmündiger junger Menschen die oberfte Gewalt unbedingt in die Hand zu nehmen. Man behauptet, fie babe als Theilhaberin des Reiches!) angesehen zu werden und zuerst von den Truppen, dann auch vom Senat und Volk die Huldigung zu empfangen vorgehabt.

Dagegen aber sträubte sich nun wieder die Antipathie

<sup>1)</sup> Die Erhebung war im Jahre 51 erfolgt. Tacitus, Annal. XII, 42.

<sup>2) 13.</sup> October (III. ante Id. Octobr. Tacitus, Annal. XII, 69) 54 11. Å. Rero war zu Antium am 15. October 37 geboren.

<sup>3)</sup> Consors imperii.

der Römer gegen die Regierung einer Frau. Ein Moment trat ein, wie einst in dem Kampse zwischen Augustus und Antonius: dem letteren war nichts schädlicher gewesen, als seine Verbindung mit Cleopatra, welche das Selbstgefühl der Römer gegen ihn ausgeregt hatte; das römische Volk wolkte von keinem König hören, noch weniger aber von einer selbstberrschenden Königin. Aus dieser Rücksicht waren die Römer für Nero, wenn er allmählich begann, sich der Autorität seiner Mutter entgegenzusetzen. Man schlug es dem Erzieher Nero's, damals seinem Minister, Seneca, hoch an, daß er Agrippina zu verhindern gewußt habe, den Sessel neben dem Kaiser einzunehmen, als ein armenischer Gesandter die Vitte, seinen König zu unterstützen, in einer seierlichen Audienz vortragen wollte.

Und noch ein anderes Motiv der wachsenden Entzweiung lernen wir aus dem Berichte kennen, dem wir überhaupt eine nähere Belehrung verdanken. Agrippina suchte, wahrscheinlich mit der Hülfe des Pallas, die Finanzen in Ordnung zu halten; sie zog sich dabei den Ruf zu, daß bei ihr alles käuflich sei. Der junge Nero dagegen liebte, glänzend und freigebig zu erscheinen. Man erzählt, er habe eine ansehnliche Summe Geldes, die er verschenken wollte, als er sie baar zu Gesicht bekam, nicht etwa geschmälert, sondern verdoppelt. Ueber eine Bergeudung dieser Art erschrocken, soll nun Agrippina den Britannicus hervorgezogen und ihrem eigenen Sohne entgegengesetzt haben 1). Nero war entschlossen, das nicht zu dulden. Aber Agrippina blieb ihres Sinnes;

<sup>1)</sup> Bonaras, Ann. XI, 12, p. 568 D: Της Αγριππίνης, ὅτι μὴ ἀργυρολογεῖν ἠδύνατο φιλαργυρωτάτη οὐσα, περιθύμως ὀργισθείσης καὶ ἀπειλησαμένης τὸν Βρετταννικὸν αὐτοκράτορα καταστήσειν.

sie hat, wie man sagt, ihren Sohn daran erinnert, daß sie es sei, der er die Krone verdanke 1), die rechtlich eigentlich dem Britannicus gebore, der jett erwachsen sei und sie also in Anspruch nehmen könne: sie sei sehr bereit dazu, alles, mas bei der unglücklichen Lage der Familie geschehen, bekannt werden zu lassen; sie wolle Britannicus selbst im Lager der Prätorianer vorstellen: da werde man die Tochter des Germanicus Sie soll dabei die Manen des vergötterten Claudius und des Silanus aus der Unterwelt heraufbeschworen haben 2). Nach einer Scene dieser Art war an kein Verständniß zwischen Mutter und Sohn weiter zu denken. Und wie einst Cajus gegen Tiberius Gemellus, so mandte Nero seine Gifersucht und seinen wilden Saß gegen Britannicus, der ihm entgegengestellt werden sollte. Tacitus hat den Augenblick geschildert, in welchem Britannicus bei einem Gastmahl durch einen Trunk Wassers, den man ihm trop aller Borkebrungen beibrachte, auf Befehl Nero's veraiftet wurde. Nero ließ sich in seinem Gelage nicht stören; er sagte, der junge Mann werde von einem epileptischen Anfall betroffen worden sein. Agrippina wurde von dem Gefühl des Zusammenhangs durchschaudert; sie wurde inne, daß ihr selbst ein ähnliches Schicksal bevorstehe; sie bätte jedoch nicht gewagt, ihren Verdacht burch ein Wort zu verrathen. Auch Octavia hielt sich still. Sie saben das Schwert des Gewalthabers über ihren eigenen Britannicus starb noch in derselben Häuptern schweben. Nacht und ward sogleich bestattet — denn alles war dazu porbereitet.

ενώ σε αὐτοκράτορα ἀπεθειξα. Dio (im Auszug des Xiphilinus) LXI, 7, 3.

<sup>2)</sup> Tacitus, Annalen XIII, 14.

Ich wiederhole die Summe der taciteischen Erzählung, obwohl nicht ohne Bedenken. Denn der Sachverhalt der Bergiftung tritt doch selbst bei ihm nicht in voller Verständlichkeit hervor, und noch andere Traditionen gab es über das gemischte Gift 1), das wohl auch nicht als Trank, sondern als eine Speise bezeichnet wird?), und über die bei bem Begrähniß entdeckten Spuren des Giftes. Und wie ließe sich denken, was doch auch glaubwürdig überliefert ift, daß der junge Titus, der spätere Kaiser, der ebenfalls von dem vergifteten Trunke genossen, erkrankt, aber eben mit einer Erkrankung davongekommen sei 4). Alles athmet hörensagen und Gerücht. Das Verhalten der Agrippina und der Octavia selbst scheint doch aus dem, was später erfolgt ist, bergenommen zu sein. Es könnte scheinen, als hätte die Auffaffung, welche der unvergleichlich schönen und hinreißenden Darstellung des Tacitus zu Grunde liegt, erst Platz greifen können, als auch beren Schickfal entschieden war. Das einzige unbezweifelte Kactum ist, daß Britannicus einem frühen Tode erlag 5), den man seinem Schwager Nero zuschrieb. So wurde die Sache vom römischen Volke aufgefaßt, welches über den Tod des Britannicus nicht eben erschrocken war: benn damit werde eine undienliche Doppelherrschaft vermieden. Nero er=

<sup>1)</sup> Sueton, Nero C. 33.

<sup>2)</sup> Angabe Actians in der Hist. Anim. V, 29. Bergs. Lipfius zu Tacitus. Ann. XIII, 16.

<sup>3)</sup> Dio nach Liphilinus c. 7, 4 und Zonaras p. 568 D.

<sup>4)</sup> Sucton, Titus C. 2: . . . ut de potione, qua Britannicus hausta periit, Titus quoque gustasse credatur gravique morbo afflictatus diu.

<sup>5)</sup> Der Tob bes Britannicus erfolgte turze Zeit vor seinem vierzehnten Geburtstage (propinquo die, quo quartum decimum annum Britannicus explebat, Tacitus, Ann. XIII, 15 in.), also vor dem 14. Februar 55 u. A., im sünsten Monat nach Nero's Thronbesteigung.

b. Rante, Weltgefchichte. III. 1. 8. Aufl.

klärte in einem Edict: nachdem er den Bruder verloren, werfe er sich ganz in die Arme der Republik, die um so mehr für ihn Sorge zu tragen habe, da er der letzte Sprosse des zur Regierung vorbestimmten Geschlechtes sei 1).

War nun aber der Gedanke ausschließender Selbstherrschaft einmal gefaßt, so ließ sich auch nicht erwarten, daß die Mutter von dem Sohne geduldet werden würde. Es genügte noch nicht, daß ihr Vertrauter Pallas von der Leitung der Geldangelegenheiten, die er ohne alle Verantwortlichkeit vermaltete, entfernt wurde 2); Nero wollte von jedem Einfluß ber Mutter befreit sein. Auch seine Gemablin Octavia, welche biese in Schut nahm, batte er beschloffen zu verstoßen. In der bierüber wieder aufflammenden Entzweiung regte sich bei ihm die Besorgniß, die Mutter werde ihre Drohungen wahr machen, das Kriegsvolk aufreizen und sich ihm offen entgegenstellen. Auch Burrus und Seneca scheinen einen verzweifelten und nicht hoffnungslosen Versuch von Seiten Agrippina's befürchtet zu haben; sie setzen sich dem Vorhaben Nero's. sich seiner Mutter durch Mörderhand zu entledigen, nicht länger entgegen. Nur widerrieth Burrus, die Prätorianer zur Vollziehung des Mordes verwenden zu wollen: denn die seien dem Hause des Germanicus und der Agrippina selbst allzu ergeben, um sich dazu brauchen zu lassen. Stimmung der Truppen macht es begreiflich, wenn Nerv ausrief, sein Imperium hänge von diesem Augenblick ab; benn wenn die Mutter am Leben blieb und es zwischen ihr und

<sup>1)</sup> Et tanto magis fovendum patribus populoque principem, qui unus superesset e familia summum ad fastigium genita. Zacitus, Ann. XIII, C. 17.

<sup>2)</sup> Dies war schon vor bem Tobe bes Britannicus erfolgt. Ta-citus, Ann. XIII, 14.

dem Sohne zum offenen Streite kam, so hätten die Prätorianer leicht die Partei der Mutter ergreisen können. Die Ermordung wurde durch einen Freigelassenen, den Bertrauten Nero's von frühester Kindheit an, vollzogen; es ist der lette und schredlichste Greuel, zu welchem der genealogische Zwist in der Familie sührte'). Um seine Ansprüche zu voller Geltung zu bringen, ermordet der Sohn die Mutter, der er dieselben ausschließend verdankt; er läßt den Mordstahl in den Leib stoßen, der ihn getragen hat. Nero gab dem Senat Nachricht von dem Ereigniß, durch welches derselbe der Schmach, in die Hände einer Frau schwören zu müssen, überhoben werde 2). Der Senat wünschte ihm Glück dazu, daß er den Nachstellungen seiner Mutter entgangen sei.

Zu dem vollständigen Alleinbesitz der höchsten Gewalt gehörte aber noch die Sicherung der Nachfolge, in welcher sich auch die Joee eines von den Göttern stammenden Geschlechtes repräsentirte. Eben deshalb aber wollte Nero von Octavia geschieden sein, weil sie ihm keine Kinder brachte. Und schon war er in den Fesseln einer schönen Frau, die zwar nicht von vornehmster Herkunft war, aber aus einem Geschlechte, das im Dienste des Principats und durch Verwaltung wichtiger Provinzen emporgekommen war: Poppäa Sabina<sup>8</sup>). Ihre Mutter hatte als die schönste Frau in Rom

<sup>1)</sup> Der Tod Agrippina's fällt in das Jahr 59 u. Ä. und zwar in die Zeit des Festes der Quinquatruen. Tacitus, Ann. XIV, 4. 12 (vom 19. bis 23. März).

<sup>2)</sup> Quintilian, Inst. orat. VIII, 15, 18 hat die Worte: salvum me esse adhue nec credo nec gaudeo, aus diesem Schreiben ausbehalten; Seneca wird als der Autor desselchnet.

<sup>3)</sup> Zacitus setzt ben Ansang von New's Neigung zu Boppäa in bas Jahr 58 (Ann. XIII, 46), also in bas Jahr vor Agrippina's Tob.

gegolten; von ihr selbst sagt Tacitus, sie habe ihre sinnlichen Begierden ihrem Vortheil unterthänig gemacht; sie stand auf die Höbe der Bildung und Ruchlofigkeit der Frauen der Zeit; ibr Ebrgeis mar. Gemablin des Raisers zu werden. Darin aber traf sie mit der Leidenschaft, die alle Schritte Nero's athmen, der ausschließende Inhaber der von Augustus gegründeten Gewalt zu sein, zusammen. Auch aus diesem Grunde war Nero entschlossen. Octavia zu beseitigen, und bald wurde dieselbe inne, daß sie in der Stiefmutter ihre beste Freundin verloren habe. Noch fand sie jedoch eine Stüße bei dem Bolke. Der Tod des Britannicus batte keine besondere Theilnahme in Rom erwedt; als aber Octavia unter dem Einflusse der Boppäa nach Campanien entfernt wurde, nabm bas Volk Partei für sie; Nero sah sich genöthigt, sie zurückzurufen. Dabei war es doch zu tumultuarischen Auftritten gekommen: die Bilder der Poppäa wurden zerstört, das Bild der Octavia boch einhergetragen und der Kürst gepriesen, daß er sie zurückgerufen babe. Eben dies aber gereichte ihr jum Verderben. Poppaa fiel bem Kaiser zu Füßen, um ihm vorzustellen, daß der Bolkstumult seine eigene Stellung gefährde: von den Anhängern der Octavia werde er selbst angegriffen — er selbst und die Rukunft des Reiches. Sie vermaß sich wohl, sie werde würdige Nachfolger in das haus der Cafaren einführen. Octavia, gegen welche man die widersprechendsten Beschuldigungen erhob, wurde verbannt und umgebracht, nach der Weise der Zeit durch die Deffnung der Adern 1). Poppäa ward als die rechtmäßige

<sup>1)</sup> Im Jahre 62 u. Ä., an bemfelben Tage, an welchem sechs Jahre später Nero sich das Leben nahm (Sueton, Nero C. 57), also am 9. Juni. Bergl. Reimarus zu Dio LXII, C. 13, § 61 (bei Sturz Bb. VI, p. 452).

Semahlin anerkannt. Nach einiger Zeit genas sie einer Tochter, deren Geburt einen unbeschreiblichen Jubel hervorrief. Die Senatoren eilten wetteisernd nach Antium, wo die Niederkunst erfolgt war, um ihren Glückwunsch darzubringen 1). Man zweiselte nicht, auf die Tochter werde bald ein Sohn folgen; aber auch schon jene wurde gleichsam mit göttlichen Ehren empfangen. Man hat gesagt: wer nicht Poppäa Sabina und ihr Kind verehre, der könne auch nicht auf die Verfügungen des Augustus und des Cäsar schwören. Es ist ein toller Wahn, aber einen Sinn hat es doch; denn auf der Vorausssehung der Divinität des ganzen Geschlechtes, die durch die jüngere Agrippina wieder erweckt worden war, beruhte die Autorität desselben und der gegenwärtige Gehorsam.

Welch ein Widerspruch war es dann, daß der Fürst, der von den Göttern abzustammen glaubte, um das große Reich zu regieren, dennoch mit ungezügeltem Leichtsinn sich frivolen Bestrebungen hingab!

An sich ist es zu erklären, daß ein junger Mensch, eben in den Jahren der körperlichen Kraftentwickelung, von dem untergeordneten Ehrgeiz ergriffen wurde, in den Künsten, welche das Bolk in den circensischen Spielen und anderen Bersammlungen am meisten beschäftigten, Beisall und die Bewunderung der Menge zu erringen. Man hatte ihm einen privaten Circus angewiesen, in welchem er die Kunst sich aneeignete, den Wagen mit ungewöhnlicher Geschicklichkeit zu lenken. Noch mehr Vergnügen machte es ihm, da er ein

<sup>1)</sup> Unter dem 21. Januar (XII. Kal. Febr.) 63 heißt es in den Acten der Arvalbriider: vota soluta quae susceper(ant) pro partu et incolumitate Poppaeae (Augustae). Corp. inscr. lat. VI, 1 p. 489, nr. 2043.

treffliches Organ besaß, als Virtuose des Gesanges angesehen zu werden. Ein Citharöde zu sein, schien ihm mit seiner Herkunft von den Göttern und dem Dienste Apollo's, den die Cäsaren besonders verehrten, sehr vereindar.

Bei der Auflösung der dramatischen Broductionen in ihre Bestandtheile, die damals, namentlich bei den öffentlichen Aufführungen, eintrat, war es aufgekommen, daß die Tragöden die großen lyrischen Scenen zugleich sangen und agirten. So sang auch Nero bald den Muttermörder Orestes, bald den rasenden Herfules, bald den geblendeten Dedipus. Er that sich nicht wenig auf die Stärke und Beugsamkeit seiner Stimme zu aute und wünschte auf einer Reise nach Neavel und Griechenland alle die Anerkennung zu finden, die nur die Griechen einem solchen Verdienste zu spenden fähig seien. In Neapel wurde ihm der Beifall einer unermeßlichen Menge, die babin zusammengeströmt war, zu Theil. Mit scenischem Selbstgefühl erfüllt, kam er dann nach Rom zurück; er hielt die errungenen Kränze für rühmlich genug, um damit dem römischen Volke zu imponiren. Denn zwischen verrauschendem Beifall und echtem Ruhm wußte er nicht zu unterscheiben. Unterwegs verband er Theilnahme an den niedrigsten Bossen eines Spaßmachers mit der eifersüchtigsten Sorge für die Geltung seiner erclusiven Gewalt: ein angesehener Mann ist umgebracht worden, weil er sein Geschlecht auf Augustus zurückführte und in seinem Haushalte Anstalten traf, die ben Einrichtungen im Palaste entsprachen. Das römische Volk wünschte die Rückfunft Nero's: denn nur bei dessen Anwesenheit meinte es der Zufuhr der dringendsten Lebensbedürfnisse sicher zu sein. Er kam zurück und äußerte wohl: da das Volk wünsche, daß er bei ihm bleibe, so füge er sich diesem

Begehren. Wir wissen aber: das Volk brauchte nicht allein Brod, es verlangte auch Spiele. Nero veranstaltete jett circenssische Spiele, bei denen er selbst mitwirkte und eine Anzahl von vornehmen Kömern, deren Geschlechter aber in Dürftigkeit gerathen waren, zur Mitwirkung veranlaßte; Pracht und Schamlosigkeit erschienen dabei in einem affreusen Wetteiser.

Mitten in diesen Zuständen städtischer Ergöglichkeiten und Senüsse, die doch wieder mit dem unverkümmerten Besitz der Weltherrschaft zusammenhingen, brach jene Feuersbrunst aus, die in der Geschichte der Bauwerke der Stadt Epoche macht.

Das Keuer entstand in der Nähe des Circus, wo combustible Materialien aufgebäuft waren 1). Es stieg durch die engen Straßen der alten Stadt bis zu den Anhöhen binauf. wo es den Balaft, die Behausung des Kaisers, ergriff. Nero, der sich gerade in Antium befand, kam unverzüglich zurück und traf eifrig Anstalten, die Roth der vom Unglud personlich Betroffenen zu lindern. Dennoch hat die Erzählung allgemeinen Glauben gefunden, Nero selbst habe den Brand angestiftet. Auch daran ist kein wahres Wort, was man erzählt hat, sein Auge habe sich an den bin- und berwogenden Fluthen des Feuers geweidet; er habe dabei in seinem Tragödenschmuck den Untergang von Troja gesungen. Bei Tacitus, dem wir eine ausführliche Erzählung hierüber verdanken, erscheint das als ein bloßes Gerücht, das er selbst nicht annimmt 2). Aber von allem Antheil an den Verwüstungen des Brandes wird man Nero doch nicht gerade-

<sup>1)</sup> Das Feuer brach aus am 19. Juli (XIV. Kalend. Sext. Tacims, Ann. XV, 41) des Jahres 64 u. Ä.

<sup>2)</sup> Annalen XV, 40.

hin freisprechen können. Ein solcher wird von glaubwürdigen Zeitgenossen behauptet; und aus Tacitus ersahren wir, daß bei dem Wiederausbrechen des Feuers, und zwar in den Besitzungen des intimsten Freundes des Nero, die Meinung sich gebildet habe, er wünsche auf diese Weise mehr Platz für Neubauten zu gewinnen. Was jene Sage anbelangt, so ist sie eben das Product der in dem Moment selbst entstehenden Mythenbildung, welche ein bedeutendes Ereigniß unter dem Gesichtspunkt auffaßt, der den vorwaltenden persönlichen Gesühlen entspricht. Man dachte so schlecht von Nero, daß man sür das Sute, was er that, kein Auge mehr hatte, das Böse aber in einer Legende zusammenfaßte, welche zugleich den Widerwillen gegen seine Liebhabereien ausdrückt.

Kür ibn selbst lag in dem Greigniß eine Wendung seines Schicksals. Daß er Unschuldige, namentlich Juden, die in Rom sehr zahlreich vertreten waren, ober solche, die man zu diesen rechnete, als Anstifter des Brandes verfolgte und hinrichten ließ, erweckte in Rom ein Grauen vor seinem Blutdurft. Dazu kam dann noch eine finanzielle Bedrückung der Provinzen, die mit bem Wiederaufbau der zerftörten Stadttheile zusammenhing. Nero ließ sich denselben sehr angelegen sein: er geschah auf eine anderen großen Städten in Griechenland und im Drient entsprechende Weise, mit regelmäßigeren Straßen, nicht so hoben, aber feuerfesten Bäusern, geräumigen Bläten, prächtigen Säulengängen. Die zerstörte Kaiserwohnung wurde durch eine umfangreiche Anlage im Stile eines modernen Parkes erfett. Die schönste Behausung, die die Zeit ersinnen konnte, war für ihn selbst bestimmt; sie wurde ausgeschmuckt mit allen Rostbarkeiten, die sich zusammenbringen ließen. Auf dem Borhofe erhob sich eine kolossale Statue des Raisers selbst.

Kür alles Das und die Herstellung der Tempel, welche ganz oder zum Theil zerstört worden waren, — nur das Capitol war verschont geblieben — war die Auswendung von Geldmitteln erforderlich, die der kaiserliche Schat nicht leiften konnte. Nero nahm die Beisteuer der Brovinzen, besonders auch die Tempelschäte in Anspruch, was dann als eine Plünderung und als eine Gottlosigkeit betrachtet wurde. Die Feuersbrunft, welche das alte Rom zerstört hatte, schien auch unzähligen anderen Sädten zum Verderben gereichen au sollen, und dies erregte eine Mißstimmung, der es unter anderem zuzuschreiben ift, daß Seneca sich von den Geschäften zuruckzog und mitten in seinen Reichthümern wie ein Eremit oder einer der Propeten des Alten Testamentes lebte, von Keldfrüchten und fließendem Wasser — denn er fürchtete, vergiftet zu werden -, ein Zustand des allgemeinen Ruins zwischen Blutdurft, Tempelraub und willfürlicher Sinrichtung, von dem man sich wundern müßte, wenn er nicht eine Rückwirkung im Gefolge gehabt hätte, ungefähr wie zu der Zeit, in welcher Chaerea an der Spite einer doch nicht sehr zahlreichen Partei den Cajus Caligula umgebracht hatte.

Wie damals, so kam es auch jest zu einer Verschwörung, die aber noch umfassender und berechneter war. Es ist die des Cajus Calpurnius Piso, über deren Ursprung und Tendenz man, wie gewöhnlich, schlechter unterrichtet ist, als über ihre Entdeckung 1). Er gehörte einem der vornehmsten Geschlechter an, das seinen Ursprung von Numa ableitete und

<sup>1)</sup> Man hatte die Absicht gesaßt, Rero bei den Ludi Cereales und zwar am letzten Tage derfelben, 19. April 65, zu ermorden. (Ryd zu Tacitus' Annalen XV, 53; L. Friedländer in Marquardts Handbuch der römischen Alterthilmer Bb. VI, S. 479.)

in der Geschichte der Republik, namentlich auch in deren letten Reiten, den Bürgerkriegen. Bedeutung und Anseben erworben hatte. Cnaeus Calpurnius Piso hatte in Afrika gegen Cäsar gefochten und dann auf der Seite der Verschworenen gestanden: aber er war einer von denen, welche ihren Frieden mit Augustus machten; bessen Sohn war eben jener Biso, dem man den Tod des Germanicus zugeschrieben hat. Calpurnius Viso wird als ein Kind seiner Zeit geschildert: er war ein vornehmer Mann, ehrgeizig, genußsüchtig und unternehmend. Eine eigenthümliche Bedeutung aber gab ihm ein großer, von seiner Mutter ererbter Reichthum, den er zur Unterflützung herabgekommener Senatoren verwandte; manche Plebejer, welche Ritter zu werden münschten, setzte er in ben Stand, den dazu erforderlichen Census aufzubringen. Seine hinreißende Beredsamkeit verschaffte ihm eine ansehnliche Clientel 1). Auf ihn richteten sich die Blicke der Unzufriedenen, die nach einem Oberhaupt suchten. Wahrscheinlich sette man voraus, er werde, anknüpfend an die in seinem Hause herkömmliche aristokratische Gesinnung, mit der höchsten Gewalt Rücksicht auf Unabhängigkeit und Freiheit verbinden. Die Meinung machte sich Bahn, daß es nicht länger so fortgehen könne, wie es ging. Diese weder durch Gesetze noch durch Sitten eingeschränkte Gewalt, die einen göttlichen Ursprung in Anspruch nahm und zu jedem Gelüft, jeder Unthat zu berechtigen schien, wurde als unerträglich empfunden. Auch Seneca stand, so zurückgezogen er auch jest leben mochte, mit

<sup>1)</sup> Der Panegyricus auf Piso hebt vor allem diese Eigenschaft hervor. Wichtiger ist das dem Produs beigelegte Scholion zu Juvenal zu Satire V, 108. 9, nach der Ausgade von Laurentius Balla bei O. Jahn, p. 234, 5 in den Noten.

Biso in Berbindung. Was hätte man aber unternehmen können, wenn Nero, wie seine Borgänger, Prätorianer und Legionen für sich gehabt hätte? Doch waren die Prätorianer, wie wir bei dem Tode der Agrippina sahen, nicht mehr so sicher, wie früher. Nicht allein angesehene Tribunen, sondern der Präfect selbst war im Sinverständnisse mit Piso. Auch wollte man von dem herrschenden Geschlechte, das die Truppen für sich hatte, nicht ganz und gar abweichen. Noch lebte eine Tochter des Claudius, die man dem künftigen Herrn, dem Piso, zur Gemahlin bestimmte.

Die Zahl der Einverstandenen war jedoch zu groß, als daß das Borhaben einer wachsamen Regierung gegenüber lange hätte verborgen bleiben können. Die Männer erwiesen sich weniger schweigsam, als die Frauen. Als der Berdacht, daß die Sache entdeckt sei, anwuchs, wurde Piso aufgesordert, sich ohne Rüchalt an das Bolk oder die Truppen zu wenden; aber den letzen Schritt zu thun, nahm er Anstand, sodaß er verhaftet werden konnte, sowie auch eine Anzahl anderer Theilnehmer an der wohl noch nicht vollzogenen, aber in ihrer Bollziehung begriffenen Berschwörung.

Auch Seneca ist auf den Grund dieses Verständnisses mit Piso genöthigt worden, sich selbst zu tödten. Er ward als einverstanden mit den Gegnern des Fürsten, den er erzogen hatte, betrachtet. Seneca hatte einmal gesagt, das Wohlergehen Piso's, seine Incolumität, sei für ihn selbst die Bedingung des Lebens, gleich als sei eine Opposition oder doch die Wöglichkeit einer

<sup>1)</sup> Es war Fenius Rufus; mit ihm zugleich war Präfect der Prätorianer Sosonius Tigellinus.

<sup>2)</sup> Antonia, die Tochter des Claudius und der zweiten Gemahlin desselben, der Aelia Petina.

solchen für ihn, wie für jeden Anderen unentbehrlich. Aus diesem Worte machte man ihm jest ein Verbrechen: denn wie sollte die Incolumität des Cäsar ihm nicht nothwendiger erscheinen, als die eines persönlichen Freundes? Ein prätorischer Tribun wurde zu Seneca geschickt, um ihn über den Sinn dieser Worte zur Rede zu stellen. Als dieser zurücktam, fragte ihn Poppäa, die jest mit Tigellinus, einem der vornehmsten Genossen der Ausschweifungen Nero's, den geheimsten Rath des Kaisers bildete, ob sich Seneca zu freiwilligem Tode anschieke. Auf dessen Antwort, er habe davon nichts bemerkt, erhielt er den Auftrag, Seneca seinen Tod anzukündigen. Nach Tacitus starb Seneca mit einer großartigen Fassung: denn man habe ja voraussehen können, daß Nero, nachdem er seine Mutter, seinen Bruder, seine Gemahlin umgebracht, auch seinen Lehrer nicht schonen werde.

Eine lange Reihe ausgezeichneter Männer folgte Seneca im Tode nach. Bei dem Berhör der Angeklagten wurde Nero am meisten dadurch betroffen, daß sich Ofsiziere der Prätorianer unter ihnen befanden. Einer derselben, Subrius Flavius, sagte ihm gerade heraus: einem Manne, der seine Mutter und seine Gemahlin ermordet habe und zugleich ein Wagenlenker sei, dem wolle er nicht gehorchen.

Und kein Zweisel ist, daß bei dem Zustand, in den man gerathen war, ein tieser Schmerz alle wohldenkenden Menschen ergriffen hatte. Es gab eine Schule von Männern, die sich zwar hüteten, Widerspruch zu erheben, aber durch ihre ernste und strenge Haltung bewiesen, wie wenig sie an den Frivo-litäten ihres Herrn Gefallen fanden. Als der vornehmste von allen erscheint Thrasea Paetus, der früher in den Berathungen des Senats niemals gesehlt und einmal in einer

nicht unbedeutenden Frage die Rechte dieser Körperschaft lebbaft vertheidigt batte im Einverständnik mit den Consuln und dem Imperator selbst. Seitdem hatte sich bas Verhältniß aufgelöft. In Thrasea schienen die Ideen des Caecina Paetus wieder aufzuleben; er war deffen Schwiegersohn; seine Gemablin bieß Arria, wie ihre Mutter. Alle, die sich von dem Thun und Treiben des Hofes abwandten, saben in Thrasea einen einverftandenen Bundesgenoffen; in den Brovinzen, wo man die Tagebücher bes Senats erhielt, war man besonders auf die Verhandlungen aufmerksam, an denen Thrasea sich nicht betheiligt hatte, was allmälig immer häufiger geschah. Eben diese Zurückaltung wurde ihm nun von den Anhängern des Princeps im Senat zum Vorwurf gemacht: denn entweder muffe man die bestehenden Formen ändern und zu den alten zurückehren, oder einen Mann wegschaffen, der bei einem solchen Beginnen an die Spike treten fönne.

Nun aber trat in dem Palast ein Ereigniß ein, welches die Unterwürsigkeit der Senatoren in ihrer Gesammtheit und zugleich die Entsremdung einzelner Mitglieder in der schärssten Beleuchtung zu Tage brachte. Nero knüpfte seine dynastischen Absichten an die nach kurzer Zeit zu erwartende abermalige Niederkunst der Poppäa; plöglich vernahm man, daß Poppäa gestorben sei (65 unserer Aera). Man wollte wissen, sie sei an den Folgen eines Fußtritts, den ihr Nero einst bei einem heftigen Wortwechsel zu versehen die Abscheulichkeit gehabt habe, ums Leben gekommen. Niemals aber hatte ihr Nero größere Shre erwiesen, als nach ihrem Tode; er pries sie als die Mutter eines göttlichen Kindes. Es wurde ihr ein glänzendes Leichenbegängniß veranstaltet, zu dem alles, was Namen

batte, sich einfand. Nur Einen Mann vermiste man dabei. den Thrasea Baetus. Nero selbst hatte seine Anwesenheit nicht gewünscht, da er ihn als einen Gegner betrachtete. Thrasea erschien in vollem Gegensatz gegen den Kürsten sowohl, wie gegen den Senat. Dieser seiner Gesinnung wegen wurde er zur Verantwortung gezogen und verurtheilt. Eine Anzahl von Vernachlässigungen des Princeps wurde ihm zum Vorwurf gemacht, z. B. daß er, obwohl in seiner Stellung dazu verpflichtet, den Eid bei Beginn des neuen Jahres nicht erneuert und für das Wohl des Kürsten nicht geopfert habe. Mit Thrasea wurde auch Barea Soranus angeklagt, dem man Schuld gab, bei der Provinzialverwaltung von Asien, von der er zurückfam, die Einwohner gegen die Gewaltsamkeiten kaiserlicher Beauftragter geschützt und in benselben Hoffnung auf eine Veränderung erweckt zu haben. Thrasea erschien nicht in der Sitzung, in welcher das Urtheil über ihn gesprochen werden sollte. Soranus mar von seiner Tochter begleitet. Unvergleichlich ist von Tacitus Rede und Widerrede, die Liebe und Verehrung der Tochter für ihren Vater geschildert worden. Beide Angeklagte wurden verurtheilt. Thrasea, der nichts Anderes erwartet hatte, mar eben in einem philosophischen Gespräche mit einem Cynifer über das Verhältniß des Leibes und der Seele begriffen, als ihm der Tod angekündigt wurde.

Dieser Tod wird von Tacitus, aus dessen Berichten wir die vornehmsten Thatsachen entnahmen, nicht mehr geschildert. Obwohl sich gegen die Unparteilichkeit des Geschichtschreibers einiges einwenden läßt, so erkennt man doch bei ihm den objectiven Bestand der Thatsachen. Der bezeichnete Mangel wird allenthalben durch den eingeborenen historischen Genius überwogen. In seiner fragmentarischen Gestalt ist das Werk

doch unschätzbar; es giebt einen anschaulichen Begriff von der Stimmung der Geifter — zwei Jahre vor Nero's Untergang.

Auch wir halten einen Moment inne, um über diese das Gemüth niederdrückenden Begegnisse hinaus den Blick in eine Region zu richten, in der noch von autonomen und würdigen geistigen Bestrebungen die Rede war. Nicht allein die Opposition entstammt ihr, welche Nero sand, sondern auch Entwickelungen bahnten sich an, die über Zeiten und Zustände des römischen Reiches hinausreichen.

## Viertes Capitel.

Literarifde Strömungen ber Beit.

Neben den Staatsbegebenheiten, die unsere Borväter wohl als Emergentien bezeichneten, erscheint in einer tieseren Schicht auch immer eine mit den ersteren zusammenhängende, aber doch von ihnen abweichende innere Bewegung, durch welche die gleichzeitigen Ereignisse modiscirt und spätere vorbereitet werden. Besonders sind dafür die großen Städte bestimmend gewesen; sie waren allezeit der Schauplat für den Kamps der Meinungen, die Werstätten sür Hervorbringung neuer, — und Rom noch mehr als andere, in demselben Grade, in welchem es sie an Größe nicht allein, sondern an Mannichsaltigseit und Kraft der Elemente, die es in sich vereinigte, übertraf.

Da bemerken wir nun die Erscheinung, daß die Ereignisse, welche die Gemüther beherrschen, aber doch nicht befriedigen, in der Literatur ihre Kritik sinden und gleichsam ihr Widerspiel zu Tage fördern. Die Epoche des Augustus war von dem Abscheu gegen die Bürgerkriege erfüllt; es galt für die Grundlage des Anspruches desselben auf die höchste Gewalt, daß er diesen ein Ende machte und die Sicherheit wiedersherstellte, welche die Bedingung der allgemeinen Wohlsahrt ausmacht. Dies Gesühl dauerte auch noch unter Tiberius

fort; es bildete den Gesichtspunkt, unter dem seine Regierung als heilbringend bezeichnet werden konnte, wie das schon bei Bellejus Paterculus, noch mehr bei Balerius Maximus, der seine Sammlung von benkwürdigen Thatsachen, die er als Documente, d. h. nach einer ciceronianischen Erklärung nachahmungswürdige Beispiele, bezeichnet, diesem Kaiser gewidmet hat, mit großem Nachdruck geschieht.

Valerius Maximus gehörte bem altberühmten Geschlechte ber Valerier an und hegte republikanische Gefinnungen in feiner Seele. Dem Cato Uticenfis hat er einen ausführlichen Lobspruch gewidmet, in welchem er sich zu dem Grundsat befennt, daß dem Leben ohne Burbe ein murbiger Tod vorzuziehen sei. Er rühmt Cato unter anderem beshalb, weil er als Anabe ben Gebanken gefaßt hatte, Sulla, in bessen Borzimmer er die abgehauenen Röpfe der Proscribirten erblickte, bafür mit eigener Hand umzubringen. Es hatte boch in ber That etwas zu bedeuten, wenn ein folcher Mann es über fich gewann, ben Cafar Tiberius gleichsam unter bie Götter zu versegen und ihn als ein wohlthätiges Geftirn zu preisen. Sulla, fagt er, habe Rom und Italien mit Blut erfüllt: Tiberius schütze bas Reich, er verfolge bas Lafter, bege und pflege aber die Tugend. Der Autor rühmt die Strenge, mit der Tiberius überhaupt, besonders aber in Bezug auf das Rriegsheer verfuhr. Auf den Gehorsam der Legionen grunde fich die Macht von Rom. Tiberius behaupte badurch die militärische Ordnung und Zucht, burch welche bie Hutte bes Romulus die Saule geworben fei, auf welcher ber Erdfreis rube. Bürben die Truppen nicht in ber gewohnten Mannszucht erhalten, so würden sie selbst eine Unterbrückung ausüben.

Wie an der Idee der römischen Weltherrschaft, so hält Balerius Maximus auch daran fest, daß die Götter deshalb bewogen worden seien, den Römern ihren Beistand zu leihen, weil diese den altherkömmlichen Dienst mit ängstlicher Genauigkeit beobachten; er zählt alle die Institutionen auf, durch welche dies geschehe.

Man halte das nicht für elende Schmeichelei; es hat eine gewisse Wahrheit, bei der freilich die eine Seite des vor-liegenden Zustandes hervorgehoben, die andere mit Stillsschweigen übergangen wurde.

Nachdem nun aber Cajus Caligula die Alleinherrschaft zu unerträglichen Gewaltsamkeiten mißbraucht hatte, ward bann diese andere Seite um so stärker betont.

Marcus Annaeus Lucanus, ursprünglich ein Freund und Studiengenosse Rero's, hat ihn selbst im Anfang seines Bcbichtes Pharfalia angesehen, wie Balerius den Tiberius. Indem er die Greuel des Bürgerfrieges schilbert, fügt er boch hinzu, er wolle fich darüber nicht beklagen, wenn fie nothwendig gewesen seien, um Nero auf ben Thron zu erbeben: benn bie herrschaft bes Jupiter sete ben Sieg über bie Giganten voraus. Er thut wohl einmal einer fünftigen Bergötterung Nero's Erwähnung und verknüpft bamit seine Phantafien, daß ein allgemeiner Friede eintreten werbe. Man darf aber darin nicht etwa den Ausdruck einer der neronianischen Regierung beiftimmenben Gefinnung erblicen; fie find nur aus ben hoffnungen, die Nero anfangs gab, und bem perfönlichen Verhältniß bes Dichters zu bemfelben zu Das Werk Lucans athmet eben ben entgegen= erflären. gesetten Beift. In ber Pharfalia konnte man meinen, eine poetische Bearbeitung bes Cremutius Cordus vor sich zu haben:

so entschieden nimmt Lucan für die Gegner Casars, vor allem für Pompejus selbst, Partei.

Man hat bemerken wollen, er habe Cafar in ben späteren Büchern seines Gebichtes unglimpflicher behandelt, als in ben früheren; ba finden sich wenigstens jene Stellen über die Freiheit, die mit dem Principat nicht zu vereinbaren war: die Freiheit sei über den Rhein und über den Tigris geflüchtet, b. h. aus bem gesammten Umfreis bes römischen Reiches verbannt. Den Zustand ber orientalischen Bölfer, beren Gesichtstreis über die Macht ihrer Könige nicht hinausreiche, hält Lucan für glücklicher, als ben ber Römer, welche baburch, daß fie gehorchen muffen, zugleich beschämt seien 1). Für ihn hat die Erhaltung der inneren Ruhe und der allgemeinen Wohlfahrt, die nun vollzogen ift, keine große Bedeutung mehr. Die Bürgerfriege verwirft er hauptfächlich beshalb, weil durch fie die Ueberwältigung der Nachbarn verhindert worden sei. Der Widerspruch, ben bas Principat, wie es damals war, hervorrief, tommt hier zu voller Erscheinung. Man begnügt fich nicht mehr mit bem Segen, ben bie Dampfung ber inneren Unruhen mit sich führte; man empfindet nur ben Einhalt, ber burch ben Sieg ber Cafaren in ber Welteroberung herbeigeführt worden war, den allgemeinen Druck, der auf ben alten Republikanern laftete. Die schönften Stellen feines Werkes find der Verherrlichung Cato's und der catonischen Tugend gewidmet. Wenn Cato bei Lucan sich weigert, bei bem Orakel bes Ammon, an beffen Beiligthum in ber Büfte er vorbeikommt, sich Raths zu erholen, so wirft er vor allem die Frage auf: worüber benn? ob er als

<sup>1)</sup> VII, 444: ex populis, qui regna ferunt, sors ultima nostra est, quos servire pudet.

freier Mann fterben ober die Herrschaft eines Ginzigen erleben folle? Er erkennt nur Gine Gottheit an - bie Tugend, d. h. zugleich die Freiheit; die moralische und politische Freiheit werben vollkommen identificirt. Der göttlichen Beihülfe, burch welche bas römische Reich groß geworben. wird nur mit einer Art von Berachtung erwähnt. in den capitolinischen Triumphen trete das mahre Verdienst zu Tage: bie nactte Tugend bedarf feines Erfolges; biefe aber soll verehrt werden. Mit der Verehrung, die den Cafaren gewidmet wird, fteht es in einem Biberfpruch, ber Jebermann in die Augen fpringen mußte, wenn nun eben ein Mann wie Cato als Bater bes Baterlandes, als ber bezeichnet wird, ben Rom an seinen Altaren anbeten sollte. Richt bei ber Fortung bes Augustus sollte man schwören. sondern bei ber stoischen Tugend. Und nicht mit diesem Widerspruch allein begnügt sich Lucan: er fieht die Reit kommen. wo Rom mit freiem Nacken bastebe: ba werbe es die Tugend und Cato verehren 1). Der catonische Name war gleichsam bas Feldzeichen, um bas fich die Republikaner schaarten. schmeichelten fich mit einer Butunft, in welcher ihre Ibee wieder die alleinherrschende in Rom sein werde. Richtbeachtung ber Götter, wie sie damals angebetet wurden, Erhebung bes Begriffes der Tugend zu ber einzigen Gottheit und republikanische Freiheit verbinden sich bei Lucan mit einander, um ber cafarischen Macht ben offenen Krieg und ihren einstigen Untergang anzukundigen.

IX v. 601: ecce parens verus patriae, dignissimus aris, Roma, tuis; per quem nunquam jurasse pudebit Et quem, si steteris unquam cervice soluta, Tunc olim factura deum.

Die Familie, aus ber Lucan ftammte, gehörte zu benen, die, von Rom nach Spanien verpflanzt und bort zu hohem Ansehen gelangt, nach Rom zurücklamen, um sich in ihren Studien und ihrer Lebensthätigkeit ber Weltcapitale wieder anzuschließen. Als ben Batriarchen berfelben barf man ben Rhetor Marcus Annaeus Seneca ansehen. Er ift ber Bater des Philosophen Lucius Seneca, des Novatus Gallio, den wir in Achaja wiederfinden werben, und durch seinen britten Sohn Wela Großvater bes Lucan. Sie machten aber in Rom nicht allein mit ben leitenden Männern bes bamaligen Staates. sondern zugleich mit den stoischen Philosophen Befanntschaft, die nicht eben immer in autem Berhältniß zu ben ersteren ftanben. Der Lehrer des Philosophen, Attalus, der von diesem zuweilen genannt wird, war, weil er mit Sejan in Conflict gekommen, Rom zu verlaffen genöthigt worden. Er felbst führte seinen Reffen in die Schule bes Cornutus, von bem diefer ohne Ameifel die Grundfate einsog, zu benen er fich in feinem Werke bekannte.

Von einer weit größeren Bebeutung, als Lucan, ist der Philosoph und Staatsmann Lucius Annaeus Seneca, für die damalige und für alle solgenden Zeiten. Wir kennen das Berhältniß, in welches er zu Nero trat, bei dem dann auch der Nesse Eingang gewann, und von dem sie endlich beide hingerichtet worden sind.

Der Oheim ging in seinen Principien lange nicht so weit, wie der Nesse, weder in seinen philosophischen, noch besonders in seinen politischen Grundsätzen. Er nimmt viclmehr gerade dadurch einen hohen Rang in der Geschichte ein, daß er der auf Gewalt gegründeten Macht eines Oberhauptes in Rom eine andere Richtung zu geben trachtete; um es mit Einem Wort zu sagen: Seneca hat den Versuch gemacht, dem

schrankenlosen Despotismus den Charakter einer Monarchie zu geben.

In der an Nero gerichteten Schrift "Bon ber Gnade" geht er davon aus, daß diese Eigenschaft von beiben Parteien - er meint die philosophischen - als Tugend betrachtet werbe: von ben Stoikern, ju benen er fich felbst rechnet, bie ben Menschen als ein zum Wohle ber menschlichen Gesellschaft geborenes Geschöpf 1) erklären, und von ben Epikuraern, die alles auf ihren eigenen Ruten und Bortheil beziehen, indem fie die Beftimmung bes Menschen in der Glückeligkeit und im Bergnügen sehen. Er spricht also im Namen ber allgemeinen philosophischen Ueberzeugung. Sein Hauptsat ift, daß biefe Tugend dem Fürften gezieme. Jene Berhältniffe, durch welche die Clemenz Cafars ben Nachfolgern beffelben verhaßt geworden, erwähnt er nicht; möglich aber ift boch, daß sie ihm vorschwebten: benn ben Gewaltthätigkeiten, bie ba eingetreten, fest fich fein Begriff von dem Brincipat, bas er als feft gegründet betrachtet, entgegen. Sein Sinn ging babin, nachbem bies geschehen, die höchste Autorität von den Gewaltsamkeiten loszureißen, die dem Imperator bis dahin die Nachfolge Cafars erhielten, sobak sich aus all ben vorgekommenen Verwirrungen ber Begriff ber Monarchie erhebt. Er spricht ben Grundsat aus, daß die höchste Gewalt mohlthätig sein muffe; man muffe vor dem Fürsten nicht flieben, wie vor einem aus seinem Lager emporspringenden wilben Thier, sondern ihn betrachten wie ein wohlthätiges Gestirn. Man muffe erfahren, daß seine Sorge das Allgemeine und Die Einzelnen umfasse; jeder muffe wiffen, daß der Fürst zwar

<sup>1)</sup> sociale animal.

über ihm, aber boch für ihn sei. Eben barum, weil ber Fürst für sie sorgt, sollen die Menschen ihn in Schutz gegen jede Gesahr nehmen und ihre Wassen dahin wenden, wohin er besiehlt. Darin liege keine Wegwerfung, wenn Tausende sich für Ein Oberhaupt opfern. Die Menge hänge von dem Fürsten ab, wie der Körper von der Seele; sie werde durch ihn regiert, und sie würde selbst zu Grunde gehen, wenn nicht Ein Wille sie leite; der Fürst sei der Lebensgeist der gesammten Republik und halte sie zusammen. So entsteht dem Begriff der Monarchie zur Seite die Idee einer gerechtsertigten Unterthänigkeit. Die Identität der Interessen des Monarchen und des Gemeinwesens tritt hier um so bedeutender auf, da sie zugleich praktisch realisirt zu werden die Aussischt fassen konnte.

In Bezug auf Nero ift ber mit epigrammatischer Schärfe ausgebrückte Schluß gleichwohl bündig: er muß ben Körper schonen, bessen Seele er ist; damit schont er sich selbst.

In seiner Schrift "Ucber ben Zorn" bezeichnet Seneca ben Princeps in sehr gemäßigten Worten als den Vorsteher der Gesetz, d. h. doch des gesetzlichen Zustandes, eigentlich mit der Ausführung derselben betraut als Regierer des Staates, und giebt dann an, wie er die Strafgewalt ausüben solle. Sein erstes Ziel soll sein, die Tugend beliebt, das Laster verhaßt zu machen. Wenn das zu nichts führt, so gehe er zu Ermahnungen und Rügen über; wenn auch diese nicht fruchten, so mag er strasen, aber auf eine Weise, daß noch Raum für Verzeihung übrig bleibt. Er stellt den Fürsten dar wie einen Arzt: er soll das Uebel heilen, nur in dem äußersten Fall mit dem Tode strasen — nur dann, wenn es für den, den er strast, das Beste ist zu sterben. An der Vollziehung

ber Strafe darf er nicht das mindeste Wohlgefallen blicken lassen; sie soll nur zur Warnung dienen. Wie so ganz lief das den Executionen entgegen, die unter den Cäsaren, sclost unter Claudius, an der Tagesordnung waren und ohne alle Schen als Rache betrachtet wurden! Seneca meinte eben, die Monarchie mit den republikanischen Gesinnungen ausgleichen zu können. Er hatte kein Hehl damit, daß er sclost solche Gesinnungen hege.

In das Trostschreiben an Marcia, die Tochter jenes Cremutius Cordus, der dafür, weil er Cassius in seinem Geschichtswert den letzten Kömer genannt hatte, mit dem Tode hatte büßen müssen, webt Sencca eine Lobeserhebung dieses Geschichtschreibers ein. Er rühmt dessen altrömische Gesinnung; man werde ihn lesen, so lange es Jemanden gebe, der eine Kückfehr zu den Handlungen der Vorsahren für wünschenswerth halte; mit seinem Geiste habe er die Proscribirenden auf ewig selbst proscribirt. Er führt dann Cordus redend ein, der den jenseitigen Zustand dem diesseitigen vorzuziehen scheint: denn dort höre man nichts von kriegerischem Getümmel, noch von dem den Tag ausfüllenden Lärm, noch von Parricidien, die man erdichte oder auf die man denke.

Wir haben einen Brief von Seneca 1), in welchem er die Argumente Epikurs gegen die Strafen in der Unterwelt adoptirt. Er verbindet den Begriff der stoischen Tugend mit dem Unglauben der Jünger Epikurs, die Verherrlichung der Römer, welche den Tod der Sklaverei vorziehen, mit griechischer Resterion; Cato hat bei ihm den Phädon des Plato auf

<sup>1)</sup> ep. 24.

ber einen und das Schwert auf der anderen Seite 1). Der Oheim ist auch hier milder als der Neffe. Er flicht in die Ratastrophe zugleich die Idee der Unsterblichkeit ein. Aber die Idee der Freiheit tritt bei ihm nicht minder stark hervor. Er preist Cato als einen Mann, der mitten im allgemeinen Ruin aufrecht stehe. Wenngleich alles der Herrschaft eines Einzigen unterworfen ist und alle Pforten bewacht sind, so sindet er doch eine solche, die einen Ausgang offen läßt: mit Einer Hand wird er der Freiheit eine Bahn eröffnen. Das Schwert, das für das Gemeinwesen die Freiheit nicht hat herstellen können, wird sie für Cato herstellen.

Die prächtige Schilberung vom Tode Cato's läßt keinen Zweifel barüber, daß Seneca zu derselben Schule gehört, wie sein Neffe Lucan, die hauptsächlich in Cato ihr Ideal erblickte. Jedoch waren seine Ideen keineswegs von so durchgreifender Natur und Aussicht. Lucan spricht den Wunsch des Umsturzes der bestehenden Acgierungsform aus; Seneca beutet nur die Möglichkeit eines solchen an.

Seneca's allgemeine Ibeen über Gott und Welt waren keineswegs die in Rom seit Jahrhunderten eingelebten und eingebürgerten.

In dem Eingang zu den "Naturbetrachtungen"") sieht man, in welcher Höhe über den allgemeinen Erscheinungen der Welt und der Zeit Seneca sich hielt. Was die Römer den Erdfreis nennen, erscheint ihm nur als ein geringer Theil des Universums. Wenn man, sagt er, seine Augen von oben her auf den Erdfreis wirft, so ist er doch nur eng, großen-

<sup>1)</sup> duo instrumenta . . . alterum ut vellet mori, alterum ut posset.  $\S$  6.

<sup>2)</sup> Quaestiones naturales.

theils von der Fluth bedeckt, zum Theil brennend heiß, zum Theil starrend vor Kälte; ist das der Mühe werth, daß sich soviel Bölker darum schlagen? Die Kriegsschaaren mit ihren ausgerichteten Fahnen, die Reiterei, welche die Flüsse überschreitet, sind dem Ganzen gegenüber sehr kleinliche Erscheinungen. Er bezeichnet die Grenzen des römischen Reiches, wie man sie damals kannte, und bei denen es bleiben müsse. Die Parther sollen nicht den Euphrat überschreiten, die Dacier nicht die Donau, dieser Fluß soll Sarmaten und Römer trennen, der Rhein die Grenze Germaniens bilden.

Hochbebeutend ist es doch, daß so in der Mitte der römischen Welt eine Ansicht auftaucht, der das Reich in seiner allgemeinen Ausdehnung nur als etwas Beschränktes erschien, was selbst dann nicht anders sein werde, wenn sie auf beiden Seiten den Ocean erreiche 1). In jenen Zeiten machte das Ueberschreiten des Oceans unter Claudius den größten Eindruck als ein neuer Sieg des Menschen über die Elemente, des römischen Cäsar über die Götter des Meeres. Bon Niemandem ist das freudiger begrüßt worden, als von Seneca, hauptsächlich inwiesern darin ein Fortschritt der Weltentdeckung lag.

Seine Tragöbie Medea preift vor allem die Idee der Schifffahrt, ihren Ursprung und ihre unermeßliche Wirkung auf die Erde und das Menschengeschlecht. Jeht bedarf es keiner Argo weiter, das Meer hat sich unterworfen. Jede Begrenzung ift aufgehoben, die Erde ist allenthalben durch-

<sup>1)</sup> Prologus § 8: hoc est illud punctum, quod inter tot gentes ferro et igne dividitur, unb § 10: Punctum est istud, in quo navigatis, in quo bellatis, in quo regna disponitis, minima, etiam cum illis utrimque oceanus occurrit.

fahrbar geworden. Daran knüpft sich dann die berühmte Prophezeiung, daß der Ocean die Fesseln der Dinge lösen, die gesammte Erde sich erössen und Tiphys, der Steuermann der Argonauten, eine neue Welt entdecken werde, sodaß man nicht mehr von der ultima Thule reden wird. Nicht gerade von der Aufsindung einer neuen Hemisphäre ist die Rede, aber von einer unbegrenzten Ausdehnung der Schiffsahrt und neuen Entdeckungen. Man sieht wohl: der Poet Seneca steht ebenso in der Mitte des Universums wie der Philosoph Seneca. Er hat eine unbegrenzte Ueberschau, indem er doch auf dem Boden seiner Zeit verharrt.

Daß die Medea von dem Philosophen Seneca herrührt, ist keinem Zweisel unterworsen 1). Ich bekenne, ich din sehr geneigt, auch die übrigen Tragödien, in deren Reihe die Wedea auf uns gekommen ist, demselben zuzuschreiben, — so augenfällig ist ihre Berwandtschaft mit dem Geiste, der in Seneca's Schristen überhaupt lebt. Wäre dies aber auch nicht der Fall, so sind sie doch einer Beachtung sehr würdig: denn daß sie aus dem ersten Jahrhundert stammen, hat noch Niemand ernstlich bezweiselt. Was sie historisch bemerkenswerth macht, ist die in ihnen vorkommende Erörterung von Fragen, die für die damalige Welt die wichtigsten waren und die allgemeine Ausmerksamkeit beschäftigten.

In einer berfelben, bem Thyestes, sest sich bem eigen-

<sup>1)</sup> Bon der Medea haben wir das Zeugniß Quintilians, Inst. orat. IX, 2, 8, daß sie von Seneca stammt. Ich schließe mich der Ansicht des Jusius Lipsius an, der unter allen Neueren diese Zeiten und ihren Stil am besten verstanden hat, nach desse Meinung diese Tragödie von dem Philosophen Seneca herrithrt. Seneca wirde sie zur Zeit seines Erils in Corsica versaßt haben und zwar damals, als Claudius Britannien angriss (43 u. Ä.).

mächtigen Beginnen bes Atreus ein Stlave entgegen und spricht Warnungen aus, die eine energische Protestation gegen den Mißbrauch der höchsten Autorität durch rücksichtslose Gewaltssamkeit enthalten.

Ich sche darin eine Manisestation des populären Gemeingefühls dem gewaltsamen Gebahren der Cäsaren, besonders Nero's, gegenüber. Die Bemerkung, daß das Reichzwei Oberhäupter nicht ertragen könne 1), erinnert doch sehr an eine der wichtigsten politischen Fragen der Zeit, die bei Gemellus und bei Britannicus zur Sprache kam, und bezeichnet hier den vornehmsten Grund der Entzweiung zwischen den beiden Enkeln des Tantalus.

Nicht selten ift die Rebe davon, daß nichts schwerer sei, als den hartnäckigen Sinn eines Mannes, der die höchste Gewalt besitzt, zu dem zu bringen, was das Rechte ist 2).

Das größte Ereigniß seiner Zeit, das aber im Getümmel des Tages von den Meisten nicht einmal bemerkt wurde, den Untergang des cäsarischen Hauses, hat Seneca zum Gegenstand seiner Dichtung gemacht, — er selbst oder ein Anderer, der doch ganz in seinem Sinn dichtete und schuf. Der Gegenstand ist der Tod der Octavia. Sie erscheint als der letzte Sprosse der durch die Succession Cäsars zum Principat berechtigten Familie. Sie geht durch die Ruchlosigkeit Nero's unter, der hier als underechtigter Eindringling betrachtet wird. Auch politisch hat das Zwiegespräch zwischen Nero und Seneca, der in dem Stück persönlich auftritt, eine große Bedeutung. Nicht allein Philosophie und Besit der Gewalt treten hier einander

<sup>1)</sup> Thyestes v. 445: non capit regnum duos.

<sup>2)</sup> Sippoint v. 136 ff.: Nec me fugit, quam durus et veri insolens Ad recta flecti regius nolit tumor.

gegenüber; man darf ben Nachbruck nicht übersehen, der in altrömischem Sinn anf die Autorität des Bolkes gelegt wird. Dem Gebote Nero's, seinen Besehlen zu gehorchen, setzt der Philosoph die Forderung entgegen, daß der Besehl gerecht sein müsse; er führt ihm zu Gemüthe, daß er nur solche Anordnungen treffen dürse, welche die allgemeine Beistimmung ratissiere.

Neben ber politischen Bebeutung biefer Stude erscheint aber, und nicht minder beachtenswürdig, die religiöse. In ben Tragobien ift ein burchgehender Bug, bag die unmittelbare Einwirkung ber Götter, welche bie alten Sagen barbieten, zurücktritt; bie menschlichen Leibenschaften bas find die Götter. Nur Juno, das Symbol ber Eifersucht, tritt zuweilen in Action; die Qualen bes Tartarus bestehen, aber sie tragen boch mehr ein poetisches Gepräge; sie erinnern hie und da bereits an die Holle bes Dante. Nicht selten findet fich ber Ausruf, es gebe feine Götter, ber aber bann wieder durch die Doctrin, es gebe einen hochsten Gott, ben Begründer bes Universums 1), burchbrochen wird - ungefähr wie in ben philosophischen Schriften Seneca's, in benen man häufig, selbst ba, wo man es nicht erwartet, auf Erörterungen über die wichtigften Fragen ftogt, welche die allgemeinen Weltanschauungen betreffen: über ben materiellen Bestand der Welt, wer ihr Urheber, wer ihr Bächter, wer Gott überhaupt sei, ob er ber Weltschöpfer, ein Theil ber Welt ober die Welt selbst sei, b. h. also ob es einen außerweltlichen Gott gebe ober nicht, ob er an den Dingen etwas verändern könne nach Bestimmung des Schickfals ober nicht,

<sup>1)</sup> mundi conditor, Deus. v. 293 ber Phoenissen.

was doch sagen will, ob es ein Schicksal gebe über den Göttern. Er kennt nur Einen Gott, der seine eigene Noth-wendigkeit ist. Aus der bloßen philosophischen Anschauung geht ihm die Einheit Gottes hervor. Dabei aber wird die Einwirkung desselben auf die veränderlichen Begebenheiten der Welt zweiselhaft, da ja ihm nichts gefallen könne, woran er nicht immer Gefallen gefunden habe.

Indem aber Seneca 'die Idee des Monotheismus besgründet, gewinnt er doch nach dem Vorgang anderer Stoifer auch dem Polytheismus eine Seite ab, die ihn allenfalls ansnehmbar macht; er ist nicht dagegen, wenn man die Gottheit als Jupiter Optimus Maximus bezeichnet. Er bestreitet selbst nicht den Namen Jupiter Stator, den man aber nicht daher leiten dürse, daß er eine Flucht der Römer zum Stehen gesbracht habe, sondern weil der Bestand aller Dinge in seiner Hand ruhe. Auch Liber, Hercules, Mercur führt er auf die Idee Gottes zurück: Liber ist er als Erzeuger von Allem, Hercules als die unüberwindliche Kraft, Mercur insosern er Rahl, Ordnung und das Wissen umfast.

Das Fatum ist nichts Anderes, als die den Dingen innewohnende Verslechtung der Ursachen; Gott ist die erste Ursache von allen, also ist Gott das Fatum.

So begreift er auch die Seele als eine Einheit. Alle die besonderen guten Eigenschaften, Gerechtigkeit und Ehrslichkeit, Mäßigkeit und Klugheit, endlich die Tapferkeit selbst sind Eigenschaften derselben Seele. Nicht die Tugenden gestallen, sondern der Geist, der sie besitzt.

Auch insofern berührt sich Seneca mit Lucan. Lucan wirft von vornherein die Frage auf, ob der Bater der Dinge, der die Welt aus dem Chaos gebildet, ihr unverbrüchliche

Gesetze vorgeschrieben, an die er sich selber halte, oder ob alles dem Ungefähr überlassen sei, der Zufall in den menschlichen Angelegenheiten regiere '). Nach der Schlacht bei Pharsalus erklärt Lucan: es gebe keine Götter, keinen Jupiter, der sonst die Ereignisse in Thessalien nicht zugelassen haben würde. An einer anderen Stelle sagt er: nicht durch geheimnisvolle Sprüche der Wüsste gebe sich die Gottheit kund; die Gottheit bestehe überhaupt in nichts, als in der den Menschen umgebenden Welt und der Tugend; bei seiner Geburt werde dem Menschen eingegeben, was er zu wissen brauche.

Seneca brückt sich auch hierüber gemäßigter und einsichtsvoller aus; über die einzelnen Tugenden erhebt sich bei ihm
die Seele, die dieselben besitht; die verschiedenen Götter betrachtet er als Ausfluß der Gottheit, welche zugleich Natur
ist\*). Wie er sich aber auch immer äußern mag, so liegt
doch am Tage, daß seine Ansicht von denen, auf welchen
die Ueberzeugungen der Römer beruhten, himmelweit entfernt ist.

Die Ibee von der Einheit Gottes erscheint auch bei dem Rhetor Seneca sehr ausdrücklich; sie war eben nicht mehr die Doctrin einer Schule, sondern gleichsam die allgemeine Annahme der benkenden Geister.

Auch der ältere Plinius, der an den Ereignissen, die unter Claudius und Nero vorgekommen, mannichsachen Antheil nahm, — wir finden ihn als Reiteroberst in Germanien und dann als Procurator in Spanien, sodaß er der Epoche,

<sup>1)</sup> II, v. 7.

<sup>2)</sup> quid aliud est natura, quam deus et divina ratio toti mundo partibusque ejus inserta? — de benef. IX, 7, 1.

bie wir hier behandeln, in seiner geistigen Entwickelung angehört, — geht von diesen Vorstellungen aus, die er bann freilich auf seine Weise interpretirt.

Plinius fann nicht zu ben originalen Denfern gezählt werben; in allem, was er fagt, erkennt man ben Refler ber puthagoreischen, der sicilischen Philosophie überhaupt, selbst ber homerischen Gebichte und orphischer Spruche. Aus der Betrachtung ber Natur ift ihm aber ein Bantheismus entsprungen, ber jedoch eine Berehrung ber Sonne als bes belebenben Mittelpunkts bes Gangen julaffen wurde: benn bie Natur ift Gott, Gott die Natur. Bemerkenswerth ift, bag er - recht im Gegensatz mit Lucan - auch die Gottheiten verwirft, in benen man die Tugenden repräsentire: Eintracht, Hoffnung, Ehre, Gnade, Treuc: benn baburch fei von ben Menschen nur bezeichnet worden, wessen sie vornehmlich zu bedürfen glauben. Er will nichts von den Genien hören oder ben Junonen ber Frauen; man würde damit unzählige Götter schaffen. Daß aber ber höchste Gott sich um die Menschen fümmere, sei eine findische und beinahe aberwibige Vorstellung.

Wir folgen ihm hier nicht weiter; wir erwähnen nur, was er von den über diese Dinge in seiner Zeit herrschenden Meinungen angiebt. Er versichert, in aller Welt erkenne man die Herrschaft des Ungefährs an: ihm werde alles Gute und alles Böse zugeschrieben. Aber dadurch erhebe man den Zufall selbst zu einem Gott, und zwar zu einem solchen, der zugleich sehr unzuverlässig sei. Dem sehe sich jedoch der Glaube an die Gestirne entgegen, wonach die Gottheit nur einmal thätig eingreife, indem sie einem jeden bei seiner Geburt sein Schickfal dietire; diese Meinung

finde zu seiner Zeit bie meiften Anhänger, sowohl bei ben Gelehrten als ben Ungebilbeten.

Bei ben Unvollfommenheiten bes Lebens bezeichnet Plinius als den einzigen Troft, daß der Mensch sich selber töden kann. Er hat das vor den Göttern voraus; die Götter können ihn nicht ins Leben zurückrusen, noch ihm die Unsterblichkeit verleihen.

Bu diesem Extrem führte der Streit zwischen den Boraussichungen des Polytheismus und den Ansprüchen der geistigen und moralischen Natur des Menschen. Und nicht allein ein Conflict in den Borstellungen und Gedanken war dieser Streit; er entsprang zugleich aus einer Verslechtung der religiösen und politischen Anschauungen mit den Weltverhältnissen überhaupt.

Alle Mythologien und Religionen im Umfreis bes römischen Reiches hatten zugleich einen politischen Charakter. In den Göttern repräsentirte sich die Besonderheit der Stämme und Städte; die localen Kriege sind nicht selten als Kämpse der Götter der verschiedenen Stämme betrachtet worden. Dieser Idee, die bei dem Versall der macedonischen Weltherrschaft sich wieder erneuert hatte, war durch die Römer, denen alle Nationalitäten unterlagen und die deren Götter nach Rom verpflanzten, in That und Wahrheit ein Ziel gesetzt worden. Der politische Theil des Götterglaubens der Unterworfenen hatte seinen einleuchtenden Sinn mehr; nur die römischen Götter wurden, da ihren Bekennern die Herrschaft zugefallen war, überall verehrt: das Capitol war das größte Heiligthum aus Erden. Der Imperator nahm selbst göttliche Ehren in Anspruch.

Schon hatten aber Begebenheiten, die zu diesem Resultat führten, eine entgegengesette Wirkung hervorgebracht.

Die beiden Parteien, die in den Bürgerfriegen mit einander rangen, verehrten dieselben Götter. Wenn nun doch die eine die Oberhand behielt, die andere unterlag, was dann zuweilen durch Ereignisse geschah, die man als eine göttliche Fügung anerkannte: woher konnte diese kommen? Die Sieger schrieben sie der Protection der Gottheiten zu, die dem Geschlechte der Julier besonders günstig wären. Damit hängt es zusammen, daß die Julier, als von den Göttern, die man als reale Mächte dachte, abstammend, göttliche Ehren in Unspruch nahmen. Virgil hielt an der durch den Rathschluß der Götter herbeigeführten Macht des julischen Hause sest, und widmete ihr sein poetisches Talent. Auch insofern ist Lucan sein Nebenbuhler nicht allein, sondern sein Gegner.

Die Besiegten konnten nicht anders, als Widerspruch erheben, und zwar nicht gegen die abstoßende Erscheinung, sondern gegen die Idee, die dabei zu Grunde lag. Sie erkannten in den Ereignissen das Werk eines Numen, b. h., jedoch nicht unbedingt bes Schicffals, sondern eines höchsten Willens, welcher zugleich die Vorsehung sei und nun einmal die Umwandlung der Republik in die Alleinherrschaft beschloffen habe. Wir bemerkten, wie fich bei bem erften Busammentreffen ber Nationalitäten und ber erften Abstraction von der Augewalt der römischen Götter die Idee der Tyche erhob, der Fortung, die boch schon bei Bolybius nicht unbedingt, ohne höhere Beziehung, gedacht werden konnte. Daran knüpft die Vorstellung bes Numen an, welche die philosophische Ueberzeugung ber bamaligen Welt wurde. Mit dieser Auffassung war dann eine Apotheose der republikanischen Tugenden verträglich; sie erscheinen in ihrem Erliegen boppelt groß.

Auch bei ben Geschichtschreibern, besonders benen, welche aus pompejanischen Berichten geschöpft haben, tritt diese Auffassung zuweilen mitten in der Erzählung hervor 1).

Darin liegt dann ein in die religiösen Anschauungen eins greifendes Moment.

Die Besiegten wurden irre an dem alten Götterglauben. Das Geschick, bas über ihnen lag, von dem die beffere Sache, wie sie nicht zweifelten, betroffen worben war, trieb sie nach einer anderen, unbekannten Richtung bin, mas, an fich betrachtet, eine größere Bedeutung hatte, als alle Philosopheme: es beruhte auf dem Gefühl der Thatsachen. Ueberhaupt ja find die römisch = griechischen Götter als göttlich an fich, ber Ibee bes Göttlichen entsprechend, von Anfang an von den denkenden Beistern nicht betrachtet worden. Es waren Botenzen von übermenschlichem Dafein, in benen aber bie Ibee von bem wahrhaft Göttlichen nicht zur Erscheinung Un ben gang und geben Polytheismus konnten bie Philosophen sich nicht halten. Die Vorstellungen von der Einwirkung der verschiedenen Götter standen damit im Plato verzweifelte, seine Lehre von Widerspruch. Ibeen, die ihn zu bem mahren Göttlichen führte, an bie populären Anschauungen von den Göttern anzuknüpfen. Und die höchste Gewalt in der Welt wurde diesen Göttern im Grunde keineswegs zugeschrieben; fie murben als bem Schickfal nicht viel weniger unterworfen gebacht, als die sterblichen Menschen.

Wollte man sich die wahre Gottheit benken, so mußte man sie als die Ibee bes Guten, als allwaltend, als Schicksal

<sup>1)</sup> B. B. bei Appian, de bell. civ. II, 88, wo er die Flucht des Cassius von der Dyche herleitet, die Casar habe erheben wollen.

selbst betrachten. Die Ibeen bes Ewigguten, der allgemeinen Weltordnung und ber Einheit Gottes fielen dann zusammen.

Man darf wohl diese Ansichten als die der Opposition gegen die Cäsarenherrschaft überhaupt betrachten. Sie hatten ihre Wurzel in der republikanischen Sinnesweise. Aber die Wechselfälle der allgemeinen Begebenheiten waren ihnen nicht günstig gewesen. Diese gereichten dem Polytheismus zum Bortheil, der die breiteste populäre Grundlage hatte. In Kom hielt man an dem altherkömmlichen Götterglauben sest; man erkannte die fremden Gottheiten an, wenn sie sich der Idee von Rom und dem Imperium fügten.

Diese Ibee überwog und verschlang die anderen; sie kam in der angemaßten Divinität des Cajus und des Rero, die von den Göttern abzustammen meinten und in der Mitte der Götter und der Herven angebetet sein wollten, zu einer Erscheinung, welche der Vernunft spottete. Die natürliche Wirkung war, daß die entgegengesetzten, den philosophischen Doctrinen verwandten Meinungen ihrerseits wieder um so eifriger ergriffen und um so lebendiger sestgehalten wurden. Sie richteten sich nicht allein gegen die Anmaßungen der einzelnen Herrscher, sondern gegen den altherkömmlichen Dienst und die Vielgötterei überhaupt.

So bekämpft, wie wir sahen, Seneca die herrschende Borstellung von dem Verhältniß der Götter zu den Menschen, nicht ohne dabei zugleich an die griechische Philosophie anzufnüpfen. Er bestreitet den Göttern die Intention, die ihnen die Mythologie vielsach zuschrieb, den Menschen zu schaden: sie können das nicht einmal 1). Er verwirft alle Borschriften des

<sup>1)</sup> nec accipere injuriam queunt, nec facere. Ep. 95, § 49.

äußeren Dienstes: man soll ben Göttern keine Lichter anzünden, man soll nicht vor den Thüren ihrer Tempel sitzen: eine Ehre dieser Art erweise man Menschen; die wahre Versehrung Gottes sei seine Erkenntniß. Er leugnet nicht, daß die Gottheit zuweilen strase; aber vergeblich sei es, nach ihrer Gunst zu trachten: wer sie gewinnen wolle, müsse sie nachsahmen.

Ein Zeitgenoffe Seneca's und mit bemfelben auch baburch verbunden, daß Cornutus ihr gemeinschaftlicher Freund war, ift Aulus Berfius, beffen Reliquien, die als Satiren bezeichnet werben, doch eben nur moralische Erguffe in ber Beise bes Scneca enthalten. Berfius befämpft ben Bahn, von den Göttern sich große Vortheile durch abergläubischen Dienst verschaffen zu können, mährend man doch alles bas thut, was die Erwerbung dieser Vortheile unmöglich macht. Man muffe ben Böttern nicht große Geschenke barbringen, sondern ein reines Berg, eine in ber Tiefe geheiligte Secle, eine für bas Gefühl bes Bürdigen und Eblen erfüllte Bruft; ber Mensch muffe wissen, wozu er lebe; er muffe wissen, wie er auch in Bezug auf sein Vermögen - und wie man weiß, war Perfius fehr begütert - zu verfahren habe. Berfius wird als ein schöner junger Mann von jungfräulicher Schamhaftigkeit, und liebenswürdig auch in seiner Familie geschildert 2). seinen allerbings oft bunkeln Erörterungen nimmt man boch ab, daß er von bem gesetlich Erlaubten ober Berbotenen zu ben inneren moralischen Ideen aufstrebt, zu einer mahren

<sup>1)</sup> Deum colit, qui novit. l. c. § 47.

<sup>2)</sup> In ber in den alteren handschriften als de commentariis Valerii Probi sublata bezeichneten vita, welche den Ausgaben der Berte Suetons beigefügt zu werden pflegt.

Tugend, die nicht Selbstsucht ist. Gottesbienst und Genuß ber Freiheit sind Acte ber Moralität.

Offenbar sind das Ueberzengungen, die sich Bahn zu machen im Begriff stehen. Daß sie aber jemals dazu gelangen würden, ließ sich doch nicht erwarten. Denn welch ein Widerspruch liegt darin, von den Menschen eine den Göttern gleiche Gesinnung zu fordern und dann doch die Existenz dieser Götter in Abrede zu stellen! Auch bei dem, was wir bei Seneca lesen, bleibt bei den wichtigsten Fragen ein zweiselhaftes Dunkel übrig. Es sind Doctrinen der Opposition, die sich dem herrschenden Unwesen entgegenstellen; aber Religion sind sie nicht.

In biesem Zustand der Welt, in welchem der Polytheismus den Gewaltsamkeiten zur Grundlage diente, ohne doch dem Bedürfniß des menschlichen Geistes nach idealem Weltverständniß oder dem ethischen Bedürfniß des Menschen zu genügen, sodaß er eine Opposition von tiefster Bedeutung hervorrief, die aber auch ihrerseits zu festen Ueberzeugungen, wie sie der Mensch bedarf, zu führen nicht vermochte, ist nun das Christenthum entstanden.

## Sünftes Capitel.

Urfprung bes Chriftenthums.

Wir gingen von dem Gegensat zwischen Ammon-Ra. Baal und Ichovah aus. Denen waren in bem fernen Often die Religion bes Ormuzb, im fernen Westen die polytheistischen Mythologien entgegengetreten. Diese hatten bann. mit ben Diensten von Baal und Ammon-Ra im allgemeinen einverftanden und mit ihnen im Bunde, die Religion bes Ormuzd aus den Grenzen der Culturwelt verdrängt. Polytheismus hatten sich die Römer mit einer verwandten, aber burch locale Beziehungen und bas Kriegsglud eigenartig ausgebildeten Götterlehre hinzugesellt. Den Römern war es gelungen, alle Selbständigkeiten, die fich auf ben Begriff der Religion grundeten, niederzuwerfen und aufzulosen. Sie zerftorten die vornehmften Beiligthumer bes Baal und drückten Ammon-Ra auf diefelbe Stufe untergeordneter Beltung herab, in welche auch die politischen Religionen der Griechen fich fügen mußten.

Aber auch die Jehovahreligion erhielt sich noch in lebendigem Bestand. Im Kampse mit den alten Naturdiensten in Aegypten und Babylon hatte sich der Glaube an einen außerweltlichen Gott, den Schöpfer der Welt, ausgebildet und eine seste Stätte in Judaa gewonnen. In tausendfältigen

Tugend, die nicht Selbstsucht ift. Gottesbienft und Genuß ber Freiheit find Acte ber Moralität.

Offenbar sind das Ueberzengungen, die sich Bahn zu machen im Begriff stehen. Daß sie aber jemals dazu gelangen würden, ließ sich doch nicht erwarten. Denn welch ein Widerspruch liegt darin, von den Menschen eine den Göttern gleiche Gesinnung zu fordern und dann doch die Existenz dieser Götter in Abrede zu stellen! Auch bei dem, was wir bei Seneca lesen, bleibt bei den wichtigsten Fragen ein zweiselhaftes Dunkel übrig. Es sind Doctrinen der Opposition, die sich dem herrschenden Unwesen entgegenstellen; aber Religion sind sie nicht.

In biesem Zustand der Welt, in welchem der Polytheismus den Sewaltsamkeiten zur Grundlage diente, ohne doch dem Bedürfniß des menschlichen Geistes nach idealem Weltverständniß oder dem ethischen Bedürfniß des Menschen zu genügen, sodaß er eine Opposition von tiefster Bedeutung hervorrief, die aber auch ihrerseits zu sesten Ueberzeugungen, wie sie der Mensch bedarf, zu führen nicht vermochte, ist nun das Christenthum entstanden.

## Fünftes Capitel.

Urfprung bes Chriftenthums.

Wir gingen von dem Gegenfat zwischen Ammon-Ra, Baal und Jehovah aus. Denen waren in bem fernen Often bie Religion bes Ormuzd, im fernen Westen bie polytheistischen Mythologien entgegengetreten. Diese hatten bann, mit ben Diensten von Baal und Ammon-Ra im allgemeinen einverftanden und mit ihnen im Bunde, die Religion bes Ormuzd aus ben Grenzen ber Culturwelt verbrängt. Dem Polytheismus hatten fich die Römer mit einer verwandten, aber durch locale Beziehungen und das Kricgsgluck eigenartig ausgebilbeten Götterlehre hinzugefellt. Den Römern war es gelungen, alle Selbständigkeiten, die fich auf ben Begriff ber Religion gründeten, niederzuwerfen und aufzulofen. Sie zerftorten die vornehmften Beiligthumer bes Baal und brudten Ammon-Ra auf diefelbe Stufe untergeordneter Geltung herab, in welche auch die politischen Religionen ber Griechen fich fügen mußten.

Aber auch die Jehovahreligion erhielt sich noch in lebendigem Bestand. Im Kampse mit den alten Naturdiensten in Aegypten und Babylon hatte sich der Glaube an einen außerweltlichen Gott, den Schöpfer der Welt, ausgebildet und eine seste Stätte in Judaa gewonnen. In tausendfältigen

Bebrängnissen, unter den wechselnden Schickalen der Bölker, hatte er sich daselbst behauptet. Zu den universalshistorisch wichtigsten Handlungen der Kömer gehört es, daß sie den Jehovahcult in der Zeit der Makkabäer vor der Bernichtung schützten. Die Kömer waren auch später davon entsernt ges blieben, ihn zu unterdrücken. Pompejus betrat das Allersheiligste des Tempels; allein die Gottesverehrung in demselben störte er nicht; er ließ selbst den Tempelschap unberührt.

Das römische Reich schloß diesen Dienst in sich ein. Wenn aber die andern Religionen der besiegten Bölker, die italischen, die griechischen, selbst die asiatischen und die ägyptische, Eingang in Rom sanden und sich auf eine oder auf die andere Weise eine gewisse Geltung selbst in der Hauptstadt verschafften, so war dies der jüdischen unmöglich; sie war und blieb heterogen und unverständlich. Die Ursache davon liegt in der mit der römischen verwandten Natur der erstgenannten Religionen; sie schlossen sämmtlich eine Bergötterung der Naturkräfte in sich ein. Anders verhielt es sich mit der Religion des Volkes Frael: sie beruhte auf dem Glauben an einen intelligenten Gott, den Schöpfer der Welt. Dieser Glaube war durch die strengsten Satungen festgehalten worden, sodaß der Monotheismus in der Form der Nationalität erschien.

Im Laufe der Begebenheiten war nun aber das Land des monotheistischen Gesetzes in sehr eigenartige Verhältnisse zu den Römern gerathen, bei denen sich aus der politischen Verslechtung nach und nach auch ein religiöser Gegensatz von höchster Bedeutung erhoben hat.

In dem Streite der Makkabäer - wie man damals fagte 1),

<sup>1)</sup> Bergl. Band II, 2, 172.

Hasmonäer — unter einander, in welchen Pompejus eingriff, war das Geschlecht der Idumäer, die durch ihre Verbindung mit Gaza, Astalon und den Arabern eine selbständige Stellung errungen hatten, den Kömern zur Seite getreten, wodurch es geschah, daß nach erfolgter Entscheidung dem Hasmonäer Hyrkanus zwar Ierusalem und der Tempel, also die religiöse Autorität, dem Idumäer Antipater aber die Verwaltung der bürgerlichen Angelegenheiten in Judäa, Galiläa und Samaria zu Theil wurde 1).

Fast ohne Beispiel ift es, wie sich die Idumäer bei allem Bechsel ber Autorität in Rom nicht allein aufrecht hielten, sonbern immer höher stiegen. Bon Bompejus gingen sie zu Cafar über, ber ihnen eine anerkannte Stellung im römischen Staatswesen verschaffte, von Casar zu den Mördern desselben, den Berschworenen, die zwei ibumäischen Brübern die Burbe von Tetrarchen übertrugen, von benen aber zu Antonius, burch bessen Fürwort in Rom Berodes, der Sohn Antipaters, zur föniglichen Würde erhoben wurde 2). Was ihnen babei allezeit ju Statten fam, mar die Unbotmäßigfeit ber judischen Bevölkerung, die die Herrschaft der Barther lieber gesehen hatte, burch die bann wirklich ber Sohn bes verjagten hasmonaers Aristobul, Antigonus, jurudgeführt und Berodes vertrieben wurde. Aber biefer kehrte, mit zwei romischen Legionen ausgeftattet, zurud, bezwang Antigonus und nahm Jerufalem ein, wo er einen Nichthasmonaer zum Hohenpriefter einsetzte.

Nicht ganz mit Unrecht ift Herobes in ber Reihe ber Beherrscher von Judaa als der Große bezeichnet worden. Zwischen Aegypten und Sprien in der Mitte verschaffte er

<sup>1) 47</sup> por unserer Aera.

<sup>2) 40</sup> v. u. Ä.

seinem Reiche eine eigenthümliche Stellung. Er wies die Araber zurück und machte der Hinneigung zu den Parthern ein Ende. Dagegen schloß er sich unbedingt den Kömern an, was für Judäa insofern nicht ohne Werth war, als dadurch den bereits damals in den römischen Gebieten weit und breit angesiedelten Juden die Möglichkeit erhalten wurde, mit Jerusalem in steter Verdindung zu bleiben. Den Tempel erneuerte Herodes auf den Grundlagen des salomonischen Baues, nicht ohne dabei den alten Sahungen gemäß Priester zu verwenden. Aber zugleich ließ er über dem Haupteingang einen kolossalen Adler andringen, der seine Unterwerfung unter das römische Reich bedeutete.

Dahin ging überhaupt sein Sinn, das jüdische Wesen mit dem römischen oder vielmehr dem griechisch-römischen zu vereinigen. Er legte eine Anzahl von Colonialstädten an, unter anderen Cäsarea zu Ehren des Augustus, wo er einen Hasen einrichtete, der dem Piräeus an Größe gleich kommen sollte. Auf einer Höhe, die eine weite Aussicht über das Weer darbot, erbaute Herodes dem Augustus einen Tempel mit den Kolossaltauen des Kaisers und der Stadt Romo: Nachahmungen des olympischen Jupiter und der argivischen Hera.

Diese Haltung trug nun aber einen inneren Widerspruch in sich, der noch bei Lebzeiten des Herrschers, der sonst überall Gehorsam fand, zum Ausdruck gelangte.

In Ferusalem standen Lehrer auf, die es für unvereindar mit dem mosaischen Gesetz erklärten, daß an dem Tempel, dem Sitz Jehovahs, ein römischer Abler angebracht worden war. Der König wollte es als ein Weihgeschenk angesehen wissen; die Schriftgelehrten sahen darin eine Verunreinigung des Heiligsthums. Sie sammelten Schüler um sich, denen dann ein Theil bes Bolkes anhing, und auf die Rachricht, daß ber Rönig an einer Rrankheit leibe, ber er erliegen muffe, veranlagten fie, bag ber Abler aus ber Stelle, an ber er befestigt war, herausgehauen und zertrümmert wurde. Bei bem Tumult, ber hierüber entstand, wurden die Anführer verhaftet und vor ben König gebracht. Dem aber sagten fie ohne Umschweif ins Gesicht, sie seien ben Gesetzen bes Moses mehr Gehorsam schuldig, als ben Befehlen eines Rönigs. Bahrscheinlich hat es zu dieser Entfremdung beigetragen, daß Berodes, der es für seine Berbindung mit den Juden rathsam gefunden hatte, fich mit einer hasmonaerin, Mariamne, zu vermählen, später doch durch die idumäisch-bynastischen Ansprüche ber übrigen Mitglieber seiner Familie bahin gebracht worden war, die Gemahlin und die mit ihr erzeugten Kinder einem gräßlichen Verberben zu weihen. Berobes brachte es nun zwar, nicht ohne den Beirath angesehener Juden, welche sich ihm anschlossen, babin, daß ber Frevel, ber gegen sein Weihgeschent am Tempel begangen worden, beftraft wurde, - felbst ber Hohepriefter, der sich den Schriftgelehrten nicht widerset hatte, murbe genöthigt, auf feine Burbe Bergicht zu leiften, — aber es verfteht fich wohl, daß ein solches Verfahren die Gährung im Lande nur vermehrte. Wenn es mahr ift, was Josephus erzählt: Herobes, ber es fühlte, daß seine Tage zu Ende gingen, habe eine Anzahl angesehener Männer aus feinem gangen Gebiet zusammenkommen laffen und fie fammtlich in dem Augenblick, daß er geftorben fei, niederzuhauen befohlen: so tann bas mohl nur so ausgelegt werben, bag er feine Nachfolger aller ber Gegner, die fie finden wurden, zu entledigen beabfichtigte.

Nach dem Tode des Herodes 1) ist dieser Beschl jedoch nicht ausgeführt worden; Jedermann konnte ruhig nach Hause gehen. Das Testament des Herodes, in welchem er eine Theilung seines Reiches verfügte, trat in Kraft. Bon seinen drei Söhnen erhielt der eine, Herodes Antipas, Galiläa, der andere, Philippus, Gaulonitis und Trachonitis, der dritte aber, Archelaus, dem die Truppen den Eid leisteten, Judäa mit der Hauptstadt Jerusalem als König. Aus diesem Testament selbst erwuchsen aber für die Fortsetzung der von Herodes gegründeten Macht, als ein Ganzes angesehen, mannichfaltige Schwierigkeiten.

Es leuchtet ein, daß es zwischen dem ernannten König und den beiden Tetrarchen, sowie den übrigen Erben, an Awistigkeiten nicht fehlen konnte; - und wie hatte Judaa, bas sich bem gewaltigen Herodes widersette, dem ohne Bergleich machtloseren Archelaus ruhig gehorchen sollen? Als er in Berufalem einzog, empfing er, auf golbenem Stuhle figenb, ohne jedoch ben Titel König anzunehmen 2), weil das von der Beftätigung des Raifers abhänge, die Hulbigung ber Ginwohner, die ihm aber zugleich zwei Forberungen vorlegten, die ihren Gehorsam zweifelhaft machten. Die eine bezog sich auf die Erleichterung ber von Berobes auferlegten brudenben Lasten, die andere viel bedeutendere auf die zulet vorgekommenen religiösen Streitigkeiten. Man forderte Archelaus auf, Diejenigen gur Rechenschaft zu ziehen, Die seinen Bater gu der Bestrafung der an den letten Unruhen Betheiligten veranlaßt hatten. Archelaus konnte bas Erfte offen laffen; nimmer-

<sup>1)</sup> Herobes starb, siebzig Jahre alt, im Jahre 750 ber römischen, 4 vor unserer Aera.

<sup>2)</sup> Auf ben Münzen führt er ben Titel Ethnarch.

mehr aber konnte er auf bas Zweite eingehen, ba barin eine Berleugnung ber von bem Saufe einmal angenommenen Grundfate gelegen hatte. Dag er ce verweigerte, veranlagte eine Bewegung, die bei bem Busammenströmen auch auswärtiger Juben zu bem bevorftebenden Ofterfest eine Art von Empörung murbe. Um fie ju bampfen, trug Archelaus fein Bedenken, die bewaffnete Macht anzuwenden, wobei breitausend Juden umgekommen sein sollen. Hierauf erst be= gab er fich nach Rom, um seine Bestätigung beim Raiser zu erlangen. Eben dahin machten fich nun auch die Berwandten des Hauses auf, wie sich benfen läßt, nicht gerade um Archelaus zu unterftüten, sondern um ihr Recht gegen ihn geltend zu machen. Auch Salome, die mit reichen Legaten ausgestattete Schwester bes Berobes, befand fich unter ihnen; fie war eine vertraute Freundin der Livia, Gemahlin bes Augustus. In Rom fam es zu lebhaften Contestationen. Die von Archelaus über die Juden verhängten blutigen Feindseligkeiten wurden ihm von ben übrigen Genoffen bes Geschlechtes zum Berbrechen gemacht, zumal ba er fie verhängt habe, ehe er noch von dem Raifer bestätigt worden fei. Archelaus aber hatte einen trefflichen Anwalt in dem Freunde und vornehmften Rathgeber seines Baters, Nicolaus Damascenus. Nicolaus, unter ben Betheiligten ohne Ameifel poli= tisch ber beste Ropf, wies bem Raiser ben Rusammenhang diefer Dinge nach, in dem sich die gräßliche Execution doch als unvermeidlich herausstellte. Augustus fand sich bewogen. dem Archelaus Gnade zu erweisen, aber als Rönig erkannte er ihn nicht an; er erklärte, Archelaus muffe erft bie zu einer folchen Burbe erforberlichen Eigenschaften an ben Tag legen. Man wird barin eine weitere Auflösung bes idumäischen

Reiches sehen muffen, ba die beiden Tetrarchen badurch ber Oberherrschaft bes Archelaus ledig wurden.

Und noch ein anderer Widerspruch setzte sich biesem auf der Stelle entgegen. In der Abwesenheit des Archelaus war der Aufstand in Judaa wieder ausgebrochen, und zwar burch bas unmittelbare Ginschreiten bes Prafes von Sprien, Quintilius Barus, gedämpft worden, aber biefer erlaubte ben Juden, mit einer zahlreichen Deputation sich an ben Kaiser zu wenden und ihm ihre Beschwerden vorzutragen. Deputirten, fünfzig Mitglieder ftart, trafen ebenfalls in Rom ein und fanden die Unterftühung der in Rom wohnenden Jubenschaft, beren man achttausend Röpfe gählte. Ansinnen ging babin, daß ber Raiser bas bem Archelaus zuertheilte Gebiet unmittelbar in römische Verwaltung nehmen und bem Prafes von Sprien unterordnen moge. So ftark war ber Wiberwille ber Juden gegen die Ibumaer, daß fie eine unmittelbare Annexion an bas römische Sprien bieser Amischenherrschaft vorzogen.

Bunächst hatte das nun keine Folge. Archelaus ging nach Judäa zurück und regierte es ungefähr in dem Sinne seines Baters. Es konnte nicht fehlen, daß dadurch das Mißversgnügen der Juden noch stärker anwuchs, die darin bei den übrigen Berwandten des Hauses Unterstützung fanden. Nach zehnjähriger Regierung wurde Archelaus nach Rom berufen. Diesmal aber siel der Spruch des Kaisers gegen ihn aus. Er wurde nach Gallien verwiesen und Judäa unmittelbar unter Sprien gestellt 1).

Nicht lange konnte bann ein unmittelbarer Conflict zwischen Römern und Juben vermieben werben. Er trat in

<sup>1)</sup> Im Jahre 6 unserer Aera.

ben Brovingen hervor, als ein neuer Brafes von Sprien. Sulpicius Quirinius, balb nach feiner Ankunft bagu schritt, ben im römischen Reich bei der Einverleibung neuer Provinzen in dasselbe ober auch bei der Vereiniauna freier Landschaften mit den Provinzen herkömmlichen Census 1) auch in Judaa durchzuführen. Ein Gaulonit, des Namens Judas, rief, unter ber Theilnahme und Mitwirfung eines angesehenen Pharifaers, bas Bolf zum Wiberftande auf: benn in und mit der Durchführung bes Cenfus breche bie unmittelbare Anechtschaft unter die Römer herein; der Wille Jehovahs sei das nicht; der werde vielmehr benen, die sich widersetzen würden, seinen Beiftand verleihen; man werde fein Eigenthum behalten und zugleich unfterblichen Ruhm erwerben 2). Bewegung wurde zwar sofort niedergeschlagen, erneuerte sich aber immer wicher. Denn es war an sich ein Ding ber Unmöglichkeit, eine Gefinnung wie diese mit ber Berrschaft ber Römer zu vereinbaren. Die beiben Actionen: die Religion ber Waffen, welche die Welt beherrschten, und die auf locale Unabhängigkeit berechnete judische, in der Beise, wie fie damals befannt wurde, strebten einander geradezu entgegen

Und balb kam der Gegensat in der Hauptstadt selbst, wo man denselben eine Zeitlang misbilligt hatte, zu noch schärferem Ausdruck, als in den Provinzen. Für Judäa und Samaria waren besondere kaiserliche Procuratoren bestellt worden; der fünste in der Reihe derselben, Pontius Pilatus, versuchte, was seine Vorgänger noch vermieden hatten, seine

<sup>1)</sup> Marquardt, Römische Staatsverwaltung II, 2, S. 206 ff.

 <sup>30</sup> ξοβρβμβ, Antt. XVIII, 1, 1: ώς παρέχον μὲν κατορθοῦν εἰς
 τὸ εὖδαιμον ἀνακειμένης τῆς κτήσεως, ἀσφάλισιν δὲ τοῦ ταύτης
 περιόντος ἀγαθοῦ, τιμὴν καὶ κλέος ποιήσεσθαι τοῦ μεγαλόφρονος.

Truppen sammt ihren Keldzeichen, bei benen die Bilber des Kaisers waren, in Jerusalem einzuführen. Das Brätorium pflegte eben mit biefen Bilbern ausgestattet zu werben. In Berufalem entstand hierüber eine religiofe Aufregung: benn ein Gebot Jehovahs fei, kein Bild aufzustellen ober gar zu verchren, wie das in der nächsten Rähe des Tempels, in der Burg Antonia, wo das Lager aufgeschlagen war, offenbar geschehe. Auf die dringenden Borftellungen einer zahlreichen Deputation, die nach Cafarea ging, ftand Bilatus von feinem Borhaben zunächst ab; benn ber Raiser munschte feinen offenen Aufstand in Judaa. Beffer gelang es ihm mit ber Ausführung einer Bafferleitung. Er hatte bazu die Gelber einer Opferkasse im Tempel verwenden muffen, mas eine heftige Bewegung in dem auf seine Beiligthumer eifersuchtigen Bolke hervorrief. Als der Brocurator wieder in der Stadt erschien und auf seinem Tribunale faß, umringte ibn bie Menge mit tobenbem Geschrei und lauten Schmähungen; er ließ fie von einer Cohorte einschließen, aber ber bloße Schreden genügte nicht; Die Legionarien bes Raifers mußten endlich Gewalt anwenden; erft als Biele verwundet, Einige gefallen waren, zerstreuten sich die Uebrigen: man tann benfen, mit welchen Gefühlen.

Die Autorität ber Römer im Lande, welche von den Juden doch selbst gewünscht worden war, bildete einen Theil der Weltherrschaft der Römer, deren Idee zugleich eine religiöse Seite hatte; der Widerstand, den die Juden leisteten, beruhte auf dem religiösen Particularismus, den sie bekannten. Nochmals zeigte es sich unmöglich, Kaiserthum und nationale Religion mit einander zu vereinigen. Die Juden träumten von einem König, der sie von Kom losreißen und die Welt

mit eisernem Scepter regieren werbe, so gut wie sie jett von einem solchen regiert wurden. So verstanden sie die ihnen vom Alterthum her überlieferte Prophezeiung eines Meffias, der sie befreien und die Welt ihnen unterwersen werde.

In der That aber war doch ihre Religion in der provinzialen Form, die sie annahm, unfähig, nicht allein sich in der Welt Bahn zu machen, sondern auch nur, sich einer viel stärkeren Macht gegenüber zu behaupten; wenn der Kampf begann, so konnte er nicht anders als zum Untergang Judäa's sühren. In dieser Krisis nun, in welcher die politisch-militärische Vielgötterei und der aus den Urzeiten stammende, aber mit den hierarchischen Formen einer Landesversassung umkleidete Monotheismus mit einander in einen Kampf geriethen, in dem sich für den letzteren nichts als der Untergang absehen ließ, ist Jesus Christus erschienen.

Indem ich diesen Namen nenne, muß ich, odwohl ich glaube ein guter evangelischer Christ zu sein, mich dennoch gegen die Vermuthung verwahren, als könnte ich hier von dem religiösen Geheimniß zu reden unternehmen, das doch, unbegreislich wie es ist, von der geschichtlichen Auffassung nicht erreicht werden kann. So wenig wie von Gott dem Vater, kann ich von Gott dem Sohne handeln. Die Vegrisse der Verschuldung, Genugthuung, Erlösung gehören in das Reich der Theologie und der die Seele mit der Gottheit verstnüpsenden Consession. Dem Geschichtschreiber kann es nur darauf ankommen, die große Combination der welthistorischen Womente, in welchen das Christenthum erschienen ist und wosdurch dann auch seine Einwirkung bedingt wurde, zur Ansschauung zu bringen.

Bon allen herrlichen Worten, die von Jesus Christus b. Rante, Weltgeschiebe. III. 1. 3. Aust. 11

vernommen worden sind, ist keines wichtiger, folgenreicher, als die Weisung, dem Kaiser zu geben, was des Kaisers, und Gott, was Gottes ist.

Das Wort hatte nach beiben Seiten hin eine zugleich nahe und unermeßliche Tragweite. Denn an der von dem römischen Imperium in Anspruch genommenen Divinität konnte man dann nicht länger sesthalten. Die religiösen Borstellungen der römisch-griechischen Welt, wie sie noch obwalteten, die uralten und niemals aufzulösenden Beziehungen zu den politischen Zuständen mußten aufgegeben werden. Seenso stand der Gedanke im Widerstreit mit den Gebräuchen und Gesetzen der Juden. Diese waren ohne Zweisel nothwendig gewesen, um den Monotheismus zu behaupten; jetzt aber verhinderten sie vielmehr, daß er sich in der Welt geltend machen und von allem Zufälligen gereinigt als Religion hätte angenommen werden können.

Und unter den Juden selbst war der Gedanke einer principiellen Abweichung bereits gefaßt worden.

Aus der Einsamkeit der Wüste kommend, wo er sich von Heuschrecken und wildem Honig nährte, war Johannes, wie einer der alten Propheten anzusehen in seinem Gewande von Kameelhaaren, das durch einen ledernen Gurt zusammenzgehalten wurde, in den oberen Jordanlanden als Lehrer des Bolkes ausgetreten. Er predigte Verpflichtung zu einem frommen, sittlichen und gerechten Lebenswandel durch Eintauchen in das Wasser. Die Reinheit des Körpers sollte die Reinheit der Seele bedeuten. Wenn wir den bei einem jüdischen Autor vorliegenden Vericht recht verstehen 1), so hat sich Jo-

<sup>1)</sup> Die Stelle des Josephus, Antt. XVIII, 4, 2 habe ich in den Analekten näher erörtert.

hannes der Borstellung, als liege in Waschungen eine Befreiung von der Schuld, entgegengesett; erst nach vollbrachter Büßung soll die Berpflichtung zu einem reinen und gottgefälligen Lebenswandel eintreten, nicht als Genugthuung für das Bergangene, sondern als Pflicht für das Zukünftige. Johannes meinte die jüdische Nation in diesem Sinne zu vereinigen; denn ein Jude war er durch und durch. Herodes Antipas in Galiläa, sein Landesherr, dessen Ehe er tadelte, da sie den jüdischen Begriffen entgegenlief, hat ihn deswegen umbringen lassen; er ward ein Opfer des häuslichen Unwesens, das in der idumäischen Familie überhaupt herrschte.

Bu der Schule des Johannes nun gehörte auch Jesus von Nazareth. Aber zu einem Anachoreten, wie Johannes, war er nicht geboren. Er schlug seinen Sitz nicht in der Wiste Juda, sondern in einer volkreichen, durch mannichsfaltigen Verkehr belebten Landschaft am See Genezareth auf Wer hat nicht von den Naturschönheiten der Umgebung dieses Sees, die noch heute die Bewunderung der Reisenden auf sieht, gehört und von dem Ueberfluß, den die Fruchtbarkeit seiner Ufer hervordringt, sodaß das Leben leicht und mühelos dahinrinnt.

Was aber den Schüler des Johannes, der auch seinerseits Jünger um sich sammelte, dahin zog und daselbst fesselte, war die kleine Stadt Capernaum, deren die frühere und auch die spätere Geschichte kaum gedenkt. Sie bildete den Mittelspunkt des dortigen Lebens. An der großen Landstraße gelegen, die auf der einen Seite nach Aegypten, auf der andern nach Phönizien führte, wurde sie von Fremden verschiedener Nationalitäten besucht. Schon darin zeigt sich die Wirkung der Römerherrschaft, welche alle diese Landschaften zu einem

Banzen vereinigte. Die Römer hatten baselbft bie ihnen eigenthümlichen Einrichtungen getroffen: Capernaum war zugleich eine römische Bollstätte und Station einer Abtheilung römischer Truppen unter einem Centurio. Fast mehr als in bem übrigen Judaa, namentlich auch in Jerusalem, griff bier das weltbeherrschende Verhältniß, der Gegensat zwischen den Eingeborenen und ber römischen Autorität, in bas tägliche Leben ein. Jesus, ber in der Synagoge lehrte, trat boch mit ben Beamten bes Rollamtes, welche von ben übrigen Juden als Beflecte betrachtet wurden, und mit ben Römern selbst in gesellschaftliche Verbindung. Daß er nun aber bier etwa die Bielgötterei der Römer oder die Juden, welche fich an biefelben anschloffen, hatte bekampfen und anderen Sinnes machen können, ließ sich nicht erwarten, ba gerabe bort in ben Synagogen die starte provinzielle Karbung, mit welcher ber Monotheismus für Andere unverftändlich war, den Gegenjat verftärtte.

Capernaum kann als die Metropole eines neuen Glaubens betrachtet werden, der die Gegensätze aufzulösen bestimmt war. Es war nur Ein Schritt, durch welchen sich Jesus von Iohannes entsernte, — aber ein Schritt, welcher der intellectuellen und religiösen Weltbewegung eine neue Richtung gegeben hat. Iohannes war bei den jüdischen Ceremonien stehen geblieben; die eigentlichen Iohannessiünger beobachteten sie so streng, wie andere Juden; Issus wandte sich von denselben ab. Denn wenn die Idee des Iohannes nur dahin gegangen war, die Juden, welche von ihm die Taufe nahmen, zu einem gottgefälligen Lebenswandel zu verpflichten, so erhob sich in Issu der universalhistorische Sedanse, nicht die Juden allein, sondern alle Völker zu einem

Leben ber Gerechtigkeit und gottgefälligen Tugend zu erwecken und in biefem Beftreben zu vereinigen.

Die heiligen Bücher, in welchen die Schriftgelehrten vornehmlich die Verpflichtung zu bem ceremoniellen Judaismus faben, erklärte Jesus auf eine Beise, daß vielmehr bie Ginbeit ber göttlichen Gewalt, welche alle Bölfer umfassen konnte, Von der jüdischen Ueberlieferung riß er sich hervortrat. feineswegs los; aber er gab ihr eine Auslegung, ohne Zweifel ihrem ursprünglichen Geist entsprach. von dem höchsten Gott, den Abraham anbetete, war fie in bie nationale Strömung ber jübischen Geschichte verflochten Von der strengen und strafenden Gottheit, die jede morben. Abweichung von bem Gesetze unnachsichtig heimsucht, ging Jefus zu der Lehre von der väterlichen Liebe Gottes über, welche alle Menschen umfaßt, - er nahm Abstand von ben Ibeen bes Imperiums, auf benen bie damalige Welt beruhte, aber auch von den Ideen, welche den Tempel von Jerusalem und bie Schriftgelehrten beberrschten: - eine allgemeine Rindschaft zu dem ewigen Bater, gleich weit entfernt von den beiden religiösen Begriffen, zwischen benen bie Ueberlieferung und Berehrung sich theilte. Er sah in der Religion ein heiliges Rleinod ber Menschen, das durch keine politische Ruthat in seiner Schtheit verbunkelt werben könne. Jesus verkündigte ein Gottesreich, zu welchem nur die Sittlichreinen, die mahren Rinder Gottes, sich vereinigen sollten. Und wenn die Juden burch den vermeinten Meffias, ben fie erwarteten, zur Berrichaft über alle Nachbarn erhoben zu werben hofften, so faßte Jefus eben diese Ibee in ihrer geistigen Bebeutung. Der Meffias war ihm ber Berfündiger bes an bas Alte anknupfenden, aber boch ein unbekanntes Reue eröffnenden

Gottesreiches, das von allem Nationalen abstrahirte; er selbst der Messias.

Darin, bies Reich zu verkündigen zugleich und zu stiften, sah er seinen göttlichen Beruf.

Riemand wird erwarten, daß ich die Lebens- und Leidensgeschichte Jesu, wie sie in den heiligen Schriften kindlich und populär, tiefsinnig und erhaben überliefert wird, in die Weltgeschichte einslechte.

Die Gebiete bes religiösen Glaubens und des historischen Wissens stehen, wie angedeutet, nicht im Gegensatz mit einander, sind aber doch ihrer Natur nach getrennt. Der Historiker kann von dem eigentlich Religiösen abstrahiren; er hat nur die Ideen zu erforschen, welche durch ihre Macht die allgemeinen Bewegungen veranlassen und ihre Strömung beherrschen, und an die Thatsachen zu erinnern, in denen sie sich manisestirt haben.

Dort an dem galitäischen See hat Jesus von einem Schiffe her das neue Evangelium von dem andrechenden Reiche Gottes verkündigt, welches, eben im Gegensatz sowohl mit der Herrschaft der Cäsaren, als mit dem particularen Gemeinwesen der Juden, der Menscheit eine allgemeine Vereinigung rein geistiger Art in Ausssicht stellte. Er verstand darunter die Genossenschaft der Gläubigen. Er sprach unumwunden aus, daß sich diese Genossenschaft keineswegs auf die Juden allein beschränken werde. In Capernaum fand er in dem römischen Centurio mehr gläubige Hingebung, als bei irgend einem Israeliten. Auf einer seiner Wanderungen, die ihn in die Nähe von Samaria führten, sinden wir ihn bei einem Brunnen sizend, wo er sich, ohne Rücksicht auf die Antipathie der Juden, aus dem Schöpfgefäße eines samaris

tanischen Beibes erlabt. Einige tiefsinnige Fragmente sind uns ausbewahrt, in benen von dem Verhältniß der sinnlichen Nahrung zu der geistigen die Rede ist. Dort in Samaria wurde er wohl zuerst als der verheißene Messias anerkannt: ein Gedanke, der das Prinzip seines Lebens war, durch den er doch allezeit wieder an den Sinn und Inhalt der jüdischen Lehren und der heiligen Schrift anknüpfte.

In ihrer zurückgebrängten Stellung hatten die Juden, wie gefagt, von jeher auf die Rettung burch einen göttlichen Menschen, ber zugleich Gesandter Gottes und ihr König werben follte, gehofft. Was ware aber bamit ber Menschheit geholfen gewesen? Die Religion ware zugleich in eine politische Herrschaft ausgeartet. Und Niemand konnte sich in jenen Zeiten ohne fanatische Impulse ein Ereigniß biefer Art auch nur möglich denken. Chriftus belehrte die Juden, daß ihre messianische Erwartung nicht ben Staat betreffe, sondern bie Religion. Die Religion sollte als solche die Menscheit durchbringen, ber Monotheismus, frei von bem Ceremonialbienft, Die Religion ber Welt werben im Sinne ber Urzeit. Der Meffias ift ber Gründer bes Reiches Gottes, welches eben barin besteht, daß ber Mensch sich bemselben hingiebt, in ihm lebt und ftirbt. Go tann es ben geiftigen Boben bilben, auf welchem, neben bem politischen Beftand, fich bas Gefühl einer höheren allumfaffenden Gemeinschaft der Menschheit erhebt und ausbildet.

Hätte sich nicht, so barf man fragen, die Ibee der Menscheit auch auf eine andere Weise entwickeln können — in dem Sinne der platonischen oder auch der stoischen Philosophie? Aber das wäre dann nicht Religion gewesen, es hätte nicht an die ältesten Ueberlieferungen der Menscheit

und ihre Ueberzeugungen angeknüpft. Auf biefe Berbindung kam es an.

Gerabe baburch aber mußte ber Stifter sich mächtige Wiberfacher erwecken, beren Keindseligkeit sein Leben bestimmte. Hohepriefter und Schriftgelehrte nahmen an feinen Ueberschreitungen bes Ceremonialgesetes, besonders auch an seinen Heilungen am Sabbath Anftoß. Das Unerträglichste aber war ihnen, daß ber Gedanke, auf welchem ihre Bolksgenossenichaft beruhte, überboten und daburch zerstört wurde. Jesus sich in den unmittelbaren Bereich bieser priesterlichen Gewalt begab, wie sie damals unter ben Römern bestand, welche sie hätten vernichten können, aber doch anzuerkennen verpflichtet waren, wurde er ergriffen und vor Gericht gestellt. Er hatte wohl gefagt, er würde ben Tempel zu zerftören und in turgem wiederherzustellen im Stande fein, mas boch unverhohlen ankundigt, daß die bestehende beschränkte Gottesverehrung aufhören und eine andere in feinem Sinne an beren Stelle treten werbe. Damit greift es zusammen, wenn er behauptete, der Messias zu sein, und eine unmittelbare göttliche Mission im Leben und selbst nach seinem Tod dafür in Anspruch nahm. Das Synedrium, das nach einem in ber Nacht vorgenommenen Verhör bes Morgens früh zusammenberufen wurde, verurtheilte ihn zum Tode 1).

Um jedoch das Urtheil zu vollstrecken, war die Einwilligung und Mitwirkung des Procurators nothwendig. Dieser widmete den gegen Jesus vorgebrachten Beschwerden keine besondere Ausmerksamkeit; an und für sich würde er zu keiner Verurtheilung geschritten sein. Aber das Verhältniß,

<sup>1)</sup> Matthaus C. 27, 1: συμβούλιον ξλαβον — ωστε θανατώσαι αὐτόν.

in bem er sich befand, war nicht dazu angethan, einem von den Landesbehörben gefaßten Beschluß zu widerstreben. Und überdies: Jesus hatte sich im Sinne ber Messiasibee als Rönig begrüßen lassen und wohl auch selbst bezeichnet. Er war entfernt bavon, bas jubische Königthum etwa ben Römern gegenüber aufrichten zu wollen: ber Gebanke tam ihm nicht in die Seele. Allein der Hohepriester machte ben Procurator aufmerksam, daß sich Jesus als König der Juden geberbet habe; Vilatus wurde ber Freund bes Kaisers nicht fein, wenn er einen Menschen biefer Art am Leben laffe 1). Angewiesen, die ben Juben noch verbliebenen Refte ber Selbständigkeit zu ichonen, und mit einer Beschwerbe bedroht, die ihm in Rom gefährlich werben konnte, gewann es Vilgtus über fich, ben Unschuldigen hinrichten zu laffen. Die hierarchische Gewalt, welche die eine, und die militärische, welche Die andere Religion bekannte, vereinigten sich bazu, den Berfündiger einer von beiben unabhängigen Religion umzubringen. Die Inschrift, die Bilatus über bas Rreuz feste, bezeichnete ben Anspruch auf die Königswürde unter ben Juden als die Ursache seiner Hinrichtung: benn in ber ben Römern unterworfenen Proving durfte es feinen Ronig geben. Aber die Anfläger Jesu wußten doch sehr wohl, daß ein weltlicher Anspruch, wie er in biefer Bezeichnung lag, von ihm niemals geheat worden war. Sein Königthum war nur der Ausdruck der meffianischen Ibee, die bei ihm eine außerweltliche Bebeutung hatte. Ihr Unrecht bestand barin, daß sie, um sich selbst zu

 <sup>\$\</sup>text{Suca\$} 23, 2: τοῦτον εὕρομεν διαστρέφοντα τὸ ἔθνος καὶ κωλύοντα Καίσαρι φόρους διδόναι, λέγοντα ἐαυτὸν Χριστὸν βασιλέα εἰναι.

erhalten, bem göttlichen Meifter eine Prätenfion zuschrieben, an die er in Wahrheit nicht bachte.

Das fleckenloseste, tiefsinnigste, menschenfreundlichste Wesen, bas je auf Erben erschienen war, sand keinen Platz in der damaligen Welt. Iesus hatte seinen Tod mit voller Bestimmtheit kommen sehen; aber er wußte, daß damit seine Lehre besträftigt und gerettet werde. Was wir das Nachtmahl nennen, war nicht ein bloßer Abschied: es war ein Bund zwischen ihm und den Jüngern auf der mystischen Grundlage einer göttlichen Mission; Tause und Abendmahl haben den Charakter von gegenseitigen Verpflichtungen zwischen Göttlichem und Menschlichem.

Wer hätte nicht meinen sollen, daß mit dem Meister, dessen Jünger bisher sich oft sehr schwach und zweiselhaft erwiesen hatten, auch die Lehre vertilgt sein werde? Allein der Tod selbst und die Erscheinungen, die ihn begleiteten und ihm folgten, von deren Realität sie so fest überzeugt waren, wie von irgend etwas, das man mit Augen gesehen und mit Händen betastet hat, erhoben ihre Seele zu einer Freudigkeit, die sie bisher nie bewiesen: aus Jüngern wurden sie selbst Lehrer der Welt, Apostel des Meisters, den sie, seinen eigenen Aeußerungen solgend, als Gottheit verkündigten.

Ich vermeibe, wie berührt, auf das Geheimniß einzugehen. Auf dem Standpunkt der historischen Verknüpfung der Ideen drängt sich mir beim Anblick dieser Erscheinung mitten in der gräco-romanischen Welt noch eine Erinnerung auf, die ich nicht übergehen darf.

In jenem Widerstreit der Naturkräfte, den die alte Mythologie als einen Kampf zwischen Göttern und Titanen auffaßt, in welchem die Götter den Sieg erringen, bildet

vielleicht die in sich bedeutendste Gestalt jener Brometheus, ber befiegt und an ben Raukasus geschmiebet wird. Die Götter bestraften ihn, weil er sich ber Menscheit, ihren Bedürfnissen, ihrem Leben, ber Ausbildung ihrer Arafte, ber geiftigen fowohl wie ber materiellen, gewidmet hatte. Die Menschheit war seitbem ben Göttern bes Olynw unterlegen. Seit vielen Jahrhunderten hatten die polytheistischen Vorstellungen die Welt beherrscht; jest aber waren fie in bem Widerstreit ber nationalen Götter, ber übrigen mit ben romischen, biefer selbst mit einander, unhaltbar geworden. Das Extrem dieser Borftellungen, die Divinität des römischen Cafar, schien bas Syftem zu vollenden, trug aber boch bas meifte bei, es zu zerstören. Da mußte benn auch, wenn wir uns so ausbruden dürfen. Prometheus von seinem Felsen gelöft und die Menschheit in ihr ursprüngliches Dasein zurückgerufen werben. Sie trat in eine unmittelbare Berbindung mit bem Göttlichen, nicht aber ben Naturkräften, sondern ber Gottheit, welche über benselben allwaltend gebacht wurde, und diese Berbindung por allem erscheint in bem driftlichen Glauben.

Dies höchste göttliche Wesen, Schöpfer des Alls, stand bisher zu hoch über der Welt, unerreichbar, jenseits aller Begriffe; in Christus erscheint es dem Menschen zugewandt, selbst menschlich, nicht allein mit seinem moralischen, sondern auch seinem intellectuellen Wesen innig vereinigt. Der Menscheit wurde damit eine neue Bahn eröffnet.

Die Jünger sammelten in Jerusalem selbst eine Gemeinde um sich, die als die erste Genossenschaft betrachtet werden kann, in welcher der Gedanke des Christenthums unabhängig zur Erscheinung kam. Ihr Sinn brachte es mit sich, daß sie eine Art von Gütergemeinschaft, jedoch in den Formen der Wohlthätigkeit, in berselben einführten. Die Fürsorge für die Bedürftigen und Armen bildete eines der wesentlichsten Elemente, auf denen sie beruhte. Man sah die Reicheren ihren Uebersluß zu den Füßen der Apostel niederlegen, die densselben unter die Armen vertheilten. Die Gläubigen wurden durch die Taufe in den neuen Bund aufgenommen, welcher in Folge der Idee von dem Reiche Gottes das Diesseit und Jenseit verband.

Nothwendig fand nun diefe Gründung einer neuen Gemeinde inmitten der Metropole des mosaischen Gesetzes und ber Schriftgelehrten in ber herrschenden Briefterschaft gehässigen Wiberspruch, und man suchte fie mit Gewalt zu unterbruden. Doch gab ce felbft Briefter, die fich ber unschulbigen, menschenfreundlichen und von gottverwandten Gefinnungen burchbrungenen Genoffenschaft zugesellten. Eine bestimmte Ordnung wurde in ber Gemeinde eingerichtet, in welcher ben Aposteln noch durch Bahl fieben andere Mitglieder zur Berwaltung ber Güter hinzutraten. Mit einer blogen Dulbung aber war die Gemeinde nicht zufrieden. Im Gefühl ihrer universalen Bestimmung, bas fie belebte, gab fie, wie einst ber Meister selbst, zu erkennen, bag ber Tempel zu Jerusalem nicht allezeit ber Mittelpunkt ber Religion sein werbe. Hierüber aber brach nun in Jerusalem eine lebhafte Beunruhigung aus. Es gab bort eine Anzahl Frember, die in bem Tempel ben Mittelpunkt ber Nationalität sowohl wie ber Religion faben. Zum Theil erscheinen sie unter bem Namen Libertini 1); fie hatten in Rom ihre Freilassung aus bem Zuftand

<sup>1)</sup> Die unzweiselhaft richtige Lesart (Acta Apost. c. 6, v. 9) ist Alßeortrwo. Während das Wort libertus die Beziehung auf die Familie sesthält, aus der Jemand freigelassen ist, drückt das Wort libertinus den

persönlicher Knechtschaft, in den sie gerathen waren, erlangt; sie hatten in Terusalem eine eigene Synagoge. Biele andere waren aus dem nahen Westen, Aegypten und Cyrene, oder auch von Osten her aus Tilicien und dem eigentlichen Asien gekommen. Manche bekannten sich zu dem neuen Evangelium; die Weisten bekämpften es in entschiedener Feindseligkeit; sie wollten sich die locale Verehrung, die sie nach Jerusalem gezogen hatte, nicht entreißen lassen.

Einer ber zur Bermaltung Außermählten. Stephanus, wurde vor das Synedrium geführt, wo er nicht verfehlte, die Berkündigung über den dem Tempel bevorstehenden Ruin im Busammenhang barzulegen: bie gesammte Wanberungsgeschichte des alten Ifrael ließ er vor den Augen vorübergeben, bis er auf den Tempelbau des Salomo kam. zu ben Zeiten biefes Königs hatte fein Tempelbau religiöfe Scrupel erregt; Stephanus nahm die Meinung berer wieber auf, die damals dem König widerftrebt hatten: benn ber Bochfte wohne nicht in bem, was von Menschen gemacht ift. Und baß er nun dabei in Erinnerung brachte, daß die Propheten meistens in Jerusalem untergegangen seien, und bie hinrichtung Jesu als ein gleiches Ereignig bezeichnete, schnitt, wie die Urfunde fagt, den Brieftern ins Berg: fie fnirschten mit den Rahnen; bie Warnungen ber Gemäßigten wurden vergeffen: Stephanus wurde gesteinigt. Und zugleich brach überdies eine Berfolgung ber neuen Gemeinde in ber Stadt aus, in ber die Genoffen berfelben in ben Säufern aufgesucht und in Gewahrsam genommen wurden, worauf die Gemeinde fich jum größten

Stand aus, der sich aus den Freigelassenn ohne Rücksicht darauf, wie und wodurch die Freisassung erfolgte, bildete. (Bergl. Cicero, act. sec. in Verrem I, 47, 128. 124.)

Theil zerstreute. Daß barauf ein städtisches Interesse, welches sich mit dem Bestehen des Tempels verband, einwirkte, läßt sich nicht bezweiseln; aber überhaupt war es unmöglich, daß eine Hierarchie, deren Dasein sich an das unverrückte Festbalten des herkömmlichen Ceremoniendienstes knüpfte, und eine Religion, welche denselben verwarf und einen anderen Gottesbienst in Aussicht stellte, neben einander bestehen konnten. Nicht allein in Jerusalem, sondern in ganz Judäa, soweit die priesterliche Macht in den jüdischen Gemeinden anerkannt wurde, versolgte man die Gläubigen, und auch über dieselben hinaus drang die Versolgung. Wodurch nun sind sie in diesem Verderben gerettet worden und sogar zur Ausbreitung erstarkt?

Es ift burch einen Mann geschehen, ber, ein eifriger Jude, eine tiefinnerliche religiose Gefinnung in sich trug An der Execution bes Stephanus und feiner Gemeinde hatte Niemand eifrigeren Antheil genommen, als ein Jude aus Tarfus, des Namens Saul, der sich zu der pharifäischen Secte hielt. Er suchte die Gläubigen selbst in ihren Säusern auf und überlieferte fie bem Gefänanik. Um die Verfolauna auch anberwärts in Gang zu seten, machte fich Saulus, mit einer hohenpriesterlichen Autorisation versehen, nach Damastus auf, wohin sich zahlreiche Gläubige geflüchtet hatten. geschah nun aber, daß in ihm sclost ein Umschwung der Meinung von Grund aus vor sich ging. Auf ber Reise war er frei von den städtischen Einwirkungen von Jerufalem; eine Reise ist einsamer, als ber Aufenthalt in einer Hauptstadt, man tann mehr an sich benten. Sollte dem Berfolger nicht ein Gefühl von der Schuld, die er durch seine Gewaltsamkeiten auf sich gelaben hatte, gekommen sein?

Und wie nun, wenn die Grundlage, auf der er stand, nicht unerschütterlich war? Auf der Reise riß sich Saulus von der Idee, daß die wahre Religion an den Tempel von Jerusalem gebunden sei, durch einen plötlichen Schwung seiner Seele, den wunderbare Erscheinungen entweder hervorriesen oder bestätigten, unbedingt und auf immer los. Er wurde von dem Gedanken, um dessen willen er zu Stephanus' Berdammung und Tod mitgewirkt hatte, als dem wahrhaft religiösen selbst ergriffen.

Durch und durch umgewandelt kam er nach Jerusalem zurück; aber eben an benen, beren Führer, vielleicht der vornehmste, er bisher gewesen, den hellenistischen Juden, sand er dort den heftigsten Widerstand. Er gerieth in Lebensgesahr, und nur durch die Beihülse der Reste der schriftlichen Gemeinde ward er gerettet; er entsloh nach der römischen Hauptstadt von Judäa, Cäsarea, und von da nach seiner Vaterstadt Tarsus.

War nun aber eine freie Ausbreitung bes Glaubens, unabhängig von Jerusalem, das Ziel, das man verfolgte, so mußte nicht allein die locale Prärogative zerstört, sondern auch die Abgeschlossenheit des Volkes, die durch Speiseverbote und die Beschneidung ausgesprochen war, vernichtet werden.

Dazu hat Simon, genannt Petrus, der zu den ältesten und vertrautesten aller Jünger gehörte, den Weg eröffnet. Er gab der Ueberzeugung Raum, daß keine Speise vor Gott unrein sei.

Als er von Joppe nach Cäsarea kam und in dem Hause, das ihn gastfreundlich empfing, eine Erhebung der Gemüther wahrnahm, gleich der früheren, die unter den Beschnittenen in Jerusalem eingetreten war, trug er kein Bedenken, einen römischen Centurio und seine Hausgenossen in den christlichen Bund aufzunehmen und sie zu taufen, mit Wasser, was aber,

wie er sagte, den Geift bebeute. Was nun aber Petrus begonnen, bas vollendete Paulus 1).

Im sprischen Antiochien hatte sich eine Gemeinde aus hellenistischen Juden <sup>2</sup>) gebildet, die dort den unterscheidenden Namen Christen annahmen. Man begreift es, wenn in einer Metropole des allgemeinen Verkehrs, wo die verschiedensten Nationalitäten sich berührten, eine Lehre Wurzel schlug, die, von allem Ritus absehend, den allgemeinen Gott verfündigte. Dahin nun hatte sich, von Tarsus kommend, auch der Bestehrte von Damaskus, Paulus, gewendet, von dessen früherem Namen man nichts mehr hört; er hat daselbst einen Gedanken gesaßt, der zur Umwandlung der religiösen Welt sühren sollte. Von dort aus unternahm er die Missionsereisen, welche die Grundlage der Entwickelung des Christensthums als Weltreligion geworden sind.

Die größten Ibeen, welche die spätere Welt als die wesentlich christlichen anerkannt hat, sind dabei zum Ausdruck gelangt. Sie setzten sich allem entgegen, was in dem römisschen Reich als Religion angenommen wurde; aber die Grundsbedingung ihrer Ausbreitung lag doch wieder in der Macht und dem Umfang des Reiches.

Die driftlichen Ideen hatten nimmermehr burchgeführt

<sup>1)</sup> Nur von dem Fortgange in der Abweichung von dem Aitualgesetz ist hier die Rede. Die Stelle Galater C. 2 B. 7 ff. bezieht sich lediglich auf die Sonderung der Missionsthätigkeit der Apostel.

<sup>2)</sup> Ich weiß nicht, ob die Lesart (Acta Apost. c. 11, 20), welche statt ber Hellenissen wirkliche Griechen setzt, also auch hier den Heiden predigen läßt, anzumehmen ist. Dem alten Text nach miliste etwa stehen, daß wirkliche Juden es gewesen, welche die erste Gemeinde gegründet, und daß die Ankömmlinge aus Chpern und Chrene nun auch angesangen hätten, den hellenistischen Juden zu predigen, zu denen sie ja auch selbst gehörten. Und dieser Meinung gebe ich trotz der entgegenstehenden Autorität Lachmanns und de Wette's den Borzug, da die Neuerung, Unbeschnittene auszumehmen, eine so durchgreisende war, daß sie dier schwerlich so seicht würde übergangen worden sein.

und verbreitet werben konnen, hatte nicht bie Beltherrichaft von Rom bestanden. Sätte in Antiochien ein sprischer Ronig geherricht, wie por Alters, so würde ein solcher nie abgelaffen haben, den orientalisch griechischen Götterdienst felbst in Judaa auszubreiten; nimmermehr murbe er eine Genoffenschaft wie biefe, die in all ihrem Sinnen und Trachten einen Angriff auf ben fprischen Götterbienft felbst enthielt, gebuldet haben. Dazu gehörte die Autorität der Römer, welche einst icon ben sprischen Herrschaftsgelüften in Judaa Stillstand geboten hatten. Sie wurden von den Religionsstreitigkeiten ber unterworfenen Bölker wenig berührt: benn biese Götter bedeuteten die Herrschaft nicht mehr.

Und ohne die für die Juden günstigen Anordnungen Casars, die dann von Antonius und Augustus bestätigt und erweitert wurden, hätten sich nicht allenthalben hellenistische Judengemeinden bilden können, welche die nächfte Beranlaffung und ben erften Schauplat einer Bekehrungereise gaben, wie fie Baulus unternahm. Dabei traf er mit zwei verschiebenen, aber doch engverbundenen Elementen zusammen, die eben bei der Ausbreitung der Juden gebildet worden waren: dem eigentlichen judischen und dem von dem Judenthum bereits tief berührten Element ber Eingeborenen ber römischen Colonien. Auf diese nun gewann eine aus dem Judenthum hervorgewachsene, aber von demselben doch wieder abgewandte Lehre, wie fic Baulus vortrug, unmittelbaren Ginfluß.

Bei seiner ersten Reise machte Baulus in Nea-Baphos auf Cypern auf ben römischen Proconsul im Gegensat zu einem anwesenden Thaumaturgen einen Eindruck, der als eine Bekehrung bes Broconfuls betrachtet wurde. Noch eine weit größere Aussicht eröffnete sich ber Thätigkeit bes Apostels 12

in dem pisibischen Antiochien 1). Dieser Plat war von Augustus zu einer italischen Colonic mit römischem Rechte erhoben worden. Es gab daselbst eine jüdische Synagoge, um welche sich bereits heidnische Proselhten sammelten. Hier trug Paulus, nicht ohne historische Begründung, die Lehre von dem Messias und dem Gottesreiche vor. In der Synagoge erweckte er damit die entgegengesetzte Gesinnung; er nußte verzweiseln, bei den Juden etwas auszurichten.

Da hat er nun den für sein Leben, wir dürfen sagen, für die Menschheit entscheidenden Gedanken gesaßt. Er meinte genug gethan zu haben, daß er zuerst den Juden das Evanzgelium verkündigt habe. Zurückgewiesen aber und ausgestoßen von der Synagoge, trug er kein Bedenken, sich an die Heiden in der Colonie zu wenden.

Er erinnerte sich einer Stelle bes Propheten Jesajas, ben er aus der Uebersetzung der Siedzig kannte, worin von dem den Heiden vorbestimmten Lichte die Rede ist, welches zum Heile werden soll dis zum Ende der Erde. Und nirgends schienen sich die Weissaungen des Jesajas mehr zu bewähren, als hier: die von den Juden abgelehnte Lehre ward von den Heiden mit Freuden ausgenommen.

In diesem Sinne hat dann Paulus, von Barnabas begleitet, dessen Erscheinung alles das ergänzte, was die des Paulus vermissen ließ, unter mancherlei Gesahren und Wechselfällen — wie sie denn einmal mit Steinigung bedroht, ein anderes Wal als Götter verehrt wurden — die benachbarten Provinzen

<sup>1)</sup> Pissidien, namentlich Antiochia ad Pisidiam, gehörte damals zu bem von dem Könige Ampntas vereinigten, von den Römern conservirten Galatien. Bergl. die Inschrift bei Marquardt, Römische Staatsverwaltung I, S. 200.

burchzogen, die man damals unter dem Namen Galatien zusammensaßte. Kirchliche Gemeinschaften wurden an vielen Orten in sehr patriarchalischer Weise gegründet; die ersten Bekenner, häufig eben solche, welche die Apostel gastlich bei sich aufgenommen, erscheinen als die Vorsteher der werdenden Gemeinden.

Noch war es jedoch nicht gewiß, ob die nach dem Sturme ber erwähnten Verfolgung wieder erneuerte Mutterkirche in Berusalem mit diesem Verfahren einverstanden fein werbe. Denn unter ben Befehrten, ju benen auch Pharifaer gehörten, wurde die Ansicht laut, daß die neue Lehre sich doch unbebingt an die alten Gebräuche anschließen mußte. Es murbe ohne Zweifel bas Berberben ber neuen Gründung herbeigeführt haben, wenn diese Unsicht vorwaltend gewesen mare. Paulus felbst in Erinnerung beffen, mas in Casarea geschehen war, verwarf sie aus dem guten Grunde, daß man ben neuen Bekennern nicht Gefete auferlegen burfe, die man felbst nicht habe ertragen können. Hierauf wurde in Jerusa= Iem der förmliche Beschluß gefaßt, auf den alten nationalen Satungen nicht zu beftehen, sondern nur die Enthaltung von allebem, was mit dem heidnischen Gögendienst zusammenhing 1), zur Pflicht zu machen. hiedurch in feinem Borhaben beftärkt, konnte nun Paulus mit ein paar neuen Gefährten, unter benen auch ein Mitglied ber jerufalemitischen Gemeinde fich

<sup>1)</sup> Acta Apost. c. 15, v. 20. So faßt der Lehrer unserer Bäter, der wiltedige Schröck, die Sache mit vollem Rechte (Christliche Kirchengeschichte II, S. 116, 2. Aust.). Denn dazu gehörte auch, was man  $\pi o \varrho \nu e \ell a$  nannte. Das Berbot der Enthaltung von Blut und Exstictem bezieht sich auf die Thieropser und war bereits im Leviticus c. 17 eingeschärft; von den sogenamnten noachischen Gesehen, auf welche schon Origenes die erwähnten Berbote bezogen hat, ist es das siebente. Der Beschluß ist, daß aller Göhendienst verboten, die Beschneidung aber nicht geboten sein sollte.

befand, des Namens Silas, eine zweite Bekehrungsreise unternehmen. Die erste Absicht war, die in Galatien gestisteten Gemeinden zu besuchen. Hier hatten Einwirkungen judaisirender Art, wie sie in Jerusalem vorkamen, stattgesunden. Paulus konnte sich denselben jet mit der Autorität der dort gesasten Beschlüsse entgegensetzen. Er fand damit die freudigste Aufnahme: denn das Gesetz zu beobachten, vor allem die Beschneidung, war nun nicht mehr ersorderlich, um der neuen Gemeinde anzugehören. Paulus rüstete sich zu neuen Unternehmungen, die ihn weiter nach dem Occident, zunächst nach Macedonien und Achaja führten.

In jenem Philippi, wo sich ber Sieg ber Casarianer über die Republikaner entschieden hatte, kam es zu einem erften Zusammentreffen mit den Begriffen, auf benen bas römische Reich beruhte. Daß Baulus und seine Begleiter die Religion eines höchsten Gottes verkündigten, vor der also die römische zurückstehen sollte, wurde ihnen zum Berbrechen gemacht; sie wurden mighandelt und in den Kerker geworfen. Dem aber zu widerstreben, hatte Paulus einen gesetzlichen Grund; er war römischer Bürger — Antonius hatte die Stadt Tarfus mit dem römischen Bürgerrecht beschenkt - und auch einer seiner Begleiter scheint burch biese Bezeichnung von den übrigen Unterthanen ausgezeichnet gewesen zu sein. Paulus behauptete nun, ihm sei dadurch, daß man ihn gefangen gesetzt habe, ohne ihn zu verhören, eine mit den Rechten römischer Bürger im Widerspruch stehende Beleidigung widerfahren. Er war nicht damit zufrieden, aus dem Gefängnig entlassen zu werden. Die Magiftrate sollten selbst erscheinen, um ihn aus bemselben herauszuführen. Das geschah benn auch; benn ber Verletung

bes Rechtes eines römischen Bürgers angeklagt zu werben, hätte ben Magistraten Ungelegenheiten zuziehen können.

Noch beutlicher, als hier, kam es in Thessalonich zu Tage, was man Paulus und seinen Begleitern vorwarf. Man beschuldigte sie, ihre Lehre führe dahin, daß ein Anderer, des Namens Jesus, König sein solle, was den Gesehen der römischen Cäsaren entgegenlause. Die Idee von dem Reiche Gottes wurde so misverstanden, daß die höchste Autorität dabei nicht bestehen könne. Die dortigen Magistrate mishandelten die Wanderer nicht, nahmen aber Bürgschaft von ihren Gaststreunden und ließen sie ziehen.

Wir begleiten hier ein in seiner gesellschaftlichen Stellung unbedeutendes Individuum auf jedem Schritte, den es thut. Seine Wanderung hat ein universalhistorisches und religiöses Interesse.

Paulus und sein Begleiter Silas suchten dieses Mal auf weitem Umwege Korinth zu erreichen, das in seiner maritimen Lage durch den einen seiner Häsen mit Antiochien und dem Osten, durch den anderen mit Italien und Rom in steter Berbindung stand. Es war eine Art von Station auf dem Wege nach der Welthauptstadt, mit einer beinahe ebenso mannichsaltig zusammengesehten Bevölkerung wie Antiochien, aber in unmittelbarem Berkehr mit Rom, von wo soeben Flüchtlinge jüdischer Herbunft, durch ein Edict des Claudius (wahrscheinlich im Jahre 49 unserer Aera) verbannt, angelangt waren. Hier verweilte Paulus anderthalb Jahre lang. Wit seinen Gefährten trieb er ein Gewerbe, das ihn nährte, aber doch auch Zeit ließ, das Evangelium von dem erschienenen Welsias zu verkündigen.

Er fand damit Eingang und vollzog die Taufe in Person

an einigen der vornehmsten Besehrten, aber zugleich den größten Widerstand bei den Juden, die immer ihre Blicke nach Jerusalem gerichtet hielten. Besonders hier ist dann die Herrschaft der Römer dem Apostel mächtig zu Hüsse gestommen. Korinth war nicht mehr das alte. Die Gräber der Bakchiaden waren längst zerstört; deren Nachsolger waren für die griechische Freiheit kämpsend zu Grunde gegangen. Cäsar, der die Wichtigkeit des Platzes für den Handel vollstommen würdigte, hatte eine Colonie dorthin gesührt, die hauptsächlich aus Freigelassenen von allerlei Herkunst bestand 1), so daß sich einer neuen Lehre keine Sympathie für den localen Götterdienst entgegensette.

Damals war Korinth ber Sitz einer senatorischen Provinz, die Achaja und Macedonien umfaßte. Proconsul war Marcus Annaeus Novatus, der durch Adoption den Namen Gallio führte, Sohn des Rhetor, Bruder des Philosophen Seneca.

Auch an den nun wandten sich die Juden mit ihrer Klage, daß die neue Lehre ihrem Gesetz zuwiderlause. Der Proconsul aber war weit entsernt, ihnen Gehör zu geben. Er wolle, sagte er, in Fragen der Lehre und des Gesetzes nicht zu Gericht sitzen. Er gewährte dem Apostel eine offenbare Protection. Die Züchtigung, die diesem zugedacht war, wurde über den Führer seiner Ankläger verhängt. Paulus stiftete in Korinth eine Gemeinde, die sich immer gerühmt hat, daß die römische von ihr ausgegangen sei.

Unwahrscheinlich ist es nun nicht, daß der Proconsul den in seiner Familie angenommenen Ideen über Gott und

<sup>1)</sup> Strabo VIII, c. 6, § 23.

Welt ebenfalls beistimmte und durch deren Verwandtschaft mit dem Monotheismus, wie ihn Paulus vortrug, bewogen wurde, demselben Gunst und Förderung angedeihen zu lassen. Aber identisch waren doch diese Ideen keineswegs: sie beruhten immer auf ganz verschiedenen Prinzipien 1), und für einen römischen Proconsul mußte der Zweisel über das Verhältniß der neuen Genossenschaften zur höchsten Autorität im Reiche, der sich in Thessalonich geregt hatte, von doppelter Bedeutung sein.

Verhehlen wir uns nicht, daß diese Frage unter dem politischen Gesichtspunkt die vornehmste von allen war. Das unssichtbare Reich Gottes, das Königreich des Messias, gerieth mit der Idee der unbedingten Autorität des Kaisers in einen nicht wegzuleugnenden Conflict. Ausdrücklich wird zwar von dem Proconsul nicht überliesert, wieso er sich entschließen konnte, darüber hinwegzugehen. Aber wir dürsen unbedenklich ein Monument wichtigster Art hierher ziehen, wiewohl es wahrscheinlich erst einige Jahre später in Korinth entstanden ist 2). Es ist der Brief des Apostels an die Glaubensgenossen in Rom, wo Paulus persönlich noch nicht erschienen war; nur mit den von dort verjagten Juden trat er in Korinth in Verbindung.

In diesem Brief an die Römer ist das vornehmste Beftreben des Apostels, den Unterschied zwischen denen, die aus

<sup>1)</sup> Wie dies besonders in der Abhandlung von Baur: Seneca und Paulus (Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie Bb. I, 1858) nachgewwiesen ist.

<sup>2)</sup> Während des Aufenthalts in Achaja, dessen Ap. XX, 2. 3 gedacht wird. Ich lasse dahingestellt, ob es ein zweiter oder dritter Aufenthalt ist. Filr den Gesichtskreis, in welchem der Brief geschrieben ist, und seinen Inhalt trägt das nichts aus.

bem Judenthum übertraten, und den Heiden in sich selbst zu vernichten, auf den Grundsatz des Monotheismus gestützt, daß der Gott der Juden auch der Gott der Heiden sei. Indem er nun an die Gläubigen moralische Ermahnungen ergehen läßt, welche die stoische Sthik berühren, aber ihr noch das neue Motiv der Gnade und Liebe hinzusügen, gedenkt er auch ihres Verhältnisses zu der höchsten Staatsgewalt. Wenn man disher die Lehre als im Gegensatz gegen das Kaiserthum begriffen gedacht hatte, so sagt Paulus: jede lebendige Seele sei den vorgeordneten Gewalten Gehorsam schuldig; denn alle Obrigkeit schreibe sich von Gott her; es gebe keine, die nicht von Gott herrühre; wer sich der Obrigkeit entgegensetze, streite wider Gott.

Wenige Sate, welche aber eine neue Ordnung ber Dinge begründen, in welcher Religion und Staatsgewalt von einander geschieden werden und boch wieder auf bas genaufte zusammenhängen. Gigentlich ift es bie Ausführung bes Spruches: Gebet bem Raifer, mas bes Raifers, und Gott. was Gottes ift. Den chriftianifirten Juden wird ein Widerstand, wie der, in dem sich ihre Nationalität von jeher bewegte, unterfagt; fie follen die Steuer gablen, gegen welche fie fich einst zur Zeit des Quirinius auflehnten; fie follen in unbedingter geiftiger Freiheit ihre Religion ausüben, - aber die Obrigkeit hat die Pflicht, bas Bose zu strafen; barum führt sie das Schwert. Eben diese Doctrin gehörte dazu, um es ben römischen Bürgern möglich zu machen, Chriften zu sein und das neue Gottesreich anzuerkennen. Daß damit bie große Frage zwischen Religion und Staat nicht vollfommen gelöst wurde, versteht sich von selbst. Auch kam es darauf nicht an: bas Erfte ift bie Unterscheidung ber beiben Ge-

biete. Die Anerkennung bes Staates als folchen eröffnete ber Religion und ihrer Einwirfung eine freie Bahn. Auch ben Casaren werden Befugnisse zugestanden, die ihnen von der Gottheit übertragen worben seien, wobei nur ihre eigene Göttlichkeit ausgeschlossen wurde, an die ja auch Seneca und die ftoische Schule nicht glauhten und nicht gebunden sein wollten. Im Reiche ber Ideen, die einander durch unsichtbare Fäden berühren, werden auch Allianzen geschlossen und wieder aufaelöst. Das Christenthum, wie es bamals war, fand einen Rückhalt an der Opposition der Republikaner und Philosophen gegen die von einer Abstammung von den Göttern hergeleitete höchste Gewalt. Rugleich wurde baburch der locale und politische Bolytheismus in seiner Wurzel getroffen. Der jüdische Monotheismus, von den nationalen Ruthaten gereinigt, jur Idee Gottes bes höchsten, von dem er ausgegangen war, zurückgeführt, erhob sich zu einer alle Bölker verbindenden Anschauung. Bei Baulus vereinigt sich alles. um zu biefem Resultat zu führen: es ift bie Summe seines Apostolats.

Beinahe auffallend ist es, daß der neue Glaube, indem man ihn mit dem Gesetz der Juden kämpsen und nach einer Ausgleichung mit der Herrschaft der Cäsaren streben sieht, mit den polytheistischen Religionen, welche die Welt erfüllten, noch nicht in directen Kamps gerathen war. Der große Gegensatz aber, welcher noch manches Jahrhundert dauern sollte, erscheint schon bei den Reisen des Baulus in voller Evidenz.

Bei einem vorübergehenden Aufenthalt in Athen — noch ehe er nach Korinth gelangte — wurde er von der Menge der Tempel und der Altäre, denen er überall begegnetc, überrascht. Auf dem Areopag hat er dann eines Tages die Lehre verfündet, daß der Dienst der Götter durch Bildfäulen und Bauwerke doch nicht der mahre fei; Gott wohne nicht in Tempeln von Händen gemacht; er bedürfe teines Opferdienstes: benn er habe Himmel und Erbe geschaffen und allen Bölkern ihre Site auf Erben angewiesen. Wir haben schon die anlautenden Doctrinen, die fich bei Seneca und Persius finden, erwähnt; Paulus knüpft ausdrücklich an bas Wort eines Hymnus bes Kleanthes an Zeus an, in welchem bie Menschen als von göttlichem Geschlechte bezeichnet werben, woraus fich bann die unmittelbare und gleiche Beziehung aller Menschen auf Erben ergebe. Er sprach bas erhabene Wort aus: "In ihm leben, weben und find wir". Die Boraussehung ift die tieffte und inniafte Verbindung der Gottheit mit der Natur des Menschen, bei der dann die besonderen Dienste nothwendig wegfallen. Die Athener haben ben Apostel mit Veranügen angehört: aber bei ber leichtbe= weglichen Bevölkerung, welche alle Tage etwas Neues zu vernehmen liebte, konnte er boch keinen nachhaltigen Gindruck machen. Was er von Christus und der Auferstehung hinzufügte, erschien ihnen befremblich und ftieß fie eber zurud. Aber das war doch ausgesprochen, daß der Bolytheismus fich mit der Idee der Gottheit nicht vertrage. Doch tam es noch zu keinem offenen Rusammenstoß. In Conflict mit dem Göttercultus gerieth ber Apostel erst in Ephesus, wohin er sich gewandt hatte, nachdem er von Korinth aus noch einmal nach Antiochien zurückgegangen war.

Ephesus war ber Sitz des Dienstes der Artemis in ihrer orientalischen Auffassung, welcher, einst gestört durch die Perser, in Folge der Siege Alexanders des Großen um so mehr um sich gegriffen hatte. Ein neuer prächtiger Tempel war seit-

bem entstanden, der, als ein Bunderwert der Welt angestaunt. jahraus, jahrein unzählige Bilger um sich versammelte. pflegten bei ihrer Abreise Abbildungen ber Göttin mit sich zu nehmen, beren Anfertigung einen blühenden Industriezweig ausmachte. Die Stadt lebte von dem Besuche der Fremden. Baulus hütete fich nun, biefen Dienst direct anzugreifen; aber mit seiner Lehre, daß man fein von Menschenhand gemachtes Bildwerf göttlich verehren burfe, vertrug fich boch weber dieser Dienst noch auch das Kunstgewerbe, das damit zusammenhing. Bunächst geriethen die Inhaber beffelben in Bewegung gegen Baulus und wurden dabei von einer tumultuarischen Menge unterftütt. Und zweifelhaft mußte es erscheinen, ob die Römer den Apostel auch gegen die Griechen schüten würden, wie bisher gegen die Juden. Die einheimischen Behörden selbst, namentlich die Afiarchen — bas heißt eine zur Aufficht über ben Tempel und ben Cultus beftimmte, aus Notabeln der verschiedenen Nachbarftädte gewählte, von dem römischen Proconsul bestätigte Provinzialbehörde — nahmen Anftof an den Gewaltsamkeiten, welche bas Leben eines Mannes, bem tein sonstiger Frevel Schuld gegeben werden konnte, bedrohten. Sie machten geltenb, bag ber Streit ber bestehenden Rechtsverfassung gemäß ausgetragen werden müßte, und erinnerten daran, daß es eine proconsulare Gewalt im Lande gebe, welche jeden Tumult beftrafen würde. Baulus, ber gewarnt worden war, sich nicht in das Getümmel zu begeben, erfuhr keine fernere Unbill; aber er hielt es boch für gerathen, die Gemeinde, die er um sich versammelt hatte, zu segnen und sich selbst zu entfernen. Zum Ausbruch eines offenen Rampfes war es auch in Ephesus nicht gekommen. Der Apostel hatte nur eben die Lehre ausgesprochen, daß das Göttliche nicht in Bildwerken dargestellt werden könne; seine Aussprüche sind Maniseste für die Zukunft. In unmittelbaren Kampf gerieth er mit dem exclusiven Judenthum, welches eine Abweichung von den althergebrachten Ceremonien, namentlich auch der Beschneidung, mit Haß verfolgte.

Es kann kein Ameifel darüber obwalten, daß die christliche Gemeinde und ihre Borfteber in Jerusalem sich innerhalb der Grenzen hielten, welche der Aufenthalt in der Stadt und ber Besuch bes Tempels erforderlich machten. Wie weit aber war Paulus über biefe Grenzen hinausgegangen! er hatte allenthalben von dem Ceremonialgeset abstrahirt; seine gesammte Thätigkeit beruhte darauf. Als er nun wieder nach Jerusalem fam, um die Verbindung zwischen der dortigen Muttergemeinde und den von ihm stammenden Pflanzungen aufrecht zu erhalten oder vielmehr erft recht zu begründen. mußte bies Berhältniß gur Sprache tommen. Bas man von bem Gegensat ber Juben-Christen und ber Beiben-Christen anzunehmen pflegt, erscheint boch nicht so bedeutend in dem einfachen Bericht der Urfunde: benn die Beschneidung fallen zu lassen, war bei ber früheren Berathung beschlossen worden. Aber soviel ist einleuchtend, daß es für die Gemeinde in Berufalem eine Berlegenheit herbeiführte, wenn fie mit bem Mann, ber fo entschieden von dem Gesetz abgewichen mar, in Berbindung trat. Die Borfteber gaben bem Apostel ben Rath, burch die Theilnahme an den Ceremonien des Nasiräismus zu beweisen, daß er noch Jude sei 1): eine Fürsorge, die sich aber

<sup>1)</sup> Eine Connibenz der jerusalemitischen Gemeinde mit den Juden, die u. A. auch von Renan angenommen wird, braucht man hiebei nach

vollkommen unnütz erwies. Als Paulus in Begleitung eines Griechen, der für unbeschnitten galt, im Tempel erschien, erstolgte eine allgemeine Unruhe: denn der sei der Mann, der das Gesetz überall verletze und selbst die Heiligkeit des Tempels antaste. Der Judaismus in seiner gehässissischen Schrosseit erhob sich gegen ihn. Paulus wurde selbst von den Gewaltsamkeiten bedroht, denen vor kurzem Stephanus erlegen war. Und überlegt man, wie es doch nur Reime einer neuen Kirche waren, die Paulus gepflanzt hatte; wie leicht, wenn er umgebracht wurde, seine Psslanzungen, insosern sie von den jüdischen Gebräuchen abwichen, hätten zerstört werden können: so war es eine allgemeine Gesahr, die in diesen Stürmen zu Tage kam. Das Christenthum würde, wenn Paulus unterlag, schwerlich jemals von der nationalen Besonderheit sich haben befreien können.

Da aber trat eine wirksame Intervention von Seiten der Römer ein. Der Kriegstribun, der auf der Burg befehligte, nahm den Bedrängten in Schutz, zunächst nur, um ein gerichtliches Bersahren gegen ihn einzuleiten in der Weise, wie das einst von Pilatus an Jesus geschehen war; er schickte sich an, Paulus geißeln zu lassen. In diesem Augenblick griff jedoch ein anderes, das für Paulus eigentlich rettende Moment, in die Verhandlung ein; es entsprang aus dem Begriff des römischen Bürgerrechtes. Die Gesetze der römischen Republik, wie sie von den Plebejern errungen worden waren, kamen der werdenden Religion zu Hülse.

Wir wiffen: in den alten bürgerlichen Conflicten war

meinem Daflirhalten nicht vorauszusetzen. Die neuere Forschung leibet an dem Fehler, mehr wissen zu wollen, als man weiß und wissen kann.

festgesett worden, daß kein Bürger, der an das Bolk provocire, förperlich gemighandelt ober gar getöbtet werbe. Dies Gefet war in späterer Zeit durch die Lex Porcia erweitert und verschärft worden. Gang im Allgemeinen wurde verboten, einen römischen Bürger zu schlagen ober zu töbten; man hat darauf eine schwere Strafe gesetht 1). Es war wohl die wichtigste Brarogative, die die romischen Burger im gerichtlichen Berfahren über die Unterthanen des Reiches erhob. Dies Recht nun rief Paulus an, als er an ben Pfahl gefesselt wurde; er erinnerte, daß er romischer Burger fei-Der Centurio, ber bie Strafe zu vollziehen hatte, gab davon bem Tribun Nachricht, ber ben Werth des römischen Bürgerrechtes, das er selbst sich um eine ansehnliche Summe Gelbes erworben hatte, um fo mehr zu schäten wußte. Als er vernahm, daß Paulus schon durch seine Geburt bem Stande römischer Bürger angehöre, befahl er innezuhalten und nahm ben Gefangenen vielmehr in seinen Schut. Er erzählt felbst, er habe sich überzeugt, daß gegen Paulus, der römischer Bürger sei 2), nichts vorliege, was Jesseln ober Tod verdiene, und, unfähig, ben Gefangenen vor den Nachstellungen der Gegner zu schützen, schickte er benselben zu bem faiserlichen Procurator nach Cafarea. Der Name biefes Tribuns, bem eigentlich die Rettung des Apostels Baulus und damit zugleich ber Incunabeln bes heibenchriftlichen Glaubens zuzuschreiben ift, verdient wohl, auch hier angemerkt zu werden; er hieß Claudius Lyfias.

<sup>1)</sup> Livius X, 9, 4.

<sup>2)</sup> μαθών ὅτι Ῥωμαῖός ἐστιν, heißt es in dem Briefe des Claudius Lysias an Felix. Acta Apost. c. 23, 27.

Der Procurator Antonius Felix, dem Tacitus ein schlechtes Zeugniß ausgestellt hat, bewies dem Apostel, dessen sittliche Strenge ihm unbequem wurde, wenig Theilnahme. Er hatte jedoch auch keine Ursache, den Willen der Juden an ihm zu vollstrecken. Wohl war er nicht ohne Theilnahme der Hierarchie, namentlich des Hohenpriesters, zu seiner Stellung gelangt; aber er hatte sich dann mit demsselben entzweit und, soviel man weiß, die Mahnung des Hohenpriesters, sein Betragen zu ändern, worin er eine Beleidigung sah, damit vergolten, daß er ihn durch Meuchelmörder umbringen ließ. Zwei Jahre lang blieb Paulus in strengem Gewahrsam.

Der Nachfolger des Felix, Porcius Festus, war entschlossen, die Sache wieder aufzunehmen. Noch in Cäsarea wurde eine gerichtliche Verhandlung veranstaltet. Was die Juden gegen Paulus vordrachten, darüber giedt uns seine kurze Verantwortung Auskunst: er habe nichts gegen das Gesetz der Juden, noch gegen den Tempel, noch gegen den Kaiser gesehlt. Wenn aber der Procurator das Vorhaben kundgab, ihn nochmals nach Verusalem zu führen, um dort eine Gerichtsverhandlung in aller Form gegen ihn zu eröffnen, so wollte sich Paulus, der eben darum nach Cäsarea gebracht worden war, um seines Lebens sicher zu sein, dem nicht fügen. Er kannte sein Recht und war entschlossen, es zu behaupten. Er erklärte, er stehe hier vor dem Richterstuhle des Kaisers und beruse sich auf denselben. Aehnliche Fälle hat man auch in anderen Provinzen erlebt, daß Angeklagte, die

<sup>1)</sup> Die Thatsache erhellt aus Josephus, Arch. XX, 8, 5.

römische Bürger waren, nach Rom abgeführt zu werden verlangten. Man wird nicht irren, wenn man hiebei in Erinnerung bringt, daß das Recht, einem römischen Bürger in Folge einer Provocation beizustehen, durch die tribunicische Gewalt an den Kaiser übergegangen war. Die auf die Cäsaren übertragene tribunicische Gewalt war dazu bestimmt, den römischen Bürger gegen jede Vergewaltigung durch Magistrate oder andere Besehlshaber sicher zu stellen. Die Prärogative des Kaisers und das Recht des römischen Bürgers standen in der engsten Verbindung mit einander.

Festus antwortete dem Paulus: "Auf den Kaiser hast du dich berusen, zum Kaiser sollst du ziehen."

So geschah es, daß der Apostel auf einem Schiffe unter der Obhut eines Mitgliedes der kaiserlichen Cohorte nach Rom gebracht wurde, um vor dem Kaiser ein gerichtliches Bersahren zu bestehen. Leider bricht die Erzählung, der man disher um so mehr solgen durste, da sie gute Kunde mit einsacher Darstellung verbindet — wie wir denn ohne sie über die Pslanzungen des Christenthums in undurchdringlichem Dunkel sein würden, — hiebei ab. Nicht einmal über den Fortgang des gerichtlichen Bersahrens sind wir unterrichtet. Rur soviel erhellt, daß Paulus sich in einer freien Gesangenschaft besand, in der es ihm möglich war, seinen Freunden Nachzrichten über sich zugehen zu lassen. In einem Briese an Timotheus der gerächtt er, bei seiner Berantwortung habe ihn

<sup>1)</sup> Wenn die Briefe an Timothens vielsach in Zweisel gezogen worden sind, so beruht das darauf, daß wir keine irgend zwerkässigen Nachrichten über diese Epoche besitzen. Allersei Umstände werden erwähnt, die wir mit anderen, von denen wir Kenntniß haben, zu combiniren

Jedermann verlassen; er sei auf sich selbst angewiesen geblieben, aber aus dem Rachen des Löwen gerettet worden. Er faßte den Muth, sich zu einer neuen propagandistischen Reise anzuschicken.

Weiter aber vernehmen wir nichts von ihm. seine letten Schickale läkt sich feine sichere Nachricht auffinden 1). Er verschwindet aus ber Geschichte, mitten in ber Vollendung seines großen Wertes, in ber er seine Lebensaufgabe fah, und die es war. Er ift unfterblich, wenn jemals ein Mensch zu einer, so zu sagen irbischen Unsterblichkeit gelangt ift. Seine Berlaffenschaft find die tieffinnigen, inhaltsreichen Episteln, die er in seinem stürmischen und arbeitsvollen Leben abzufassen die Zeit gefunden hat. Sie ent halten die dogmatischen Grundlagen des driftlichen Glaubens und haben zur Ausbreitung beffelben, ber Bildung ber Kirche und, wenn diefe auf Frrmege gerathen mar, jur Berftellung eines reinen Gottesbegriffes in der Welt das meifte beigetragen.

Aber diese Lehren zu allgemeiner Geltung zu bringen, dazu war die Zeit noch lange nicht gekommen. In

außer Stande find. Aber fie find unbedeutend: wer sollte fie erdichtet haben? Wir milfen nach dem Beispiel des Eusebius das Unleugdare festhalten, alles Uebrige als Ueberlieferung, die sich bezweifeln läßt, aber nicht zu verwerfen ift, betrachten.

<sup>1)</sup> Wenn es in dem Briefe des Clemens I, c. 5 § 6 (Opera patrum apostolicorum ed. Funk p. 63) heißt: κήρυξ γενόμενος έν τη ἀνατολή και έν τη δύσει und hernach: έπι τὸ τέρμα της δύσεως έλθών, so kann man unter den letzten Worten doch ummöglich Italien verstehen, zumal der Brief selbst in Rom geschrieben ist. Daß Paulus nach Spanien gegangen ist, wie die Tradition meldet, wird dadurch eigentlich bestätigt. Merkwlitzig ist, daß Paulus diesem Briefe zusolge vor weltsichen Gewalten seinen Glauben bezeuat und den Tod erseidet.

b. Rante, Weltgefciote. III. 1. 8. Aufl.

bem römischen Reiche erhob sich soeben der falschefte der polytheistischen Begriffe, die vermeinte Divinität, zu umfassenderen Ansprüchen als jemals. Wahrscheinlich ist Paulus selbst diesen zum Opfer gefallen. Zugleich aber war das römische Reich auch in Unternehmungen begriffen, welche den Tendenzen entsprachen, die sich von jeher an das capitolinische Heiligthum geknüpft hatten. Die Religion der Waffen machte Fortschritte, welche sie in ihrem cyclusiven Selbstgefühl besteltigen mußten.

## Sechstes Capitel.

Momente ber fortichreitenben Belteroberung.

Die Zeiten des Claudius und des Nero sind durch zwei Unternehmungen bezeichnet, die noch mehr als die früheren eine zugleich religiöse und politische Bedeutung haben: die Eroberung von Britannien und die Bernichtung des Ueberrestes der Selbständigkeit von Judäa.

Was die Römer nach Britannien führte, war ein ähnsliches Motiv, wie das, welches ihre Invasion in Germanien veranlaßt hatte, nämlich die Besorgniß vor der Rückwirkung der stammverwandten britischen Bevölkerung auf Gallien. Diesen Zweck hatten schon die beiden Uebergänge Cäsars nach Britannien, deren wir oben gedachten; sie begründeten die Autorität der Römer auf der Insel unwiderrusslich. In dem Monument von Anchra gedenkt Augustus eines britischen Königs Dumnobellaunus, der seine Zuslucht zu ihm genommen habe. So wendete sich ein junger Fürst aus dem Königsbause der Trinobanten an Cajus Caligula. Dieser Kaiser, der durch die Ruhmredigkeit, mit der er einen Zug nach Britannien vorbereitete, ohne zur That zu schreiten, bei Mitwelt und Nachwelt lächerlich geworden ist, hat sich doch das Berdienst erworben, durch den Leuchtthurm, den er errichtete,

eine größere Sicherheit der Secfahrt in dem Canal herzuftellen; Caligula meinte gleichsam über den Ocean zu triumphiren.

Nach einigen Jahren langte abermals ein britannischer Häuptling, der von der Insel vertrieben war, bei Kaiser Claubius an und brachte diesen zu dem Entschluß, ohne Rücksicht auf die Bedenklichkeiten seiner Borgänger eine bewassnete Macht hinüberzusenden. Die Truppen hatten diesmal Bedenken, weil ja der Ocean als den Erdkreis umsluthend gedacht wurde und sie gewissermaßen jenseit der Grenzen desselben Kriegsühren sollten. Das Auftreten eines Freigelassenn, der sie im Namen des Kaisers aufmahnen wollte, erregte gleichsam durch ironische Kückwirkung ihr militärisches Selbstgefühl; unter dem Geschrei: Jo Saturnalia, schlossen sie sich ihrem Führer Plautius freudig an. Die Erscheinung eines leuchtenzben Meteors, das von Osten nach Westen fuhr, verdoppelte wie ein glückliches Vorzeichen ihren Muth.

Sie landeten ohne allen Widerstand<sup>1</sup>); die Einwohner slohen vor ihnen und verbargen sich in Wälbern und Sümpsen. Wohl stellten sich einige bewassnete Schaaren hinter einem Fluß, der sie decken sollte, zum Widerstande auf. Aber den Kömern kam zu Statten, daß Gallier unter ihnen dienten, die sich gewöhnt hatten, Flüsse in voller Küstung zu durchschwimmen. Die Kömer ersochten einen vollständigen Sieg. Eigentlich dieser Vorsall bildet den Ansang der Besitznahme Britanniens durch die Kömer. Plautius besehligte vier Legionen, die zweite Augusta, die neunte spanische, die vierzehnte Gemina und die zwanzigste Valeria Vietrix. An der Spize der zweiten stand

<sup>1)</sup> i. J. 43 unferer Aera.

Bespafian, der sich bort zuerst einen Namen machte: er ift der Eroberer der Insel Wight. Claudius suchte die Oberhäupter der Briten in der Nachdarschaft durch einträgliche Stellungen zu befriedigen. Eine Inschrift sindet sich, in welcher ein eingeborener Fürst sich rühmt, ein Legat des Augustus zu sein 1).

Um diese in ihrem Gehorsam zu befestigen und ben Krica gegen die Widerstrebenden weiter zu führen, haben die Römer aus Veteranen die Colonie Camulodunum gegründet. Die Co-Ionisation aber ward hier, wie an vielen anderen Stellen, bas Motiv einer neuen Bewegung. Als die Römer Unftalten machten, fich am Avon und Severn zu befestigen, erhob sich in ben Bevölkerungen bes späteren Bales, die ichon bamals ein befonders lebendiges Nationalgefühl an ben Tag legten, ben Siluren und Ordovifen, energischer Widerstand. In Shropfhire, unfern bes Rusammenflusses bes Clun und Teme, will man ben Blat noch unterscheiben, auf welchem die Bölferschaften sich vereinigten: man nennt ihn Caer Caradoch; benn Caradoc (Caratacus) hieß ber Führer, welcher die Fahne des Aufftandes erhoben hatte. Er hatte in ben letten Jahren bie Welt mit bem Rufe seiner Tapferkeit erfüllt; jest ließ er vernehmen, diefer Tag werbe auf immer Anechtschaft ober Freiheit bringen. Seine Leute hatten ihm einen Gib geleiftet, bis zum Tode bei ihm auszuharren. Aber ben Römern waren sie nicht gewachsen; die Legionen, durch lange Erfahrung ihres Sieges unter folden Umftanden gewiß, trieben ihren -zögernden Felbherrn Oftorius felbst vorwärts. Unter ihrem Schutbach, ber Testudo, gegen die Angriffswaffen ber Briten gesichert, raumten fie ben Steinwall, welchen biefe

<sup>1)</sup> Corp. inser. lat. VII nr. 11 mit ben Bemerkingen von Hibner.

aufgerichtet hatten, ohne Mühe hinweg und verfolgten bann bie Zurudweichenden auf eine nahe Höhe.

Bier faben fich die Briten von zwei Seiten angegriffen, von den Legionen mit schweren, von den Sulfsvölfern mit leichten Baffen; in diesem Gebränge wurden fie besiegt. Caradoc ift ben Römern von einer benachbarten Fürstin, zu ber er seine Ruflucht genommen hatte, ausgeliefert worden 1). Mich wundert, daß man in England bas Gebächtnig biefes Nationalhelben, der freilich ein Balfcmann war, nicht feiert. Er wurde in Rom in seinem foniglichen Schmud mit seiner Familie bem Raifer Claudius und dem Bolke vorgeführt. Er hat hier seine Berwunderung darüber ausgedrückt, daß Menschen, die fich eines so prächtigen Besitzes erfreuen, nach ben hütten Britanniens Berlangen tragen. Um so nachbrudlicher bestand er auf bem Recht, ben Römern Widerstand zu leiften: durch seinen Widerstand habe er bewirft, daß ben Siegern Ehre zu Theil geworden sei; wurde man ihn binrichten, so würde bald alles vergessen sein; verschone man aber sein Leben, so werbe es bem Raiser zu ewigem Ruhme gereichen. Raiser Claudius begnadigte ihn, worauf seiner nicht weiter gedacht wird.

Nero, ber seine Augen auf das innere Meer gerichtet hielt, hatte an sich wenig Sinn für die Ausdehnung des römischen Reiches jenseit des Oceans. Er soll allen Ernstes daran gedacht haben, die Unternehmung gegen Britannien aufzugeben. Aber in friegerischen Unternehmungen liegt eine innere Consequenz, welche, wenn sie einmal begonnen sind, der Ueberlegung, ob sie fortzusehen seien oder nicht, keinen Raum

<sup>1) 3</sup>m Jahre 50 n. A.

mehr läft. Und nicht Ländergier war es, was die Römer nach Britannien führte, sondern die Nothwendigkeit, bas Syftem ber Reichsgründung im Occident zu befestigen. bem fie die Celten auf bem Continent überall bekampften und unterwarfen, konnten sie unmöglich eine unaufhörlich übergreifende Bewegung verwandter Nationalitäten, konnten fie auch die Religion nicht bulben, die bort noch immer einen Mittelpunkt hatte: die Kriege sind auch in der alten Welt nicht selten Religionskriege gewesen. Namentlich haben die Römer vom Anfang ihrer Geschichte an die Menschenopfer Auch die Römer meinten, aus den Eingeweiden verfolat. ber Thiere, die fie ben Göttern als Opfer barbrachten, die Rutunft zu erkennen. Welch ein Unterschied aber ift es, wenn die den Göttern dargebrachten Opfer, wie bei ben Druiden auf Mona, Menschenopfer waren; nach dem herabträufelnden Blut berselben glaubte man die Bufunft vorberausehen. Dieser Götterbienft bielt auch die Briten mit ber Macht des Fanatismus zusammen; bei jenem Beiligthum suchten die Flüchtlinge ihre Rettung. Es machte boch einen Eindruck auf die Römer, welche Suetonius Paulinus auf Fahrzeugen, die hiezu eigens gebaut waren, nach der Insel heranführte 1), als fie die Ufer mit bewaffneten Mannschaften bicht besett saben; hinter benen streckten bie Druiben ihre Sande zu ben Göttern empor; zwischen ben Saufen fah man Frauen mit angezündeten Facteln bin und ber laufen. Im erften Augenblick nahmen die Römer Anftand, von ihren Baffen Gebrauch zu machen; aber sie erinnerten sich selbst und wurden von ihrem Führer baran erinnert, wie schmach-

<sup>1) 814</sup> ber Stadt, 61 unferer Mera.



voll es für sie sein würde, vor Weibern und einer fanatischen Menge zurückzuweichen. Auch die Reiterei fand Mittel hinsüberzukommen; diesem Angriff einer eingeübten Kriegstruppe unterlagen die Briten; den Weibern wurden ihre Fackeln aus den Händen gerissen; die geweihten Haine, in denen man jene Opfer vollzog, wurden eingenommen und dem ganzen Unswesen ein Ende mit Schrecken gemacht.

Wenn man den Römern zugestehen muß, daß sie den dunkelsten Wahn vertilgten, der über das Menschengeschlecht verhängt war, so ist doch ebenso gewiß, daß sie sich zugleich die schwersten Gewaltsamkeiten zu Schulden kommen ließen und die Nationalitäten selbst zerstörten. Die Veteranen in der neuen Colonie vertrieden die benachbarten Einwohner aus ihren Häusern und ihrem ländlichen Besitz und behandelten alle, die in ihre Gewalt sielen, als Sklaven: ein Versahren, dem die daran Unbetheiligten ruhig zusahen, da sie auch in den Fall kommen konnten, ein ähnliches auszuüben. Indem Britannien ansing, in eine Provinz verwandelt zu werden, wurden die Stammeshäuptlinge, die sich unterwarfen, auf das gröblichste mißhandelt, die Töchter ihrer Könige gesichändet, ihre Frauen mit Geißelhieben gezüchtigt.

Diesen Abscheulichkeiten gegenüber regten sich die noch nicht unterworfenen Bolksstämme, besonders jene Trinobanten, mit denen schon Julius Cäsar gekämpst hatte, und machten einen Anfall auf die neue römische Colonie. Denn so war es bei dem Ausbau des römischen Reiches von Ansang an gegangen: die Italiener erhoben sich gegen die an ihren Grenzen aufgerichteten Colonien, die Mutterstadt wußte sie zu behaupten, worin dann der Untergang der italienischen Freiheit lag.

Camulodunum war schlecht besetzt und einen entschlossenen Angriff auszuhalten nicht im Stande. Ein fleiner Ruzua römischer Truppen wurde von den Briten auf der Stelle per-Dann konnte ihnen die Colonie nicht widerstehen. Bas ben Anfall ber Briten besonbers reizte, war ber bortige Tempel, in welchem das Numen des Imperators verehrt Wir erfahren, daß besonders auch die britischen murde. Briefter bagu beitrugen, ben Angriff in Bang gu feten: Camulodunum wurde erobert und der Tempel des Kaisers, in welchen sich viele Waffenlose geflüchtet hatten, zerftort. Durch biefen Sieg in ihrem Unternehmen beftarft, gingen bie Briten ber gegen fie heranrudenben spanischen Legion muthia entgegen. Sie behielten ben Plat und vernichteten bas romische Fugvolt. Der römische Procurator flüchtete nach Gallien.

Wenn es überhaupt wahr ist, so würde dies der Augenblick gewesen sein, in welchem Nero bereit war, Britannien aufzugeben. Aber ber aus Mona zurudgefommene Suhrer Suetonius Baulinus und feine Legionen spotteten ber Rleinmuthiakeit bes Raifers. Auch Suetonius getraute fich jedoch nicht, die ganze bereits eingenommene Bosition zu behaupten: er entschloß sich, London, welches bereits in ben Sanden ber Römer und durch Verkehr und Reichthum fehr ansehnlich war, aufzugeben. Denn er hatte gefürchtet, bei ber Gering. fügigkeit seiner Streitkräfte ber Buth ber aufgeregten Feinbe, bie eben bamals bas schon zu einem Municipium eingerichtete Verulam eingenommen und zerftört hatten, nicht ben erforberlichen Wiberftand entgegenseten zu können. Man wollte fiebzigtaufend Römer und Bundesgenoffen zählen. die von den racheschnaubenden Briten umgebracht worden

feien. Eine große Confifteng gewann bie britische Beeres. macht baburch, daß sich eine eingeborene, von den Römern mikhandelte Kürftin, die Königin Boadicea, an ihre Spite stellte. Aus einem glaubwürdigen Berichte fennt man ihre prächtige, raube und stolze Erscheinung, in ber sich ber nationale Charafter des Krieges ausbrückte; sie zweifelte nicht, bie Retterin Altbritanniens werden zu können. seien, so sagte fie, diese Romer ihrem Bolke gegenüber? Sie brauchen prächtige Bäber, schwelgerische Gelage, Del und Wein; die Briten leben von den Burgeln ihrer Kräuter, Waffer ist ihr Bein. Wäre es auf die Bahl ber Mannschaften und ihren Kriegsmuth allein angekommen, so würden die Römer mahrscheinlich haben weichen muffen; aber fie befaßen die Ueberlegenheit ber geordneten Kriegsübung; Suetonius Baulinus erinnerte feine Truppen, bag eben biefer Reind trot feiner sonoren Kriegsgefänge und feines Feldgeschreies doch, wenigstens von ihnen, allezeit besiegt worben fei. Er erfah fich ein Schlachtfelb, in welchem fein Beer ben Feind in voller Sicherheit erwarten konnte. Die Briten litten schon bei bem erften Busammenftog beträchtliche Berlufte. Als bann bie Romer in feilformiger Schlachtorbnung auf sie eindrangen, wurden sie vollkommen geschlagen; bas römische Kriegsschwert erfocht noch einmal ben Sieg über bie schlecht bewaffneten celtischen Beerhaufen, die sich nach ihrer alten Stammesverfassung aufgestellt hatten 1).

Der erfochtene Sieg führte zunächst zu keiner Eroberung,

<sup>1)</sup> Die beiben Berichte über die Schlacht: bei Tacitus (Ann. XIV, 32 ff.) und Dio (LXII, 2 ff., 12), sauten zwar aneinander an, sind aber doch sehr verschieden. Der eine hat eine mehr römische, der andere eine mehr locale und nationale Färdung.

aber zur Herstellung bes alten Gehorsams 1). Boabicea tödtete sich selbst durch Gift. Mit diesem Succes, der in das Jahr 61 unserer Aera fällt, begnügten sich die Römer auch unter den solgenden Legaten und Procuratoren: denn schon war ihre Ausmerksamkeit und Thatkraft nach einer anderen Seite gerichtet. Die bereits lange gährende Feindseligkeit zwischen den Juden und Römern kam zum vollen Ausbruch.

In Judäa war nicht jene Scheidung der Religion und der Politik eingetreten, die der Ausspruch Jesu forderte: die Vermischung der beiden entgegengesetzten Elemente war noch stärker geworden als früher.

Die vornehmste Veranlassung dazu lag in der eigensthümlichen Stellung eines jüdischen Fürsten, der zugleich Idumäer und Hasmonäer war und mit dem römischen Hofe in enger Verbindung stand, des Herodes Agrippa. Er war der Enkel Herodes des Großen und der Mariamne?): eine Herstunst, die ihm eine gute Aufnahme im Hause der Cäsaren verschafste. Er ist daselbst mit den Kindern des Tiderius und des Germanicus auserzogen worden; er war ein intimer Freund des Caligula. Nach dessen Tode hat er zu der Erstedung des Claudius wesentlich beigetragen.

Claudius überließ dem Herodes Agrippa Judäa und Samaria, soweit es in den Händen Herodes des Großen gewesen war, und ernannte ihn in aller Form zum König 3), sodaß die unmittelbare Herrschaft der Römer in der That aufgehoben und dem Lande eine gewisse dynastische Unab-

<sup>1)</sup> Quam (Britanniam) unius praelii fortuna veteri patientiae restituit. Zacims, Agricola C. 16.

<sup>2)</sup> Deren Sohn Aristobulus hatte fich mit Berenice, ber Tochter Salome's, Schwester bes Herobes, vermählt.

<sup>3)</sup> Josephus, Antt. XIX, 5.

hängigfeit zurückgegeben murbe. Sierüber aber erwachten in ben Juben die alten Ansprüche auf volle Unabhängigkeit und sogar auf Ausbehnung ihrer Herrschaft, mit benselben aber auch der Widerspruch der Römer. Als Herodes Agrippa Anstalt machte, Jerusalem zu fortificiren, wurde Claudius burch ben Prafes von Sprien aufmerkfam gemacht, wie gefährlich ihm selber bas werben könne, und legte Ginspruch gegen bies Vorhaben ein, weil es zu Neuerungen führen könne. Gleich darauf ftarb Herodes Agrippa 1). In Rom aber trug man Bebenken, seinen Sohn Agrippa, ber erft fiebzehn Jahre zählte, als Nachfolger anzuerkennen: benn ber sei viel zu jung, als daß man ihm vollkommen vertrauen bürfte. Wenn nun aber wieder Procuratoren in Judaa er= schienen, eifersüchtig barauf, die militärische Gewalt in ihren Banben zu behalten, fo hatte bas einerseits bie Wirfung, daß die Juden ihrer alten Unabhängigkeit eingebenk murben, namentlich jener Ansprüche, welche sich an das nationale Beiligthum, ben Tempel in Jerufalem, anknüpften. Sie hielten fich für berechtigt, dieselben, selbst mit Gewalt, aufrecht zu erhalten. Als einft galiläische Bilger, die zum Ofterfest nach Berusalem wanderten, von den Samaritanern, durch beren Gebiet fie ihr Weg führte, überfallen und mighandelt murden, und ber römische Procurator biefe dafür zu züchtigen faumte, machten fich bewaffnete jübische Schaaren auf, ben erlittenen Schimpf an ben Samaritanern zu rächen. Der Brocurator Cumanus wollte bem nicht ruhig zusehen; er verband sich mit ben Samaritanern gegen die Juden; viele von den letteren wurden niedergehauen. In Rom aber fand bas Berhalten

<sup>1) 44</sup> unserer Aera.

bes Procurators keinen Beifall; man schreibt es dem jungen Agrippa zu, der, von der damaligen Augusta, Agrippina, unterstüßt, Sinfluß bei Claudius gewonnen habe, wenn dieser Partei für die Juden nahm, den Procurator ins Exil verwies und einen von dessen Gehülfen sowie einige Samaritaner mit dem Tode bestrafte. Agrippa wurde mit ansehnlichen Bestyungen ausgestattet; Judäa selbst besam er darum nicht zurück, wie das doch die Juden gewünsicht hätten. Sie hatten sich einen König verbeten und einen Procurator erhalten; jett waren sie der Procuratoren müde und verlangten nach einem König und zwar nach einem solchen, der zugleich von Herfunst ein Hasmonäer war.

Die alte Entzweiung, die eine Zeit lang zurückgebrängt war, brach wieder hervor, als der Procurator Nero's, Gessius Florus, nach Judaa tam, eben in der Zeit, in welcher ber Brand von Rom die Verfolgung der Juden herbeigeführt hatte. Bornehmlich trug dazu bei, des Nero die Tempelschätze der Rationen zu dem Wiederaufbau Roms heranzog, und der neue Procurator eine ansehnliche Summe, siebzehn Talente, zu biesem Zwecke aus Jerusalem wegführte. Die Juden sahen barin eine Berletzung ihrer politischen Rechte und ein Attentat gegen ihre Religion und geriethen barüber in eine emporerische Aufwallung. Durch ihre Schmähreben beleidigt, erschien ber Procurator vor Jerusalem und forberte die Auslieferung ber Schuldigen. Da biese nicht erfolgte, vielleicht nicht erfolgen tonnte, ließ er es geschehen, bag die Truppen in die Stadt einbrachen und einen Theil berselben mit Mord und Plünberung anfüllten. Auch Männer von vornehmer Berfunft, bie hiebei in die Sande ber Römer fielen, wurden ans Kreuz geschlagen.

Damit wurde nun aber der Gehorsam keineswegs hergestellt. Eben das geschah, was man schon zur Zeit Jesu
hatte kommen sehen: ein Conflict zwischen der militärischen Allgewalt der Römer und dem provinzialen Selbstgefühl der Juden brach aus, von dem nichts Anderes, als der Untergang des Restes der jüdischen Unabhängigkeit zu erwarten war.

Bergeblich waren die Verföhnungsversuche bes Herobes Agrippa, welcher, bamals in seine paläftinenfischen Besitzungen zurudgekommen, bas größte Intereffe babei hatte, ben Frieben zwischen Juden und Römern wiederherzustellen. selbst gehörte den Einen wie den Anderen an; angesehen am römischen Hofe, stand er ben Juden als Nachkomme ber Hasmonäer noch besonders nahe. Aber die Principien, der Tempelbienst ber Juden und die Religion ber Waffen, stießen jett feindlich auf einander. Die Juden wiesen jede Bermittelung zurud. Sie schritten, wenigstens indirect, zu einer formellen Entfremdung gegen ben Raiser selbst fort, indem ben Tempelbienern verboten wurde, Opfer, die von Fremden dargebracht wurden, anzunehmen, was sich vor allem auf die Die einzige religiöse Verbindung, welche Mömer bezog. zwischen den Berrschern und den Unterworfenen bestand. wurde baburch aufgehoben. Die Meinungen tauchten wieder auf, die jur Beit bes Cenfus bes Quirinius jum Aufruhr Anlaß gegeben, daß ce nämlich mit ber Religion nicht vereinbar sei, den Römern sich zu unterwerfen. Die nationale Religion wurde in ihrer schroffften Auffassung, welche sie in Gegenfat mit allen anberen bringen mußte, proclamirt.

Den Juden tam es zu Statten, daß fie vor einiger Zeit unter bem alteren Agrippa bie Befestigung ber Stadt

wenigstens zum Theil hatten erneuern burfen; aus einer Burg bes Herobes, die zugleich beffen Zeughaus war und die sie einnahmen, brachten sie Waffen an sich und rufteten sich zu entschlossener Gegenwehr. Sie waren keines. weas alle einverstanden; aber Eleafar, ber Sohn eines früheren Hohenpriesters, wußte sich an ber Spige bes Aufftandes zu behaupten: ibm fällt bann eine Sanblung zur Laft, die den Bruch vollends unheilbar machte. paar römische Cohorten, die vor Jerusalem lagerten, saben sich durch die städtische Ueberzahl so weit gebracht, daß die Behauptung ihrer Stellung ihnen unmöglich erschien: fie tamen gegen alle romische Sitte mit Elegfar babin überein. selbst ihre Waffen abzuliefern, wenn ihnen sonst nur freier Abzug gewährt würde. Sowie sie aber die Waffen abgegeben hatten, wurden sie sämmtlich niedergemacht, ihren Unführer ausgenommen, der sich bereit erklärte, sich beschneiben Man bemerkte, bag bas gerabe an einem Sabzu lassen. bath geschah, dem Wochentage der Ruhe, deren Verletzung burch Beilungen einft Jefus als ein großes Berbrechen angerechnet worden war. Indem sich nun aber die Juden von der römischen Herrschaft auf diese Beise losriffen, erschütterten sie die allgemeine Ordnung der Dinge, welche ben Frieden unter ben einander entgegengesetten Nationalitäten erhielt. In Cafarea wurden die Juden fammtlich umgebracht, wogegen die Jerusalemitaner in die benachbarten sprifchen Städte einbrachen und die Sprer niedermachten, was diese dann veranlaßte, allenhalben auf die gleiche Weise mit den Juden zu verfahren. Auch in Alexandria, wo das gute Vernehmen der beiden Bevölkerungen schon unter Cajus sich in das Gegentheil verwandelt hatte, kam es zum Ausbruch einer Feinbseligkeit zwischen ben verschiesbenen Racen, welche die gräßlichste von allen ist. Die Juden, die disher ihre Macht in ihrer Ausbreitung gesehen hatten, wurden jetzt auf den Besitz von Jerusalem und die Landschaften, die von demselben dominirt wurden, eingeschränkt. Auch hier griff sie jetzt der Präses von Sprien, Cestius Gallus, an.

Cestius hatte ein stattliches römisches Heer und anssehnliche sprische Hülfsvölker, mit denen er von Cäsarea her gegen Ferusalem vorrückte. Dann sind wohl noch einige Vermittelungsvorschläge gemacht worden, und in Ferusalem sehlte es nicht an Leuten, welche die Annahme derselben gewünscht hätten: selbst die Pharisäer zeigten sich gemäßigt und friedliebend; aber schon konnten die Parteihäupter, die den Krieg veranlaßt hatten, keinen Vertrag annehmen; sie würden dadurch ihre eigene Macht aufgegeben haben. Und man muß ihrem Andenken zugestehen: sie wehrten sich vorstresssich.

Schon bei Gabalon wurden die heranziehenden Römer in große Verlegenheit gebracht; das Fußvolk wurde nur dadurch gerettet, daß ihm die Reiterei rechtzeitig zu Hülfe kam. Den Angriff auf den Tempel schlugen dann die Juden entschlossen und glücklich zurück. Der Versuch einiger Freunde der Römer, diesen die Thore zu öffnen, wurde entdeckt und eine furchtbare Rache über die Verräther verhängt. Im Angesicht einer gut befestigten und gut vertheidigten Metropole wagte Cestius nicht, sich einem Umschlag des Glückes auszuschen; auf dem Rückzug, zu dem er sich entschloß, erlitt er noch sehr empfindliche Verluste. Im Jahre 66 unserer Aera hatten die Juden eine Stellung, in welcher sie sich als

Sieger über die Römer betrachten durften; einen großen Theil der Landschaft konnten sie als ihr Eigenthum ansehen; sie trasen Anstalten, wie die Stadt, so auch das Land mit aller Macht zu vertheidigen. Sie waren nicht ohne alle ause wärtige Hülfe; wir vernehmen, daß ihnen Stammverwandte von jenseit des Euphrat und der Grenze des römischen Reiches zu Hülfe gekommen seien.

Im Orient mar bamals die Weiffagung verbreitet, bag die Herrschaft der Welt von den Juden ausgehen werbe. Juden zweifelten nicht, daß die stolze Metropole des Jehovahbienstes, schon einmal zerftört, bann wieber aufgerichtet und jett ber Mittelpunkt für eine über ben Orient und einen Theil bes Occidents verbreitete Bevölkerung, einer großen Beftimmung vorbehalten fei: fie hatten feine 3bec davon, baß bas Messiagreich, von bem sie träumten, bereits auf eine gang andere Weise, als sie glaubten, in ber Welt Eingang gefunden hatte. Selbst bazu aber, was ihnen zunächst vorlag, sich der römischen Herrschaft zu erwehren, machte sie doch ihr innerer Zustand unfähig. Sie hatten Muth und Kampfbegier. Begeifterung für Freiheit und Vaterland, eine moblbefestigte Sauptstadt, Waffen und Bolf; aber es fehlte ihnen an einer Rührung und einem Führer. Sie wollten selbst einen solchen nicht, weil es ihrer Idee von Freiheit allein unter Gott widersprach. Alles zerfiel in Kactionen; benn nicht eine Bewegung des Bolfes selbst war es gewesen, wovon die Erhebung ausging, sondern die plöglich emporkommende Macht eines Oberhauptes, dem sich dann andere entgegensetten. Gine allgemeine Direction gab es nicht: bie nach den Provinzen abgeschickten Oberhäupter verfuhren ein Und bei weitem nicht alle jedes nach seinem Belieben.

Juben waren vereinigt: selbst in der Mitte der von ihnen eingenommenen Landschaften gab es feste Plätze, welche die weltliche Autorität von Jerusalem nicht anerkannten. Wie hätte sich eine durch Fanatismus zwar zusammengehaltene, aber zugleich wieder gespaltene, im Kriege ungeübte Popusation gegen die Allgewalt des römischen Imperiums behaupten können?

Nero hat sich dadurch ein Verdienst um Rom erworben, baß er ben ausgezeichnetsten ber römischen Beerführer, bem er sonst nicht wohlwollte, zu dem Krieg in Judaa bestimmte; es war Titus Flavius Bespasianus, der sich, wie erwähnt, in Britannien einen Namen gemacht und bann in Rom zu ben böchsten bürgerlichen und priefterlichen Würden aufgeftiegen war. Den Krieg unternahm er mit all bem Nachdruck, mit dem die Römer ihre Weltherrschaft zu behaupten wußten; er brachte ein Heer von 60 000 Mann zusammen, mit einem Troff, in dem sich ebenso viele Bewaffnete befanden: unter ben Verbündeten erscheinen orientalische Könige; selbst arabische Häuptlinge fehlten nicht. Un der Spite der Juden in Galiläa stand Josephus, ben wir aus seinen Geschichtsbüchern als einen sehr unterrichteten, wohlgefinnten, seinem Baterland eifrig ergebenen, aber boch keineswegs als einen Mann von eigenthümlicher Begabung und großem Geist kennen lernen; er war in Rom gewesen und in eine zweideutige Verbindung mit dem faiferlichen Sofe getreten, indem er fich Eingang bei Boppaa Sabina verschaffte; von vornherein ließ sich nicht erwarten, daß er einem römischen Heere nachhaltigen Widerstand leiften würde. Die Truppen, die er nach römischem Mufter eingeübt hatte, liefen bei bem Anblick bes römischen Heeres auseinander: eine Bergfeste, die er in guten Bertheibigungsstand gesetht hatte, und welche die Römer ein paar Wochen aufhielt, fiel dennoch in ihre Gewalt: er selbst gerieth in die Hände des Siegers. Auch alle anderen Unternehmungen gelangen den Römern; nicht allein auf jenem großen Landsee, an dessen User die erste Predigt des Evangeliums erschollen war, sondern auch auf dem Weere bei Joppe wurden die Juden nach tapserer, aber ungeordneter Gegenwehr überwältigt und zu vielen Tausenden entweder zu umsassenden Zwangsarbeiten des Staates bestimmt ober an Privatleute als Staven verkauft.

Bespafian erfreute sich der besten Aufnahme im Lande bes herobes Agrippa, ber nach ben miglungenen Bacificationsversuchen in enge Verbindung mit den Römern getreten Auch in bessen Gebiet hatten sich die jüdischen Bewar. wegungen geregt, allein ber verbündeten Macht ihres alten Fürsten und des römischen Feldherrn gegenüber konnten sie fich doch nicht behaupten. Die Stadt Tiberias unterwarf fich unter bem Vortritt ihrer einheimischen Magistrate und wurde bann auf Berwendung bes Fürsten zu Gnaden angenommen, nur ein Theil der Mauern murbe geschleift. Befferen Wiberstand leistete Tarichea, wohin sich die Anführer des Aufstandes geflüchtet hatten. Es war eine ber größten Sandlungen des Titus, des Sohnes des Bespafian, daß er in die Stadt eindrang, eben in dem Augenblick, als die Gingeborenen mit den hinzugekommenen Fremdlingen in Entzweiung geriethen, — er war von ihrem Geschrei gleichsam eingelaben worden. Nach einem zur See und zu Lande erfochtenen Siea schlug dann Bespasian sein Tribunal in Tarichea auf, um über die Gefangenen Gericht zu halten. Er wäre geneigt aeweien, dieje zu ichonen; aber scine Umgebung erinnerte ibn,

im Kampfe mit ben Juben könne eine Gottlosigkeit gar nicht begangen werden.

Da nun noch einige andere Plätze in die Hände des Titus fielen, so gerieth Jerusalem in eine verzweislungsvolle Aufregung. Noch behauptete sich daselbst die Partei, welche den Krieg gewünscht hatte; allein in der isolirten Lage ließ sich ein Erfolg nicht mehr erwarten; Vespasian sah schon in der Eroberung von Tarichea das Ende des Krieges.

So war Judaa sowohl wie Britannien niedergeworfen. Wenn man den römischen Standpunkt festhält, kann man nicht leugnen, daß die von einander so entfernten Unternehmungen. die judische und die britannische, doch in Bezug auf die äußere Macht zusammenhingen. Gin innerer Busammenhang lag in ber religiofen Bebeutung bes Sieges. In Britan= nien wurde die vornehmfte celtische Opferstätte vernichtet; hier wich ber im Sinne bes religiösen Particularismus geleiftete Widerstand Schritt für Schritt vor den Waffen der Römer. beren Ueberlegenheit keinem Zweifel mehr unterlag. beiben Seiten siegte bie Ibee bes Weltreiches. Indem das Imperium die Gegenwirfung erfuhr, die in den Grundbegriffen der neuen Lehre enthalten war, erfocht doch nochmals die militärische Gewalt, auf der es beruhte, einen allumfaffenben Sieg.

Da geschah nun aber, daß in Rom selbst ein Kampf entbrannte, der den Bestand des Reiches in Frage stellte.

## Siebentes Capitel.

Ummaljungen bes Principats in ben Jahren 68 unb 69 u. Me. (821 unb 822 b. St.)

Der Stifter der Alleinherrschaft hatte doch keine Dynastie gegründet. Das Haus der Claudier, dem er die Nachfolge bestimmte und hinterließ, zersiel in sich selbst und wurde von Nero nahezu vernichtet; nur in ihm selbst sollte es repräsentirt sein. Wenn es dem Kaiser Tiberius gelungen war, die höchste Würde in Krieg und Frieden, nach innen und außen intact zu erhalten, so verbanden sich in Nero die ungemessenn Ansprüche der Divinität mit der Unsähigkeit, den gewöhnlichen Regentenpslichten zu genügen.

In ihm kam die Rehrseite der Verbindung der gricchischen Bildung mit der römischen zur Erscheinung. Was die Griechen, die doch unterworfen waren, bewunderten, erweckte die Mißachtung der Römer, denen die Herrschaft zugehörte.

Selbst das Anerkennungswertheste, was Nero that, war mit diesem Beigeschmack versetzt. Wenn er zur Aussührung eines Vorhabens schritt, das schon öfters beabsichtigt worden war und noch heute beabsichtigt wird, der Durchstechung des Isthmus von Korinth, so sagte man ihm nach, bei dem ersten Spatenstich, den er selbst that, habe er einen Gesang zu Ehren der Amphitrite angestimmt. Indem der Inhaber der Gewalt beinahe lächerlich erschien, war er doch zugleich furchtbarer, als jemals. Während er sich darin gefiel, unter den Griechen als Virtuose des Gesanges bewundert zu werden, ward die höchste Gewalt in Nom von einem seiner Freigelassenen ausgeübt. Man versichert, dieser sei ermächtigt gewesen, auch ohne Besragen des Kaisers Senatoren hinrichten zu lassen.

Wir bemerkten ichon, daß die Grundlagen der Gewalt nicht mehr unerschüttert waren. Die Senatoren aus ben pornehmsten Geschlechtern wurden nur durch persönliche Beforgniß in scheinbarem Gehorsam gehalten. Das Bolf tonnte die Hinrichtungen der echten Reste des cafarisch-claudischen Saufes, an benen es festhielt, nicht verschmerzen. Die Bratorianer vermiften die Repräsentantin des Saufes des Bermanicus, Agripping. Und verkennen wir es nicht, in den gewaltsam reprimirten Gefinnungen lag eine unverwüftliche Widerstandsfraft; fie beeinflußten wenigstens in ber Stille die allgemeine Stimmung. Auch gährte es hie und da bereits unter ben Populationen; zwischen ben Truppenführern und ben Provinzialen bilbete fich eine Art von gemeinschaftlichem Interesse, da die kaiserlichen Brocuratoren auf der einen Seite das Volk mit immer neuen Anforderungen bedrängten. auf ber anderen den Befehlshabern beschwerlich fielen. Das wirkte nun alles zu einer Bewegung zusammen, die nach und nach hervortrat, aber in kurzem zu einem entscheibenden Ereigniß führte.

Zuerst regte sich der Proprätor des Lugdunensischen Galliens, Julius Vinder, der von einer vornehmen einsheimischen Familie stammte.

An fich hatte es möglich scheinen können, durch die Ber-

bindung römischer Einrichtungen mit den Kräften der Provinzialen eine Veränderung von Grund aus hervorzubringen.
Dahin scheint der Gedanke des Vinder, der mit den angesehensten Eingeborenen in enge Verbindung trat, gegangen
zu sein 1). Von Rom dachte er nicht abzusallen: die Provinzialen würden ihm dazu nimmermehr die Hand geboten
haben. Sein Gedanke war, daß sich einer der großen Befehlshaber der benachbarten Legionen mit ihm verbinden und
sich zum Imperator ausrusen lassen solle. Und in der
That konnte sich aus den Legionen selbst der Imperator erheben, wie ja das Imperium von den Legionen ausgegangen
war.

Der Legat bes tarraconensischen Spaniens, Servius Sulpicius Galba, trug kein Bebenken, sich in den letzen Zeiten Nero's von demselben so gut wie unabhängig zu machen; davor aber, sich die höchste Gewalt als ein Nachfolger der Cäsaren anzumaßen, empfand er doch eine wohlbegründete Scheu. Er stellte sich als Legat des Senats und des römischen Volkes auf und erklärte, die höchste Würde nur dann in die Hand nehmen zu wollen, wenn der Senat es gutheiße.

Man kann kaum bezweifeln, daß der Senat mit Galba einverstanden war. Auch die Prätorianer, durch welche ja die Succession des augusteischen Hauses bei dem Uebergang der Herrschaft von Caligula auf Claudius, von Claudius an Nero selbst aufrecht erhalten worden war, hielten an diesem nicht länger sest. Ein vorausgegangenes Verständniß

<sup>1) 3</sup>ο ερήμι, bell. Jud. IV, 8, 1: Οὐίνδιξ ἄμα τοῖς δυνατοῖς τῶν ἐπιχωρίων ἀφεστώς Νέρωνος.

zwischen den Oberhäuptern des Senats und den Führern der Prätorianer bildete höchst wahrscheinlich die Grundlage der ganzen Bewegung. Der Boden, auf dem Nero fest zu stehen glaubte, wankte unter den Füßen. Aber er war von seiner Divinität so durchdrungen, daß er davon nichts ahnte, noch besorgte. Gewaltthaten wurden gegen ihn nicht vollzgogen; die Furcht reichte hin, ihn zu stürzen.

Als er sich von den wachthabenden Prätorianern verlassen sah, ergriff er die Flucht, wahrscheinlich in der Absicht, einer Anzahl von Truppen aus den germanischen Legionen, bie er nach Alexandrien vorausgeschickt hatte, dahin nachzufolgen. Aber ber Senat, ber unter Augustus und Tiberius, nicht minder bei bem Wechsel ber späteren Regierungen, wieder zu einem universalen Ansehen gelangt mar, faßte jest ben Muth, seiner Stellung gerecht zu werben. Daran zwar bachte er nicht, wie bei bem Tode des Caligula, die Republik wiederherzustellen; er würde badurch, wie bamals, die Bratorianer beleidigt und zum Widerftande aufgerufen haben. Aber er sprach das Wort aus, durch welches der Kaiser außerhalb bes Schutes ber Gesete gestellt wurde: er erklärte benfelben für einen Keind ber Republit, und hierin fand er die Beiftimmung ber Pratorianer. Auf die Nachricht von diesem Beschluß hat sich Nero in ber Villa eines Freigelassenen, wohin er sich geflüchtet hatte, bei bem ersten Lärm der heransprengenben Reiterei, von ber er meinte, fie werbe bie Strafe eines Keindes der Republik an ihm vollstrecken, in aufgeregter Berzweiflung felbst umgebracht 1), wie man fagt, mit bem Bedauern,

<sup>1)</sup> Ich folge ber Relation bei Sueton, welcher wohl eine größere Bahrscheinlichkeit zukommt, als einer anderen, die mehr Berbreitung gefunden hat.

daß ein großer Künftler in ihm sterbe (9. Juni 68 u. Å.) 1). In dem Widerstreit zwischen der Verwaltung des Imperiums und persönlichen Gelüsten hat er gelebt: so kam er um.

So wenig Nero auch an sich bedeutete, so war doch sein Untergang das größte Ereigniß, von welchem das römische Reich betroffen werden konnte. Das Imperium, das aus den inneren Entzweiungen mit Nothwendigkeit hervorgegangen war, verlor plözlich den Peinceps, in welchem sich alle Momente der höchsten Gewalt, deren man nicht mehr entbehren konnte, concentrirten. Auf das schwerste siel es dann ins Gewicht, daß eine Succession überhaupt nicht bestand, und mit Nero, eigentlich durch ihn, das augusteische Haus vernichtet worden war, in dem sich die höchste Gewalt bisher fortgesetzt hatte. Die Ordnung des Weltreichs und — wenn wir soweit gehen dürsen — die Zukunft der Welt hing davon ab, wie er ersetzt werden würde.

<sup>1)</sup> Man berechnet ben Tobestag Nero's nach ber Regierungszeit Galba's, welcher am 15. Januar 69 (XVIII. Cal. Febr. Tacitus, Hift. I, 27) ermordet worden ift. Galba's Regierungszeit wird von Josephus auf 7 Monate 7 Tage (bell. jud. IV, 9, 2: ἀναιρεθείς μετὰ μῆνας ἔπτα καὶ ἴσας ήμέρας) angegeben, womit auch Aurelius Bictor, de Caes. c. 6 (occisus est mense imperii ac die septimo) libereinstimmt, was filt seinen Regierimasantritt — indem sowohl der terminus a quo, wie ad quem nach römischer Weise mitgezählt wird — ben 9. Juni ergeben würde. Auf basselbe Resultat führt die Angabe Dio's (LXVI, 4, 4), daß Bespasian 1 Jahr 22 Tage nach bem Tobe Nero's die Regierung angetreten habe, was am 1. Juli 69 (Tacitus, Sift. II, 79) geschah. Nach bem Auszuge bei Liphilinus hat Dio LXIII, 29, 3 die Regierungszeit Nero's auf 13 Jahre 8 Monate angegeben; Zonaras (XI, 13) fligt, wahrscheinlich nach Dio, weniger zwei Tage bingu. Auch dies führt auf den 9. Juni (nicht 11., wie Sievers, Studien gur Geschichte ber romischen Raiser S. 153. D. 7 meint). tam nämlich zur Regierung ante III. d. Idus Octobr. (Tacitus, Ann. XII. 69) 54: 13 Jahre 8 Monate waren im Jahre 68 nach römischer Zeitbestimmung III. d. Idus Jun. verfloffen, b. i. nach unserer Datirung am 11. Juni: rechnet man nach ber Angabe bes Zonaras zwei Tage zurück, so tommt man ebenfalls auf ben 9. Juni.

Wollte man die Frage, wie sie damals vorlag, präcifiren, so lag sie darin, daß die verschiedenen Clemente, die das Reich constituirten, durch die Macht des Augustus in einer Unterordnung gehalten wurden, die dazu diente, das Reich als solches aufrecht zu erhalten. Wenn es nun diesen Clementen nicht möglich war, ohne eine dirigirende oberste Wacht zu bestehen: wie sollte eine solche aus ihnen selbst emporsteigen, wie sollten sie fähig sein, den Augustus zu ersehen, der sie bisher beherrscht hatte?

Wir begleiten einfach die Entwickelung der Thatsachen. Ueberzeugt von seinem Recht, in solchen Fällen selbst einen Raiser zu bezeichnen, trug der Senat kein Bedenken, Galba als den wahren Imperator anzuerkennen.

Doch war damit noch nichts Definitives geschehen, da die Prärogative des Senats keineswegs über alle Zweifel erhaben und das Reich in einer allgemeinen Gährung war. Daß man den Ansprüchen des Bindex, die vielleicht die besteberechtigten von allen waren, hätte Rechnung tragen sollen, ließ sich nicht erwarten, da sie dem Prinzip der alleinherrschenden Militärgewalt zuwiderliesen. Wenn Vindex an der Spize der Provinzialen eine selbständige Haltung annahm und den nächsten Oberbesehlshaber, Galba, aufforderte, mit ihm gemeinschaftliche Sache zu machen, so ist es verständlich, wenn Galba, der nicht einmal von seinem eigenen Kriegsheer erhoben sein wollte, diese Forderung von sich wies. Vindex erlag der Uebermacht der römischen Truppen 1). Von den obergermanischen Legionen, die unter Verginius Rusus gegen ihn anrückten,

<sup>1)</sup> In einer von Mommsen edirten Inschrift (Hermes VI, S. 127), in welcher es heißt: pro salute et victoria C. Vergini Rusi, wird auf dies Ereigniß Bezug genommen.

niebergeworfen, hat er sich in der Verzweiflung selbst getöbtet. Bohl hielten sich nun diese selbst für berechtigt, ihren Ansührer Verginius Rusus zum Imperator auszurusen; aber dieser lehnte das ab, ohne Zweisel aus Rücksicht auf den Senat — wie er in seiner Grabschrift angedeutet hat 1) —, der sich bereits für Galba entschieden hatte.

Servius Sulpicius Galba gehörte — ähnlich, wie das Oberhaupt der letten Verschwörung gegen Nero, Calpurnius Piso — einer jener vornehmen Familien an, die sich, obwohl von echtrepublikanischer Vergangenheit, doch dem augusteischen Hause angeschlossen hatten. Sein Aeltervater hatte sich an der Verschwörung gegen Cäsar betheiligt und war in den Stürmen, die darauf folgten, umgekommen. Den Enkel desselben sinden wir jedoch wieder im Einverständniß mit dem cäsarischen Hause, sodaß er zur Würde des Consulats gelangte. Er vermählte sich mit einer Urenkelin des Zerstörers von Korinth, Mummius, die die Mutter des Servius Sulvicius Galba wurde.

Das Meiste verdankte dieser wohl der zweiten Gemahlin des Baters, Livia Occilina, deren Ehrgeiz dadurch befriedigt worden war, daß sie sich in dies vornehme Geschlecht verheirathete, und die ihn adoptirte. Sie stand mit Livia, der Gemahlin des Augustus, in freundschaftlicher Berbindung; sie hinterließ ihm ihre Reichthümer, Livia selbst hat ihn in ihrem Testament reich bedacht. Auch dei Tiderius blied er in Ansehen. Er gehörte zu den Freunden des Claudius; es gab einen Moment, wo er selbst durch Berbindung mit der jüngeren

Hic situs est Rufus, pulso qui Vindice quondam
 Imperium asseruit non sibi, sed patriae. — \$\pi\text{linius}\$, Epp. lib. VI, ep. 10.

Agrippina in die kaiserliche Familie kommen zu können schien. Er verschmähte jedoch die Hand der Agrippina und konnte dann als der geborene Gegner der Combination betrachtet werden, die sich unter ihrem Einfluß vollzog. Als diese zussammenbrach, wurde Galba als der geeignetste Mann bestrachtet, um die erledigte höchste Stelle einzunehmen. Nicht eine bloß legislative Institution jedoch war das Kaiserthum; das Geschlecht der Cäsaren und Claudier hatte Sympathien, die sich nicht so ohne weiteres auf neue Herrscher übertragen ließen. In Rom selbst regte sich ein gewisser Widerstand gegen Galba.

Der Praefectus Praetorio, Nymphidius Sabinus, mißvergnügt darüber, daß Galba's nächste Freunde nicht eben
seine waren, hat einen Versuch gemacht, ihn durch Hüsse der Prätorianer, denen er sagte, daß er selbst ein Sohn des Cajus Cäsar sei, zu verdrängen. Aber der Versuch des Nymphidius scheiterte an dem Widerstand der Prätorianer selbst; im Auflauf wurde er getödtet.

So erschien Galba in Rom. Er ließ wohl vernehmen, er wäre nicht abgeneigt, die Republik wiederherzustellen; aber die Weltherrschaft erfordere nun einmal eine einheitliche Leitung. Es war, als wenn ein Cato — wie denn der Urgroßvater Galba's ein Bundesgenosse Cato's gewesen war — den Thron der Cäsaren bestiegen hätte: ein Mann, dem die alten Gesetz heilig waren, streng in seinen Sitten und sparsam. Die Anhänger und Wertzeuge Nero's sanden keine Gnade bei ihm. Schon vor seinem Einzug in Kom warf er eine Truppe von der Seemannschaft, welche die Bestätigungder ihnen von Nero verliehenen Privilegien mit Ungestüm sorderte, durch seine Reiterei gewaltsam nieder.

In Rom trug er vor allem Sorge, bas Gemeinwesen ber Delatoren zu entledigen, die in den letten Jahren fich als besonders verberbliche Helfershelfer der Gewaltsamkeiten erwiesen hatten. Ohne Saumen rief er die Berbannten zurud und vernichtete alle Schenkungen an Gelb ober Land, burch welche Nero bas Reich geschädigt hatte. Die Sklaven waren unter Nero ihren Herren burch freiwillige oder provocirte Angebereien gefährlich geworben; Galba ftellte die unbedingte herrschaft ber herren über die Stlaven wieder her. Auf diesem Eigenthumsrecht aber beruhte die damalige Verfassung ber bürgerlichen Gesellschaft; Nero hatte sie erschüttert, Galba befestigte sie wieder. Das geschah nicht gerade von dem Einen aus Vorliebe für die individuelle Freiheit, von dem Anderen aus haß gegen dieselbe: sondern was der Eine gethan, weil es sein Bortheil mar, das widerrief der Andere eben deshalb, weil es ein Moment der früheren Regierung gebilbet hatte. Bon dem augusteischen Saufe wollte fich Galba keineswegs absondern; er nahm an den sacralen Ginrichtungen zum Andenken bes Augustus Antheil und ließ die Gebeine ber von Nero gemorbeten Mitalieder dieser Familie in das Grabbenkmal des Augustus bringen 1). Dem Senat, durch bessen Ausspruch er Imperator geworden war, widmete er volle Anerkennung. Und soviel erreichte er in der That, daß ihm Alles gehorchte; ein allgemeiner Vortheil schien es zu sein, daß man von dem Anspruch der Divinität zu einer Verwaltung, die sich auf die alten Gefete ftütte, überging.

Einen Widerspruch gab es jedoch, der noch nicht übers wunden war; er entsprang aus der Eifersucht der Legionen

<sup>1)</sup> Zonaras, p. 482.

unter einander. Darin waren sie einig, daß der Imperator auf der bewaffneten Macht beruhen müsse. Aber es war doch nur Ein militärischer Körper gewesen, der an der Erhebung Galba's theilgenommen hatte. Den Vorzug, den dieser dadurch erlangte, wollten ihm die anderen nicht zugestehen.

Besonders war das bei den Legionen der Fall, die in zwei verschiedenen Lagern zur Vertheidigung ber Rheingrenzen aufgestellt waren. Sie hatten die Bewegung des Binder, der ja einen Theil ber Gallier für sich hatte, niedergeschlagen und waren, wie schon berührt, nur durch die Weigerung bes Verginius Rufus abgehalten worden, diefen felbst auf ben Thron zu erheben, und hatten nun, wiewohl nicht ohne Murren, Galba anerkannt. Aber die Abberufung des Berginius Rufus, die Beftellung eines neuen Oberbefehlshabers, auch die Barte, mit welcher Galba die gallischen Bopulationen, bie gegen Binder zusammengeftanden, behandelte, brachten eine Aufregung hervor, welche beim Jahreswechsel zum Aus-Als die Eidesleiftung für Galba wiederholt bruch kam. werden sollte, weigerten fich zuerft die oberrheinischen Legionen, an beren Spite als ihr Legat Alienus Caecina stand. ein perfonlicher Gegner Galba's, von dem er wegen Beruntreuung öffentlicher Gelber in Anspruch genommen worden war. Unter den niederrheinischen war es der Legat der Le= gionen, Fabius Balens, ber bafür hielt, daß feine Dienste von Galba nicht gehörig gewürdigt und belohnt worden seien. Die oberrheinischen Legionen, die die Gidesleiftung verweigert hatten, verhehlten sich nicht, daß sie bei diesem Schritt nicht stehen bleiben burften. Denn wiewohl fie Senat und Bolt als ihre Oberen anerkannt hatten, fo leuchtete boch ein, baß ihr Beginnen ber Prärogative bes Senats felbft, burch welchen Galba zur höchften Burbe gelangt mar, entgegenlief.

Und schon waren sie aufmerksam gemacht worben, daß ber den Legionen am Niederrhein von Galba felbst vorgesette Oberbefehlshaber Aulus Vitellius, der Sohn jenes Cenfor Bitellius, ber einft an ben Schritten, welche schlieflich gur Erhebung Nero's führten, ben größten Antheil genommen hatte, wohl bahin ju bringen fein werde, sich an ihre Spige zu stellen. Bitellius hielt sich in Colonia Agrippina auf und war eben bei Tafel, als ihm die Nachricht von dem, was am Oberrhein geschehen sei, gebracht murbe. Er meinte, nur die Bahl zu haben, ob er die oberrheinische Bewegung mit Gewalt bampfen oder fich von beiben heeresabtheilungen zum Imperator ausrufen laffen solle. In diesem Augenblick langten niederrheinische Truppen an, die ihn auf Antrieb bes Balens zum Imperator ausriefen 1). Es war nicht eigentlich ber Ehrgeiz des Bitellius, von dem die Bewegung ausging; aber er machte doch feinen Versuch, sich ihr zu widerseten. Er nahm die Burde an, die ihm die beiden Truppenforper boten, mas ihm sofort eine große Stellung in der Welt verschaffte.

Als die Nachricht von dieser Empörung nach Rom kam, täuschte sich Niemand darüber, daß sie nicht ohne Krieg werde unterdrückt werden können. Aber zu diesem Zweck mußte eine vorläufige Schwierigkeit beseitigt werden.

Galba war alt und kinderlos, und, was schon unter den Casaren geschehen, daß der regierende Fürst seinen Nachfolger bestimmte, erschien bei dem Ausbruch dieser Verwickelung nothwendig. Mochte Galba selbst gegen die Germanen ins Feld ziehen oder auch nicht, so mußte er sich einen Nachfolger

<sup>1) 2.</sup> Januar 69 u. Ä.

ernennen, um bei bem Schwanken aller Dinge bie Bukunft einigermaßen zu sichern.

Eine solche Ernennung war nun aber wieder ein großer Act der höchsten Gewalt, der bisher noch immer in Uebereinstimmung mit den Prätorianern vollzogen worden war. Wit denen aber war Galba durch seine Haltung überhaupt zersfallen. Er hatte ihnen die Geschenke versagt, die sie sowohl von Claudius, als von Nero bei ihrem Regierungsantritt erslangt hatten; denn Verhältnisse dieser Art waren es eben, denen der neue Imperator ein Ende machen wollte. Er hat wohl gesagt: er kause seine Soldaten nicht, sondern er befehle ihnen.

Run gab es aber in ber Umgebung Galba's felbst einen Mann, der mit den Prätorianern und den übrigen Truppen in ber Hauptstadt in Verbindung stand und persönlich kein Mittel versäumte, ihre Zuneigung zu erwerben. — Marcus Salvius Otho. Früher in einer sehr zweideutigen Beziehung intimen Vertrauens zu Nero, bann mit der Verwaltung einer Provinz betraut, war er doch mit benen in bestem Verständniß geblieben, welche noch von Nero's Zeit her Ansehen in dem Pratorium befagen. Otho hielt fich nun, und vielleicht nicht mit Unrecht, für den geeignetsten Mann, zum Rampfe mit Bitellius bestimmt und zu diesem Zweck von Galba adoptirt zu werden. Galba mare den Ideen, in benen er lebte, untreu geworden, wenn er einen Menschen von jo zweifelhaftem Rufe zu seinem Nachfolger bestimmt hätte. Er zog ihm einen jungen Mann von untabelhafter Gefinnung, der bem Saufe ber Bijonen, zwar nicht durch Geburt, aber durch Aboption, angehörte, vor 1).

<sup>1)</sup> Der Aboption des Lucius Calpurnius Piso Frugi Licinianus die am 10. Januar stattsand, gedenken auch die erhaltenen Arvalacten (Corp. inser. lat. VI, 1, nr. 2051, l. 24 ss.)

In dieser Wahl sah nun Otho, der überhaupt in der Umgebung Galda's mehr Feinde als Freunde hatte, eine Gefährdung für sich selbst. Der Gedanke erwachte in ihm, sich nach dem Borgang der germanischen Legionen von den Prätorianern zum Imperator ausrufen zu lassen, — wenn nämlich diese Absicht wirklich in ihm entstanden und ihm nicht von seinen Anhängern in dem Prätorium, welche weder von Galda, noch von Piso hören wollten, eingegeben worden ist. Die Sache nahm einen eben so raschen als schrecklichen Berlauf.

Otho, ber noch eben an dem Morgenopfer Galba's theilgenommen, ließ sich, da der Harusper nach dem Befund des Opferthieres dem Imperator Unglück geweissagt hatte, wahrsicheinlich auch dadurch in seinem Vorhaben bestärkt, von einer kleinen dienstbereiten Schaar von Prätorianern in das Lager derselben tragen, wo es zwar eine Gegenpartei gab, die aber jett nichts mehr vermochte; Otho wurde hier zum Imperator ausgerusen 1). Er hat den Prätorianern Versprechungen von weitester Ausbehnung gemacht.

Galba ging von dem Morgenopfer nach dem Capitol, um auch dort zu opfern, als man ihm Nachricht von der Erhebung Otho's brachte. Anfangs meinte man, sie sei mißlungen. Vor dem Imperator selbst erschien ein Bewasseneter, welcher behauptete, Otho getöbtet zu haben. "Mann," sagte Galba, "wer befahl dir daß?" In diesem Augenblick aber wurde er bereits von dem Aufruhr, der keineswegs unterdrückt worden war, erreicht und in seiner Sänste übermannt. Wie man erzählt, hat er den Mördern zuletzt seine

<sup>1) 15.</sup> Januar 69 n. Ä.

b. Rante, Beltgefdichte. III. 1. 3. Aufl.

Kehle mit den Worten dargeboten: man möge sie ihm durchschneiden, wenn es so für das Gemeinwesen gut wäre. Auch Piso wurde in dem Heiligthum der Besta, wo ihn weder sein Bersted noch die Religion schützte, umgebracht.

In einem momentanen militärischen Tumult ward Otho Berr und Meifter ber hauptftadt. Die Senatoren, von Angst für sich selbst ergriffen, zumal da sie sich vielfach gegen Otho ausgesprochen hatten, verstanden sich bazu, ihm die tribunicische Bewalt und ben kaiserlichen Titel zu votiren. Er selbst fand es nicht rathsam, die Verbannungen ober auch die Vergabungen zu erneuern, welche Galba abgestellt hatte; er verfaumte nichts, um die Gunft ber Menge zu erlangen. Für ihn selbst und, wie die Dinge jest standen, für Bolt und Senat tam alles barauf an, ben Bewegungen ber germanischen Legionen entgegenzutreten. Bersuche, eine Berständigung führten nur zu gegenseitigen Schmähreben. anzubahnen. Der offene Rampf mußte zwischen Otho und Bitellius entscheiben. Awei Imperatoren traten bergeftalt einander gegenüber, beibe Genugmenschen, wie die bamalige Gesellschaft fie hervorbrachte, von einem verwegenen Chrgeiz erfüllt. Die aber beibe zugleich einem frembartigen Interesse bienten: ber eine bem ber Brätorianer, das in Rom wicher die Oberhand gewonnen hatte, sodaß sich Senat und Bolt ihm fügten; ber andere dem der Legionen, welche das Recht in Anspruch nahmen, einen Imperator aufzustellen. — mochte ber römische Senat bazu fagen, mas er wollte.

Ohne sich lange zu bebenken, rückten die rheinischen Legionen gegen Italien vor, um sich der Hauptstadt zu verssichern. Die oberrheinischen Truppen überstiegen unter Führung Caecina's die penninischen, die niederrheinischen, die sich

Galliens versichert hatten, unter Balens die cottischen Alben. Sie beherrschten ben Beften bes Reiches. Dagegen maren bie östlichen Brovinzen in diesem Augenblick mehr für Otho, als gegen ihn, und Italien ftand entschieden auf feiner Seite: benn trot ber Gewaltsamteit, mit ber er gur höchsten Stelle gelangt war, repräsentirte er doch die Herrschaft Roms über ben Erbfreis. Die germanischen Legionen setzten sich ihm mit berfelben Ginseitigkeit entgegen, mit ber fie von Galba abgefallen waren. Ihre Stärke lag in bem Impuls ihres Borbringens. Awar konnte ihnen Otho mit einer stattlichen Macht entgegenziehen, und bei dem ersten Zusammentreffen beider heere in der Nähe jener Colonien, durch welche Oberitalien ben Römern unterworfen worden war, behaupteten sich seine Truppen in der einen, Blacentia, während die andere, Cremona. von Caecina eingenommen wurde. In den Scharmüteln, die bann folgten, hatten die Othonianer sogar bisweilen die Oberhand. Aber als es auf ber Landstraße, die von Brigellum nach Cremona führt, bei Bedriacum zum Kampfe kam 1), überwog die Kriegsübung der germanischen Legionen. Othonianer erlitten eine vollständige Riederlage.

Fast noch mehr, als die verlorene Feldschlacht, fiel die unerwartete Folge, die sie nach sich zog, ins Gewicht. Otho gab seine Sache verloren und tödtete sich selbst, nicht ohne Großheit; man ist in Erstaunen, wenn man die Berichte der Schriftsteller über sein früheres Berhalten und sein damaliges mit einander vergleicht. In den ersten erscheint er höchst verwerslich, in den anderen bewunderungs-würdig. Will man ihn verstehen, so muß man sich ersinnern, daß er von Ansang an hauptsächlich durch super-

<sup>1)</sup> Mommfen im hermes V, S. 167 ff.

stitiöse Ausleauna vorgekommener Wunderzeichen, fast widerstrebend, zu seinem Unternehmen fortgerissen worden ift. Entgegengesette Wunderzeichen riefen in ihm die Besorgniß hervor, daß er Unrecht gethan und sich in eine Sache eingelassen habe, die er nicht durchführen werde. theilte er ben Abscheu ber bamaligen Generation gegen eine Erneuerung der Bürgerfriege; man bemerfte, daß er erzitterte, wenn Brutus und Cassius genannt wurden 1). In dem Ausgang ber Schlacht nun fab er ein Zeichen, bag bie Götter gegen ihn seien. Für die Sache, die er nicht ohne Leichtfinn unternommen hatte, wollte er fich boch ben Eventualitäten eines langen Rampfes und einem schimpflichen Tobe nicht ausseten. Vorstellungen von den Sulfsquellen, die er noch besite, Italien, ben illprischen Provinzen, ben Legionen im Orient, machten ihm keinen Eindruck mehr. Er wußte seine Umgebung von fich zu entfernen und fiel bann in fein Schwert. Der Tob Otho's bilbet einen ber wefentlichsten Momente in bem Sange ber Ereigniffe 2).

Erst nach erfochtenem Sieg erschien Bitellius, ber bereits allenthalben als ber neue Fürst fast mit königlichen Ehren empfangen wurde und ben Genuß bes Sieges in sich schlürfte.

<sup>1)</sup> Sueton, Otho C. 10 nach Mittheilung feines Baters.

<sup>2)</sup> Otho war Imperator 3 Monate 2 Tage (Josephus, bell. jud. VI, 9, 9); diese Zeit war seit dem Todestage Galda's am 16. April verstossen. Und damit stimmt die Angade Dio's (LXIV, 15) tiberein, daß Otho 37 Jahre weniger 11 Tage alt geworden sei; denn geboren war er am 28. April (IV. Cal. Maj. Sueton C. 2) 32. Wenn Sueton sagt, Otho habe sich am 95sien Tage seines Imperiums getödtet (c. 11), Dio, wie der Chronograph von 354: nachdem er 90 Tage Imperator gewesen sei: so liegt dei diesen Angaden zwar eine etwas abweichende Berechnung zu Grunde; sie lassen sich aber mit der angenommenen Datirung vereinigen. In Rom tras die Nachricht von dem Tode Otho's, wie Tacius angiedt (H. II, 55), während der Feier der ludi Ceriales ein, also vor dem 20. April.

Auf bem Leichenfelbe von Bedriacum foll er gefagt haben: kein Geruch sei so angenehm, wie ber bes erschlagenen Feindes. Das Wort ist vielleicht erfunden; gewiß ist, daß Bitellius nicht das mindeste Miggefühl über ben Tod so vieler seiner Mitbürger an ben Tag legte; er nahm die unabwendbaren Folgen eines Bürgerkrieges, vor benen Otho eridrat, unbedenklich an. Berwandte Galba's, welche ihm gefährlich schienen, ließ er umbringen; Otho hatte fie nur verbannt. Die prätorischen Cohorten wurden aufgelöst und lieferten ihre Waffen ab. Die Senatoren bagegen, die bem Otho in großer Rahl ins Keld gefolgt und damals in Bononia versammelt waren, erhielten, als fie bas Schlimmste erwarteten, eine anäbige Botschaft von Bitellius, ber zwar ben Titel eines Auguftus noch verschmähte, aber sich bie wesentlichen Reichen ber Autorität votiren ließ. Seine Mutter hat er bann boch als Augusta begrüßt. Sowie er und sein Heer sich sicher glaubten, überließen fie fich jeder Ausschweifung und Gewaltsamkeit 1).

Sollte nun aber eine solche durch Empörung einiger Legionen, eine blutige Schlacht und Eroberung errungene höchste Gewalt Bestand haben? Dazu hätte vor allem gehört, daß die übrigen Legionen den beiden Truppenkörpern, die den Sieg ersochten hatten, accedirt wären. Bon vornherein aber war das nicht zu erwarten. Der Anspruch, den die Legionen von Obers und Untergermanien unter dem Einfluß des Caecina und Balens kundgegeben hatten, lebte auch in den übrigen. Bon Vitellius lag es am Tage, daß er nur ein Werkzeug in den Händen derer war, die er anführte. Die illyrisch-mössischen Legionen hatten den Sieg von Bedriacum eigentlich nicht als eine Niederlage ihrer Partei anerkannt; sie zerrissen die Fahnen des Vitellius, die man ihnen ents

<sup>1)</sup> Tacitus, H. II, 73.

gegentrug, und verharrten in einer fortwährend wiberspenstigen Haltung. Aber die Hauptanregung ging boch von einer anderen Seite aus.

Die Anstrengungen, die ber judische Krieg nothig gemacht, die alucklichen und ruhmreichen Handlungen, zu benen er führte, hatten in den orientalischen Legionen ein verboppeltes Selbstaefühl erweckt. Es waren ihrer neun, die in Aegypten, Judaa und Sprien standen, unter brei Oberhäuptern, die im Kriege gegen Judaa zusammengewirkt hatten, bem Bräfecten von Aegypten, Alexander, bem Confularlegaten von Sprien, Licinius Mucianus, und bem eigentlichen Kriegsanführer in Judaa, Titus Flavius Bespafianus. Der vornehmste von Geburt und zugleich in diefen Angelegenheiten, soweit man sehen fann, ber wirksamfte war Mucianus 1). Seine Berfunft, fein Reichthum, ber Umfang feiner Proving, bie er auch badurch beherrschte, daß er sich ben griechischen Sitten anschloß, wie er benn einmal im Theater von Untiochia Staatsangelegenheiten vorgebracht hat, verschafften ihm das höchste Ansehen. Man fann nicht daran zweifeln, baß er sich ursprünglich auf ber Seite Otho's hielt; unter ben Berbundeten deffelben werden bie fprischen Legionen ausbrücklich genannt. Bon Bespafian ift bies nicht fo gewiß. Er war von geringer Bertunft und eben beshalb von Nero nach Judaa geschickt worden, weil man von ihm nichts zu fürchten habe, aber auch mit Galba in gutem Bernehmen geblieben. Um fich Instructionen für die Fortsetzung bes Rrieges einzuholen, machte fich ber ältere Sohn Bespafians, Titus, in Berson auf die Reise. Man schreibt ihm die Ab-

<sup>1)</sup> Marcus Licinius Craffus Mucianus, ein Mucier, der in das licinische Geschlecht adoptirt war.

ficht du, selbst von Galba adoptirt zu werden, mas wegen Capferfeit, Gewandtheit und Liebensmurbigfeit febr möglich schien. Aber schon in Korinth vernahm er von der Radlic Ophe Galba's und eilte zu seinem Bater zurück. Mit Otho brachen sie darum nicht. Der zweite Herodes Agrippa, ber fich bem Bespafian in Jubaa angeschlossen und Titus auf seinem Bege begleitet hatte, begab sich nach Rom und hat bann ein gutes Bernehmen aufrecht erhalten. Denn mit ben Prätorianern konnte man sich verständigen, nicht aber mit ben Legionen, die ein gleiches, bas heißt in diesem Falle bas entgegengesete Interesse durchführten. Man meinte fogar, Bitellius benke, die germanischen Legionen selbst nach Sprien zu verpflanzen. Wahrscheinlich boch von allem Anfang ift es Mucianus gewesen, ber sich Absichten biefer Art aus seinem eigenen Interesse, bem ber Legionen und bes mit benfelben verwachsenen Landes entgegenstellte. Bespasian las zwar in seinem Lager ben an Bitellius zu leistenden Gid vor; aber er leiftete benfelben nicht, ebenfowenig bie Rriegsvölker. Awischen ben brei Provinzigloberhäuptern fam es unter Bermittlung bes Titus zu einem Berftanbnig. Richt Bitellius, sondern Bespafian selbst wurde in Alexandria und Antiochia zum Imperator ausgerufen. Bespasian hielt sich in Casarea auf; eines Tages, als er aus feinem Schlafgemach beraustrat, begrüßten ihn seine Leute als Imperator 1).

Es war die ganze öftliche Reichshälfte, die sich nun gegen Bitellius in Bewegung setzte. Die Heerführer sorgten bafür, daß sie an den Grenzen keine Feindseligkeiten zu erwarten hatten. Mucian, der über eine ansehnliche Flotte

<sup>1)</sup> In Alexandrien wurde Bespasian am 1. Juli (is primus principatus dies in posterum celebratus, Tacitus, H. II, 79; vergl. Suewn, Bespasian C. 6), in Căsarea am 3. ausgerusen.

gebot, gewann badurch eine ben Westen des Reiches zugleich zur See und zu Lande bedrohende Stellung. Bor allem konnte er auf die mössischen Legionen zählen, von welchen eine, die dritte, unter ihm gedient hatte. Bon denen wurden dann die pannonischen und von diesen die illyrisch-dalmatinischen Truppen in dem gleichen Sinne angeregt. Auch in Spanien, Britannien, selbst in Gallien unterhielten sie Einverständnisse mit den Kriegsvölkern. Es hatte das Ansehen, als ob die gegen die Feinde aufgestellten Legionen von allen Grenzen her die Richtung gegen Italien, dem sie doch ursprünglich angehörten, nehmen würden, um die unrechtmäßige Gewalt, deren sich die germanischen bemächtigt hatten, und die Autorität des von denselben aufgestellten Imperators zu vernichten.

Doch waren die Absichten weder Bespasians noch Mucians auf eine Erneuerung des Bürgerkrieges gerichtet; sie hofften, auch ohne eine solche zum Ziele gelangen zu können. Bespasian meinte, der Absall der reichsten Provinzen und besonders Aegyptens, wovon die Versorgung der Hauptstadt mit Lebensmitteln abhänge, werde die Folge haben, daß die germanischen Legionen den übrigen ebenfalls beiträten. So glaubten die orienstalischen Heersührer, zumal da die Strömung der öffentlichen Meinung gegen Vitellius ging, einen unblutigen Sieg erringen zu können. Als die mösische pannonischen Truppen gegen Aquileja herangezogen waren, sorderte Mucian sie auf, bis auf weiteres innezuhalten.

Aber fast niemals ist es möglich, einem einmal entbrannten Kampse, in welchem Blut gestossen ist, durch friedliche Berhandlungen ein Ende zu machen. Die illyrischpannonischen Legionen waren, wenngleich nur in geringer Zahl, in dem ersten Kampse am Po mitbetheiligt gewesen;

fie brannten vor Begier, die Scharte auszuweten, Die ihnen beigebracht worden war. An ihrer Spite stand Antonius Brimus, wohl der erste unter den Provinzialen — er stammte aus ber Colonie Tolosa in Gallien -, die in die Geschicke von Rom entscheibend eingegriffen haben. Er verstand es, die illyrischen Legionen nach und nach um seine Fahnen zu schaaren und so mit sich vorwärts zu führen. Auf dem Wege durch die Site ber Beneter ließ er überall bie umgefturzten Bilbniffe Galba's wiederherstellen: benn an bessen Andenken vor allem schloß er sich an. Es gelang ihm in Berong, wo die verschiebenen Truppentheile sich versammelten, die Frrungen, die sich noch unter denselben regten und nicht selten zu aufrührerischen Tumulten führten, niederzuschlagen, sodaß seine Autorität die allgemeine wurde. Die Sarmaten, mit benen diese Truppen an der Donau zu fampfen hatten, maren pacificirt; von ben Germanen hatten fich zwei sucvische Könige, Sido und Italicus, ihm angeschlossen: sie mögen zu benen gehört haben, welche bei der Auflösung des Marbodschen Reiches selbständig wurden. Dieser Andrang von den Alpen her hatte unmittelbar den Abfall der Flotte von Ravenna zur Folge; denn die Seemannschaften gehörten ben balmatinischen und pannonischen Truppen an. Da wäre es nun wohl zu erklären, wenn in ben germanischen Legionen, die an ber postumischen Strafe, bei Hoftilia, Stellung genommen, eine unfichere Saltung eingetreten ware. Wenigftens wurde der erfte Kührer ihrer autonomen Bewegung, Caecina, von dem man behauptet, er habe schon früher ein Verständniß mit den Gegnern angeknüpft, nunmehr bewogen, ein solches einem vertrauteren Kreise von höheren und niederen Offizieren anzurathen und fie zur Anerkennung Bespafians aufzufordern, die dann erfolgte.

Aber es war nur ein kleiner Theil der Truppen, der sich hiezu fortreißen ließ; in der Mehrzahl erwachte die Erinnerung an den früher über denselben Feind erkämpsten Sieg und ihre Wassenchre. Caecina selbst wurde von ihnen in Ketten gelegt; unter anderen neugewählten Führern zogen sie nach dem besestigten Cremona zurück, von wo ihr Glück ausgegangen war.

Dit um jo größerer Beftigkeit brangen nun die illyrischen Legionen bes Antonius von Berona nach Bedriacum vor, und da fam es dann zu einem nochmaligen Kampf, ber mit ber größten Erbitterung geführt wurde. Rum ersten Mal seit ben Bürgerfriegen schlugen die römischen Legionen ernstlich mit einander. Den Kriegseifer und bas Gelbftgefühl. welches an ben Grenzen im Rampfe gegen bie Anwohner berselben erworben und genährt worden war, wandten die entzweiten romischen Beere nun felbst gegen einandet. Der Erfolg mar eine Zeitlang febr zweifelhaft. Untonius Brimus hat bei bem erften Zusammentreffen einen Fahnenträger, ber zurudwich, getöbtet, die Fahne ergriffen und fie gegen die Feinde gewendet. Als diefe gurudgeworfen waren, hielt er seine Truppen nur mit Mühe bavon ab, sogleich gegen bas wohlbefestigte Cremona heranzustürmen, und zwar fehr zur rechten Stunde: benn eben bamals murbe bie Besatung dieses Blates durch ben Ruzug anderer Schaaren verftärkt, und diese schickten fich unverweilt an, die illyrischen Legionen selbst anzugreifen. Es war bas Berbienst bes Antonius, daß er seine Leute auf und an der Beerstraße sammelte und in einer folchen Ordnung aufftellte, daß fie bem Gegner Widerstand leisten konnten. Man fämpfte die ganze Nacht. man schlug bei Mondenschein; als die Sonne über bem Leichenfelde emporstieg, hat die mösisch-sprische Legion diefelbe

in orientalischer Weise angebetet. Aber die Führung des Antonius war bei weitem die bessere; er wußte die vitellianische Schlachtordnung, als sie zu schwanken ansing, zu durchbrechen und zu zersprengen. In diesem Kampse ist es zu dem entsetzlichen Ereigniß gekommen, daß ein Soldat seinen Bater, der bei den Bitellianern stand, erschlagen und erst in dem Augenblick, als keine Rettung mehr war, erkannt hat. Er slehte seine Kameraden an, ihn deswegen nicht als Batermörder zu verdammen; denn in der Feldschlacht sei der Soldat, der nur dem Besehl gehorche, nicht dafür verantwortlich, was durch ihn geschese.

Bei Tacitus, ber hier aus ben Berichten von Zeitgenossen und Theilnehmern am Kampse, wie Bipsanius Messala, schöft, muß man lesen, wie dann das Lager der seindlichen Truppen erstürmt, Cremona eingenommen und verbrannt worden ist. Antonius Primus ward eines Antheils an den Greueln bezichtigt, die dabei vorgefallen sind; doch hat er Caccina gerettet und zu Bespasian bringen lassen. Was von den Geschlagenen noch am Leben war, wurde nach Illyrien geschickt. Die Bitellianer waren damit noch nicht vernichtet. Aber auch in dem Lager von Carsulae, wo sie wohl hätten widersstehen können, wurden sie doch von dem Gesühl, daß ihre Sache eine verlorene sei, ergriffen und hielten nicht länger Stand. Die Flotte von Misenum, Campanien, die samnistischen Bölkerschaften sielen nacheinander von Bitellius ab, — das Imperium war auf die Haupsstadt eingeschränkt.

hier hatte Bitellius, tein bofer Mensch, wie er war,

<sup>1)</sup> Nach ben Erörterungen von Nissen im Abeinischen Museum für Philosogie Bb. 26, S. 588 ff. sand die Schlacht in den letzten Tagen des October 69 statt.

noch eine Partei für sich; bas in ben Tribus versammelte Bolf versprach, ihm zur Seite zu stehen; Ritter und Senatoren wohnten ber Bersammlung bei. Aber auch eine Gegenpartei gab es, an beren Spite ber Praefectus Urbi, Flavius Sabinus, ber ältere Bruder Bespafians, ftand, um welchen sich allmählich Alles sammelte, was wahrhaft Ansehen und Macht besaß. Vitellius, ber bie Bewalt angenommen hatte, weil man sie ihm barbot, wurde, als er die Ueberlegenheit seiner Feinde mahrnahm, dazu vermocht, bei einer Busammenkunft mit Sabinus sich für zufriedengestellt zu erflären, wenn ihm in Stalien ein ehrenvoller Wohnsit zugefichert würde: in den allgemeinen Abfall von seiner Sache stimmte er gewissermaßen selbst ein; er selbst gab sich auf. Er verließ in der That die kaiserliche Wohnung, um fortan als Privatmann zu leben. Dem aber fette fich ber Ueberreft ber germanischen Legionen entgegen; fie wollten bie Abbankung bes Mannes. ben sie zum Imperator gemacht hatten, nicht zugeben: und Bitellius, eine Natur, die immer von dem im Moment stärkeren Auge ber Dinge fortgeriffen wurde, trat wieder als Imperator auf. Hierüber kam es nun in Rom felbft zu offenem Rampf; der Praefectus Urbi besetzte mit feinen Anhäugern das Capitol, die Gegner griffen ihn daselbst an. In biesem Rampf ift bas Capitol in Flammen aufgegangen; Flavius Sabinus gerieth in die Bande ber Bitellianer, er wurde ermordet und seine Leiche in Die Gemonien geschleppt.

Noch hatten die siegreichen Legionen gezögert, nach Rom vorzudringen, weil sie auf die getrossene Abkunft trauten; allein dies Ereigniß veranlaßte sie zur Erneuerung der Feindseligkeit mit offener Wasse. Die Vitellianer konnten den eindringenden Gegnern keinen Widerstand leisten; das Bolf sah jeht, als es soweit gekommen war, dem inneren Kampse wie einem Schauspiel zu. Nur in dem Prätorium wurde ein ernstlicher Widerstand geleistet. Die alten Prätorianer, die bei den disherigen Ereignissen sehr sehr thätig gewesen und den Kern der slavianischen Truppen gebildet hatten, konnten sich ihres von den Gegnern eingenommenen Sihes nicht ohne den blutigsten Kamps bemächtigen. Endlich aber geschah es, und soweit griff der Abfall um sich, daß ein Soldat, der den vitellianischen Legionen angehörte, der erste war, der seine Hand gegen Vitellius erhob, der in einem Versteck aufgefunden und herbeigeschlept wurde. Nicht ohne Würde sagte Vitellius: "Ich war doch dein Imperator." Vitellius wurde nach den Gemonien geschleppt und dann ermordet 1).

So endigte dies Regiment, bessen und unteren Germaniens lag, dem Reiche eigenmächtig einen Imperator zu geben. Der Bersuch war einen Moment gelungen, aber er hatte eine Gegenwirkung in dem gesammten Reiche hervorsgerusen. So war es nun einmal, daß die öffentliche Macht auf den Legionen beruhte, die, in verschiedenen Truppenkörpern vereinigt und immer im Kampse an den Grenzen

<sup>1) 20.</sup> December 69 u. Ä. Dieser Datirung entspricht nach der Erötterung von Koris der 3. Apelläus, an welchem Tage dem Josephus (bell. jud. IV, 10, 4) zusolge Bitellius ermordet wurde. Wenn der Antor die Zeit des Imperiums des Bitellius auf 8 Monate 5 Tage bestimmt, so wird als Beginn derselben der Todestag Otho's angesehen. Die rechnet von der am 2. Januar 69 ersolgten Begrissung des Bitellius als Imperator, wenn er sagt, derselbe habe 1 Jahr weniger 11 Tage geherrscht (LXV, 22, 1), und Eutrop (VII, 19), indem er die Dauer seiner Regierung auf 8 Monate 1 Tag angiebt, von dem Tage des Senatsbeschlusses, durch welchen ihm die Besugissisch von dem Tage des Senatsbeschlusses, durch welchen ihm die Besugissisch von dem Tage des Senatsbeschlusses, durch welchen ihm die Besugissisch von dem Tage des Senatsbeschlusses, durch welchen ihm die Besugissisch von dem Tage des Senatsbeschlusses, durch welchen ihm die Besugissisch von dem Tage des Senatsbeschlusses, durch welchen ihm die Besugisch von der Arvalacten am 20. April (XIII. Cal. Maj.) geschah.

beschäftigt, ein besonderes Selbstgefühl in sich trugen und entfernt davon waren, dem Einen oder dem Anderen einen Borzug gestatten zu wollen. Nur aus der Uebereinstimmung aller konnte ein neuer Imperator hervorgehen. Ein solcher aber war nun Titus Flavius Bespasianus, dem der allmeine Absall von Bitellius zu Statten kam; denn eigentlich unter seinem Namen war derselbe vollzogen worden.

Bon der bewaffneten Macht dazu berufen, die Stelle ber Cafaren einzunehmen, befand fich Bespafian gleichwohl in einer gang anderen Lage, als biefe. Denn von ben Cafaren mar bie Gründung ausgegangen; bie Berpflichtung ber Legionen gegen bas augusteische Saus bilbete bie Grundlage ber gesammten Berfassung. Wenn nach bem Abgange Nero's fich unter biesen ein Streit erhoben hatte, wer an beffen Stelle treten sollte, so war die Frage durch einen langen und blutigen Waffengang zwischen ihnen selbst entschieden, Eigenmacht ber rheinischen Legionen gebrochen, Bespafian burch Uebereinstimmung aller zur erften Stelle berufen worben. Aber die Bedeutung der alten Bürgerfriege hatte diefer Rampf boch nicht: es war ein großes Ereigniß, daß das Imperium aufrecht erhalten wurde; allein mit ber Gründung besselben ließ es sich nicht vergleichen. Bespasian war nichts als ein burch die Macht der Legionen emporgekommener Heerführer.

Demgemäß gestaltete sich auch das Verhältniß bes Bespasian zum Senat in eigenthümlicher, bisher noch nicht vor= gekommener Weise.

Die Cäsaren hatten ben Senat neugestaltet und beherrscht. Wenn dann Galba das Imperium nicht eher antrat, als bis der Senat ihn dazu erwählt und proclamirt hatte, so wiedersholten sich diese Beziehungen bei Bespasian nicht, insofern er unter den letzten Kämpsen bereits allenthalben zum Imperator

erklärt worden war. Doch hatte der Senat unter all den Bedrängnissen, die er ersuhr, die einmal ergriffene Autorität nicht gänzlich wieder verloren; sie galt in den allgemeinen Schwankungen immer als maßgebend; er bildete den sesten Kern des Gemeinwesens; an seine Aussprüche knüpste sich der Begriff der Legalität. Zur Herstellung eines gesicherten Zustandes war nichts nothwendiger, als daß die Stellung Bespasians zu dem Senat geordnet würde.

Der Senat war sehr bereit, ihn als Imperator anzuerkennen. Wie das aber geschehen solle, wurde Gegenstand einer Deliberation von großer Tragweite.

Auch Bespafian hatte eine Gegenpartei: fie beftanb in ber republikanischen Schule, welche burch bie letten Ereignisse eher wiederbelebt als gedämpft worden war; mit den Erinnerungen an die berühmten Namen der Bürgerfriege verband fich, wie wir wissen, in ihr eine ausgebildete philosophische Doctrin, die der Stoa, die sich mit römischer Denkungsart verschmolzen hatte. Unter ben bedeutenbsten Männern bes Staates, in bem Senat selbst, hatte fie ihre Anhänger. Gleich in ben ersten Tagen ber neuen Regierung fam es in bem Senat zu einer Debatte, in welcher die verschiebenen Richtungen einander begegneten. Man berieth fich über die an Bespafian abzuordnende Gesandtschaft. Die Frage wurde erhoben, ob die Mitglieder derfelben in aller Form erwählt oder nur durch ben Ausfall bes Loofes bestimmt werden sollten. Die Philosophen nun forderten die Wahl. Sie meinten, bei der allgemeinen Stimmung, welche die letten Handlungen Nero's erweckt hatten, an benen manche, die in bem Senat fagen, nicht ohne Mitschuld gewesen waren, werde die an ben Imperator abzuordnende Gesandtschaft, wenn es zu einer Wahl fame, auf die dieser Richtung entgegengesetten Ditglieder fallen. Bespafian hatte mit den namhaftesten von benen, welche unter Nero eben ihrer Meinungen wegen hingerichtet wurden, wie Thrajea Paetus und Soranus, in freundschaftlichen Beziehungen geftanden: man glaubte, wenn ihn der Senat durch Manner diefer Gefinnung begrußen laffe, fo werbe bas ben beften Ginbruck auf ihn machen; benn ber Senat würde bann felbst als Bertreter diefer Gefinnungen auftreten. Dem aber fetten fich nun alle die, welche auf eine ober die andere Weise bei ben früheren Regierungsacten mitgewirkt hatten, entgegen; fie vermeinten: von der Gesandtschaft ausgeschlossen zu werden. würde einer Anklage gegen sie selbst gleichkommen; republikanisch gefärbte Diffion murbe berfelben einen einseitigen und den in der Mehrzahl der Senatoren herrschenden Anfichten widersprechenden Charafter verleihen. So ließ fich besonders Eprius Marcellus vernehmen, der bei jenen Sinrichtungen betheiligt gewesen war, aber darüber nicht zur Rechenschaft gezogen werden zu können glaubte, ba ja bie Beschlüsse von dem Senat ausgegangen seien. Die andere Meinung vertheibigte Helvidius Priscus, Schwiegersohn bes Thrasea und, wie bieser, von republikanischer Gefinnung und ein Anhänger ber Stoa. Es ist bezeichnend, wenn ihm Marcellus zurief: er moge Brutus und Cassius in seinem Leben nachahmen, aber der Senat bestehe nicht aus deren Anhängern, sondern den Gegnern derselben; er seinerseits halte fich an ben Senat, ber bisher bem Brincipat unterworfen gewesen sei 1). Diese Ansicht überwog nun auch im Senat; die

<sup>1)</sup> Denique constantia fortitudine Catonibus et Brutis aequaretur Helvidius: se unum esse ex illo senatu, qui simul servierit. Zacimē, H. V. 8.

Namen ber Gefandten wurden burch bas Loos gezogen; eine Demonstration zu Gunsten ber Republik wurde ausgeschlossen.

Auf dem Einfluß der Senatoren dieser Partei werden die Bestimmungen beruht haben, die unter dem Namen der Lex Regia in allen folgenden Jahrhunderten berühmt geblieben sind. Bei denselben kam alles darauf an, die Continuität des Regimentes gesetzlich auszusprechen. Das Uctenstück definirt die wichtigsten Prärogativen des Imperiums in seiner Civilstellung.

Diefe find vor allem unabhängige Berwaltung ber auswärtigen Angelegenheiten, sobann die Initiative in ber Gesets gebung durch fortwährende Leitung bes Senats, Anftellung der Magistrate in den zulett geübten Formen und ein absolutes Recht zu Verfügungen in religiösen, öffentlichen und privaten Angelegenheiten: umfaffende Festsetzungen einer Brärogative, neben benen keine andere Autorität auftommen fonnte, die aber bennoch zugleich eine Beschränkung enthielten. Gine solche besteht, wenn ich nicht irre, barin, daß nur die Rechte, welche Augustus, Tiberius und Claudius wirklich ausgeübt hatten, erneuert, und also die personlichen Gewaltsamkeiten ausgeschlossen wurden, die fich Caligula und Nero hatten zu Schulden kommen lassen. Darin aber lag ber wichtigfte Moment ber Staatsveranderung überhaupt. Die höchste Gewalt, welche bem Principat zugefallen war, sollte aufrecht erhalten, ber Wisbrauch zu persönlichen Belüften und unterdrückenden Gewaltsamkeiten verhütet wer-Es fonnte fast scheinen, als sei hierin ein Ausden. gleich zwischen ben Gegenfaten im Senat felbst gefunden worben. Die Anhänger bes Principats erreichten ihr vornehmstes Augenmerk, aber auch der Forberung der Philob. Rante, Beltgefdicte. III. 1. 3. Auft. 16

sophen wurde Rechnung getragen. Auffallend ist. daß von ber tribunicischen Gewalt, die doch noch bei Otho erwähnt wurde, hier nichts vorkommt; man nimmt an, daß dieselbe in bem fehlenden Anfang ermähnt worden fei 1). Wer hatte iemals die schrankenlose Autorität einer Macht, die als absolute emporgekommen war, genau und sicher zu formuliren verstanden? Auch hier blieb man weit davon entfernt. Die in bem Senat vorherrschende Stimmung war und blieb bem Principat gunftig. Aber das gehörte doch dazu, um einer folchen ben allgemeinen Gehorsam zu verschaffen. Da nun alles in Verhandlungen mit dem Senat festgesetzt wurde, ber bei ber ersten Erhebung gegen Nero die Initiative ergriffen hatte, fo kann man nicht leugnen, daß badurch in bem Senat jest wieder eine Macht anerkannt worden ift, welche auf eigenen Füßen stand. Die Uebereinkunft wurde in der begutachtenben Form eines Senatusconsults abgefaßt. Doch scheint es nachmals in den Comiticn vorgelegt und so zum Gesetz erhoben worden zu fein. Leider find wir über den Berlauf bieser Dinge nur sehr schlecht unterrichtet. Die eherne Tafel. auf welcher die neue Feftsetzung verzeichnet war, ist uns nur burch einen glücklichen Rufall, eigentlich durch ein Migverständniß eines Boltsführers im 14. Jahrhundert unserer Mera, erhalten worden. Man dürfte darin vielleicht den ersten Versuch einer legalen Constituirung ber höchsten Gewalt seben. Ich fürchte nicht, zu irren, wenn ich in berselben ben Beginn einer neuen Epoche erblicke, durch welche fich das Raiserthum zu regelmäßigen Formen verftand.

<sup>1)</sup> Mommsen, Römisches Staatsrecht II, 842.

## Achtes Capitel.

Das Raiferthum ber Flavier und ihr Sturg.

Die Legionen hatten in Bespasian wieder einen Imperator, der Senat einen Princeps, Bolf und Reich einen Cäsar. Die sortdauernde Bezeichnung des Inhabers der höchsten Gewalt als Cäsar wurde dadurch vermittelt, daß Galba, der zu dem augusteischen Hause in nahen Beziehungen stand, sie angenommen hatte; Bitellius wies sie zurück. Bespasian aber wurde gleich bei seiner ersten Erhebung als Cäsar und Augustus begrüßt; sie ist dann die bleibende für alle Zeiten geworden. Doch waren die Unruhen, die mit dem Abgange Nero's und des augusteischen Hauses überhaupt zusammenhingen, noch bei weitem nicht gedämpft, als Bespasian die Zügel ergriff?).

Selbst mit bem, was in Rom geschah, war ber neue Casar nicht einverstanden. Zwischen benen, die nach dem Umschwung der Dinge die Macht theilten, zu welchen der jüngere Sohn des Bespasian, Domitian, gehörte, waltete kein rechtes Berständniß ob. Ueberall regten sich noch die Bitellianer. Auch anderwärts schien alles aus den Fugen zu gehen; die Bande

<sup>1)</sup> Die Angaben der Schriftsteller hierliber werden durch Inscription und Münzen bestätigt. Bergs. G. Wilmans, Exempla inscriptionum latinarum I, p. 295 nr. 916.

<sup>2)</sup> Titus Flavius Bespafianus, vom Jahre 69—79 u. Ä. (822—832 d. St.)

loderten sich, welche bisher bas Reich und die Sauptstadt verbunden gehalten hatten, wie benn die Seefahrt im Mittelmeer badurch unterbrochen wurde, daß sich im nördlichen Afrika ein selbständiges Oberhaupt erhob. Der erfte Dienft, welchen Bespasian der Hauptstadt leistete, bestand darin, daß er Schnellsegler mit Rorn beladen borthin abgeben ließ, Die nur wenige Tage vorher eintrafen, ehe die vorhandenen Lebensmittel verbraucht maren. Aus den wichtigsten Grenzgebieten vernahm man unerwünschte Botschaften: Die Sarmaten scien über bie Donau eingebrungen, am Nieberrhein gerathe Germanien in Bewegung. Gewiß ift, daß ber Brand bes Capitols in Rom an vielen Stellen als ein Borzeichen betrachtet worden war, daß die römische Herrschaft zu Ende gehe. ein Gebanke, ber eine Emporung unter ben Batavern erregte. In gang Gallien meinte man, bas romische Joch könne noch abgeschüttelt werben. Man gab sich bas Wort, wenn Rom sich entzweie und die Macht verliere, werde man bie alte Freiheit wiederherstellen. Aehnliche Melbungen gingen von Britannien ein, und noch war ber jubische Krieg mit nichten beendigt.

Bei dieser Lage inmitten mannichfaltiger Bewegungen ist es zu begreifen, wenn die Regierung, die entschlossen war, sie alle zu dämpsen, es ihren ersten Act sein ließ, das verbrannte Capitol wiederherzustellen. Nach der Anweisung der herbeigezogenen Haruspices wurden die Trümmer des zerstörten Tempels weggeführt und in Sümpsen begraben; auf der alten Grundlage sollte das neue Gebäude aufgeführt werden; denn der Wille der Götter sei, daß an der bisherigen Form nichts verändert werde. Die Area wurde nach dem ältesten Ritus durch Suovetaurilia, d. h. das Opfer von

Stier, Schwein und Schaf, eingeweiht; Jupiter, Juno und Minerva, und die anderen dem Reiche vorstehenden Götter wurden dabei angerufen. Priester und Magistrate, Ritterschaft und Senat, und ein großer Theil der Pleds waren bei der Legung des Grundsteines gemeinschaftlich thätig 1).

Einen inneren Zusammenhang hat es boch, daß das römische Capitol, übrigens ganz in den alten Formen, nur höher als das frühere — denn nur diese Eine Abweichung gestattete die Religion — in demselben Augenblicke wiedershergestellt wurde, in welchem diese auch in Judäa die Obershand behielt.

Bespafian hatte das Glück, die Heerführung in dem jüdischen Kriege seinem Sohne Titus anvertrauen zu können.

Die historische Combination war es überhaupt, daß die Kräfte von Sprien und Aegypten, durch deren Zwiespalt die letzte Epoche der Unabhängigkeit von Judäa herbeigeführt worden war, jetzt unter einem römischen Führer und dem Abzeichen der römischen Religion zusammenwirkten, um es von Grund aus zu verderben.

Die Juden waren nicht allein isolirt, sie wußten sich auch in dieser Gesahr unter sich nicht zu vereinigen. In Jerusalem stellten sich drei Factionen einander gegenüber, von denen die eine die Burg, die andere den Tempel, die dritte die untere Stadt dominirte; diese aber waren in offenen Feindseligkeiten gegen einander begriffen, die mit einer wilden Buth ausgesochten wurden. Auf den Leichen der Gefallenen stehend, haben sie einander angegriffen und immersort mit einander geschlagen. Nur so viel wurde erreicht, daß bei der

1

<sup>1)</sup> Sie fand am 21. Juni (XI. Cal. Jul. Tacitus, H. IV, 53) 70 u. Ä. ftatt.

Annäherung ber Römer sich zwei von ihnen vereinigten, zuweilen alle brei; aber eine Versöhnung kam darum doch nicht zu Stande, sondern nach abgewandter Gefahr brach der Kampf zwischen ihnen gleich wieder los.

Titus fand bennoch größeren Widerftand, als er erwartete. Unter seinen eigenen Bölkern hat sich einmal die Meinung geregt, Jerusalem sei unüberwindlich, so baß es auch Ueberläufer zu ben Juden gegeben hat, von benen biefe neue Kriegserfahrungen sich aneigneten. Mit nicht geringem Geschick bedienten sich die Juden minenartiger Gange, Die aus ältester Zeit stammten und ihnen Gelegenheit zu unerwarteten Ausfällen gaben. Titus entschloß sich endlich, auf römische Weise die ganze Stadt mit einer Circumvallation zu umgeben, welche jeden Ausgang und Eingang abschnitt und den Juden, die in ungeheurer Anzahl in der Stadt beisammen waren, das gräßliche Leiden einer Hungersnoth zuzog. Auch damit war die Widerstandstraft berselben noch immer nicht gebrochen. Dann und wann hatten fie kleine Erfolge; aber die Mauern und Bollwerke ber römischen Gircumvallation vermochten sie doch nicht zu überwältigen, und den Römern gelang es, das Bollwerk, auf das sie vor allem zählten, die Burg Antonia, mit Sturm zu erobern. Dann aber war nicht mehr zu erwarten, bag ber Tempel. ber mit seinen äußeren Säulengängen eine Art Festung bilbete, vertheibigt werben könne. Die Römer konnten bereits barüber berathschlagen, ob sie bas herrliche Gebäude zerftören sollten ober nicht. Titus hätte bas hochberühmte Gotteshaus gern geschont; er foll gesagt haben: er führe Rrieg gegen die Menschen, nicht gegen Gebäude; aber ber einmal in Wuth gesetzte Soldat ließ sich durch diese Bebenken ber Civilisation nicht aufhalten 1). Als ber äußere Tempel ein Raub der Flammen geworden, hat Titus, so viel man weiß, selbst das Allerheiligste, wie einst Pompejus, noch betreten; aber bas Innere und bas Innerste wurde so gut verwüstet, wie bas Aeußere. Was nicht burch bie Flammen zu Grunde ging, verfiel ber Plünderung. Noch hielt sich eine tapfere Schaar auf der Höhe von Rion: Titus ließ ihr Schonung anbieten, wenn fie fich ergeben wolle. Die Antwort war: sie hätten alle geschworen, sich niemals zu ergeben; wolle fie Titus ziehen laffen, fo murben fie fich mit Weib und Kind nach ber Wüste begeben, - gleich als waren fie gesonnen, das unabhängige Leben, das ihre Altvordern einst vor der Eroberung des Jordanlandes geführt hatten, wieder zu erneuern. Titus hielt es für eine Art von Beleidigung, daß sie, vollkommen besiegt, wie sie waren, ihm boch noch Bedingungen machen wollten; er ließ ben Angriff fortsegen, ber zu wilben und großartigen Scenen führte, aleichsam einem nationalen Selbstmorbe. Einige fturzten sich in die Schwerter der Römer, Andere töbteten sich unter einander, noch Andere brachten sich selbst mit eigener Sand um, Manche sprangen in das Feuer. Sammt und sonders hielten fie es für ein Glück, gleichsam für eine Errettung, baß fie mit ihrem Tempel zugleich zu Grunde gingen 2).

<sup>1)</sup> J. Bernahs sucht in seiner Schrift über die Chronik des Sulpicius Severus wahrscheinlich zu machen, daß dieser Autor, der ganz entgegengesetzte Mittheilungen macht, dabei aus den verlorenen Büchern des Tacinus geschöpft habe (S. 55 ff.). Möglich, aber nicht wahrscheinlich: denn wenn man die Stelle des Sulpicius (II, 30, 7) undefangen liest, so ergiebt sich daraus, daß die Zerstörung des Tempels zugleich daher geleitet wird, daß man die Christen habe vertilgen wollen, — Phantasien, die im Ansang des stünsten Jahrhunderts verbreitet sein konnten. Ich glaube, man nuß davon vollkommen abstrahiren.

<sup>2)</sup> τότε γὰρ ἐθελούσιοι, οἱ μὲν ξίφεσί σφας τοῖς τῶν Ῥωμαίων

So waren Ninive und Persepolis, Halitarnaß und Tyrus, Syrafus und Karthago untergegangen, keine von allen diesen Capitalen großartiger als Jerusalem. Jerusalem hatte noch mehr zu bedeuten, als die Heiligthümer anderer Nationalitäten. Das Bolf war heldenmüthig, sein Untergang ist mit Heroismus gepaart. Aber das römische konnte nun einmal zwei Heiligthümer neben einander nicht dulden. Bei dem Triumph, den Bespasian und Titus im Jahr 71 unserer Aera miteinander seierten, hielt der Zug an den Schwellen des capitolinischen Jupiters inne. Die goldenen Tempelgeräthe der Juden wurden in dem Tempel des Friedens niedergelegt, den man errichtete, ihr Gesetz im kaiserlichen Palast; die zum Unterhalt des Jehovahtempels bestimmte Steuer wurde dem Jupiter Capitolinus überwiesen.

Indessen hatte man auch die Waffen gegen die gallische Bewegung gewendet. Sie hing mit dem Streite der Legionen unter einander insofern zusammen, als die Partei des Bespasian, die sich Italiens noch nicht bemeistert hatte, eine Unterstützung gegen die germanischen Legionen des Vitellius in den Eingeborenen suchte, die eine gewisse Selbständigkeit in Anspruch nahmen.

In den Ariegen, in welchen diese den Römern dienten, hatten sie doch unter Anführung einheimischer Oberhäupter

περιέπειρον, οι δε αλλήλους εφόνευον, άλλοι εαυτούς κατεχρώντο, οι δε εις το πυρ εσεπήθων. και εδόκει πάσι μεν, μάλιστα δε εκείνοις, ούχ ότι όλεθρος, άλλα και νίκη και σωτηρία εύδαιμονία τε είναι, ότι τῷ ναῷ συναπώλοντο. Đio Caffins LXVI, 6, 3.

<sup>1)</sup> Jerusalem wurde von Tims nach der auf Josephus, bell. Jud. IV, 9, 8 gestützten Berechnung am 2. September 70 erobert (Fabricius zu Dio p. 1018 l. 78; bei Sturz VI, p. 549, 41).

<sup>2)</sup> φόρον . . τοῖς ὁπουδήποτε οὕσιν Ἰουδαίοις ἐπέβαλεν, πελεύσας εἰς τὸ Καπιτώλιον φέρειν. ζοίκρἡμι, bell. Jud. VII, 6, 6.

gestanden, die eben nicht bloß von den Römern abzuhängen Unter dieser doppelten Anregung erhob sich unter ben Batavern Claudius Civilis, ein Mann von fürftlicher Herfunft, ber aber wegen seiner selbständigen Haltung mit den Führern ber Legionen in Entzweiung gerathen und nur mit Mühe dem Tobe entronnen war: die Legionen felbst hatten seine Hinrichtung geforbert. Bei bem Bersuch ber Römer, eine regelmäßige Aushebung vorzunehmen, tam die allgemeine Antipathie gegen fie unter ber Führung bes Civilis zum Ausbruch, ber bann nach allen Seiten um sich griff und die römischen Legionen in nicht geringe Bedrängniß brachte. Diese hielten noch immer an Vitellius fest, Civilis proclamirte Bespafian. Und ohne Aweifel hat seine Erhebung, welche die Kräfte der Bitellianer theilte und beschäftigte, viel bazu beigetragen, baß die zweite Schlacht bei Bedriacum zu Gunften bes Antonius Brimus und bes Bespasian aussiel. Als nun aber nach berselben Civilis aufgefordert wurde, die Waffen niederzulegen, weil ja der Aweck erreicht fei, jo verweigerte er es aus bem Grunde, ber eine gewisse Bahrheit hatte, daß er sich an benen rächen muffe, die ihn hätten hinrichten wollen. Die Sache Bespasians war boch nur ein Vorwand gewesen; der Impuls der Bewegung entsprang aus den nationalen Gefühlen der Bataver, die Bundesgenoffen zu sein meinten und nicht Unterthanen werden wollten.

Und schon hatte sich, wie berührt, auf die Nachricht von bem Brande des Capitols an allen Grenzen die Erwartung verbreitet, daß der Untergang des römischen Reiches bevorstehe. So verkündete den Germanen, die, wie man weiß, keine Seher hatten, ihre Seherin und Prophetin Belleda, die eine unbedingte Autorität genoß.

Was aber ber Empörung ihren eigenthümlichen Charatter aufprägte, war bie Berbinbung mächtiger celto-germanischer und celtischer Bölkerschaften in ber Nähe: ein Fürftensohn aus einem hervorragenden alten Geschlechte unter ben Trevirern, bes Namens Clafficus, trat auf die Seite bes Civilis. Das Schlachtgeschrei ber Enwörung war bas Imperium Galliarum, was nicht gerade eine Berftellung ber alten Rustände, aber eine befinitive Losreifung von Rom in sich schließt. Aber viel zu start war die Macht des römischen Imperiums bereits in Gallien geworden, als daß sie durch Empörung einzelner Bölkerschaften, bie fich unter einander selbst nicht verstanden, hätte gebrochen werden können, wenn fie nur in sich selbst wieder zur Consistenz gelangte. bald Bespasian in den festen Besitz der imperatorischen Macht gekommen war, schickte er Petilius Cerialis nach Gallien, einen seiner vornehmsten Gehülfen bei dem endlichen Erfolg seiner Sache in Rom, ber die noch bestehende imperatorische Macht repräsentirte und schon baburch allein ben größten Eindruck bei ben Galliern machte. Er erinnerte fie wohl, daß sie wie vor Alters zwischen ber Herrschaft Roms und ber ber Germanen zu wählen haben würden und die Herrschaft Roms das Beste für sie selbst sei. Auf einer großen Landesversammlung ber Eingeborenen wurde bann für Rom entschieden. Schon hiedurch gerieth Civilis in eine beinahe unhaltbare Stellung. Er hatte im Bunde mit ben Galliern zu fampfen gebacht; die Gallier trennten sich von ihm, der Statthalter Bespasians rudte mit Heeresmacht gegen ihn an. Da ift er nun zweimal im offenen Felb geschlagen worben; er hatte keine andere Buflucht als zu ben Batavern und keinen andern Schutz als die deutsche Sulfe, welche der Einfluß der Belleda ihm noch

verschaffte. Aber Belleda wurde durch die Anmahnungen des Cerialis, dessen Erscheinung am besten bewies, daß Rom noch nicht untergegangen sei, anderen Sinnes gemacht. Auch die Bataver zeigten sich zum Absall geneigt; Civilis mußte sich ergeben, und der alte Zustand wurde wiederhergestellt. Das von Augustus eingerichtete seste Lager, Castra Betera, das von Civilis erobert worden war, wurde wieder besestigt. Und wie nun schon von jeher die britischen, nordgallischen und niederdeutschen Berhältnisse in einander verslochten waren, so warf sich auch jetzt, nachdem die Germanen bezwungen waren und die Gallier sich wieder unterworsen hatten, das Gewicht der römischen Wacht gegen Britannien.

Hier trat noch unter Bespasian Cnaeus Julius Agricola auf, den man aus dem gelungenen biographischen Denkmal kennt, das sein Schwiegersohn, Cornelius Tacitus, ihm gesetht hat. Als Consularlegat im Jahre 78 nach Britannien gekommen, nahm er die Romanisirung des Landes energisch und glücklich in die Hand.

Seine ersten Handlungen bestanden darin, das einst Besessene und dann Verlorene wieder zu erwerben. Die Nation der Ordovicen hat er beinahe ganz vernichtet, die Insel Mona, welche durch die Briten eingenommen worden war, durch einen plöhlichen Anfall zurückerobert. Dort erschien er selbst an der Spihe einer geordneten Heeresmacht während des Sommers, welcher sonst den Römern zur Erholung diente; hier kam ihm die Seichtigkeit der Gewässer zu Statten, welche durchwatet und selbst durchschwommen wurden, was die Keinde niemals erwartet hatten 1).

<sup>1)</sup> Obstupefacti hostes, qui classem, qui naves, qui mare exspectabant. Zacitus, Agr. 10. Die Worte qui mare exspectabant benten an, baß Agricola sich ber Ebbe bebiente.

Mit der Autorität, die ihm diese Erfolge verschafften, schritt Agricola zu einer Reorganisation bes römischen Dienstes: er ließ an geeigneten Blaten Burgen anlegen, sobaß auch benachbarte noch freie Bölfer nicht ablehnten, Geißeln zu ftellen; fie wurden nicht mehr burch Gewaltthätigkeiten ber römischen Truppen aufgereizt, und die guten Anordnungen hielten sie in Schranken. Um die zerftreut wohnenden und roben und beshalb zum Rriege geneigten Bevölferungen an Rube und Behaglichkeit zu gewöhnen, mahnte er fic an und unterftütte fie babei, Tempel, Berfammlungsplate, Baufer zu erbauen: er brachte eine Art von Wetteifer in ihnen hervor, der in der veränderten Lage begründet war. Rinder der Bornehmften wurden in den Rünften unterrichtet: in kurzem erlebte man, daß die, welche soeben sich gegen Die römische Sprache gesträubt hatten, jest nach ber römischen Beredsamkeit verlangten. Sie hielten die Kleidung ber Römer in Ehren und trugen häufig die Toga. Balb folgten Säulengange, Baber und elegante Gaftmabler.

Agricola ist der Gründer der römischen Colonisation von Nordbritannien. Wit der Besesstigung der römischen Herrsichaft hing aber auch eine Erweiterung derselben zusammen. Als Agricola dis zu der Landenge, an welcher die Fluthen des Oceans und der Nordsee branden, zwischen Clyde und Forth, vorgedrungen war, meinte er die Briten gleichsam nach einem anderen Eiland zurückgeworsen zu haben. Allein die Bevölkerungen waren doch durch ihre Verwandtschaft allzu enge verbunden, als daß er nicht hätte versuchen müssen, auch nach dem inneren Caledonien vorzubringen.

Da trafen noch einmal die römischen Waffen und die celtische Unabhängigkeit auf einander. Bei dem Berge

Graupius, ben man oft für die Grampianberge gehalten bat, hörte man bem Geschichtschreiber zufolge bie Reben ber Beerführer, auf ber einen Scite von ber Macht bes römischen Reiches, welche hier an ihre äußerften Grenzen gelange, auf ber andern von der Nothwendigkeit bes Wiberftandes gegen diese Räuber des Erdfreises. Auch hier aber ersocht das Schwert ber Römer und ihre anderen Angriffswaffen über bie kleinen Tartschen der Caledonier und ihre Schwerter ohne Spite ben Sieg. Agricola nahm fein Quartier bei ben horesti, also mitten in Schottland. Indessen umschiffte seine Flotte das nördliche Schottland, so daß nun zuerst die sichere Kunde in die Welt kam, daß Britannien eine Insel sei. Bur feften Begründung ber römischen Herrschaft hatte vor allen Dingen die Eroberung von Irland gehört, und es schien nur Einer Legion zu bedürfen, um die gesammte Infel zu bewältigen und alsbann zu romanisiren. Wahrscheinlich ware Agricola ber Mann gewesen, auch das nördliche Schottland, sowie Irland zu unterwerfen: allein eine jo große Autorität wollte der jüngere Sohn Bespasians, damals Imperator, Domitian, in diesen entfernten Landstrichen nicht zu Stande tommen laffen; er berief Agricola von seinem großen Wirtungefreise ab.

Aber auch ohne weiter zu gehen, haben doch die Flavier die große Aufgabe erfüllt, die ihnen zunächst oblag. Wie den Orient, so haben sie auch den Occident den capitolinischen Göttern wieder unterworfen und die Grenzen des Reiches, wie sie unter den Claudier-Cäsaren bestanden, wiederhergestellt, in Britannien selbst erweitert. Die Ausmerksamkeit wendet sich wieder nach dem Verhältniß des Imperators in Rom.

Trot ber mit bem Senat getroffenen Uebereinfunft ftieß

boch Bespasian im Schoose besselben auf einen mächtigen Widerstand. Die republikanische Partei, die im allgemeinen zurückgedrängt worden war, regte sich immer aufs neue. Als ihr Führer trat Helvidius Priscus auf.

Daß dem Imperator selbst der endliche Triumph dieser Partei nicht unmöglich vorkam, scheint die Acußerung anzubeuten, die man einst bei dem Herausgehen aus einer Sitzung von ihm vernahm: entweder werde ihm sein Sohn nachfolgen oder gar Niemand, — das heißt doch: wenn er nicht eine Gewalt gründe, in der seine Kinder ihm nachfolgen könnten, so werde die Republik wiederhergestellt werden 1).

- Die Rücksicht auf seine Familie und das Reich überhaupt bewog ihn, wenigstens in Einem Falle zu einer Härte, die sonst nicht in seiner Natur lag, zu schreiten. Da Helvidius Priscus in seiner oppositionellen Stellung verharrte, so ist er ins Exil geschickt und dort nicht lange darauf hingerichtet worden. Bespasian soll das schon gefällte Urtheil zurückgenommen haben, aber diese seine Weisung zu spät eingetroffen sein, um dem Helvidius das Leben zu retten. Weiter aber vergoß er kein Blut.

Wir werden versichert, er habe sich um den standhaften Widerspruch der Philosophen wenig bekümmert<sup>2</sup>) und habe Versuche, die gegen ihn gemacht wurden, mehr übersehen, als bestraft. Er hütete sich, die, welche gegen ihn gewesen waren, oder ihre Anhänger zu versolgen. Schon genug, wenn

<sup>1)</sup> So versichert Dio LXVI, 12. Ich nehme Anstand, den Wortwechsel zwischen Bespasian und Helvidius, von dem Arrian erzählt, aufzunehmen: er sieht sehr wie eine in den stoischen Schulen fortgepflanzte Sage aus.

<sup>2)</sup> Auresius Bictor, Epitome c. 9:...(cum) causidicorum obliqua dicta et philosophorum contumaciam contemneret ...

er bie im Raume hielt, welche auf feiner Seite geftanben hatten. Im Anfang nahm fich besonders Mucianus viel heraus. pasian wies ihn mit bem einfachen Worte, daß ber Cafar ein Mann sei, wie Mucian ja wisse, in seine Schranken. Giner seiner Gefichtspunkte tritt barin hervor, daß er die Ausgaben bes Reiches im allgemeinen berechnete. Er foll die Summe, beren er bedürfe, auf 40 000 Millionen Sesterzien, zehn Milliarden Francs, angegeben haben 1). Ich finde in ben Biffern nichts Unglaubliches; die Hauptsache ist, daß er die Bedürfnisse bes Gemeinwesens im allgemeinen überschlug und nicht die zufälligen Erträge, die nach Rom gelangten, sondern eine bestimmte Summe zur Grundlage der Verwaltung machte. Wie so oft später, so war es auch bei Bespasian die Erhaltung bes Kriegsheeres, wovon er ausging: benn ohne bas beer konnten die an den Grenzen eingenommenen Stellungen nicht behauptet werden, konnte überhaupt weder das Imperium noch der Imperator bestehen. Wie fehr treten hiebei bie Anekboten, die man von dem Geize Bespafians erzählt, in ben Hintergrund! Die Sparsamkeit, beren er fich befleißigte, tam dem ganzen Reiche zu gute. Das monumentale Bauwerk, zwar nicht bas schönste, aber bas größte und umfaffenbste in ber Hauptstadt, welches soeben eine neue Restauration erfährt, hat das Andenken an ihn alle Reit lebendig erbalten. Das durch den Brand und die Kriege zerftörte Rom wurde wieder erneuert.

Eine ähnliche Sorgfalt widmete er ben Städten im ganzen Umfang des Reiches. Er bot zu dem Wiederaufbau bes Zerftörten allenthalben hülfreiche Hand. Er stellte die

<sup>1)</sup> Nach ber Berechnung bei Champagny Les Antonins I, S. 36.

unterbrochenen Communicationen her — jene Kunststraßen, welche die Einheit des Reiches unentbehrlich machte, — und stiftete sich dadurch ein rühmliches Gedächtniß. Allenthalben nahm man seine fördernde Fürsorge wahr.

Ein späterer römischer Geschichtschreiber 1) hat es als eine besondere Onabe ber Götter bezeichnet, daß bas Gemeinwesen nach so vielen Gewaltthaten wieder einen Imperator erhielt. ber es verstand, es wieder haltbar und lebensfähig zu machen. Bespafian erkannte die Pflichten, die ihm als Borfteber bes großen Gemeinwesens oblagen, und lebte barin, fie zu erfüllen. Schon vor Tage stand er auf, um die eingegangenen Briefe und Berichte zu lefen, Die ichleuniger Erledigung bedurften. Dann empfing er im faiscrlichen Schmud bie Freunde; hierauf ftieg er zu Bferbe und widmete fich ben Beschäftigungen bes Tages. Abends sah er Freunde bei sich, mit benen er vertraulich verkehrte. Bespasian mar eine burchaus praktische Natur, die die Bflicht der Herrschaft noch mehr, als ihren Genuß zur Anschauung brachte. Tacitus versichert, daß sein Beispiel auf die Verbefferung der Sitten im allgemeinen zurückgewirkt habe; so meinte er auch selbst, bas Beispiel wirke mehr als Strafe. Er war strenge burch und burch, aber boch fern von willfürlichen Gewaltschritten, mannhaft bis in ben Tod 2). Bon ihm ift das Wort: ein Raifer muffe ftehend seinen letten Augenblick erwarten.

Das Charafteristische seiner Regierung kann man darin sehen, daß das Imperium unter ihm ein Amt geworden war, zu bessen Berwaltung aber die persönlichen Qualitäten ge-

<sup>1)</sup> Aurelius Bictor, Epitome c. 10.

<sup>2)</sup> Bespafian ftarb am 23. Juni (IX. Cal. Jul. Sueton, Bespafian C. 24) 79 u. A.

hörten, die er besaß. Eine Boraussetzung dabei war, daß es auf seine Erben übergeben werde, wie es dann geschah.

Wie in dem jüdischen Krieg, so hatte Bespasian auch in dem Principat seinen älteren Sohn Titus zum Nachfolger 1), welcher auch seinerseits den Grundsatz aussprach, allem abzusagen, woran er disher besonderes Bergnügen gesunden hatte, sowie er den Thron bestieg, und sich nur den Pflichten seines Amtes zu widmen. Er vermied die Härten seines Baters und machte sich dessen allgemeine Gesichtspunkte zu eigen: in dem besten Bernehmen stand er mit den Senatoren, die seinen Tod wie ein ihrer Familie zugestoßenes Unglück beklagten; sie versammelten sich ungerusen in der Curie und sprachen dem Verstordenen lebhafter ihren Dank aus, als jemals bei Ledzeiten geschehen war 2). Denn schon sah man andere Reiten kommen.

Domitian, der jüngere Sohn Bespasians, war bei dem Bechsel der Dynastie in Rom anwesend gewesen und schrieb es seiner Einwirkung auf die großen Angelegenheiten zu, daß sein Bater zum Imperium berusen worden war. Im Getümmel jener Tage aber war ihm aus dem Gedächtniß gekommen, woher denn eigentlich die Unruhen entsprungen waren, in deren Witte sein Bater emporstieg. Er schlug eben die Bege ein, die zu denselben geführt hatten s).

Auch er hatte eine persönliche Liebhaberei für poetische Studien, wie Cajus für die Rebekunft. Was schon Rero

<sup>1)</sup> Titus Flavius Bespafianus, vom Jahre 79—81 u. Ä. (832—834 d. St.).

<sup>2)</sup> Der Todestag des Titus find die Jous des September (Sueton, Tims C. 11), der 13. September 81 u. Ü.

<sup>3)</sup> Tims Flavius Domitianus, vom Jahre 81—96 u. A. (834—849 d. St.).

<sup>17</sup> 

versucht hatte, nahm er mit besserem Succes wieder auf. Er richtete auf dem Capitol die quinquennalischen Wettstreite wieder ein, bei denen auch um den Preis in griechischer und lateinischer Prosa gerungen wurde. In purpurnem, halb griechischem Ornat, mit einer Art von Krone geschmückt, auf welcher Jupiter, Juno und Minerva prangten, präsidirte er denselben, nicht ohne die Assistenz seiner flavianischen Priesterschaft, die er nach dem Muster der augusteischen einsgerichtet hatte. Es war ohne Zweisel als Schmeichelei gemeint, nimmt sich aber beinahe wie eine Satire aus, wenn Quintilian von den poetischen Arbeiten des Domitian sagt: den Göttern sein sicht genug gewesen, ihn zum größten Poeten zu machen, denn sie hätten ihm die Regierung der Welt vorbestimmt.

Bu bem Wesentlichen ber imperatorischen Macht besaß Domitian nur geringe Kähigkeiten. Nach Kriegsruhm trug er wenig Berlangen. Wenn er als Sieger erscheinen wollte und Triumphe hielt, so sette fich die Meinung fest, daß fie erdichtet und eigentlich den unbefiegten Reinden abgekauft seien. Das auf das mühevollste eingerichtete Gleichgewicht ber Finanzen wußte er nicht zu behaupten; er vergrößerte ben Sold der Truppen; aber da die Einkunfte hiezu nicht hinreichten, so verminderte er ihre Rahl, obgleich sich doch an allen Grenzen längs ber Donau und bes Rheines Bolferbewegungen zeigten. Da man, um ben Gelbmangel zu ergangen, zu bem alten Syftem von Gewaltsamkeiten schritt, bei bem auch die Erbschaften angetaftet wurden, so trat eine allgemeine Unficherheit bes Besites ein, die eine Gahrung, wie unter Cajus, veranlassen mußte. Noch war die Schule bes Thrasea und Helvidius keineswegs vernichtet. Domitian trug fein Bedenken, jede Regung berfelben mit Gewalt zu unterbrücken. Man nennt eine Reihe ausgezeichneter Männer, die er aus der Hauptstadt verbannte. Bon seinen Gewaltsamkeiten sahen sich eben Die am meisten bedroht, welche in gesellschaft-licher oder literarischer Beziehung am höchsten standen.

An fich war es nun ein Unterschied, ob ein Abkömmling bes augusteischen Geschlechtes fich feiner Macht überhob, ober ber Sohn bes Mannes, ber bazu Berufen worden war, ben Excessen bes ersteren ein Ende zu machen. Und wenn man durch die Lex Regia den neuen Herrscher durch einige Beftimmungen hatte beschränken wollen, so ift es auffallend, daß gerade die Cafaren, deren Namen in der Urfunde absichtlich nicht als autoritative genannt worben waren, von Domitian nachgeahmt und copirt wurden. Bleiben wir aber nicht bei einem einzelnen Artikel steben; die Gesammtlage mar eine solche, daß ber Senat, von dem augusteischen Hause wiederhergestellt und in Unterwerfung gehalten, dem flavischen Sause gegenüber von Anfang an eine selbständigere Stellung einnahm. Bespasian hatte mit ihm einen Vertrag geschlossen, sodaß die Beachtung des Senats ein wesentliches Moment der Berfassung bilbete. Aber Domitian übte bas Recht bes Schwertes so gewaltsam aus, wie einer ber erfteren Cafaren, bei benen es boch auf der aus den Bürgerfriegen überkommenen militärischen Gewalt bes Siegers über die Befiegten beruhte.

Die Senatoren haben einmal den Gedanken gehabt, dem Kaiser das Recht über Leben und Tod der Senatoren zu besichränken, die ja selbst seine Collegen seien; ein Todesurtheil sollte nur unter Theilnahme des Senats selbst verhängt werden können. Aber Domitian war weit entsernt, sich einem Widerspruch von Seiten des Senats oder einer Freisprechung aussehen zu wollen: er bestand auf dem unbeschränkten Rechte

bes Schwertes über Alle. Die Folge war, daß die Senatoren, für ihr Leben zitternd, nicht mehr zu reben wagten.

Plinius schilbert einmal, wie es bei den Senatsbeschlüffen herging. Sigentliche Berathungen fanden nicht statt. Nur einige Wenige wurden gefragt, diese aber waren im voraus über den Inhalt ihrer Antwort instruirt. Sie sprachen aus, was sie vielleicht selbst mißbilligten. Niemand hätte dagegen den Mund aufzuthun gewagt — nicht gerade aus Dienstbeflissenheit, sondern aus Furcht. Sie schlossen sich der schon gegebenen Antwort an.

Die Autorität des Senats diente nur dazu, die tyrannische Gewalt des Fürsten zu verstärken, wenn man ihr folgte, ober sie herauszufordern, wenn man ihr widersprach.

So fern Domitian bem genealogischen Anspruch ber Cafaren auf die Abkunft von den Göttern ftand, so erneuerte er boch die Divinität der höchsten Gewalt. Aber die Servilität des Senats war nicht mehr eine in der Lage begründete, mehr oder minder freiwillige. Die thatfraftigen Männer aus angesehenen Geschlechtern, Die jest zur Rnechtschaft unter einem Imperator von viel geringerer hertunft, als die ihre war, verurtheilt waren, knirschten vor Wuth. Und dieser Imperator genügte ber vornehmften Amtspflicht nicht mehr, die ihm oblag: Domitian war, wie berührt, fein Rriegsmann. Aber überdies, er mußte auch bas friegerische Berdienft nicht zu schäten. Den hochverdienten Agricola rief er aus Britannien gurud, weil er nirgends einen Mann aufkommen laffen wollte, beffen Ansehen bem feinen gefährlich werben konnte: er meinte wohl, in anderen Beziehungen verbunkelt werden zu können, nicht aber in ber Rriegführung, bie bas eigenste Geschäft bes Imperators sei. Mit ber Gewaltsamkeit, die ohne alles Berdienft war, verband sich die Eisersucht auf fremdes Verdienst. Agricola wurde bei seiner Ankunft in Rom mit einer frostigen Umarmung abgesertigt und hielt sich seitdem in einer Art von Verdorgenheit, die ihm selbst zur Last gelegt wurde, in der ihn aber, wenn wir Tacitus glauben, geheime Nachstellungen erreichten 1). Tacitus preist seinen Schwiegervater glücklich, daß er das Schlimmste nicht habe erleben müssen: denn immer wilder sei die Gewaltsamseit Domitians geworden. Nero hatte doch seine Augen von den blutigen Executionen abgewandt; Domitian wohnte ihnen bei. Der Ausdruck von Grausamseit in Blick und Wiene gab dem hochrothen Antlitz des Gewalthabers das Gepräge des Schreckens. Plinius versichert: wo er sich gezeigt habe, sei Jedermann zurückgewichen; eine einsame Oede habe sich in seiner Rähe gebildet.

Domitian hat einmal gesagt, daß man die Realität von Berschwörungen erst glaube, wenn sie zu ihrem Ziele gelangt seien. Aber indem er sich gegen Gesahren zu schützen vermeinte, wurde er von einer Verschwörung erreicht, die er nie geahnt hatte. Seine allervertrautesten Hausgenossen, denen die unbedingte Gewalt, die jeden Augenblick auch über ihr eigenes Leben versügen konnte, unerträglich wurde, haben sich vereinigt, ihn umzubringen. Ein Libertus versetzt ihm den Lodesstoß. Daß seine Gemahlin selbst daran Antheil gehabt, ist wenigstens nicht bewiesen. Der Oberkammerherr Barthenius leitete alles. Doch hat er sich im voraus ein Verständniß verschafft, das ihn für den Fall sicher stellte, wenn der gegenwärtige Herr weggeschafft sein würde. So wurde der Herrschaft des vor kurzem emporgekommenen flavischen Hauses ein Ende gemacht (September des Jahres 96).

<sup>1)</sup> Agricola wurde im Jahre 85 abberufen und ftarb 93 u. A.

## Nenntes Capitel.

Das Imperium bes Marcus Ulpius Trajanus.

Jene Uebereinkunft, die man als Lex Regia bezeichnet, hatte ihren Zweck allerdings zum Theil erreicht. Die Continuität ber höchsten Gewalt, ber Umfang bes Reiches waren erhalten worden, das Imperium bestand. Aber wenn jede Berfassung eines Landes auf der Tendenz beruht, eine höchste Gewalt mit einem solchen Ansehen zu schaffen, daß sie die für die Gesammtheit nothwendige Autorität zur Geltung zu bringen vermag, so steht ihr boch auch immer die andere zur Seite, das provinzielle, corporative und individuelle Leben, bas in bem ber Gesammtheit nicht aufgeht, in bem Beftand feiner Besonderheit zu erhalten. Diefe beiben Bestrebungen stehen einander unaufhörlich gegenüber; auf der einen beruht die Macht, auf der andern bas innere Gebeihen. In dem römischen Reiche nun war die Macht des Oberhauptes aus den bürgerlichen Kriegen erwachsen und mit factischen Brärogativen ausgestattet, beren Ausübung jedes andere lebendige Dasein unmöglich machte oder boch gewaltfam niederhielt.

Man darf das römische Kaiserthum nicht als eine Staatsform ansehen, wie Monarchie, Aristofratie ober De-

motratie nach griechischem Begriff; es ift eine weber einer früheren noch einer späteren gleichartige Institution: wie ber Rame, so die Sache. Das Wort schon ist der Ausbruck der durch Kriege errungenen und durch die Gewalt des Schwertes begründeten bochften Macht, von der Niemand leugnen kann. daß sie für die Erhaltung des öffentlichen Friedens unentbehrlich war, die aber in ihrer Verbindung einer unbedingten Autorität mit perfonlichen, von einer vermeinten Divinität hergeleiteten Ansprüchen nicht für alle Zukunft bestehen konnte. Man barf die Ercesse der Gewalt, die vorkommen, nicht allein aus den Eigenschaften der Individuen, welche fie befagen, herleiten; fie entspringen aus ber Natur Dieser Gewalt selbst. für welche ein unmittelbar göttlicher Ursprung angenommen wurde, traft dessen sie die allgemeine unbedingte Unterwerfung forberte. Durch Gesetze konnte fie nicht beschränkt werben: benn bazu hatte eine gesetzlich über ihr ftebenbe Macht gehört, die es eben nicht gab. Sie konnte nicht beschränkt, sondern nur umgebildet werden. In diefen Umwandlungen liegt bie spätere Geschichte bes Reiches. Die erste Umbildung, welche fie erfuhr, lag darin, daß das Geschlecht, welches fie ausübte, zu Grunde' ging, woraus bann folgte, daß bas zweite Geichlecht, wenn es zu einem ähnlichen Berhalten sich fortreißen ließ, den Grund seines Bestehens aufhob.

Nero und Domitian sind eigentlich einer inneren Unmöglichkeit, ihre Position zu behaupten, erlegen. Nero töbtete sich, als er sich von allen Anderen verlassen sah; Domitian, der diesen Tod selbst an dem Gehülsen besselben rächte, der doch nur den Willen des Kaisers vollzogen, ist durch seine nächste Umgebung umgebracht worden.

Nun aber hatte bas Raiserthum in Folge ber Umftande,

aus denen es hervorging, republikanische Institutionen, namentlich den Senat, den es beherrschte und brauchte, ohne jedoch vollkommen mit ihm einverftanden zu sein, übrig gelassen. Schon ber sterbende Tiberius hatte sich zu einem erneuerten Kampfe mit dem Senat angeschickt. Bei dem Sturze Caliqula's waren einige angeschene Senatoren betheiligt, und nach bessen Tode erhob sich im Senat einen Augenblick der Gedanke, die höchste Gewalt an sich zu bringen oder doch mit dem Raiserthum zu theilen. Bei bem Sturze Nero's hat ber Senat, wenn nicht geradezu die Initiative ergriffen, so boch die entscheibenden Beschlüsse gefaßt. Nach der Erhebung Bespasians war eine Art von Pact zwischen dem Senat und dem neuen Imperator zu Stande gekommen, durch welchen man die Ertreme der Gewaltsamkeit zu vermeiden hoffte. In dieser Sinficht war jedoch die Lex Regia ohne allen Erfolg geblieben. Niemals war der Gegensat zwischen Senat und Brinceps stärker gewesen, als beim Tobe Domitians. Wir wissen, wie tief die Senatoren durch die Anechtschaft emport maren, welche Domitian ihnen auflegte. Schon waren einige ber angesebenften Männer unbegründeten Anflagen erlegen. Die Delatoren, welche ihr Unglück veranlaßt hatten, gelangten selbst zu ben wichtigften Stellen, auch zu bem Confulat; fie wurden in die Briefterschaften aufgenommen 1). Die Senatoren saben fich mit dem Untergange bedroht, besonders wenn fie Reichthumer besaßen und wichtige Stellungen befleibeten ober folche ausgeschlagen batten. Biele wurden zum Eril verdammt: manches Felseneiland wurde mit bem Blut von Berbannten

<sup>1)</sup> Zacitus, H. I, c. 2: nec minus praemia delatorum invisa quam scelera, quum alii sacerdotia et consulatus ut spolia adepti, procurationes alii et interiorem potentiam.

besteckt 1). Da war nun einer ber angeschensten Senatoren, Marcus Coccejus Nerva, der aus einem Geschlechte stammte, das unter Augustus und Tiberius große Dienste geleistet, und der selbst die höchsten Aemter verwaltet hatte, in ein Berständniß mit der Umgebung des Domitian getreten, durch welche dieser getödtet worden ist. Nerva war, soviel man weiß, nicht in der Berschwörung; aber dieselbe würde doch ohne ihn nicht stattgefunden haben: denn es kann kein Zweisel sein, daß er sich eventuell zur Annahme des Principats bereit erstlärt und den Mördern sichernde Versprechungen gemacht hat.

Ein Augenblick trat ein, wo noch einmal alles zweifelhaft erschien. Das Gerücht erscholl, Domitian sei seinen Man sah Nerva blaß werden, er-Wördern entronnen. zittern und beinahe zusammenbrechen: benn noch war er nichts als ein rebellischer Brivatmann. Auf die Nachricht, daß Domitian wirklich umgekommen, ermannte er sich wieder. Merva, der auf Veranstaltung des Oberkammerherrn und des mit ihm einverstandenen Braefectus Braetorio Betronius Secundus zum Imperator ausgerufen worden mar, begab sich in die Curie, wo er als solcher anerkannt wurde, ohne daß man von hierüber gepflogenen Berathungen etwas Einer ber Bornehmften foll bem Eintretenben vernähme. gedankt haben, daß er in diefer gefährlichen Krisis die bochste Gewalt anzunehmen den Muth besitze 2). Alle saben in bem Morbe Domitians ihre eigene Errettung. züglich wurden Leitern herbeigebracht und in der Curie selbst die Bilder und Abzeichen des Verstorbenen herabgeriffen. Statt ber üblichen Bergötterung faßte man ben an bas

<sup>1)</sup> plenum exsiliis mare; infecti caedibus scopuli.

<sup>2)</sup> Aurelius Bictor, Epitome c. 12.

ägpptische Alterthum erinnernden Beschluß, daß sein Name aus seinen Denkmalen ausgemeißelt und sein Gedächtniß auf immer vertilgt werden sollte.

Um Imperator zu werden, hat jedoch Nerva dem Senat, wenn der Ausdruck erlaubt ist, sogleich einen Preis für seine Anerkennung zahlen müssen: er mußte schwören, daß er keinen Senator umbringen lassen werde 1). Den Tag seiner Ershebung hat man in einer capitolinischen Inschrift als den Tag geseiert, an welchem die Freiheit wiederhergestellt worden sei 2).

Die ersten Schritte ber neuen Regierung waren Acte heftiger Reaction. Die goldenen und filbernen Bilbfaulen Domitians murben herbeigeschafft und in Gelbmungen verwandelt. Man nahm aus seinem Nachlaß, was man vorfand, und gab es benen zurud, welchen es entriffen mar. Auch neue Ackervertheilungen wurden vorgenommen : vornehmlich aber: bie Delatoren, benen man die allgemeine Unsicherheit zuschrieb, wurden der öffentlichen Rache preisgegeben. Die glaemeine Aufregung, die hiedurch entstand, wurde durch eine Rundgebung ber Pratorianer verdoppelt. In bem Lager berfelben war man keineswegs mit bem Präfecten Betronius einverstanden. Man machte einen Unterschied: man nahm ben ein= mal ausgerufenen Nerva zum Imperator an, aber man forberte die Bestrafung derer, die an der Ermordung Domitians theilgenommen hatten, bes Parthenius felbst und bes mit ibm einverstandenen Petronius. Nerva weigerte sich: benn wie

<sup>1)</sup> Dio LVIII, 2: ὤμοσε δὲ καὶ ἐν τῷ συνεδρίῳ, μηδένα τῶν βουλευτῶν φονεύσειν, ἐβεβαίωσέ τε τὸν ὅρκον, καίπερ ἐπιβουλευθείς.

<sup>2)</sup> Corp. inser. lat. VI, 1, p. 90, nr. 472 nach ber Restitution Mommsens.

fönne er Leute zur Strafe ziehen, durch welche ihm der Weg zu seiner Autorität gebahnt worden sei. Aber die Prätorianer bestanden auf ihrem Ansinnen, und Nerva war nicht start genug, ihnen zu widerstehen. Die beiden Angeklagten wurden umgebracht, und der Kaiser selbst mußte dem Volke erklären es sei ein Verdienst der Prätorianer, die Urheber des abscheulichen Attentats gezüchtigt zu haben 1). Wan begreist es, wenn der damalige Consul Fronto sagte: es sei schlimm, unter einem Kaiser zu stehen, der alles verbiete, aber schlimmer noch, unter einem solchen, der alles erlaube.

Der Senat und ber neue Kaiser waren keineswegs Meister der Situation. Das Kaiserthum war überhaupt auf die militärische Macht, Legionen und Prätorianer, gegründet. Wenn schon die Prätorianer dem Kaiser ihren Willen auflegten: was ließ sich erwarten, wenn die Legionen sich demsselben widersetzen? Es war nichts dringender, als die Legionen, die bei den letzten Unruhen ihrer Macht sich sehr bewußt geworden waren, zu befriedigen, um sie vor eigenmächtigen Erklärungen zurückzuhalten. In diesem Gefühl und gleich damals wieder von einer Verschwörung bedroht, saste Nerva den Entschluß, der ihn unsterblich gemacht hat; er stieg zu dem Capitol hinauf und ernannte, wie er sagte, zum Heile des Senats, des Bolkes und zu seinem eigenen den berühmtesten und angeschensten unter den damaligen Heersführern, Marcus Ulpius Trajanus, zu seinem Aboptivsohne.

Trajan gehörte nicht zu seinen Freunden. Er war kein geborner Römer; er stammte aus einer noch von dem alteren Scipio gegründeten militärischen Ansiedlung in Spanien.

<sup>1)</sup> Anreius Bictor, Epitome c. 12.

<sup>2)</sup> Ende October 97 u. A.

Aber die Verhältnisse forberten einen Mann, der das allgemeine Vertrauen besaß. Trajan galt als der beste Soldat seiner Beit; er war der Mann der Legionen, mit den würdigsten persönlichen Eigenschaften ausgestattet. Dadurch erst besam die neue Wendung der Dinge Haltbarkeit; man konnte Vertrauen auf die Zukunft fassen.

Unbedenklich barf man annehmen, daß auf alles, was bem voranging und folgte, die bisher fo oft und so gewaltsam reprimirte Partei ber Philosophen und Republikaner Einwirkung ausgeübt hat. Mit ber Natur ber großen Sauptstadt, in der sich alle Ibeen reprasentirten, bing es zusammen, daß sich jest und vielleicht zum erften Dale in ben an der höheren Cultur Antheil nehmenden Rlaffen eine öffentliche Meinung bilbete und ju maßgebendem Einfluß gelangte. Selbst die Ernennung Trajans bing mit demselben zusammen: benn wie oft war schon unter Domitian von der Unerträglichkeit seines Regimentes und der Möglichkeit, zu einem anderen zu gelangen, die Rede gewesen! Wir vernehmen mit zuverlässiger Gewißheit aus Tacitus, ber eines intimen Gespräches, das er mit seinem Schwiegervater Agricola hatte, gebenkt, daß schon bamals die Augen auf Trajan fielen, benselben, den Nerva jest erwählt hatte, und der allein dazu fähig schien, eine neue Aera zu inauguriren.

Bon dem Umschwung, der sich vollzog, haben wir ein unvergängliches Denkmal in den historischen Schriften des Tacitus. Denn in den Historischen, namentlich in ihren politischen Anschauungen, reslectirt der Geist der Epoche, in der sie schreiben. Die taciteischen Schriften haben den Widerstreit der unbedingten Herrschaft mit den noch obwaltenden Gesühlen der republikanischen Freiheit zu ihrem vornehmsten

Gegenstand: Tacitus ftellt benfelben in bem Sinne ber neuen Aera bar. Die Schriften bes Tacitus find wie ein zwischen ben verschiedenen Epochen aufgerichteter Marktein; in bem Genuß der neuen Freiheit wird die eben vergangene Beit mit moralischer Verwerfung geschilbert und dem Abscheu preisgegeben. Bewiß läßt fich gegen die objective Bultigkeit ber taciteischen Darftellung manches einwenden, und ein großer Irrthum wurde es fein, Ansichten in der allgemeinen Siftorie ju aboptiren, die eben nur in einer entgegengesetten Stromung ber Anschauungen wurzeln. Aber auch barin liegt eine Aufgabe, bag die Schattenseiten hervorgehoben und zur Runde der fünftigen Jahrhunderte gebracht werben. ift dies großartiger geschehen, als in den taciteischen Werken. Rochmals traten die echtromischen, altrepublikanischen Gesinnungen auf; man erkannte bas Brincipat an, jeboch unter bem Borbehalt der Bedingung der individuellen Freiheit. Anschaulich und ergreifend werden die Abweichungen von der moralischen Grundlage alles Gemeinwesens, welche fich die früheren Imperatoren hatten zu Schulden tommen laffen, Tacitus trägt bie Gewaltsamkeit ber Machthaber und das Recht der Unterdrückten mit einer Wärme der Sympathie por, die wieder Sympathie erweckt. Bon diesem Gegensat rührt die große Wirkung seiner Darftellung auf alle späteren Epochen ber. Auf unmittelbare Popularität aber war es dabei nicht abgesehen. Die Sprache selbst ist von bem Gedankenreichthum angehaucht, in welchem ber Autor lebt; sie ift nur für ein einsames Rachbenken recht verftändlich.

Tacitus beruht zum Theil auf Seneca und fnüpft an ihn an; boch ift er weit entfernt, die allgemeinen poli-

tischen, religiösen und moralischen Tendenzen Seneca's und seiner Beit zu theilen. Er glaubt an die alten Götter und hält an der Idee der römischen Weltherrschaft sest. Aber er hat vor allen classischen Autoren den Vorzug, daß er den Eigenthümlichkeiten der Nationen, mit denen die Römer kämpsten, ausmerksame Beachtung widmet. Mit seinem Abschen vor einer alles dominirenden Gewalt im Gemeinwesen hat das einen inneren Zusammenhang. Denn wie er einmal selbst sagt: in den Formen der Civilisation wurde die Knechtschaft sortgepflanzt. Die Tugenden, die er an den Germanen rühmt, sind eben die, die er an den Römern vermißt; er stellt seinen Römern die Barbaren zum Muster auf. Doch genug hievon; die taciteischen Werke sind nicht allein Geschichtsbücher, sie sind selbst eine historische Erscheinung.

Auch die äußeren Verhältnisse bes römischen Reiches haben bei der Erhebung des Trajan mitgewirkt.

Fast der vornehmste Ruhm Trajans ist es, daß er das unter Domitian zweiselhaft gewordene Uebergewicht der Römer über die benachbarten Bölker wiederherstellte, wodurch dann zunächst die abgesonderte Entwicklung der beiden europäischen Hälften möglich wurde.

Jenes Vorhaben des Augustus, den Weltkreis gleichsam zur See zu umfassen und Germanien zu einer römischen Provinz zu machen, war ausgegeben. Man sprach nicht mehr von der Elbe und den östlichen Gewässern. Nur davon war noch die Rede, die Position, die man inne hatte, auf eine Weise zu gestalten, daß sie sich behaupten ließ. Am Niederrhein war durch den Untergang des Civilis die Scheidung zwischen den freien Germanen am rechten Rheinufer und den in Abhängigkeit von den Kömern gerathenen am linken neu begründet worden. Die letzteren mußten sich den Römern eben in Folge ihrer Niederlage noch mehr anschließen und noch unterwürfiger werden, als bisher. Der Bestand von Colonia Agrippina und die Erncuerung der anderen Castelle schloß jeden Angriff aus. Dagegen waren am Oberstein und der oberen Donau deutsche Stämme in steten Conslicten mit den Kömern, deren Ausgang Niemand absehen konnte, wenn die Grenzen nochmals überschritten wurden.

Trajan stand als Legat in Obergermanien 1), als er die Nachricht von seiner Adoption durch Nerva erhielt.

Das erste Werk, das er angriff, war die Fortführung der von Moguntiacum her bereits begonnenen Grenzbesestigung, des Limes, der sich vom Odenwald nach der Wetterau hinzog und unter dem Namen Pfahlgraben eine große Wichtigkeit für die nächste und alle folgenden Spochen gehabt hat. Der eigenste Gedanke Trajans scheint cs gewesen zu sein, den Limes der Rheingegenden mit dem zu vereinigen, der die Landschaften an der oberen Donau sicherte, deren Mittelpunkt Regensburg war. Man braucht diese Namen nur zu nennen: Köln, Mainz, Regensburg, um inne zu werden, welche Bedeutung diese Grenzbesestigungen für das innere Leben von Europa überhaupt gehabt haben. Aber eine Sicherung des Reiches innerhalb dieser Grenzen war doch unmöglich, solange nicht auch die mittlere und untere Donau in der Gewalt der Römer standen.

<sup>1)</sup> Die frühere Meinung, daß er sich damals in Köln besunden habe, wird durch Spartians bestimmte Bersicherung (vita Hadriani c. 2), sowie durch eine Inschrift zu Ehren Hadrians, die man zu Athen gesunden hat (Henzen in den Annali del instituto archeologico 1862 p. 146. Corp. inscr. lat. III, 1, p. 102, nr. 550), widerlegt.

Schon zur Beit Cafars war bort ein ausgebehntes Reich entstanden, welches bei ben Griechen als ein getisches, bei ben Römern als ein bacisches erscheint und bem römischen Reiche selbst gefährlich zu werben brobte: Casar soll die Absicht gehabt haben, ben Rampf mit bemselben aufzunehmen. Seitdem war es nun aber wieder in kleinere Reiche gerfallen, von benen bamals bas bes Decebalus am meiften bedeutete. Es hatte seinen Mittelpunkt in Siebenburgen, von wo es sich westlich nach der Theif, östlich nach dem Bruth und der Dniefterbiegung, füblich nach der Donau hin erftrecte: 250 geographische Meilen weit und breit. Decebalus, streitbar und oftmals siegreich, jog bie Feindschaft ber Römer auf sich, sodaß Trajan, der indeß durch den Tod Nerva's wirklich Imperator geworben war 1) und die Regierung in einem bie Zeitgenoffen befriedigenden Sinne begonnen hatte, ben Entschluß faßte, einen großen Kriegszug gegen ihn zu unternehmen. Im Jahre 101 ging er auf zwei Bruden, bei Uipalento und bei Orsova, über die Donau; die beiden Beere vereinigten sich unfern bes eisernen Thores, bes Baffes nach Siebenbürgen; vor Sarmizegethusa, ber Hauptstadt bes bamaligen Daciens, das man nach Barbely sett, schlug er die Feinde. Decebalus schickte hierauf eine Gesandtschaft, bie aus den Vornehmsten seines Landes bestand; nachher erschien er selbst und warf sich dem Casar ohne Waffen zu Füßen. Er versprach, seine Eroberungen herauszugeben und

<sup>1) 27.</sup> Januar 98. Diese Zeitbestimmung folgt aus ber Angabe Suetons, nach welcher Domitian am 18. September (XIV. Cal. Octobres) ermorbet wurde, und der Dio's (LXVIII c. 4), der zusolge Newa 1 Jahr 4 Monate 9 Tage regierte. Trajan war Jmperator vom Jahre 98—117 u. A. (851—870 d. St.).

ferner römische Krieger und Kunstverständige nicht mehr in seinen Dienst zu nehmen 1).

Allein zwei Jahre darauf brach der Krieg wieder aus. Jest (104) baute Trajan eine steinerne Brüde über die Donau, von der noch einige Pfeiler in der Gegend von Kladowa in Serbien im Fluß nahe am User bemerkt werden. Leider sind die Commentarien verloren, welche Trajan selbst nach Cäsars Beispiel über diesen Krieg versast hatte. Auch andere Nachrichten haben wir nicht: die Abbildungen der trajanischen Säule müssen als eine historische Urkunde dienen; wenigstens erläutern sie die Schriststeller. Dio sagt, daß viele Dacier zu Trajan übergegangen seien; so sehen wir auf der Säule eine Anzahl Dacier mit dem römischen Schwert, mährend andere das sichelsörmige tragen.

Man überschritt jett die drei siebenbürgischen Pässe, das eiserne Thor, den Paß Volka und den rothen Thurmpaß, und rückte in das Gebirge vor. Die Darstellung der Säule zeigt, daß da besonders Germanen auf Seite der Kömer Untheil nahmen.

Als Decebalus alles verloren sah, tödtete er sich selbst 2). Die Säule stellt dar, wie auch die vornehmen Dacier den Ruin ihres Landes nicht überleben wollten und bei dem Feuer ihrer brennenden Häuser einander den Giftbecher zutranken.

Dacien ward nun als Provinz eingerichtet. Noch nennen die Singeborenen die Straße, die durch die Walachei nach

<sup>1) 102</sup> unferer Aera. Im Ansgange biefes ober bes folgenden Jahres erhielt Trajan ben Beinamen: Dacicus.

<sup>2) 106</sup> mierer Aera.

b Rante, Beltgefdicte. III, 1. 3. Aufl.

Siebenbürgen führt, Kalea Trajanului, und das Thor jenseit des rothen Thurmes Puarte Romanilor. Sie sind die Nach-kommen der Menschen, welche Trajan aus allen Ländern der römischen Herrschaft dahin verpstanzte.

Sarmizegethusa verwandelte sich in Ulpia Trajana 1). Es ist wohl eigentlich der lette Kriegszug, durch welchen die Römer eine ansehnliche Provinz unterwarsen und mit römischen Colonen besetzen, historisch deshalb von großer Wichtigkeit, weil sie damit den halbnomadischen Bewegungen in den Regionen jenseit der Donau eine seste Grenze entgegensetzen. Eben an dieser Grenze aber haben sich dann in Folge der Actionen der Eingeborenen neue Kämpse entwicklt, welche dort militärische Einrichtungen hervorriesen, die für die Nachwelt auf beiden Seiten die wichtigsten Folgen berbeigesührt haben.

Wenden wir nun aber unsern Blick auf das Innere des römischen Reiches zurück, für welches es an historischen Documenten ebenfalls mangelt, so bietet sich uns doch ein anderes Document dar, das zugleich die Regierungsweise Trajans und die öffentliche Stimmung bezeichnet, die ihm dabei zu Hilfe kam: der Panegyricus des jüngeren Plinius.

Es ist eine Anrede, durch welche Plinius als Consul im Jahre 100 dem Kaiser im Namen des Senats seinen Dank aussprach, jedoch erst später als ein kleines Werk ausgearbeitet.

Wir können das Charakteristische der Regierungsweise Trajans daraus mit Sicherheit abnehmen. Den größten

<sup>1)</sup> Aus einer bei Barhelh gefundenen Inschrift (Corp. inscr. lat. III, 1, p. 232, nr. 1443) ergiebt sich, daß der legatus pro praetore **Marcus** Scaurianus die Colonie (Colonia Dacica) gründete.

Werth legt Plinius darauf, daß Trajan sich nicht den Göttern gleich stelle: er betrachte sich als ein fterblicher Mensch, der über Menschen berrsche. Bei seinem Einzuge sei er nicht auf einem Viergespann gefahren, noch wie frühere Imperatoren von Menschen getragen worden, sonbern zu Fuß sei er einher geschritten, alle Anderen durch seine bobe Gestalt überragend, sodaß auch die Frauen geseben, wer der Mann sei, dem ihre Sohne im Frieden gehorchen und im Kriege dienen sollen. Weiter bebt er dann das Verhältniß bervor, in welches sich Trajan zu dem Senat gesetzt hatte. Bon anderen Surften seien die Senatoren von der Sella curulis her mit kalter Gleichgültigkeit begrüßt worden; Trajan habe sie mit einem Kusse bewillkommnet und sich mit einem Kusse von ihnen verabschiedet. Unter den früheren Regierungen habe der Gedanke vorgewaltet: bei dem Senat seien die in Gunft, die der Aurst hasse: er baffe die, die der Kürst liebe. Jest erhebe der Kürst die zu den böchsten Stellen, die der Senat ihm empfohlen babe: es berriche ein Wetteifer zwischen Fürst und Senat zu Gunften ausgezeichneter Männer. Die Aelteren genießen Bevorzugungen, die den Jüngeren zum Antrieb dienen. Was vom Senat gebilligt wird, gewinnt dadurch die allgemeine Beachtung. Der Fürst sieht seine Ehre darin, daß die, welche im Vergleich mit ihm zurückteben, doch auch ihrerseits Geltung baben.

Die öffentlichen Spenden vertheile er nicht mit der Absicht an das Bolt, wie manche seiner Borgänger, die damit den Haß desselben zu beschwichtigen versucht haben, sondern aus wirklichem Wohlwollen, und so werde es auch aufgenommen. Zwischen diesen Geschenken und dem Donativ

an die Truppen beobachte er das Gleichgewicht: denn alle seien Bürger.

Höchlich rühmt er die alimentaren Einrichtungen, die von Nerva begonnen, von Trajan in größerem Umfange ins Werk gesett wurden. Es waren hypothekarisch mit aller möglichen Sicherheit in ben Communen angelegte Capitalien, beren Rinsen zur Erziehung junger Leute beiberlei Geschlechts verwandt werden sollten. Ein Relief stellt Italia mit ihren Kindern dar, der der Kaiser die Hände entgegenstreckt. Plinius saat: die Tausende von jungen Leuten, denen diese Stiftungen zu gute kommen, — er giebt wahrscheinlich bloß die Zahl ber in Rom unterhaltenen auf 5000 an 1) — werden ihr Vaterland lieben, nicht bloß, weil es ihr Vaterland ift, fonbern weil es sie ernährt2); sie werden das heer und die Tribus füllen. Bei der Erwähnung der Annona gedenkt Plinius der aus der Art, wie Trajan sie einrichtete, für das ganze Reich entspringenden Vortheile. Bei bem Handel und Wandel, Kauf und Verkauf, wie er jest stattfinde, habe man nirgends hungersnoth zu befürchten. felbst, das sich gerühmt habe, die Hauptstadt zu ernähren, sei durch die Fürsorge des Fürsten bei einer hungerenoth, bie daselbst eingetreten, gerettet worden. Der Begriff, nach welchem die Versorgung der Hauptstadt der Amed aller Einrichtungen war, tritt hiebei zurück. Die Brovinzen lernen Die Vortheile kennen, die aus der Unterwürfigkeit unter Rom für sie entspringen. Was die Natur in jeder Provinz hervorbringt, gereicht allen zu Nuten. Unter der Verwaltung eines

<sup>1)</sup> Hirschfeld, Untersuchungen auf dem Gebiete der römischen Berwaltungsgeschichte  $I, \, \mathfrak{S}. \,$  115,  $\mathfrak{R}. \,$  3.

<sup>2)</sup> Baneapricus C. 28.

weisen Fürsten kommen sie einander zu Hülfe, sodaß das Reich sich selbst als ein zusammengehöriges Ganze zu bes greifen anfängt.

Mit besonderer Freude begrüßt Plinius die Vorkebrungen gegen die Delatoren, welche die Kinder gegen ihre Eltern. vor allem auch die Sklaven gegen ihre Herren aufgewiegelt hätten. Es sei wie ein Sklavenkrieg gewesen, der von der bochsten Gewalt selbst in Gang gesetzt worden. Dem aber babe Trajan ein Ende gemacht. Die Sklaven haben wieder gelernt, ihren herren zu geborchen, was für sie felbst bas Beste sei. So babe auch das Aerar aufgehört, bloß einen Tummelplat für geraubtes Gut zu bilden. Der Fiscus gestatte, daß man mit ibm rechte. Der Rürft und ber freie Bürger haben dasselbe Forum. Und so könnte es fast scheinen, als sähe Plinius in dem Imperator nur eben einen Borfteber des Gemeinwesens, welcher fonft Anderen gleich fei. Doch ist das nicht sein Sinn. Er vindicirt demselben eine böbere Autorität, wie eine solche der gesetlichen Macht gebühre.

Das Principat erkennt er auf seine Weise an, nicht aber die Dominatio, kraft deren der Fürst Herr und Meister im Staate sein würde, wie ein Hausherr in seinem Gehöfte. Er sagt: der Fürst habe das, was Allen gehöre; er habe ebensoviel, wie alle Anderen zusammengenommen. Es kommt sogar vor: es wäre wünschenswerth, der Fürst legte über den Aufwand, den er etwa bei den Kriegen machen müsse, in aller Form Rechenschaft ab. Das ganze Reich erscheint bei Plinius als eine Einheit, in deren Mitte der Fürst zu dem allgemeinen Besten waltet, — im Ganzen so, wie das einst Seneca als das Wünschenswürdige ausgesprochen hatte. Mehr als

an die Truppen beobachte er das Gleichgewicht: denn alle seien Bürger.

Höchlich rühmt er die alimentaren Einrichtungen, die von Nerva begonnen, von Trajan in größerem Umfange ins Werk gesetzt wurden. Es waren hppothekarisch mit aller möglichen Sicherheit in den Communen angelegte Capitalien. beren Binsen zur Erziehung junger Leute beiderlei Geschlechts verwandt werben sollten. Gin Relief ftellt Stalia mit ihren Kindern dar, der der Raiser die Hände entgegenstreckt. Plinius fagt: die Tausende von jungen Leuten, denen diese Stiftungen zu aute kommen, — er giebt wahrscheinlich bloß die Rahl ber in Rom unterhaltenen auf 5000 an 1) — werden ihr Vaterland lieben, nicht bloß, weil es ihr Vaterland ift, sonbern weil es sie ernährt?); sie werden das heer und die Tribus füllen. Bei der Erwähnung der Annona gedenkt Blinius der aus der Art, wie Trajan sie einrichtete, für das ganze Reich entspringenden Vortheile. Bei bem Sandel und Mandel. Rauf und Verkauf, wie er jest stattfinde. babe man nirgends hungersnoth zu befürchten. . selbst, das sich gerühmt habe, die Hauptstadt zu ernähren, sei durch die Kürsorge des Kürsten bei einer Hungersnoth. die daselbst eingetreten, gerettet worden. Der Begriff, nach welchem die Versorgung der Hauptstadt der Zwed aller Einrichtungen war, tritt hiebei zurück. Die Provinzen lernen Die Vortheile kennen, die aus der Unterwürfigkeit unter Rom für sie entspringen. Bas die Natur in jeder Provinz hervorbringt, gereicht allen zu Ruten. Unter der Verwaltung eines

<sup>1)</sup> Hirschselb, Untersuchungen auf bem Gebiete ber römischen Ber- waltungsgeschichte I, S. 115, N. 3.

<sup>2)</sup> Panegyricus C. 28.

weisen Fürsten kommen sie einander zu Hülfe, sodaß das Reich sich selbst als ein zusammengehöriges Ganze zu begreifen anfängt.

Mit besonderer Freude begrüßt Plinius die Vorkehrungen aegen die Delatoren, welche die Kinder gegen ihre Eltern, vor allem auch die Sklaven gegen ihre Herren aufgewiegelt batten. Es sei wie ein Sklavenkrieg gewesen, ber von der böchsten Gewalt selbst in Gang gesetzt worden. Dem aber babe Trajan ein Ende gemacht. Die Sklaven haben wieder gelernt, ihren Herren zu gehorchen, was für sie selbst bas Beste sei. So habe auch das Aerar aufgehört, bloß einen Tummelplat für geraubtes Gut zu bilben. Der Fiscus gestatte, daß man mit ihm rechte. Der Fürst und ber freie Bürger haben dasselbe Forum. Und so könnte es fast scheinen, als sähe Plinius in dem Imperator nur eben einen Vorsteher des Gemeinwesens, welcher sonft Anderen gleich fei. Doch ist das nicht sein Sinn. Er vindicirt demselben eine höhere Autorität, wie eine solche der gesetzlichen Macht aebübre.

Das Principat erkennt er auf seine Weise an, nicht aber die Dominatio, kraft deren der Fürst Herr und Meister im Staate sein würde, wie ein Hausherr in seinem Gehöfte. Er sagt: der Fürst habe das, was Allen gehöre; er habe ebensoviel, wie alle Anderen zusammengenommen. Es kommt sogar vor: es wäre wünschenswerth, der Fürst legte über den Aufwand, den er etwa bei den Kriegen machen müsse, in aller Form Rechenschaft ab. Das ganze Reich erscheint bei Plinius als eine Einheit, in deren Mitte der Fürst zu dem allgemeinen Besten waltet, — im Ganzen so, wie das einst Seneca als das Wünschenswürdige ausgesprochen hatte. Mehr als

einmal geschieht der Tugend der republikanischen Zeiten Erwähnung, für welche jest wieder die Zeit gekommen sei. Offenbar ist es, daß wir uns hier in Vorstellungen bewegen, bie einer neuen Epoche angehören. Es ift ein Schritt in ber Entwickelung des Raiserthums, daß die Ideen der allgemeinen, durch die Geschichte hervorgebrachten Einheit und der persönlichen Freiheit sich mit bemselben ausgleichen. konnte es geschehen, daß die historische Nothwendigkeit augleich die Fortentwickelung der Welt in einem von dem absoluten Willen freien Gebiete möglich machte. Auch ber Schluß ber Schrift ift bemerkenswerth. Es ist ein Gebet an Jupiter Cavitolinus, der als die leitende Gottbeit erscheint. angefleht, den bereits empfangenen Wohlthaten die der Berpetuität derselben hinzuzufügen, und nach einer langen Reihe von Jahren, wenn ein Nachfolger nöthig werde, möge er benjenigen bezeichnen, der auf dem Cavitol adoptirt zu merden perdiene.

Mit diesen Schlusworten berührt Plinius die größte Schwierigkeit, welche bei dem Fortbestand des Reiches nothwendig eintreten mußte und wirklich eintrat.

Der kriegerische Trajan hielt es für seine Pflicht, das Ansehen des römischen Reiches auch nach einer anderen Seite hin, wo es unter Nero geschädigt worden war, wiederherzustellen.

Im Orient hatte Nero einen Arsaciden auf dem Throne von Armenien anerkannt, was dann das Uebergewicht der Parther in diesen Landstrichen herbeiführte, dem Trajan ein Ende machen zu müssen glaubte.

Ich sehe nicht, warum man es ableugnen will, daß aus dem entsernten Asien Aufforderungen an die Römer gelangt

seien, um ihre Hulfe gegen den Arsacidenkönig Chosroës in Anspruch zu nehmen 1). Dazu nun machte süch Trajan wahrsicheinlich im Jahre 114 auf. Wenigstens besitzt man eine Münze von diesem Jahre, in welcher die Abreise des Augustus verherrlicht wird, und in dem folgenden sinden wir Trajan mit überlegener Macht in Armenien vorrückend. Denn darin lag die erste Frage, ob Armenien von den Kömern oder von den Karthern abhängen sollte.

Barthamasiris, Neffe des Chosroës und von diesem in Armenien eingesett, war doch nicht gemeint, seine Krone in einem Kampf auf Leben und Tod gegen die Römer zu vertheibigen; er erschien in ber ersten armenischen Stadt, welche Trajan eingenommen, und legte sein Diadem in dem versammelten Heereslager por Trajan, der auf seinem Suggestus saß, nieder, in der Erwartung, dieser wurde ihm dasselbe Richt so aber verstanden die Legionen die zurückgeben. Demüthigung des Arsaciden: sie begrüßten dieselbe als ein Beiden völliger Unterwerfung mit militärischem Jubel. Betroffen von diesem Geschrei, aber nicht erschreckt, verlangte Parthamasiris ein Zwiegespräch mit dem Imperator, das aber zu nichts führte: benn ber Imperator konnte nichts verfügen, was das Heer mißbilligt hätte. Trajan behandelte Armenien als ein den Römern von Rechtswegen unterworfenes und nun wiedergehöriges Land 2). Auch in den be-

<sup>1)</sup> Chosroës war ber Nachfolger Bacorus' II. seit 111 (Longpérier, Mémoires sur la chronologie et l'iconographie des rois Parthes Arsacides p. 134 ff. Schneiberwirth, Die Parther S. 147). Die ältere Annahme, daß Chosroës schon um 108 auf den Thron gekommen sei, (bei Richter, Historisch-kritischer Bersuch S. 126) ist irrig.

<sup>2)</sup> Ich folge der Erzählung von Div; Fronto (p. 209 Naber) hat eine für Trajan bei weitem unglinstigere Auffassung: Trajano caedes Parthamasiri regis supplicis haud satis excusata.

nachbarten Gebieten erneuerte sich nun ber alte Ginfluß ber Römer. Der Kürst von Sbessa ergab sich unter Vermittelung seines Bruders, der in der Umgebung des Imperators eine gewisse Rolle spielte: anderwärts erhoben sich die den einbeimischen Fürsten zugesendeten, aber nicht allein unthätig gebliebenen, sondern von diesen aus Furcht in einer Art Gefangenschaft gehaltenen römischen Truppen unter Führung eines mutbigen Centurio. Der Rug des Amperators war zugleich unaufbörliche Kriegsübung: er selbst war zu Fuß wie die Legionen: er durchwatete mit ihnen die Flüsse. Ruweilen ließ er sie durch falsche Nachrichten allarmiren, um ihre Streitfertigkeit ju erproben. Feste Orte, wie Nisibis, wurden mit Gewalt genommen. Mit den freilich keineswegs unzweifelhaften Berechnungen der Jahre ftimmt es überein, wenn man annimmt, daß Trajan nach diesen Vorbereitungen nach Antiochia zurückging, wo er sich zu dem Unternehmen gegen Parthien selbst gerüftet bat, das entscheidend werden sollte. Der Senat hatte ihm die Titel Optimus und Barthicus votirt 1); Trajan machte kein Hehl daraus, daß ihm der erste am besten gesiel: der andere war erst noch zu ververdienen. Dem setten sich jedoch größere Schwierigkeiten entgegen, als man abnen konnte. Mitten in den Kriegsrüstungen traf ihn zu Antiodia, wo sich alle militärischen. administrativen, mercantilen Interessen vereinigten, eines der entsetlichsten Erdbeben, welches die alte Welt verwüftet bat. Er selbst gerieth dabei in persönliche Gefahr; die Berichte der Zeit, die auch das Kaiserthum gern mit Wundern umgeben, erzählen von einer übermenschlichen Gestalt, die ben

<sup>1)</sup> Optimus im Jahre 114, Parthicus 115.

Kaiser aus den zusammenstürzenden Gemächern gerettet habe. Wit möglichster Anstrengung schritt man hierauf zu dem großen Unternehmen

Der Imperator eroberte Seleucia und Atesiphon 1); er nahm die Landschaft, in welcher einst Alexander den Darius Codomannus besiegt hatte, in Besitz: Schiffe, die von den Mündungen der Flüsse nach Indien abfuhren, riefen in ibm die Erinnerung an Alexander auf. Diese wurde in der Epoche überhaupt aufs lebendigste im Gedächtniß erneuert. Trajan soll gesagt baben, er würde nach Indien geben. wenn er nur jünger ware. Die Parther leisteten damals teinen nachhaltigen Widerstand; der goldene Stuhl der Arsaciden fiel in die Hände des römischen Imperators. Aber nun auf dem Wege Alexanders des Großen weiter porzubringen, war schon deshalb unmöglich, weil die nächsten Propinzen keineswegs einen sicheren Rückbalt barboten. Die Parther wurden durch eine Empörung gerettet, welche in den eben eroberten Städten Seleucia und Nisibis ausbrach. Auch die alten Freunde der Parther, die Juden, haben sich in diesem Augenblick nochmals erhoben, und zwar zugleich in Afrika und in Asien. Dort haben sie die Römer und Griechen, die in ihre hande geriethen, gräßlich zu Grunde gerichtet. Und an den Grenzen selbst leisteten die Orientalen, in denen fic eigenthümliche Regungen Bahn machten, einen hartnäckigen Widerstand. Vor dem geheimnisvollen Sonnenvalaft in Satra wich Trajan, ohne etwas ausgerichtet zu haben, zurück. Es blieb dabei, was schon das Resultat der Niederlage des

<sup>1)</sup> Im Sommer 116. Bergl. Dierauer: Beiträge zu einer fritischen Geschichte Trajans, in den von Bildinger herausgegebenen Untersuchungen zur römischen Kaisergeschichte I. S. 172, N. 3.

Craffus gewesen war: dem römischen Reiche waren dort unübersteigliche Schranken gezogen. Der tapfere Trajan selbst ward bei dem Rückzug von einer Krankheit ergriffen, der er im August 117 erlag 1).

In den Conflicten der Zeit nicht allein, sondern für die allgemeine Entwickelung war dieser Todesfall ein bedeutendes Ereigniß. Trajan muß als der Imperator betrachtet werden, dem es am besten gelang, die beiden großen Zweige seines Amtes gut zu verwalten. Nur sehr außerordentliche Umstände hatten es möglich gemacht.

Bon ihm war ber Krieg selbst noch glücklicher geführt worben, als von Bespasian. Er hatte die Grenzen des Reiches erweitert und zuletzt auch die Schmälerung desselben im Orient, welche unter Nero vorgefallen war, wettgemacht. Und zugleich war es ihm gelungen, auch im Inneren eine neue Aera der Gesetzlichkeit und einer mit der Monarchie vereinbaren Freiheit anzubahnen. Den Ruhm, der beste der Kaiser gewesen zu sein, verdient er bei weitem eher, als Titus, dessen Sin-

<sup>1)</sup> Nach Dio Cassus (LXVIII, 38) regierte Trajan 19 Jahre 6 Monate 15 Tage, woraus sich als sein Todestag der 11. August 117 ergeben wilrde. Bon eben diesem Tage (tertio iduum Augusti) sagt Spartian (v. Hadr. c. 4), daß Harian ihn als den ersten seines Imperiums (natalis imperii) betrachtet habe; er hatte an demselben die Nachrcht von dem Abseden Trajans erhalten. Nach dem Chronographen von 354 war der Todestag Trajans der 9. Juli (Mommsen p. 646); zusolge der Angade Entrops (VIII, 5) siber das Alter, das Trajan erreichte (63 Jahre 9 Monate 4 Tage; Trajan war am 18. September geboren), der 22. Juni, auf welchen Tag auch die bei dem Chronographen vorlommende Bestimmung der Dauer seines Imperiums (19 Jahre 4 Monate 27 Tage) sührt, wenn man dieses mit dem 27. Januar 98 beginnen läßt. Die Dissernz der Angaden erklärt sich dadurch, daß man annahm, der Tod Trajans sei einige Zeit verheimsicht worden. Bom 22. Juni mag die Urtunde datirt gewesen sein, durch welche Trajan den Hadrian zu seinem Nachsolger bestimmt hatte.

wirkung nur eine vorübergehende und stücktige gewesen ist. Trajan hat die äußere Macht und innere Freiheit auf unwandelbaren Grundlagen desestigt. Da trat nun die inhaltschwere Frage ein, ob er einen Nachfolger haben würde, der den doppelten Ansorderungen auf eine ähnliche Weise, wie er, genügen würde. Schon Plinius hatte diese Frage, indem er sie erhob, gleichsam an die Götter gerichtet. Soviel sich urtheilen läßt, hat noch Trajan in seinen letzen Augenblicken seinen Nachsolger bezeichnet. Aber so nahe ihm dieser stand, so schlug er doch unverzüglich eine andere Richtung ein; er schickte sich nicht an, den Krieg sortzuseten, sondern den Frieden wiederherzustellen.

## Behntes Capitel.

Beiten bes außeren Friedens und inneren Bebeihens.

Von den römischen Eroberungen war keine in so enge Beziehungen zu der Hauptstadt getreten, als die pprenäische Halbinsel. Sie war eher römisch, als das obere Italien, und das selbst entschiedener, als das untere, in welchem die Griechen allezeit einen besonderen Bestandtheil bildeten. Aus ben in Corduba angesiedelten vornehmen Römern entsprang Seneca, der erste Römer, der eine eigenthümliche Weltanschauung in die griechisch-römische Philosophie brachte. Noch entscheidender vielleicht war Italica, welches Scipio \*aus den Veteranen seines Heeres gebildet hatte, wo dann man kann baran nicht zweifeln — die Erinnerungen an die altrömische Tapferkeit und der geistige Schwung, den ihr Scipio eingehaucht hatte, fortwirkten; von da ftammte ber größte Kriegsmann dieses Jahrhunderts. Das mag wohl bamit zusammenhängen, daß sich in Colonien überhaupt ber Geist freier von den engen Beziehungen des Herkommens zu entwickeln vermag, ohne doch die eingeborene Eigenthümlichkeit zu verlieren, wie man im Alterthum an einigen griechischen Colonien — z. B. Sprakus — bemerkt und in neueren Zeiten in Amerika erlebt bat.

In Kom nimmt man eine eigenthümliche literarische Rückwirkung schon damals auch von Afrika her wahr, wo sich Autoren ersten Ranges und große Juristen hervorthaten, wie sich einige Zeit später gallische Culturelemente und eine militärische Ausbildung von der größten Bedeutung für die Welt in Ilhrien unterscheiden lassen. Alles wirkte auf die Capitale zurück. Entsernen wir uns aber nicht aus den Zeiten, in denen wir stehen.

Corduba war die älteste aus Römern und vornehmen Provinzialen zusammengesetzte Colonie, die, soviel man sieht, keine militärische Besatung hatte; die epigraphischen Denkmale, die von derselben übrig sind, beweisen aber ein ausgebildetes municipales Leben 1). Der Sitz des Legaten der Legion war Italica 2). Noch in dem sechzehnten Jahrhundert trugen die Ruinen den Namen La Talca.

In den Inschriften von Italica finden sich zuweilen die Alpier, von denen Trajan abstammte, häusiger die Aelier<sup>3</sup>), aus denen Hadrian hervorging. Dieser Name selbst erinnert an den Ursprung aus Italien, indem sich das Geschlecht von einem Stammvater herleitete, der aus Hadria in Picenum gebürtig gewesen sei. Die beiden Familien waren auf das engste verbunden; eine Baterschwester Trajans war mit einem Aelier vermählt, dessen Enkel Publius Aelius Hadrianus war.

Der Bater Habrians war früh gestorben; dieser selbst war in Rom auferzogen worden, dann aber wiederum zu

<sup>1)</sup> Bergl. Hibner: Corp. Inser. II, p. 145 ff.

<sup>2)</sup> Hilbner a. a. O. p. 307 und die Inschriften nr. 1225-27.

<sup>3)</sup> Uhier Corp. Inscr. II, nr. 1157. 1158, — Aelier nr. 1130. 1138. 1139.

seiner Mutter nach Gabes zurückgekehrt. Dort ergab sich ber junge Mensch, der vom ersten Augenblick an die mannichfaltigsten Kähigkeiten an den Tag legte, dem Bergnügen der Ragd. Trajan wollte ibn nicht dabei verkommen laffen: er beschied ihn zu sich und behandelte ihn als seinen Sohn. Durch seine Gemablin Sabina trat der junge Habrian in eine noch engere Verbindung mit der Kamilie der Ulpier: sie war die Enkelin einer Schwester Trajans 1). Trajan war wenigstens nicht dawider. Habrian wurde bierauf noch mehr in die Dienste bes Raisers gezogen: er hat die Reben besselben im Senat verlesen: dabei geschah ibm aber, daß er durch seinen provinziellen Dialekt unangenehm auffiel, worauf er sich besliß. diesen Fehler abzulegen. Er folgte dem Raiser in seine Feldzüge und verfehlte nicht, dabei auch die Enthaltsamkeit und Strenge besselben nachzuahmen. Er erwarb in Bezug auf ben Dienst im Lager einen guten militärischen Namen. Der Kaiser hatte ihm wohl einen Diamanten geschenkt, der ihm selbst vom Senat verehrt worden war. Daß er ihn nun aber auch für den besten Oberanführer gehalten hätte, läßt sich nicht nachweisen. Mehrere Andere werden genannt, wie Palma, Celsus, Quietus, die ihn in der Heerführung übertrafen. Auch keinen von diesen ernannte Trajan; benn wer überläßt nicht am liebsten die Zukunft ihr selber? Erft in den letten Augenblicken seines Lebens, unter der Einwirkung seiner Gemablin Plotina, ist die Adoption Hadrians gescheben, wenn sie überhaupt geschehen ift. Die sprischen Legionen, an

<sup>1)</sup> Spartian, v. Hadr. c. 2: nepte per sororem Trajani uxore accepta. Die Belege aus Inschriften und Münzen über die Abstammung der Sabina sind in den von Bildinger herausgegebenen Untersuchungen über die römische Kaisergeschichte, I. S. 49, zusammengestellt.

beren Spize Habrian stand, begrüßten ihn als Imperator 1); er wies das nicht zurück — weil ja das Reich einen Imperator haben müsse; dann über entschuldigte er sich darüber beim Senat — denn anders sei es in einem gefährlichen Moment des Krieges nicht möglich gewesen. Erwägt man seine Lage, so konnte sie ihn nicht zur Fortsetzung des Krieges animiren. Denn was hätte wohl daraus erfolgen können, als daß er von den größeren militärischen Talenten anderer Heersührer in Schatten gestellt worden wäre? Und überdies: die Absichten Trajans waren zu weit ausgreisend gewesen, als daß sie von einem Anderen hätten ausgenommen werden können.

Hadrian begann seine Regierung mit einem Entschluß, in dem sich seine geistige Selbständigkeit manisestirte. Er hielt für nothwendig, die Grenzen im Orient zu pacisiciren, was ohne einen Rüdgang in dem soeben erwordenen Uebergewicht der Römer nicht möglich war. Um die Parther zu befriedigen, hatte Trajan einen nationalen König aufgestellt, dem sie aber den Gehorsam versagten. Hadrian willigte in die Absehung des Schützlings der Römer durch die Parther, zufrieden damit, daß dieser von einigen kleinen Bölkerschaften anerkannt wurde. Auch durch andere Nachzeichgesten hat er sich der Freundschaft der Parther zu versichern gewußt. Er zog die römischen Truppen an den Euphrat zurück. Aus einem Schriftseller, der eben hier aus den eigenen Auszeichnungen Hadrians geschöpft haben

<sup>1)</sup> Hadrian, der als Augustus Trajanus Hadrianus genannt wird, 117—198 u. Ä. (870—891 d. St.)

<sup>2)</sup> Die Minzen des Chosroës führen bis zu dem Jahre 127 herab, wodurch die Annahme Richters (S. 130), daß er spätestens 121 u. Ä. gestorben sei, widerlegt wird; nach Longpérier (a. a. O. p. 143 sf.) hat er dis zum Jahre 162 u. Ä. regiert.

wird, Aelius Spartianus, entnehmen wir sein Motiv, welches darin bestand, daß an vielen Stellen bes Reiches, namentlich in Judaa und Aegypten, Emporungen ausgebrochen und die Nachbarn an den von Trajan erweiterten Grenzen allenthalben in Bewegung waren. Habrian, säumte nicht, das sich unaufbörlich regende Judenthum zu unterdrücken; an die Stelle des Jehovahtempels trat die römische Aelia Capitolina. Das Syftem Habrians war nun, mit den benachbarten Fürsten freundschaftliche Verbaltnisse einzugeben, wie mit den Iberern und Albanern im Orient, an der Grenze von Mösien mit den Rorolanen, denen er die Rablungen, welche sie nach dem Herkommen forderten, unverfürzt weiter leistete, und mit den germanischen Stämmen, unter benen er angesebene Oberbäupter zu Königen ernannte. Doch geschah das nicht ohne Verstärfung und Uebung der an den Grenzen lagernden Legionen, mit benen der Raiser auch nachmals, wenn er sie besuchte, alle Beschwerden und ihre frugale ländliche Kost theilte, indem er so zugleich die Magazine und die Provinzialkassen in guter Ordnung bielt. Er buldete keine zu alten, wollte aber auch keine zu jungen Solbaten. Ru den Befehlshaberstellen nahm er Männer im Vollbart, erfahren, aber noch fräftig, die sein Vertrauen besagen, ohne daß er sich viel darum gekummert bätte, ob sie beliebt waren ober nicht. An dem Limes zwischen Rhein und Donau traf er so gute Anstalten, daß das Land vor plöglichen Ginfällen gesichert wurde. So gab er auch bem britannischen Wall eine haltbare Erweiterung und Befestigung. Diefer bilbete eine zusammenbängende Reibe von Wällen, Gräben, Thürmen und Castellen zu Schut und Trut von Meer zu Meer, beren Ruinen man dort mit Bewunderung wahrnimmt. Appian ver-

sichert, man habe nicht weitergeben wollen, weil das Land nichts einbringen würde. Der Limes sprang nun von Nordbritannien an den Riederrhein über, erreichte dann bei den alten Castellen des Drusus jenen Sinus Imperii, dessen Grenze in Germanien der Bfahlgraben ift, und der sich dann längs der Donau fortsette. Durch eine doppelte Befestigung. die der britannischen äbnlich war, wurden Mösien und die untere Donau geschütt. An dem schwarzen Meere bielten die bosporanischen Könige, die im Clientenverhältniß zu den römischen Raisern ftanben, Die Wacht. An den asiatischen Rüften erhob sich Trapezunt zu einer großen Metropole des Handels und der Cultur: es war mit einem wohlbefestigten Safen versehen. Die Binnenbefestigung in Asien wurde durch Bündnisse mit den benachbarten Bölkern gesichert: zuweilen erscheinen die Könige der Iberer in Rom 1). Für den Besit Borderasiens mar es von größter Wichtigkeit, daß Armenien in Abbängigkeit von den Kömern erbalten wurde, was man baburch erreichte, daß man es einem König von arsacidischem Stamme anvertraute. In Mesopotamien murden die alten griechischen Ansiedlungen burch römische Ginzöglinge verstärkt. Ueberall finden wir römische Legionen. Im oberen Mesopotamien erhielt sich bas aus sprisch-griechischen Elementen erwachsene mixobarbarische kleine Reich der Abgare von Sdeffa, die soeben durch ihr Schwanken zwischen Parthern und Römern sich das schwerfte Schicksal zugezogen hatten. Der Euphrat bilbete unter Habrian im Often die Grenze bes römischen Reiches. Seleucia und Ktesiphon maren noch zwischen ben beiden Welten, der orientalischen und occidenta-

<sup>1)</sup> Wie Pharasmanes unter Antoninus Pius (Dio LXVIII, 15).

b. Rante, Weltgefcichte. III. 1. 3. Aufl.

lischen, streitig. Palmyrene wurde von Hadrian mit der Provinz Syrien vereinigt 1). Das System beruhte darauf, daß die Beschränkungen doch nicht erzwungen, sondern mit einer Ueberlegenheit der römischen Wassen verbunden waren. Wir vernehmen, daß die Anträge mancher benachbarten Völkerschaften, sich den Römern anzuschließen, von diesen abgelehnt, andere aber, welche in das römische Gebiet seindlich einzudringen die Begierde hatten, durch den Andlick der militärischen Tüchtigkeit der ihnen gegenüber lagernden Legionen abgeschreckt worden seien.

Von diesen unbesiegbaren Bollwerken umgeben, durch das atlantische Meer und burch die afrikanische Bufte gesichert, genoß nun das römische Reich eines Friedens, in welchem für den Fortschritt einer rubigen Entwickelung Raum gemacht wurde. Sobald als möglich eilte Hadrian nach Rom, wo er mit einem Triumph begann, wohlverstanden jedoch im Namen Trajans, nicht in seinem 2). Er bewirkte, daß das Andenken Trajans die herkömmliche Sanction erhielt, und wurde alsdann als Imperator begrußt. Man darf das nicht unbemerkt lassen, weil darin doch wieder eine Rückfehr zu einem die Nachfolge bestimmenden Kamilienverbältniß lag, das sich dann auch weiter fortgesett bat. Nach Ereignissen, welche einen Umsturz der bestehenden Gewalt, wie beim Untergang der Claudier und Klavier, berbeiführten, sind immer wieder Successionen eingetreten, die eine Zeit lang vorgehalten baben. Doch ist der erste Eintritt Hadrians nicht ohne Gewaltsamkeiten geschehen. Als seine wirksamsten Gebülfen dabei werden

<sup>1)</sup> Als römisches Gebiet erscheint es dann auch bei Ptolemaeus. (Mannert, Geographie der Griechen und Römer VI, 1, S. 538.)

<sup>2) 118</sup> unserer Aera.

die beiden Praefecti Praetorio, Attianus, ebenfalls einst sein Vormund, und Sulpicius Similis genannt; mit deren Unterftützung habe er sich ber vornehmsten seiner Nebenbuhler, die ibn, sei es bei einer Jagd ober bei einem Opfer, batten umbringen wollen, entledigt: es waren Cornelius Palma und Bublilius Celsus, die schon vorber nach der bochften Gewalt getrachtet batten, und Nigrinus, den er selbst zu seinem Nachfolger bestimmt batte. Sadrian bat behauptet, sie seien eigentlich gegen seinen Willen auf Befehl bes Senats umgebracht worden 1). Auch er erwies bem Senat die Rücksicht, beren sich derselbe unter Trajan erfreute. Für einen durch die Legionen erhobenen Imperator hat es doch eine große Bedeutung, daß er den Schwur Nerva's erneuerte, gegen keinen der Senatoren das Recht des Schwertes geltend zu machen. Erhebung in ben Senat erklärte er für die höchste Ehre, die er überhaupt erweisen könne. Nie versäumte er eine Sitzung des Senats, wenn er sich in ber Räbe befand. Die, welche ihn besuchten, empfing er mit der Ehrerbietung, die sie in Anspruch nahmen. Die Ritter zog er bervor und beschäftigte die, die bessen bedurften, in seinem Dienst. Er nahm sie in bas Consilium von Senatoren und Rechtsgelehrten?) auf, welches bei ber Berathung schwieriger Rechtsfälle ihm zur Seite stand und jett erst eine feste Gestalt erhielt3). In der Verwaltung übertrug er ihnen einige der wichtigsten Aemter, die bisher in den Händen von vertrauten Freigelassenen gewesen waren. Doch wollte er ben Rittern keinen Antheil an den gerichtlichen

<sup>1)</sup> Spartian, v. Hadr. c. 7.

<sup>2)</sup> Spartian, c. 8: erat mos, ut, cum princeps causas cognosceret, et senatores et equites Romanos in consilium vocaret.

<sup>3)</sup> Mommsen, Römisches Staatsrecht II, 2, S. 948 ff. Geib, Geschichte bes römischen Criminalprocesses S. 420 ff.

Berurtheilungen der Senatoren gestatten. Das Volk von Kom wußte er durch eine Freigebigkeit, welche mit der der julisch-claudischen Cäsaren wetteisern konnte, zu besriedigen. Was unter Nerva und Trajan begonnen, die Herstellung des Gleichgewichts zwischen beiden Gewalten, bestand auch fortan. Für die allgemeine Regierung hielt Hadrian den Grundsatzest, daß die Fehler seiner Vorgänger hauptsächlich daraus entsprungen seien, daß sie ihren Freigelassenen zu viel Spielraum gelassen hätten. Sueton, der Geheimschreiber Hadrians, hat in seinen Lebensbeschreibungen der vorangegangenen Kaiser diesem Gesichtspunkt einen besonders durchgreisenden Ausdruck gegeben.

Für Hadrian hatte das die Folge, daß er der Organisation des Reiches eine neue, von der Hoshaltung unabhängigere Gestalt gab, die seinen Nachsolgern zum Muster gedient hat. Allgemein verrusen sind die Unordnungen, welche durch die Rückstände bei der Steuerzahlung eingerissen waren. Hadrian hat dieselben mit Einem Schlage für ungültig erklärt?) und für die Folgezeit eine alle fünfzehn Jahre wiederkehrende Revision der Steuerreste und des gesammten Steuerwesens angeordnet; eine Einrichtung, auf die sich die späteren Indictionen zu begründen scheinen.

Genug, indem Hadrian in der politischen Richtung, welche bei dem Tode Domitians hervorgetreten war, weiter fortschritt, den Ansprüchen der senatorischen Geschlechter

<sup>1)</sup> Spartian, Habrian c. 21 in.

<sup>2)</sup> Die Maßregel wird außer von Schriftstellern auch auf einer freilich nur in einer Abschrift erhaltenen Inscription vom Jahre 118 (Corp. inser. lat. VI, 1. p. 117, nr. 967) und auf einer Milize (Echhel, Doctrina nummorum vol. VI, 478) erwähnt. Champagnh, Les Antonins II, S. 17, N. 1 berechnet die ersassen Rickftande auf 228 Millionen Francs.

Rechnung trug und den versönlichen Rückwirkungen der Hofbaltung Einhalt that, hielt er doch an der berechtigten Pflicht der Imperatoren fest, den allgemeinen Interessen zu dienen. Wir werden sogleich des Antheils gedenken, den er an der Gründung einer festen Rechtspflege bat. werbe noch zweier anderer Anordnungen gedacht, die ihn unvergeßlich machen. Er verfolgte die Menschenopfer, die man noch bie und da in punischer Weise vollzog. Und zugleich machte er dem Migbrauche, daß das Leben des Sklaven von dem guten Willen des Herrn abhing, ein Ende; er verbot den Herren, ihre Sflaven umzubringen 1). Dadurch zuerst kamen die Sklaven in eine unmittelbare Beziehung au bem Staate und au bem Rechte. Hängt aber nicht bas Eine mit dem Andern genau zusammen? Es liegt eine Idee angeborener Menschenrechte biebei zu Grunde, die sich allmählich Bahn bricht.

Hadrian scheint es ganz gefühlt zu haben, was es hieß, ber erste Mann unter alle den Bevölkerungen zu sein, die das Mittelmeer umgaben, und welche die Cultur der Mensch-heit in sich schlossen.

Er hat sein Reich unaushörlich durchzogen. Er hat den Aetna und den Mons Casius bestiegen, um sich an dem Andlicke des Sonnenausgangs zu weiden. Er hat seinen Namen auf der Memnonsäule in Aegypten eingraben lassen. An dem Sise der Donau und in der Gluth der afrikanischen Sonne ist er mit unbedecktem Haupt einhergegangen. Allenthalben hat er die Denkmale der Kunst in Augenschein genommen. Doch war das nicht etwa sein einziger Zweck.

<sup>1)</sup> Spartian, Habrian C. 16.

Aus einem Privatbriefe, der von ihm übrig ist 1), ersieht man, daß er nicht allein das alte Aegypten aufsuchte, sondern das damals gegenwärtige in Augenschein nahm. Bon der beweglichen Stimmung der Einwohner war er nicht erdaut. Die Betriebsamkeit der Alexandriner schildert er mit einer gewissen Ironie. Er hat dieser Stadt aber einige Privilegien gewährt, und nicht ohne Besriedigung erwähnt er den Dank, der ihm dasür zu Theil geworden sei. Die Billa unsern Rom, auf der Hadrian die letzten Jahre verlebte, bildete, wenn wir so sagen dürsen, eine Centralhalle für die bedeutendsten Denkmale, an denen Hadrian sich auf seiner Reise ersreut hatte, besonders aus Athen. Tidur war vielleicht die schönste Kunstschöpfung, oder wenigstens die reichste; alle Museen Europa's sind aus den Ruinen derselben mit Bildsäulen versehen worden.

Wir haben ein Denkmal dieser Zeiten übrig; Jedermann kennt es; es ist das Mausvleum Habrians, welches freilich später ganz anderen Zwecken gedient hat.

In unmittelbarer Nähe bes Flusses, welcher nun einmal ber Mittelpunkt der Welt geworden war, erhob sich auf einer mit parischem Marmor bekleideten viereckigen Basis ein Rundbau von kolossalen Dimensionen. Wie in den Pyramiden der ägyptischen Könige, entdeckt man auch in jenem ursprünglichen Grundbau Grabkammern für Urnen und für Sarkophage. Dem Baumeister schwebten aber nicht allein ägyptische, sondern auch die altrömischen Denkmale vor.

Wenn von den früheren Imperatoren einer ein Redner, ein anderer ein Musiker, ein dritter ein Dichter gewesen war, so war Hadrian in allen Wissenschaften und in allen Klinsten

<sup>1)</sup> Aus einer Schrift Phlegons, des gelehrten Freigelassenen Habrians, mitgetheilt von Bopiscus, vita Saturn. c. 8.

bewandert. Er war recht ein Mann der allgemeinen Cultur, die niemals weiter verbreitet oder den Menschen wichtiger erschienen ist, als damals.

Man darf sich das römische Reich im zweiten Jahrhundert nicht als ein durchaus von Rom abbängiges Gemeinwesen benken. Denn überall im Umkreis besselben bestanden die alten landschaftlichen Cantone, vor allem in Griechenland und Borderasien. hier blübten bie philosophischen Schulen, aber noch mehr die Sophistik, d. i. die öffentliche Rede als Runftübung betrachtet. Man wird in beren Beurtheilung nicht zu Die Redekunst batte ibren vornehmsten bart sein dürfen. politischen Zweck verloren. Nur in den Gerichtsverhandlungen, namentlich in denen, die vor dem Kaiser stattfanden, war sie nicht ohne Werth. Aber auch abgesehen von einem unmittel= baren 3med, gewährte sie bem griechischen Geifte eine feiner Natur analoge Beschäftigung, selbst als sie Declamation geworden war und Gegenstände mehr des allgemeinen Wissens aus der Geschichte der alten Republik behandelte. Der Scharfsinn, mit dem alles erwogen wurde, und die Form des Vortrags erregten die Aufmerksamkeit ber gebildeten Menge. In Rom selbst fanden die Redekünstler eben unter Hadrian Eingang und Beifall. Habrian bat wohl einen berselben, ben namhaftesten von allen, Herodes Atticus, zu den böchften Ehren erhoben, einen anderen, Polemon, mit reichen Geschenken bedacht, einem britten große Räumlichkeiten zu seinen rednerischen Leistungen eröffnet. Die Sophisten waren Schausvieler, aber ibre Borträge beschäftigten die Zuhörer mit Gedanken und Erinnerungen, die etwas Ideales in sich trugen.

Im zweiten Jahrhundert finden wir rhetorisch-grammatische Schulen, für beide Sprachen bestimmt, in den großen Städten Galliens. Die Einrichtung besoldeter Lehrstühle in den vornehmsten Städten des Reiches, die Hadrian, wenn nicht zuerst, so doch systematischer als seine Borgänger durchführte, hat zur Erhaltung der literarischen Cultur in dieser Spoche und zur Fortpslanzung derselben in eine spätere vorwiegend beigetragen. Wenn man erzählt hat, er habe sich gegen die Gelehrten und Künstler, die er um sich sammelte, doch nicht immer unparteissch erwiesen, einen mißfälligen Widerspruch sogar auf das härteste bestraft, so verräth das eine rücksichtslose, herrische Natur, aber sein Verdienst kann es an sich nicht schmälern.

Für hadrian walteten nun, wenn er zu einer Aboption schreiten wollte, - auch er hatte keinen Sohn - nicht dieselben Schwierigkeiten ob, wie für Trajan; benn eines bewährten Kriegsmannes bedurfte er nicht. Dennoch waren mit diesem letten Act seiner Regierung ähnliche Gewaltsamkeiten verknüpft, wie mit dem Anfang. Hadrian konnte nichts weniger aussteben, als wenn Jemand die Succession im Imperium, zu beffen sicherem Besitz es damals munschenswerth erschien, daß kein bestimmter Nachfolger im voraus anerfannt war, in Anspruch nahm. Die ziemlich durchsichtigen Andeutungen einer solchen Brätension, welche sein Schwager Servianus für seinen Enkel, nicht für sich selber — benn er zählte schon neunzig Jahre — sich erlaubt batte, veranlaßten ben Cafar, beibe, Großvater und Entel, zugleich hinrichten zu lassen. Vor seinem Tobe bezeugte Servianus vor ben Göttern, benen er Weibrauch anzündete, seine Unschuld und flebte sie zugleich an, daß Hadrian, wenn er zu fterben wünsche, nicht sterben könne: eine Erzählung, die damit zusammenbängt, daß Hadrian in eine unheilbare Krankbeit fiel, von der er durch ben Tob befreit zu werden auf das ernstlichste herbeisehnte. Er forberte seine Sklaven auf, ihn umzubringen, und seinen Arzt, ihm Gift zu geben. Niemand aber hätte es wagen dürsen, der geheiligten Person des Casar ein Leid anzuthun; denn nach seinem Tode standen ihm göttliche Ehren bevor. Hadrian rief zähnemirschend aus: Andere könne er tödten, aber nicht sich selber.

Statt bes Schwagers batte er sich ben Lucius Cejonius Berus zum Nachfolger auserseben 1), gleich als wolle er bas Unrecht wieder gut machen, das er einst an Nigrinus, seinem gefährlichsten Rebenbuhler, begangen hatte; benn beffen Schwiegersohn war der Erwählte. Hadrian sparte keine Rosten, die Anerkennung dieser Aboption bei Bolk und Senat durchzuseten. Cejonius, dem er bereits den Ramen Aelius gegeben hatte, ftarb aber noch vor ihm 3). Hierauf nun wandte Hadrian sein Augenmerk auf Titus Aurelius Antoninus, der aus einer römischen Colonie stammte, wie Habrian, dem an der Straße nach Spanien gelegenen gallischen Nemausus. Er gehörte ber ursprünglich sabinischen, mit sacralen Borrechten ausgestatteten Familie der Aurelier an. Antonin batte sich nicht im Krieg, wozu keine Gelegenheit war, aber in der Verwaltung einen guten Namen gemacht und überhaupt den Ruf eines moralisch vortrefflichen und zu ben Geschäften tauglichen Mannes erworben. Hadrian soll ihn den Senatoren mit der Reslexion empfohlen haben, daß es zweierlei Söhne gebe: solche, welche man der Natur ober, wie er sagt, dem Dämonion verdanke,

<sup>1)</sup> Sein vollständiger Name ist: Lucius Aurelius Tejonius Commodus Berus. (Spartian, v. Aelii Veri c. 2). Im Jahre 136 war er Consul, im Jahre 137 ist ihm den Inscriptionen zusolge (bei Orelli p. 197 ss., nr. 827. 829) die tribunicische Gewalt verliehen worden. Rach der Adoption sitherte er den Namen Lucius Aelius Cäsar.

<sup>2) 1.</sup> Januar 138 unserer Aera (Spartian, v. Aelii Veri c. 4 fin.).

bie dann leicht mit allerlei unliebsamen Fehlern behaftet sein könnten, und solche, die man sich selbst nach ihrem Verdienst und ihren Eigenschaften aussuche. Einen Mann dieser Art erblickte er in Antoninus 1). Hadrian legte ihm die Psiicht auf, zwei Männer zu adoptiren, durch die er gleichsam auf seine erste Adoption zurückfam; der eine war der Sohn des Cejonius, Aelius Verus 2), und der andere Marcus Annius, welcher durch die Adoption den Namen Aurelius Antoninus empfing 3); es ist der so berühmt gewordene Marc Aurel.

Hadrian fügte also seinen übrigen Verdiensten auch das hinzu, daß er dem Gemeinwesen die beiden durch ihre Tugenden berühmtesten Kaiser, Antoninus Kius und Marc Aurel, verschaffte. Richt minder hoch darf man anschlagen, daß beide Senatoren waren und ihr Ansehen dem guten Verhältniß verdankten, daß zwischen dem Imperator und dem Senat überhaupt bestand. Von dem Großvater Antonins wird erzählt, er habe Nerva bedauert, als derselbe daß Imperium annahm: der Enkel that es nun selbst, aber unter glücklicheren Umständen. Das Reich besand sich in vollkommenem Frieden;

<sup>1)</sup> Sein vollständiger Rame ist: Titus Aurelius Fulvus Bojonius Arrius Antoninus; nach der Adoption, die am 25. Februar (Julius Capit. v. Ant. Pii c. 4) 138 u. Ä. stattfand, Titus Aesius Cāsar Antoninus; als Augustus von 138—161 u. Ä. (891—914 d. St.) Titus Aesius Hadrianus Antoninus Pius (auf Milinzen und Jnschriften). Bergs. Untersuchungen zur römischen Kaisergeschichte, herausgegeben von Bildinger II, S. 296 ff.

<sup>2)</sup> Capitolin (v. c. 1) nennt ihn Lucius Cejonius Aesius Commodus Berus Antoninus: ex Hadriani voluntate Aelius appellatus, ex Antonini conjunctione Verus et Antoninus. Als Casar führt er auf Inschristen den Namen: Lucius Aesius Auresius Commodus.

<sup>3)</sup> Als Casar heißt er auf Inscriptionen: Marcus Aelius Aurelius Berus (Wilmans, Exempla I, nr. 947). Die Gemahlin des Antoninus Bins, Galeria Faustina, war die Schwester des Baters von Marc Aurel, also bessen Tante.

er bedurfte keines Gehülfen, wie Nerva: nirgends war ein Widerstand zu befürchten; Antonin konnte seine friedliche Autorität in vollem Umfang ausüben. Er war der erste Imperator, der aus dem Senat unmittelbar hervorging. Bald nach vollzogener Adoption ist Hadrian gestorben 1); Antonin verdiente sich den Beinamen Pius hauptsächlich dadurch, daß er dem Widerstand zum Trop, der sich im Senat regte, dem Adoptivvater göttliche Ehren decretirte. Man erzählt: der Senat habe gezögert, die Acta Hadriani im allgemeinen zu bestätigen; Antonin habe darauf erwidert: er könne dann nicht Princeps sein, denn seine Adoption gehöre zu den Acta Hadrians.

Antonin war eine von Hadrian durchaus verschiedene Natur, weit entsernt von dessen heftigem, rücksichtslosem Wesen. Er besaß jene freundliche Milde, welche die Herzen gewinnt. Er war nüchtern und sleißig, unter anderem auch beim Landbau, ohne jedoch einen Strgeiz darin zu suchen. In allen häuslichen Verhältnissen hat er sich musterhaft betragen; auch durch die Fehler seiner Frau ließ er sich darin nicht beirren. Dieser selbst sagte er: indem er die Regierung übernehme, gewinne er doch nichts für sich selbst dabei; vielmehr müsse, was sein Eigen gewesen, jett der Republik zu gute kommen. Schon bisher war er an der Regierung wesentlich betheiligt ge-

<sup>1)</sup> Am 10. Juli 138 u. Ä. Die Bestimmung seines Tobestages beruht auf der Angade Dio's (LXIX, 23) und Spartian's (v. Hadr. 26) siber seine Lebenszeit: 62 Jahre, 5 Monate, 17 oder 19 Tage; geboren aber war Habrian (nach Spartian C. 1) am 24. Januar 76 u. Ä. Wenn die Dauer des Imperiums des Hadrian von dem Chronographen von 354 auf 20 Jahre 10 Monate 14 Tage, von Eutrop (VII I, 7) auf eine gleiche Zahl von Jahren und Monaten und 29 Tage angegeben wird; so ist als der Beginn dessehen von dem ersteren der 27. August (vielleicht ersolgte an diesem Tage Hadrians Anersennung durch den Senat), von dem letzteren in Uedereinstimmung mit Dio und Spartian der 11. August 117 angenommen worden.



wesen. Man bemerkte, daß er bei den Berathschlagungen, die dann vorkamen, immer für die milbere Meinung gestimmt habe. Bon seinem Broconsulat in Asien, einem Amte, das leicht zu Eigenmächtigkeiten und Bereicherungsgeluften Anlaß gab. war das allgemeine Urtheil, er habe es nicht allein mit Würde, sondern mit einer gewissen Heiligkeit verwaltet. er jett der Nachfolger Hadrians geworden, beließ er alle, die dieser mit höheren Aemtern bedacht hatte, in denselben. Er hat, worin ihm Tiberius vorangegangen war, die Vorsteber ber Provinzen sieben, selbst neun Jahre lang in ihrem Amte gelassen. In den Staat, der erst von den republikanischen Parteien und dann von der Gunft oder Ungunft der Kaiser und ihrer Liberti in fteter Gabrung erhalten worden, kam dadurch endlich die Stabilität einer wirklichen Monarchie. Wie Habrian, so war auch Antonin streng gegen seine Freigelaffenen und Hausgenoffen. Er erwies jedem Senator bie Ehre, die er selbst in Anspruch genommen hatte, als er Senator war. Es kam nun wirklich dabin, daß unter dieser Regierung kein Senator hingerichtet wurde. Einen, dem ein todeswürdiges Verbrechen nachgewiesen wurde, bat der Senat felbst auf eine Insel verwiesen. Seine Procuratoren bielt Antonin in strenger Zucht, indem er ohne Schwierigkeit Die anborte, welche sich über dieselben beklagten. Wir erinnern uns, wie boch man es dem Trajan anschlug, daß er Beschwerben gegen seinen Fiscus annahm. Es war der Weg, den Trajan gebahnt und Habrian innegehalten hatte, dem auch Antonin folgte.

Dabei aber vermied Antonin doch manches, was man Hadrian zur Last gelegt hatte. Er war neidlos gegen Talent und Wissenschaft: allen denen, welchen eine specifische Wissenschaft

schaft beiwohnte, gab er gerne nach, namentlich benen, welche die Kunde der Gesetze besaßen. Die Anstellungen in den rhetorischen Lebranftalten der Hauptstädte des Reiches gewannen größere Festigkeit. Alle die philosophischen Schulen. welche damals blübten, batten ihre Lebrer: wir lesen bei Lucian, wie boch biese Stellungen angeschlagen wurden, wie man sich darum stritt und beneidete. Antonin bielt darüber. daß ein jeder seines Amtes wartete: Niemand sollte eine Besoldung beziehen, ohne einen Dienst zu leisten. In der Veranstaltung von Schausvielen und anderen Vergünstigungen an das Volk beobachtete er die größte Mäßigung. Er bekümmerte sich nicht um die Acclamationen der Menge. Nur die Sache selbst. so rübmt sein Nachfolger, habe er vor Augen gehabt; er babe die Dinge kommen seben und für das Geringste Aufmerksamkeit gezeigt: niemals babe er etwas mit Leidenschaft ergriffen: er habe nichts im Soweiße seines Angesichts gethan, aber auch Ueberdruß habe er niemals empfunden, weder gegen Bersonen, noch in Bezug auf die Sachen: an seinen Freunden babe er allezeit festgebalten. Oftmals sei er von Kopfschmerz beimgesucht worden; nachdem er denselben überstanden, sei er mit vollkommener Heiterkeit an die Geschäfte gegangen. In Antonin erscheint die Monarcie in rubiger und sicherer Fassung. selbstgenügsam und stark. An die Stelle der Tyrannei, welche das Principat ausübte, sieht man eine väterliche Gewalt treten, welche doch nicht ohne Strenge war. Einige Bewegungen sind auch unter Antonin entstanden — es kam zu Empörungen in Achaja und Aegypten —; sie wurden aber sofort unterdrückt. Der Friede, den Hadrian an allen Grenzen berbeigeführt hatte, wurde ein paar Mal gestört, aber ohne viele Mühe wiederhergestellt, auch in Folge der Ehrerbietung, welche man

an allen Grenzen gegen die kaiserliche Autorität in dieser Gestalt empfand. Antonin brauchte sich nicht felbst in Bewegung zu setzen; er blieb möglichst ununterbrochen in Rom, wo die Nachrichten von allen Seiten ber einliefen und bann die Beschlüsse gefaßt, die Befehle erlassen wurden. Spstem der Posten, welches Augustus eingerichtet batte, war von Hadrian erweitert, es war durch ihn recht eigentlich eine Sache des Kiscus geworden. In Rom war die Stelle, von der aus das Ganze geleitet wurde; früher war die Vermaltung meift Freigelaffenen anvertraut worden: Sabrian batte fie in die Hände der Ritter gegeben 1). Diese Einrichtung diente zur Entwickelung einer centralen Gewalt, die jest mit der Autorität der Macht und der Gesittung ausgesibt wurde. Wenn fich von Antonin keine Biographie von einigem Werthe findet. so rührt das wohl auch daher, daß von einer ruhigen adminiftrativen Thätigkeit, die sich in Geschäften bewegt und die eingefahrenen Bahnen inne balt, nicht viel zu sagen ift 2). Wie Trajan, so hielt auch Antonin barüber, daß er immer zugleich als Privatmann erschien. In seinem Hause sab man ihn kleine Dienste selbst verrichten. Er liebte bas Schauspiel, veranuate sich an Sagd und Kischfang, bielt vergnügte Weinlese: er besuchte die Gelage seiner Freunde und verstand Scherz. Die Macht des Imperiums erscheint unter ihm gleichsam in burgerlicher Gestalt. Bon seinem Tode erzählt man: nach einem turzen Fieberanfall habe er die goldene Fortuna, welche in ben Gemächern bes Kaisers zu steben pflegte, in die bes

<sup>1)</sup> Hirschselb a. a. D. S. 98. S. 105. 6.

<sup>2)</sup> Wir haben nichts als Julius Capitolinus, ber boch etwas beffer redigirt ift, als Spartianus, aber um nichts mehr unterrichtend.

Nachfolgers hinübertragen lassen und ihm die Republik, sowie seine Tochter empsohlen 1).

Man sieht, wie die politischen Ideen so ganz andere geworden waren, als in den Zeiten der Cäsaren und selbst der Flavier.

hauptfächlich zwei Männer hatten die Nothwendigkeit eines gemäßigten Regiments in der Literatur zum Ausdruck gebracht.

In seinen Schriften bezeichnet Dio Chrysostomus den Fürsten, der die Gesetze nicht achtet, nur seinem eigenen Vergnügen nachhängt, für die Unterthanen keine Sorge trägt und, anstatt sie vor Gewaltthaten zu sichern, selbst solche begeht oder veranlaßt, unverhohlen als Tyrann und Räuber, wobei er jedoch die Verwaltung durch einen einzigen Willen, in welchem sich Verstand und Tugend vereinigen, jeder anderen Versassung vorzieht.

Dio gehört zu denen, welche, von Domitian aus Rom verbannt, nur in tiefster Riedrigkeit ihr Leben fristen konnten.

Gar nicht auszusprechen ist es, wie viel die niederen Klassen, die durch die Sklaverei in eine unmittelbare Berührung mit den höheren gelangten, zur Entwickelung des allgemeinen Geistes beigetragen haben. Es gehörte eben alles zusammen: das Leben der Weltmetropole in sich selbst, die Einwirkung der aus den Colonien nach derselben zurücktommenden Kömer von unabhängiger Stellung, ihre Bers

<sup>1)</sup> Nach ben Angaben bei Dio über die Regierung Marc Aurels (LXXI, 33.34) nimmt man den 7. März 161 u. Ä. als den Todestag des Antoninus Bins an. Damit findet es zwar Sievers (Studien zur Geschichte der römischen Kaiser S. 223, N. 30) in Uebereinstimmung, wenn der Chronograph von 354 das Imperium des Antoninus auf 22 Jahre 8 Monate 28 Tage bestimmt; allein dies führt, vom 10. Juli 138, als dem Todestag Hadrians ab gerechnet, vielmehr auf den 7. April 161. Nach einer von Bignole edirten Inschrist sieht aber sest, daß der Tod Antonins vor dem 24. März (X. Kal. April.) 161 erfolgt ist. (Echel IV, S. 72.)

mischung mit den übrigen, die Ausdehnung des Bürgerrechtes an entsernte Communen, welche dann ein gewisses Recht der Selbständigkeit erwarben und ihren Angehörigen mittheilten, serner aber der Einstuß der aus allen Regionen dahin gestührten Sklaven, die sich zu emancipiren trachteten und, wenn ihnen das gelang, in dem Verhältniß zu ihren Patronen verharrten oder auch im Ganzen einen Stand bildeten, der zwar nicht am Bürgerrecht, aber doch an der Freiheit theilnahm. In dem kaiserlichen Palast haben die Liberti an der Ausübung der Gewalt, zuweilen am Sturze derselben entscheidenden Einstuß gehabt. In ihrer Mitte ist der Gedanke der allgemeinen Freiheit gesaßt worden, so entschieden und kräftig, wie er bis zum Ansang des achtzehnten Jahrhunderts, dis Fenelon, nicht wieder ausgesprochen ist.

Epiktet, der als Sklave nach Rom gekommen war, bildete die stoische Lehre, welche der erwähnte Hymnus des Rleanthes enthielt, zu dem Postulat allgemeiner Freiheit aus. Denn die Seele, lehrt er, sei ein Theil des göttlichen Wesens, das dem Menschen mitgetheilt ift. Dieses innere Leben könne keinem Amange unterworfen werden; die Götter wurden nicht mehr Götter fein, wenn das Göttliche gezwungen werden könnte. Auch die Kurcht vor dem Tode dürfe darauf feinen Einfluß haben, tein Verluft irgend einer Art; benn er betreffe das, mas die Seele nicht sei. Von alledem, mas nicht in der Macht der Seele sei, muffe der Mensch sich entfernt halten, selbst von großem Ansehen und boben Stellen. In dieser individuellen Unabhängigkeit liege die Freiheit. Mancher sei Consular, alle seine Vorfahren seien frei gewesen. Waren sie aber, so fragt Epiktet, darum wirklich frei? Bei einer Ansicht, wie diese, verlieren die Sklaverei, die

bedrückenden Einrichtungen des Staates, die höchste Gewalt selbst ihre Bedeutung für das Individuum; die Bedingungen des socialen Lebens haben keinen wahren Werth mehr; nur das Selbst des Philosophen in seinen Beziehungen zu gut und bös, in seiner Herrschaft über sich selbst, ist das Lebendige. Diese Anschauungen, in dem niedrigsten Stand entsprungen, aber durch einen Lehrer, der sich allgemeinen Eingang verschaffte, verbreitet, erreichten nun die höchste Stelle.

Ich möchte behaupten: auf den beiden Elementen, die sich aus den individuellen Anforderungen Spiktets und den socialen Dio's ergeben, beruht Philosophie und Regierung Marc Aurels.

In der philosophischen Schrift, die wir von ihm übrig haben, und die man als "Selbstgespräche" bezeichnen könnte, erwähnt Marc Aurel einige Grundzüge der Gesinnung, die er von Bater, Mutter und Großvater überkommen habe: Gemütherube frei von aller Site, Männlichkeit mit Bescheibenheit gepaart, Gottesfurcht, Milde und Wohlthätigkeit. Die lette Weisung verdankt er seiner Mutter Domitia Lucilla, die ihm die Lehre gegeben hat, nicht allein nichts Boses zu thun, sondern auch nichts Arges in Gedanken zu fassen, und sich eines einfachen Wandels zu besleißigen, entfernt von der Lebensweise reicher Leute; dem Aeltervater schreibt er die Weisung zu, sich nicht durch öffentliche Vorträge, sondern durch gute Privatlehrer ohne Rücksicht auf die darauf zu verwendenden Rosten unterrichten zu lassen. Die Familie geborte zu den vornehmsten und meistbegüterten. Um so mehr fällt es ins Gewicht, daß es gleichsam eine erbliche Sinnesweise in derselben war, mit allen männlichen Gigenschaften die Tugend der Mäßigung, Einfachbeit, Milde und Zurudgezogenheit zu verbinden. Marc Aurel erwähnt bann die Unterweisungen seiner Lehrer; sie bestehen hauptsächlich in Warnungen vor den Factionen des Circus, vor Verleumdungen, por angeblichen Erscheinungen und Gauteleien, ber eitlen Anwandlung in dem Wettstreit der Sophisten zu glänzen, vor aller tyrannischen Miggunft, Beränderlichkeit und Beuchelei. sowie vor der den vornehmen Herren eigenen Lieblosigkeit. Der Philosoph Junius Rusticus, der ihm in der ganzen Zeit seiner Regierung zur Seite ftand, bat ihm die Schriften bes Epiktet eingehändigt, die, wie das ganze Buch zeigt, die mächtigste Wirkung auf ihn hervorbrachten, ihn mit sich fortrissen und gleichsam seine eigene Ueberzeugung bestimmten. - Manche aute Lehren werden gegeben, wie sie auch anderen Fürsten eingeschärft worden sind. Was aber am böchsten anzuschlagen sein wird, ist die durch seinen Bruder oder — denn die Lesart ist zweifelhaft — durch einen anderen Lehrer vermittelte und durch die Weisung, immer die Wahrheit zu lieben, unterftütte Bekanntschaft mit Thrasea, Helvidius, Cato und Brutus. wodurch er den Begriff von einem Staate erhalten babe, in welchem Isonomie und Isegorie herrsche, und die Idee von einem Königthum, welches die Freiheit der Beberrichten über alles liebt 1). Die oppositionelle Gesinnung, die sich unter Kaisern wie Nero und Domitian ausgebildet hatte, gelangte biedurch zu maßgebendem Einfluß auf den Inhaber höchsten Autorität, die doch noch auf ihren alten Grundlagen beruhte und unter den damals obwaltenden Umftänden eine Hervorbringung mächtig förderte, welche als die bedeutendste

<sup>1)</sup> φαντασίαν λαβεῖν πολιτείας ἰσονόμου, κατὰ ἰσότητα καὶ ἰσηγορίαν διοικουμένης, καὶ βασιλείας τιμώσης πάντων μάλιστα τὴν ἐλευθερίαν τῶν ἀρχομένων. Εἰς ἐαυτόν, lib. I. c. 14.

geistige Leistung der Kömer in der ihnen eigenthümlichen Richtung angesehen werden muß. Das Imperium trat in die engste Beziehung zu der Rechtswissenschaft, wobei diese zu einer Durchbildung gelangte, durch welche sich der römische Geist seine Wirkung auf alle folgenden Jahrhunderte gesichert hat.

Ausbildung bes Römischen Rechts.

Die Rechtswissenschaft hat sich in enger Verbindung mit dem Staate selbst entwickelt. Ursprünglich war das Eivilrecht mit dem Jus Sacrum beinahe identisch. Es gab Decrete der Pontifices, welche bei der späteren Rechtsentwickelung zu Grunde lagen: an dieselben war die Rechtsprechung gebunden, wiewohl diese selbst von den Magistraten ausgeübt wurde. Die Magistratur, welche ebenfalls aus der unvordenklichen Vorzeit stammte, hatte zwar das Recht der Jurisdiction, aber sie war an ein bestimmtes Hersommen geknüpst; denn sonst würde sie der von den politischen Bewegungen unzertrennlichen Wilksir versallen sein. Alles dies athmet den Geist der ursprünglichen Versassung, in welcher patricisch-pontificale Ideen und Antriebe vorwalteten; an diese Gewalten war noch alles gefesselt.

Wenn nun das Emporkommen des plebejischen Elementes eine Losreißung der römischen Staatsentwickelung von dem Patriciat in sich schloß, so mußte die Veränderung, welche hierin lag, auch die Rechtsversassung ergreisen, sobald es gelang, das Pontificat von den Patriciern zu trennen. Der erste plebejische Pontifer Maximus, Tiberius Coruncanius, ist auch zugleich als der Begründer des Systems der Wirksamkeit der eigentlichen Rechtsgelehrten zu betrachten. Man hat oft der

<sup>1) 502</sup> b. St., 252 b. u. Ä.

Urfache nachgefragt, weshalb das Civilrecht bei ben Griechen bei weitem nicht zu der Ausbildung gefördert wurde, welche es in Rom erhielt. Schon Cicero bat dieselbe barin gefunden. daß bei den Römern nicht Männer von untergeordneter Stellung den Parteien zur Seite standen, sondern nur folde, die auf die höchsten Aemter Anspruch hatten und zu den ersten Männern der Republik gehörten. Das war nun icon immer geschehen, doch batte es mehr den Charakter eines freundschaftlichen Dienstes; erst seit Coruncanius trat ein, daß diese Thätigkeit anerkannt wurde. Es war niemals erforderlich, daß der fungirende Magistrat Rechtstunde befaß: zu seiner Seite aber erschienen Rechtsgelehrte, an beren Ausspruch er sich nothwendig balten mußte. Die Bontificalbücher waren und blieben die Grundlage der Gesete; die Thätigkeit der Rechtsgelehrten stüpte sich darauf, daß keine Forderung anerkannt wurde, sie ware benn auf ein schon bestehendes Recht begründet gewesen; und eben barin bestand der pornehmste Beruf der Rechtsgelehrten, alle Actionen an ein schon gegebenes Geset anzuknüpfen und daraus abzuleiten. Die Jurisprudenz gewann nun einen auf das Leben tief eingreifenden Einfluß, der um so mehr wachsen mußte und wuchs, als die inneren Entzweiungen der Republik einen Rechtsschutz nothwendig machten. In den Verwirrungen der marianischen Zeiten ist dann der erste große Jurift, Lehrer und Meifter aller späteren, Mucius Scaevola emporgekommen.

In der Enwickelung des Rechts lag also eine doppelte Nothwendigkeit: die eine der Befreiung von den Beschränkungen der alten Zeiten durch wissenschaftliche Deduction, welche dem veränderlichen und immer veränderten Zustand der Republik entsprach; auf der anderen Seite aber auch die Pflicht, den

Willfürlichkeiten ber burch bie inneren Stürme zur Gewalt erhobenen Männer zu widersteben. Freiheit und Consequenz ber Rechtsentwickelung bedingten einander. In diesen Zeiten ber größten politischen Entwickelung im Innern und nach außen, die zwar zu einer Weltberrichaft, aber auch zum Imperium führte, bat sich nun die römische Jurisprudenz in ihrem eigenthümlichen Charafter ausgebilbet. Daß sie in sich nicht ohne Widerspruch war, versteht sich von felbst: wie bätte sie sich sonst wissenschaftlich entwickeln können? Damit waren mancherlei Unbequemlichkeiten verbunden; aber auch überhaupt stellte sich die Frage heraus, wie sich das Brincipat zu der Rechtskunde verhalten werde. Cafar foll den Gedanken gehabt haben, ein umfassendes Rechtsspftem als Geset zu proclamiren; Augustus stand von diesem Aeußersten ebenso ab, wie er es in vielen anderen Dingen that. Mit dem sicheren Tact, mit dem er überall verfuhr, verband er die wissenschaftliche Jurisprudenz mit der böchsten Gewalt dadurch, daß er das Recht, Gutachten zu ertheilen, an eine Verleihung bes Principats knüpfte, wodurch beides vereinigt war, die Freiheit der Wissenschaft und die Autorität des Principats. Resvonsa waren bisber frei binsichtlich der Personen, ihrer Form und ihrer Wirkung; Augustus ordnete an, daß die Responsa schriftlich und zwar versiegelt eingegeben werden follten.

Unter den Rechtsgelehrten gab es, wie sich denken läßt, auch eine republikanische Schule, welche die Gewaltthätigsteiten der Triumvirn verwarf und sich den Neuerungen des Augustus entgegensetzte, wie Antistius Labeo, dessen Vater als Anhänger des Brutus gestorben war 1), und der die Hälfte

<sup>1)</sup> Appian, b. civ. IV, c. 135.

seines Lebens, die Hälfte jedes Kabres, zu wissenschaftlichen juridischen Arbeiten anwendete, welche den Sinn der alten Festsetzungen — benn Labeo war auch ein guter Grammatiker weiter zu entwickeln bestimmt waren. Denen aber trat eine andere Schule gegenüber, die sich den einmal geschehenen Umwandlungen in der Republik in Bezug auf Besitz und Gewalt unterwarf und auf diesem Grunde fortbaute, als deren Oberbaupt in der gleich darauf folgenden Zeit Massurius Sabinus erscheint, der das Recht, Gutachten zu geben, von Tiberius erbielt, aber in seinen drei Büchern über das bürgerliche Recht ben wiffenschaftlichen Charakter behauptete, was ihm bann auch wieder Ungunft zuzog. Diese Bücher haben den Späteren vielfach vorgelegen und sind von ihnen berüber genommen worden. Für die Entwicklung des Rechtes war nun aber das Principat auch insofern von Wichtigkeit, als es alle Streitigkeiten, die in den Bereich der höchsten Gewalt fielen, abschnitt. taciteischen Dialogus erfährt man, daß die vornehmste öffentliche Thätigkeit der Privaten sich bei den verschiedenen Gerichtsböfen, welche fortbestanden - einer vor dem Raiser selbst -.. entwickelte. In Rede und Antwort konnte man dabei sehr weit geben. Rur mußte man sich buten, die Linie zu überschreiten. die sich aus dem Begriff des Principats ergab. Gewaltsame Raiser, wie Caligula und Nero, waren mit beiden Schulen unzufrieden: Caligula bat mobl gesagt, ihm selbst sollte eigentlich das Recht, Gutachten zu geben, allein zustehen 1). verbannte einen der vornehmsten Rechtslehrer der sabinianischen Auch darin liegt eine der rühmlichen Handlungen Schule 2).

<sup>1)</sup> se mehercle effecturum, ne qui respondere possint praeter eum. Sueton, Caliquia 34.

<sup>2)</sup> Cajus Cassus Longinus. Tacitus, Ann. XVI, 7 ss.; Sueton, Neco C. 37. Bergl. Zimmern, Geschichte bes römischen Privatreches I, 1, S. 318.

Besvafians. daß er beide Schulen in seinen Schut nahm: er bat ibre Oberhäupter in das Consulat befördert. Der damalige Meister der labeonisch-republikanischen Schule, Juventius Celsus, war in die Verschwörung gegen Domitian verwidelt; der Kaiser Nerva war selbst ein Entel jenes Marcus Cocceius Nerva, der als der vornehmfte Schüler Labeo's gegolten bat, besselben, der den Tiberius nach Caprea begleitet batte. Unter Hadrian besaß ein Sabinianer, Salvius Julianus. das meiste Anseben, ein geborener Afrikaner, der aber zu den größten nicht allein, sondern auch zu den wirksamsten Rechtsgelehrten aller Zeiten gebort. In den Bandekten sind mehr als fünfthalbhundert Säte aus feinen Schriften aufgenommen. Das Bedeutendste, was er leistete, ist sein Antheil bei der Aufstellung eines unveränderlichen prätorischen Edicts. Es erinnert doch sehr an die republikanischen Zeiten, wenn der Brätor ursprünglich nur an das von ihm selbst erlassene Edict in den bürgerlichen Rechtsbändeln gebunden war. Wohl batte sich allmählich eine solche Form dieses Edicts eingeführt, die von einem Brätor auf den andern übergeben, jedoch auch wieder von demselben abgeändert werden konnte. Der biedurch eintretenden Unsicherheit des Rechtsverfahrens that nun hadrian dadurch Einhalt, daß er ein prätorisches Edict promulgirte, welches für keine momentane Abanderung Raum ließ, nur für Eweiterung in solchen Fällen, die in demselben nicht berührt seien 1). Auch das sollte dann unter der böchsten Autorität zu erfolgen haben, die er selbst bekleidete. Er griff

<sup>1)</sup> Justinian, Cod. L. II (const. tanta) § 18 C. de veteri jure enucl. (1, 17). Die Ausstührungen des gelehrten und geistwollen Puchta (Institutionen I, § 114) sind, denke ich, für jeden Undefangenen überzeugend.

damit nicht in die juridische Thätigkeit ein. Durch den ausgezeichnetsten Rechtsgelehrten, welcher lebte, wurden die Ergebnisse der alten Jurisprudenz zusammengesaßt und durchgearbeitet. Aber das Sdict, das durch ein Senatsconsult bestätigt wurde, gab nun für die Zukunft eine bestimmte Norm an die Hand, deren Inhalt unveränderlich sein sollte und auch später, nur wenn es nöthig wäre, durch die höchste Autorität ergänzt werden könnte.

Wie es jetzt von Hadrian promulgirt wurde, sollte es der Hauptstadt und den Provinzen zur Richtschnur dienen. Die höchste Gewalt trat in die engste Verbindung mit der Rechtspslege, ohne die Fortbildung des Rechtes auf dem Wege der Rechtsgelehrsamkeit zu verbindern.

Antonin folgte auch darin dem Borgang Hadrians nach, daß er die großen Juristen, deren Antworten den Gerichtshöfen zur Richtschnur dienten, in seine Nähe zog, sodaß Legalität und Recht umsomehr die Norm des ganzen Gemeinwesens wurden.

Marc Aurel hatte die juristische Schule ebenfalls durchgemacht; er war ebensowohl Jurist als Philosoph. Die allgemeine Stellung der Juristen hat eine Analogie mit der Stellung der Philosophen. In beiden repräsentirte sich der unabhängige Geist der Wissenschaft im Zusammenhang, aber auch im Gegensap mit der Alleinherrschaft des Kaiserthums.

Unter Marc Aurels Regierung hat Gajus seine Institutionen geschrieben: eines der merkwürdigsten Rechtsbücher, die überhaupt abgesaßt worden sind, inwiesern durch dasselbe die Ausbildung des römischen Rechtes zu einem allgemeinen angebahnt wurde und zum Ausdruck gelangte. Eingeleitet war das freilich schon längst; denn das römische Recht, welches

die Entwickelung einer original römischen Idee enthielt, konnte hon in den republikanischen Zeiten nicht schlechthin auf die Femben angewendet werden, die zahlreich nach ihren verschiedenen Bölkerschaften nach Rom strömten. In den Streitig= leiten zwischen Kömern und Peregrinen bildeten sich Modistationen des römischen Rechtes aus, die dem Geiste desselben eben Eintrag thaten. Denn bei aller seiner Einseitigleit und Strenge entwickelte der römische Geift in dem Laufe M Zahrhunderte doch eine große Flexibilität. Er modificirte ha den veränderten Verhältnissen gemäß, ohne sich doch zu verlieren. Sehr gut spricht Gajus dies Berhältniß aus. Er gebt davon aus, daß alle Nationen ihre besonderen Rechte haben, welche aus der natürlichen Auffassung der Dinge durch die Vernunft entspringen. Jede Nation bat ihr eigenes, aus ihren besonderen Zuständen hervorgegangenes Recht; alle diese Rechte aber werden durch die natürliche Auffassung der Bernunft bedingt: so bat auch das römische Recht einen Bestandtheil, der dem allgemeinen Rechte angehört 1). Dieser Bestandtheil ift es nun, der zu einem allgemeinen Rechte führt, dem sich alle Bölker unterwerfen können, zu dem, welches die Vernunft als ein gemeinschaftliches erscheinen läßt. das positive Recht der Ausländer wird dabei wenig Rücksicht genommen: das Recht der Völker ift römisches, auch auf die Fremden anwendbares Recht. Wie die Weltberrschaft eine römische war, so erhebt sich in ihr und durch sie ein allgemeines, auf alle Unterthanen fremden Ursprungs anwend-

<sup>1)</sup> quod ratio inter omnes gentes constituit, id apud omnes populos peraeque custoditur vocaturque jus gentium. Gaii Institutiones I, 1, 1.

bares Recht. Die Arbeiten der Rechtsgelehrten dienten dazu es vorzubereiten: durch die Constitutionen der Kaiser wurde es ein allgemeines, das den römischen Erdkreis umsaßte.

Die Epoche, welche auf die Antonine folgte, weit entfernt das Verhältniß der Rechtsgelehrten zur obersten Gewalt in Frage zu stellen, bildete ihre Verbindung vielmehr noch enger aus.

Die Rechtswissenschaft ist das echteste Product des römischen Geistes. Das römische Recht erscheint als eine Institution des Kaiserthums und der höchsten Gewalt, wenngleich auf uralten Grundlagen, wie das Reich selbst, dem es entsprach. In dem Staat war das Lebendige der Civildienst, der vom Begriff des Rechts durchdrungen war und dadurch, man möchte sagen, geadelt wurde, daß er mit dem persönlichen Dienst den Dienst der Idee verband.

Die Rechtsgelehrsamkeit entsprach einem praktischen Bebürfniß und war zugleich eine wissenschaftliche Leistung, welche die Gegenwart mit Vergangenheit und Zukunft verband. Aehnliche Arbeiten hat das Zeitalter auch in einigen anderen Ameigen bervorgebracht. dadurch gleichsam Es ift Herrschaft über die folgenden Epochen gelangt. Hofe Marc Aurels lebte Galenus, auf deffen Wirksamkeit die Medizin eine lange Reibe von Jahrhunderten beruht bat. Nicht allein auf die Sammlung des Stoffes tam es dabei an, sondern auf eine geistige Durchdringung deffelben. die auch anderen ein Verständniß möglich machte. schöpferische Talent, welches Galenus in der Physiologie bewährte, befähigte ihn, auch eine Bathologie und Therapie aufzustellen, die in den folgenden Jahrhunderten beibehalten worden ift.

Das größte wissenschaftliche Verdienst erwarb sich ohne Zweifel Claudius Ptolemaeus, der zur Zeit der Antonine im Serapeum zu Alexandrien den gelehrten Ruhm diesex Soule erneuerte. Sein Hauptwerk, der sogenannte Almagest, beruht vornehmlich auf den umfaffenden Beobachtungen, wie sie bis in die Mitte des zweiten Jahrhunderts fortgeset waren, und ift auch deshalb unschätzbar. Ptolemaeus bilbete sie dadurch zu einem Spftem aus, daß er die Bewegungen der himmelskörver mit mathematischer Genauigkeit berechnete. Gewisse Ungleichheiten in der Bewegung des Mondes bat er zuerst entdeckt. Er beschreibt die Planeten mit einer Kunde, die noch beute Jedermann in Erstaunen sest; die Milchstraße lernt man bei ihm fast am besten kennen. Die Erde betractet er als den unbeweglichen Mittelpunkt des Universums; doch kennt er die sphärische Gestalt derselben, und die Meffungen der Schatten seben ihn in den Stand, die Erdoberfläche in verschiedene Zonen zu theilen und geographische Ortsbestimmungen in großem Umfang zu verzeichnen: alles auf eine Weise, welche den Reiz der fortgebenden Forschung mit der Genuathuung verbindet, die ein gefundenes Resultat gewährt. Das Weltspstem des Rtolemaeus bat eine lange Reibe von Jahrbunderten die Vorstellungen der Menschen über die tosmischen Verhältnisse beherrscht und ift für die orientalische Cultur eben so wichtig geworden, wie für die occidentalische; Ptolemaeus ist einer der großen Lehrmeister der Menscheit. So verbält es sich auch mit seinem geographischen Werke. Er knupft an die Verlaffenschaft der Phonizier an, gebt aber weit über die bisherige Erdkunde hinaus, selbst wie sie bei Strabo erschien. Indem er die völlige Abgeschlossenheit des kaspischen Meeres nachwies, zerftörte er ben Wahn, daß basselte in das Weltmeer münde, und die Meinung von dem die Erde im Often umssuthenden Ocean. Er benutte Nachrichten, die ihm der Karawanenhandel zusührte; in seiner geographischen Nomenclatur sinden sich Namen, die aus Sanscrit und Zend stammen. Ebenso eröffnet seine Beschreibung der Länder jenseit der Donau und des Rheines gleichsam eine neue Welt. Seine Geographie ist, wie seine Astronomie, das Handbuch der folgenden Jahrhunderte gewesen; daran haben die großen Entdeckungen der neueren Zeit angeknüpft.

Außer Alexandrien behauptete sich Athen als ein lebensvoller Mittelpunkt für die literarische Cultur. In dieser Stellung wurde es durch die Fürsorge der Kaiser, welche besondere Lehrämter einrichteten, besessigt.

Aber auch die anderen Site der alten Studien waren in hoher Blüthe. Niemals hat die Literatur einen größeren Schauplatz gehabt, als die damalige, niemals ein größeres Publicum von gleicher Theilnahme, gleicher Befähigung und gleichem Verständniß. Alles aber, was getrieben und gedacht wurde, beruhte auf den Hervordringungen der alten classischen Zeiten, deren Denkmale eine unmittelbare Continuität des geistigen Lebens erhielten.

Wie mächtig diese Gegenwart von der Vergangenheit umfaßt wurde, sieht man, wenn man sich an der Hand des Pausanias in Griechenland umherführen läßt; sein Buch ist die beste Fundgrube für die Antiquitäten des Göttercultus. Noch immer herrschte der Polytheismus. Die griechische Philosophie hatte denselben in seinen Wurzeln erschüttert; aber zu ersehen vermochte sie ihn doch nicht. In den productiosten und gelesensten Autoren des zweiten Jahrhunderts treten die Gegensäge hervor, welche die Geister beschäftigten.

Plutarch bat für die Religion ein tiefes Gefühl; er sucht sie in den gebeimnifvollen Diensten, welche aus Asien und Afrika nach Europa gedrungen waren, zu begreifen; er verehrt die Götter im Allgemeinen und glaubt ihre Wirksamkeit im Laufe der Ereignisse zu erkennen. Apulejus, eines der glänzenosten schriftstellerischen Talente, das die Epoche bervorgebracht hat, verfolgt eine ähnliche Tendenz. Die lächerlichen und zugleich verabscheuungswürdigen Erscheinungen, welche der Dienst der Magna Mater herbeiführte, vergegenwärtigt er auf das anschaulichste. Aber dabei hält er doch an dem Dienst der Isis fest und läßt sich darüber mit Bewunderung und Keierlichkeit vernehmen. Wie ganz anders Lucian! Er leugnet die Unterwelt und überschüttet die Götter, an welche die Menschen glauben, mit Spott. Die Immoralitäten, welche die Mythologie ihnen Schuld giebt, bringt er zu einer Evidenz, welche die vernichtende Wirkung der Komödie hat. Die Abscheulichkeit der Opfer stellt er in starken Zügen vor Augen, im Gegensatz zu dem Glauben des Volkes, den er für eine Thorbeit hält. So wenigstens konnten die religiösen Meinungen und Dienste nicht überliefert werden. Denn der Mensch bedarf eines sicheren Gottesbewußtseins, welches die Grundlage seines geistigen und moralischen Lebens ausmacht. Und schon war, wie wir wissen, eine Religion in der Welt erschienen, die ihm ein solches darbot.

## Anfänge ber driftlichen Rirche.

Wenn man die Völkerelemente, die sich in dem römischen Reiche vereinigten, und ihre damalige Entwickelung wieder scheidet, so repräsentirte sich der griechische Geist in der allgemeinen Cultur, die jest vom Often her auch den Westen um-

faßt hatte, der spezifisch römische in dem Kriegswesen, der Berwaltung und der Rechtsgelehrsamkeit; die gegenseitige Durchdringung des griechischen und römischen Geistes bildete die vornehmste Aufgabe der damaligen Zeitgenossenschaft. Aber noch ein anderes Element gab es in derselben, das semitische, welches, in den allgemeinen Berband entweder freiwillig oder gezwungen aufgenommen, jeht zwar niedergeworsen und beinahe vernichtet, in seinem Kern eine Transformation ersahren hatte, die eben in der Annäherung an die übrigen Nationen bestand, und dadurch eine nicht zu ermessende Wirtung in Aussicht hatte, da es zugleich das Princip der ältesten Religion behauptete und so zum Gemeingut der Welt machte.

Wir haben oben den Ursprung des Christenthums zu schildern versucht; wir begleiten seine weitere Entwickelung Schritt für Schritt.

In den ältesten nachapostolischen Schriften waltet der Geift der Absonderung von dem Judenthum vor, den Paulus angeschlagen hatte.

Noch entschiedener als der Apostel selbst knüpsten seine Nachfolger an die älteste Tradition der Menscheit an, welche durch das Judenthum nur verdunkelt worden sei. In den Ignatianischen Briesen wird sehr ausdrücklich betont, daß das Christenthum dem Judenthum geistig vorangehe. Der Christianismus hat nicht an den Judaismus geglaubt, sondern der Judaismus an den Christianismus; das Wahre des Judenthums gehörte im voraus schon nicht dem Judenthum, sondern dem Christenthum an, wie die Propheten des Alten Testamentes; die Juden, die noch vor Christus auf seine Ankunst gehöfft haben, waren bereits damals nicht mehr

Juden, sondern Christen. In dem Briefe des Barnabas wird dem Judenthum alle geistige Realität abgesprochen; es erscheint als Richtwissen, das Christenthum als das Wissen. Im hirten des Hermas ist weder von Beschneidung, noch von den für die Proselyten gemachten Vorbehalten die Rede. Im Hebräerbriefe wird Melchisedet, Priester Gottes des Höchsten, ausstührlich erwähnt; an dessen Stelle ist Jesus durch die Kraft Gottes Hoherpriester auf immer und zugleich Gott.

Diese Bestrebungen einer Emancipation von dem Judensthum verloren aber ihre prägnante Nothwendigkeit durch den Untergang des Restes der Selbständigkeit, welchen die Juden noch besaßen. Die Eroberung Jerusalems kam insvsern den Christen zu gute, als der Tempel, an den sich zu halten ihnen angemuthet worden war, zerstört wurde; die Besschneidung, außer welcher die Juden keine an Jehovah anknüpsende Religion anerkennen wollten, wurde denselben von Kaiser Hadrian verboten.

Wenn nun hiedurch der Gegensatzum Judenthum, der bem werdenden Christenthum verderblich zu werden gedroht hatte, aus dem nächsten Gesichtskreise verschwand, so trat dagegen die Idee des römischen Imperiums, an welches sich die Christen ansangs angeschlossen hatten, ihnen um so seindsselliger entgegen.

An intensiver Macht hatte die römische Religion durch die über die Gegner erfochtenen Siege gewonnen; in den Gemüthern war sie festgewurzelt.

Es war kein Zufall, wenn eine römische Militärcolonie mit einem Jupitertempel an die Stelle Jerusalems trat; es entsprach vielmehr dem Princip, welches den Sieg ersochten hatte und durch denselben aufs neue bestätigt worden war, der ausschließenden Geltung der römischen Religion im Umfreis des Reiches. Jene ersten Annäherungen, wie sie zwischen Baulus und Seneca stattgefunden, verschwanden; es wurde als ein Verbrechen betrachtet, sich dem Dienste der römischen Götter zu entziehen. In diesem Widerstreit nun hat sich allmählich die christliche Kirche gebildet. Auf dem von den Aposteln gelegten Grunde hatte sie sich auf eine nicht mehr nachweisbare Weise — denn mit der Apostelgeschichte bricht, wie gesagt, jede glaubwürdige Kunde ab — ausgebildet und ausgebreitet. Das Bedürsniß der Religion, das durch keine andere Form der Verehrung erfüllt wurde, und der sittliche Kern, den die neuen Formen des Lebens und Glaubens athmeten, ist ihnen dabei ohne Zweisel wesentlich zu Statten gekommen.

In einem Briefe des Clemens wird der Inbegriff der christlichen Tugenden geschildert, wie sie in einer großen Gemeinde wirklich vorhanden waren. Sie sind: Gehorsam gegen Borsteher und Magistrate, wohlthätige Fürsorge des Einen sür den Andern, tadellose Reinheit des Hauswesens, dem die Frauen mit heiliger Gewissenhaftigkeit vorstehen, sittlich-mäßiges Berhalten der Jugend. Oft wurden den Christen ihre besonderen Bersammlungen im Namen ihres Stifters zum Borwurf gemacht. Wenn man aber denselben nachsorschte, so sand man doch nichts weiter, als daß sie sich in der Frühe des Tages gemeinschaftlich zu all den Tugenden verpslichteten, die das römische Geset voraussetzte oder forderte.

Wohl kam es auch schon zu gehässigen Streitigkeiten in Bezug auf die Verfassung der Kirche. Diese war, wie oben

berührt, ursprünglich von einer sehr patriarchalischen Natur; die ersten Bekehrten, an die sich bann die übrigen Gläubigen aggregirten, waren die Stammväter ber Gemeinde nicht allein, sondern ihre Vorsteher geworden, Aelteste oder auch Bischöfe 1). Allein bei dieser primitiven Verfassung konnte es doch bei der Bunahme ber Mitglieder verschiedener Art und Gesinnung sein Berbleiben nicht haben. In jenem Briefe rügt Clemens den in der Gemeinde Korinth berrichenden Ebrgeiz in Bezug auf diese Vorsteberschaft. Er nimmt für das Anseben der Bischöfe Partei, deren Autorität von den Aposteln Diese mehr gewachsene als gemachte Verfassung flamme. ber Gemeinde, welche ihre innere Einheit erhielt und überall die vorwaltende blieb, gab nun der Genossenschaft der Christen eine gewisse Unisormität, die sie von der übrigen Bovulation unterschied. Und nicht obne alle Einbeit war diese Genossen= schaft und konnte sie sein, da der Glaube, den sie bekannte, von ungleichartigen Elementen, welche einzudringen drobten. gnoftischer ober neoplatonischer Natur, reingehalten werben mußte. Eine selbständige Autonomie des Geistes gab sich fund, die alles untereinander verband.

Nothwendig wurde nun durch die Erhebung einer durch die Gemeinsamkeit des Bekenntnisses verbundenen und in sich geschlossenen Genossenschaft die dem Polytheismus ergebene Population der römischen Provinzen und die Imperatoren an ihrer Spize in Aufregung gesetzt und zu einer Gegenwirkung veranlaßt.

Bon den Gewaltsamkeiten der neronianischen und der domitianischen Zeiten wurden die Bekenner des neuen Glau-

<sup>1)</sup> Sie heißen im ersten Korintherbriefe 16, 15 und im ersten Briefe bes Clemens 42: anapyal.

b. Rante . Weltgefdicte. III. 1. 3. Aufl.

bens besonders betroffen; sie wurden in der einen und in der anderen noch nicht recht von den Juden unterschieden und mit diesen verwechselt.

Die römischen Magistrate in der Hauptstadt und den Provinzen sahen in ihnen gefährliche Widersacher. Daß die Christen durch besondere, ausdrücklich gegen sie gerichtete Gesehe verdammt gewesen seien, möchte ich nicht wiederholen. Gesehe dieser Art sind nie zum Vorschein gekommen. Der Gegensah, in welchem die Christen zur römischen Staatsverwaltung standen, konnte keinen Augenblick verborgen bleiben.

Jene Fragen, welche einst zu Thessalonich den Apostel Paulus und seine Begleiter bedroht hatten, erhoben sich aufs neue. Der Glaube, den die Christen bekannten, hinderte sie, dem Imperator die Ehrerbietung zu erweisen, welche die anbern Unterthanen des Reiches ihm bezeugten. Die Delatoren, die eben den Feinden der Ansprüche des Raiserthums nachspürten und babei ihr Glud machten, richteten ihre eigensüchtige und verberbliche Betriebsamkeit auch gegen die Christen. Hätte das Regiment des Domitian bestanden, so würden sie von dem Raiser und seinem geheimen Rath ebenso wenig Schonung erfahren haben, als einst von dem Hobenpriester und dem Synedrium zu Jerusalem. Da kam nun ben Christen jene Thronveranderung, die mit dem Tode Domitians eintrat, mächtig zu Hülfe. Richt als ob sie nun ben Beifall der republikanisch gesinnten Schaar der Philosophen, welche die Oberhand erhielten, erlangt hatten. Wie wenig das der Fall war, sieht man aus den Worten des Tacitus, der mit Wegwerfung von ihnen spricht. Die Veränderung des Systems kam ihnen hauptsächlich dadurch zu Statten, daß die Delatoren, die der Gegenstand allgemeinen Hasses wurden, fortan so wenig gegen die Christen Gehör fanden, als gegen Andere.

Wir haben Documente übrig, die über diesen Sachverhalt keinem Zweifel Raum lassen. Es sind die allbekannten Correspondenzen zwischen dem jüngeren Plinius und dem Raiser Trajan. Plinius, damals Broconsul von Bithynien und Bontus, fand bei der Verwaltung seines Amtes eine besondere Schwieriakeit darin, daß man die in diesen Provinzen sehr zahlreich gewordenen Christen bei ihm doch eigentlich eben deshalb anklagte, weil sie von den Formen ber Religion, die als Geset galt, abgefallen seien. In seiner vollen confessionellen Ausbildung war jedoch das Christenthum nur von den Wenigsten angenommen. Es scheint fast, als hatten die Meisten sich damit begnügt, die einst von ber apostolischen Versammlung in Jerusalem festgesetzten Pflichten zu erfüllen; sie weigerten sich nicht, den Bildnissen ber Götter und des Raisers zu huldigen. Richt wenige aber gab es, welche an dem Begriffe des Chriftenthums ftreng feft-Plinius fragte bei dem Kaiser an, wie er sich gegen diese verhalten solle. Die Antwort Trajans, nicht ganz entschieden, athmet doch Milbe und Schonung. Man soll ben Reuigen verzeihen, wenn sie zu den römischen Göttern beten. Aufsuchen soll man die Christen nicht, und ohne Angabe des Anklägers keine Untersuchung anstellen. Die Ideen, die bei ber im römischen Reiche vorgegangenen Staatsveränderung vorwalteten, kamen den Anhängern der neuen Religion durchgreifend zu Statten.

Trajan wollte das Unwesen der Delatoren auch insofern nicht dulden, als es sich gegen die Christen wendete. Das

zu gestatten, sagt er, würde bem Geist der Zeit entgegen- laufen 1).

Diesen Standpunkt hat dann auch Hadrian, der Adoptivsohn Trajans, mit Entschiedenheit sestigehalten. In einem Edicte Hadrians?), dessen in einigen folgenden Actenstücken Erwähnung geschieht, sodaß an seiner Schtheit nicht gezweiselt werden sollte, wird den Christen zwar nicht ausdrücklich Dulbung gewährt, aber die Weisung ausgesprochen, auf die Angebereien der Delatoren in Bezug auf sie nicht zu hören. Der Kaiser ist eifriger gegen die Angeber, als gegen die Christen. Jene sollen unbedingt bestraft werden; diese sind nur dann straffällig, wenn sie die Geset übertreten.

Hadrian scheint selbst noch weiter gegangen zu sein; in einem Schreiben Antonins wird eines Rescriptes Hadrians gedacht, nach welchem die Christen erst dann bestraft werden sollen, wenn sie etwas gegen die oberste Gewalt der Römer unternehmen.

Conquirendi non sunt; si deferantur et arguantur, puniendi sunt.... sine auctore propositi libelli in nullo crimine locum habere debent, nam et pessimi exempli nec nostri saeculi est. Epp. XCVII — XCVIII.

<sup>2)</sup> Rescript Habrians an den Proconsul von Asien, Minucius Jandanus. Die Einwendung gegen die Echtheit, welche von den in dem Edict vorkommenden Namen von Proconsulu von Asien hergenommen ist, wird dadurch geboden, daß dieselben Namen in authentischen Denkmalen wieder erscheinen. Denn daran läßt sich doch nicht zweiseln, daß Serenius Granianus in dem im Anhang zu Justins Apologien (ed. Otto I, p. 162) und Eusebius (H. eccles. IV, 9, vergl. Aussinus IV c. 9) erhaltenen Text nur aus (Quintus Licinius) Silvanus Granianus verdorben sei. Ich stimme hier mit Wieseler, Die Christenversolgungen der Cäsaren S. 18 mehr überein, als mit Aubé, Histoire des persécutions de l'église II, S. 263 st., der aus der Abweichung in den Namenssormen die Unechtheit des Rescriptes solgert.

Unter dieser Stimmung, die dem gemäßigten und duldsamen Sinn des Raiserthums überhaupt entsprach, konnten sich die Christen, gestützt auf den frischen Hauch, den ihr religiöses Leben athmete, weiter entwickeln. In dem wohlgesinntesten und friedsertigsten dieser Kaiser, Antoninus Pius, erweckte der religiöse Schwung der Christen sogar eine gewisse Sympathie.

Unter dem dritten Consulat des Kaisers Antonin, welches in das Jahr 140 fällt, wurde Asien von einer Erderschütterung heimgesucht, die vielen Schaden anrichtete. Die Einwohner der betroffenen Provinzen gaben dies Unglück der Anwesenheit von Christen im Lande Schuld, über welche die localen Gottheiten erzürnt seien.

Die Christen wurden in der Provinz wie Landesseinde behandelt.

In unsern Tagen hat man ein Motiv Antonins, sich biegegen zu erklären, darin seben wollen, daß er die reichen Asiaten um seiner eigenen Autorität willen zu Grunde richten zu müffen geglaubt habe. Die Spuren einer solchen Absicht, wenn es beren giebt, sind mir verborgen geblieben. Ich kann nichts Anderes finden, als daß Antonin alles Ernftes entruftet war. Der Begriff, den er von den göttlichen Dingen begte, lief einer solchen Absicht schnurstracks entgegen. Wie könne man, fagt er, ben Göttern zutrauen, bas Eigenthum ber Landeseingeborenen zerstören zu wollen, weil sie über die Chriften erzürnt seien; sie würden ja diese selbst züchtigen, wenn sie es vermöchten. Der Imperator verwirft die Meinung von der Macht der Localgötter, die ein ganzes Land verderben, weil darin einige Abtrunnige wohnen. Er mißbilligt die hieraus entstehenden Unruben, welche er nur daher leitet,

daß man das Wesen der Gottheit nicht kenne 1). Eine monotheistische Idee liegt hier ohne Zweisel zu Grunde; es ist die stärkste Annäherung des philosophischen Monotheismus an das Christenthum, aber keineswegs das Christenthum selbst, welchem nur eben in dem vorliegenden Falle der Borzug gegeben wird.

Diesem milben Versahren von Seiten der höchsten Staatsgewalt entsprach es nun aber, daß auch die Christen ihrerseits eine friedliche Haltung bewahrten, nicht gerade aus unmittelbarer Rücksicht auf diese Beziehung, sondern in Gemäßheit der in ihnen lebenden Ueberzeugung überhaupt.

Bezeichnend hiefür ist ihr Verhalten in den montanistischen Streitigkeiten.

Der Phrygier Diontanus überbot noch die schon eingeführten ascetischen Grundsätze und Gewohnheiten. Er wollte

<sup>1) &#</sup>x27;Αντωνίνου επιστολή πρός το ποινόν της 'Ασίας (bei Otto I. p. 207). Wie viele andere Zeitgenossen, so haben auch vor kurzem unter ben Deutschen Reim, Aus bem Urchriftenthum S. 185, und unter ben Franzolen Aubé, Histoire des persécutions de l'église I, p. 303 ff., die Authentie bes Schreibens bestritten. Der vornehmste Grund bafür ift, daß Antoninus selbst Chrift gewesen sein mußte, wenn bas Schreiben von ihm herrlihren sollte. Davon kann aber nicht die Rede sein, wenn man diejenige Form des Schreibens berlichfichtigt, in welcher es im Anhang ju Juffins erster Apologie vorliegt. In der Fassung, welche bei Eusebius (H. IV, 13, 5) als aus der Apologie Welito's entnommen mitgetheilt wird, werden die Christen allerbings genannt, nicht aber in ber ersten; es beißt nur: 3onoxelar την πευί τον θεόν ουκ επίστασθε. όθεν και τους θρησκεύοντας εξηλώχατε, — nicht, wie in der Fassung des Eusebins: τούς Χριστιανούς θρησκεύοντας. Nach ber parifer Edition hat das Chron. Paschale p. 260 A. τούς θρησκεύοντας ohne den Zusat Χριστιανούς. Der kaiser hat die Christen vielleicht im Sinn, aber genannt bat er fie nicht; er spricht fich als Imperator aus, ber, obgleich er an ben gewöhnlichen Seiligthilmern festhält, keinen Begriff bavon bat, bag bie localen Götter Erberschiltterungen bervorbringen fonnen.

Die Rasten über die Beschränfung berselben auf die Ofterzeit ausdebnen. In einer bas ganze Leben umfassenden Frommigfeit erblidte er ben 3med bes menschlichen Daseins und sab es als ein Glud an, wenn ein Chrift ber in den Provinzen dann und wann bervorbrechenden Verfolgung erliege. 11eberdies wollte er auch von den Wiffenschaften nichts boren und verdammte den militärischen Dienst, - Prinzipien, welche die ganze driftliche Genossenschaft in eine mondische Secte vermandelt baben murden. Er ift ber erfte jener Schwärmer, welche sich einem übertriebenen religiösen Begriffe zu Liebe der in sich selbst fortschreitenden rubigen Entwickelung ber menschlichen Rustande entgegensetten. Grundsäte wie diese murden die Gemeinde mit der Gewalt des Imperiums in unmittelbaren Conflict gebracht und mahrscheinlich ihren Ruin berbeigeführt haben. Auch um ihrer selbst willen durften die Gemeinden einen Mann nicht bulben, ber fich für ben Barakleten ausgab, also eigentlich eine neue Offenbarung mittheilen zu können den Anspruch erhob. Welches Mittel aber konnten sie gegen ibn anwenden? Das einzige, in welchem sich zugleich ihre Selbständigkeit manifestirte, lag barin, daß sie ihn von ihrer Gemeinschaft ausschlossen. Man bat immer angenommen, daß dies in einer Kirchenversammlung zu Hierapolis um das Rabr 170 geschehen sei. Unzweifelhaft ist bas nicht. soviel ergiebt sich aus unverwerflichen Ueberlieferungen, daß bie afiatischen Gemeinden mehr als Gin Mal zusammentamen, um die Meinungen des Montanus zu prüfen, und sie schließlich verwarfen. Sie konnten und mußten, wenn sie von einer Verfolgung betroffen wurden, fie mit aller Standhaftigkeit über sich ergeben lassen; aber bas diesseitige Leben um bes jenseitigen willen zu verschmäben, ben Tod in ber

Berfolgung zu suchen, soweit ging ihr Glaubenseiser nicht. Alles hatte Grenze und Ziel; das Maßlose und Ungeheure wurde vermieden.

Und noch nach einer anderen Seite bin waren die driftlichen Gemeinden in einer Abwehr des Fremdartigen beariffen. durch welche für die Entwidelung der Religion überhaupt eine feste Grundlage geschaffen worden ist. Bornehmlich die anostischen Meinungen waren es, gegen welche die driftgläubigen Gemeinden eine Schutwehr in ber Sammlung der Evangelien und der Schriften der Apostel suchten. welche in dem neutestamentlichen Kanon zusammengefaßt wurden. Es war eben um diese Zeit, daß sich Marcion unter der Einwirfung eines befreundeten Gnostifers zu einem Aufbau driftlicher Lehre verstieg, welcher sich theoretisch in abenteuerliche Philosopheme verliert und dabei doch praktisch an Montanus anlautet. So hatten auch Basilides und Balentin das Geheimniß des Christenthums mit gnoftischen Lehren versett und dadurch den Charafter desselben verändert. Alle diese Lehren wurden nun von den Christen verworfen.

Nicht sowohl ein doctrinärer Zweck war das leitende Moment bei der Festsetzung des Kanon, sondern ein polemischer. Das Eindringen fremdartiger Lehren in die christlichen Gemeinden sollte dadurch verhindert werden 1). Abweichenden Ansichten hat es seitdem immer die größte Schwierigkeit gemacht, sich mit dem Kanon auseinanderzusesen.

<sup>1)</sup> Das sogenannte Muratorische Fragment ist siese Entscheidung umschätzbar. Bon Bedeutung sind besonders die Worte: arsinoi . . . seu valentini . . . vel mitiades (l. Miltiadis) nihil in totum recipemus (l. recipimus) qui etiam novū psalmorum librum marcioni conscripserunt una cum basilide assianom catafrigorem (l. asianorum cataphrygorum) constitutorem.

Aber indem die Christen nach der einen Seite feindselige Elemente abwehrten, um ihre religiöse Selbständigkeit ju erbalten, gerietben sie nach der anderen eben in Betreff ihres äußeren Bestebens doch wieder mit dem Kaiserthum in Conflict. Die Rücksichten, welche man nahm, batten ihren Grund mehr in der inneren Lage der böchsten Gewalt, als darin. daß die Sellsständigkeit der Christen wirklich anerkannt worden Alles beruhte doch nur auf momentanen Erlassen der Imperatoren, ohne daß sie deshalb von der Idee der mit dem römischen Götterdienst verknüpften Gewalt zurückgetreten wären. Diese Ibee, die in dem Dienste des capitolinischen Jupiter ihren Mittelpunkt hatte, war eben die einzig vorwaltende geblieben. Man bat das Verfahren gegen die Christen oft von dem Berbot nicht anerkannter Genoffenschaften (Collegia illicita) bergeleitet; in älteren Zeiten sette man ein formliches Berbot des Christenthums voraus 1). Ich kann darüber nicht entscheiden; daß aber das Christenthum mit den in dem römischen Reiche berrschenden juridischen sowohl wie religiösen Begriffen in Wiberspruch stand, springt in die Augen. bat eine gewisse Analogie, daß in derselben Zeit das römische Recht fixirt zu werden anfing und die Urkunden des driftlichen Glaubens gesammelt wurden; in der That aber fteht doch das Eine mit dem Anderen in prinzipiellem Gegensat. In dem Recht war der eigenste Geift des römischen Wesens ausgesprochen; wenn es auf eine Weise ausgebildet murde, daß es auch bei anderen Nationen Gingang finden konnte, so war

<sup>1)</sup> Die Frage ist in letzter Zeit eingehend von Le Blant, Sur les bases juridiques des poursuites dirigées contre les martyrs in den Comptes rendus de l'Académie des inscriptions, Nouvelle série t. II. 1866, ©. 358 ss. erörtett worden.

dabei doch die Idee der römischen Weltherrschaft sestgehalten worden. Das Christenthum dagegen war ein dem römischen Reiche trot aller Annäherungen in tiesstem Grunde fremdes Institut. Das römische Recht ward durch die Constitutionen der Imperatoren sixirt; die christliche Religion trug eine über das Imperium hinausreichende Idee an der Stirn. Es gab einen inneren Gegensat zwischen der imperatorischen Allgewalt und dem Reiche Gottes auf Erden. Und so sehr die erste Idee durch Bildung, die andere durch vernünstige Mäßigung einander genähert worden, so bestand doch kein eigentlicher Friede zwischen ihnen; unaushörlich wurden die Christen im Namen der öffentlichen Autorität beunruhigt und gemißhandelt.

In diesem Widerstreit tritt uns die ernste Gestalt eines Märtyrers entgegen, Justinus ebendeshalb genannt Martyr, der seinen Philosophenmantel beibehielt, als er Christ geworden war. Er billigt die Sittenlehre der Stoiker und schließt sich den Speculationen Plato's an. Er erklärt die Philosophie für das Gott Wohlgefälligste und nimmt, wie Epiktet, einen göttlichen Geist an, der durch alle Vernunft gehe. Alles aber, was sie vortrage, mache doch nur einen Theil der Wahrheit aus, die erst in Christus vollständig erschienen sei. Denn das, sagt er, sei die Pflicht wirklicher Philosophen, nur nach der Wahrheit zu forschen, ohne Rücksicht auf althergebrachte Meinungen 1). Was er als eine Pflicht bezeichnete, hielt er auch für ein unbestreitbares Recht; und da Herkommen und Rechtsübung diesem Grundsat

<sup>1) 1.</sup> Apologie C. 2. Die Abfassung der ersten Apologie setz Aubé, Histoire des persécutions de l'église (1, p. 316, N. 3) in die Jahre 142—150; Wieseler (a. a. D. S. 106) in das Jahr 141/2.

geradezu entgegenliesen, so wandte sich Justinus an die imperatorische Sewalt und forderte sie auf, die Christen gegen die ungerechten Sesetze zu beschützen. Er ermahnt den Raiser — es war Antoninus Pius —, ohne Voreingenommenheit, ohne Vorliebe für die Abergläubischen, ohne Rücksicht auf verläumderische Serüchte über die Christen zu richten: denn es sei die Pflicht eines Imperators, nicht der Gewalt und der Tyrannei, sondern nur der Philosophie und Frömmigkeit Raum zu geben, wenn er sein Urtheil spreche 1).

Darin liegt nun aber doch, daß die Regierung von tyrannischen Gesehen abzusehen die Besugniß und den Willen habe. Bon dem, was wir politische Ideen nennen, sind die Christen weit entsernt. Sie sorderten eine höchste Gewalt, durch welche die Ungerechtigkeit, die bisher dem Geseh gemäß im Schwange gegen sie gewesen war, abgeschafft würde. In dem Gedanken, daß nur die Offenbarung die Wahrheit enthalte, und daß die höchste Gewalt denen Sicherheit gewähren müsse, die sich zu ihr bekennen, liegt wohl eine Conception von größter Tragweite für den Staat. Die Christen waren keineswegs Gegner der Imperatoren; sie verlangten vielmehr eine Ausdehnung ihrer Gewalt, selbst im Gegensah mit dem Begrisse, der das römische Reich constituirte. Man sieht wohl, was das bedeutete.

Bald im Anfang der Regierung des Marc Aurel kam . es nun aber vor, daß Christen eben, weil sie das waren, ; hingerichtet wurden. Den Anlaß hat eine Shescheidung auf . den Wunsch einer Frau, die, über das zuchtlose Leben ihres :

Cap. 3: τοὺς ἄρχοντας μὴ βία μηθὲ τυραννίθι, ἀλλ' εὐσεβεία καὶ φιλοσοφία ἀκολουθοῦντας τὴν ψῆφον τίθεσθαι.

Mannes emport, Christin geworden war, gegeben. Nicht gegen diese selbst wurde ein gerichtliches Verfahren eingeschlagen; aber der Stadtpräfect Lollius Urbicus jog denjenigen zur Strafe, der sie bekehrt hatte. Diefer felbst und zwei andere wurden ohne weiteres hingerichtet. Bu abnlichen Scenen kam es in Kleinasien, namentlich in Sphesus und Vergamum, wo die bochsten Beamten in ihrem eigenen Namen die Verfolgungen der Christen erneuerten. Justinus durch den ersten Vorfall veranlaßt wurde, sich in einer zweiten Apologie an Marc Aurel zu wenden, so bewirkte der andere, daß auch ein entfernter Bischof, Melito von Sardes, deffen Hülfe anrief 1). Das Schreiben bes Melito ist vor allem dadurch merkwürdig, daß er das Chriftenthum in einer Beise bem Raiserthum naber bringt, in welcher dieses sich mit demselben vereinigen konnte: bem philosophischen Kaiser gegenüber bezeichnet er das Christenthum als Philosophie. Diese Philosophie, d. h. doch Weltanschauung, so führt Melito aus, habe schon früher unter barbarischen Königen bestanden; sie sei aber unter Augustus im römischen Reiche wieder aufgeblüht. Sie habe biesem nur Glud gebracht: benn große Verlufte batten sich seitbem nicht ereignet. Nur Nero und Domitian seien durch die Vorstellungen böser Menschen bewogen worden, den Berläumdungen gegen die Chriften Gebor zu geben. Denen aber bätten sich die frommen Bäter des Kaisers entgegengesett und die Neuerer durch Rescripte zurechtgewiesen. Jest murben

<sup>1)</sup> Daß die zweite Apologie Justins an Marc Aurel gerichtet sei, wie Eusebius ausdrikalich angiebt, nicht, wie Andere meinen, an Antoninus Bius, nimmt auch Wieselter (S. 117) an.

die Frommen in Asien durch neue Verordnungen bedrängt 1). Auf deren Grund würden die Unschuldigen mehr als je durch Spkophanten, welche nach ihrem Besit trachten, belästigt und verfolgt.

Melito leugnet nicht geradezu, daß diese Verordnungen vom Kaiser selbst stammen können. Der Gehorsam, den die Christen der höchsten Gewalt schuldig zu sein glauben, drückt sich in den Worten auß: wenn er daß wirklich besohlen habe, so werde es wohl gerecht sein, denn der gerechte Fürst werde nichts Ungerechtes thun. Wenn aber daß Edict, von welchem man härter betroffen werde, als Barbaren, nicht von ihm stamme, so möge der Kaiser es zurücknehmen.

Die beiden Schriftstücke, die Apologie des Philosophen und das Gesuch des Bischofs, sind von universaler Bedeutung. Man lernt die Frage kennen, von welcher die Zukunft des Christenthums überhaupt abhing. Es war eine solche Constituirung der Autorität des Kaisers, durch welche dem Herkommen der Verfolgungen, zu denen Gerichte und Populationen zusammenwirkten, ein Ziel gesett würde.

Welchen Eindruck nun auch immer diese Vorstellungen auf Marc Aurel gemacht haben mögen: unleugdar ist, daß die Christen unter seiner Regierung die schwersten Widerwärtigkeiten zu bestehen hatten; Justinus wurde eben unter ihm Märtyrer. Den schlimmsten Auf haben dem Kaiser die Verfolgungen gemacht, die in Gallien vorsielen. In den

<sup>1)</sup> χαινοίς δόγμασιν κατά την Aσίαν. Daß dies kaiferliche Decrete, sagt er nicht. Das Original hat blos διατάγματα, die sateinische Uebersetzung des Rusinus: imperialia praecepta, Balesius: edicta imperialia.

<sup>2)</sup> Aube I, S. 346 ff. sett seinen Tod in bas Jahr 163 u. A.

<sup>3)</sup> Wir lernen sie aus einem Briefe ber christlichen Gemeinden in

größten Städten, namentlich in Lugdunum und Bienne, hatten sich dristliche Gemeinden gebildet, in denen Männer und Frauen von starker Ueberzeugtheit erscheinen. Aber sie erregten den Widerwillen des Bolkes; man stellte sie eigentlich deshalb, weil sie Christen seien, vor Gericht, was sie dann ohne weiteres bekannten. Der Präses hatte kein Mitgefühl für sie; er verhehlte seine religiösen Antipathien keinen Augenblick. Man verbrannte ihre Leichen und warf die Asche in die Rhone, um die Hoffnung der Christen auf Auferstehung zu nichte zu machen.

Daß Marc Aurel, in dessen Zeiten man diese Berfolgung verlegt, daran Schuld gehabt habe, erhellt aus dem Schreiben nicht. Die Provinzialverwaltungen folgten bierin ihrem eigenen Impuls. Dieser Impuls beruhte doch mahrscheinlich auch auf ber Beränderung der allgemeinen Lage, welche die Verehrung der das Reich schützenden Gottheiten wieder in Aufnahme brachte. Von dem Raiser läßt sich nicht ableugnen, daß er demselben nachgegeben bat. Anfrage hat er sogar erklärt, daß die Christen, die sich als solche bekennen, mit dem Schwerte hingerichtet werden sollten 1). Dabei erfahren wir doch durch ein unverwersliches Zeugniß, baß er die Chriften vielmehr in seinen Schut nahm. Tertullian, bessen Rugend noch in diese Zeiten gefallen ift, bezeichnet ihn als einen Protector der Chriften: welches seien denn die Raiser, von benen die Christen verfolgt worden? nur solche, von benen verfolgt ju werben eine Ehre gewesen sei. Die übrigen, unter ihnen namentlich Marc Aurel, seien Protectoren

Gallien an die afiatischen kennen, den Eusebius (Hist. eccl. V, 1 ff.) auf bewahrt hat, und der den Stempel der Echtheit trägt.

<sup>1)</sup> τοὺς ὁμολογοῦντας ἀποτυμπανισθήται.

der Christen gewesen. Und wenn die Kaiser nicht selbst gegen die Christen waren, so konnten diese durch den Druck der Provinzialbehörden nicht unterdrückt werden. Tertullian erzählt von einem Proconsul, der kurz nach Marc Aurel die Proving Asia verwaltete: er habe Anstalt getroffen, die äußerste Strafe über die Christen ju verhängen, aber eine jo große Anzahl von Menschen habe sich offen zu dem Christenthum bekannt, daß er sich begnügt habe, die angebrobte Strafe nur an wenigen zu vollstreden, alle Andern habe er freigelassen. Der Erfolg konnte kein anderer sein, als daß eben diese in ihrem Bekenntniß um so eifriger wurden. Ihre Anzahl selbst machte es unmöglich, sich an ihnen zu Wir finden sie in unaufhörlichem Wachsthum vergreifen. und in der lebendigsten inneren Entwickelung begriffen, die noch im zweiten Jahrhundert zu großen Erscheinungen inmitten der werdenden Kirche geführt hat.

In Alexandria bildete sich eine Schule aus, recht eigentlich dazu bestimmt, die Zweisel der Heiden zu beseitigen, und daher genöthigt, wie einer der Lehrer es ausdrückt, vieles zu lernen und das Nühliche überall auszulesen, den Hellenen den Glauben auf hellenische Art zu erweisen. Der Hauptbegründer der Schule, Clemens, ist zugleich einer der größten Kenner der alten Philosophie, dem es gewiß ist, daß die göttliche Vorsehung die Heiden ebenso bedacht habe wie die Juden, so daß er die griechischen Philosophen als Wertzeuge der göttlichen Vorsehung ansieht; es hat eine historische Wahrheit, wenn er sagt: durch das Geseh und durch hellenische Vildung werden die nach dem Glauben sich Sehnenden zusammengesührt zu Einem Bolt. Und auch bei denen, die sich der Philosophie nicht mit entschiedener Hinneigung

L

näherten, sondern von ihr abwichen, war doch ihr Einfluß nicht zu verkennen.

In dem Abendlande finden wir zuerst den aus einer kleinasiatischen Gemeinde nach Gallien versetzen Frenaeus; eben die Städte, in denen kurz vorher die erwähnte Berfolgung stattgefunden hatte, Lyon und Vienne, sind der Schauplatz seiner Thätigkeit. So sehr er gewisse philosophische Lehrsätze verwirft, aus denen er den Gnosticismus ableitet, so ist er doch unaufhörlich bemüht, für die historisch-gebildete kirchliche Ueberlieserung Gründe der Vernunft zu entdeden. Allenthalben verräth er einen wissenschaftlichen Trieb, der von der Einwirkung der griechischen Philosophie ausgeht.

Das wichtigste Moment liegt barin, daß sich die driftlichen Lehren von den abenteuerlichen Phantasien des Morgenlandes abwandten und an die gesunden Gedanken der gräcoromanischen Welt anzuschließen suchten. Der Wiberstreit zwischen der Philosophie und dem Christenthum trat dabei doch auch jeden Augenblick in helles Licht; ob derselbe jemals völlig geschlichtet werden könne, war eine Aufgabe für alle folgenden Jahrhunderte. Noch eine andere, unmittelbare aber war die von Justinus Martyr aufgestellte: die bochste Gewalt zu einer Anerkennung bes Chriftenthums bei feiner Absonderung von dem öffentlichen Dienst zu vermögen. Diese schloß bann wieder eine andere, noch allgemeinere in sich ein. Wenn das römische Reich in der Weltstellung verharrte, die es eingenommen, so konnte das Christenthum doch in dem Umfreis desselben kaum bestehen. Denn die Imperatoren waren ja selbst an die römische Religion gebunden und mußten sie handhaben. Auf eine eigentliche Toleranz konnten die Christen bei der obwaltenden Lage der Dinge nicht rechnen. Man darf es unbedenklich aussprechen: die Weltberrschaft der Kömer und die Ausbreitung des christlichen Glaubens liefen einander in der Jdee entgegen; nur eine Erschütterung des römischen Kaiserthums konnte dem Christenthum Kaum zu einer inneren Entwickelung verschaffen. Hätte die Idee, auf welcher die Weltherrschaft zur Zeit des Augustus deruhte, sich behaupten und durchsühren lassen, so würde von der Ausbreitung der christlichen Keligion nicht mehr die Rede gewesen sein. Das universalhistorische Verhältnis liegt darin, daß die Ausdehnung des Keiches nicht mehr möglich war und aufgegeben wurde. In dem Grade, daß das zum Bewußtsein kam, gewann das Christenthum die Zukunft für sich.

## Elftes Capitel.

Uebergang bes Imperiums von bem Haufe Marc Aurels auf bas Haus bes Septimius Severus.

Niemals hat es ein lebensvolleres Reich gegeben, als das römische, in welchem die Elemente der durch Eroberung zusammengebrachten Nationalitäten zu einem Ganzen vereinigt waren, ohne daß ihre Besonderheiten in der Tiefe unterdruckt worden wären. Nicht einmal von dem gräco-romanischen Geift, der in der Welt die Oberhand behalten hatte und in Rom dominirte, ließ sich behaupten, daß er die Herrschaft allein und unbedingt ausgeübt bätte. Wir faben soeben, wie sich aus dem niedergeworfenen Gemeinwesen der Hebräer eine Religion erhoben batte, welche ben Uranfängen besselben entsprach, aber die im Laufe langer Zeiträume erwachsenen stammesartigen Beschränkungen vermied und ausschloß. Was gehörte nun alles bazu, diese Elemente zu pflegen ober wenigftens neben einander zu erhalten! Das Imperium versuchte es. den Beigeschmack der Gewalt, durch die es zu Stande gekommen war, von sich abzustreifen und eine Monarchie patriarcalischer oder vielmehr väterlich-fürsorgender Art. wie sie die alten Philosophen als Ideal hingestellt hatten, zu realifiren. Eine der bewunderungswürdigsten Erscheinungen in der Weltgeschichte bildet die Reihe dieser Imperatoren, die durch successive Adoption zur Regierung gelangt waren, aber doch als eine einzige Kamilie betrachtet wurden. Einer der vertrautesten Freunde und Beamten Marc Aurels, Fronto, bezeichnet Antonin als den Bater, Habrian und Trajan als ben Großvater und den Aeltervater desselben, gleich als wären sie alle durch Geburt aus demselben Geschlechte entsprossen. Wir finden Inscriptionen, welche bis auf Nerva zurückgeben 1). Eben dargus ergab sich jedoch auch für die Fortsetzung des Imperiums eine große Schwierigkeit. Alles berubte auf dem über untergeordnete Differenzen erhobenen Geifte der damaligen Imperatoren. Wie ließ es sich benten, daß derselbe auch in den Nachfolgern vorwalten würde. Es gab feine Successionsordnung, und jene Adoptionen konnten boch nicht immer dauern. Marc Aurel hatte einen Sohn. von dem es nicht zweifelhaft war, daß er die Nachfolge in Anspruch nehmen würde. Dann aber mußte leicht die oberfte Gewalt wieder zum Kampfpreis der Parteien werden, welche eben ausgeschlossen werden sollten. Dazu kam noch eine andere, vielleicht noch größere Schwierigkeit, die aus der allgemeinen Lage entsprang. In der Mitte der Welt emporgekommen, hatte das römische Reich allenthalben mächtige Reinde zu seinen Nachbarn. Man darf die Epoche der durch Aboption erhobenen Kaiser insofern als eine entscheidende ansehen, als das Reich bisher, durch glückliche Waffen und Siege begründet, zwar provozirt, aber doch immer vor-

<sup>1)</sup> So werden Marc Aurel (Aurelius Antoninus nach unzweiselhaster Restitution) und Aelius Berus auf einer in der Umgegend von Jerusalem gefundenen Inscription vom Jahre 162 als D(ivi) Antonini filii, D. Hadriani nepotes, D. Trajani pronepotes, D. Nervae abnepotes bezeichnet (Corp. inser. lat. III, 1, p. 21, nr. 117).

dringend zu seiner Stellung gelangt war; diesem Borbringen aber war damals Einhalt geschehen und ein friedliches Berhältniß zu ben Nachbarn bergestellt worden: Die Epoche bes Friedens batte bazu gebort, um jene Zustände bervorzubringen, die mir eben schilderten. Doch nur etwa die Frist eines balben Jahrhunderts mar bazu gemährt morden; bann brachen die Keindseligkeiten wieder aus. Sie trugen einen von den bisberigen gang verschiedenen Charafter. Früber war die Sicherheit in fortwährender Eroberung gesehen worden; da hatten sich die Männer gebilbet, welche dann die oberfte Gewalt in dem Gemeinwesen ausübten. Jest dagegen lag die große Aufgabe in der Bertheidigung allein. ein Unterschied jedoch, fortzuschreiten ober nur abzuwehren! Und wie nun bann, wenn beide Momente zusammentrafen. die Erfolge zweifelhaft wurden und zugleich das Imperium auf eine ungeeignete Berfonlichkeit überging?

Noch unter Marc Aurel begann sich das zu entwickeln.

## I. Erneuerung ber Rriege.

Unter Marc Aurel erhob sich ein zwiesacher Anfall, von der Donau und von dem Euphrat her, welcher große und dauernde Austrengungen erforderte, um bestanden zu werden.

Während seiner ganzen Regierung war Marc Aurel genöthigt, bald nach der einen, bald nach der anderen Seite hin Front zu machen.

Der so oft unternommene, immer wieder unterbrochene, niemals recht zu Ende geführte Krieg mit den Parthern, der eigentlich die Zukunft von Asien umfaßte, brach wieder in hellen Flammen aus. Von den ihnen von Hadrian gemachten. Zugeständnissen waren die Parther nicht befriedigt; sie ver-

langten, Armenien, wo die Kömer zwar einen Arsaciden, der aber doch von ihnen abhängig war, eingesetzt hatten, wieder in unmittelbaren Besitz zu erhalten. Und wenn sie disher noch durch das Ansehen Antonins zurückgehalten worden waren, so nahmen sie von dem Thronwechsel Beranlassung, den alten Krieg wieder aufzunehmen. Unerwartet brach Bologeses III. 1), der als den Kömern besonders seindselig geschildert wird, in Armenien ein, verjagte den dort eingesetzten Fürsten, bezwang eine gegen ihn vorrückende Legion und drang dann in Sprien vor, wo er ebenfalls Bortheile ersocht und das Land übersluthete.

Um den verdetblichen Anfall zurückzuweisen, entschloß sich Marc Aurel mit Beistimmung des Senats, den Lucius Berus, der durch die Adoption Antonins als sein Bruder betrachtet und von ihm zum Mitaugustus ernannt worden war, nach dem Orient zu schieden.

Man hat allgemein angenommen, Verus habe sich untüchtig und nachlässig erwiesen. Aus einem zufällig aufbewahrten Schreiben desselben an Fronto sieht man doch, daß die Schuld der ersten Unfälle meist an den des Krieges entwöhnten Legionen gelegen hat; von sich selbst rühmt Verus,

<sup>1)</sup> Mit dieser Zahl bezeichnen Richter, Historisch-kritischer Versuch über die Arsaciden- und Sassandendynastie S. 133, und Schneiberwirth, Die Parther S. 158, den parthischen König. Longperier, Mémoires sur la chronologie et l'iconographie des rois Parthes p. 147 ff. suhrt ihn als Bologese IV. auf, der nach ihm von 148—190 u. Ü. regierte. Die adweichende Zählung beruht darauf, daß Longperier nach den auf den Minzen vorsommenden bildlichen Darstellungen dem Bologeses I. einen von den Schrissftellern nicht erwähnten König in den Jahren 62—77 u. Ü. solgen läßt, den er den zweiten Bologeses nennt (S. 114 ff.; vergl. Schneiderwirth S. 138).

<sup>2) 3</sup>m Jahre 162 u. A.

daß er sie wieder dazu gebracht habe, den Feind zu bestehen; er habe unter glühender Sonne eine Heerschau gehalten und die Truppen in ihren Zelten besucht, um sich ihrer gehörigen Verpstegung zu versichern 1).

Unter seinen Auspicien, wenngleich nicht unter seiner Führung, wurden bann auch große Erfolge ersochten.

In Armenien brachte Statius Priscus den parthischen Rataphrakten eine entscheidende Niederlage bei; die verlorenen Städte wurden wiedererobert, der verjagte König zurückgeführt?). In Mesopotamien ersocht Avidius Cassius große Ersolge, sodaß Bologeses, dem sich seine Bundesgenossen nicht eben treu erwiesen, über den Tigris zurückgehen mußte. In diesem Rampse ist die herrliche Metropole, welche Seleucus Nicator gestistet hatte, Seleucia, zu Grunde gerichtet worden; sie war bestimmt gewesen, Oberasien und die Euphratländer vereinigt zu halten; in dem Kriege zwischen Kömern und Parthern zuletzt auf die Seite der Parther getreten, wurde sie von den Kömern zerstört: denn die Stätten der algemeinen Cultur lassen sich in den großen Bölkerkämpsen nicht behaupten. Marc Aurel und Lucius Verus, der nun nach Kom zurücksam, seierten einen prächtigen Triumph.

Aber indessen hatte sich von einer anderen Seite ber

<sup>1)</sup> Frontonis Epistolae ed. du Rieu et Naber p. 206.

<sup>2)</sup> Auf bem Revers einer Minze aus dem Jahre 164 u. A. ift dargestellt, wie Berus dem unter ihm stehenden König (Soämus) das Diadem auf den Kopf setzt; die Legende ist Rex Armeniis Datus (Echel VII S. 91, vergl. Richter S. 137).

<sup>3) 166</sup> u. A. (Julius Capitolinus, v. Veri c. 8 und die Milnzen bei Echel VII, S. 51 ff.). Dieser Kamps scheint den Gegenstand mannichfaltiger historischer Bersuche damaliger Literaten gebildet zu haben. Man ersieht das aus der Schrift Lucians:  $\pi \tilde{\omega}_S \delta \tilde{\epsilon} l$  toroglav svyygágesev. Man sollte nur wilnschen, daß sich auch jene Blicher erhalten hätten, oder wenigs

der alte Widerstreit mit den Germanen zu einer für Rom noch dringenderen Gefahr entwickelt.

Bon der mittleren Donau her waren die Marcomannen und Quaden, germanische Stämme, die dem Bölkercomplex angehörten, der aus dem Reiche des Marbod hervorgegangen war, über die Grenze des römischen Reiches vorgedrungen; sie forderten, wie einst jene Usipeter und Tenchterer von Cäsar, Landabtretungen zu ihrer Ansiedelung von dem Imperator.

Es waren, wie damals, Reibungen der germanischen Stämme mit einander und mit ihren Nachbarn, was dazu Anlaß gab, und die römischen Grenzbefestigungen zeigten sich nicht fähig, ihrem Andrang zu widerstehen. Pannonien und Mösien wurden von den Germanen überflutbet: wäre Aquileja in ihre hande gefallen, so würden sie nach Italien gedrungen sein, wo sie nur geringen Widerstand gefunden batten. Wie sehr man das bereits fürchtete, erkennt man daraus, daß Marc Aurel alle religiösen Ceremonien, die in Rom beim Eintritt großer Gefahren vorgenommen zu werden pflegten, forgfältig vollzog, gleich als ftunde ein gallischer ober ein cimbrisch - teutonischer Anlauf bevor. Sein Bruder Verus begleitete ibn ins Keld. Die beiden Imperatoren legten die Toga ab und nahmen den Kriegsmantel um: so begaben sie fich zu den Truppen 1). Noch schwebte die Autorität des römischen Namens schützend ober schreckend über den Adlern der Legionen: die Bölkerstämme, die doch kein Gefühl von Einheit oder Gemeinsamkeit hatten, scheuten davor zurück, den

stens die Auszilge Lucians ausstührlicher wären. Wir sind jeht ohne alle sichere Kunde.

<sup>1)</sup> Im Jahre 167 u. A. (Capitolinus, v. Anton. phil. 13: Dum Parthicum bellum geritur, natum est Marcomannicum).

Rampf mit Entschiedenbeit aufzunehmen. Wir finden unter ihnen Könige, die sich fugen. Ein Kall wird erwähnt, in welchem ein Volf bei einer entstandenen Vacanz einen König nur deshalb annimmt, weil die Römer ihn approbiren. Der drobende Sturm wurde auf diese Weise beschworen, und Berus, der die Genüsse der großen Städte, im Drient Antiochiens, im Occident der Reichshauptstadt selbst, mit Begierde in sich schlätrfte, war sehr der Meinung, daß man sich damit begnügen und den Feldzug für beendigt ansehen könne. Marc Aurel wußte jedoch recht wohl, daß die Rube nur von einer vollen Entwickelung der Uebermacht abhänge. Sicherheit der Marken von Italien und Illyricum, die jest wiederhergestellt war, genügte ihm noch nicht; er wollte Bannonien, Dacien, Mösien beberrschen, wie Trajan und Hadrian. Ein Verlust war es nicht, wenn auf der Rückreise nach Rom, die doch nur eine momentane Waffenruhe in sich geschlossen haben kann, Verus plötlich umkam 1). Es gab Leute, welche in gewohnter Weise Marc Aurel selbst als den Urbeber dieses Todes betrachteten. Aber so groß war der Ruf von dessen moralischer Vortrefflichkeit, daß ein solcher Verdacht nicht Wurzel schlug. Mit seinen eigenen Aeußerungen über den Bruder würde derselbe in schneidendem Widerspruch steben. Er war nun in dem alleinigen Besitz der bochften Gewalt und konnte den unternommenen Krieg weiter führen, wo er es denn seiner körperlichen Schwäche zum Trot an persönlicher Theilnahme nicht fehlen ließ.

<sup>1)</sup> Das Imperium des Berus wird von dem Ctronographen auf 7 Jahre 8 Monate 12 Tage angegeben, was, wenn man seiner Berechnung solgt, nach welcher die Regierung des Antoninus Pius am 7. April 161 endet, auf den 19. Dezember 168 sihrt. Aus den Münzen, welche die neummalige Erneuerung der tridunicia potestas für ihn bezeugen, muß man solgern, daß

In allgemeiner Erinnerung ist die Schlacht geblieben, durch welche dem Bordringen der Quaden Einhalt geschah. Ein römisches Heer, von denselben in die Mitte genommen und durch die in der Balkanhalbinsel ost sehr empfindliche Hiche Hebrangt, wurde durch einen plöglichen Regenguß erfrischt und gerettet. Der Kaiser und seine Kömer schrieben dem Jupiter Pluvius zu — so ist er auf der antoninianischen Säule abgebildet —, die Christen ihren Gebeten; das Beste that wohl der Aberglaube der Quaden, die in dem Ungewitter ein von den Göttern über sie verhängtes Unglück sahen; sie wurden durch ein Katurereignis besiegt, wie einst Ariovistus. Die Sage ist nur deshalb merkwürdig, weil wir sehen, daß die Christen thätigen Antheil an dem Feldzug und der Landesvertheidigung nahmen 1).

Eine andere Schwierigkeit hatte der Kaiser selbst dadurch zu bestehen, daß seine Legionen besondere Belohnungen für ihre Dienste forderten. Marc Aurel gab ihnen zu bedenken, daß alles, was er ihnen geben würde, von dem Vermögen der Provinzialen genommen werden müsse, dem Blute ihrer eigenen Brüder. Wurde es ihm doch schon ungemein schwer, nur den wirklich verdienten Sold aufzubringen. Man weiß, daß er in Rom die Rostbarkeiten des kaiserlichen Schahes zu Gelde gemacht hat, um den Truppen den verdienten Sold zahlen zu können. D. Es war eine Art von Rückfaussgeschäft, ohne sein Tod erst im Jahre 169 ersolgt ist; mit guten Gründen setzt ihn Echel (VIII, p. 416) in den Januar dieses Jahres.

Ĺ

<sup>1)</sup> Auf Anlaß dieses Sieges wurde Marc Aurel zum siebenten Mai als Imperator begrüßt (Dio LXXI, 10). Die Minzen aus dem Jahre 174 u. A. haben sowohl Imp. VI., wie Imp. VII. (Echel VII, S. 62), woraus solgt, daß die Begebenheit in dieses Jahr gehört.

<sup>2)</sup> in foro Divi Trajani auctionem ornamentorum imperialium fecit, — von benen sich jedoch nicht ergiebt, daß sie von Berus stammen, wie man angenommen hat; vielmehr werden auch gemmae genannt, quas

Binsen jedoch, zu dem er sich berbeiließ; als die dringende Noth vorbei war, löste er die Kostbarkeiten um die Summe wieder ein, die man ihm gezahlt hatte: eine der ersten großen Staatsanleiben auf Hypothek, welche vorkommen, allerdings in robester Form. Genug: weder die Erschöpfung der Staatsder schon gewonnenen Völker-Abfall kasse, noch der schaften, noch auch die Unjuträglichkeit des Klima's hielten ben militärisch geschulten Philosophen ab, die Shre des Reiches mit Nachdruck und Erfolg zu vertheidigen. fahren, daß er die Marcomannen, welche als die vornehmsten Urheber der Bölkerbewegung bezeichnet werden, bei ihrem Uebergang über die Donau überwältigte und ihnen den Raub abjagte, den sie aus der Proving zusammengeschleppt batten 1); doch hat er dann auch glimpflichere Mittel gegen sie angewendet: er ift selbst so weit gegangen, einen Theil von ihnen in Italien anzusiedeln. In diesen Anordnungen begriffen, wurde er genöthigt, seine Blide nach dem Drient zu richten. wo in Folge der erfochtenen Siege selbst eine Bewegung ausbrach, wie sie die Imperatoren von siegreichen Keldberren von jeber zu fürchten batten.

Das Beste in dem erwähnten Feldzug gegen die Parther hatte Avidius Cassius geleistet, an ihn war dann der Oberbesehl übergegangen. Dieser verstand es, die ihm anvertrauten Legionen durch die strengsten Maßregeln, bei denen selbst der

multas in repostorio sanctiore Hadriani repererat. Sulius Capitolinus, v. Anton. phil. 17.

<sup>1)</sup> Die Feststellung der einzelnen Kriegsereignisse hat die größten ethnographischen und topographischen Schwierigkeiten, deren Erörterung ich dem Forscher der beutschen Geschichte um so eher tiberlassen kann, da sie auf den Gang der allgemeinen Weltverhältnisse einen entscheidenden Einfluß zunächst nicht ausgelibt haben.

Bürde der römischen Bürger gespottet wurde, in Ordnung zu halten und zum Siege zu führen.

Es erinnert an die altrömische Disciplin, wenn er Cohorten, welche siegreich von dem Feinde zurückfamen, deswegen zur Berantwortung zog, weil sie ohne seinen Besehl angegrissen hatten. Das ganze Heer gerieth darüber in tumultuarische Auswallungen: er trat in dessen Mitte ohne irgend eine Schutzwasse; er rief aus, man möge ihn tödten, wenn man der Berletzung der Disciplin noch ein schwereres Berbrechen hinzusügen wolle. Hierauf sügte sich Alles. Und nicht ohne guten Grund waren die strengen Strasen, die er verhing: er wollte die Truppen nöthigen, von dem Raub abzustehen, und ein ander Mal sie von den verderblichen Vergnügungen von Antiochia zurückalten.

Allein diese Erfolge erregten in Cassius hochstrebende Pläne. Er gehörte dem Geschlecht des letten Republikaners Cassius an 1) und sprach sich auch seinerseits in republikanischem Sinne aus. Das Imperium, sagte er, könne jedoch aus dem Gemeinwesen nicht wieder hinweggeschafft werden, außer durch einen andern Imperator, der er selbst zu werden gedachte. Auf die falsche Rachricht, Marc Aurel sei gestorben, stellte er sich ohne Kückhalt als Herrn und Meister auf; er bezeichnete Marc Aurel als Divus, sich selbst als Imperator 2).

Aber Marc Aurel lebte noch und fühlte sich fräftig genug, um auch gegen die Parther den Krieg zu unternehmen. Bir lernen seine Sinnesweise aus einem Briefe kennen, in

<sup>1)</sup> Sukatius Gallicanus, vita Avidii Cassii c. 1: Cassius per matrem ex familia Cassiorum, qui in C. Julium conspiraverant.

<sup>2)</sup> Jm Friihjahr 175 u. A. (nach Dio LXXII, 22. Lampribius, v. Commodi c. 12).

welchem er auf eine Warnung gegen die Anschläge des Cassius antwortet: er fürchte das nicht; denn das Imperium werde doch in die Hände des Mannes gerathen, den die Götter dazu bestimmt hätten; ob das seine Kinder seien oder vielleicht Cassius und dessen Kinder, kummere ihn wenig, wenn es nur zum Heile des Gemeinwesens gereiche.

Aber indem Marc Aurel sich nun anschickte, mit Cassius zu schlagen, wurde dieser selbst von seinem Heere getödtet 1).

Dem philosophischen Kaiser gelang es, die Autorität des Reiches und seine eigene im Osten und Westen aufrecht zu erhalten. Marc Aurel konnte noch einmal nach der Donau zurücksehren; er besiegte die Grenzvölker, vornehmlich durch den Praesectus Praestorio Paternus; zu pacificiren vermochte et sie nicht. Auf einem dieser Feldzüge ist er im Frühling des Jahres 180 gestorben<sup>2</sup>).

Ich möchte nicht an alle die Lobeserhebungen erinnern, die ihm immer aufs neue gespendet worden sind; aber er nimmt doch eine sehr ehrenwerthe, sehr außerordentliche Stellung ein. Im Bollbesit der Cultur der Epoche hat er das Imperium, welches der Mittelpunkt derselben war, nach den Seiten hin, von denen es am meisten gefährdet wurde, zu vertheidigen gewußt: ein schwacher Mann, der im Feldlager philosophische Betrachtungen niederschrieb, bald mit

<sup>1) 3</sup> Monate 6 Tage nach seiner Erhebung (Dio LXXI, 27).

<sup>2)</sup> Den 17. März giebt Dio Casstus LXXI, 33 als den Todestag Marc Anrel's an; allein die Angabe über die Lebensbauer, die er hinzussigt (58 Jahre 10 Monate 22 Tage, Marc Aurel war am 27. April 121 geboren), wilrde vielmehr auf den 21. März 180 siihren, welchen Tag auch der Chronograph von 354 als das Ende der Regierung des Marc Aurel angenommen hat, wenn er die Dauer derselben auf 18 Jahre 11 Monate 14 Tage bestimmt.

seinem Mitaugustus zu streiten, bald seine Legionen in Ordnung zu halten und endlich einen aus der Mitte derselben
emporstrebenden Nebenbuhler zu bekämpsen hatte, und dabei
immer eine großartige, dem Gemeinwesen hingegebene Gesinnung bewährte, an der Niemand zweiseln konnte, sodaß
alle seine Feinde vor ihm zerstoben. Daß aber die obschwebenden Gesahren von ihm nicht beseitigt waren, am
wenigsten die germanische, liegt auf der Hand. Und zugleich
trat mit seinem Tode die zweite der oben berührten Fragen
in volle Evidenz.

## II. Commodus und feine nächften Nachfolger.

Marc Aurel hatte die Berbindung seiner letzen Vorgänger mit dem Senat auf das sorgsältigste gepslegt. Ex. hatte seine Töchter in senatorische Geschlechter verheirathet, auch seinen Sohn Commodus 1) mit der Tochter eines Senators. Daher aber kam es nun wieder, daß der neue Fürst sich beschränkt sühlte und sich dieser Beschränkungen des aristokratischen Regimentes, das hiedurch in die Regierung kam, wieder zu entledigen suchte. Gegen den Willen der: Senatoren, die in dem Feldlager waren, schloß er eine Abkunft mit den Feinden und eilte nach Rom zurück, um sich des Genusses der Gewalt zu erfreuen. Er war nicht gerade bösartig von Natur, aber er wollte die höchste Gewalt vollkommen in seinem Besit haben. Er säumte nicht, eine durch-

<sup>1)</sup> Bis zum Tobe Marc Aurels führt er die Namen: Lucius Aurelius Commodus; dann Marcus Aurelius Commodus Antoninus dis zum Jahre 191; seitbem Lucius Aelius Aurelius Commodus (Ecthel VII, p. 127a, vergl. ein Schreiben des Commodus dei Dio LXXII, 15) dis zu seinem Tode 192 u. Ä. (945 d. St).

greifende Veränderung in den wichtigsten Aemtern vorzunehmen; die gewohnten Freunde stieß er von sich oder beschimpste sie. Da geschah dann, daß sich eben in den höchsten Kreisen Widerwille gegen ihn regte, der sofort zum Ausbruch kam.

Alles beruhte auf einer Verbindung der Schwester des Commodus, Lucilla, mit Ummidius Quadratus, ihrem Schwager. Die Quadrati, früher unter Hadrian verfolgt, waren in die enasten Beziehungen zu den Antoninen getreten. Einer von ihnen hatte die Schwester Marc Aurels gebeirathet 1), was ihm dann Antheil an der Erbschaft der reichen Familie verschaffte. Dessen Sohn, Neffe Marc Aurels, Marcus Ummidius Quadratus, mar zugleich Schwiegersohn desselben geworden. Sein Name erscheint mit dem seiner Gemablin Annia Faustina auf Töpferarbeiten, die aus der Ziegelerde eines ihnen angehörigen Grundstücks gebrannt wurden 2): Ummidius ift auch einmal Conful gewesen 3). Mit diesem nun verband sich Lucilla im Einverständniß mit dem Praefectus Praetorio Paternus, der das ganze Vertcauen Marc Aurels genoffen und das Kriegstheater, das ihm Ruhm verschaffte, nur ungern verlassen hatte. Sie scheinen die Absicht gehabt zu haben, die alte Regierungsweise unter dem neuen Fürsten möglichst aufrecht zu erhalten und noch zu verstärken. Der Schwiegersohn der Lucilla, Claudius Pompejanus, der mit Commodus in jugendlicher Vertraulichkeit gelebt hatte, wurde bewogen, die Hand dazu zu bieten 4). Er drang eines Tages,

<sup>1)</sup> Annia Cornificia.

<sup>2)</sup> Marini, Atti dei fratri arvali p. 514.

<sup>3)</sup> Jm Jahre 167 u. A.

<sup>4)</sup> Lucilla war in erster Che mit Berus, dem Mitaugustus des Marc Aurel, nach dessen Tode mit Pompejanus vermählt. Der Gemahl ihrer Tochter Lucilla war ein Claudius Bompejanus.

ein bloges Schwert in der Hand, auf Commodus ein mit dem Wort: dies schickt dir der Senat, — allerdings ohne ihn zu verlegen. Aber, wie zu erwarten, erregte er damit deffen Ingrimm; das nur halb vollbrachte Attentat batte die Folge. daß eine Anzahl bedeutender Männer, die als einverstanden betrachtet wurden, unter ihnen auch Paternus, mit dem Tode dafür büßten 1). Zunächst kam dann die Gewalt, die mit dieser Stellung verbunden war, in die Hand des neuen Praefectus Braetorio Berennis. Historisch kommt wohl nicht viel darauf an, ob er, wie die Einen sagen, Commodus darin beftärkt habe, sich seinen Luften binzugeben, um selbst an bessen Stelle zu regieren, oder ob er durch die Ausschweifungen bes Commodus genöthigt murde, die Geschäfte zu besorgen. nug, er übte die Regierungsgewalt aus. Die Haushaltung, welche Commodus einführte, hat schon ein sehr orientalisches Ansehen. Perennis war der Wesir des Raisers, der gleichsam seinem Harem lebte. Der Braefectus Braetorio aber gelangte doch nicht zu der umfaffenden Macht eines Wesirs: benn die Legionen, die sich als die natürlichen Träger ber böchsten Gewalt betrachteten, waren nicht geneigt, sich von dem Führer der in der Hauptstadt stationirten Leibwache nach seinem Belieben regieren zu laffen. Perennis zerfiel mit den britannischen Legionen, indem er Befehlshaber senatorischen Ranges entfernte und andere von ritterlichem anstellte. Diese Legionen beschlossen, sich an den Raiser selbst zu wenden, und schickten

<sup>1)</sup> Im Jahr 183 u. A. Absichtlich vermeide ich in der Erzählung nicht allein die ausgesponnene Novelle des Herodian, sondern auch die Notizen, die sich in dem gerade an dieser Stelle mangeshaft überlieferten und in sich widersprechenden Texte Dio's sinden. Ich solge den Nachrichten, die Aelius Lampridius mittheilt.

ibm eine starke Deputation — sie wird auf 1500 Mann angegeben — nach seinem Hoflager. Commodus würde sie leicht haben überwältigen können, da seine Prätorianer ohne Vergleich stärker an Zahl waren, wenn er darin einen Aufruhr gesehen hätte; die Handlung war aber mehr eine Appellation von dem Präfecten an den Imperator. Und in der Umgebung des Kaisers gab es Männer seines intimen Vertrauens, welche sich ebenfalls des Verennis zu entledigen wünschten: Commodus opferte den Praefectus Praetorio den Legionarien auf: Verennis wurde auf das grausamste umgebracht 1). Die Verwaltung der höchsten Gewalt kam nun an Commodus selbst zurud, der sie jedoch auch jett nicht in die eigene Hand nahm. Rleander aber, ursprünglich ein phrygischer Sklave, der, in personlichem Dienste emporgekommen, jett zur böchsten Stelle gelangte, war unfähig, die Autorität würdig auszuüben. Hinrichtungen und Beraubungen, die ersten oft zum 3mede der letteren, waren an der Tagesordnung, und selbst dem Imperator wurde das zuweilen zu viel. Eine allgemeine Entrüstung erregte die Hinrichtung eines auch in Rom beliebten Proconfuls von Asien aus dem Sause der Antonine. Zugleich auf den Anlaß der mangelnden Zufuhr in der Hauptstadt kam es zu einem Bolkstumult, welchem Aleander aufgeopfert wurde?), wie vor kurzem Perennis; benn Commodus war leicht zu erschreden, zugleich zügellos und furchtsam. Erst nach dem Tode Rleanders trat seine

<sup>1)</sup> Rach bem Tobe bes Perennis nahm Commodus ben Beinamen Felix an (Lampridius, v. Commodi c. 8 in.). Dieser Beiname begegnet auf ben Milizen zuerst im Jahre 185 u. Å. (Echel VII, p. 114 b. Cohen Nr. 725.), auf Inschriften in dem Jahre 186 (Arvalacten, C. i. lat. VI, 1 Nr. 2100, d. 2; ferner VIII, 1 Nr. 76. 10307.).

<sup>2) 189</sup> u. Ä.

Natur in voller Nachtheit hervor. Er hatte nicht musikalische oder poetische Anwandlungen, wie Nero oder Domitianus, sonbern ben Ebrgeiz eines Gladiators. Er wollte als der neue römische Herkules verehrt sein; er betrachtete sich als ben ftärtsten von allen Menschen; Beweise biefer Stärke seiner Musteln nahm er unter seine Titel auf. Im Gebrauch der Burfgeschosse er sich ungemein geschickt: man bat aufgezeichnet, wie gut er zielte und traf; unzählige Bestien erlagen seiner Geschicklichkeit und seiner Begierbe, Blut zu seben. Einft kam er im Theater mit einem sveben abgeschlagenen Straußenkopf vor die Tribune der Senatoren und zeigte ihnen benselben nicht ohne Grinsen. Sie mußten sich in Acht nehmen, nicht barüber aufzulachen; boch noch näher lag ihnen die Furcht, daß der Kopf des Straußen eigentlich ihre Röpfe bedeute. Denn in der unbeschränkten, weder burd politische Gewalten, noch burch eine öffentliche Meinung gezügelten Herrschaft liegt zugleich eine Berführung für bie, die sie besitzen; aber indem sie sich ihr hingeben, wird ihre Stellung in sich selbst unhaltbar. Commodus fühlte bereits ben Boben unter seinen Füßen schwanken.

Er machte dieselbe Erfahrung, wie einst Domitian. Richt da waren seine Feinde, wo er sie suchte, sondern in seiner unmittelbarsten Nähe. Commodus erlag einer Berschwörung der Personen, mit denen er am vertrautesten war, des Praefectus Praetorio Laetus), des Oberkammerherrn Eclectus, eines geborenen Aegyptiers, und der bevorzugten Concubine Marcia. Die über die Motive derselben in Umlauf gesetzte Erzählung ist eigentlich einer früheren abgeborgt; wir können sie übergehen. Das Ereigniß ist, daß der allwaltende Imperator

<sup>1)</sup> Duintus Aemilius Laetus.

b. Rante, Beltgefcicte. III. 1. 3. Auft.

plötlich nicht mehr war; er ist am 31. December 192 ermordet worden 1). Damit trat aber auch die Frage von ehedem wieder hervor, wie die oberste Stelle ausgefüllt werden sollte.

Es ist eine Art von Naturgewalt, mit der Katastrophen dieser Art im römischen Reiche hervordrachen. Die damalige aber hatte beinahe noch eine größere Nachwirfung, als die stüheren, inwiesern sie den inneren Zwiespalt der in Rom neben dem Kaiser bestehenden vornehmsten Gewalten, nicht allein des Senats und der Prätorianer, sondern auch des Bolkes, zur Erscheinung brachte. In sich ohnmächtig, kamen sie doch zu einer gewissen Selbständigkeit der Action, wenn es kein Oberhaupt mehr über ihnen gab.

Die Berschworenen hatten nicht unterlassen, auf die unverzügliche Aussüllung der Lücke Bedacht zu nehmen. Sie riesen einen Mann, zwar von niedriger Herkunft, aber von großem Berdienst in der Verwaltung und im Krieg, Publius Helvius Pertinax, zum Imperator aus.

Pertinar hatte sich in den orientalischen Provinzen, wie in den Donauländern, in Germanien und endlich in Britannien durch die Herstellung der Zucht unter den Truppen Berdienste erworben. Er forderte eine größere Anstrengung, um den Krieg an den Grenzen zu bestehen, als Commodus darauf verwandt hatte; eines seiner ersten Worte war: Wir müssen Krieg führen. Aber damit erweckte er den Widerwillen der Mehrbeit der Prätorianer, denen man die Vernachlässigung des

<sup>1)</sup> Wenn der Chronograph das Imperium des Commodus auf 16 Jahre 8 Monate 12 Tage angiebt, so berechnet er dasselbe von der Versleihung der tribunicischen Gewalt ab, die somit, was mit Milnzen (Echel VII, p. 106) und Inschriften (C. i. l. VI, nr. 1029) in Uebereinstimmung ist — benn auf denen aus dem Jahre 177, in denen Commodus zum ersten Mal als Consul vorkommt, wird auch seine tribunicia potestas II erwähnt, — am 18. April 176 stattgefunden haben würde.

Kriegswesens hauptsächlich zum Borwurf machte, die doch von jeher bei dem Wechsel der Regierungen ein entscheidendess Wort mitzusprechen gewohnt waren. Sine Minderheit, die nach dem Vorgang des Präfecten Laetus sich an Pertinar anschloß, wurde niedergeworsen, eine dewassnete Schaar drang nach dem Palaste vor; es war gleichsam das Gegenstüd jenes Ansalls des Pompejanus auf Commodus, wenn die Prätorianer, indem sie das Schwert gegen ihn zücken, ihm die Worte zuriesen: dies sende ihm das Heerlager.

Sie ermordeten Pertinag 1) und schritten nun dazu, einen neuen Imperator zu sehen, wie sich versteht, nicht ohne Rücksicht auf den pekuniären Vortheil, der ihnen daraus erwachsen würde.

In der Eurie selbst ersahen sie sich einen Candidaten, Didius Julianus?), einen Enkel jenes großen Rechtsgelehrten, der bei dem Sdictum perpetuum die Feder geführt hatte; er war ebenfalls Rechtsgelehrter und vor allem einer der reichsten Männer, welche lebten. Dennoch sand er einen Concurrenten, der sehr ansehnliche Versprechungen machte: Julianus überbot dieselben bei weitem. Ueberdies aber: zugleich versprach er das Andenken des Commodus, der bei den Prätorianern sehr beliebt war und dessen Namen er sogar annahm, vornehmlich auch die Prärogative der Prätorianer aufrechtzuerhalten. So wurde er als Imperator begrüßt, und der Senat, dem weniger an Pertinar gelegen gewesen war, als an der Beseitigung des

<sup>1)</sup> Am 28. März 193, nach Capit. v. Pert. 15, womit Die ilbereinstimmt, wenn er LXXIII, 10 die Dauer seiner Regierung auf 87 Tage angiebt. Mit geringer Abweichung berechnet Capitolinus das Imperium des Pertinar auf 2 Monate 25 Tage; eine größere Differenz zeigt die Angabe der Chronographen, der zusolge Pertinar nur 75 Tage im Besitz des Imperiums gewesen wäre; vielleicht ist LXXXV dies zu lesen, wie die Epitome des Bictor (c. 18) hat.

<sup>2)</sup> Marcus Didius Severus Julianus (nach den Milinzen).

Commodus, nahm ihn ohne langes Bedenken an; denn auch von Julian war keine Wiederholung der Gewaltthätigkeiten des Commodus zu besorgen. Julian ward mit seiner Familie in den Palast aufgenommen, seine Gemahlin, die sich jedoch dabei nicht viel Gutes versprach, als Augusta begrüßt 1).

Ein Unterschied gegen die früheren verwandten Ereignisse lag darin, daß der Senat früher die Initiative ergrissen hatte, während er sich jest alles willenlos gefallen ließ, die Ermordung des Commodus, sowie die des Pertinax. Damit aber war nun noch keineswegs die Herrschaft in der Hand bes Julian besestigt.

Wenn früher das Volk den Beschlüssen des Senats selbst zum Bortheil der Prätorianer immer beigetreten mar, so erlebte man jett das Gegentheil. Schon seit einiger Reit borte man von selbständigen Regungen im Bolte, wie denn seinen Anforderungen und seinem Anflürmen der Kall des Kleander zugeschrieben werden muß. Es war damals zu Thätlichkeiten zwischen ben Prätorianern und dem römischen Bolke gekommen, bei benen Blut geflossen war: eben besbalb batte das Bolt Pertinag mit Freuden begrüßt, weil er mit den Brätorianern nicht burchaus einverstanden war. diese nun den Mann ermordeten, von welchem sie eine Repression ihres Uebermuths erwarten mußten, und dagegen einen andern an seine Stelle setzten, von dem sich nichts als eine Begünstigung besselben vorausseben ließ, brachte eine allgemeine Aufregung bervor. Bei bem erften Opfer, welches Julian barbrachte, wurde er durch einen Bolkstumult gestört:

<sup>1)</sup> Diese sowohl, Manlia Scantilla, wie die Tochter Didia Clara, wird auf den Minzen (Echtel VII, p. 150 ff., Cohen III, p. 210 ff.) als Augusta bezeichnet.

denn man befürchtete beinahe, er möchte die Sunst der Götter für sich gewinnen. Auf seinem Wege nach dem Capitol erfolgte ein Auflauf, der nur durch die bewassnete Macht auseinandergetrieben werden konnte. Aber die Menge begab sich dann eigenmächtig in den Circus; die allgemeine Meinung erklärte sich gegen Julianus. Zum Schutz gegen die Prätorianer beschloß man sogar, einen der vornehmsten Ansührer der großen Armeen, die im Felde standen, den Legaten in Sprien, Cajus Pescennius Niger, herbeizurusen. Das Wesentliche des Creignisses liegt darin, daß bei dem Abgang des Commodus, mit welchem die Succession der letzten großen Imperatoren abbrach, das damalige Rom sich über den Nachfolger nicht vereinigen konnte. Dem prätorianischen Imperator setzte sich das Bolk mit Entscheidenheit entgegen.

Wenn nun aber die Hauptstadt selbst sich nicht vereinigte, wie sollten die Heerführer und die Provinzen den Imperator anerkennen, den die Prätorianer einseitig aufgestellt hatten?

Wörtlich ist es nicht wahr, was später erzählt worden ist, daß sich dem prätorianischen Imperator gegenüber drei andere in den Provinzen zu Imperatoren hätten ausrusen lassen, Pescennius Niger im Orient, Albinus in Britannien und Gallien<sup>1</sup>), Lucius Septimius Severus in Ilhrien und Pannonien. Aber thatsächlich verhält es sich doch so, daß die drei großen. Besehlshaber die Prärogative der Prätorianer nicht anerkennen wollten, weder sie selbst, noch ihre Legionen. Der erste, der zum Imperator ausgerusen wurde — soviel man weiß, mehr durch den Wunsch der Legionen, als auf eigenen

<sup>1)</sup> Fhre vollen Namen find: Cajus Pescennins Niger Justus und Decius Clodius Septimius Albinus (nach Münzen bei Echel VII, p. 162 ff., Cohen III, p. 213 ff.)

Antrieb —, war der Befehlsbaber in Nannonien. Septimius Severus 1). Ein personliches Migverständniß war es nicht, was ibn zum Gegner Julians machte. Auch Septimius war ein Zögling ber Rechtsschulen; und man erinnerte sich, baß er bem Julian in einem Rechtsbandel verfönlichen Dank iculdia geworden sei. Allein über solche Beziehungen reichte ber porliegende Fall weit hinaus. Die Legionen meinten, keineswegs verpflichtet zu sein, sich einem durch die Gewaltthätigkeiten ber Brätorianer erhobenen Imperator zu unterwerfen; batten sie boch von jeher das Recht in Anspruch genommen, ihre Keldberren zu Imperatoren auszurufen. Die Ermordung des Bertinar erweckte ibr Selbstgefühl, ba dieser ihnen gleichsam angehörte. Sie forderten Septimius Severus auf, fich mit ihnen zu erheben, um Bertinar an den Brätorianern zu rächen. Eben bas geschab, mas bei bem Eintritt Bespasians gescheben war: die Legionen der Provinz riefen ihren Kührer Septimius Severus zum Imperator aus. Dieser trug kein Bedenken, fich unverzüglich aufzumachen, um die Prätorianer und ihr Geschöpf zu bezwingen.

Nicht ohne allgemeines historisches Interesse ist der Kampf, der sich nun entspann.

Julian regte sich nach Araften: er bot sein prätorianisches Ariegsheer auf; die Mauern, selbst der Palast, wurden in Bertheidigungsstand gesetzt, der Senat vermocht, Septimius für einen Feind des Gemeinwesens zu erklären und die Truppen aufzufordern, sich dis auf einen bestimmten Tag von ihm zu sondern. Der Besehl wurde erlassen, Septimius

<sup>1)</sup> Nach Spartian, v. Severi c. 5, wahrscheinlich am 13. April 193, da statt des handschriftlichen Idibus Augustis vielmehr Aprilis gesesen werden zu mitssen scheint.

bingurichten. Aber indem gelang es diesem, die Flottenflation von Ravenna, die der Hauptstadt zur Sicherheit biente, einzunehmen, so daß Rom sogleich in die größte Gefahr gerieth. Daß die Bratorianer, beren militarische Erideinung beim erften Blide ihre Ungeübtheit verrieth, einer Bereinigung der illprischen und pannonischen Legionen, die bort fast immer Krieg führen mußten und sich bereits aus tapferen Landeseingeborenen ergänzten, würden widersteben können, glaubte von Anfang an kein Mensch. In dieser Krisis meinte Julian, das Prästigium der Hauptstadt für sich aufzurufen: die vestalischen Jungfrauen und die andern Briefterschaften sollten ben Truppen entgegenziehen, um sie an die Hobeit von Rom zu erinnern. Dabei aber fließ er auf einen Wiberspruch, welcher die Lage, in der er fich befand. recht eigentlich charakterifirt. Ein Augur erhob fich und erklärte, daß ein Mann, welcher Rom nicht zu vertheibigen vermöge, auch nicht Imperator sein könne. So ganz wollten die Priesterschaften die Sache der Götter mit der jedesmaligen des Imperators nicht identificiren: dieser selber sollte die Tempel und die Götter vertheibigen. Julian hat noch zu erotischen Gottbeiten und Diensten seine Auflucht genommen: aber seine Beschwörungen fielen gegen ibn aus; er verfügte eine Anzahl von Hinrichtungen, selbst die der Marcia: er batte die Absicht, seine Truppen gegen den Senat beranzuführen. Davon hielt ihn aber wieder die Betrachtung zurück, daß ja der Senat es sei, durch den Septimius zum Keind erklärt worden war. Er meinte einen Augenblick, Septimius werde auf eine Theilung der Gewalt, die er ihm wirklich anbot, eingeben; aber Septimius mar kein Mann, ben Berfuch zu machen, bas feiner Natur Wibersprechenbe vereinigen zu wollen. Den Eifer und die Kraft der Bratorianer labmte er durch das Versprechen, ihnen nichts zu Leide zu thun, wofern sie nur die Mörder des Pertinar ausliefern wollten. Pratorianer, die keineswegs alle für die Ermordung bes Bertinar gewesen waren, nahmen dies an; fie verhafteten die Mörder desselben. War nun Julian eben durch die, welche an der Ermordung Schuld hatten, zum Imperium erboben worden, so lag in diesem Beschluß ein Abfall ber Brätorianer von seiner Sache. Julian batte sich in dem Palast eingeschlossen; man gab vor, er habe sich selbst vergiftet, und erbob nun Septimius zum Imperator. In ber That aber ift Julian auf Senatsbeschluß hingerichtet worden 1): ein Mann, nicht gerade so schlecht, wie man ihn dargestellt bat, aber schwach von Natur, der es kaum verdient, unter ben Imperatoren genannt zu werben, ein Abenteurer bes Machtbesites, nur eben ein Geschöpf der Bratorianer, die er boch zum Theil erkauft hatte, ein Vorfechter ihrer Sache, die aber mit ihm zu Grunde ging.

Noch ehe Septimius nach Rom fam, ließ er die Prätorianer vor sein Tribunal im Lager bescheiden, machte ihnen Borwürfe über das Attentat, das sie an ihrem Herrn und Kaiser begangen, besahl ihnen dann, ihre Wassen und ihre Pferde auszuliesern, und verbot ihnen, jemals wieder in Rom zu erscheinen. Es war das Ende der alten Prätorianer. Septimius selbst zog unter den Wassen in Rom ein und begab sich mit bewassnetem Geleit nach dem Capitol: seine Truppen nahmen die Tempel zu ihrem Quartier.

Unleugbar ist es, daß die Entzweiungen in Rom zwischen

<sup>1) 2.</sup> Juni 193 u. A. nach einer Regierung von 66 Tagen (Dio LXXII, C. 17; der Chronograph) — 2 Monaten 5 Tagen (Spartian, v. Didii Jul. c. 8).

dem Palast, dem Senat, den Prätorianern und dem Volke den illprischen Legionen und ihrem Führer den Weg gehahnt und den Sieg bereitet haben. Aber Herr und Meister bes Reiches war Septimius damit keineswegs geworden 1). Den Legionen, die er besehligte, standen die orientalischen und die britannischen mit gleicher Befugniß gegenüber. Es mußte zwischen ihnen zu einem ähnlichen Kampfe kommen, wie einst nad dem Tode Nero's. Septimius war so gludlich, die Gegner nicht auf Ein Mal, sondern nach einander bekämpfen au können. Albinus soll er durch eine Mission, in der er ihm dereinstige Theilnahme an dem Reiche versprach, für den Augenblid gewonnen haben. Er konnte alle seine Kräfte gegen den Orient wenden. Bescennius Niger war bei weitem mehr Kriegs= mann, als Septimius Severus. Marc Aurel hat ihm nachgerühmt, er führe ein würdiges Leben und habe einen tapferen Arm: er sei noch mehr als Solbat?). Eine Menge von Beispielen werden zum Beweis dafür angeführt, daß er die Truppen, denen er alle Schwelgereien verbot, der Strenge des römischen Lagers zu unterwerfen wußte. Er ließ also eine zugleich gemäßigte und kriegsmännische Regierung nach bem Mufter der besten Kaiser erwarten. Und damals besaß er im Orient ein unbedingtes Ansehen. Die römischen Beamten und die Bevölkerungen bingen ibm an. Er beherrschte Aegypten und Libpen, was ihm schon der Zufuhr wegen die Beachtung der Römer verschaffte: mit den Parthern unterhielt er freundschaftliche Verhältnisse, und selbst mit den hatrenern stand er in gutem Bernehmen.

<sup>1)</sup> Lucius Septimius Severus 193—211 u. A. (946—964 d. St.).

<sup>2)</sup> manu strenuum, vita gravem et jam tum plus quam militem dixit. Spartian, Pesc. Nig. c. 4.

Dennoch vermochte er sich gegen Septimius, ber nach einem kurzen Aufenthalt in Rom mit seinen Legionen gegen ibn beranzog, nicht zu behaupten. Diesem tam biebei vor allem zu Statten, daß er bie Capitale innehatte, burch beren Besitz die Kamilien ber in Asien verweilenden Legaten und Pratoren in seine Gewalt geriethen, was bann auf biese selbst naturgemäß zurudwirfte. Gleich bei dem ersten gusammentreffen ber beiberseitigen heere in ber Gegend von Cyzifus wurden die Truppen Nigers geschlagen, wovon man die Schuld dem vornehmsten Kührer auf bessen Seite beimaß. ber burch seine Kinder, die sich in den handen bes Severus befanden, abgehalten worden sei, diesem so nachbrücklich, wie er wohl sonst vermocht bätte. Widerstand zu leisten. Sowie dann ber Besitz ber höchsten Gewalt zweifelhaft murde, erhoben sich in dem griechischen Orient die gewohnten Reibungen ber Communen gegen einander; denn noch immer hatten diese eine gewisse Freiheit der Selbstbestimmung 1). Doch werden wir versichert, daß dabei nicht Borliebe für den einen oder für ben andern der Brätendenten entscheidend gewesen sei, sondern nur gegenseitige Eifersucht. Daß Antiodien sich mit Barme an Bescennius Niger anschloß, veranlaßte Laodicea und selbst Tyrus, sich auf die entgegengesette Seite zu schlagen, worauf Niger seine Mauretanier, die schon unter Trajan das Beste im Kriege geleistet batten und eine eingeborene Wildbeit an den Tag legten, gegen die beiden Städte losließ, durch welche sie beinahe vernichtet wurden 2). Aber der innere Krieg in der

<sup>1)</sup> In Afia Proconsularis besaßen umgefähr britthalbhundert Städte das Recht, Curien zu haben und Mitnzen zu schlagen. Bergl. Kuhn: Bersassing des römischen Reiches II, S. 273.

<sup>2)</sup> Herodian III, 3, 3 ff. Bergl. Höfner, Bur Geschichte bes Raisers

Provinz selbst konnte doch die Autorität Rigers nicht besestigen; im Felde wurde er von den illyrischen Legionen noch zweimal besiegt; sie nahmen die Engpässe im Taurus, auf die er sich vorzüglich verließ, und brachten ihm — denn auf eine angebotene Abkunft mochte er nicht eingehen — bei Issus in einer Schlacht, bei der man um so mehr an Alexander den Großen erinnert wurde, weil Pescennius selbst sich diesem gleichgestellt hatte, eine Niederlage dei, durch welche Severus Meister des Orients wurde 1). Niger slüchtete darauf nach Antiochien, das ihm aber keinen Rüchalt mehr darbot, und wurde daselbst getödtet.

Von seinen Truppen war eine ansehnliche Zahl siber ben Tigris gestächtet, wo ihnen die mit Niger verbündeten Fürsten eine gute Aufnahme gewährten: Severus rief sie zurück; aber wir vernehmen, daß ihre dortige Anwesenheit auf die Organisation des parthischen Heeres nicht geringen Einsluß ausgeübt habe. Wenn es bei dem Sturze des Commodus auch auf die bessere Vertheidigung der Grenzen abgesehen war, so brachten die Siege des Septimius Severus dem römischen Gemeinwesen in dieser Beziehung keinen Vortheil'). Für die römische Herrschaft war es in der That kein Gewinn, wenn empörerische Schaaren sich als Verbündete des Severus darstellten, weil sie die demselben seindselige Partei unter den Römern selbst bekämpsten. Und als ein Unglück für das Reich konnte es betrachtet werden, daß Byzanz mit Gewalt

Septimius Severus I. S. 165 ff., ber bie Milnzen nachweift, durch welche bie Angaben Herodians bestätigt werben.

<sup>1) 194</sup> u. A.

<sup>2)</sup> Auf ben Milnzen bes Septimius (Echel VII, p. 172) und auf Inschriften (z. B. C. i. l. VIII, nr. 306) aus bem Jahre 195 erscheinen die Beinamen Parthicus Arabicus Adiabenicus (vergl. Spartian C. 9)., die sich auf seine Kämpse mit Arabern, Abiabenern, Osthoönern beziehen.

bezwungen und dabei seiner sesten Mauern beraubt wurde 1); es hatte bisher das beste Bollwerk des römischen Reiches gegen die von den Usern des schwarzen Meeres vordringenden Barbaren gebildet. Bon denen, welche sich an Niger gehalten und an seiner Regierung theilgenommen hatten, gleichviel ob sie ihm treu geblieben waren oder nicht, entgingen nur wenige dem Tode durch das Schwert des Siegers. Die Senatoren von Nigers Partei, die in seine Hände sielen, wurden zwar nicht hingerichtet, einen ausgenommen, aber ihres Vermögens beraubt und auf entsernte Inseln verwiesen.

Nach den orientalischen Siegen ließ Septimius seine Wassen gegen seinen Nebenbuhler im Occident, Clodius Albinus, richten 2).

Schon Commodus hatte, als er sich gefährdet sah, Albinus zu seinem Nachsolger ausersehen und mit dem Titel eines Cäsar hervorzuheben gedacht. Albinus hatte sich aber nicht dem Schicksal des Commodus anschließen wollen, und Septimius hatte ihn durch die Ernennung zum Cäsar und Mitregenten entschädigt. Albinus war von vornehmer Herfunst und einer der besten Männer der Zeit: man hat ihn sowohl dem Niger als dem Septimius vorgezogen. Nicht allein die britannischen Legionen, sondern auch die gallischen und einige germanische waren auf seiner Seite; in ihm er-

<sup>1)</sup> In ben ersten Monaten bes Jahres 196 u. A. nach Tillemont in Note XIII zur Geschichte bes Severus.

<sup>2)</sup> Aus dem Orient kehrte Severus im Jahre 196 nach Rom zurück; noch in demselben Jahre brach er gegen Clodius Albinus auf, wie sich aus den Milinzen mit den Legenden Adventus Aug. Profectus Aug. (Echhel VII, S. 174) ergiebt.

<sup>3)</sup> Es sind aus den Jahren 193 und 194 Münzen übrig, in denen Albinus als Cäsar bezeichnet wird (Echel VII, S. 162). Eben dies sindet sich auch auf Inschriften, 3. B. einer aus Afrika proconsularis (C. i. l. nr. 1549).

scheint zuerst ein Imperator Galliarum, wie in Niger ein orientalischer. Nachdem aber Niger bezwungen war, konnte auch Albinus neben Septimius nicht länger bestehen. Man hat noch einen der freundschaftlichsten Briese, die sich denken lassen, von Septimius an Albinus; aber die allgemeine Annahme ist, Albinus habe durch das Schreiben nur getäuscht und vielmehr von denen, die mit Ueberreichung desselben beaustragt worden, umgebracht werden sollen. Albinus verließ Britannien, machte sich zum Meister von Gallien und rückte gegen die Alpen vor, um nach Italien vorzudringen.

Noch einmal vernehmen wir hier die Stimme des römischen Bolkes, in welchem der Gedanke, daß Rom die Hauptstadt der Welt sei, die Königin von allen, sestgewurzelt war.
Die eircensischen Spiele sind einmal durch Ausrufungen in
diesem Sinne unterbrochen worden, was der gleichzeitige Geschichtschreiber Dio gleichsam einer göttlichen Inspiration zuschreibt, zumal da die Spiele nach diesen Ausrufungen wieder
ihren gewohnten Berlauf genommen hätten. Ein Mann von
untergeordneter Lebensstellung, ein Schulmeister, machte sich
nach Gallien auf und brachte, indem er sich für einen Senator
ausgab, eine Truppe ins Feld, die mit den Soldaten des
Albinus nicht unglücklich schlug.

Daß der Senat hierin der Meinung des Bolkes beipflichtete, darf man nicht annehmen. Wir erfahren, daß Albinus höher in der Gunft der Senatoren stand, als Septimius selbst. Nur in offenem Kampf konnte der Streit ausgemacht werden; und wenn der blutige Krieg in Asien bereits nicht mit Unrecht als eine Erschütterung der römischen Macht betrachtet worden ist, so trat das noch stärker hervor, als bei Lugdunum zwei mächtige römische Heere, jedes 150 000

Mann start, feinhselig auf einander trasen 1). Severus, der hier, wie man erzählt, zum ersten Male an einer offenen Feldschlacht theilnahm, war in Gesahr, geschlagen und selbst gesangen zu werden, was auch daher rührte, daß der Praefectus Praetorio Laetus, der alte Freund des Pertinar, der ebendeshalb zu Septimius übergegangen war, lange Zeit zögerte, an der Schlacht theilzunehmen: er that dies erst, als sie bereits entschieden war; was dann Septimius, indem er ihm das Leben nahm, zu rächen nicht versehlte.

Septimius erschien nun als wirklicher Imperator und Augustus des römischen Reiches. In ihm repräsentirt sich das afrikanische Kömerthum, wie in Trajan und Hadrian das spanische, — er gehört einer Familie ritterlichen Kanges der Colonie Leptis an — und einige Züge seiner Hertunft hat man immer an ihm beobachtet. An seiner wohltönenden Stimme bemerkte man die in sein Alter eine Kauhheit, die man seinem afrikanischen Ursprung zuschrieb. Was an ihm aufsiel, war eine gewisse Bedürfnißlosigkeit: er lebte nach dortiger Landessitte mehr von Gemüsen, als von Fleisch; er kleidete sich immer einsach, beinahe ärmlich: eine große würdige Gestalt mit grauem lockgem Haupthaar, langem Bart und Gesichtszügen, welche Ehrsurcht einslößten.

Durch die Stellung, die er nunmehr einnahm, wird man an Bespasian erinnert. Aber Bespasian hatte an den Conflicten im Innern doch keinen directen Antheil genommen; er erschien erst, als der Kampf zwischen den Legionen und den Factionen der Hauptstadt bereits entschieden war. Dann trat er in Folge eines Compromisses mit dem Senat die Ber-

<sup>1)</sup> Am 19. Februar (Spartian, vita Severi, c. 11) 197 u. Ä.

waltung ber böchten Gewalt an. Dagegen batte Septimius bamit begonnen, fich ber Hauptstadt zu versichern, und bann in großen und blutigen Schlachten die Alleinberrschaft in seine Hände gebracht. Septimius batte in Albinus den Senat zum zweiten Male besiegt und verbing ein schweres Blutgericht über die, welche von ihm abgefallen waren. Gine nicht geringe Anzahl von Senatoren wurde bingerichtet, nach dem Berzeichniß bei Spartian mehr als vierzig. Bespasian batte die alten Brätorianer wieder bergestellt: Septimius vernichtete die, welche er vorfand, und sette eine neue, aus allen Legionen außerlesene Truppenschaar an ihre Stelle 1). In den Berzeichnissen finden wir eine Anzahl Ramen aus Dalmatien, Bannonien, Dacien, Mössen und Thracien, viele andere aus bem Orient, aus Phonicien und Palaftina, Galatien und Bithynien, Cappadocien und Sprien — eine buntfarbige, aus verschiedenen Nationalitäten, die bereits in den Ramen erscheinen, zusammengesette Truppe. Septimius trat bem antoninianischen Rom bei weitem stärker gegenüber, als Bespasian bem augusteischen. Bon jenem Gleichgewicht zwischen Imperium und Senat, welches die frühere Epoche carafterisirt batte, war nach allebem, was in dem Thronwechsel und den inneren Conflicten vorgefallen war, nicht mehr die Rede.

Und wenn die Christen nur von einer Resorm in der Idee des Kaiserthums ihr Hell erwartet hatten, so war eine solche sactisch eingetreten. Der Gedanke, den noch Marc Aurel aufrecht erhielt, konnte nach dem Umsturze, der seitdem

<sup>1)</sup> Die verschiebenen Landsmannschaften scheinen jede ühre besonderen Heiligthitmer gehadt zu haben. Henzen, Bullet. d. Commissione arch. municipale 1874, p. 61 ff.; vgl. Marquardt, römische Staatsverwaltung, Bd. II, S. 463.

burch den Sang der Ereignisse eingetreten war, nicht mehr behauptet werden. Die Berehrung der göttlichen Roma im Berein mit dem Imperator und seinem Genius hatte durch die Niederlage des Didius Julianus, dem der hierarchische Dienst nicht mehr zu Statten kam, den schwersten Schlag erlitten. Damit hängt es dann zusammen, daß unter Septimius Christenversolgungen, wie sie damals von Marc Aurel zugelassen waren, nicht mehr vortamen. Septimius Severus duldete die Christen an seinem Hose und suchte nur ihrem Uebergewicht vorzubeugen.

Unter Septimius, ber ursprünglich selbst zu ihnen geborte. gelangten die Rechtsgelehrten ju den bochften Stellen ber Verwaltung. Diese concentrirte sich großentbeils in bem Amt des Braefectus Braetorio. Schon unter den Raisern des zweiten Jahrhunderts war den Bräfecten ein großer Antheil an der Ausübung der kaiserlichen Jurisdiction, der civilen sowohl wie der Criminaljustiz, zugefallen 1). Eine Neuerung von der böchsten Bedeutung war es ohne Aweifel, wenn es sich einführte, daß unter den Braefecti Praetorio immer ein Rechtsgelehrter sein mußte. Es leuchtet ein, welchen Werth bas für die Praxis und Stellung der Rechtsgelehrten überhaupt batte. Das Rechtsbewußtsein, das alle Privatverbältnisse regelte, erstarkte badurch zu einer fortwährenden Thätigkeit, sodaß es den administrativen und militärischen Bedürfnissen nicht geradezu erlag. Die Administration gerieth vielmehr selbst in die Sande des Bräfecten.

Der Präsect, der die kaiserlichen Gesetze zu promulgiren hatte, bekam dadurch auch einen Antheil an der Legislation;

<sup>1)</sup> Schon unter Habrian erscheinen sie als Beisitzer bes Kaisers bei ber Rechtsprechung.

er wurde gleichsam Genosse ber kaiserlichen Autorität selbst. Septimius Severus schien es nicht ungern zu seben, daß ein Bräfect neben ihm auftam, der die Last der Geschäfte ihm abnahm. Es war Plautianus 1), der eine Macht, einen Reichthum und ein Ansehen erwarb, durch welches der Kaiser selbst in Schatten gestellt wurde. Der Raiser vermählte seinen Sohn Bassian. bem er ben Namen Antoninus gegeben hatte 2), mit Plautilla, Tochter Plautians; Jedermann erstaunte über die Bracht der Ausstattung, die über die öffentlichen Pläte nach dem kaiserlichen Palast getragen wurde 3). Die Autorität Plautians erschien unerschütterlich, Jedermann schwur bei seinem Glüde, alles war ibm zu Diensten: man wollte wiffen. Severus babe ibn als ben Träger ber effectiven Gewalt zu seinem Nachfolger bestimmt; man bat ben Raiser wenigstens sagen boren, er wünsche eber zu sterben, als Blautian. ber Zeit aber tauchte auch bier ber natürliche Gegensat bes Kürftenthums und der ministeriellen Autorität auf. Der

<sup>1)</sup> Sein voller Name ift Cajus Fulvius Plautianus.

<sup>2)</sup> Die Beilegung bes Namens Marcus Aurelius Antoniuus fand bei der Erhebung Caracalla's zum Cäfar statt, in der ersten Hälfte des Jahres 196. Auf den Mitinzen des Jahres 198 wird er als Augustus bezeichnet. Septimius Severus sehst nannte sich Sohn des Marc Aurel, Bruder des Commodus (Dio LXXV, 7); Sohn des Marc Aurel heißt er auch auf Mitinzen (Echhel VII, S. 173) schon im Jahre 195; und in Inschriften, z. B. einer spanischen (Corp. inscr. lat. II, p. 622, nr. 4655) wird die ganze Reihe der Aboptionen von Nerva abwärts augestihrt, als bessen adnepos Severus erscheint.

<sup>3)</sup> Die Vermählung fand im Jahre 202 nach der Heinfehr der beiden Imperatoren aus dem Orient und nach der Feier der Decennalien des Severus flatt (Eckhel VII, S. 180 ff. S. 202 ff.). Plantilla wird auf den Minzen als Augusta bezeichnet. Die Minzen, auf welchen sie und Caracalla zugleich dargestellt sind, haben auf dem Revers die Legende: propago imperi.

b. Rante, Weltgefdicte. III. 1. 3. Auft.

Raiser empfand es doch als einen Uebergriff der letteren, wenn Blautian nicht allein veranlaßte, daß ibm überall Bildfäulen errichtet wurden, selbst mehr an Anzahl als Severus. sondern sein Bildniß auch unter die Bilder der Mitalieder des kaiserlichen Hauses aufnehmen ließ. Besonders legte auch die Gemablin bes Raisers, Julia, ihr Migvergnügen bierüber an den Tag: sie war für die Regierung des Severus von vieler Bebeutung, diese Julia. Sie ftammte aus einem ber vornehmften sprischen Geschlechter: und für ibn selbst war diese Verbindung insofern von Werth, als die sprische Bevölkerung, noch immer so mächtig im Orient, dadurch für ihn gewonnen wurde. Man sagte, durch einen Traum sei ihr die Vermählung mit einem Könige verheißen worden; eben wegen der Vorbedeutung, die in diesem Traume lag, hatte Severus ihr seine Hand angeboten: sie empfand es, daß sie vor dem Glanze, mit dem Plautians Gemablin umgeben war, zurüdtreten mußte: sie foll sich felbst darüber zu philosophischer Abgeschiedenheit verurtheilt baben. Bei weitem gefährlicher aber als die Gemahlin war der Sobn des Raisers dem großen Gewalthaber, eben deffen eigener Eidam, der aber die Gemablin nicht so boch stellte, wie ihr Bater es wünschte. Wir werden den gewaltsam aufftrebenden Antoninus noch näber kennen lernen: er war trunken von der Borstellung der höchsten Gewalt. Plautian wurde mitten in seinem Glück von der Anklage betroffen, daß er dem Raiser und den Söhnen deffelben nach dem Leben stehe; daß der Bräfect wirklich diesen Gedanken gebegt babe, ift ein später ausgesonnenes Der Kaiser beschied ihn vor sich, und in seiner Gegenwart fam es zu einem Wortwechsel zwischen Antoninus und Plautian: der Gidam ließ den Schwiegervater por ben Augen des Severus, ohne daß dieser es anbefohlen hätte, ermorden 1). Er sprach darüber in dem Senat, jedoch ohne Plautian anzuklagen; nur sich selber klagte er an, daß er dem Präsectus mehr Gewalt eingeräumt habe, als ein Wensch leicht ertragen könne. Dann wurden die Zeugnisse gegen Plautian verlesen; aus dem Verhalten des Kaisers meinte man abnehmen zu dürsen, daß er selbst an das Verbrechen Plautians nicht glaubte 2).

Eine Verwaltung im Sinne des Pius und Marcus war es nun eben nicht, was sich Severus angelegen sein ließ: er schloß sich, wie er auch in jener Rede an den Senat erklärt batte. mehr an Commodus an. Nur das ließ er nicht auf sich kommen, was man diesem Schuld gab, daß er ben Krieg in den Grenzlanden verabsäume. Er selbst begab sich in die beiden damals am meiften gefährbeten Grenzgebiete, an ben Euphrat und an die britannische Mauer. Dort war eigentlich der Kampf gegen Niger noch zu vollenden, mit dem die Parther in einem Verständniß gestanden hatten, das freilich erft nach seinem Fall in Wirksamkeit trat. Severus warf sie aus Mesopotamien zurud; durch einen unerwarteten Sandstreich gelangte er in den Besitz von Ktesiphon und meinte nicht wenig ausgerichtet zu haben, da er das Bollwerk an den Grenzen, Nisibis, nochmals befestigte 3). Es wurde zu einer römischen Colonie erhoben und dem Commando eines rö-

<sup>1) 22.</sup> Januar 208 u. Ü. (nach ber Angabe im Chron. Pasch. p. 266 B).

εν' ἐκ τοῦ μηδὲν διηγήσασθαι ἐνδείξηται, ὅτι οὐ πάνυ σφίσιν (τοῖς μηνύσασι τὴν ἐπιβουλήν) πιστεύει. Dio Gaiffus LXXVI, 5, 2.

<sup>3)</sup> Jm Jahre 198 u. A. Severus und Caracalla hatten sich im Jahre 197 nach dem Orient (Minze aus diesem Jahre 'bei Echel VII, p. 176 d mit der Legende: prosectio Aug.) begeben und blieben daselbst dis in den Beginn des Jahres 202 (Spartian, v. Severi c. 16).

mischen Ritters anvertraut 1). Er wandte sich dann gegen den reichen Sonnentempel von Hatra, wo ihm die Araber großen Widerstand leisteten. Man erzählt, er habe bereits einmal einen Theil der Mauern niedergeworsen, dann aber den vordringenden Truppen den Besehl gegeben, inne zu halten: denn die Einwohner würden ja auß Furcht vor den Greueln einer Eroberung sich auf Unterhandlungen einlassen, so daß die Reichthümer des Sonnentempels ungeschmälert in seine Hand fallen müßten. Aber er hatte hier die Andeter der Sonne zu bekämpsen, die es vorzogen, daß Neußerste zu erwarten: sie stellten ihre Mauern wieder her, so daß sich Severus zurückziehen mußte. Der Eindruck des Feldzuges war nicht, daß er etwas Bleibendes erreicht hätte; in kurzem sah man die Parther wieder in Armenien.

Bei diesen zweiselhaften Erfolgen wundert man sich nicht, wenn Severus das Innere des Reiches nicht recht im Zaume zu halten wußte: in Italien trat ein Räuberhauptmann, Namens Bulla, auf, dessen Thun schon den Charafter des späteren Räuberhandwerks athmet; und obgleich Severus seines Amtes als Richter wartete, so kamen doch die größten Ungerechtigkeiten vor. Die Mannszucht im Heere versiel; selbst die Söhne des Kaisers zeigten sich unbotmäßig.

Obgleich mit Gewißheit voraussehend, aus Wahrsagungen nämlich, daß er nicht wieder zurücksommen werde, ging Septimius Severus doch nach Britannien und erneuerte den Krieg gegen Caledonier und Mäater?). Er durchzog, freilich

<sup>1)</sup> Die Stelle bei Dio LXXV, 3 ist mextwitrdig, weil er Rifibis in diesem Zustande kannte und der Stadt die Bedeutung absprach, die Septimius ihr beimaß.

<sup>2)</sup> Im britten Jahre vor seinem Tobe (Dio Cassius LXXVI, 11),

in einer Sänfte — benn er litt an Podagra, — ganz Schottland und nöthigte die Feinde, die nirgends Stand hielten, ihm einen Theil des Gebietes abzutreten. Welch ein Zustand aber! Indem der Imperator des Reiches der Cultur die einfachen Naturkinder des Nordens demselben zu unterwersen suchte, geschah ihm, daß sein eigener Sohn ihn ermorden zu wollen in begründeten Berdacht gerieth. Severus ließ ihn zu sich bescheiden; auf dem Tische lag ein bloßes Schwert. "Nimm das", sagte er, "und tödte mich; es wird dir nicht schwert werden; denn du bist stark, und ich bin schwach". Severus stark, indem er sich zu einem neuen Feldzuge rüstete 1).

Wenn man ehedem die Reliquien des alten Roms in dem neuen suchte, so fiel nichts so sehr auf, als der Triumphbogen des Septimius Severus am Abhang des capitolinischen Hügels. In der Inschrift desselben werden seine Siege über Parther und Araber und seine Verdienste um die Wiederberstellung des Gemeinwesens gepriesen. So verhält es sich auch im allgemeinen. Durch die Anmaßungen der alten Prätorianer hätte leicht eine Scission der verschiedenen Provinzialheere, die sich ihnen nicht unterwerfen wollten, herbeigeführt werden können; einer solchen Auslösung des Reiches aber beugte Septimius durch seine Siege vor.

Doch können bieselben nicht als eine Berstärkung des römischen Reiches betrachtet werden; im Westen hat man immer die blutige Schlacht von Lyon als den Moment be-

also 208 u. Å. Die Chronographen geben das Jahr vorher, 207, an (vergl. Clinton, Fasti Romani I, z. J. 208).

<sup>1)</sup> Am 4. Februar (Dio Cassus LXXV, 12) 211 u. Å. Minzen, die auf die in Britannien ersochtenen Siege des Septimius Bezug haben, werden von Cohen zu den Jahren 210 und 211 verzeichnet (nr. 643, 644, 650—53).

tractet, in welchem die militärische Kraft der Römer sich selbst zu Grunde richtete; in dem Often wurden doch die Anhänger des Bescennius Riger ebenfalls nur durch Unternehmungen bekämpft, welche die Vertheidigung gegen barbarbische Anfälle schwächten und die parthische Macht zu einer neuen Erhebung ermuthigten. Und wenn man in Rom selbst an die Epoche ber Antonine bachte, so mar ber Unterschied, ber burch Septimius eingetreten mar, ein überaus bedeutender. Das alte Rom hatte sein Präftigium verloren; ber Senat, bie alten Brätorianer, welche seit ben augusteischen Zeiten ben Imperatoren in der Stadt selbst einen militärischen Rückbalt gegeben batten, waren vernichtet und durch andere Schaaren von provinzieller Karbe ersett worden. batte seine Theilnahme für die Gegner des Septimius durch eine lange Reibe blutiger Sinrichtungen bugen muffen. Selbständigkeit, beren sich berselbe in ben Zeiten ber Antonine erfreut batte, war, wenn nicht vernichtet, so boch tief berabgewürdigt worden: den Legionen war die Entscheidung über das Raiserthum vollständiger als je anheimgefallen.

## Bwölftes Capitel.

Erfte Einwirkung bes Orients auf Rom und ihre Burud. weisung.

Severus pries sich glücklich, daß er zwei Söhne hinterließ, nicht wie Antoninus Pius zwei Adoptivsöhne, sondern Leibeserben 1). Er gab ihnen sterbend den Rath, sich vor allem andern auf die Macht der Legionen zu stüßen. Sein Abschiedswort, das Div als ganz unbezweiselt mittheilt, war: "Seid einig; macht die Soldaten reich; über alle Anderen setzt euch hinweg"?).

Gerade barin aber lag nun eine beinahe unüberwindliche Schwierigkeit, daß er eine Macht von so entschieden militärischer

<sup>1)</sup> Spartian, v. Severi c. 20. — Sehr auffallend ist die Behauptung Spartians (v. Sev. c. 21 und v. Carac. c. 10), daß Caracalla nicht ein Sohn Severs von der Julia, sondern in einer früheren Ehe desselben erzeugt sei; er berichtet sogar, Caracalla habe seine Stiesmutter geheirathet. Bon Aurelius Bictor (Caes. 21) und Eutrop (XI, 26) wird das wiederholt. Die Ungeheuerlichtischt sich wahrscheinlich daher, daß Julia unter Caracalla noch größere Antorität besaß, als unter Septimius Severus. (Dio LXXVIII, 18). Sie wird auf Juschisten (z. B. Corp. inscr. lat. VI, p. 195 nr. 1035, auch in den Arvalacten vom Jahre 231 a. a. D. p. 577) als mater et castrorum et senatus et patriae bezeichnet; ebenso auf Münzen (Ecchel VII, p. 196 b; Cohen nr. 57—60, 67—70). Mater castrorum war zuerst die jüngere Faustina, die Gemahlin Marc Aurels, nach den über die Ouaden ersochtenen Siegen auf Senatsbeschluß genannt worden (Dio LXXI, 10 und Münzen mit der Legende: Matri castrorum S. C. dei Ecchel VII, p. 79 a).

<sup>2)</sup> Όμονοείτε, τοὺς στρατιώτας πλουτίζετε, τῶν ἄλλων πάντων καταφρονείτε. Đio LXXVI, 15, 2.

Grundlage, welche die Einheit des Oberbesehls forderte, zwei Söhnen hinterließ. Der ältere von den Söhnen war Bassianus, genannt Antoninus, dem man von einer gallischen Kleidung, die er in Rom einführte, den Beinamen Caracalla gegeben hat 1); der jüngere Geta 2). Beide gingen nach Kom mit der Urne, welche die Asche des Baters enthielt: sie wurden mit Ehrsurcht und zugleich Glückwünschen empfangen und richteten sich nun jeder einen besonderen Hoshalt ein.

Aber die Natur des römischen Imperiums widersprach einer Theilung der Gewalt, die schon ein paar Mal in Aussicht genommen und einmal selbst versucht worden war. Caracalla, der seinen Schwiegervater umgebracht und seinen Vater selbst einmal mit dem Tode bedroht hatte, war nicht der Mann, einen jüngeren Bruder als Theilhaber der Gewalt neben sich zu dulden. Das Heer hatte beiden geschworen; das hinderte aber Caracalla nicht, den jüngeren Bruder<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Spartian hat die Form Caracallus, dem das dionische Kaqáxallos entspricht. — Marcus Aurelius Antoninus 212—217 u. Ä. (965—970 d. St.). Der Name Sederus (M. Aur. Sed. Ant.) sinder sich auf Milnzen mit lateinischer Legende nicht, wohl aber auf Inscriptionen in dieser Sprache (3. B. Corp. inscr. lat. II, p. 133, nr. 1137) und auf Milnzen griechischer Städte (Echel VII, p. 221). Wie sein Bater, so bezeichnete sich auch Caracalla als der Fortseher der seit Nerva durch Adoption begründeten Folge von Imperatoren. Corp. inscr. lat. II, p. 626, nr. 4689.

<sup>2)</sup> Geta's voller Name ift Lucius Septimius Geta; ftatt bes Prämomens findet sich auch Publius und auf griechischen Minzen werden beide Bränomina verbunden.

<sup>3)</sup> Geta wurde in einem Alter von 22 Jahren 9 Monaten getöbtet (Dio LXXVII, 2, 5). Da er nach Spartian, v. Getae c. 3, am 27. Mai geboren war, so fällt sein Tod in den Februar 212. Wenn der Chronograph von 354 sagt: imp. menses X, dies XII, was auf den 16. December 211 stilprt; so bezeichnet er damit die Zeit, in welcher Caracalla den missungenen Mordversuch unternahm, von dem Dio berichtet, während der Sahres 211.

umbringen zu lassen, wie man sagt, im Schoose der Mutter, zu der er gestüchtet war.

Hiedurch bekam die Regierung den Charakter gewaltsamer Unbeschränktheit. Auch die Freunde Geta's, unter ihnen der große Rechtsgelehrte, damals Praefectus Praekorio, Papinian, mußten sterben: eine nicht geringe Anzahl hervorragender Persönlichkeiten in den Provinzen'); die Stadt Alexandria hat die Hinneigung, die sie für Geta an den Tag legte, mit einer Art von Verwüssung büßen müssen.

Wie Caracalla mit ben Senatoren umging, hat einer berselben, ber Geschichtschreiber Dio, eingebend geschildert. Er berief sie wohl zu einer Gerichtssitzung, ließ sie aber, wenn sie erschienen, in den Vorhöfen des Balastes warten, mährend er sich im Innern mit Wettrennen und Gladiatorenspiel beichaftigte. Das alte Berkommen, Senatoren an seiner Tafel zu seben, bob er auf: an den Urtheilssprüchen über Solbaten ließ er sie nicht theilnehmen: benn er wollte der Abhängigkeit ber Milizen von dem Senat auf immer ein Ende machen. Auf seinen Zügen durch bas Reich mußten die Senatoren Lieferungen berbeischaffen; sie mußten Absteigequartiere einrichten ober auch die Orte, wo er Aufenthalt nahm, mit Rennbahnen verseben, bäufig auf ihre eigenen Rosten. Dann machte er doch nicht einmal Gebrauch davon. Es war ihm genug, die Senatoren burch die Dienste, die sie ihm leifteten, niederzuhalten 2). In seinen Anschreiben an den Senat begrüßte er benselben zugleich im Namen seiner Mutter, der er

<sup>1)</sup> Iisdem diebus occisi sunt innumeri, qui fratris eius partibus faverant. Spartian, Antoninus Caracalla 4, — wostir er dann eine Reihe von Beispielen ansiihrt.

διὰ τοῦτο μόνον ἐγένετο, ἵν' ἡμεῖς ἐπιτριβῶμεν. Điα LXXVII, 9, 7.

die Correspondenz anvertraut hatte, und der Legionen, die ihn umgaben. Nur für die Kriegstruppen schien er zu leben; die Communen wurden unter dem einen oder dem andern Borwand zu ungewohnten Leistungen genöthigt; die Gebühren, die dei Freilassung der Stlaven gezahlt werden mußten, wurden auf das Doppelte erhöht; er vergrößerte die Ansprüche des Fiscus in Erbfällen und steigerte allenthalben die Jölle. Er war davon durchdrungen, daß er als Augustus, als Imperator über jede Rücksicht, jedes Herkommen erhaben sei.

Dabei hat er jedoch eine Handlung vollzogen, die ihm ein unvergängliches Andenken gesichert hat. Es war nun soweit gekommen, daß der Imperator nicht mehr durch Kom regierte und Rom durch ihn. Der Imperator war Meister von Kom; in Wahrheit waren die Kömer seine Unterthanen. Dem entspricht es nun, wenn Caracalla den Hauptunterschied, der bisher in der Bevölkerung des römischen Reiches obwaltete, zwischen römischen Bürgern und denen, die das nicht waren, geradezu aufhob. Man weiß, daß das bei ihm hauptsächlich dazu dienen sollte, die Hindernisse wegzuräumen, welche die Vorrechte der Kömer gegen seine pecuniären Forderungen geltend machen konnten.

Aber dabei kommt doch auch die Idee einer von Kom unabhängigen Rechtseinheit noch mehr zu Tage, als das selbst unter seinem Bater geschehen war. Noch mehr als dem Bater war dem Sohne daran gelegen, alle Kräfte unbedingt zu dem Einen Zweck der bewassneten Macht und neuen Unternehmungen zu vereinigen.

Für diese hat er nun aber sehr präcise Pläne ins Auge gefaßt. Den Krieg in Britannien wollte er nicht weiter führen; Caracalla wich aus dem zulett besetzten Landstrich freiwillig zurück. An den deutschen Grenzen erhob sich eine neue, weitaussehende Bölkerbewegung: längs des Limes verwandelten sich die Ueberreste der kriegerischen Bölkerschaften, deren Tacitus gedenkt, Chatten, Usipeter, Tenchterer, in eine einzige große Bölkerverbindung, die unter dem Namen Alemannen erscheint. Sehr verrätherisch behandelte sie Caracalla; er ließ ihre Jugend zusammenrusen, um sie, wie er sagte, als Auxiliartruppen in den Dienst zu nehmen; dann aber gab er seinen Kömern, die ihn in überlegener Anzahl begleitet hatten, mit seinem Schild ein Zeichen und ließ die jungen Leute sämmtlich niedermachen.

Bon einem andern germanischen Bolke, welches Dio die Cennen nennt, erkaufte er sich den freien Rückzug mit Geld. Die gefangenen Weiber der Cennen 1) und Alemannen wurden gefragt, ob sie es vorzögen, getödtet oder in die Sklaverei abgeführt zu werden. Sie wählten das Erste; als das Zweite dennoch erfolgte, tödteten sie sich selbst, einige sogar zugleich ihre Kinder. Durch Gewaltthaten gegen die Widerstrebenden und Geldgeschenke an die, die sich sügen wollten, blieb er Meister an diesen Grenzen.

Im Occident gesichert ober doch nicht gefährdet, sammelte er alle seine Kräfte zu einem großen Unternehmen nach dem Orient, wo sein Bater die Feindseligkeiten, die ihm aus dem Kampse mit Pescennius Riger erwachsen waren, nicht hatte überwältigen können; wir sahen, wie er vor Hatra scheiterte.

<sup>1)</sup> Im Excerptum Beirescianum werden nicht die Beiber der Cennen, sondern der Chatten genannt (v. Wietersheim, Geschichte der Bölserwanderung 2. A. I, S. 156), wodurch die Annahme, daß in dem Limes noch immer die Chatten, wie vor Zeiten, Widerstand leisteten, einen Anhalt sindet. — Die Abreise Caracalla's von Kom, zumächst nach Gallien, fällt wahrscheinlich noch in das Jahr 212 u. A.

In Barthien waren in diesem Augenblicke Entzweiungen ausgebrochen, die für die Römer günftige Hoffnungen erweckten. Dem Größkönig Artaban hatte sich beffen Bruber entgegengesett und die unabhängige Herrschaft über einige Provinzen erworben. Mit dieser Entzweiung wird es zusammenhängen, daß Caracalla Osrhoëne und Armenien vollkommen zu unterwerfen vermochte; er verfuhr babei ungefähr wie gegen die Alemannen 1), gelangte aber an sein Ziel. Er dacte dann mit Artaban selbst in Verbindung treten zu können, wie eine solche schon oft beabsichtigt worden war. Die parthischen Serrscher aus arsacibischem Stamm waren doch nicht unversöhnliche Gegner der Römer. Auch die Herrschaft der Arsaciden beruhte auf der von Macedoniern und Griechen berftammenden Grundlage; Hekatompylos, die Hauptstadt von Barthpene, verdankte seinen Glanz, der aus der allgemeinen commerziellen Berbindung der asiatischen Länder entsprang, den Seleuciden. Der Streit zwischen Parthern und Römern war nicht ein Streit um die Eristenz des einen oder des anderen Reiches: er betraf hauptsächlich ben Besit ber Grenzprovinzen; jest hatten die Römer Armenien und Mesopotamien in ihren Händen.

Caracalla faßte den Plan, auf eine oder die andere Weise sich mit Artaban zu Schutz und Trutz zu verbinden. Er beward sich bei ihm um die Hand seiner Tochter, und es ist wenigstens nicht gewiß, daß ihm dieselbe geradezu verweigert worden sei. Damit aber hing noch ein anderer, sehr

<sup>1)</sup> Im Jahre 214 hatte Caracalla sein Winterquartier in Nicomedien (acta fratr. Arv. Corp. inser. lat. VI, 1, p. 566, nr. 2103); auch die Feier seines Geburtstages beging er am 4. April des nächsten Jahres daselbst. Dann unternahm er den Feldzug. In der zweiten Hälfte des Jahres 215 hielt sich Caracalla in Alexandrien auf (Echel VII, p. 215). Bgl. Bochoff, De M. Aurelii Antonini Caracallae expeditionibus p. 34 ff.

merkwürdiger Vorschlag zusammen. Durch einen Sandels= vertrag - benn gerade auf den Artikeln, die beide Reiche mit einander austauschten, beruhte der orientalische Handel wollte Caracalla die Interessen beider Länder zu verschmelzen suchen. Die beiden Reiche, von benen das eine die befte Reiterei, das andere das beste Kufvolk besitze, sollten sich vereinigen, um Asien zu unterwerfen; und die Folge bat gezeigt, daß dies für die Parther selbst das Beste gewesen ware. Denn bas östliche Afien war in einer Gährung begriffen, die sich gleich darauf gegen sie selber richtet. Der Gesichtstreis wandte sich über Battra und Indien, und wenn wir recht unterrichtet find, bis nach China hinaus. Der verrufene Caracalla trug sich mit universalhistorischen Gedanken. Die sprische Herkunft seiner Mutter Julia scheint einen Bebel für dieselben bei ihm gebildet zu haben. Aber sie durchzuseten, waren Zeit und Umftande boch nicht angethan.

Bir wissen, welche mächtige nationale Gegenwirkung den römischen Einstüssen allezeit unter den Parthern begegnete. Artaban wies zuleht alles von sich, worauf Caracalla ein doppeltes Recht zu haben glaubte, ihn mit Krieg zu überziehen.). Er sehre dann eine sehr glückliche Invasion ins Berk; die Parther wichen über den Tigris zurück. In einem überaus wilden und tumultuarischen Rampse gegen einen Satrapen des Königs behielt der Kaiser die Oberhand; er zerstörte die Königsgräber in Arbela.

Durch diese Successe wurde Caracalla in seinem Ehrgeiz bestärkt; er meinte, als ein neuer Alexander der Große Oftasien selbst unterwersen zu können; er rüstete sich zu einem

<sup>1)</sup> Im Jahre 216 u. A.

zweiten Feldzug, der für das Schickal von Asien hätte entscheidend werden müssen. Aber in diesem Augenblick wurde er ermordet 1). Es geschah unsern Carrhä durch einen Evocatus, den er nicht hatte befördern wollen. Dio sindet gleichsam eine Nemesis darin, daß der große Beschützer des Soldatenstandes, der diesem alles unterordnete, dann doch mitten in seinem Heer ermordet worden sei.

Man hat immer angenommen, daß der Braefectus Braetorio Macrinus?), ein Rechtsgelehrter und hauptsächlich in ben bürgerlichen Angelegenheiten thätig, mit einigen anderen boben Befehlshabern vereinigt, diese Unthat veranstaltet habe. selbst hat es auf das allerbestimmteste geleugnet. wurde in dem Heere als Imperator anerkannt 3), nachdem ein anderer Präfect, ber mehr militärischen Ruf genoß, die böchste Würde abgelehnt hatte. Macrin gehörte zu den Anhängern Plautians, ber auf den Befehl des jungen Caracalla getöbtet worden war, und es ift ganz mabriceinlich, daß er nicht auch ein ähnliches Schickfal, wie dieser, über sich kommen lassen wollte. So wenig man übrigens den wilden Caracalla und ben großen Julius Casar mit einander vergleichen könnte, so ist doch unleugbar, daß man in Rom jett wie damals die Unterwerfung des parthischen Reiches durch den römischen Imperator unmöglich gern seben konnte. Ein Caracalla, der auf den Fußtapfen Alexanders des Großen einbergegangen wäre, würde für ben Senat unerträglich geworben sein; ben

<sup>1) 8.</sup> April 217 (Dio Caffius LXXVIII, 5).

<sup>2)</sup> Sein Name, wie er auf Inschriften erscheint, sautet: Marcius Opellius Macrinus (O. Hirschfelb a. a. O. S. 231, Nr. 62); als Augustus nahm er noch den Namen Severus an (Capitolinus, v. Macrini c. 3, und die Milnzen dei Echel VII, p. 237 a und Cohen III, p. 488 ff.).

<sup>3) 11.</sup> April 217 u. A. (Dio LXXVII, 11, 6).

Senatoren war Macrinus lieber. Sie waren glücklich, ben Fürsten Losgeworden zu sein, den man des Brudermordes und des Incestes beschuldigte und der die Senatoren nur als reiche Leute ansah, deren Vermögen er durch ihre Hinrichtungen an sich ziehen könne, um damit seine Soldaten zu befriedigen.

Der Senat nahm Macrin als Imperator an. Aber in der Haltung des Heeres zeigte sich auf der Stelle, daß es damit nicht einverstanden war: nicht alle Legionen folgten dem Macrinus in den parthischen Feldzug, so daß eine Niederlage erlitten wurde, in deren Folge die Parther Mesopotamien und Armenien einnahmen. Dem Macrinus selbst setze sich eine der seltsamsten Combinationen entgegen, welche jemals vorgefallen sind.

Wir gedachten oben der Vermählung Severs mit einer sprischen Fürstentochter, die schon unter ihm, noch mehr unter Caracalla den größten Sinfluß ausgeübt hatte. Diese wurde durch den Tod Caracalla's sast am meisten betroffen: denn sie war es, durch deren Hände Caracalla's Correspondenzen gegangen waren, was ihrem angeborenen Sprzeiz Genüge that. Aber die Lage der Dinge in Sprien war so angethan, daß sie nicht zu verzweiseln brauchte. Sie hatte eine sehr angesehene Verwandtschaft in Sprien, als deren Oberhaupt ihre Schwester Maesa auftrat. Die Verwandtschaft beherrschte den Sonnentempel zu Emesa; ein Enkel der Maesa war daselbst in frühen Jahren zum Oberpriesterthum aufgestiegen: ein junger Mensch von schöner Gestalt, der sich in seinem gottesbienstlichen Auszug prächtig ausnahm: noch so jung, daß ihn Maesa für den Sohn Caracalla's ausgeben konnte 1). Damit

<sup>1)</sup> Die Tochter ber Julia Maefa, Julia Soaemis Baffiana, war mit Sertus Barius Marcellus vermählt. Auf einer bei Belletri ausgegrabenen

fand sie dann bei den römischen Legionen Eingang, in welche bereits, wie in alle Grenztruppen, provinziale Elemente eingedrungen waren. Sie wurden leicht bewogen, in dem Knaben, der sich Elagabal nannte, den Sohn und Erben Caracalla's anzuerkennen. Schon vor jener Schlacht in Mesopotamien war ein Theil des Heeres zu ihm übergegangen; jeht folgte ein anderer nach: Maesa erschien mit dem Knaben in dem Heerlager, und er wurde zum Imperator ausgerusen 1), ohne doch darum seinen priesterlichen Character, der sein Ansehen vielmehr vermehrte, auszugeben.

Emesa bilbete eine religiöse Metropole für alle Nachbarländer; Caracalla hatte es dadurch mit Kom in Verbindung gebracht, daß er es als römische Colonie einrichtete. Er hatte auch deshalb in diesen Regionen Eingang gesunden, weil Pescennius Riger hier einst durch seine Mauretanier die wildesten Grausamkeiten hatte verüben lassen, denen dann sein Vater Septimius Einhalt gethan. Der außerordentliche Gedanke wurde gesaßt, das Priesterthum des Sonnengottes mit dem römischen Kaiserthum zu vereinigen. Der provinzialen Bewegung, die hieraus entsprang, war Macrinus nicht gewachsen. Seine zum Angriss heranrückenden Truppen verloren allen Eiser in ihrem Dienst, als man ihnen zurief, ob sie denn gegen den Sohn ihres Wohlthäters sechten wollten.

Urne sindet sich eine von seinem Sohne und seiner Frau ihm gewidmete Inschrist in griechischer und lateinischer Sprache (Orelli I, p. 217, § 15, Nr. 945. Wilmans I, p. 401, Nr. 1208).

<sup>1)</sup> Am 16. Mai 218 u. Ä. (Div LXXVIII, 31, 4). — Elagabal (Heliogabalus), ber früher ben Namen Barius Avitus Bassianus sührte, wurde von den Truppen mit dem Namen Antoninus begrüßt und nannte sich als Augustus Warcus Auresius Antoninus; von 218—222 u. Ä. (971—975 d. St.).

Im Gebiete von Antiochia ist es darauf zu einem förmlichen Kampf gekommen; aber auch hier bewirkte der religiöse Enthusiasmus, der durch die Gegenwart Elagabals belebt wurde, soviel, daß seine Anhänger selbst in einem gefährlichen Moment Stand hielten, worauf die Truppen Macrins zu ihm übergingen 1). Macrin war der erste, der den Muth verlor; er schickte noch seinen Sohn nach Parthien und machte sich, möglichst unkenntlich und in anderer Kleidung, doch ohne im mindesten seine Sache aufzugeben, auf den Weg nach den westlichen Provinzen und nach Kom. Aber unterwegs wurde er erkannt und getöbtet 2).

In Rom mußte das als ein schweres Geschick empfunden werden: der Senat hatte sich bewegen lassen, Elagabal für einen öffentlichen Feind zu erklären und Jedermann von ihm abzumahnen. Eben der stand nun jest an der Spike einer großen siegreichen Armee. Aber wie hätte der Senat, von dem angeblichen Großvater des neuen Imperators seiner wirksamsten Mitglieder beraubt, in diesem Augenblick ohne Oberhaupt, den Muth fassen, und woher hätte er die Kraft dazu nehmen sollen, ernstlichen Widersland zu leisten!

Man glaubte in Rom, der junge Mann sei wirklich der Sohn Caracalla's 3), und war erfreut, den Namen Antonin, den er angenommen hatte und der eine unwiderstehliche Anziehungskraft ausübte, wieder zu vernehmen. Der Senat erkannte den Hohenpriester von Emesa als Augustus und

<sup>1) 8.</sup> Juni (Dio LXXVIII, 39, 1) 218 u. A.

<sup>2)</sup> Nach dem Chronographen von 354 zu Archelais in Cappadocien, und zwar, — wenn die Angabe desselben: imp. anno uno menses IV d. II, richtig ist, am 10. August 218.

<sup>3)</sup> Auf Inschriften wird er als Enkel des Septimius Severus, Sohn des Antoninus, d. i. Caracalla's, bezeichnet (Corp. inscr. lat. II, nr. 4805). d. Ranke. Weltaelsbicke. III. 1. 3. Aust. 25

dessen Better Alexander, ebenfalls einen Enkel der Maesa, als Cäsar an 1).

Ueberlegt man nun den Widerstreit der religiösen Deinungen unter einander, das Vordringen der orientalischen Götterdienste nach Westen, des Dienstes der Isis von der einen, des Mithras von der anderen Seite her, so muß es als ein Ereigniß betrachtet werden, daß die sprischen Dienste, wie sie fich aus der Religion der Babylonier entwidelt hatten, den Anlauf nahmen, durch einen neuen Imperator Rom zu überflutben. Der Stein, von dem man in Emeja fagte, er fei vom himmel gefallen, sodaß sich eben an ibn die dortigen Gottesdienste knüpften — benn El Gabal ift ber Gott bes Steines. wurde selbst nach Rom übergeführt 2); das vermeintlich von Troja stammende Palladium, das römische Ancile, trat neben ihm in Schatten. Der neue Kaiser bachte alle Dienste in seiner Person zu vereinigen und eine Dynastie zu gründen. welche beides, Hobenpriesterthum und Imperium fortpflanzen sollte. Er hielt dafür, daß Samaritaner und Juden, soweit sie noch bestanden, auch die Christen, sich um dies neue Heiligthum vereinigen sollten 3).

Rom sollte der Mittelpunkt aller Gottesdienste der gebildeten Welt noch in einem anderen Sinne werden, als es das

<sup>1)</sup> Alexander war ein Sohn der jüngeren Tochter der Julia Domna, Julia Mammaea.

<sup>2)</sup> Auf einer von Echel VII, S. 249 beschriebenen, dei Cohen III, S. 513 Nr. 127 abgebildeten Milnze steht man den Stein, siber welchen ein Abler seine Fsligel ausbreitet, auf einem Biergespann dahersahren; die Legende lautet: Sanct(o) Deo Soli Elagadal. Auf Minzen und Inschristen wird Elagadal als Sacerdos Dei Solis Elagad. bezeichnet.

<sup>3)</sup> Dicebat Judaeorum et Samaritanorum religiones et Christianam devotionem illuc transferendam, ut omnium culturarum secretum Heliogabali sacerdotium teneret. Sampribius C. 3.

schon war. In der Sache felbst aber lag eine unermegliche Schwierigkeit, die an Unmöglichkeit grenzt, einen Gedanken dieser Art auszuführen; denn das Imperium war mit der Religion und ben alten Diensten auf bas engste verknüpft. Man gerieth in Erstaunen, als man erfuhr, Elagabal sei in Nicomedien als Consul, ohne doch gewählt zu sein — denn dieser Schein wurde noch immer beobachtet — aufgetreten, habe aber dabei das gewöhnliche Prachtkleid anzulegen verschmäht. Am schroffften stießen die Vorstellungen auf einander, als der neue Raiser die Absicht verrieth, sich mit einer vestalischen Jungfrau zu vermählen 1); nach altrömischen Begriffen batte er dafür den Tod verdient; aber er meinte — benn er sah fich gleichsam als die Erscheinung seines Gottes selbst an diesem hiedurch eine unvergängliche Rachkommenschaft zu erweden zur Herrschaft über die Welt. Auf Rom und die Römer nahm er keinerlei Rücksicht; er meinte, sie seien eben die Besitzer eines großen Grundstucks: die Senatoren bezeichnete er als Sklaven in der Toga 2). Der Maeja selbst, welche die ganze Combination eingeleitet batte, schreibt man zu, daß sie die Incompatibilität des Dienstes der Religion, welcher orgiaftischer Natur war, mit der eigentlichen Autorität eines Imperators eingesehen und bem älteren ihrer Enkel ben Rath gegeben habe, bem jüngeren, welcher ebenfalls als ein Sohn Caracalla's aus einer geheimen Verbindung mit einer Tochter ber Maesa betrachtet murbe, die Berwaltung der Regierungsangelegenbeiten zu überlassen 3). Der Ibee einer

<sup>1)</sup> Es war Insia Aquilia Severa, beren Bild auch auf Mingen erscheint (Cohen III, S. 546 ff.).

<sup>2)</sup> Lampribius C. 20.

<sup>3)</sup> Alexander sagt in einer seiner Constitutionen von Caracalla: pater

religiösen Herrschaft von Rom wäre spaleich die andere Idee einer von derselben getrennten weltlichen Autorität zur Seite getreten. Und dazu neigte man sich in Rom: ber junge Cäsar genoß bereits die allgemeine Verehrung. Allein dem wollte sich Elagabal nicht fügen; er war gleichsam im legitimen Besit bes Imperiums, von dem Heere ausgerufen, von dem Senate anerkannt, und schon von Menschen umgeben, welche ben wilden Enthusiasmus des Göpendienstes mit der Begier zu berrichen verbanden. Er schritt sogar dazu, die Erhebung seines Betters jum Cafar für ungeschehen zu erklären, und befahl, auf den Bilbsäulen desselben seinen Namen zu vertilgen oder vielmehr mit Schmut zu verbecen. Aber bamit verlette er boch bas Selbsigefühl ber Römer, auch wie sie bamals waren. Die ersten, die ein solches kundgaben, waren die Prätorianer, dieselben, welche ihre Stellung dem Septimius Severus verdankten. Sie repräsentirten, mehr als die früheren, die Gesammtheit ber Legionen, frei von den provinziellen Sympathien der orientalischen.

Man hatte in Rom dem Kaiser alle Laster nachgesehen; aber es gibt doch auch in der Immoralität eine Grenze dessen, was sich die Welt gefallen läßt. Diese wurde von Elagabal und seiner Umgebung überschritten und zugleich das religiöse Nationalgesühl beleidigt. Als die Inauguration der neuen Consuln vorgenommen werden sollte, weigerte er sich trot der Warnungen seiner Großmutter und seiner Mutter, bei derselben neben Mexander einherzuschreiten. Da das aber unmöglich nachgegeben werden konnte, so zog er es vor, bei

meus constituit (Cod. Just. XII, tit. 35—36, § 4, vergl. tit. 1, § 8). In Inscriptionen wird er als Sohn Caracalla's, Enkel bes Septimius Severus bezeichnet (z. B. Corp. inscr. lat. II, p. 208, nr. 1533).

der Ceremonie nicht zu erscheinen und ihr überhaupt einen andern Charakter zu geben. Da sich zugleich das Gerücht verbreitete, er wolle seinen Better umbringen, und in der Stadt Anstalten getroffen wurden, die auf die Borbereitung eines solchen Borhabens hindeuteten, so erhob sich ein Aufruhr unter den Prätorianern, in welchem Clagabal umgebracht worden ist 1): er starb, von seiner Mutter Soaemis umschlungen: Alezander, der bisherige Cäsar, wurde nun als Augustus begrüßt 2).

Den Prätorianern darf man nicht Schuld geben, daß sie hiedurch von ihrer eigenen Sache abtrünnig geworden wären: das Haus des Septimius wurde vielmehr durch sie gerettet, und zugleich die römische Religion. Auch der Gott, dem man auf dem Palatin ein Heiligthum gegründet hatte, wurde verdannt. Dem Unwesen, welches die Eunuchen trieben, so daß Elagabal als Sklave dieser Sklaven betrachtet wurde, machte man dadurch ein Ende, daß sie in der Nähe der Person des neuen Fürsten siberhaupt nicht geduldet wurden. Alle die Anhänger, welche Elagabal in den Serichten, in der Verwaltung, in dem Senat gesunden hatte, wurden entsernt; das sprische Element wurde so gut wie vollstommen ausgestoßen, und eine neue Ordnung der Dinge begann, welche an das rein römische Wesen anknüpfte.

Ì

<sup>1)</sup> Sed milites et maxime praetorianus vel scientes, quae mala in Heliogabalum pararant, vel quod sibi viderent invidiam, facta conspiratione ad liberandam rempublicam. Lampribius & 16.

<sup>2) 12.</sup> März 222. Die Zeitbestimmung beruht auf der Angade Dio's (LXXIX, 3, 3), daß Elagabal 3 Jahre 9 Monate 4 Tage nach der Schlacht bei Antiochien (S. 385, N. 1) ermordet worden sei. Clinton verwirft das Zeugniß des wohlumterrichteten Zeitgenossen, dem auch Tillemont gesolgt ist, und nimmt, auf die Subscription einer Constitution vom 3. Februar 222 (Cod. Just. IX, 1, 3) sich berusend, diesen Tag als benjenigen an, an welchem Alexander als Augustus begrüßt worden sei.

Neben den Brätorianern trat nun auch der Senat wieder wirksam hervor: er votirte dem neuen Fürsten von vornherein alle die Befugnisse, durch welche die oberste Gewalt damals constituirt wurde, nicht nach und nach, wie bisher gewöhnlich, sondern auf einmal. Eine fehr sonderbare Scene trat ein, als Alexander querft im Senat erschien. Der Senat begrüßte ibn als Antoninus; auch die letten Imperatoren hatten diesen Namen getragen 1): man meinte den neuen Raiser in diese Reibe aufzunehmen, jedoch mehr mit der Rücksicht, daß er das wieder gut machen müsse, was der Vorgänger verdorben batte. Alerander dankte für die ihm in rascher Folge gemachten umfaffenden Bewilligungen. Den Namen Antonin verbat er fic, nicht als ob er fürchtete, diesen schönen Namen durch Lafter und Unthaten ebenfalls zu besteden, sondern weil er sich nicht genügend fühle, ihn mit voller Würde zu tragen. Er blieb dabei, nur den Namen Augustus — denn von Augustus stamme die böchste Würde des Imperiums — annehmen zu wollen; da er so ftandhaft mar, so fügte sich ber Senat, und Jebermann erkannte bie Unabhängigkeit bes Geiftes an, mit welcher ber junge Kürst das einmüthige Ersuchen der Senatoren abgelehnt babe.

Dabei waltete jedoch auch noch eine andere Rücksicht ob. Der Senat war zu seiner Nachgiebigkeit hauptsächlich dadurch bewogen worden, daß die von Septimius umgestalteten Prätorianer den Anspruch ihrer Borgänger, selbständig über das Imperium zu verstigen, erneuern zu wollen schienen. Um einem solchen Beginnen zuvorzukommen, eilten die Senatoren, jene Bewilligungen zu machen, die sie doch nicht hätten versagen können. Den Namen Antonin anzunehmen, würde nun eine neue Bereinigung des Imperators mit dem Senat ans

<sup>1)</sup> Julius Capitolinus, v. Macrini c. 7.

gekündigt haben; die Prätorianer gaben ihm den Namen des Kaisers, von dem sie in ihrem damaligen Zustand begründet waren; demgemäß nannte sich Alexander nicht Antonin, wie der Senat, sondern Severus, wie die Prätorianer wünschten. So erscheint sein Name in der Geschichte.).

Kür die neue Regierung kam nun alles auf das Rusammenwirken der Militärgewalt der Brätorianer und der civilen des Senats an; der neue Raiser, zwar ein Sprer, wie sein Vorgänger, aber dem römischen Wesen doch wieder dadurch zugewandt, daß er durch eine Reaction gegen den priefterlichen Orientalismus seines Vorgängers zur böchften Würde gelangt war, bewies überhaupt, daß er seine Stellung begriff. Er zeigte sich als einen Mann von Einsicht und einer gewiffen Willenstraft. Im Senat wollte er kein Mitglied bulben, welches sich eines Migbrauches der Autorität, besonders zum Awed eigener Bereicherungen, schuldig gemacht hatte: er forberte ihre freiwillige Entfernung, bamit er nicht ibr Verbrechen burch hinrichtung an ihnen strafen musse. Wenn er aber bann felbft einen neuen Senator ernennen sollte, so that er das nicht anders als auf den Beirath der erprobtesten seiner Umgebung und nach förmlicher Abstimmung bes Senats darüber, welche durch das Reugniß bes einen und bes andern der vornehmften Mitglieder befräftigt wurde. Der Senat gewann keineswegs seine unabhängige Stellung wieder, aber er behauptete doch den vornehmften Rang in dem Gemeinwesen: wir hören, daß auch die Ernennung der Praefecti Braetorio und des Braefectus Urbi unter der Autorität und Mitwirkung bes Senats geschah: die proconsularen Provinzen wurden nach dem Willen besselben vertheilt.

<sup>1)</sup> Marcus Anrelius Severus Alexander 222—235 u. Ä. (975—988 d. St.).

Was man als ben Staatsrath Alexanders bezeichnet bat und bezeichnen kann, war eigentlich ein Ausschuß aus dem Senat, der dem Raiser unmittelbar zur Seite ftand, durch bessen Mitwirkung die Verwaltung, welche bisher willkürlich und einseitig gewesen war, geregelt wurde. Allmählich wurde das Confilium so zahlreich, daß die Gesetze und Verordnungen, bie aus seinem Schoose bervorgingen, eben so viel Stimmen für sich haben mußten, wie vielleicht ein Senatusconfult. Jedes Mitglied wurde in den Stand gesett, sein Votum im voraus gehörig zu überlegen und zu motiviren. Auch in die Berwaltung ber militärischen Angelegenheiten tam eine gewisse Ordnung und Regelmäßigkeit. Der Kaiser hatte genaue Liften der bewaffneten Macht und hielt sich immer vollständig unterrichtet; er duldete nicht, daß die gemeinen Leute von den Militärtribunen bei der Austheilung der Annona übervortheilt wurden: er bestrafte ein solches Verbrechen mit dem Tode: er fürchtete darum keinen Abfall oder Ungehorsam von ihnen. Auf diese beiden Stüten gelehnt, konnte Alexander seiner angeborenen Leutseligkeit, seinem Wohlwollen für Alle Raum geben, was ihm den beften Ruf bei Mitwelt und Nachwelt verschafft bat. Seine Mutter Mammaea genoß ein unermeßliches Ansehen: auf einer Inschrift wird sie nicht nur als Mutter bes Kaisers, sonbern bes Senats, bes Lagers, bes Vaterlandes und des gesammten Menschengeschlechtes bezeichnet 1). Alexander folgte ihr jedoch nicht blindlings; sie

<sup>1)</sup> Ihr voller Name, Julia Mamea Avita, und diese Bezeichnung: Matri (Domini) n(ostri) sanctissimi Imp(eratoris) Severi Alexandri Pii Felicis Aug et Castrorum et Senatus et patriae et universi generis humani, erscheint auf der Basis einer ihr von dem conventus Carthaginiensis (in Spanien) gesetzen Statue. Corp. inscr. lat. II, p. 465, nr. 3413, vergl. VIII nr. 1406.

hat ihn einst erinnert, daß er durch sein Verhalten doch auch wieder die Achtung schmälere, welche der Imperator traft seines Vorranges haben müsse; Alexander erwiderte, er vermehre doch dadurch seine Sicherheit. Man darf es als ein Glück des römischen Reiches betrachten, daß ihm nach allen heftigen Convulsionen, an denen es unter Septimius und noch mehr nach demselben gelitten hatte, noch einmal gleichsam ein Moment der Sammlung, eine Zeit der Ruhe gewährt wurde, in welcher die inneren Kräste sich in einem gewissen Gleichzgewicht bewegten.

Der Begriff der römischen Monarchie, wie er unter Trajan und den Antoninen gewaltet, kam in dem römischen Reiche wieder zur Erscheinung. Und auch in dieser Zeit war es voll innerer und schöpferischer Lebenskraft.

In der ersten Spoche des dritten Jahrhunderts lebten die Meister der Rechtswissenschaft. Noch unter Marc Aurel, zur Seite des späteren Kaisers Septimius Severus, hatte Papinian sich ausgebildet, der dann, durch Genossenschaft der Jugend und Familienverbindung empsohlen, in die Stellung eines Praefectus Praetorio gelangte. Papinian wird für den größten oder doch für einen der größten aller Juristen gehalten. Er verband, worauf zulet alles ankommt, lebensvolle Anschauung der allgemeinen Rechtsgrundsäte und eingehende trefsende Ansicht jedes einzelnen Falles. Allein mit Caracalla konnte er sich nicht vertragen; er galt, wie wir wissen, als ein Anhänger Geta's und wurde nach dessen Tode hingerichtet 1).

Auch der Nachfolger Papinians, Julius Paulus, wird

<sup>1) 212</sup> u. Ä.

als einer der größten Rechtsgelehrten gerühmt. An Fruchtbarkeit übertraf er noch seinen Borgänger, an innerer Bedeutung kam er demselben nicht gleich; man räumt ihm die zweite Stelle ein. Wie hätte sich aber der römische Jurist mit dem eigenmächtigen Orientalismus Elagabals vertragen können? — er ist von demselben verbannt worden.

Mit der Rückehr des Alexander Severus zu den altrömischen Ideen hing es zusammen, daß ihm Domitius Ulpianus zur Seite trat, ebenfalls ein sehr fruchtbarer Autor, der zu den vornehmsten Begründern der Rechtswissenschaft gerechnet wird. Ihm wird ein großer Theil des Lobes gebühren, das der Berwaltung des Kaisers in dieser und allen solgenden Zeiten gezollt worden ist. Allein der Kaiser war zu schwach, ihn zu behaupten. Wir kennen das Berhältniß Alexanders zu den Prätorianern, von denen der Sturz Clagabals ausgegangen war. Aber einen Praesectus Praetorio, dessen Ansehen in seiner Jurisprudenz wurzelte, wollten sie nicht ertragen. Sie ermordeten Ulpian, ohne daß der Kaiser es hindern konnte 1).

Papinian und Ulpian werden wie zwei Märtyrer der Rechtswissenschaft geseiert; sie sielen dem Begriffe, den sie ihr Leben lang vertheidigt hatten, zum Opfer. Aber ihr Werk, die zum System gereiste Rechtswissenschaft, blieb bestehen, mochten sie leben oder nicht. Es ist allmählich immer mehr das Gesetz der Welt geworden. Man erinnert sich kaum daran, daß es aus dem Urgrund pontificaler Satzungen aufgewachsen ist, aber unter stetem Conslict mit den allgemeinen Ereignissen und den besonderen Vorgängen in Rom. Das

<sup>1)</sup> Im Jahre 228 u. Ü. Zum Praefectus Praetorio war er im Jahre 222 erhoben worden.

römische Recht ist wie ein Baum von tiefen Wurzeln, welcher die Welt überschattet.

Alexander Severus widmete auch den Christen mehr Anerkennung, als irgend einer seiner Borgänger. Er gestattete ihnen, wie sein Biograph sagt, zu sein, was sie waren. Man kann das doch nicht anders verstehen, als daß es nicht mehr als Berbrechen betrachtet wurde, Christ zu sein, wie früher das bloße Bekenntniß schon ein Todesurtheil in sich enthielt. Es würde damit zusammenhängen, daß Alexander Christus unter die Götter auszunehmen gedachte, die in Rom überhaupt verehrt wurden.

Ein Zeitgenosse der großen spsiematischen Juristen war Drigines: ein Mann, der mit dem Hause des Alexander Severus in persönlicher Berbindung stand und in jenem herodischen Cäsarea, wo er seinen Sitz genommen, die christliche Lehre auf den Grund der apostolischen Schristen und der Glaubensregel mit Berücksichtigung der Gnosis, die er ausstieß, und der platonisch-stoischen Doctrin, der er nahe stand, zu einem System ausbildete. Sein Sinn war, die Offenbarung als die Bollendung alles menschlichen Denkens zu erweisen; mit Recht ist bemerkt worden, daß man dabei nicht so sehr auf die Incohärenzen seiner Speculation und die Widersprücke in seinen Annahmen Gewicht legen darf, als auf den Versuch im allgemeinen, ein System zu bilden und es der philosophisch geschulten Welt der Epoche annehmbar zu machen 1).

In dieselbe Spoche fällt ber große Lehrer ber nordafrikanischen Kirche, Tertullian. Unter Septimius, ber aus

<sup>1)</sup> Redepenning: Origines. Bonn 1842, 2. Abth. S. 453.

Afrika stammte und in einigen Städten desselben Bauwerke gegründet hat, deren Ruinen Theilnahme an der allgemeinen Bilbung athmen, hatte auch die bortige Kirche einen großen Aufschwung genommen. Tertullian ift der erfte von allen Lateinern, der originale philosophische Gedanken mit der Kirchenlebre in Verbindung gebracht bat, ein abgesagter Gegner der Philosophie, aber boch ganz auf dem Boden berselben erwachsen, beftig und schroff und besonders als Vorfecter der Rechte des Christenthums unerschöpflich und unwiderleglich. In dem Christenthum sieht er die ursprüngliche Vernunft, durch beren Herrschaft die Menschen zu einem Ganzen vereinigt werden sollen. In Tertullian möchte man die erste Manifestation bes exclusiven Geistes ber lateinischen Kirche seben, die sich bald bernach um Rom ber zu gruppiren anfing. Beide Richtungen aber, sowohl die griechische als die lateinische, setten sich als selbständige Bildungen dem eindringenden orientalischen Element, dem Sonnendienst von Emesa und dem wiedererwachenden Parsismus, als natürliche Bollwerke entgegen. Welthistorisch betrachtet, bilden sie doch bereits als der Inbegriff des geistigen Lebens der römischen Welt ein untrennbares Ganze. Dieses aber erfuhr in diesem Augenblick einen Angriff so systematisch und stark, wie er noch nie vorgekommen war.

An Stelle der Arsaciden, die doch, wie berührt, einen gewissen inneren Zusammenhang mit dem römischen Reiche hatten, erhob sich die einheimische Dynastie der Sassaniden, die nicht mehr an die Griechen anknüpfte, sondern an die Achämeniden, und das rein asiatische Element des altpersischen Reiches wieder erneuerte 1). Der neupersische König, Ardeschir Babegan,

<sup>1)</sup> Diesen Punkt hat Silvestre de Sacy, Mémoires sur diverses antiquités de la Perse p. 45 ff. hervorgehoden, indem er augleich be-

behauptete als ber rechte Nachfolger ber Achameniben, einen Anspruch auf ganz Vorderasien, Jonien und Karien eingeschlossen, machen zu dürfen. Das römische Reich erfubr eine Reindseligkeit, die sich barauf gründete, daß es einen Theil der Reiche der Nachfolger Alexanders des Großen an sich gebracht hatte, Landschaften, welche die Perfer nun als einen alten Besitz revindicirten: ein in der universalbistorischen Verslechtung der Dinge hochbedeutendes Zusammentreffen, das sich aber wohl erklärt, ba auf beiben Seiten bie Erinnerungen an Alexander ben Großen aufgefrischt wurden. Die Römer meinten noch unter Caracalla, dessen Unternehmungen wiederaufnehmen zu können; die Neuperser hielten es für ihre Pflicht, da sie nun wieder aus der ihnen vor einem halben Jahrtausend auferlegten Anechtschaft erwacht seien, die Erfolge des großen Eroberers rückgängig zu machen. Die Parther waren stark genug gewesen, sich gegen die Römer zu behaupten, der Wiedererhebung eingeborener orientalischer Elemente hingegen erlegen. Damit aber trat die Nothwendigkeit ein, die griechisch-römische Welt in Asien vor bem Eindringen eines neu hervorbrechenden Bölkerelementes und neuer religiöser Ideen zu beschüten.

Im Jahre 231 setzte sich Alexander Severus mit einer nochmals nicht ohne Erinnerung an Alexander den Großen zusammengesetzten Armee in Bewegung, um den neuen Achämeniden zu bestehen. In dem römischen Heere sah man Gold-

merkt, daß die Arsaciden auf ihren Münzen sich häusig die Bezeichnung  $\Phi_t \lambda \ell \lambda \lambda \eta \nu$  beilegen (zuerst sindet sich dieselbe auf den Münzen Ditthridaies' I. um 150 v. u. Ä. Longpérier p. 23. 25), auf denen der Sassaniden der Altar mit dem heiligen Feuer, neben ihm der König abgebildet ist. (Bergl. die Münzen bei Sach p. 171 und dei Thomas, Sassanian coins p. 31 ff.)

schildner, Silberschildner, Phalangiten: übrigens war es ein Muster römischer Manneszucht. Man erinnerte baran, daß Alexander Severus an dem Jahrestag geboren sei, an dem Alexander der Große gestorben war, und zwar in einem dem Andenken besselben gewidmeten Heiligthum. Alexander glaubte gleichsam vom Schicksal berufen zu sein, ben großen Kampf ber Nationen, welcher die Universalbistorie verknüpft, wiederaufzunehmen. Das römische Asien erblickte bie Rettung seines bisherigen Daseins in den Erfolgen dieser großen Rüftung. Darüber aber, mas burch dieselbe ausgerichtet worden ift. läßt sich nichts Bestimmtes sagen. In den Berichten, die in Rom selbst verlesen wurden, rühmte sich der Kaiser, einen vollständigen Sieg über die Perser davongetragen zu haben: er zählt die Elephanten, die er getöbtet, die Streitwagen, die er genommen, mit einer Art von Siegestrunkenheit auf 1). Dagegen weiß ber einzige ausstührliche historiker ber Epoche, Herodian, der gerade über Asien am besten unterrichtet ift, nur von verfehlten Unternehmungen und einem durch flimatische Einwirkungen veranlaßten Rückzuge zu erzählen, der einer Nieberlage gleichkommt. Ich möchte urtheilen, daß beibes wahr sein könnte, eben in verschiedenen Momenten des beginnenden Rampfes: mit Bestimmtheit vernehmen wir bod, daß Alexander das römische Kriegsbeer in einem erträglich guten Zustande zurüdließ, so daß er hoffen konnte, in kurzem einen neuen Feldzug zu unternehmen ober wenigstens ben Sassaniben, ber sich eben, durch andere Vorfälle nach einer andern Seite hingerufen, von der Grenze entfernt batte, fobald als er wieder erschiene, mit Rachdruck zurückzuweisen.

<sup>1)</sup> Auch die Minzen gebenken der Siege Alexanders und insbesondere seines Triumphes (Echel VII, p. 274 ff.).

Die große Aufgabe und zugleich die größte Schwierigkeit bes römischen Kaiserthums lag aber barin, die zur Behauptung bes Drients erforderlichen Streitfrafte auch aus den entlegenen Provinzen aufzubieten und in Bewegung zu setzen. Alexander sah ein, daß dazu die Pacification der occidentalischen Grenzvölker gebore, namentlich ber Germanen, die indek wieder zu Feindseligkeiten geschritten waren, und bie Verstärfung der orientalischen Legionen durch die occidentalischen. Den Frieden hoffte Alexander durch Gewalt und Güte zu Stande zu bringen, wobei ibn feine Mutter unterftütte, in beren händen die eigentliche Leitung ber Geldgeschäfte mar. Die occidentalischen Legionen jedoch setzen sich dem Vorhaben des Raisers schroff entgegen; das ganze Ariegsspftem war zugleich ein locales und durch den Eintritt von Eingeborenen ein provinzielles. Sie wollten sich nicht verlegen lassen. Die Nachricht, daß Alexander ungehorsame Legionen aufzulösen und andere zu bilden, diese alsdann nach dem Orient zu führen beabsichtige, brachte die Gemütber gegen ihn auf. Aus guten Quellen schöpft man die Nachricht, daß die Hinneigung des Raisers zum Chriftenthum den Haß der Legionen an den germanischen Grenzen gegen ibn verstärtt babe. Sie warfen dem Raiser Furchtsamkeit und seiner Mutter Geldgier vor: die vornehmsten unter den Misveranügten waren solche. denen unter der Regierung Elagabals Zugeständnisse gemacht worben waren, die man jest zurücknahm. Diese nun sind es nach dem glaubwürdigsten Bericht gewesen, welche den Mord des Raisers in dem Lager desselben durch plötlichen Ueberfall vollzogen, ohne daß die Prätorianer, welche ja ebenfalls keine eifrigen Anhänger der Regierung mehr waren, noch auch die



unmittelbare Leibwache den Kaiser geschützt hätten: er wurde sammt seiner Mutter, zu der er floh, ermordet 1).

<sup>1)</sup> Lampribius C. 60 giebt die Regierungszeit Alexanders auf 13 Jahre 9 Tage an, so daß sein Tod auf den 20. März 235 u. Ä. sallen wiirde. Auf denselben Tag sührt die Angade des Chronographen: 13 Jahre 8 Monate 9 Tage, da er das Jimperium Alexanders von seiner Erhebung zum Cäsar — 10. Juli 221 — berechnet. Wir mitssen hier Jonaras zu Hillse nehmen, obgleich ihm Dio nicht mehr vorgelegen hat. Bei ihm wird gerade auf die Berweigerung des Dienstes durch die Prätorianer (XII, 15) Werth gelegt. Bei Zosimus, der einige eigenthilmliche Nachrichten hat, sindet sich die, daß Alexander mit Maximin unterhandelt und, als dies missungen, sich selbst als Schlachtopser dargedoten habe. Gerade dei diesem Ereigniß, dem Tode Alexanders, sinden wir ebenso viele verschiedene Nachrichten wie Amoren. Tillemont III, 1, 373 ss. hat aus den fragmentarischen Nachrichten eine erträglich zussammenhängende Erzählung zusammengestellt.

## Dreizehntes Capitel.

Imperatorifder Bürgerfrieg in ber Mitte bes britten Sabrbunberts.

Wenn im römischen Reiche von Dynastien im eigentlichen Sinne des Wortes nicht die Rede sein kann, so constituiren boch die verschiedenen Reihenfolgen der Imperatoren ein ähnliches Berhältniß; die Kataftrophen berfelben bilben die Epochen der Reichsregierung. Nach dem Sturze des augusteischen Hauses unter Nero kamen die Flavier empor in Folge der allgemeinen Uebereinstimmung der Legionen und einer Abkunft Bespasians mit dem Senat. Der Sohn desselben, der sich um diesen Pact nicht kümmerte, wurde ermordet. Hierauf gelangten Männer von hobem perfönlichen Verbienft, nicht zwar auf den Grund einer erblichen, aber einer analogen Berechtigung, burch successive Aboption, deren Ursprung im Senat lag, zur höchsten Stelle; sie realisirten ben Begriff einer friedlichen Monarchie und wußten eine Ausgleichung der Ansprüche des jeweiligen Imperators mit den Gerechtsamen des Senats durchzuführen. Die Katastrophe des Commodus war das Symptom einer neuausbrechenden Entzweiung zwischen bem Imperator und dem Senat, welche die Kolge hatte, daß im Getümmel der Factionen der Hauptstadt keine haltbare Fortsetzung des Imperiums möglich wurde. Die Erhebung b. Rante, Weltgefdichte, III. 1. 3. Aufl. 26

des Septimius Severus ging von den Legionen aus, deren Alebergewicht zuerst noch mehr anwuchs, da sein Nachfolger Caracalla die militärische Allgewalt zum obersten Princip erhob, das aber von dessen vermeintlichen Söhnen nicht mehr sestgehalten werden konnte. Der ältere ließ sich beikommen, orientalische Dienste und Ideen in Rom einsühren zu wollen; dieser Versuch jedoch erweckte eine Reaction, in welcher der alte römische Geist noch einmal zum Bewustsein seiner selbst erwachte und auch das Recht des Senats von neuem zur Geltung gelangte; der jüngere, Alexander, versuchte dann wieder in den alten Formen zu regieren. Er sträubte sich gegen den Namen Antonin, war aber in der That der Nachfolger der Kaiser, die diesen Namen getragen hatten.

Nun geschah es, daß Alexander einer Bewegung unter den Legionen erlag, die seiner Autorisation durch den Senat zum Trot ihm die Heeressolge versagten. Ursache und Anlaß dazu gaben die Feindseligkeiten, in welche das römische Reich seit der Zeit Marc Aurels verwickelt worden war. Auf die erfolgreichen Unternehmungen des Lucius Berus im Orient, die Caracalla mit unerwartetem Glück wieder aufnahm, war im inneren Asien die Erbebung der Sassanden gefolgt, welche sür das römische Reich noch ernstlichere Gefahren herbeisührten, als jemals die Arsaciden.

Diesen zu begegnen und die Macht zu behaupten, schien Mexander Severus durch seine Herkunft — er war in Sprien geboren — und durch seinen natürlichen Ehrgeiz berusen zu sein. Der Tod Alexanders ist in mehr als Siner Hinsicht ein Epoche machendes Ereigniß für die römische Geschichte; nicht allein wurde die kaum wiederhergestellte Autorität des Senates von den Legionen verleugnet, sondern auch die Vertheidigung

des Neiches selbst wurde dadurch zweiselhaft. Wenn es für diese nothwendig war, den Nerv der Gesammtkräfte immer dahin zu richten, wo die größte Gesahr drohte, — wie es denn in der Absicht Alexanders gelegen hatte, occidentalische Streitkräfte nach dem Orient zu sühren —, so trat in dem Widerstand, auf den er stieß, die Schwierigkeit hervor, welche die Reichsvertheidigung an den verschiedenen Grenzen nothwendig haben mußte. Der vornehmste Grund davon lag in dem versänderten Verhältniß der Legionen. Es waren nicht mehr die altrömischen Legionen, die aus römischen Bürgern bestanden, welche in Rom ihren heimathlichen Mittelpunkt sahen. Dieses Verhältniß war durch die Gesetzgebung und durch die Zeitselbst ausgehoben; die Legionen hatten, was schon bei Septimius Severus zu Tage kam, einen provinzialen Bestandtheil.

Man ermißt, daß die Continuation des Imperiums, die doch in sich selbst unbedingt nothwendig war, durch diesen Gegensat der Legionen gegen den Senat nicht allein, sondern auch unter einander, doppelt schwierig wurde. Will man sich nun den Kamps, der darüber ausbrach, vergegenwärtigen, so wird man von den persönlichen Motiven bis auf einen gewissen Grad absehen können, um die allgemeine Verslechtung der Angelegenheiten im Auge zu behalten.

Die germanischen Legionen wollten und konnten vielleicht den ihnen anvertrauten Limes den Feindseligkeiten der allezeit streitbaren Germanen nicht überlassen. Aber sie begnügten sich nicht, den Gehorsam zu versagen; sie stellten vielmehr einen neuen Imperator auf, der diese Würde zur vollen Geltung zu bringen unternahm. Es war Maximin, genannt der Thracier 1).

<sup>1)</sup> Sein voller Name, wie er auf Inschriften erscheint, ift Cajus Julius Berus Maximinus; er regierte 235—238 unserer Aera (988—91 b. Stadt).

Wie in den letten Nachkommen des Severus der sprische Orientalismus, den dieser in sein Haus eingeführt hatte, die pornehmste Grundlage ihrer Erhebung bildete, so kam in Maximin das barbarische Element, welches in den Kämpfen an der Donau und am Rhein, hauptsächlich den ersten, in die römischen Truppen eingedrungen war, zur Erscheinung. war von gothisch-alanischer Herkunft, sein Bater ein Gothe 1), seine Mutter eine Alanin; seine erfte Schule hatte er als Hirte, der seine Beerden gegen bewaffnete Räuber vertheidigen mußte, gemacht; dann war er unter Septimius Severus in das römische Kriegsbeer eingetreten. Ein Mann von außerordentlicher Körperstärke und Gewandtheit, mit dem sich in den Wettkämpfen des Lagers Niemand messen konnte und der immer die besten Preise davontrug. In dem Lager erzählte man Wunderdinge von seiner Tapferkeit und seinen niemals fehlenden Erfolgen. Die Römer saben in ihm einen neuen Herkules oder Antäus. Dabei batte er doch bisber eine ungewöhnliche innere Ehrenbaftiakeit an den Tag gelegt: von Macrinus, dem er die Schuld an dem Tode Caracalla's beimaß, wollte er nichts boren: er hielt sich an das Haus des Septimius Severus, selbst unter Clagabal, dem Naturen wie diese antipathisch waren, noch mehr unter Alexander Severus, der ihn im Dienste förderte und ihn als Lehrmeister und Kührer einer neu angeworbenen Legion verwandte.

Man sieht nicht mit Bestimmtheit, ob er an den Bewegungen Antheil hatte, denen Alexander zum Opfer siel 2). Gewiß

<sup>1)</sup> Der Bater wird Mikla genannt, was man mit dem gothischen Worte mikils, das die Bedeutung "groß" hat, in Berbindung gebracht hat.

<sup>2)</sup> Herodian erzählt aussiührtich, daß Maximin schon vor dem Tode Alexanders ausgerusen worden sei. Bei Julius Capitolinus, v. Maximini c. 7 heißt es: Alexander interemptus est, Maximino jam imperatore appellato.

nahm er daran Anstoß, daß Alexander nicht selbst dem Waffenbandwerk oblag: er meinte wohl, nur Der könne Imperator sein, der die Waffen führe; und so war das ganze Beer gefinnt. Um seiner Waffentüchtigkeit willen wurde Maximin zum Imperator ausgerufen. Der nun fragte nicht lange, ob ihn ber Senat anerkennen wolle; benn die Brätension der Legionen war es ja, daß ihnen selbst das Recht zustehe, einen Imperator zu mählen. Sie hatten diesen Anspruch schon bei dem Tode des Augustus, nochmals bei dem Tode Nero's erhoben: durch Septimius Severus war derselbe durchgesett worden. Besorgniß vor einer Erneuerung des vermeinten Rechtes war es, wie wir berührten, was den Senat veranlaßt batte. Alexander unverzüglich zum Augustus zu ernennen. Nach deffen Ermordung trat nun aber dieser Anspruch stärker als jemals hervor. Ohne sich um die Bestätigung durch den Senat zu bekümmern, legte Maximin sofort hand an, die militärische Pflicht des Imperators nach allen Seiten zu erfüllen. Obwohl Germane von Herkunft, zeigte er doch nicht die mindefte Sympathie für die Germanen: er verwüftete das Land, das er einnahm, schonungsloser als je ein anberer, und war eber der Meinung, Germanen und Sarmaten dem römischen Reiche vollkommen unterwerfen zu können. Die Gesammtmacht des Reiches schwebte ibm unaufbörlich vor Augen; er wußte selbst im Orient das Ansehen der römischen Waffen wieder emporzubringen; und wenn Alexander den Often durch den Westen hatte verstärken wollen, so gelang es Maximin vielmehr, Hülfsvölker von Osrboëne nach dem Occident berbeizuführen, aute Bogenschüten, denen die Germanen keine Schutmaffe, wie sie erforderlich gewesen wäre, entgegensetzen konnten. Um nun aber die Kriege zu

führen, nahm er keine Rücksicht weiter auf die Rechte der Bürger. Den erwähnten Grundsatz bes Septimius und Caracalla von der Nothwendigkeit, vor allem den Militärstand zu schüßen und zu fördern, hatte sich Maximin im vollsten Umfang zu Eigen gemacht. Wenn der Imperator keine andere Pflicht gehabt hätte, als die Vertheidigung des Reiches, so konnte es keinen besseren geben, als Maximin. Aber das war nur die Eine Seite seines Amtes 1). Indem Maximin alles Andere vernachlässigte oder vielmehr durch seine Procuratoren diesem einen Zwede gewaltsam dienstbar machen wollte, rief er doch mit Nothwendigkeit ein Widerstreben bervor, das sich gegen ihn selbst richtete. Das kam zuerst in Afrika zum Ausbruch. In der Kurcht, durch die Beamten Maximins seiner Güter beraubt zu werden, erhob sich der junge Abel des Landes gegen dieselben. Damit er aber deshalb nicht in der Folge zur Strafe gezogen werden könne, bewog er den alten Proconsul Gordianus, der schon über achtzig Jahre zählte, das Imperium anzunehmen. Gordian wollte jedoch nicht Amperator und Augustus sein ohne Anerkennung des Senats. Bei der Meldung bievon wurde der Senat von freudigem Erstaunen ergriffen; auf der Stelle erkannte er Gordian als Augustus an und erklärte Maximin für einen öffentlichen Reind, einen Keind, wie das Decret mehrmals wiederholt 2). "Wie", rief Maximinus aus, "indem ich für fie fechte, fie beschütze, erklären sie mich für ihren Keind?" Ohne vorbereitet zu sein oder

<sup>1)</sup> Auf den Exfolg seiner kriegerischen Unternehmungen beziehen sich die Beinamen Germanicus, Sarmaticus, Dacicus, von denen der erste (seit dem Jahre 236) auf Münzen und Inschriften vorkommt, die beiden letzten sich nur auf Inschriften (zuerst im Jahre 237) sinden. (Echtel, Doct. Num. VII, p. 296). Seinen Sohn Cajus Julius Berus Maximus hatte er sogleich nach seiner Exhebung zum Cäsar erklärt (Echtel p. 297).

<sup>2)</sup> Gordians voller Name ist Marcus Antonius Gordianus Africanus.

sich dazu vorzubereiten, schlug er die große Straße nach Italien ein.

In Afrika hatte indessen das Glück bereits für ihn entschieden. Mauretanier und Numidier waren ihm ergeben geblieben; im Kampse mit ihnen erlag der jüngere Gordianus, der mit dem Bater zugleich den Purpur empfangen hatte. Hierüber von Schmerz ergriffen und überdies von der äußersten Cefahr bedrängt — denn das Land neigte sich jetzt auf die entgegengesetzte Seite 1) — machte der alte Gordianus seinem Leben ein Ende 2). Hierauf sah sich die Hauptstadt selbst von der Macht Maximins bedroht. Um ihm zu widerstehen, entschloß sich der Senat, nicht Ginen, sondern zwei Imperatoren ihm gegenüber zu stellen.

Der eine derselben, Maximus, war ein tapferer Kriegsmann von niederer Herkunft, der andere, Balbinus<sup>3</sup>), ein einsichtiger Geschäftsmann von hohem Stande. Man wollte damit die Inconvenienz vermeiden, welche bei den letzen Imperatoren vorgekommen war, daß die gesammte Regierung sich in das Feldlager verlegt hatte. Diese sollte unter dem einen der Imperatoren ihren Sitz beständig in Kom haben,

<sup>1)</sup> Nach Julius Capitolinus, v. Gord. p. 16, fat man barin die alte fides Punica.

<sup>2)</sup> Nach der Angabe in der Edition von Jordan und Eyffenhardt (II, p. 36) finden sich die Worte (Gordiani) imperaverunt anno und mensidus sex in dem Codex Bambergensis gar nicht, in dem Palatinus von zweiter Hand zugestigt (v. Gord. c. 16). Eine Inschrift zeigt, daß Maximin im Beginn des Jahres 238 noch in der Provinz Afrika anerkannt war (Vorghest, Opere V, p. 487).

<sup>3)</sup> Marcus Clobius Bupienus (so die Milnzen; die Inschriften, 3. B. C. i. l. VIII, nr. 10,342 haben: Bupienius) Maximus und Decimus Caelius Calvinus Balbinus. Der Bunsch nach einem guten Einvernehmen beider Imperatoren sindet seinen Ausdruck in den Legenden der auf ihren Namen geprägten Milnzen: Amor mutuus, Caritas, Fides mutua Augg. (Echel p. 305).

während ber andere sich den Wechselfällen des Krieges aussette. Und anfangs nun schien es damit bestens zu gelingen. Maximus, der sich gegen Maximin wandte, hatte unerwartet gute Erfolge. Bor allem kam ihm zu Statten, daß Aquileja, welches seit Marc Aurel die Hauptfestung gegen die germanischen Grenzvölker ausmachte, durch eigene Consularen, welche noch zur rechten Zeit eintrafen, bewogen, dem heranftürmenden Maximin Widerstand leistete. Er schickte sich zu einer Belagerung an, wozu jedoch sein in der Eile zusammengebrachtes. wiewohl tapferes Heer nicht fähig war. Indem aber die Truppen nicht weiter vorrückten und durch Mangel an Lebensmitteln verstimmt wurden, regte sich in ihnen wieder das alte Gefühl der Abhängigkeit von Rom: einen Krieg gegen Rom zu bestehen, waren auch die Prätorianer nicht gemeint, deren Weiber und Kinder in den albanischen Standquartieren zurückgeblieben und so in der unmittelbaren Gewalt des Senats waren. In der allgemeinen Verflechtung zeigte sich doch, daß der Imperator sich von dem Senat nicht trennen durfte. Maximin ist in dieser Krisis von seinen eigenen Truppen umgebracht worden. Als Maximus sie wieder in Pflicht nahm, unterließ er nicht, ihnen vor allen Dingen den Gehorsam gegen den Senat einzuschärfen. In Rom war das Volk dadurch befriedigt, daß auf seinen Wunsch ein dritter Gordian, Neffe des zweiten, noch ein Knabe, zum Cäsar ernannt wurde 1).

Aber zwei Imperatoren und noch einen Cäsar zu haben,

<sup>1)</sup> Marcus Antonius Gordianus, vom Jahre 238—244 u. Ä. (991 bis 997 d. St.). In Inspiriften (Corp. inscr. lat. VIII, p. 107, nr. 848) wird er bezeichnet als Divi Gordiani nepos, Divi Gordiani sororis filius, oder auch als nepos divorum Gordianorum (vergl. Mommsen C. i. l. nr. 10,330). Die Angaben der Antoren über seine Abstammung (Capitolinus a. a. O. C. 1) disserven; der Rame seines Baters ist underannt.

widersprach dem altrömischen Herkommen so entschieden, daß sich dieser Zustand nicht behaupten konnte. Die beiden Imperatoren wurden von den Prätorianern, die jetzt mit dem Bolke verbunden waren, erschlagen. Der dritte Gordian erhielt nun das Imperium selbst.). Der aber war noch zu jung, als daß ihm die Verwaltung des Reiches hätte übertragen werden können. Die Auskunft, die man traf, war nicht unglücklich. Einer der angesehensten Männer in Kom, ausgezeichnet in der Literatur, der Verwaltung und zugleich im Kriege, Misitheus?), trat dem jungen Kaiser zur Seite.

<sup>1)</sup> Da mit bem 16. Ruli 238 eine ummterbrochene Reibe von Conftitutionen beginnt, welche den Namen Gordians tragen, so muß man annehmen, daß er vor diesem Tage zum Augustus ausgerufen worden ift. Maximus umd Balbinus waren 99 Tage (nach bem Chronographen) Imperatoren. Dies führt auf den Anfang des April als die Zeit ihrer Erbebuna: und man ist versucht, damit die von Capitolinus, v. Gord. c. 23, erwähnte Sonnenfinsterniß, welche nur die vom 2. April 238 (nicht die vom 12. April 237) sein kann, zu combiniren. Dann würde bas Amperium ber beiben älteren Gorbiane, beffen Dauer auf 20 Tage angegeben wird, in ben Monat März fallen; am 2. April die Erhebung des Maximus und Balbinus zu Augusti, bes britten Gorbian zum Cafar ftattgefunden haben; um Mitte April bie Ermordung Maximins (Eutrop. IX, 1: imperaverat triennio et paucis diebus), am 10. Juli die des Maximus und Balbinus erfolgt und gleichzeitig ber britte Gordian zum alleinigen Augustus ausgerufen worden sein. Diese Berechnung wird durch die Angaben des Julius Capitolinus in gewisser Weise unterflitt, obwohl dieselben in der Form, in welcher fie überliefert sind, wie allgemein zugestanden wird, sich als in sich widersprechend und völlig unbrauchbar erweisen; benn in die Reit der Reier der ludi Apollinares tann nach dem Rusammenhang ber Ereignisse nicht die Erhebung bes Maximus und Balbinus, sondern nur ihre Ermordung gefallen sein: sie wilrde dann nach der itberlieferten Datirung (statt VII idus Junias muß p. 52, 4 Jordan VII idus Julias gelesen werden) am 9. Juli stattgefunden haben. Rechnet man von biefem Tage 99 Tage gurlick, so fällt ber Anfang bes Amperiums bes Maximus und Balbinus eben auf ben 2. April. Die von Anderen aufgestellten Berechnungen find im Artikel Gordignus von Emil Müller in Ersch und Gruber's Encyllopadie St. I, Bb. 74, S. 324, N. 35 angegeben.

<sup>2)</sup> Dies ist die Form des Namens in den Handschriften der Scriptores hist. Aug.; bei Zosimus (I, 17) sindet sich Timesitles, dei Zonaras (XII,

Das Berhältniß wurde dadurch vermittelt, daß sich Gordian mit der Tochter des Missitheus vermählte 1). Wir haben noch ein Bruchstüd aus der Correspondenz zwischen ihnen übrig, das beiden Ehre macht. Auf diese Weise waren die gewohnten Beziehungen des Imperators zu Senat und Bolk wiederhergestellt, und es kam nun darauf an, ob sich diese Combination auch in der Vertheidigung der Grenzen bewähren würde, die soeben wieder in große Gesahr geriethen. Der zweite Sassande, Schapur, hatte das römische Asien mit seinen Schaaren übersluthet; er hatte nicht allein Nisibis, sondern selbst Antiochia eingenommen; man fürchtete ihn in Italien 2). Unter Gordian setzte sich nun ein ansehnliches Kriegsbeer gegen ihn in Bewegung, das von Missitheus geführt wurde 3). Wir vernehmen, daß es zuerst Thracien, in dem bereits die verschiedenen Bölkerelemente auf einander trasen,

<sup>18,</sup> p. 623 D) Timesokes. In einer zu Lyon gesundenen Juschrift, in welcher die von dem Schwiegervater Gordians früher verwalteten Aemter aufgesührt werden, wird er genannt: Cajus Furius Sabinius Aquila Timesitheus (Wilmans, Exempla I, p. 435, nr. 1293); in einer anderen, die ihn als praesectus praetorio aufstührt (Corp. inscr. lat. VI, 1, p. 349, nr. 1611. Hirschselb a. a. O. S. 236, N. 82), Temistitheus. Da der Name Timesitheus auch sonst vorsommt, so wird diese Form, wie schon Eckel (VII, p. 319a) annahm, die richtige sein.

<sup>1)</sup> Fir Name, wie er auf einer zu Rom gefundenen Inschrift (Corp. inscr. lat. VI, 1, p. 227 nr. 1095) vorkommt, ist: Furia Sabinia Tranquillina; ihre Bisse mit der Beischrift ihres Namens erscheint auch aus Mingen (Echel VII, p. 318). Am 17. Mai 241 versammeln sich die Arvalbrüder ad vota suscipienda, quod Marcus Antonius Gordianus Furiam Sadiniam Tranquillinam liberorum creandorum causa duxerit (C. i. l. VI, 1, p. 581 b, 6).

<sup>2)</sup> Schapur war König von 242—270 u. Ü. (Richter, Hillichter, Hillichter, Hillichter, Bersuch iber die Arsaciben- und Saffanidendynastien S. 165 ff.)

<sup>3)</sup> Im Jahre 242 unserer Aera (nach der Angabe der Consuln bei Capitol. c. 26). Minzen aus eben diesem Jahre, mit der Legende trajectus Aug. beziehen sich auf den Uebergang des Heeres über den Hellespont und über den Euphrat (Echel VII, p. 312; Cohen nr. 196).

zur Rube brachte; bort gesichert, schritt es glücklich im Often fort. Die Perfer wichen zurud und überließen die eingenommenen Städte den Römern aufs neue, die alsbann zu einem Angriff auf Ktesiphon fortzuschreiten gedachten. In diesem Augenblicke aber ift Misitheus gestorben 1). Das Gerücht, es sei durch Gift geschen, ist nicht eben mahrscheinlich. Daß aber der Mann fehlte, der bisher alles geleitet batte, konnte nicht anders, als eine verderbliche Rückwirkung auf das Kriegsbeer ausüben, das nun dem unselbständigen Gordian oder vielmehr denen, die an seiner Seite sich der Geschäfte bemächtigt hatten, nicht gehorchen wollte. Der Praefectus Braetorio, Marcus Julius Philippus, genannt Arabs, verschmähte, von einem Kaiser wie dieser Befehle einzuholen; denn es sei besser, daß der, welcher die Truppen leite und das Gemeinwesen verstebe, auch selbst Imperator sei. Er untericheidet fich insofern von Maximin, der von dem Imperator nur soldatische Qualitäten forderte, als er denselben noch ftaatsmännische hinzufügte. Aber dabei bleibt es doch, daß wieder ein Anführer der Armee ohne alle Rücksicht auf den Senat sich des Imperiums bemächtigte.

Ueberhaupt darf man Philippus <sup>2</sup>), wenn wir so sagen dürsen, als das orientalische Gegenbild gegen Maximin anssehen. Philippus war in der arabischen Colonie Bostra aufgewachsen; man hielt oder erklärte ihn für einen Araber. Auch er hatte sich durch persönliche Thatkraft, freilich nicht in der Bertheidigung seines Besitzes, sondern als Bandenführer hervorgethan. Wie Maximin dem Hause des Severus, so war er dem jungen Gordian ursprünglich ergeben, in deren Diensten sie jeder an seiner Stelle emporgesommen waren:

<sup>1) 243</sup> u. A. nach ber Angabe ber Consuln bei Capitolin, v. Gord. c. 29.

<sup>2)</sup> Imperator von 244-249 unferer Aera (997-1002 b. St.).

Naturen, die sich selbst alles verdankten, in denen aber das provinziale Element der römischen Kriegsmannschaften gleichsam persönlich zur Erscheinung kam. Denn der Anspruch der Legionen, den Imperator einzuseten, bekam dadurch noch eine weitere Entwidelung, daß sie nicht mehr exclusiv römischer Berkunft waren, wie ehedem, sondern Eingeborene der Provinzen in sich schlossen, die sich dann in den Rührern repräsentirten. Der Araber erscheint von Anfang an umsichtiger und verschlagener, als der Germane. Er entledigte sich des schon um seiner Jugend willen beliebten Gordian, aus der Rücksicht, daß derselbe die Liebe des Senats und des Volkes besite. Sohn und Enkel von Imperatoren sei und leicht auch wieder eine Kaction unter den Soldaten gewinnen könnte, wodurch für ihn felbst der Besitz der bochften Gewalt sehr zweifelhaft merden mürde 1).

Noch nach Sahrhunderten hat man auf der Strafe von Circesium nach Atesiphon in der Nähe der ersteren Stadt das prächtige Grabmal Gordians, bei dem man sich der römis schen Größe erinnerte, bewundert 2). Philippus wollte nicht als der Gegner, sondern als der rechtmäßige Nachfolger besselben erscheinen; denn, woran Maximin wenig gedacht

eber mit ber bes Bofimus libereinstimmen.

<sup>1)</sup> Rechnet man nach den Angaben bes Chronographen vom Tode des Alexander Severus ab, so ergiebt fich als Todestag Gordians der 23. April 244; die lette Constitution, die im Namen Gorbians (Cod. Just. VI, 20, 6) erlaffen ift, trägt bas Datum bes 26. April (VII. Kal. Maj.); da jedoch schon im März eine Constitution Philipps vorkommt, so nimmt Clinton an, daß Gordian im Februar getöbtet worben fei.

<sup>2)</sup> Ammianus Marcellinus XXIII. 5. Das Grabmal Gorbians befand sich nach Ammian bei Raitha, nach Rosimus (III, c. 14) bei Dura. Da Zaitha nach Zosimus von Circesium nur 60 Stadien, etwa 71/2 romische Meilen entfernt war, nach Eutrop aber (IX, c. 2) das Monument bei dem 20sten Meilensteine von Ktefiphon errichtet war, so würde die letztere Angabe

hatte, der Hauptstadt des Imperiums sich zu bemächtigen, das unternahm er. Es gelang ihm, einen Frieden mit den Bersern abzuschließen, der, wenn auch ansangs schimpslich für die Römer, später doch so umgestaltet wurde, daß sich diese nicht beklagen konnten. In Rom hatte man ursprünglich die Absicht gehegt, in der Hauptstadt selbst einen neuen Imperator auszustellen, und als der erste, den man erkoren hatte, unerwartet starb, ihm einen Nachfolger gegeben. Aber auch dieser überlebte seine Wahl nicht lange. Als Philippus erschien, wurde er, da er es nicht verschmähte, auf die leitenden Persönlichseiten sich Einsluß zu verschaffen, als Imperator und Augustus anerkannt. Es war also wieder ein Heersührer, diesmal aus dem Orient, der eigentlich im Widerspruch mit dem Senat das Imperium erlangte.

Philippus säumte nicht, nun auch längs der Donau auf die Herstellung des Friedens und gesicherter Grenzen Bedacht zu nehmen.

An der unteren Donau spielten damals die Carpi, eine germanische Nation, die eine Zeitlang das Gebiet zwischen den Ausstüssen der Donau und des Oniepr beherrscht zu haben scheint, die größte Rolle. Sie waren in einer Art von Wettstreit mit ihren Nachbarn, den Gothen, um den Preis der Tapserseit begriffen. Sinen solchen sahen beide in den Jahrgeldern, welche ihnen die Römer zahlten. Sie selbst betrachteten dieselben als einen Sold für die Erhaltung des Friedens; die römischen Besehlshaber wollten darin bloß eine Gnade sehen. Aber diese Reibungen führten zu offenem Krieg, den nun Philippus in die Hand nahm und glücklich

<sup>1)</sup> Darauf beziehen sich die Münzen mit der Legende Pax fundata cum Persis mit einer stehenden Frau, die in der rechten Hand einen Zweig, in der linken eine Lanze halt.

beendigte, sodaß er als Germanicus und Carpicus mit dem Beinamen Maximus geseiert wurde 1).

In diesen Zeiten eines durch fortwährende Waffenthaten zulett doch behaupteten Friedens an den beiden vorzüglich gefährdeten Grenzgebieten war es, daß Rom das tausendste Rahr seines Bestehens feierte 2). Es hatte noch immer eine Stellung, welche die Welt dominirte. Bei den Kestlichkeiten prangte eine große Anzahl orientalischer Elephanten, Die zum Theil noch unter Gordian zum Bebuf eines persischen Triumphs. mit dem er umging, herbeigebracht worden waren. Nicht mit Unrecht; denn die Schlachtordnung, die auf der Berwendung der Elephanten beruhte, hatte den Römern einst in Italien und dann in Libyen, endlich in Afien selbst den größten Widerstand geleistet; jest waren die Thierkolosse zur Verherrlichung der Geburtsfeier des Reiches nach Rom gebracht worden. Wir haben ein paar Münzen übrig, welche die Kestlichkeiten in Erinnerung gehalten haben. Auf der einen Seite erblickt man den Circus Maximus und die in denselben einfahrenden Quadrigen, die Vorta triumphalis und den in einen Balmbaum verwandelten Obelisken des Augustus; auf der andern die sich deckenden Bruftbilder des Kaisers und seiner Gemablin Marcia Otacilia Severa jener mit dem Lorbeer, diese mit dem Diadem -, ihnen gegenüber das ihres lorbeerbekränzten Sohnes, der schon zum Augustus erhoben worden war 3), mit einer Inschrift, welche die Eintracht der regierenden Kamilie rühmt: Concordia

<sup>1)</sup> Diese Beinamen sinden sich auf Minzen (aus dem Jahre 248, Echel p. 323), nicht jedoch auf Inschristen (Wilmans, Exempla I, p. 324 zu nr. 1013).

<sup>2) 248</sup> u. Ä.

<sup>3) 3</sup>m Jahre vorher, 1000 b. Stadt, 247 u. A.

Augustorum. Auf einer andern Münze sieht man die beiden Kaiser verschleiert vor einem Altar opsernd mit einer Inschrift, die den Beginn einer neuen Spoche ankündigt mit den Worten: Saeculum novum<sup>1</sup>). Durch eine dritte Münze wird die älteste Vergangenheit mit der Zukunft verknüpft; auf der einen Seite erscheint die Wölsin mit den Zwillingen, auf der andern das strahlenbekränzte Haupt des jüngeren Philipp.

Die öffentlichen Belustigungen dauerten drei Tage und drei Rächte. Man darf wohl nicht vergessen, daß der Kaiser für diese Feier Veranstaltungen getrossen hat, um die transtiberinische Stadt mit Trinkwasser zu versorgen; denn Jedermann sollte befriedigt werden. Die Münzen lassen ersennen, mit welcher Bestimmtheit der Kaiser auf die Fortdauer des Imperiums in seiner Familie rechnete. Sie zeigen aber zugleich, daß er unmöglich, was man oft gesagt hat, ein Christ gewesen sein kann?). Die constante Tradition hierüber ließe sich nicht erklären, wenn er sich den Christen nicht wirklich sehr geneigt erwiesen hätte, wie denn auch mehrere Briese vorhanden sind, die berühmte Kirchenlehrer mit seiner Gemahlin gewechselt haben sollen. Die Verwaltung des Imperiums in Asien übertrug Philippus seinem Bruder Priscus, die Heerführung an der Donau seinem Schwager Severianus.

<sup>1)</sup> Aus Echel Bb. VII, S. 326 sieht man, daß die Minze in verschiedener Form zu Ehren bald des einen, bald des andern Augustus vorhanden ist. Die erste der hier berührten Minzen ist auch von Echel erwähnt, bei weitem besser in der Beschreibung des Berliner Minzkabinets, S. 265 u. 366 (Nr. 1082).

<sup>2)</sup> Auf dem Revers einer Minze, deren Borderseite den Kopf des Philippus, den seiner Gemahlin und ihres Sohnes zeigt, sindet sich die Legende: Ex oraculo Apollinis (Cohen IV, p. 201, nr. 4). Hitr Otacisia ist durch einige Inschriften der Cult der Magna Mater bezeugt (Oresi I, p. 224 nr. 895). Daß Philippus Christ gewesen sei, versichert Zonaras, Annal. XII, 19 nach Eusewis; ebenso Orosius VII, 10.

Was man von dem jungen Sohne Philipps erzählt, stellte wenigstens eine strenge Herrschaft in Aussicht; er war so ernsthaft, daß man ihn trot seiner Jugend niemals hatte lachen sehen; er tadelte es vielmehr, daß sein Bater bei den Säcularspielen einmal aufgelacht hatte 1). Genug, in Rom meinte Philippus die Autorität sest in der eigenen Handzu halten.

Unvermeidlich erweckte aber dieser Versuch, eine eben aus dem Nichts emporgestiegene Kamilie in der Herrschaft über das Reich zu befestigen, mannichfaltigen Widerstand. Asien erschien der Druck der Auflagen, welche Priscus mit aller Strenge eintrieb, unerträglich; an der Donau regten sich die Legionarier gegen die durch die neue Regierung an ihre Spize gestellten Anführer. An der einen wie an der anderen Stelle faßten die Migvergnügten den Gedanken, Imperatoren ihrer eigenen Wahl aufzustellen. An Philippus trat nun die Aufgabe beran, das Imperium in der Capitale zu behaupten und in den Provinzen wieder zur Geltung zu Er ist hierüber mit dem Senat in Verhandlungen getreten. Darüber, was in denselben vorgekommen, weichen die Berichte von einander ab 2). In Einem Punkt aber ftimmen sie zusammen: einer der vornehmsten Senatoren, Decius, ein Pannonier von Herkunft 3), der die Riederschlagung der Empörung in Pannonien für ein leichtes Unternehmen erklärt batte, wurde selbst mit diesem Werke beauftragt und begab sich an Ort und Stelle. Es ist zu begreifen. wenn er nun bei den Legionen den Gehorsam berftellte, aber

<sup>1)</sup> Bictor, Epitome c. 28.

<sup>2)</sup> Zonaras XII, 19, der hier dem cominuirten Dio zu folgen scheint, und Zosimus (I, 21) ergänzen einander gegenseitig, ohne jedoch zusammenzustimmen.

<sup>3)</sup> Sirmiensium vico ortus, Aurelius Bictor Caes. c. 29; e Pannonia inferiore, Bubaliae natus. Epitome.

zu seinen eigenen Gunften. Denn daß der Senat, der in Decius seinen besten Vertreter fand, den Philippus, der sich ihm aufgedrängt hatte, gern gesehen hätte, barf man nicht voraussetzen. Decius nahm die Huldigung der Legionen, die ibn zum Imperator ausriefen, nicht allein an, sondern er führte fie selbst nach Italien, unter dem Borgeben jedoch. dem Philipp die Abzeichen der Gewalt zuruckgeben zu wollen. sobald er nach Rom komme. Philippus nahm ohne Aweifel mit Recht an, daß dies nimmermehr der Fall sein werde, und sammelte ein ansehnliches Heer, mit dem er dem Gegner an den Pforten der Alpen, bei Berona, begegnete. Hier trat er, ein schon bejahrter Mann, selbst in die vorderste Schlachtreihe ein; erlag aber bem Feinde, der die allgemeine Stimmung für sich hatte 1), — wie der glaubwürdigste Bericht meldet, zugleich mit seinem Sohne, der ihm zur Seite focht 2). Nun konnte Decius sich des Imperiums bemächtigen 3).

Kehren wir zu unserer Bergleichung mit Maximin zurück, so erlag der Araber wie der Germane dem wiederhergestellten Einverständniß des Senats mit einem Theile der Truppen. Die fremden Imperatoren wurden noch einmal ausgestoßen.

<sup>1)</sup> Aus den alerandrinischen Milnzen erkennt man, daß Philipp noch am 29. August 249 lebte (Echel VII, S. 827); in einer in den Cod. Just. (X, 16, 3) aufgenommenen Constitution dom 16. October erscheint Decius schon als Augustus; die Schlacht wilrde demnach in den September oder Aufang October gesetzt werden milsten.

<sup>2)</sup> Zosimus I, 22 fin. Zonaras, Ann. XII, 19. Nach ben anberen Autoren (Eutrop IX, 3. Bictor, Caes. 28) ist berselbe in Rom auf die Nachricht von der Niederlage des Baters von den Prätorianern umgebracht worden. Das berichtet auch der Chronograph von 354, nach welchem die beiden Philippi 5 Jahre 5 Monate 29 Tage Imperatoren waren, so daß die Ermordung am 22. October 249 erfolgt wäre.

<sup>3)</sup> Cajus Meffius Quintus Trajanus Decius, von 249 — 251 u. A. (1002—1004 b. St.).

b. Rante, Beltgefdichte. III. 1. 3. Auft.

Mit dem Sturze des Philippus aber waren noch zwei andere Ereignisse verknüpft, durch welche zugleich die innere Rube gestört und das Uebergewicht an den Grenzen gefährdet wurde. Für den Frieden im Inneren kam hauptsächlich das Verhältniß zu den Chriften, die unter der Connivenz des Alexander und Philippus zu festeren kirchlichen Einrichtungen als bisber gelangt waren, in Betracht. überwiegende Ansehen der Bischöfe in der Gemeinde hat sich ausgebildet, und es dürfte scheinen, als ob Philippus diese besonders in seinen Schutz genommen hätte. Er bekannte sich nicht zum Chriftenthum, aber er ließ die Chriften gewähren. Der Senat dagegen war und blieb ihr Gegner. Autorität des Senats war zugleich die Autorität der altrömischen Religion, die durch das Christenthum nicht gerade angegriffen, aber aus ben Gemüthern verdrängt murde. In sofern waren Bbilipp und das Christenthum, der Senat und das Heidenthum Verbündete. Diese Verslechtung brachte es mit sich, daß der Untergang des Philippus ein Unglück für die Christen war. Decius schlug eine Politik ein, die eben das Gegentheil von dem bezweckte, mas sein Borgänger gewollt hatte; er trat als der abgesagte Feind ber driftlichen Bischöfe auf. In einer Krupta der Katakomben liest man den Namen des römischen Bischofs Fabian, welcher der Verfolgung erlag 1). Auch die Bischöfe von Jerusalem und Antiochia wurden getöbtet 2). Während die sogenannten

<sup>1)</sup> In der sogenannten Papstkrypta bei San Callisto sindet sich eine Inschrift  $\Phi ABIANOC + EIII + MP$ , welche sich ohne Zweisel auf diesen Bapst bezieht und als ein Denkmal dieser Bersolgung angesehen werden kann. (Bergl. Krauß: Roma sotterranea, 2. Ausst. S. 154; B. Schulze, Die Katakomben, S. 70).

<sup>2)</sup> Alexander und Babylas. (Eusebius H. eccles. VI, 39).

Christenverfolgungen früherer Zeit doch nur gleichsam sporabisch gewesen waren, nahm die decianische einen Charafter weit verbreiteter und unversöhnlicher Feindseligkeit an. Und wenn dieselbe sich dann vorzugsweise gegen Afrika wendete. so darf man dies vielleicht daher leiten, daß die Macht Philipps aus dem Kampfe gegen die Gordiane, die von dort ausgegangen waren und sich noch einmal an den Senat angeschlossen batten, entsprungen war. Gine Vermutbung ist wohl entschuldigt, wo die Umstände spärlich und unverständlich überliefert sind. Sei dem wie ibm wolle, die Thatsache ist, daß die Verfolgung sich vornehmlich in Afrika entwickelte. Diese Provinz war von jeher durch entgegengesetzte Einwirkungen von Wahrsagern und Poeten zu Gunften der alten Götterdienste in Aufregung gesett worden. Christen, welche gewisse Worte, die als gottlos bezeichnet werden, auszusprechen sich weigerten, wurden mißhandelt und beraubt: sie sind zuweilen gesteinigt worden. Dann aber erst folgte das Gebot, Opfer zu vollziehen. Dionpsius, Bischof von Merandrien, beschreibt 1), daß viele von denen, welche sich dazu entschlossen, es nur zitternd thaten, gleich als sollten sie selbst geopfert werden. Biele haben sich gefügt; manche gab es. welche ohne Schwierigkeit an die Altäre gingen, als wären sie niemals Christen gewesen. Aber wie weit blieb doch diese Verfolgung entfernt, ihr Riel zu erreichen! werden der unruhigen Bewegungen, die hieraus nach beiden Seiten hin, in den Beziehungen der Christen zu den Imperatoren und den Verhältnissen der Christen unter einander. entsprangen, noch öfter zu gedenken haben.

<sup>1)</sup> In einem Briefe an den Bischof Fabius von Antiochia, bei Eusebius VI, 41.

Indem aber die Berfolgung eine allgemeine Aufregung im Reiche hervorrief, zeigte sich doch, daß die Entblößung der Grenzen, die durch die Erhebung gegen Philippus veranlaßt worden war, noch eine andere Wirkung hatte, durch welche der Bestand des römischen Reiches überhaupt gefährdet wurde. Zum ersten Male treten hier die Gothen, denen ein so großer Antheil an den Geschicken des römischen Reiches vorbehalten war, in voller Kraft und Stärke hervor.

Ich mache keinen Bersuch, das Verhältniß der Gothen zu den Geten und Schthen, oder ihre Wanderungen, durch welche sie der Sage nach von Skandinavien dis an den mädtischen See und die untere Donau vorrückten, zu erörtern. Ich bleibe nur dabei stehen, daß sich in dem Reiche des Marbod auch Gothen befanden, die freilich nicht zu den Sueven gehörten, und die dann das meiste beitrugen, daß es zerstört wurde. Wie nach dem Fall Marbods viele andere Völkerschaften, die ihm gehorchten, selbständig erschienen, so traten auch die Gothen in voller Unabhängigkeit auf. So stießen sie an den Grenzen der von Trajan in Besitz genommenen transdanubischen Provinzen mit den Kömern zusammen. Wir gedachten schon der Eisersucht, die zwischen ihnen und den Carpen über den Empfang römischer Jahrgelder ausgebrochen war.

Die Frage ist, wie sie dazu kamen, die römischen Grenzen zu überschreiten; ob sie, durch ihren Wanderungstrieb fortgerissen, über die Donau gegangen sind, oder ob dies in Folge der unter den Kömern ausgebrochenen Entzweiungen geschehen ist. Ich muß bei der Erörterung dieser wichtigen Frage um die Erlaubniß bitten, die Forschung selbst noch mehr, als ich es sonst für angemessen halte, in die Erzählung

zu verstechten. Das erfte ift die Ueberlieferung eines Schriftstellers von germanischem Ursprung, des Jordanes, der die einheimische Sage mit den Notizen, die er aus römischen Quellen schöpfte, verbunden bat. Er behauptet: bisber seien die Gothen den Römern befreundet gewesen und durch Jahrgelder, die eine Art von Tribut waren, in diesem Berhältniß festgebalten worden: Bbilippus Arabs babe dasselbe gebrochen. und hierüber entrüftet, seien die Gothen über den großen Strom gegangen; Philippus babe ben Decius gegen sie geschickt, aber dadurch zu seinem eigenen Sturze Veranlassung gegeben. Es ist jedoch gewiß, daß Decius, noch ehe von den Gothen die Rede war, nach Dacien und Mössen geschickt worden ift, um den Parteiungen, die dort unter den Truppen ausgebrochen waren, ein Ende zu machen. Man kann nicht anders, als diese Angabe des Jordanes verwerfen. Dann aber bringt er andere Nachrichten bei, die ein durchaus römisches Gepräge tragen. Er berichtet, daß römische Truppen, die von Decius wider ihren Willen aus dem Dienst entlaffen worden waren, sich an die Gothen gewendet und sie um Hülfe angerufen baben. Und da nun biemit eine von einem wohlunterrichteten römischen Autor überlieferte Notiz übereinstimmt, daß der Statthalter von Macedonien, Lucius Priscus, der sich empörte und zum Imperator ausrufen ließ, dies mit Hülfe der Gothen gethan habe, so wird man auf die Annahme geführt, daß diese Entzweiungen der Römer unter einander es waren, was die Gothen veranlaßt hat, die Donau zu überschreiten, nicht, wie man sagt, entrüftet über Philippus, sondern vielmehr zu Gunsten der Vartei, die sich nach seinem Sturze in seinem Sinne gebildet hat. So hatte sich auch ein Aufstand in Asien geregt; Decius erlebte,

daß der Anführer getödtet und sein Kopf ihm überbracht wurde. Priscus wurde von dem Senat zum Keinde der Republik erklärt: und für Decius war bann nur noch übrig. dem Einfall der Gothen, auf die Priscus sich vor allem stütte, mit offenen Waffen zu begegnen. Decius wird als ein burchaus tapferer Kämpe für seine Sache geschildert. Als ihm nach dem ersten Zusammentressen mit dem Feinde der Tod seines Sohnes gemeldet wurde, soll er gesagt haben: der Tod Eines Soldaten sei für das Gesammtreich ohne Bedeutung; dann aber habe er sich, so erzählt man, doch mit verdoppelter Heftigkeit — benn auch seinen Sohn babe er rächen wollen gegen den Keind gewandt 1); dabei aber sei er, dahersprengend, in einen Sumpf gerathen, der ihn selbst sammt seinem Roß begraben habe 2). Das erledigte Imperium sei dann an Gallus, den Oberbefehlshaber des Limes, übergegangen, und der babe, nachdem er in Rom anerkannt worden, einen Frieden mit den Gothen geschlossen 3).

Bei den beiden griechischen Autoren, welche diese Berhältnisse berühren, wird das Unglück des Decius von der Berrätherei des Gallus hergeleitet, der mit den Gothen, mit denen er eine Unterhandlung einzuleiten beauftragt war, viel-

<sup>1)</sup> Bictor, Caes. c. 28.

<sup>2)</sup> Ammianus Marcellinus XXXI, 13, 13. Bictor, Epitome C. 28. Den Angaben in ben v. duor. Valer. in C. 1 zufolge war Decius am 27. October 251 u. Ü. noch am Leben; sein Tob wilrbe bemnach gegen Ende des Jahres 251 u. Ü., etwa in den November zu setzen sein, womit Bictor, Caes. c. 29: exacto regni diennio (vergl. Eutrop IX, 4) ildereinstimmt. Nach dem Chronographen von 354 (Mommsen p. 647): Decius imper. annum unum, m. XI d. XVIII, wilrde der 10. October 251 der Todestag des Decius sein. Der Sohn des Decius, der in der Schlacht siel, silhrte die Namen: Quintus Herenius Etruscus Messus Decius.

<sup>3)</sup> Cajus Bibius Trebonianus Gallus, von 251—254 (1004—1007 b. St.).

mehr ein Verständniß gegen den Kaiser geschlossen habe, worauf dann durch ihn selbst an ungünstigster Stelle die Schlacht herbeigeführt worden wäre, in welcher Decius fiel 1).

Aber diese Erzählungen, die schon bei Jordanes als Verläumdungen bezeichnet werden, anzunehmen, ist schon deshalb ummöglich, weil Gallus in Rom zugleich mit einem Sohne des Decius?) und seinem eigenen?) anerkannt worden ist und ein paar Jahre die Regierung würdig und ruhig bestleidet hat. Die Gothen waren durch die inneren Parteiungen unter den Römern veranlaßt worden, über die Donau zu gehen; nach deren Beilegung traten auch sie in friedliche Verhältnisse und zogen, nicht ohne daß ihnen ansehnliche Geldsummen bewilligt worden wären, wieder zurück. Aus diesen Vorgängen entsprang nun aber noch unter Gallus eine Feindseligkeit der Römer unter einander.

Der Oberbesehlshaber in Mösien, Aemilianus, ein Maure von Herkunft, der mit Auszahlung der Gelder an die Gothen beauftragt war, gewann einen Theil der Legionen dadurch für sich, daß er ihnen die Ueberweisung der den Gothen bewilligten Subsidien an sie selbst versprach, so daß sie ihm freudig folgten und den Sieg ersochten. In kurzem sinden wir dennoch die Gothen in Thracien, sowie die Perser in Sprien. Aemilianus 4), der von seinem Heerhausen zum Imperator

<sup>1)</sup> Zosimus I, 23 und Zonaras XII, 20, p. 627 D. In der Erzählung des Berippus dei Syncellus p. 376 A wird des Berrathes des Gallus nicht gedacht.

<sup>2)</sup> Cajus Balens Hostilianus Messius Quintus.

<sup>3)</sup> Cajus Bibius Afinius Gollus Belbumianus Bolufianus. — Der vorletzte Name kommt in mehreren abweichenden Formen vor: Bolbumianus, Bolbumnianus. Belbumnianus.

<sup>4)</sup> Aemilius Aemilianus; sein Pränomen ist nicht sicher: Cajus hat Echel nur auf Einer Minze gefunden, häusiger kommt Marcus vor

ausgerufen worden war, hielt sich Manns genug, um beibe Feindseligseiten zu bestehen, wenn ihn der Senat als Imperator anerkennen wolle. Er machte sich anheischig, nur als Heerstührer des Senats zu handeln und diesem die höchste Gewalt in den inneren Angelegenheiten zu lassen.

Aemilianus wird als kampsbegierig, aber dabei vorsichtig, als ein Mann, der sich nicht überstürzt, geschildert.

Sein Gedanke war nicht schlecht, wäre er nur ausführbar gewesen. Aber wie hätte ein Imperator bestehen sollen ohne eine unbedingte Autorität auch in den inneren Geschäften, und wie hätte der Senat jemals den Anspruch der Legionen einen Imperator zu ernennen, so entschieden anerkennen sollen daß er dabei das Recht der Legalisirung eines solchen Actes ausgegeben hätte! Auf ihrem gegenseitigen Verhältniß beruhte die damalige Republik.

Aemilianus sah im Kampfe gegen Gallus seine nächste Aufgabe; er nahm keinen Anstand, nach Italien vorzudringen. Gallus, der nicht alle seine Truppen beisammen hatte, wurde von den übrigen, welche die Ueberlegenheit des Feindes empfinden mochten, verlassen und mit seinen Kindern umgebracht.). Hierauf entschloß sich auch der Senat, Aemilian, den er früher als öffentlichen Feind verurtheilt hatte, als Augustus zu begrüßen. Aber das reichte nicht hin, demsselben den vollen Besit der Gewalt zu verschaffen. Denn

<sup>(</sup>Ecthel VII, p. 372 b). Zum Imperator würde er nach ber Auslegung, welche Clinton ber Angabe bes Derippus bei Spncellus p. 376 B giebt 18 Monate nach ber Erhebung bes Gallus, also etwa im Mai 253 ausgerusen worden sein (Clinton 3. b. J.).

<sup>1)</sup> Nach dem Chronographen von 354 war Gallus 2 Jahre 4 Monate 9 Tage Imperator, so daß sein Todestag der 19. Februar 254 sein würde. Sehr eingehend sind die chronologischen Schwierigkeiten von Echel (VII, p. 361 ff.) erörtert worden.

noch gab es Legionen, die in einem andern Kriege gegen Germanen, dem alemannischen, der sich schon unter Alexander Severus wieder erneuerte, dadurch Ruhm erworben hatten, daß sie Rhätien vertheidigten. An ihrer Spipe stand Valerianus, der von Decius dahin geschickt worden war; die Legionen, welche gegen die Alemannen fochten, waren nicht gemeint, dem Besieger der Gothen die bochfte Gewalt zu überlassen. Valerian wandte seine Kräfte von den Grenzen ab und gegen das innere Italien selbst. Jest standen zwei Heere in Italien einander gegenüber, während die Landschaften, welche sie verließen, den Einfällen der Gothen und Memannen ausgesetzt blieben. Da hat sich benn boch in beiden römischen Heeren das Gefühl geregt, daß es nicht recht sei, noch mit der altrömischen Religion übereinstimme, wenn sie unter einander ichlügen und indessen den Fremden die Provinzen zur Plünderung überließen 1). Aemilianus wurde, als es zum Schlagen kommen sollte, von seinen Truppen verlassen; wahrscheinlich ift er von ihnen selbst erschlagen worden 2), worauf Valerianus von den beiderseitigen Legionen als Imperator anerkannt wurde. Soviel wurde dadurch erreicht, daß der Senat wieder einen Imperator nach seinem Herzen erhielt.

οξ γοῦν τῷ Αἰμιλιανῷ συστρατευόμενοι, οὐκ ἀξιομάχους ξαυτοὺς ἐγνωκότες πρὸς τὴν τοῦ Οὐαλεριανοῦ στρατιάν, μηθὲ φθείρειν καὶ φθείρεσθαι 'Ρωμαίους ὑπ' ἀλλήλων ὅσιον κρίναντες καὶ πολέμους συγκροτεῖσθαι ὁμογενῶν,.... κτείνουσι τὸν Αἰμιλιανόν. Βοπατα\$, Μππ. ΧΙΙ, 22.

<sup>2)</sup> Nach Aurelius Victor: de Caesaribus c. XXXI, wäre er an einer Krankheit gestorben; die anderen Autoren, auch der Versassen der Epitome des Victor selbst, lassen ihn erschlagen werden und zwar, wie Zosimus I, 29 angiebt, durch seine eigenen Truppen. Der Chronograph den 354 bestimmt die Dauer seines Imperiums auf 88 Tage, wonach der Todestag Aemilians der 18. Mai 254 sein würde.

Cajus Bublius Licinius Valerianus geborte einem ber vornehmsten senatorischen Geschlechter an und besaß die volle Berehrung des Amplissimus Ordo, wie sich der Senat jest wieder bezeichnete. Einige Zeit früher, als die Rede davon war, in der Hauptstadt eine strenge Ordnung herzustellen und zu diesem Awecke einen Censor zu ernennen, dem sehr ausgedehnte Rechte zugedacht waren, namentlich z. B. über die Formation des Senats selbst, ist er von dem Senat einstimmig zu dieser Magistratur vorgeschlagen worden: denn er sei der beste von allen, und einem solchen gebühre es, über alle anderen zu richten. Der damalige Imperator, Decius, wäre damit einverstanden gewesen; aber Valerian sträubte sich dagegen, vornehmlich auch deshalb, weil Geschäfte dieser Art von dem Augustus verwaltet werden müßten. Mit dieser Würde sah er sich nun selbst bekleidet. Die Verehrung, die er genoß, bestimmte den Uebertritt des Heeres zu seinen Kahnen: barin lag alles, mas der Senat wünschen konnte.

Hieburch wurde wieder eine centrale Macht in Kom gebildet, und Balerian war entschlossen, dieselbe nach allen Seiten hin geltend zu machen. Aber die Verhältnisse waren bereits so bedenklich geworden, daß dazu eine ungewöhnliche Thatkraft und Umsicht erforderlich gewesen wären. In der Combination der Dinge lag es, daß Valerian seindselig gegen die Christen gesinnt war, so wie der Senat selbst. Die allgemeine Ausmerksamkeit war auf das Verhältniß zu den Persern gerichtet, welche, durch die mit Philippus getrossene Abkunft keineswegs befriedigt, mächtig im Orient vordrangen. Diese Sesahr aber wurde durch eine große Bewegung der Gothen, die durch Aemilianus zwar zurückgeworsen, aber keinesswegs besiegt und nur ausst neue ausgereizt worden waren,

verdoppelt. Ihre Herrschaft erstreckte sich bereits bis an bas schwarze Meer; sie fanden die Mittel, über dasselbe zu setzen und die assatischen Gestade des Pontus mit Raubzügen beimzusuchen. Die bosporanischen Könige batten fich bisber an Rom gehalten: man kann es als einen Beweis davon, daß das Prästigium der römischen Größe und Unüberwindlickfeit schon gebrochen war, ansehen, wenn sie ihre Kahrzeuge den Gotben gur Verfügung ftellten: Die Gothen ftiegen bann in ber Gegend von Sinope ans Land. Ein wichtiger Moment liegt in der Verstechtung der beiden Kriege. Daß Balerian einen der besten Befehlsbaber von der Küste, die er vertheidigte, abberief, um ihn in Antiochia den Versern entgegenzustellen, verschaffte den eingedrungenen Gothen freie Hand. Nicht einmal Trapezunt, schon damals eine Metropole für alle diese Landschaften, leistete den Gothen Widerstand: sie erstiegen die Mauern, die sie nicht hätten niederwerfen können. Einem andern zu Lande daberftürmenden Beerhaufen der Gothen gelang es, mit Schifferbarken, die sie aus ihren Bersteden hervorzogen, über die Propontis zu gehen und Chalcedon einzunehmen.

Die Gothen eroberten auf diesem Zuge Nicomedien und brachten Bithynien in ihre Gewalt. Valerian hatte den Muth, allen diesen Feindseligkeiten die Spize zu bieten. Mit ansehnlichen Streitkräften brach er nach dem Orient auf. Man erstaunt, ihn zuerst in Cappadocien zu sinden; er hielt es aber für nothwendig, gerade diese Provinz zu sichern, da sie sonst der einen oder den andern der seindseligen Mächte in die Hände zu fallen Gesahr lies. Dann begab er sich nach Byzanz, wo er in den Thermen einen großen Kriegsrath hielt, an welchem nicht allein der damalige Consul und der

Praesectus Praetorio theilnahmen, sondern auch der Praeses des Orients, ferner die obersten Besehlshaber an dem scythischen Limes, an dem Limes orientalis, dem thracischen, illyrischen und rhätischen Limes, und der Statthalter, der für Aegypten bestimmt war 1). Welche Pläne etwa für den Krieg dort gesaßt worden sind, ersahren wir nicht. Doch darf man nicht bezweiseln, daß Maßregeln verabredet wurden, welche es möglich machten, den genannten Grenzbezirken eine besondere Bertheidigung angedeihen zu lassen und zugleich den Krieg gegen die Perser zu führen. Der Kaiser selbst behielt sich den Kampf gegen diese vor.

Wie hätte aber der weise, zwar in der Jdee unbeschränkte, aber durch mannichfaltige Rücksichten gesessselte römische Imperator, der ein trefflicher Censor gewesen wäre, sich mit dem durch große nationale Impulse angetriebenen Perserkönig messen können!

Es war die Spoche Schapurs des ersten, der seinen Borgänger an Thatkraft und Erfolgen weit übertraf. In den persischen Geschichtsbüchern erscheint er als der Eroberer von Nisibis und Hatra, freilich nicht ohne den Schmuck der Sage. Dort läßt diese die Wälle bei dem Gebet seiner Truppen zusammenstürzen; Hatra geräth durch die Verrätherei der Königstochter, die den Helden von der Mauer erblickt und für ihn eine Leidenschaft gefaßt hat, in seine Hände?).

<sup>1)</sup> Im Jahre 258 u. Ä. nach der Angabe der Consuln bei Bopiscus, v. Aurel. c. 10.

<sup>2)</sup> Mirkhond bei Silvestre de Sach, Mémoires p. 287 ff. Was die persischen Geschichtschreiber Nikbi den Maskud (im 18. Jahrhundert) und Mirkhond, wie der arabische Geograph Bakui (zu Ansang des 15.) über die Einnahme von Hatra (Khadhr, Al-hadr) von Schapur erzählen, berichten die arabischen Historier Euthchius (im 10. Jahrhundert) und Esmacin (im 18.) vielmehr von dessen Varbeschier.

Sicher ift, daß die beiden großen Bollwerke, um welche so oft geschlagen worden war, von den Saffaniden eingenommen Es war ein ebenso hochbedeutendes, wie zweifelbaftes Unternehmen, wenn nun Balerian mit römischen Truppen beranrudte, um sich Schapur entgegen zu seten. Rirgends hatte der Welteroberungstrieb der Römer fräftiger zu wiederholten Malen nach dem Siege gerungen, aber nirgends auch schwerere Verlufte erlitten, als in diesen Grenzgebieten. Rett aber wurden sie von dem schwersten von allen betroffen. Die Arsaciden batten den Römern das Gleichgewicht gebalten: die Dynastie, durch welche die Arsaciden gestürzt wurden, erfocht den größten aller Erfolge. Der römische Raiser gerieth in ihre Gefangenschaft 1). Die einfachste Nachricht über biese Begebenheit ift, das römische Heer sei von einem weit überlegenen persischen in die Mitte genommen und Valerian genöthigt worden, sich friegsgefangen zu ergeben 2). Andere erzählen, dem Heere des Kaisers babe es an Lebensmitteln gefehlt, so daß er genöthigt gewesen sei, den Feind um Vertrag anzugeben, indem er ihm zugleich reiche Geschenke zusandte; Schapur habe barauf nichts gegeben 8); er habe eine Rusammenkunft mit dem Raiser selbst gefordert, bei welcher dieser von den Versern umringt und zum Gefangenen gemacht worden sei.

<sup>1)</sup> Jm Spätjahr 260 u. A. (Bernhardt a. a. D. S. 376 ff.).

<sup>2)</sup> Hierin stimmen im allgemeinen Trebellius Bollio und Zonaras (XII, 23, p. 630 A) überein. Jedoch sinden sich die Worte, die das berichten, in den besseren Handschiften der seript. h. Aug. nicht.

<sup>3)</sup> Soweit Petrus Patricius im Corpus ser. Byz. I, p. 13. ed. Bonn. Das Folgende erzählt Zosimus (E. 36), der hier Beachtung verdient, da die vorangegangene Stelle zuweilen wörtlich mit Patricius übereinstimmt.

Dem aber fügen nun noch Andere die anzüglichste von allen diesen Erinnerungen bei. Balerian sei, wie einst Gordian, von dem Heere selbst bedroht worden, und da er für sein Leben fürchten mußte, hätte er sich selbst überliesert. Sollte nicht der letzteren Bersion eine gewisse Wahrheit zu Grunde liegen? Valerian wäre im Conslict zwischen den beiden Heeren, von denen das seindliche angriff und das eigene ihn bedrohte. zu Grunde gegangen.

Genug, der römische Kaiser siel persönlich in die Hand des größten Nebenbuhlers seiner Macht.

In den sassandischen Sculpturen, die sich erhalten haben, wird nichts mehr geseiert, als diese Gesangennehmung. Auf denselben sieht man Schapur hoch zu Roß; zu seinen Füßen liegen gesallene Kömer, vor ihm Valerian um sein Leben bittend?). Aus dieser Aufsassung mag sich die Ueber-lieserung herschreiben, Schapur habe seinen Fuß auf den Racken des Valerian gesetzt. Sine Darstellung solcher Art ist den ältesten Gräbern der Achämeniden hinzugesügt. Es ist, als ob die Perser darin eine Rache für die durch Alexander ersahrene Unbill erblickt hätten. Sine auch nicht eben versbürgte Rachricht sindet sich: durch die gesangenen Kömer sei auf Vesehl Schapurs ein Imperator ausgestellt worden und durch diesen Antiochia in Schapurs Hände gesallen?); Schapur habe dann als Eroberer über ganz Asien gewaltet.

<sup>1)</sup> Syncellus p. 382 D und Zonaras in seinem zweiten Bericht.

<sup>2)</sup> Justi S. 183. Malcolm, Geschichte von Persien I, S. 556.

<sup>3)</sup> Bei Trebellius Bollio, trig. tyr. 2 wird er Chriades genannt; seiner Erzählung zusolge wurde er, nachdem Antiochien durch die Perser eingenommen war, zum Täsar und Angustus ausgerusen und, noch bevor Balerian gegen die Perser heranzog, getöbtet. Bei Ammian XXIII, 5 heißt er Mareades, und bieser Autor giebt ausdrücklich an, daß beide

Wie verhielt sich nun Rom in diesem Moment der größten Verluste und Gefahren? Noch einmal war in Valerian ein Imperator aufgetreten, in welchem die centrale Macht in Rom zur Geltung fam. Eben auf dieser Autorität berubte die allgemeine Verehrung, die er genoß. Bei seiner Abreise nach dem Drient hatte er seinem Sohne Bublius Licinius Canatius Gallienus den Occident überlassen, indem er jedoch zugleich Sorge trug, die Provinzialverwaltung in die Hände der bewährtesten Männer zu legen. Man bätte nun meinen follen, daß Gallienus, das Beispiel seines Baters nachahmend, das aute Vernehmen mit dem Senat aufrecht erhalten und die imperatorische Macht auf daffelbe gründen werde. Aber Gallienus war von einer ganz anderen Sinnesweise als sein Vater, von der dem Imperator innewohnenden Macht bis auf das Mark durchdrungen, nicht obne eine gewisse Genialität, aber rücksichtslos und recht absichtlich grausam. Wenn ber Vater zu den Imperatoren gebörte, die sich dem Senat anschlossen, wie Gordian, selbst Decius, so erwuchs in dem Sohne einer der heftigsten Gegner bes Senats. Er wollte benselben wieder auf seine friedlichen Geschäfte ausschließend zurückführen, und verbot geradehin, daß ein Senator an den kriegerischen Unternehmungen persönlich theilnehme. Er verschmähte es, ein Spstem fortzusehen, welches zu dem noch nie vorgekommenen Ereigniß der Gefangennahme des Kaisers durch die Fremden geführt hatte. Gallienus setzte sich in allen Dingen den von seinem Vater getroffenen Einrichtungen entgegen; er zerfiel mit benen, welche Valerian

Ereignisse zur Zeit des Gallienus sich zugetragen hätten. Malalas hat (XII, p. 296 fs.) eine ausstührliche Erzählung darüber, aber die Zeitbestümmung ist bei ihm zweiselhaft; der Name lautet bei ihm Mariades, wiedet dem cont. Dionis Mariadnus (p. 276 fs.).

begünstigt und hervorgezogen hatte 1). Der Wechsel der Regierung kam vor allem den Christen zu Gute.

Wenn Valerian, wie es im Sinne der mit dem Senat vereinigten Kaiser lag, den Christen beschwerlich geworden war, so war das unter dem Einfluß vrientalischer Machthaber geschehen, welche die Unvereinbarkeit der driftlichen Anschauungen mit einem Unternehmen dieser Art betonten. Der an sich wohlwollende Kürst war veranlaßt worden. Edicte zu erlassen, die zu den härtesten gehören, die jemals gegen die Christen gegeben worden sind. Er erneuerte die Feindseligkeiten, mit denen Decius besonders die Bischöfe bedrängt hatte, noch in erweitertem Maßstab. Er verbot die Ausammenkunfte der Christen, zerstörte ihre Kirchen und wollte ihre Begräbnißpläte nicht dulben. Diese Verfolgungen aber hatten die Christen damals mit besonderer Standbaftiakeit ertragen und waren dadurch in sich selbst erstarkt. Sie saben in dem Unglud des Kaisers nur eben die Strafe, die der Himmel wegen seiner Ungerechtigkeit über ihn verhängt habe. Auf die mit seinem Verhältniß zu dem Senat zusammenhängende, den Chriften entgegengesetzte Haltung Valerians folgte in Gallienus, der fich von dem Senat abwendete, eine Begünstigung derselben. Der Sohn widerrief die Edicte des Baters, gab den Christen ihre Kirchenvorsteher und Begräbnispläte zurück und hatte nichts bagegen, daß sie ihre Verfassung wieder berstellten 2). Augenscheinlich ift, wie so ganz dies Verhalten dem zwischen dem Senat und dem Imperium wieder her-

<sup>1)</sup> Gallienus 261-268 u. A. (1014-1021 b. St.).

<sup>2)</sup> Die vom Bischof Hieronymus bei Eusebins bemerkten, auf das Geheimniß bezüglichen Motive sind von Mosheim in Abrede gestellt worden; sie kehren aber später in ähnlichen Formen wieder.

gestellten guten Einvernehmen entgegenlief. Die kaum begründete Einheit der Centralgewalt wurde dadurch wieder aufgelöft. Von Seiten der Anhänger Valerians traten die ftärksten Gegenwirkungen hervor, welche die Autorität Galliens allenthalben zweifelhaft machten. Das geschah selbst im Occident. Zum Präses von Gallien hatte Valerian den Marcus Cassianus Latinius Postumus eingesett als die geeignetste Persönlichkeit, die er zu dieser Stelle finden könne 1): der werde die Rechtspflege in den Tribunalen und auf dem Forum aufrecht erhalten; er werde auch für die Truppen in ihren Standquartieren Sorge tragen. Nun aber ernannte Gallienus, als er die Provinz verließ, seinen noch sehr jungen Sohn zum Cafar 2). Aber die Gallier, welche zu regieren schon damals eine feste hand erforderlich war, wollten von einem Anaben nicht regiert sein: sie schloffen sich an Postumus an, der das allgemeine Vertrauen besaß. Postumus selbst trat als Imperator auf 3).

Gallien, Spanien und, wie es scheint, auch Britannien

b. Rante, Weltgefdicte. III. 1. 3. Aufl.

Balerians Brief bei Trebellins Bollio in ben triginta tyranni c. 2: transrhenani limitis ducem et Galliae praesidem Postumum fecimus.

<sup>2)</sup> Bublins Cornelius Licinius Balerianus; sein ilberlebender Bruder hieß Publins Cornelius Licinianus Saloninus (C. i. l. VIII, nr. 8473). Der Zeitpunkt, in welchem Gallienus sich aus Gallien entsernte, täßt sich micht mit Sicherheit sessen, da die Nachricht bei Aurelius Bictor c. 33, er sei dazu durch die Erhebung des Ingennus veranlaßt worden, kein Bertrauen verdient, weil damit die Angabe verdunden ist, dieselbe habe nach der Gesangennehmung Balerians stattgefunden, was mit der bei Trebellius Pollio (trig. tyr. c. 9) vorkommenden genaueren Zeitbestimmung in Widerspruch steht.

<sup>3)</sup> Die Milnzen des Marcus Cassianus Latinius Postumus verzeichnen eine zehnmalige Erneuerung der tribunicia potestas (de Witte, Recherches sur les empereurs de Gaule p. 59); einige von ihnen haben die Legende: VO. XX (vota vicennalia, Echel VII, p. 440 d. Daraus ergiebt sich, daß er dis in das zehnte Jahr hinein sich als Augustus behauptet hat. Denn die Annahme neuerer Forscher, daß Postumus die Jahre seiner Statt-

schlossen sich ihm an 1). Er war, wie einst Albinus, bereits ein Borbild der späteren Imperatoren des Occidents. Man rühmt ihn, daß er die germanischen Nationen längs des Rheines in Zaum gehalten habe 2). Den Kampf gegen die Alemannen hatte Gallienus selbst in die Hand genommen; eine ganze Anzahl von Münzen rühmen die Siege, die er über sie ersochten habe; doch war er auch mit ihnen in Berbindung getreten: er soll die Tochter eines germanischen Königs als seine zweite Gemahlin heimgeholt und jenem dafür ein Stück Landes abgetreten haben.

In Mösien erhob sich ein Widersacher des Gallienus, des Namens Ingenuus, der ohne viele Mühe besiegt wurde 3). Ein Schreiben Galliens ist aufbehalten worden, in welchem

halterschaft, in benen er sich noch nicht zum Augustus erklärt hatte, zu benen seines Imperiums später hinzugezählt und auch Minzen mit Bezeichnung der ersten Jahre nachträglich ausgegeben habe (Honns, Geschichte der sogenannten dreisig Thrannen S. 8, Bernhardt S. 284), erscheint ebenso unzulässig (vergl. Dunder im Philologus XXVII, S. 347), wie die jetzt völlig verworsene Tillemonts, welcher die Minzen mit der Angabe des 7. dis 10. Jahres sitt unecht erklärte. Die Erhebung kann nicht später als 258 geseht werden, und fällt mit größerer Wahrscheinlichkeit in das Jahr 257.

<sup>1)</sup> Die Anerkennung des Postumus in Britannien wird durch eine bei Brechnod aufgesundene Juschrift bezeugt (Corp. insc. lat. VII, p. 210, nr. 1160).

<sup>2)</sup> Seine Siege isber die Germanen am Rhein werden durch seine Minzen bestätigt mit den Legenden: Victoria Germanica, Trid. pot. V. (de Witte nr. 331), restitutor Galliarum (nr. 256 ft.), salus provinciarum (nr. 287, mit einer Darstellung des Rhein). Auf Minzen (Tr. P. V. Cos. III, Echhel VII, p. 438, Friedländer in den Berliner Blättern sitr Minze, Siegele und Bappentunde III, S. 159, nr. 1) und Inschriften (Corp. insc. lat. II, nr. 4943) führt er den Beinamen Germanicus Maximus. Ueber ihn und seine Unternehmungen gegen die Germanen sinden sich in einer Abhandlung von Becker (Jahrbücher des Bereins der Alterthumsfreunde im Rheinlande, Bd. XXXIX S. 32 st.) lesenswerthe Bemerkungen.

<sup>3)</sup> Seine Erhebung ersolgte im Jahre 258 u. A.; seine Niederwersung ift in das Jahr 261 zu setzen.

er die schonungsloseste Rache an allen seinen Anhängern zu vollziehen, sie mit Weib und Kind zu vernichten besiehlt 1). Hiedurch erbittert, schloß sich die dortige Bevölkerung an einen andern römischen Feldherrn, Cajus Publius Regalianus, an, der sein Geschlecht von Decebalus herleitete 2). Denn in den Bewegungen der Legionen erscheint, wie angedeutet, immer zugleich ein provinziales Element, das nach Unabhängigseit trachtet. Aber die Autorität des Kaisers zeigte sich nochmals siegreich und übermächtig. Aus Furcht vor dem Strasgericht Galliens sügten sich die mösischen Legionen wieder in den gewohnten Gehorsam. Ohne sich um Postumus zu bekümmern, wandte Gallienus seine ganze Ausmerksamseit auf den Orient.

Man besitzt einen Brief Valerians, in welchem er unumwunden ausspricht, daß er die militärischen Angelegenheiten dem Macrianus, dessen er mit hohem Lobe gedenkt, anvertraut habe <sup>8</sup>). Macrianus wird als der intellectuelle lleheber jener gegen die Christen gerichteten Anordnungen des Kaisers betrachtet <sup>4</sup>). Ihm schreibt man auch die Unfälle zu, welche den Kaiser betroffen hatten <sup>5</sup>). Jest ließ er sich zum Imperator

<sup>1)</sup> Trebellius Pollio, trig. tyr. c. 7.

<sup>2)</sup> Der Aufftand des Regalianus fiel nach Trebellius Pollio (v. Gall.

c. 7. 9) in die Zeit der Decennation des Gallienus, also in das Jahr 263.

<sup>3)</sup> Trebellius Pollio, trig. tyr. c. 12. Macrianus wurde nach der Angade der Consuln dei Trebellius Pollio (Gall. c. 1) im Jahre 261, noch vor der Niederwersung des Piso und Balens, also in der ersten Hälfte des Jahres zum Angustus ausgerusen. Die meisten Minzen, auf denen der Name Macrianus sich sinder, mitsen, da sie ein jugendliches, undärtiges Gesicht zeigen, dem Sohne zugewiesen werden; ob es liberhaupt eine des älteren Macrianus giebt, ist sehr zweiselhaft, da auch die von Cohen V, S. 2 edirte don Sallet (die Daten der alexandrinischen Kaiserminzen S. 77 ff.) für eine solche Balerians, dei der die Umschrift gefälscht sei, gehalten wird.

<sup>4)</sup> Eusebius, Hist. eccl. VII, 10.

<sup>5)</sup> Enfebius, Hist. eccl. VII, 23.

ausrusen, unterstützt von dem Praesectus Praetorio Balista. Macrianus nahm dann sogleich eine Richtung nach dem Occident, um sich des allgemeinen Imperiums zu versichern. Aber auch Gallienus gebot über ansehnliche Streitkräfte; sein Heer, von dem bisherigen Besehlshaber der Legionen in Rhätien, Aureolus, geführt, ersocht einen Sieg über Macrian, welcher bereits nach Illyricum vorgedrungen war 1); doch sehlte viel, daß damit die Autorität Galliens wiederhergestellt worden wäre. Bielmehr solgte Empörung auf Empörung. In Macedonien und Achaja erhob sich ein neuer Gewalthaber als Imperator, Balens, dem sich ein anderer aus dem alten Geschlechte der Pisonen in Thessalien entgegensete. Doch Piso wurde gestürzt und getödtet, balb darauf auch Balens von seinen eigenen Leuten umgebracht 2).

Wir befinden uns in der Epoche, welche durch die seltsame, in der That absurde Anwendung eines Borfalls in Athen als die der dreißig Tyrannen bezeichnet wird. Was hat es damit eigentlich auf sich? Es ist ein innerer Krieg, in den wohl auch die benachbarten Nationen gezogen wurden, der aber hauptsächlich sich zwischen denen vollzieht, die sich an der Spize ihrer Heerhausen zu Imperatoren auswersen, ohne gerade die Prätension zu haben, die höchste Gewalt im Reiche ausschließend zu erlangen. Ihr Beweggrund war, daß

<sup>1)</sup> Alexandrinische Minzen (bei Echel VII, p. 466a) zeigen, daß Macrianus auch in Aegypten anersamt wurde. Nach Dionysius (bei Eusebins, H. eccles. VII, 23) unterwarf Gallienus sich Aegypten wieder im neunten Jahre seiner Regierung, d. i. in der Zeit von Ansang September 261 bis 262; in eben diese Zeit fällt somit der Krieg gegen Macrianus.

<sup>2)</sup> Die Nachricht von dem Tode des Piso und Balens war am 25. Juni (septimo Kalendarum Juliarum, Treb. Poll. trig. tyr. c. 20) 261 in Rom bekannt.

ber Führer einer Armee sich durch Annahme des Imperatortitels der Gewalt des Schwertes, die einem allgemein anerkannten Imperator zustand, zu erwehren gedachte, die wohl gegen einen Legaten, aber nicht gegen einen Imperator in Anwendung gebracht werden konnte. Durch die Erhebung zum Imperator verpflichtete sich also ein Heer, seinen Kührer gegen die Allgewalt desjenigen, der das Imperium wirklich besaß, zu behaupten, damit er nicht auf dessen einfachen Befehl umgebracht werden könnte. In der That ist es eine intime Verbindung zwischen dem Provinzialheere und seinem Führer, durch welche die Macht jedes andern Imperators ausgeschlossen wird. Der merkwürdigste vielleicht von allen ift ein zweiter Aemilianus, der, um sich vor einem Volksaufruhr zu retten, mit Einwilligung des ägpptischen Heeres, das gleichfalls von Gallienus nichts wissen wollte, sich zum Imperator erklärte. Er wird gerühmt, weil er die Thebais und ganz Aegypten durchzogen und die Barbaren vertrieben habe. Erst als er fich zu einem selbständigen Feldzuge gegen Oftafien rüftete 1), ift er auf Anstiften des Gallienus ermordet worden.

Einen Anhänger hatte jedoch Gallien im Orient, der bedeutender war, als alle seine Gegner: es war Odenatus, Fürst von Palmyra. Er wird als ein orientalischer Waidsmann geschildert, der auf Bären und Löwen jagte und zu einer Körperstärke gelangte, welche die Sonne dieses Himmels zu ertragen vermochte.

Nach dem Unglück Valerians anfangs sehr geneigt, mit Schapur einen Vertrag abzuschließen, soll er durch dessen Forderung einer unmittelbaren schimpslichen Unterwerfung

<sup>1)</sup> Trebellius Pollio, trig. tyr. 22: cum contra Indos pararet expeditionem.

bewogen worden fein, mit allen feinen Streitfraften die Sache der Römer zu unterflüßen. Er bot dazu die Bevölkerung der Wüste auf und setzte sich mit den Ueberresten der Römermacht in dem Orient in Verbindung. Roch waren die von ben Römern befestigten Städte in den Grenzgebieten wider-Bunächst auf diese gestützt, machte Obenat standsfäbia. Einfälle in das von den Perfern eingenommene Gebiet, die einen glücklichen Succest hatten. Er drang bis nach Ktefiphon vor, so daß die römische Autorität im Orient durch ihn aufrecht erhalten wurde 1). Seine Sache schien so sehr eine römische, daß Gallienus kein Bedenken trug, auf Grund der in seinem Namen erfochtenen Siege einen Triumph über die Perfer zu halten. Odenat hatte sich bereits zum König erklärt. zugleich mit seiner Gemahlin Zenobia. Gallienus erlaubte ihm — man kann es nicht bezweifeln —, den Titel eines Imperators, in welchem die Machthaber damals ihre Sicherbeit saben, ju führen; er hat ben Obenat sogar jum Mitgenoffen des Reiches angenommen 2). Und wie nun gegen die Perser, so versocht Odenat auch gegen die Römer, die von Gallienus abgefallen waren, beffen Sache. Ein Sohn Macrians, Quietus 3), ift, nachdem Aureolus über Macrian gesiegt batte.

<sup>1)</sup> Eutrop IX, c. 10: per Odenatum Persae victi sunt, defensa Syria, recepta Mesopotamia, usque ad Ctesiphontem Odenatus penetravit. Das Bordringen des Odenat nach Syrien und Mesopotamien setz Hieronymus in das 10. Jahr des Gallienus, 262; Trebellius Pollio (Gall. c. 10) berichtet unter dem Jahre 264 von den Unternehmungen des Odenat — der Einnahme von Nissids und Carrhä — und von seiner Anertemung als Augustus durch Gallienus (c. 12).

<sup>2)</sup> Daß epigraphische Zeugnisse sehlen, kann doch nicht die positive Angade, wie Sallet, Die Fürsten von Balmpra S. 55 meint, zweiselhaft machen.

<sup>3)</sup> Cajus Fulvius Quietus.

dem Odenat erlegen. Der vermeintlich wahre Imperator Odenat hielt sich berechtigt, dem Usurvator das Leben zu nehmen. Gin gleichzeitiger Geschichtschreiber behauptet, Denat habe ben Orient in gute Ordnung gebracht und würde die ganze Welt reformirt haben, wenn er am Leben geblieben wäre. Dem Gallienus selbst bot les für die Unterwerfung des Occidents eine günftige Aussicht dar, daß sein großer Nebenbubler Bostumus im Aufstand seiner Truppen, denen er die Blünderung von Mainz nicht hatte gestatten wollen, getödtet wurde. Es ließ sich benken, daß er, von Odenat im Orient und von Aureolus im Occident unterftütt. herr und Meister im Reiche bleiben würde. Aber dem machte doch das allgemeine Getümmel der auf das Imperium gerichteten Ehrbegierde der Gewalthaber der Zeit ein unerwartetes Ende. Auch dem Odenatus erftand in einem seiner nächsten Berwandten ein Nebenbuhler, der sich selbst Imperator nannte. Bon diesem ist Obenat in Emesa ermordet worden 1).

Nach dem Verlust des ergebenen Verbündeten dachte Gallienus den Krieg gegen die Perser selbst wieder aufzunehmen und ließ zu diesem Zweck einen namhaften Führer, Heraclianus, an der Spize eines Heeres nach dem Orient vorrücken. Der aber sand an den bisher verbündet gewesenen Palmyrenern entschlossene Feinde und wurde aus dem Felde geschlagen: ein Ereigniß, durch welches der Orient für den römischen Raiser so gut wie verloren ging.

Zu derselben Zeit nahm der Krieg gegen die Gothen eine unglückliche Wendung. Gallienus selbst ersocht einen Vor-

<sup>1)</sup> Jm Jahre 267 u. Å. (Sallet, S. 6). Nicht ohne Grund hat man auf Obenat zwei griechische Inschriften bezogen, in denen er als λαμπρότατος συγκλητικός bezeichnet wird.

theil in Allprien über einige Schaaren berfelben; der Krieg wurde dann von Martian, der den Oberbefehl bekam, mit zweifelhaftem Erfolge aufgenommen, worauf alle Gothen ihre Waffen gegen die Römer richteten; auch die Alemannen wurden wieder unruhig; und nach dem Tode des Postumus erhoben sich andere unabhängige Gewalthaber in Gallien 1). Diese Widerwärtigkeiten, gegen die Gallienus an sich ohne Zweifel hätte Stand halten können, hatten aber noch eine andere Wirkung. Gallienus, der der Unterstützung des Senates entbehrte, besaß die persönlichen Eigenschaften nicht, durch welche er fähig geworden wäre, die mächtigen Kührer, denen er seine Truppen anvertraute, in Pflicht zu halten. Querft haben sich, soviel man sieht, Aureolus, der das Beste für ibn gethan hatte und jett in Rhätien gegen die Alemannen fämpfte, und Heraclian, der aus dem Drient zurückfam, gegen ibn verbunden. Gallienus, frieasmutbig, wie er war, wandte

<sup>1)</sup> Um bie Zeit ber Erhebung bes Claudius, März 268, mar ber Acclamation zufolge, mit welcher berfelbe nach Trebellius Bollio (v. Claud. c. 4) begrifft murbe, bas Imperium in Gallien im Befitz bes Tetricus, bem seit dem Tode des Bostumus mehrere andere Gewalthaber. Ulpius Cornelius Laelianus, Marcus Aurelius Marius und besonders Bictorinus vorangegangen waren. Bictorinus wurde nach Eutrop IX, 9 im zweiten Jahre seines Imperiums ermorbet; auf feinen Milnzen wird bas britte Sahr feiner tribunicischen Gewalt angegeben (be Witte nr. 69). Danach kann ber Tob bes Boffumus nicht fpater als 267 gefetzt werben; mabricheinlich wurde er schon 266 ermordet. Diejenigen Autoren, welche sein Imperium auf 7 Jahre angegeben, scheinen von ber Ermordung des Saloninus im Jahre 260 u. A. gerechnet zu baben. Bictorinus und Tetricus wurden in Britannien, wie Inscriptionen (Corp. inser. lat. VII, p. 210, nr. 1160; p. 208, nr. 1150) und Minzjunde beweisen, als Imperatoren anerkannt. Daß ihre Herrschaft fich auch über Spanien erftrectte, barf aus bem von Trebellius Bollio aufbehaltenen Briefe des Claudius (c. 7) geschlossen werden. Bon beiden giebt es Consecrationsmilingen (bes Bictorinus bei be Witte nr. 17 ff.; bes Eetricus nr. 16, 19, 22).

sich gegen Aureolus, der selbst den Purpur genommen hatte und schon im Vordringen nach Italien begriffen war; er nöthiate denselben durch eine Feldschlacht, sich nach Mailand zu werfen. Auch noch einige andere Heerführer gab es, die, an dem Aufstand des Aureolus nicht betheiligt, doch die Vernichtung besselben durch Gallienus nicht wünschten. bedingte Gewalt, die ein Imperator auszuüben vermochte, regte ihre Besorgnisse für sich selber auf, wenn es Gallienus gelingen follte, seine Gegner niederzuschlagen und Aureolus zu vernichten. Es waren besonders Aurelian, der einst von Balerian als der tapferfte von allen bezeichnet worden war, und Claudius, der ebenfalls sein Emporkommen dem Valerian verdankte und sich in den letten Kriegen gegen die Gothen Berdienfte erworben hatte. In ihnen repräfentirten sich eigentlich die Anhänger Valerians, die von Gallienus bintangesett wurden. Es gelang ihnen, heraclian und Martian für sich zu gewinnen. Man kann nicht bezweifeln, daß sie in eine Berathung mit einander traten, in welcher beschlossen wurde, sich des Gallien zu entledigen und einen von ihnen an dessen Stelle zu setzen, wozu sie Claudius beftimmten 1); denn durch Gallienus würde die Republik unter den Ergöplichkeiten der Spiele, mit denen er das Volk vergnuge, zu Grunde gerichtet werden. Es erhellt nicht, ob sie

<sup>1)</sup> Aus den Worten der Gallieni duo c. 14 möchte man schließen, daß in dem Rathe der Kriegsobersten Heraclian für Martian, dieser stürgenen stimmte, von den übrigen aber, bei denen Aurelian ohne Zweisel die Oberhand hatte, Claudius den Borzug erhielt. Die meiste Klicksicht unter den übrigen Schriststellern verdient wieder einmal Zonaras, Ann. XII, 25, der aus der Fortsetzung des Dio schöpfte. Doch bleibt immer vieles zweiselhaft, namentlich in Beziehung auf Heraclian, der, ansangs mit Aureolus einverstanden, nachher doch zu den Feinden übergehen konnte.

mit dem Senat im voraus einverstanden waren; aber nach der Lage der Umstände konnten sie auf denselben zählen. Die imperatorische Gewalt in der Hand eines rücksichtslosen und grausamen Machthabers war allen unerträglich. Nochmals liest man hier das schon öfters dagewesene Geschichtchen, durch ein unter der Hand verbreitetes Berzeichniß der von ihm zum Tode Bestimmten seien eben diese angeregt worden, sich gegen ihn zu erheben. Wahrscheinlich ist das so wörtlich niemals vorgekommen; man will damit nur erklären, daß sich Die von dem Inhaber der höchsten Gewalt trennten, die am meisten von ihm abzuhängen schienen. Das waren aber jett nicht die Diener des Palastes, sondern die Führer der Armee.

Noch hatte Gallienus von dem getroffenen Einverständniß keine Ahnung, als man ihm eine Annäherung der Truppen des Aureolus von der Stadt her meldete; er machte sich auf, um ihnen persönlich entgegenzugehen. Da aber ereilte ihn sein Geschick. Er stieß auf die Reiterei Aurelians, die ihm die gewohnten Ehrenbezeugungen verweigerte. In dem Tumult, der hierüber entsprang, ist Gallienus umgekommen 1). Man erzählt, er habe durch die Schnelligkeit seines Pferdes zu entrinnen gehofft; allein, von einem tiesen Graben aufgehalten, sei er erreicht und getödtet worden.

Noch manche andere Erzählungen von seinem Tode waren verbreitet: wir können sie übergehen. Das Charakteristische des Ereignisses liegt darin, daß Aureolus nicht mit in dem Verständniß war; er mußte bei denen Frieden

<sup>1)</sup> Die Nachricht von dem Tode des Gallienus und der Erhebung des Claudius traf am 24. März 268 in Rom ein. (Trebell. Bollio, v. Claud. c. 4).

suchen, durch welche Gallien umgebracht worden war; diese aber versagten ihm denselben. Denn nur aus ihrer Mitte konnte der neue Imperator hervorgehen. Der Senat, der Gallienus immer als seinen Feind betrachtet hatte, nahm den Reuernannten mit Freuden an; die einseitig imperialistischen Tendenzen, welche Gallienus auch dem Senat gegenüber versochten hatte, schienen damit beseitigt zu sein.

In welcher Lage aber befand sich das Reich in diesem Augenblick! Sie wird in den Worten ausgedrückt, mit denen der Senat den neuen Raifer begrüßte 1). "Dich", so lauten sie. "baben wir uns zum Kürsten gewünscht. Dich oder einen. der Dir gleich ift: Claudius Augustus, rette uns vor Aureolus und den Palmprenern; befreie uns von Zenobia und Victoria". In dem Lager des Aureolus wiederholte sich, was einst in dem Lager des Aemilian geschehen war: seine Truppen gingen zu dem in Rom anerkannten Imperator über: er selbst wurde getödtet. Nicht sowohl in Aureolus lag die Gefahr, als in den andern großen Keinden, den Versern, den Gothen, den Alemannen. Aus den Münzen, die einige Siege über die Alemannen feiern, nimmt man wahr, daß der Krieg unausbörlich fortbauerte. Claudius wandte sich zuerst gegen einen Einbruch ber Gothen. Wir haben ein Schreiben von ibm an den Senat, in welchem es beißt: "Erfahret die Wahrheit: 300 000 Barbaren haben einen Einbruch auf den

<sup>1)</sup> Marcus Aurelius Claudius 268—270 u. Ä. (1021—1023 d. St.). Die Ramen Flavius und Balerius, welche die scriptores hist. Aug. ihm beilegen, kommen auf Inschriften und Mitnzen nicht vor; es find Namen, die dem Constantius, dem Bater Constantius des Großen, zugehören und wahrscheinlich von diesem auf Claudius, dessen Nachkomme er war, von den zur Reit Constantius schriedenden Historikern übertragen worden sind.

römischen Grund und Boden gemacht. Wenn ich diese bessiege, so werdet ihr mein Verdienst anerkennen; wenn ich sie nicht besiege, so werdet ihr euch erinnern, daß ich diesen Kampf nach vielen anderen Kämpfen, die noch Gallienus bestanden hat, und nach diesem selbst auf mich nehme. Die Republik ist ermüdet. Wir haben kaum Wassen mehr zum Schutz und zum Angriss. Die Streitkräfte von Spanien und Gallien hat Tetricus in seinen Händen, Zenobia beherrscht mit ihren Bogenschüßen den Orient".

## Vierzehntes Capitel.

Reftauration und Reform unter Aurelian, Probus, Diocletian.

Man kann es nicht leugnen: unter dem Zusammenwirken innerer Verwirrungen und äußerer Mißerfolge war das römische Reich in eine wirkliche Gefahr gerathen: das westliche Europa in den Händen eines Usurpators; der Orient größtentheils verloren; an den germanisch-sarmatischen Grenzen überall die sogenannten Barbaren im Uebergewicht; Italien von den Alemannen unmittelbar bedroht, und dabei in Kom keine sestiendete centrale Gewalt. Der Begriff des Imperiums, der in den dreißig Tyrannen zu Tage kam, war, wenn wir so sagen dürsen, durch die Niederlage Galliens zum Siege gelangt.

Wenn nicht die Existenz des Reiches, so war doch die Weltstellung der Kömer in hohem Grade zweiselhaft geworden. Darin aber lag, wenn wir uns zu einer allgemeinen Anschauung erheben, ein Moment für die Geschicke der Welt überhaupt. Für die occidentalischen Länder wäre es verderblich geworden, wenn sie sich von Rom, welches das Centrum ihres Lebens war, losgerissen hätten. Hätten die lebenskräftigen Stämme, die am Rhein und an der Donau sich regten, keinen nachhaltigen Widerstand mehr gefunden, so

würden sie vielleicht für das germanische Leben neuen Boden gewonnen, aber die Culturwelt, ohne von ihr ergriffen zu sein, zersprengt haben. Der Orient würde der Herrschaft eines anderen politischen und religiösen Princips verfallen sein; die Achämenidenherrschaft hätte den Osten der Welt eingenommen, der eimbrisch-teutonische Schrecken würde im Westen erneuert worden sein. Noch war das Christenthum nicht zu einer hinreichenden Consistenz gelangt, um sich nach der einen oder der anderen Seite hin Geltung oder Einsluß zu verschaffen; unaufhörlich zunehmend, aber allenthalben bestämpst, vermehrte es vielmehr die allgemeine, in sich selbst gährende Verwirrung. Die christlichen Vegrädnisstätten waren ein Kampsplat der mit einander streitenden politischen Richtungen; in einem Cömeterium ist ein römischer Bischof erschlagen worden.

In dieser Krisis, welche die Resultate der Vergangenheit und die Aussichten für die Zukunft umfaßte, kam nun alles darauf an, ob wieder eine haltbare oberste Gewalt zu Stande kommen würde, stark genug, um den inneren Frieden, welcher die Bedingung der Fortentwickelung war, aufrechtzuerhalten, die eingedrungenen seindseligen Elemente noch einmal auszustoßen und die alten Grenzen zu behaupten. Schon Claudius nahm einen Anlauf dazu, der einen glücklichen Erfolg hatte. Er war im Begriff, seine Wassen gegen die Nebenbuhler zu richten, die sein Imperium nicht anerkennen wollten, als die Nachricht von dem oben erwähnten Einbruche der Gothen eintras. Sie waren diesmal von dem schwarzen Meere her durch den Bosporus nach den Küsten von Kleinassen und Europa vorgedrungen; ein Unsall, den sie bei der Seefahrt erlitten, hinderte sie nicht, ihre Fahrten nach

Rhodus und selbst nach Kreta auszudehnen. Die mächtigste Schaar aber, bei der auch Weiber und Kinder sich befanden. landete an den alten Stätten des Rampfes zwischen den Griechen und Macedoniern, bei Heraklea und Theffalonike, und wandte sich dann, da sie diese Orte nicht zu erobern vermochte, nach Macedonien und Mösien; sie schien es auf eine Germanisirung der Balkanländer abgesehen zu haben. nun diese Nachrichten in Rom erschollen, hat Claudius erklärt: ihm persönlich als Raiser läge es näher, sich Galliens zu verfichern, aber der Einbruch der Gothen bedrohe und gefährde das Reich selber: denen müsse er entgegengeben. Dahin also dirigirte er die gesammte römische Macht. Claudius batte, wie die angeführten Worte zeigen, einen vollkommenen Begriff von der Wichtigkeit und zugleich von der Gefahr seines Unternehmens. Eben solche Gefühle aber sind es, die nicht selten den großen Successen vorausgehen.

In Begleitung Aurelians traf Claudius bei Naissus (Nisch) 1) mit den Gothen zusammen 2). Man berichtet, auf dem Blachfeld seien die Gothen, die sich in ihrer Weise wahrscheinlich mit einer Wagenburg gesichert hatten, den Römern überlegen gewesen; diesen aber sei es gelungen — denn sie waren mit den Eingeborenen einverstanden —, den Feinden an einer Stelle, wo diese sie nicht erwarteten, beizukommen und sie so zu schlagen. Claudius machte eine Menge Gesangene, die dann als römische Sklaven das Land bebaut haben. Mancher römische Soldat schleppte zwei oder drei gothische Frauen als gute Beute davon. Claudius rühmt

<sup>1)</sup> Den Ortsnamen erwähnt Zosimus I, 45.

<sup>2) 269</sup> u. X. (Chron. Idatii: Claudio et Paterno. His consulibus victi Gothi a Claudio).

sich der Erfolge, die er auch zur See gehabt: er habe tausende gothischer Schiffe vernichtet <sup>1</sup>). Er erward sich das Berdienst um das römische Reich, eine gewaltsame Einwanderung der Germanen nochmals zurückzuweisen. Nur dies Eine wissen wir von ihm, aber es genügt, um ihm ein großes Andenken zu sichern. Claudius bezahlte seine Handlung mit seinem Leben: in Folge der Kriege selbst brach eine Pestilenz aus, der auch er — es war zu Sirmium — zu Anfang des Jahres 270 erlegen ist.

Mit diesem Todesfall trat nun die innere zugleich mit der äußeren Frage wieder hervor. Wäre es auf den Senat allein angekommen, so würde an die Stelle des Claudins, den man schmerzlich vermißte, der Bruder desselben, Quintillus, getreten sein ). Er wurde wirklich als Augustus ausgerusen. Aber indeß hatten die Legionen bereits eine andere Wahl getroffen. Mitten im Kampf mit den in immer neuen Schaaren herandringenden germanischen Bölkerschaften richteten sie ihr Augenmerk auf einen Mann, der von allen Heersührern den meisten Ruf besaß und zugleich an den letzten Ereignissen entscheidenden Antheil genommen hatte 4). Es

<sup>1)</sup> Der Brief ist erhalten in Pollio's Lebensbeschreibung bes Claudius, C. 7.

<sup>2)</sup> Auf Minzen (Echel p. 471 b) und Inschriften (C. i. l. III, nr. 3521) kommt das dritte Jahr seiner tribunicischen Gewalt vor, worans sich ergiebt, daß Claudius den Ansang des Jahres erlebt hat. Das wird auch durch eine Stelle des Trebellius Pollio, v. Claud. 11, an welcher die Consulu des Jahres 270 genannt werden, bestätigt. Nach dem Chronographen von 354 wilrde der 2. März 270 der Todestag des Claudius sein. Nach Entrop (IX, 11) starb Claudius, bevor das zweite Jahr seines Imperiums zu Ende ging, also der gewöhnlichen Annahme zusolge vor dem 20. März 270.

<sup>3)</sup> Marcus Aurelius Claudius Quintillus.

<sup>4)</sup> Lucius Domitius Aurelianus, von 270—275 u. Ä. (1023—1028 b. St.).

war Aurelian. Unter den Truppen führte er den Beinamen: "die Hand am Schwert". Solbatische Gefänge waren im Umlauf, die, obwohl scherzhaft, doch Bewunderung seiner Tapferkeit und Kraft athmeten. Er war von männlicher Schönheit und hober Gestalt, der von Jugend auf nichts anderes gekannt hatte, als Waffenübungen, benen er sich selbst an festlichen Tagen hingab. Damit aber verband er den strengsten Sinn für Manneszucht und Gehorsam im Lager; die Zuchtlosigkeiten, welche begangen wurden, strafte er so nachdrücklich, daß sie dann nicht weiter vorkamen. Man hat ein Schreiben von ihm an einen Tribun, in welchem er demselben die schonungsloseste Abndung auch anscheinend geringer Bergehungen der Soldaten, namentlich gegen Eingriffe in das Eigenthum der Bevölkerung, anräth; denn nur dabei werde er selbst bestehen können. Bereichern musse man sich von der Beute über den Feind, nicht mit den Thränen der Provinzialen. Dem Kaiser Balerian, der ihn ungemein boch hielt, schien er doch darin zu weit zu gehen; denn eine solche Strenge sei nicht mehr an der Zeit. Allein in der Natur bes Kriegshandwerks liegt es, daß der Soldat sich der Strenge, die er erfährt, unterwirft, wenn sie von Entichlossenbeit und versönlichem Muth bealeitet ist. Unter Claudius batte Aurelian zu den Vortheilen, die man erfocht, das meiste beigetragen: nach dem Tode des Kaisers, der ihn selbst als den würdigsten, um ihm nachzufolgen, bezeichnet hatte, wurde er von den Legionen zum Imperator ausgerufen. Zunächst standen nun zwei Imperatoren einander entgegen: der eine aus der Wahl des Senats, der andere aus den Acclamationen des Heeres hervorgegangen. einem Kampfe zwischen beiden tam es aber nicht. Im Geb. Rante, Beltgefdichte. III. 1. 3. Aufl.

fühl, sich nicht behaupten und doch auch nicht als Privatmann leben zu können, nachdem er das Imperium besessen, öffnete sich Quintillus die Abern 1).

Aurelian hat das Imperium, das ihm nunmehr unbestritten zufiel, nur fünf Jahre verwaltet. Aber seit Caracalla bat es keinen Imperator von größerer Thatkraft gegeben; und an Umsicht, die er mit Energie verband, war ihm vielleicht kein anderer seit Trajan zu vergleichen. Er verband mit großen Gedanken den Entschluß und die Geschicklichkeit, sie ins Werk zu setzen. Ein Denkmal von ihm ift der Ueberrest der Mauern, mit denen er Rom umgab und die seinen Namen tragen. Den Anlaß zu der Ummauerung gaben ohne Aweifel die äußeren Gefahren. Noch gefährlicher, als einst die Cimbern, wurden die Alemannen, welche, unaufgehalten durch die Bruftwehr der Alpen, nach Italien vordrangen. Wir vernehmen, daß der römische Senat damals die fibyllinischen Bücher nachgeschlagen und, um den Schutz ber Götter zu gewinnen, großartige Opfer veranstaltet habe 2), worauf dann auch die Barbaren auf wunderbare Weise in Berwirrung gerathen seien. Man erzählt dann von drei großen Schlachten, in welchen Aurelian ben Sieg über sie davontrug. Diesen Besorgnissen mußte der Imperator, wenn er nicht selbst unaufhörlich aus seinen Bahnen herausgetrieben werden

<sup>1)</sup> Nach den meisten Autoren tödtete sich Quintillus am 17. (Exebelius Bollio, v. Claud. c. 17, Entrop IX, c. 12), oder am 20. (Bopiscus, v. Aurel. c. 37) Tage seines Imperiums. Nach Zosimus I, 47 war Quintillus einige Monate im Besitz des Imperiums. Der Chronograph von 354 sagt: imp. dies LXXVII; nach ihm würde der 18. Mai 270 der Todestag des Quintillus sein. Die Numismatiler halten in Andetracht der großen Zahl der von ihm erhaltenen Milnzen eine längere Dauer seines Imperiums silr wahrscheinlich (Ecksel VII, S. 478).

<sup>2)</sup> Das Senatsconsult bei Bopiscus (v. Aurel c. 19).

wollte, auf immer ein Ende machen. Noch war er nicht so gang Meister, daß sein Wille das Geset für den Senat gewesen ware. Richt ohne Gewaltsamkeit unterdrückte Aurelian die ihm widerstrebenden Senatoren. Einige der vornehmsten, gegen die doch nur zweifelhafte Zeugnisse vorlagen, wurden hingerichtet; die übrigen, die an ihm festhielten, vereinigten sich mit ihm zu dem Beschlusse, die Stadt mit Mauern zu umgeben, was dann sofort ins Werk gesetzt wurde 1). aurelianischen Mauern fügten das Marsfeld, den Mons Bincius. das Thal der Egeria bis an die antoninischen Thermen und den äußersten Mons Caelius dem bisherigen Umfang der Stadt hinzu. Dabei war sowohl auf den Werth dieser Stadttheile, als auf die Möglichkeit einer Befestigung gegen ernste Gefahr Rücksicht genommen. Die Mauern lehnten sich meist an Abhänge an, sodaß sie nach außen hin beträchtlich höber erscheinen. An der Außenseite der Mauer in ziemlich gleichen Entfernungen springen vieredige Thurme bervor; mit besonderen Thürmen waren die Thore versehen, in welche die Landftraßen einmündeten; von innen ber war alles Nöthige zu einer ungehinderten Verbindung und Communication vorgesehen. Ohne Aweifel ein fortificatorisches Werk von größtem Belang, welches die doppelte Bestimmung hatte, die Hauptstadt der Welt gegen äußere Angriffe und gegen innere Bewegungen sicher zu stellen 2). Auf diese Weise wurde Aurelian zugleich der Beschützer und der Meister von Rom. In der

<sup>1)</sup> Die Errichtung der Mauern begann im Jahre 271 u. A. (nach den Fasti Idat.); vollendet wurde das Werk erft unter Produs (Zosimus I, 49).

<sup>2)</sup> Bergl. die Schilberung des Architetten Stier bei Bunsen, Beschreibung der Stadt Rom I, S. 651 und die übrigen in diesem Werke enthaltenen Bemerkungen.

Stadt bebte Alles vor seinem ungebändigten Willen: die Feinde. die Germanen, wurden zurückgedrängt burch den Schrecken der Waffen oder auch durch erneuerte Bündnisse gefesselt. Nicht viel minder bedeutende Rücksicht forderten die von der Donau ber das Reich bedrobenden Gefahren. Aurelian nöthigte die Juthungen, die wahrscheinlich die Ueberreste der Marcomannen in sich schlossen, über die Donau zurückzugeben 1). Ein griechischer Historiker hat Reden, die hiebei vor dem Tribunal Aurelians von beiden Seiten gewechselt worden seien, ausgearbeitet, denen die Ansicht zu Grunde liegt, daß die Ruthungen die Subsidien, welche sie bisber bezogen, nicht aufgeben, die Römer aber ihnen dieselben nicht aufs neue zugestehen wollten. Um der Nothwendigkeit zu entgeben, diese Grenzen entweder durch Geldzahlungen oder durch Verwendung ansehnlicher Streitkräfte zu sichern, griff Aurelian zu dem unerwarteten Ausweg, die Eroberungen Trajans jenseit der Donau dem halbnomadischen Bölkerleben der Nachbarftämme, trot der Siege, die man über sie erfochten hatte. zurückzugeben. Diese Landschaften waren schon gutentheils romanisirt, wie man aus der beutigen Landessprache ersieht, die fich von jenen Zeiten ber erhalten hat. Die römischen Truppen wurden aus der Provinz abgeführt und der Name Dacien auf die Landstriche übertragen, in denen sie nun ihren Aufenthalt nahmen 2). Es war ein Verluft für das römische Reich;

<sup>1) 271</sup> u. A. (Clinton z. d. J.).

<sup>2)</sup> Bopiscus, v. Aurel. c. 39: sublato exercitu et provincialibus, kann sich boch nur auf die in Dacien ansässigen Römer beziehen. Aber in den 170 Jahren, die seit der Besitznahme verstossen waren, hatte sich auch eine romanisirte Bevöllerung gebildet, die im Lande blied. Eutrop hat: translatis Romanis (IX, 15), und auch dies hat Jordanes weggelassen.

aber anders ließ sich den Angriffen der germanischen Bölker in diesen Regionen nicht Einhalt thun. Wie Aurelian Rom befestigte, um es gegen die Bedrohungen der Alemannen sicher zu stellen, so beschloß er auch, dem Limes eine solche Gestalt zu geben, in welcher sich derselbe ohne stets erneuerte Feindseligkeiten behaupten ließ.

In Folge dieser Borkehrungen, die ihm den Occident sicherten, konnte nun Aurelian seine Blide nach dem Orient Er konnte selbst die geübtesten seiner Truppen aus Mösien, Dalmatien, aus Noricum und Rhätien nach Asien führen, um die stolze Frau zu bekämpfen, die in diesem Augenblick von den persischen Grenzen bis nach Aeappten dominirte, die Fürstin von Palmyra, Zenobia. In dieser Frau begegnet uns noch einmal eine große Gestalt aus den bellenistisch - orientalischen Königreichen, welche Rom unterworfen hatte. Zenobia leitete ihr Geschlecht von den Atolemäern in Aegypten, wie es scheint von der letten Cleopatra, ber 1): zu dem römischen Reiche verhielt sie sich ungefähr wie die baktrianischen Könige zu den seleucidischen. In ihr repräsentirt sich kein den Römern seindseliges Brincip, wie in ben Bersern: Aurelian hat die Kürstin selbst gerühmt, daß sie gefährliche Nachbarn, wie die Araber, durch die Achtung, die sie ihnen einflößte, von den Grenzen des Reiches abgehalten babe. Nach dem Tode Odenats vermied sie alle imperialistischen Beziehungen, die dieser gepflegt batte; sie sab ihre Ehre darin, sich als unabhängige Königin von Palmyra zu behaupten.

<sup>1)</sup> Bei Bopiscus, Probus C. 9, erscheint sie einsach unter dem Namen Cleopatra. — Daß sie eine Jildin gewesen, wie christliche Schriftseller sagen, ist wohl nur eine Ersindung des Hasses, den ihre Berbindung mit Paul von Samosata einslößte.

Sie war eine ägyptische Schönheit von dunkler Gesichtsfarbe, leuchtenden Augen, Bahnen wie Perlen, imposanter Bon dem Temperament, das die Frauen liebenswürdig macht, war keine Spur in ihr. Sie war zur Regierung und für die Waffen geboren: fie trug den Helm, wenn sie bei den Truppen war, und hat wohl einmal ein paar Millien weit den Marsch derselben getheilt. Der Cultur der damaligen Welt ftand sie nicht fern, wie man ja weiß, daß sie den Autor, der über das Erhabene geschrieben bat, Longinus, gewiß einen der besten Köpfe unter den damaligen Philosophen und Rhetoren, in ihre Nähe zog und sich seiner in den Geschäften bediente. Ihre Söhne ließ sie lateinisch lernen: sie selbst vermied es, diese Sprache zu reden, aber sie verstand griechisch; am liebsten bediente sie sich der damaligen Landessprache Aegyptens. In der Geschichte der griechischen und der asiatischen Reiche war sie wohlbewandert; sie soll sogar historische Auszüge angefertigt haben. Die römische Geschichte kannte sie aus griechischen Autoren. Aegypten ihrer Dynastie zu unterwerfen, war ihr größter Ehrgeiz: sie hatte Verständnisse dort, und ihrem obersten Feldhauptmann, Zabdas, gelang es einmal, sich in ben Besitz des Landes zu setzen 1). Man hat eine Reihe alerandrinischer Münzen übrig, die sich auf diese Zeiten und Verhältnisse beziehen und aus denen man, so räthselhaft sie übrigens auch sind, doch soviel entnehmen kann, daß an eine Combination der Herrschaft der Palmprener mit der römischen gedacht worden ift. Der Sohn der Zenobia, Ba-

<sup>1)</sup> Es giebt eine palmyrenische Inschrift vom August 271 u. A., welche ber Zenobia von Zabbas und einem anderen ihrer Heersührer Zabbaus gesetzt ift.

ballathus, in dessen Namen sie regierte, erscheint auf denselben mit römischen Titeln; selbst als Consular und Imperator wird er bezeichnet 1). Aber unmöglich konnten die Römer eine fremde Regierung in Aegypten dulden. Und sehr begreiflich ist es, wenn das römische Bolk eben vor allem von Zenobia, welche sich in dem Lande festsetzte, von dem seine Lebensbedürfnisse vornehmlich kamen, befreit zu werden verlangte. Auch hat Claudius sofort sein Augenmerk dabin gerichtet. Wir erfahren, daß einer seiner Heerführer, der beauftragt mar, das Meer von Seeräubern zu reinigen, die palmyrenische Besatzung vertrieb; in Aegypten war die Anhänglichkeit an Rom doch ftärker. als die palmyrenische Partei. Die Erzählungen, die uns darüber aufbehalten sind, stimmen darin überein, daß die Aegypter die Herrschaft der Römer wieder herstellten. Die eingedrungenen römischen Mannschaften hatten jedoch große Berlufte erlitten. Und die Autorität der Römer wäre nicht unerschüttert geblieben, wenn Zenobia sich behauptete. darum mußte Aurelian gegen sie zu Felde ziehen. Noch aber war Zenobia in Sprien und Vorderasien sehr angesehen und mächtig 2).

<sup>1)</sup> Die Entzifferung der Milnzlegenden ist sehr schwierig; noch schwieriger aber ihre Erklärung und ihre Combination mit den von den Autoren überlieserten Thatsachen, worliber sich die schrift "Die Fürsten von Balmyra unter Gallienus, Claudius und Aurelian" verdreiten. Meines Erachtens milisen die Milnzen in die Zeit des Ueberganges des Imperiums von Claudius auf Aurelian gesetzt werden, wie denn die Milnzen, auf denen der Kopf des Baballathus und der des Aurelian zugleich ersichent, nach den auf ihnen befindlichen Datirungen der Zeit vom Januar 270 bis September 271 angehören. Aurelian wird auf ihnen als  $\Sigma \varepsilon \beta \alpha \sigma \tau \acute{o}_S$ , Baballathus als  $A \mathring{v} \tau o x \varrho \acute{a} \tau \omega \varrho$  (Imperator), nicht als  $\Sigma \varepsilon \beta \alpha \sigma \tau \acute{o}_S$  (Augustus) bezeichnet.

<sup>2)</sup> Rach Zosimus I, 45. 49, wie nach Zonaras XII, 29, p. 637 D,

In Antiochien kam ihr die Autorität des beredten und reichen Bischofs. Baul von Samosata, zu Statten. Arrungen, die über einige Grundbegriffe des driftlichen Dogma's entstanden, hatte dieser Bischof durch Errichtung einer Secte, die man als die monarchianische bezeichnete und deren vornehmster Begründer er war, eine umfassende geistlichweltliche Stellung genommen. In dieser stand er der palmprenischen Königin zur Seite. In Kleinasien, selbst in Bithpnien batte Renobia, die dort den Ginfällen der Gothen begegnete, Barteigänger in Menge. Zuerst in diesen Außenwerken ihrer Macht griff Aurelian sie an. In Bithynien fielen bie großen Städte ihm bei. In Antiochien wendete er sich an die dem Bischof widerstrebende Partei; obwohl auch er von allen Hinneigungen zum Christentbum entfernt war, bat er es doch rathsam gefunden, die italienischen Bischöfe aufzurufen. um das religiöse Ansehen zu zerstören, das Paul von Samosata gewonnen hatte. Sehr merkwürdig doch, daß ein Imperator von römischem Schrot und Korn mit Gülfe der lateinischen Kirche in die Jrrungen der griechisch - driftlichen Kirche eingegriffen hat. Eine römische und zugleich christlichorthodore Partei bildete sich, vor der Paul aus Antiochia weichen mußte. Dann kam es vor der Stadt zu einem Rampfe, bei welchem die Monarchianer und der Bischof unterlagen.

Nachdem Antiochia von Auxelian eingenommen war, verkündigte derselbe allen denen eine Amnestie, welche sich an Zenobia gehalten und jetzt den Ort geräumt hatten, so daß sie zurückkamen. Er konnte sich nun gegen Zenobia selbst

war auch Aegypten seit der Gefangennehmung des römischen Führers Probus den Balmprenern unterworfen.

wenden. Bei Emesa ift es bann zu einer entscheidenden Schlacht gekommen: die Balmprener, deren Stärke in ihrer Reiterei und einem wohlbewaffneten Jugvolk bestand, wurden auf siebzigtausend Mann geschätt. Die romische Reiterei blieb der afiatischen gegenüber anfangs im Nachtheil. Italien die eingebrungenen Germanen durch Wunderzeichen in Verwirrung gebracht worden sein sollen, so erzählen die Römer, daß auch die Palmyrener durch sichtbare Einwirkung bes Sonnengottes geschlagen worden seien. Der nüchterne Rosimus weiß nur davon, daß die aus Balästina herangezogenen Truppen mit Keulen bewaffnet waren in der ältesten Weise des Landes, vor deren Schlägen die Palmyrener durch ihre Schutwaffen nicht gesichert werden konnten: sie erlagen der unerwarteten Angriffsweise, wodurch dann hauptsächlich der Sieg für die Römer entschieden wurde. Doch mag Aurelian an die göttliche Hülfe geglaubt haben 1). Seine Mutter war eine Priefterin des Sonnengottes gewesen und batte ihm wohl damals seine künftige Größe geweissagt. Als er in Emesa einrückte, wo er mit Freuden empfangen wurde, brachte er dem Gott Glagabal seinen feierlichen Dank dar. Ueberhaupt zeigte er sich davon durchdrungen, daß das römische Reich unter dem unmittelbaren Schute der Götter stebe. Benobia wich nach ihrer Stadt in der Wüste zurud, die sie auf alle Weise befestigte, so daß Aurelian, der unverzüglich beranzog, wohl einen Augenblick davor zurückschrak, sie mit Sturm nehmen zu sollen. Er bot der Königin, wenn sie sich

<sup>1)</sup> Echel D. N. VII, p. 483 führt Münzen an, die auf der einen Seite das Haupt des Aurelianus, auf der anderen das des Sol mit der Umschrift Sol Dominus Imperi Romani zeigen. In Rom erbaute Aurelian dem Sol einen prächtigen Tempel (im Jahre 274 u. Ä.).

ergebe, Sicherheit für ihr Leben an. Aber gegen das Wort Ergebung bäumte sich ibr Selbstgefühl. Sei sie denn so ganz verlaffen? Noch habe sie Freunde in den benachbarten Stämmen: diese würden ihr zu Gülfe kommen und Aurelian vor ihren Mauern zu Grunde richten. Zenobia bedachte nicht, daß die Ergebenheit ihrer Nachbarn eben von ihrer Kurchtbarkeit, so lange sie noch unbesiegt war, herrührte; sie schlossen sich eben so leicht den Römern an. Aurelian wußte sie zu befriedigen ober zu gewinnen und schnitt bann ber Stadt alle Rufuhr ab. Der Mangel an Lebensmitteln war bald so groß. daß die ftreitbaren Männer, Zenobia in ihrer Mitte, sobald es möglich war, sich zu den Versern zu retten unternahmen. Allein wäre Zenobia wahrscheinlich nie entflohen; jest aber, auf den Rath ihrer Getreuen, suchte auch sie zu entkommen. Indem sie jedoch über den Euphrat geben wollte, wurde sie eingeholt. Aurelian fragte sie, als sie vor ihn gebracht wurde, wie sie dazu gekommen sei, die römischen Kaiser zu verhöhnen. Der Königin von Palmyra wird ein Wort in den Mund gelegt, das ein eigenthümliches Streiflicht auf die Verhältnisse wirft. Sie soll gesagt haben, ihre Absicht sei gewesen, sich mit der Machthaberin in Gallien, Victoria, zu vereinigen und so eine gemeinschaftliche Herrschaft zu errichten. Man wird dabei an das Borbaben Odenats erinnert, im Often und im Westen der Welt eine neue Ordnung der Dinge zu gründen. Die unbesiegte Gegnerin Galliens würde der Wittme Obenats, welche sich selbständiger aufstellte, als diese, die Hand gereicht haben. Phantasien seltsamer Art ober Schreckbilder, die aus der Lage der Dinge entsprangen. Zenobia selbst behielt Aurelian seinem Triumphe vor. Aber ein Schlachtopfer mußten der Kaiser und seine Soldaten haben. Die Rathgeber Zenobia's, unter ihnen Longin, sielen ihrer Rache. Palmpra war sosort in die Hände der Sieger übergegangen 1). Es wurde aufs grausamste mißhandelt; doch trug Aurelian Sorge, den dabei eingenommenen und zerstörten Sonnentempel wieder-herstellen zu lassen.

Unwillfürlich richten sich unsere Augen auf Bictoria, welche zu unterwerfen nun Aurelian nach Gallien vorrückte.

Ihre Autorität hatte sie, soviel wir sehen, ihrem Sohne Bictorinus<sup>2</sup>) zu verdanken, der, mit Postumus verbunden, zu einer großen Stellung in Gallien gelangt war. Man schreibt ihm Eigenschaften zu, welche nur die besten Imperatoren besessen haben; aber er war ausschweisend und erlag der

<sup>1)</sup> Die Befiegung ber Zenobia berichtet Hieronymus zu bem zweiten Jahr Aurelians, 271 u. A. Daß biefelbe nach bem August biefes Jahres fattfand, zeigt die oben erwähnte palmprenische Inschrift. Sallet nimmt an, daß Palmyra in den letzten Monaten des Jahres 271 unterworfen worden sei; er halt die Münzen mit ber Bezeichnung bes 6. und 7. Regierungsjahres der Zenobia und des Baballathus für unecht. Auf Grund berfelben haben Clinton, Bernhardt (a. a. D. S. 312) und Hohns (Geschichte ber fogenannten breißig Tyrannen S. 52) die Riederwerfung Zewbia's in bas Jahr 272/3 gesetzt. Wenn auf einer bei Barcelona (Corp. inser. lat. II, nr. 4506) gefundenen Inschrift die Angabe des Jahres der tribunicischen Gewalt (III) richtig ift, so würde ber auf berselben vorkommende Beiname bes Aurelian, Arabicus Maximus, ber nur auf ben Krieg mit Zenobia bezogen werben fann, beweisen, daß die Befiegung berfelben spateftens im Jahre 272 flattgefunden hat. Zwar stimmt diese Jahresbezeichnung, wie öfters bei den Inscriptionen und selbst auf den Milmen Aurelians, nicht mit der Angabe über bie Consulate liberein; boch blirfte ber Frethum bei ber Bablung ber in umregelmäßiger Aufeinanderfolge libernommenen Confulate begangen sein. Palmyrenus Maximus wird Aurelian auf einer bei Brescia gefundenen Inschrift (C. i. l. V, nr. 4314) bes Jahres 274 genannt.

<sup>2)</sup> Marcus Biavonius, ober: Biavonius (de Witte Nr. 21, vergl. Hibner in den Jahrbildern des Bereins für Alterthumsfreunde im Rheinlande XXXIX, S. 4) Bictorinus lautet sein Name auf Münzen und Inschriften.

Eifersucht eines Kriegsmannes, den er in seiner Frau beleidigt hatte. Der Nimbus der Gewalt ging von dem Sohne auf die Mutter über, die sich durch ihre Fürsorge den Namen einer Mutter des Heerlagers verschaffte. Sie rief zuerst ihren Enkel herbei, und da dieser, noch ein Knade, ebenfalls erschlagen wurde, so trat sie mit einem tapseren Kriegsmann, einem Senator Tetricus, in Verbindung, der sich von ihr überreden ließ, den Purpur anzunehmen; es giebt Münzen, auf denen er als Imperator und Augustus geseiert wird 1). Aber zwischen Victoria, welche noch die Autorität besaß, und einem Heere, das von ihr abhing, gerieth Tetricus in eine für ihn selbst unerträgliche Lage.

Gegen den Besieger des Orients, Aurelian, der jett gegen ihn heranrückte, konnte sich Tetricus nicht behaupten. Nach den ersten Nachtheilen forderte er Aurelian auf, ihn aus seiner elenden Lage zu befreien, und überlieserte sich demsselben <sup>2</sup>). Von Victoria bören wir dann nichts mehr.

<sup>1)</sup> Sein vollständiger Name ist: Cajus Pius Csudis Tetricus. Die älteren Numismatiker lasen Bivesuvius oder Pesuvius; de Witte nach genauer Leachtung der Legende: Bius Csudius. Da es von ihm eine Minze mit der Legende Votis decennalibus (nr. 174) giebt, was die Feier der Quinquennalien vorausseht, so kann seine Unterwerfung frühestens im Jahre 278 stattgesunden haben. Bernhardt S. 193 nimmt den Ansang des Jahres 274 an.

<sup>2)</sup> Daß er während der Schlacht sein Heer selbst verrathen, ist eine Erzählung, die man aus Aurelius Victor und Eutrop zusammengesetzt hat. Sie wird nach Tillemont auch von Gibbon und Schlosser wiederholt, von Schlosser ganz undezweiselt. Ich solge ausschließend dem Berichte des Tresbellius Pollio, in den trig. tyr., der dieser Zeit am nächsen stand; er setzt die Annäherung des Tetricus an Aurelian erst nach erlittener Niederlage; er erzählt: in dem Hause der Tetrici auf dem Mons Coelius besinde sich eine Abbildung, wie Aurelian dem älteren und dem jüngeren Tetricus die senatorische Wirderlage, von ihnen aber Scepter und Bürgerkrone empfangen

Darin lag die Unterwerfung von Gallien, Britannien und Spanien. Aurelian hatte vollbracht, was der römische Senat bei der Erhebung des Claudius diesem zugerusen hatte. Die Sinheit des Reiches war wiederhergestellt: ein Ereigniß, das wohl eines Triumphes werth war, in welchem Tetricus und Zenobia zugleich aufgesührt wurden.

Der mit Hirschen bespannten kaiserlichen Quadriga folgte Zenobia: sie war mit Edelsteinen belastet, über deren Schwere sie sich beklagte; sie hat dann noch eine Zeit lang in der Nähe von Tibur gelebt. Daß auch Tetricus, Senator und Consular, wie er war, im Triumph aufgeführt wurde, beleidigte das Selbstgefühl des römischen Adels; Tetricus sühlte sich nicht beleidigt. So wie Aurelian keinen Anstoß nahm, ihm eine der wichtigsten Berwaltungsstellen anzuvertrauen — er machte ihn zum Corrector der italienischen Provinzen —, so trug auch Tetricus kein Bedenken, dieselbe anzunehmen 1).

Indem nun aber Aurelian sich aufmachte, um den großen Krieg gegen Persien zu unternehmen, ein Gedanke, der schon für so viele römische Imperatoren verderblich geworden war, wurde er mitten auf seinem Wege in einer Mansio bei Byzanz in der Mitte seiner Truppen im Januar 275 umgebracht \*).

habe. Dieser Sohn war auch zum Angustus erklärt worden, sein Bild erscheint auf den Münzen seines Baters.

<sup>1)</sup> So berichtet Trebellius Pollio. Die ilbrigen Autoren (Bopisc. v. Aurel. c. 39. Eutrop IX, 13. Bictor, Caes. und Epitome c. 35) wissen nur von einer Uebertragung der Correctur von Lucanien.

<sup>2)</sup> Schon am 11. Februar (tertio Nonarum Februariarum, Bopiscus, v. Aurel. c. 41) 275 u. A. war ber Senat auf Aufforderung des Heeres wegen der Wahl eines neuen Imperators versammelt. Aurelian wird demnach Ausgang Januar umgekommen sein. Wenn es alexandrinische Mittigen mit der Bezeichnung des siedenten Regierungsjahres des Aurelian (Sallet

So viel ich sehe, ist das deshalb geschehen, weil er den Gewaltthätigkeiten angesehener Führer gegen die Provinzialen mit größerer Energie begegnete, als man es gegen angesehene Militärs zu sehen gewohnt war. Ein Geheimschreiber des Kaisers, der an dem Raub, den man machte, selbst Antheil nahm und dadurch in Verdacht gerieth, soll dabei der Vermittler gewesen sein und die ganze Angelegenheit geleitet haben 1).

Der große Mann, der den Often und Westen besiegt

a. a. D. S. 66 N. 106, die Daten der alexandrinischen Kaisermilinzen S. 81) giebt, die also der Zeit nach dem 29. August 275 angehören, so zeigt das, daß die Zählung nach den Regierungsjahren Aurelians auch während des Interregnums beibehalten ist, wie denn auch die meisten Autoren dasselbe in den Angaden ilber die Dauer des Imperiums des Auresian mit einbegreisen; die Wilnzen destätigen demnach die Angade der Geschichtschreiber, nach welcher das Interregnum sich die in den September des Jahres 275 u. A. hineinzog. Die Dauer desselben giebt die Epitome des Bictor auf 7 Monate au (c. 35 fin.).

<sup>1)</sup> Die Erzählung, daß die Grausamkeit Aurelians, vor der jedermann fich batte fürchten müffen, bagu Anlag gegeben babe, fobag ein Gebeimschreiber. der vom Raifer wegen irgend eines Bersehens Drohworte habe vernehmen müssen, eine Liste von Anderen, welche ebenfalls bedroht waren, angefertigt und biese überredet habe, den Raiser zu ermorden, darf man, obwohl fie fich bei Bopiscus, v. Aureliani c. 36 ausführlich findet und allgemein wiederholt wird, nach meinem Dafilrhalten doch nicht annehmen. Es ift daffelbe Hiftorden, das schon bei Domitian, bei Commodus und Gallienus vorgefommen, und sogar schon von Sueton bei Caligula, der zwei Listen mit den Worten pugio und gladius nach ber Weise, wie er sie umbringen wolle, verfertigt baben foll, in Umlauf gebracht worben ift. Es erscheint bann später immer ba, wo ein Raiser mitten in seiner Thätigkeit ermorbet wurde, ohne bag man bie Ursachen bavon anzugeben gewußt hätte. — Die Erzählung bes Aurelins Bictor C. 35 über die Sache verdient, wenn man fie nur versteht, bei weitem mehr Rudficht; er sagt, wenn ich den Text richtig construire: provinciarum praedatores, contra morem militarium, quorum e numero erat, immane quantum insectabatur. Qua causa ministri scelere, qui secretorum officium crediderat, interiit; cum ille praedae conscientia delictique scripta callide composita tribunis quasi per gratiam prodidisset, quibus interfici jubebantur, illique eo metu accensi facinus patravere.

und den Einbrüchen der germanischen Nationen Schranken gezogen hatte, wurde deshalb ermordet, weil er die Provinzialen gegen die Käubereien der militärischen Besehlshaber durch deren Bestrafung sicher zu stellen den Anlauf nahm. Da nun Aurelian in seiner ganzen Haltung dem Senat seinen Willen auserlegt und ihn in der Sache des Tetricus ohne alle Kücksicht behandelt hatte — das Bolk bezeichnete ihn als den Zuchtmeister des Senats —, so ist verständlich, daß die an der Ermordung Betheiligten sich an den Senat wandten und ihn baten, einen anderen Imperator zu wählen.

Auf den Vortrag des Consuls von neuen Unruhen, die an den Grenzen ausgebrochen waren, wollte der Consular Marcus Claudius Tacitus, dem es zustand, zuerst seine Meinung zu sagen, das Wort ergreifen, als die Versammlung durch einhelligen Zuruf ihn selbst als Augustus proclamirte 1). Tacitus machte die Einwendung, daß er kein Kriegsmann sei. Der Senat antwortete, nicht zum Soldaten werde er berufen, sondern zum Imperator; es schien den Senatoren möglich, das eine von dem anderen zu scheiden. Sie fühlten sich glücklich, daß sie ganz auf eigene Hand einen Imperator batten ernennen können. Unter welchem Gesichtspunkt sie das ansahen, erkennt man aus den Anschreiben, in welchen sie das Ereignif den Provinzen und den großen Gemeinwesen Sie behaupten, daß in der Herstellung der anfündigen. Würde des Senats eine Bestätigung der allgemeinen Freibeit liege. Abwesende Senatoren werden eingeladen, zu den Sitzungen zurückzufommen, da der Senat jest nicht allein das Recht habe, den Imperator zu ernennen, sondern auch einige

<sup>1) 25.</sup> September (die septimo Kal. Oct. Bopiscus, v. Taciti c. 3) 275 u. Ü.

Befugnisse, die sonst der Imperator besessen, wiedererworben habe.

Niemand verbarg sich jedoch, wie viele Schwierigkeiten die Behauptung des Imperiums durch einen Mann der Civilgewalt haben müsse. Tacitus selbst war am meisten von seiner Unzulänglichkeit überzeugt. Als er bei der Armee ankam, fand er so viele factiöse Widerrede, daß er an Geist und Muth versiel und in kurzem, wahrscheinlich doch eines natürlichen Todes, starb 1).

Nur ein sechsmonatliches Regiment war ihm beschieden gewesen. Die Welt ist ihm dennoch Dank schuldig geworden; er ordnete an, daß die Werke des Historikers Tacitus, von dem er abzustammen behauptete, in zahlreichen Exemplaren vervielfältigt würden, — eine Anordnung, der wir wahrscheinlich die Erhaltung des größten Theiles derselben verdanken.

Bei seinem Tode schien es anfangs, als ob der alte Streit der Legionen wieder ausbrechen werde. Der Bruder des Berstorbenen, Florianus?), dem dieser den Kampf gegen die Gothen an der Palus Maeotis übertragen hatte, wurde von dem Heere, das unter ihm diente, zum Imperator ausgerusen und von den europäischen Legionen angenommen. Der

<sup>1)</sup> Nach Zosimus I, 63 und Zonaras XII, C. 28, wurde Tacitus von den Truppen getödtet; daß er an einer Krankheit gestorben sei, giebt Aurelius Bictor mit bestimmten Worten und eine dei Bopiscus vorkommende Bersion an. Dem Aurelius Bictor zusolge starb Tacitus am 200sten Tage seines Imperiums, also 12. April 276. Damit stimmt eine Augade dei Zonaras XII, 29, S. 637 C liberein: Tacitus sei vor Ablauf des siebenten Monats getödtet worden; die meisten Autoren geben den sechsten Monat an.

<sup>2)</sup> Marcus Annius Florianus.

ganze Westen, Gallien, Britannien, Spanien 1) und das westliche Afrika, sah in Florianus seinen Imperator. Aber die orientalischen Legionen setzen sich ihm entgegen. Bei der ersten Rachricht von dem Tode des Tacitus und schon im Borgesühl davon, daß in Italien eine andere Wahl getrossen werden könnte, riesen sie den namhastesten der damaligen Feldobersten, Marcus Aurelius Probus, dem der Kaiser Tacitus die Statthalterschaft über den Orient anvertraut hatte, zum Imperator aus. Dieser Streit mußte vor allem ausgesochten werden.

Florianus verließ den Kriegsschauplat, auf dem er stand, und wandte sich gegen Probus. Es war bei Tarsus, wo die beiden Heere zusammentrasen. Aber die Truppen des Florianus konnten die Hitze des asiatischen Himmels nicht aushalten: eine ansteckende Krankheit lähmte ihre Thatkrast, und obwohl noch einige Scharmützel von zweiselhastem Ausgang vorsielen, so war doch das Uebergewicht der Orientalen, die von den Krankheiten unberührt blieben, ein entschiedenes. Zwischen beiden Heeren kam es zu Berührungen, welche für Florian verderblich wurden. Man machte es ihm zum Borwurf, daß sein Imperium doch nicht vom Senat anerkannt war. Der Gedanke der Erblichkeit, der dabei zu Grunde lag, wurde von beiden Seiten verworfen und Florian endlich in der Mitte seines Lagers von seinen eigenen Leuten ermordet.).

<sup>1)</sup> Seine Anerkennung in Spanien bezeugt eine Debicationsinschrift der respublica Italicensis (Corp. inscr. lat. II, p. 148, nr. 1115), wie sitz Britannien eine bei Chesterton gesundene Inscription (Corp. inscr. lat. VII, p. 209, nr. 1156).

<sup>2)</sup> Das Imperium des Florianus bestimmen die meisten Autoren b. Rante, Weltgefcichte. III. 1. 8. Aust.

So gelangte Probus in den factischen Alleinbesitz der böchsten Gewalt. In derselben aber vom Senat anerkannt zu werden, hatte für ihn eine besondere Wichtigkeit, da der Occident eigentlich seinem Nebenbuhler gehuldigt hatte. das zu erreichen, mußte er ihn in der Machtstellung. die er nach dem Tode Aurelians erlangt hatte, anerkennen. In seinem Schreiben an den Senat bezeichnet er die Hoheit deffelben als Majestät. Der Senat, sagt er, sei der herr der Welt und werde es immer bleiben; er habe ganz Recht gehabt, einen Imperator zu ernennen; es sei der Fehler Florians gewesen, daß er nach dem Tode des Tacitus den Ausspruch des Senats nicht erwartet habe; im Gegensatz gegen diesen Usurpator sei er, Probus, zum Imperator ausgerufen worden: der Senat möge jett über seine Würdigkeit entscheiden. Mehr konnte der Senat in der That nicht erwarten. Als der Brief von dem Consul verlesen worden war, brach die Versammlung in eine einstimmige Acclamation aus: Brobus Augustus, mögen die Götter dich beschüten!

Durch dies Einverständniß aber trat nun in dem Berhältniß der höchsten Gewalten zu einander eine neue Wendung ein. Probus war es Ernst damit, in dem unaufhörlichen inneren Streite der Elemente des Gemeinwesens den Senat als den sesten Wittelpunkt, von dem alles abhänge, anzuerkennen. Er bestätigte demselben nicht allein die zulest

auf 80 bis 88 Tage; die Epitome des Bictor auf 60. Dadurch wird die Differenz der Angaben über die Dauer des Imperiums des Tacitus ausgeglichen; die Somwedung Florians würde demnach am 11. Inni 276 flattgefunden haben. Clinton (I, p. 314) und Böhm (de Marco Aurelio Prodo p. 40 ff.) nehmen auf diese Ausgleichung keine Rückscht; sie folgen in Beziehung auf Tacitus der Epitome, in Beziehung auf Florian den übrigen Autoren und seisen die Ermordung dessehung auf Florian den übrigen Autoren und seisen die Ermordung dessehung in den Ausgang des Juli (8).

von ihm in Anspruch genommenen Prärogativen, sondern er erweiterte sie noch. Der Senat sollte als oberste Appellationsinstanz anerkannt sein; er sollte auf die Berwaltung der Provinzen einen selbständigen Einsluß ausüben; hauptsächlich: die kaiserlichen Solcte sollten immer durch Senatusconsulte bestätigt werden müssen). Wenn jemals an eine constitutionelle Auseinandersetzung zwischen Imperium und Senat gedacht worden ist, so ist es in diesem Moment geschehen. Der Senat blieb im Besitz der civilen Autorität, die selbst über die Solcte des Kaisers erhoben war; dem Kaiser lag es ob, an der Spitze der Legionen den Krieg zu führen.

Indem Probus dies unternahm, faßte er die Absicht, zusgleich den fortwährenden Reibungen mit den Nachbarn, vor allem an den germanischen Grenzen, definitiv ein Ende zu machen. Aurelian hatte die römischen Eroberungen jenseit der Donau aufgegeben, um eine sichere Grundlage des Friedens zu schaffen. Damit läßt sich das vergleichen, was Probus nun an dem Limes zwischen Donau und Rhein ins Werk setze, obwohl es einen ganz anderen Charakter trug.

Er nahm nicht allein das innerhalb des Limes gelegene Gebiet wieder ein, sondern dehnte die Herrschaft noch weiter aus; auch jenseit desselben errichtete er befestigte Castelle, in die er Besatungen legte. Grund und Boden ließ er in den Händen der dort angesiedelten Einwohner, aber unter der Bedingung, den Römern die Erträge ihres Acerbaues und ihrer Biehzucht zu liesern; er empfing von ihnen Pferde für seine

<sup>1)</sup> permisit Patribus, ut ex magnorum judicum appellationibus ipsi cognoscerent, proconsules crearent, legatos consulibus darent, jus praetorium praesidibus darent, leges, quas Probus ederet, senatus-consultis propriis consecrarent. Sopiscus, Probus C. 13.

Reiterei und Ochsen, um den Acer auch in Gallien zu pflügen1). Er überließ also die Feldmarken unter bestimmten Bedingungen ben Germanen. Zugleich nahm er von ihnen Ergänzungstruppen in sein Heer auf, bis zu 16 000 Mann, wobei er aber Fürsorge trug, daß die Siege, die er erfocht, nicht etwa ber germanischen Sulfsleiftung zugeschrieben wurden. Reun germanische Kleinkönige unterwarfen sich den Kömern und erkannten ben Senat an; aber fie verpflichteten fich, gegen auswärtige Feinde sich nicht eigenmächtig zu vertheidigen, sondern immer die Hülfe der Römer zu erwarten. Es ift wie eine Art von Lehnspftem in den ersten Grundzügen, durch welches die römische Herrschaft behauptet, aber doch die innere Bewegung der Germanen selbst nicht erstickt ward. In anberen Regionen ergriff Probus neue und weitaussehende Masregeln, um das Uebergewicht der Germanen an den Grenzen einzuschränken oder sogar zum Vortheil der Römer zu wenden. Am Riederrhein, eben da, wo sich früher die Chamaven und Angrivarier furchtbar gemacht batten, und höber hinauf, wo früher die Sigambern saßen, erschienen jett die Franken mit ihren Wurfbeilen in räuberischen Streifzügen, wichen aber vor der ruhigen Abwehr des Probus zurud. Probus wies ihnen nicht etwa Site in Gallien an, mas neue Unruben veranlaßt haben murbe; er pacificirte fie dadurch, daß er Franken nach Britannien überführte und ihnen daselbst Landschaften einräumte, wofür sie fich den Kaisern bei entstehenden Empörungen treu erwiesen haben 2). So führte er eine Colonie von Baftarnern nach Thracien. Ansiedlungen barbarischer Bölker auf einem Boden, deffen Eigenthum die Römer fich

<sup>1)</sup> Schreiben des Probus an den Senat vom 3. Februar (die tertio nonas Februarias) 278 dei Bopiscus, v. Prodi c. 15.

<sup>2)</sup> Bopiscus, v. Probi c. 13.

vorbehielten, und Verwendung derselben im Kriege gegen die einheimischen Nationalitäten geben seinen Unternehmungen ein Gepräge, dessen Bedeutung mehr in der folgenden Zeit zur Erscheinung kommen sollte, als in der damaligen.

In anderen Regionen schlug er, um die Macht des Reiches herzustellen, andere Wege ein.

Von Aethiopien her waren die Blemmper in die Grenzen des römischen Reiches, die hier doch eigentlich keine anderen waren, als die des alten Pharaonenreiches, eingebrochen, begunftigt durch die mannichfaltigen Unruhen im Lande, und hatten sogar Städte desselben in Besitz genommen. Probus verjagte fie aus dem Gebiet, welches sie durchschwärmten, wie in Gallien die germanischen Schaaren, und stellte die alten Grenzen wieder sicher. So bemeisterte er die Raurer, durchzog beren Städte und umgab fie mit Colonien von Veteranen, von denen er nur fürchtete, sie möchten sich von dem dort eingewohnten Räuberwesen selbst ansteden lassen 1). In Antiochia empfing er eine Botschaft der Perfer, welche ihm Geschenke darbrachte, die ihn jedoch keineswegs befriedigten; denn der Werth derselben entspreche mit nichten dem Gebiete, das eigentlich den Römern gehöre. Damals hat er diese Darbringungen zurückgewiesen, später aber doch eine Abkunft mit den Versern getroffen, durch welche die Feindseligkeiten vermieden wurden. Denn darauf war sein Sinn gerichtet, an allen Grenzen dem Reiche den Frieden zurückzugeben. war mehr ein Pacificator, als ein Bölkerbezwinger. Sinzelne Empörungen mächtiger Heerführer sind auch unter ihm vorgekommen, im Orient wie im Occident; er hat fie ohne große Mübe niedergeworfen und die allgemeine Rube erhalten.

<sup>1)</sup> Die Berjagung ber Blemmber und die Unterwerfung Jauriens fallen nach Clinton in bas Jahr 279.

Wenn er das Reich überblickte, das ihm im Berein mit dem Senat gehorchte, so ist in ihm ein Gedanke von weitester Aussicht entsprungen. Er ließ vernehmen, es werde dahin kommen, daß die Republik keiner Truppen mehr bedürse. Er meinte damit, daß die bürgerliche Autorität in dem gesammten Umkreis des römischen Gebietes anerkannt werden und überall Gehorsam sinden werde 1). Er wollte die Legionen auf ihren Beruf zurücksühren, eben nur Dienst zu leisten und nichts weiter.

Wie so ganz aber lief das den Jdeen zuwider, auf die das . Imperium begründet war! Es war seit Cäsar die Herrschaft der Legionen, auf denen das Gemeinwesen beruhte. Diese war seit Septimius Severus eine unbeschränkte geworden. Die Bestätigung des von den Legionen ausgeworsenen Imperators war ein Anspruch des Senats, den er aber doch niemals in voller Autonomie zur Geltung zu bringen in den Stand kam. Die Idee des Produs war nun, den Senat im wahren Sinne des Wortes zur Centralmacht zu erheben und den Legionen die Autorität zu entreißen, welche sie bisher zum größten Nachtheil der Gesammtheit ausgeübt hatten. Die Pacification der Grenzen war ein Theil dieses Entwurses: nicht allein die auswärtigen Feinde sollten dadurch abgewehrt, sondern die Legionen selbst auf den einsachen Beruf einer Kriegsmannschaft in einem wohlgeordneten Staat verwiesen werden.

Probus war ein Mann von Seift, Energie und Gefinnung; er nimmt in der Reihe der Imperatoren eine hervorragende Stellung ein — nicht jedoch in dem Sinne Aurelians, sondern eher in dem entgegengesetzten. Aurelian

<sup>1)</sup> Bopiscus, Brobus C. 20: Brevi, inquit, milites necessarios non habebimus. Quid est aliud dicere? Romanus jam miles erit nullus, ubique regnabit; omnia possidebimus, secura republica.

wollte den Krieg führen und zugleich seine Truppen zügeln: von dem Senat nahm er nur wenig Notiz. Wenn er nun bennoch in der Mitte seiner Truppen ermordet worden war. so verfuhr Probus auf eine ganz andere Weise: er suchte den Schwerpunkt der Politik wieder in den Senat zu verlegen, um den Truppen gegenüber einen Rüchalt zu haben. Aber die Stüte, auf die er fich lehnte, war sehr gebrechlich. Der Senat war viel zu schwach, als daß er noch einmal zu einer alles beherrschenden Autorität hätte emporsteigen können; er war beinahe vergessen in den Provinzen, wo man nichts als die imperatorische Gewalt kannte. Probus selbst war ja nur an der Spipe der Legionen emporgekommen, der Macht, die er jett aufzulösen den Gedanken faste. Er zog dadurch ben Schlag, den er für alle seine Nachfolger unmöglich zu machen gedachte, auf sein eigenes Haupt.

Wenn seine Sinnesweise ihn veranlaßte, die Truppen, sobald kein militärischer Dienst zu leisten war, mit Agricultur, neuen Pflanzungen, Landesverbesserungen zu beschäftigen, so entspricht dem die Erzählung, daß der Heerhausen, der bei Sirmium stand, unzufrieden darüber bei umsassenden Erdarbeiten verwendet zu werden, sich plözlich empört und den Imperator, der von einem Thurme her ihre Thätigkeit beaufsichtigte, umgebracht habe.

Die Wahrheit dieser Thatsache steht jedoch keineswegs außer Zweisel. Nach einer anderen, wie es scheint, glaubwürdigeren Erzählung, tiesen die Truppen in Noricum den Praesectus Praetorio Carus, der an ihrer Spize stand, eigenmächtig und gegen dessen Willen zum Imperator aus und schlugen den Weg nach Italien ein, um sich der höchsten Autorität auch in Rom zu bemächtigen. Probus stellte dem

empörten Heerführer einen anderen entgegen, aber auch dessen Truppen gingen zu Carus über. Darauf setzte sich Probus selbst in Bewegung; doch seine Truppen sielen von ihm ab, und er kam in dem Tumult um 1). Ich mache keinen Bersuch, die beiden Erzählungen zu vereinigen: der Grundgedanke ist in beiden derselbe. Die Legionen wollten nicht durch öffentliche Arbeiten beschäftigt werden; sie wußten, daß die höchste Autorität auf ihrem Gehorsam beruhe; das Recht, den Imperator zu Zeiten abzusehen und einen anderen zu ernennen, ließen sie sich nicht nehmen.

Die Dunkelheit, die über der Katastrophe des Probus schwebt, wird dadurch, ich weiß nicht ob verstärkt oder einigermaßen gehoben, daß der Friede mit Persien sich als unhaltbar erwies und die Feindseligkeiten an diesen Grenzen wieder ausbrachen. Die Ueberlieserung ist, daß Probus selbst diesen Krieg habe unternehmen wollen, auf dem Wege dahin aber von seinen Soldaten, deren Mißvergnügen eben hiebei zum Ausbruch kam, erwordet worden sei. Nach dem einen oder dem anderen Bericht muß es als ein Act der mißvergnügten Truppen betrachtet werden, wenn sie einen neuen Imperator erhoben, der dann sogleich seine Söhne, Carinus und Numerianus, zu Cäsaren ernannte.

Marcus Aurelius Carus unternahm nun, mit den Kräften des Occidents den Krieg im Orient zu führen. Er war von

<sup>1)</sup> Jonaras XII, 29, p. 638 C. Johannes Antiochenus bei Müller fryta. H. Graec. IV, p. 600, fryt. 160; vergl. Julius Brunner in den Untersuchungen zur römischen Kaisergeschichte herausgegeben von Büdinger II, S. 94 ss. Die meisten Autoren bestimmen das Imperium des Produs auf 6 Jahre 4 Monate, was, wenn man von der in der Epitome des Bictor zu Grunde liegenden Berechnung ausgeht, auf October 282 als die Zeit seines Todes silhet. Daß Produs noch im September gelebt hat, beweisen alexandrinische Münzen mit der Bezeichnung des Jahres 8 (n).

vornehmer Herkunft, aber von einfacher soldatischer Lebensweise. Man erzählt von ihm, daß er, wie einst Agesilaus, auf
dem Grase sizend und hartes Brod essend eine Gesandtschaft
der Perser empfing. Durch das Vordringen seiner Truppen
hat er in der That dem Uebergewicht der Perser in Vorderassen
ein Ende gemacht; der Enkel Schapurs, Vararam II. 1), hielt
sein eigenes Reich nur mit Mühe in Gehorsam. Carus warf
die Perser aus Mesopotamien zurück und überschritt den
Tigris; er eroberte Ktesiphon. Es gelang ihm, die durch die
letzten Niederlagen herabgekommene Autorität von Kom in
den streitigen Provinzen wiederherzustellen und auszudehnen 2).

Sein Unternehmen war für das römische Reich das wichtigste und dringenoste, das an die Kriegszüge unter Marc Aurel anknüpfte. Aber die damaligen Eroberungen waren in bem Streit zwischen Septimius und Niger verloren gegangen; Caracalla war in dem Moment umgekommen, als er im Begriff war, sie wieder berbeizubringen; das Schicksal des Alexander Severus entschied sich dadurch, daß er es versuchen wollte, die Kräfte des Westens mit den öftlichen zu verbinden. Erst Valerian war im Stande, ein großes Heer nach dem Orient zu führen. Aber indessen war das Princip des Orients in den Sassaniden erst wieder zur Erscheinung gekommen; wie weit nun die Neuperser den Römern über- . legen waren, bewies die Gefangennahme Valerians, deren Folgen seitdem die Weltverhältnisse bestimmten. Dies Unglud wieder aut zu machen, versuchte jest Carus; die occibentalischen Schaaren waren ihm willig nach Mesopotamien gefolgt. Er schien dazu bestimmt zu sein, das Uebergewicht

<sup>1) 272-292</sup> u. Ü.

<sup>2)</sup> Auf den Minzen führt er die Beinamen Perficus und Parthicus. Echel VII, S. 509.

der Römer über die Neuperser, die eben damals von manchen inneren Zwistigkeiten heimgesucht wurden, herzustellen. Da aber ist er, an einer Krankheit darniederliegend, unter einem Ungewitter, das man nicht furchtbar genug schildern kann, bei dem Zuden der Blize umgekommen: man sagte, er sei vom Blize erschlagen worden. Man hat dies damals dahin gedeutet, daß das Schicksal dem römischen Reiche dort eine unsübersteigliche Grenze gesetzt habe; Carus habe den Versuch, dieselbe zu überschreiten, mit dem Tode büssen müssen 1). Für

<sup>1)</sup> Aurelius Bictor, Caes. c. 38. — Nach bem Chronographen von 354 war Carus 10 Monate 5 Tage Imperator, so baß, wenn man im Uebrigen ber Berechnung folgt, welche in ber Epitome bes Bictor ju Grunde liegt, sein Tob in den August des Rahres 283 fallen wilrde. Läft man hingegen die einzelnen Regierungen nach der Dauer, wie der Chronograph fie bestimmt, auf einander folgen: Duintillus — 18. Mai 270, Aurelian — 8. October 275, Tacitus — 20. Juni 276, Florianus — 16. September 276, Probus — 28. November 282; so ergiebt fich ber 3. October 283 als ber Todestag bes Carus. Diefe Zeitbestimmung wird aber badurch febr zweifelhaft gemacht ober vielmehr als unrichtig erwiesen, daß keine alexandrinische Minge mit ber Bezeichnung bes zweiten Jahres bes Carus erhalten ift, mas, wenn Carus wirklich bis in den October binein gelebt batte, um so auffallenber ware, ba von Numerianus, beffen Regierung in ber erften Salfte bes Jahres 284 endigte. Minzen vorhanden find, die ihn als Augustus im 2ten und 3ten Jahre bezeichnen. Man wird vielmehr bei bem Chronographen Gleichzeitigkeit von Regierungen anzumehmen haben, etwa in der Beife, daß von den 78 Tagen, die er dem Duintillus beilegt, für diefen selbst mur 20 au berechnen (vergl. S. 450, R. 1), die ilbrigen als in dem Imperium bes Aurelian mitinbegriffen zu betrachten find, wonach fich folgende Datirungen ergeben: Claudius — 2. März 270, Quintillus — 22. März 270, Aurelian — 11. August 275 (6 Monate als Interregnum gerechnet, würde ber Beginn beffelben auf ben 11. Februar fallen, vergl. S. 461, R. 2), Tacitus — 23. April 276, Florianus — 20. Juli 276, Probus — 2. October 282, Die Datirung bes Regierungsantrittes bes **Carus** — 7. August 283. Tacitus erweist sich hiebei freilich als imaginar, ba die alexandrinischen Milinzen keinen Zweifel barliber laffen, daß berfelbe erft im September erfolgt ift. Die Annahme, daß der Tod des Carus erft im December eingetreten fei, ift gang unhaltbar und tann auch nicht burch bie Datirungen ber im Cob. Juft. enthaltenen Conflitutionen geftlitt werben.

den Augenblick war nun weder der Angriff gegen die Perfer fortzusetzen, noch auch eine Erwiederung desselben von Seiten der Perfer zu fürchten. Alles trat vor der Frage zurück, wie sich das Reich nach dem Verluste des Imperators in sich selbst gestalten werde.

Nochmals gelangte hiebei der vielleicht größte innere Widerspruch, den die Verfassung des Reiches in sich schloß, zur Erscheinung. Dieser bestand darin, daß der Imperator, welcher der Eckstein der inneren Ordnung war und blieb, dennoch zugleich den äußeren Krieg bestehen mußte; 'es war die Bedingung seiner Existenz in den späteren Zeiten, in denen man sich vertheidigen mußte, noch mehr als in den früheren, wo es nur auf Eroberungen ankam.

Der jüngere Sohn des Carus, Numerianus 1), welcher mit nach dem Orient gegangen war. übernahm in seiner Eigenschaft als Cäsar den Oberbesehl über die Truppen. Er hielt den Krieg für so gut wie beendigt und führte das Heer in langsamen Märschen an den Bosporus zurück.

Aber indessen hatten sich auf die Rachricht von dem Tode des Imperators innere Unruhen geregt; Carinus, der ältere Sohn des Carus, dem sein Bater den Schutz von Italien anvertraut hatte, war stark genug gewesen, den Aufstand, der sich in dem venetischen Gebiet erhoben hatte, zu überwältigen, und ging nun durch Mössen vorrückend seinem Bruder und dem aus dem Orient zurücksehrenden Heere entgegen.

<sup>1)</sup> Auf Milinzen mit vollem Namen: Marcus Aurelius Rumerianus; in Inschriften: Marcus Numerius Rumerianus (Corp. inser. lat. II, p. 651, nr. 4909). Schon bei Lebzeiten seines Baters war er zum Augustus erflärt worden, was nach den Milinzen vielleicht ungewiß bleibt, aber durch Inschriften (C. i. l. nr. 10,144) außer Zweisel gesetzt wird.

Aber Numerian war, von einem Augenübel ergriffen, überhaupt nicht im Stande, ein heer zu führen; und indem man nach ihm fragte, war er bereits nicht mehr. Man hatte zulett nur seine Leiche in einer Sanfte einhergetragen. Die Meinung verbreitete sich, er sei von seinem Schwiegervater, dem Braefectus Braetorio Arrius Aper, der in diesem Conflicte selbst nach dem Imperium strebte, ermordet worden. Das Seer, das boch die letten großen Erfolge in Persien errungen hatte, war nicht gesonnen, sich das gefallen zu lassen. Die Befehlsbaber der ersten und zweiten Klasse traten untereinander zusammen und beschlossen, einen neuen Imperator zu wählen. Sie ersaben sich dazu nicht gerade den Tapfersten oder Kriegsberühmtesten denn darauf kam es jest nicht an, - sondern den Klügsten, Ginsichtsvollsten 1). Es war Diocletian, damals der Führer der kaiserlichen Haustruppen. Durch allgemeine Acclamation zu dem Tribunal berufen, das durch den Tod des jungen Cäfar erledigt war, ließ er den Schwiegervater desselben unverweilt hinrichten, oder vielmehr: er tödtete ihn selbst mit dem Schwerte. das er in der Hand trug; denn dieser sei der Urheber alles Uebels.

Einen Unterschied gegen die Erhebung der früheren Imperatoren darf man wohl darin sehen, daß Diocletian nicht als der Berderber seines Borgängers den Thron bestieg, sondern als dessen Rächer. Einen andern wird man darin zu erkennen haben, daß er nicht unter einer tumultuarischen Aufregung, sondern in Folge eines förmlichen Beschlusses der Kriegsobersten an die Spize des Heeres trat?). Dieses Heer aber war dasselbe, welches einst im Gegensatz gegen

<sup>1)</sup> Aurelius Bictor, de Caesaribus c. 39: ducum consilio tribunorumque Valerius Diocletianus — ob sapientiam deligitur.

<sup>2)</sup> Rach bem Chronicon Paschale (p. 274 D. ed. Par.) wurde

Probus den Carus erhoben, also schon hiedurch sich von dem Senat und dessen Aspirationen auf eine allgemeine Herrschaft losgerissen hatte. Noch stellte sich ihm der Widerspruch des Carinus in den Weg. Zwischen den beiden Heeren ist es dann noch zu mehr als Einem Kampse gekommen, in welchem Carinus, bisweilen im Bortheil, endlich unterlag. Was dazu das meiste beitrug, war der Widerwille, den sich Carinus unter seinen eigenen Truppen zugezogen hatte. Sie waren durch die Vortheile, die er davongetragen hatte, selbst erschreckt; sie fürchteten seine Alleinherrschaft. Carinus ist durch einen Kriegstribun, den er persönlich beleidigt hatte, umgebracht worden 1).

So trat Cajus Aurelius Balerius Diocletianus?) an die Spize der Legionen und des Reiches. Er war ein geborener Ilhrier, aber von geringstem Stande; man wußte den Senator zu nennen, dessen Freigelassener er war; im Kriegsbienst hat er sich dann emporgearbeitet. Er hatte immer als der Freund seiner Freunde gegolten, was auch zu seiner Erhebung beigetragen haben mag. Schon das Alterthum hat seine Vorliebe für prächtiges Auftreten davon hergeleitet, daß er eben von niedrigster Herkunst war; um so höher habe er äußere Auszeichnungen geschätz; indem er sich herr nannte,

Diocletian von den Truppen am 17. September 284 in Chalcedon zum Imperator ausgerufen.

<sup>1)</sup> Die Schlacht fand nach den Fasti Idat. im J. 285 u. A. katt, und zwar, da dem Carinus von dem Chronographen ein Imperium von 2 Jahren 11 Monaten 2 Tagen beigelegt wird, eine Zeitangabe, die man vom Tode des Probus zu berechnen haben wird, im September.

<sup>2)</sup> Bon 284—305 (1087—1058 b. St.). Diocletianus ift eine Latinifixung des Namens Diocles, von dem nicht exhellt, ob er ihn von seiner Mutter oder von seinem Gebuxtsort übernommen hat. Der Name Aurelius sindet sich nicht auf Milnzen, sondern nur auf Inschriften.

babe er sich dann als Bater bezeigt. Er lebte immer in aroken Gedanken und Entwürfen: man bewunderte die Beharrlichkeit, mit der er an denselben selbst dann festhielt, wenn sich in seiner Seele etwas dagegen regte. Bei ihrer Ausführung aber zeigte er fich so vorsichtig, daß man ihn wohl für furchtsam hielt. Gine unter den gegebenen Berbältnissen rubig emporstrebende Natur, die den Hindernissen Rechnung trug, die sich dem Chrgeiz entgegenstellten, diese aber mit Umsicht und Entschlossenheit überwand. Man begreift es. daß er weit davon entfernt war, die Anhänger der gestürzten Familie, besonders des Carinus, zu verfolgen; im Princip waren sie eigentlich alle mit einander verbunden. Die Idee, welche sie beseelte, konnte keine andere sein, als von den Combinationen des Probus, gegen den sie sich empört hatten, zu abstrahiren. In Diocletian repräsentirte sich die ausschließende Autorität der Militärmacht, selbst mehr als in einem andern der früheren Imperatoren. Die Gedanken des Septimius Severus und des Caracalla gelangten nun erst zu voller Verwirklichung. Dabei aber trat auch die andere Nothwendigkeit bervor, welche Brobus vor Augen gehabt hatte. der Autonomie der Legionen Einhalt zu thun und das Imperium auf eine Weise zu befestigen, daß es nicht jeden Augenblick durch einen Mordanfall bis in seine Grundfesten erschüttert werden konnte. Noch waren damals alle Grenzen in einer friegerischen Bewegung, welche nothwendig gedämpft werden mußte, und erfahrungsmäßig ließ sich nichts Anderes erwarten, als daß der Heerführer, der dies vollbringen würde, dann auch sich an die Spite des Imperiums zu stellen den Bersuch machen werde. Um dies zu verhindern, faßte Diocletian den Gedanken, den Grenzkrieg, wo er ihn nicht selbst führen konnte, in die Sande einer Personlichkeit zu legen, von der er keine Empörung zu fürchten hatte. Eine solche war sein Rugendfreund und Kampfgenosse Maximian, dem Diocletian an Kriegsruhm vielleicht nicht gewachsen war, zu dem er aber in dem Verhältniß geistiger Ueberlegenheit stand, welches. icon durch die Natur gegeben, durch eine lebendigere Theil= nahme an der Cultur begründet wird. Vor allem mußte Gallien, das durch einen allgemeinen Aufruhr der Eingeborenen, den man unter dem Namen der Empörung der Bagauden kennt, von Grund aus aufgewühlt war, pacificirt werden. Diocletian beschloß, dies Unternehmen dem alten Freunde anzuvertrauen, indem er ihm zugleich an der höchsten Gewalt eine unmittelbare Theilnahme zugestand. Er hat ibn. ohne darüber bei dem Senat anzufragen, zuerst zum Cafar, bann jum Augustus erhoben 1). Seiner angeborenen Borficht bätte es jedoch nicht entsprochen, wenn er dem Reichsgenoffen eine Autorität zugestanden bätte, die sich über sein Leben oder nur über die damaligen Berbältnisse binaus bätte erftreden können. Die Abkunft wurde getroffen, daß Maximian sofort seine Würde niederlegen solle, wenn Diocletian daffelbe thue; im Tempel des capitolinischen Jupiter hat Maximian das beschworen: denn an den römischen Göttern bielten fie ftreng fest.

In die bisher fluctuirende höchste Gewalt kam dadurch eine gewisse Festigkeit. Die Autorität erhob sich, obwohl sie

<sup>1)</sup> Der volle Name Maximians ist: Warcus Aurelius Balerius Maximianus. Zum Cäfar wurde er im Jahre 285 erhoben, und hiebei erhielt er zugleich die tribunicia potestas (Mommsen in den Berichten über die Berhandlungen der K. sächstichen Gesellschaft der Wissenschaften, Philologischistorische Alasse III, S. 50). Die Exhebung Waximians zum Augustus erfolgte nach den Fasti Idatiani, deren durch Münzen und Inschriften bestätigte Angade trotz der Bemerkungen von Preuß, Diocletian und seine Zeit S. 178, nicht bezweiselt werden darf, am 1. April 286 unserer Aera.

in zwei verschiedenen Oberhäuptern zur Erscheinung kam, doch zu einer einzigen; wir besitzen überaus zahlreiche Sdicte, die im Namen der beiden Augusti erlassen worden sind.

Maximian, von dem wir versichert werden, er habe die Gemeinschaft, in die er mit Diocletian trat, nicht als eine Wohlthat, die er annahm, sonder als einen Dienst, den er diesem erwies, betrachtet, schritt mit aller Kraft an das ihm aufgetragene Werk.

Der Aufruhr der Bauern und hirten in Gallien war von einer Erhebung germanischer Stämme am Rhein begleitet: ein Zusammentressen, durch welches die römische Herrschaft im Occident bedroht war. Besonders ist Trier in Sesahr gerathen; Maximian aber habe — sagt sein Panegyriser Mamertin — die Toga praetexta mit dem Panzer vertauscht, sein Tribunal und seine Sella curulis verlassen und sei zu Pferd gestiegen. Bon den Germanen habe er die einen eben in dem Augenblick, als sie von Hunger und ansstedenden Krankheiten heimgesucht gewesen, überwältigt, die andern in ofsener Feldschlacht bezwungen i); triumphirend sei er zurückgekommen und namentlich in Trier wie ein Gott empfangen worden. Die Beruhigung Galliens war bereits im Ansang des Jahres 287 als vollendet anzusehen.

Indessen war Diocletian im Orient thätig; vom Mai 286 bis zum August des Jahres hat er sich in Tiberias aufgehalten. Es ist, wenn nicht gewiß, so doch sehr wahrscheinlich, daß es ihm damals gelang, einem jungen Arsaciden, Tiridates, seine Herstellung in Armenien zu verschaffen \*). Der

<sup>1)</sup> Besonders macht die Erwähnung der Chaibonien hiebei Schwierigeteit. Zeuß seit fie zwischen Kiel und Entin; E. v. Wietersheim, Geschichte ber Böllerwanderung III, S. 50 an die Kiiste der Ofisee.

<sup>2)</sup> Bei dem Rampfe des ersten Königs der Parther aus dem Geschslecht der Saffaniden , Arbschir Babegan , gegen den König von Armenien,

durch mancherlei innere Unruhen beschäftigte Vararam II. sandte ihm bei seiner Annäherung an die Grenze Geschenke zu, mit denen er im Occident vielen Eindruck machte. Denn dahin mußte er sich unmittelbar begeben, um seinem Reichsgenossen im Kampf mit den Alemannen beizustehen. Trot der pacificatorischen Einrichtungen des Produs war die römische Grenzmark, welche sonst der Pfahlgraben deckte, in Aufruhr gerathen. Diocletian warf die Empörung nieder und erweiterte selbst den Limes. Er richtete Siegeszeichen in germanischen Landen auf 1); vom Oberrhein die zum Donauübergang dei Günzburg wurde das ganze Gediet den Kömern wieder unterworsen, die römische Herrschaft längs der Marken und über dieselben hinaus wiederhergestellt.

Aus den Datirungen der Sdicte ergiebt sich die auffallende Thatsache, daß sich Diocletian oft und anhaltend in Sirmium aufgehalten hat, welches damals fast seine vornehmste Residenz bildete. Illyrien war militärisch der Mittelpunkt seiner Thätigkeit; von da aus begab er sich zuweilen nach

Chosru, der Arsacide war, ging das Geschlecht des letzteren zu Grunde, mit Ausnahme einer Tochter und eines Sohnes. Dieser, Dertad oder Tiridates, slüchtete zu den Römern und gelangte durch deren Unterstützung im dritten Jahre Diocletians in den Bestig Armeniens. Dies ist die Erzählung armenischer Autoren, die sich in Kürze in dem unter dem Namen des Agathangus erhaltenen Werke (dei Miller Fryta Hist. Graec. V, 2, p. 124) und ausssührlicher dei Moses von Khorene sindet. In dem Panegyrikus des Mamerinns auf Maximian, der nach Clintons, jedoch von Mommsen nicht sich sicher gehaltener Annahme am 21. April 289 gehalten ist, erwähnt der Redner (c. 7. 9. 10) eines Freundschaftsvertrages, den Diocletian mit den Persern abgeschossen habe.

<sup>1)</sup> Auf einem Steinbenkmal zu Augsburg, vom Jahre 291, wird er als Fundator Pacis Aeternae (Corp. inscr. lat. III, nr. 5810) bezeichnet; er flührt auf demselben die Beinamen Germanicus Maximus, wie schon auf einer Inscription vom Jahre 285 (Wilmans, Exempla I, p. 336, nr. 1057), und Persicus Maximus.

b. Rante, Weltgefdicte. III. 1. 3. Aufl.

Thracien und Byzanz; besonders aber kam er seinem Reichsegenossen in der Pacification der germanischen Grenzen zu Hülfe.

In Bezug auf die geschichtliche Kunde sind wir auf einige Reliquien aus dieser Zeit angewiesen, die keineswegs rein historischer Natur sind, nicht einmal eigentlich biographischen, sondern panegyristischen Inhalts, aus denen wir aber — denn sie sind vollkommen gleichzeitig — nicht allein manche Thatsachen kennen lernen, die uns sonst unbekannt geblieben sein würden, sondern auch die Ansichten, die darüber in der Zeit sich bildeten.

Gleich in der ersten dieser Lobreden, die Mamertinus im Jahre 289 an den Imperator Maximian richtete, wird die Verbindung Diocletians mit Maximian, die, wie an dem Euphrat, so auch an der Donau, dem Rhein, dem Ocean Rrieg führten, als ein göttliches Geschick gepriesen, durch welches die Instauration des Reiches herbeigeführt worden sei. Die Beinamen, welche die beiden Herrscher angenommen hatten, werden in diesem Sinne ausgelegt: Diocletian ist der Jupiter der Sage im Kampfe gegen die erdgeborenen Giganten; Maximian kommt bemselben in diesem Rampfe zu Hülfe. Durch die Vereinigung des neuen Jupiter mit dem neuen Herkules werden die erdgeborenen feindlichen Mächte niedergeworfen. Ihnen gebührt dafür eine Verehrung, wie man sie den Göttern zollt, jedoch in Verbindung mit der Ehrfurcht vor dem heiligen Namen der Stadt 1). Das Einzelne bleibt vielfach zweifelhaft; die allgemeine Anschauung ift. daß Maximian im Westen so viel geleistet, wie Diocletian im Often. Die Ueberschwenglichkeiten des Panegpriften, der dabei

<sup>1)</sup> Veneratio numinis tui cum sollemni sacrae urbis religione jungenda est. Banegyricus I, 1, 1.

an Scipio oder Alexander den Großen denkt, beweisen wenigstens soviel. daß durch ibre Gemeinschaft große Erfolge errungen worden find. Man weiß von einer Zusammenkunft ber beiden Helden, von benen der eine dem Orient, der anbere dem Occident angehörte, und von ihrem brüderlichen Einvernehmen zu erzählen; der eine habe die Darbringungen, zu welchen sich die Verser berbeigelassen batten, der andere die Spolien Germaniens vorgewiesen. In ihrer Vereinigung erscheint die höchste Gewalt, die als eine königliche bezeichnet wird; die beiden Augusti werden mit den beiden lacedamonischen Königen aus beraklibischem Stamm verglichen, jedoch mit der treffenden Einschränkung, daß einem jeden die volle Freiheit seiner Action vorbehalten geblieben sei. Denn eben dahin zielte das Wesen der Verfassung: auf die unbeschränkte Kriegsübung eines jeden und das Zusammenhalten beider. Der Panegyriker rühmt nicht allein ihre Einigkeit und die Freude, die ein jeder über die Siege des anderen empfinde, sodaß sie alle Gebiete vom Aufgang bis zum Niedergang der Sonne beherrschen, sondern auch ihre Frömmigkeit. Ueberall restauriren sie die Tempel, und die Bölker erkennen, wie mächtig die Götter sein müssen, die von Männern wie diese verehrt werden. Der eingeborenen Göttlichkeit der Imperatoren, ihrem Numen, wird es zugeschrieben, daß ausgebrochene epidemische Krankheiten aufhörten, verödete Landstriche die alte Fruchtbarkeit wieder erhalten haben, namentlich auch daß die benachbarten Nationen, von denen man sonst Einfälle befürchten muffe, sich untereinander bekämpften. Die inneren Awistigkeiten ber Grenzvölker erscheinen als eine Bebingung des wiederhergestellten Uebergewichts der Römer, die jedoch von anderen Seiten ber locale Angriffe und Gegenwirkungen ersuhren. Die nördliche See wurde unsicher; in Afrika empörten sich die Mauren und die Pentapoliten von Cyrenaika; in dem ägyptischen Alexandrien erdreistete sich ein Empörer, des Namens Achilles 1), die Abzeichen der Herrschaft anzunehmen. Wenn nun die beiden Augusti ihre Kräfte nach diesen Regionen zu wenden hatten, so durften sie doch die anderen Grenzgebiete nicht ohne Borkehrungen gegen die kriegslustigen Nachbarn lassen. Zu diesem Zweck verstärkte sich ein jeder von ihnen durch einen Cäsar 2), um überall den Krieg mit einer persönlich eingreisenden Autorität führen zu können. Dem Maximian trat Constantius Chlorus zur Seite; zu seinem eigenen Cäsar für den Orient bestimmte Diocletian einen der streitbarsten Führer jener Zeit, Cajus Galerius 3).

Welch ein Abstand von Probus, der alles vom Senat abhängig zu machen gedacht hatte! Diocletian ernannte einen Augustus und zwei Cäsaren, ohne den Senat zu fragen. Die vier Gewalthaber stellten sich als die höchste Reichsgewalt auf, nur in einer gewissen Rangabstufung als Augusti und Cäsaren. Sie traten unter einander in enge Familienverbindung, doch war diese nicht sowohl der Grund ihrer

<sup>1)</sup> Lucius Elpidius Achilles.

<sup>2) 1.</sup> März 293 u. A. Der Tag ber Ernennung — 1. März — findet sich bei Eumenius, Baneghrisus IV, 3, 1 (vergl. Lactantius, de mort. persec. c. 35); die richtige Jahresangabe im Chronicon Paschale p. 275 B, wie sich aus dem Eingang des diocletianischen Edicts de pretiis rerum venalium ergiebt. In Beziehung auf den Tag weicht das Chron. Paschvon Eumenius ab, indem es den 21. Mai angiebt. Bergl. Mommsen a. a. O. S. 51.

<sup>3)</sup> Thre vollen Namen sind: Flavius Balerius Constantius und Galerius Balerius Maximianus. Der Beiname des Constantius — Chlorus — sindet sich erst bei byzantinischen Autoren.

Allianz, welche vielmehr auf dem Ansehen beruhte, das ein jeder besaß, als der Ausdruck derselben. Die beiden neuen Säsaren waren sehr verschieden von einander: Cajus Galerius recht ein Abbild der Bölkermischung der Balkanhalbinsel, der er angehörte. Seine Mutter war aus der transdanubischen Provinz, als dieselbe aufgegeben wurde, in das neue Dacien hinübergewandert. Galerius schrieb seine Erzeugung dem Ariegsgotte selbst zu, — ein Mann, dessen Anblick mehr Schrecken als Berehrung einstößte. Flavius Constantius Chlorus stammte aus einer vornehmen römischen Familie; seine Mutter war eine Nichte des Kaisers Claudius, dessen Erhebung und frühes Ende wir erzählten; er hatte sich die griechisch-römische Bildung seiner Zeit in vollem Umfang zu Eigen gemacht.

Einer seiner oberften Beamten mar ein Grieche, Gumenius, sein vertrauter Geheimschreiber und zugleich mit der Beaufsichtigung des Schulwesens in Lugdunensis prima beauftragt. Er gebörte also der wissenschaftlich gebildeten Klasse an, die eben in Gallien in großer Aufnahme war. Dieser Eumenius selbst hat nun an Constantius Chlorus im Jahre 296 einen Vaneaprikus gerichtet. der ein hobes kulturgeschichtliches Interesse bat. Er schreibt dem Constantius die Ueberzeugung zu, daß die vornehmsten Tugenden auf Wissenschaft beruben: Enthaltsamkeit. Bescheibenheit und Geduld; ber Cafar erachte es für seine Pflicht, nicht weniger für die Redekunft zu forgen, als für gutes Verhalten überhaupt. Constantius hatte eine Schule in Augustodunum eingerichtet, um die jungen Gallier, vornehmlich die, die sich seinem Dienste widmeten, zu unterrichten. Es war dabei auf die Aflege eines das römische Gesammtreich umfaffenden patriotischen Gefühls abgesehen.

In dem Porticus sah man eine Landkarte, wahrscheinlich eine nach den Zeitumständen erweiterte Copie der von Agrippa zuerst in Rom auf einer Wand eines Porticus aufgestellten Erdkarte, mit Bezeichnung aller Nationen, an welcher man die damaligen Unternehmungen der Römer sich veranschaulichen konnte: die Unterwerfung des Aufruhrs in Aegypten durch Diocletian 1), die Niederschmetterung der maurischen Schaaren durch Maximian, die Abwehr der persischen Pfeile durch Galerius, oder die Erfolge des Constantius in Batavien und Britannien, die ihr Haupt wieder über die Fluthen erheben. "Es ist ein Bergnügen, den Erdkreis zu überschauen, in dem nichts Fremdes mehr zu erblicken ist". Worüber sich Eumenius am kürzesten faßt, das Verdienst des Constantius selbst um Gallien, ist wohl überhaupt die wichtigste Handlung der Zeit im Occident.

Seit mehr als einem Jahrzehnt hatte sich Carausius der Herrschaft auf der See bemächtigt <sup>3</sup>); er verband zuerst darbarische Kräfte mit einer Unabhängigkeit von den Römern, denen er angehört hatte, und entfremdete diesen Britannien. Carausius war der vornehmste Gegner, man möchte sast sagen Rebenbuhler der beiden Imperatoren. Ausgezeichnet durch Thaten der Tapferkeit in Gallien und zugleich seekundig, ein geborener Menapier, war er ausgestellt worden, um den beginnenden Seefahrten der nördlichen Germanen Cinhalt zu thun <sup>3</sup>), ward aber beschuldigt, mit ihnen gemeinschaftliche

<sup>1)</sup> Diocletians Feldzug gegen Achilles fällt nach Mommsen (Römisches Minzwesen S. 728) in das Jahr 296 u. A.

<sup>2)</sup> Sein voller Name Marcus Aurelius Balerius Caranfius findet sich auf einer seiner Minzen (Echel VIII, S. 456).

<sup>3)</sup> Auf seinen Minzen tommt der Beiname Germanicus Maximus (Ecthel a. a. D. S. 456) vor.

Sache gemacht zu haben; er theilte mit ihnen ihren Seeraub. statt ihn abzuliefern. Und dabei bezeichnete er sich als den Bruder der beiden Augusti 1). Gine Zeitlang ist er von diesen anerkannt worden. — eine der denkwürdigsten internationalen Erscheinungen: ein mit den Barbaren verbündeter Römer, der doch die beiden Elemente wieder von einander trennte und eine Seemacht besaß, die ihre Wirksamkeit tief in das Land binein erstreckte. Wie in den Einrichtungen des Arobus, so darf man auch in dieser Aufstellung des Carausius gleichsam ein Borspiel bessen seben, was in den späteren Jahrhunderten die größten Folgen gehabt hat: die Erweckung germanischer Streitkräfte bort zu Lande wie zur See unter römischen Im-Die hauptsächlichste Aufgabe des Constantius Chlorus war es nun, hier die Autorität von Rom wiederherzustellen. Am berühmtesten machte er sich durch die Eroberung von Gefforiacum, dem Mittelpunkt der Macht des Caraufius.

Leider kann man aus den Phrasen des Eumenius die einfache Wahrheit der Thatsachen kaum ermitteln — genug, dem Constantius gelang es, die Franken in Batavien zu bessiegen, das Meer von den Seeräubern zu reinigen und dann die Wacht des Imperiums in Britannien, das zehn Jahre unabhängig geblieben war, wiederherzustellen \*).

<sup>1)</sup> Eine seiner Milinzen zeigt auf der Borderseite seinen eigenen Kopf neben denen des Diocletian und Maximian und die Legende: Carausius et Fratres sui; auf der Rückseite sieht man eine weibliche Figur mit Lanze und Oelzweig und liest: Pax AUGGG (Echel VII, S. 46; abgebildet bei Cohen V, S. 539).

<sup>2)</sup> Caraufius war im Jahre 293 von Allectus, der als sein Socius bezeichnet wird, ermordet worden; dieser selbst, von dem sich Minzen sinden, auf denen er als Imperator Caesar Allectus Augustus erscheint, wurde von dem Praesectus Praetorio des Constantius, Asclepiodotus, drei Jahre später besiegt (Eutrop IX, 23). Daß Britannien im Jahre 296 wieder zur

Im Drient wurden gleiche und noch glänzendere Bortheile errungen. Nachdem die inneren Unruhen in Versien beigelegt worden, erhob sich der Fürst, der aus denselben bervorging, Narses, aufs neue zu dem Vorhaben, den gesammten Orient den Versern zu unterwerfen 1). Bei seinem ersten Vorrücken schlug er die Römer, welche Galerius anführte, glücklich aus dem Felde, in der Nähe des unheilvollen Schlachtfeldes von Carrba. Diocletian mußte, wie die Römer schon so oft, für die Fortbauer der Herrschaft fürchten. Die afiatischen Streitkräfte reichten nicht bin, diesen Sturm zu bestehen. Aber Galerius, durch den Schimpf, den er erlitten hatte und den ihn sein Augustus auf das stärkste empfinden ließ, aufgebracht, zugleich ein Kriegsmann von natürlichem Beruf sowie Erfahrung, brachte in den ihm besonders anvertrauten illyrischen Provinzen Mössen und Dacien eine Streitmacht, zu der auch Gothen gehörten, zusammen und drang damit durch die armenischen Gebirge nach Versien vor. Er war jest gang bei ber Sache; mit ein paar Begleitern ritt er selbst auf Kundschaft aus. Der vornehmste Vortheil lag für ihn darin, daß er diesmal nicht in der Ebene, wo die persische Reiterei die Oberhand behielt, sondern in den Gebirgen den Feind angriff, der dort durch seine Anzahl und das Gepäck, das er mit sich führte, selbst in Unordnung gerieth. Die römischen Legionen und ihre Hulfsvölker erfochten einen vollständigen Sieg; das Feldlager des Narses, seine

Unterwerfung gebracht wurde, ergiebt sich aus der Rede des Eumenius de recepta Britannia.

<sup>1)</sup> Narses, König der Parther 292—301 u. A. Auf einem Bastelief zu Schahpur ist er in jugendlicher Haltung mit den Infignien der Königs-wilrde dargestellt (Thomas a. a. O. S. 37).

Frauen, sein Schat, überhaupt eine Beute von unermeßlichem Werth sielen in die Hände der Kömer. Jetzt gelang es ihnen, das seit jener Niederlage des Crassus zuweilen erneuerte, aber immer wieder im Kriege gegen die Parther verlorene Uebergewicht im Kampse gegen die bei weitem stärkeren Neuperser wiederherzustellen. Narses, der entkam, überließ den Kömern abermals Armenien, trat ihnen Mesopotamien ab, außerdem auch noch sünf Districte jenseit des Tigris 1). So gelangte die Regierung des Diocletian im Occident und Orient zu den größten Ersolgen. Das südliche Schottland auf der einen, Kurdistan auf der anderen Seite geriethen unter die Botmäßigseit der Kömer.

Daran knüpfte sich nun aber eine universale Umwandlung der alten Versassung. Die prätorischen Cohorten, die nach der Einrichtung des Septimius Severus gleichsam einen Ausschuß aller Legionen bildeten, konnten nicht länger bestehen, nachdem sich die Heerführung in einzelne Hauptquartiere, die mit einander in keinem directen Zusammenhang standen, aufgelöst hatte. An Stelle der Cohorten, welche ansehnlich verringert wurden, sinden wir eine oder die andere Legion, durch den Beinamen der Herculier oder Jovier ausgezeichnet. Es ist nicht unrichtig, wenn ein unterrichteter Autor sagt, der Hauptstadt seien dadurch gleichsam ihre Arme abgehauen

<sup>1)</sup> Chron. Pasch. p. 276 B. Ueber die Berhandlungen sinden sich bei Petrus Patricius p. 127 ed. Bonn. bemerkenswerthe Notizen. Was derselbe über die Grenzbestimmungen berichtet, daß nämlich der Tigris beide Reiche trennen solle, wird dadurch modissiert, daß süms, auch von ihm genannte Landschaften, welche an die Römer abgetreten wurden, jenseits des Tigris liegen, wie Rusus im breviar. c. 14 sagt: Tigridis limes est resirmatus, ita ut quinque gentium trans Tigridem constitutarum ditionem assequerentur. In den Namen der Landschaften stimmt Ammian XXV, 79 nicht völlig mit Petrus Patricius überein.

worden. Aber das war eben der Sinn des Syftems, einer Centralmacht, wie fie fich bisber in Rom erhalten batte, feinen Raum mehr zu lassen. So wurden auch die Provinzen in ihrer bisberigen Bedeutung nicht mehr aufrechterhalten. Ueberall wurden kleinere Verwaltungsbezirke mit dem Namen Provinzen gebildet, deren Rahl dadurch um mehr als die Sälfte muchs, die aber bann wieder in Diöcesen von größerem Umfang vereinigt wurden. Alle landschaftlichen Berhältniffe wurden demgemäß umgestaltet. Die vier großen Gebiete der Augusti und Casaren wurden als militärisch-politische Ginbeiten betrachtet. Italien, das unter Maximian mit Afrika vereinigt war, mußte nun den Aufwand bestreiten belfen, den die dortigen Kriege machten. Es wurde der Grundsteuer unterworfen, und wenn Rom bisher in Bezug auf die Lieferungen Eremptionen genoffen hatte, so borten auch diese auf. In turzem wollte man bemerken, daß jedes von den vier Gebieten eben so vieler Truppen bedürfe, wie früher das gesammte Reich, sodaß dann auch jedes ebensoviel Auflagen zu zahlen batte, wie früher die Gesammtheit. Um diese aufzubringen, wurde die gesammte Administration verändert. Die fleinen Bezirke erforderten eine entsprechende Vermebrung ber Beamten, die es nun ihr vornehmftes Geschäft sein ließen, die Bedürfnisse des Militärstandes zu befriedigen. Zu diesem Awecke hat Diocletian auch das Münzspftem regulirt. Er stellte die finanzielle Ordnung ber und hielt darüber. daß sie aufrecht erhalten wurde. Den Praesides der Provinzen wurden auch gerichtliche Befugnisse eingeräumt, welche über die den alten Judices zustehenden hinausgingen. hand der Vorsteher der Provinzen vereinigte sich Untersuchung und Rechtsprechung.

Nicht alles, was in den Notizen über die Reichsverfaffung, die auf uns gekommen sind, enthalten ift, darf auf Diocletian zurückbezogen werden. Aber kein Zweifel ift, daß er den Grund derselben gelegt hat. Was er anordnete. war nicht vorübergebend; es bezeichnete eine neue Gestalt der öffentlichen Dinge. Man scheut sich fast, von einer Monarcie zu sprechen, da die Gewalt unter vier Oberhäupter getheilt war: aber so verhält es sich doch: der monarchische Gedanke in Bezug auf die inneren Verhältnisse machte sich in den verichiedenen Gebieten zugleich geltend. An Stelle der Borrechte der römischen Bürger, der mit der Prärogative des Senats zusammenhängenden administrativen Einrichtungen erscheint eine Gesammtheit, die auf dem Begriff der allgemeinen Gleichheit und der allgemeinen Pflicht, zur Vertheidigung beizutragen, beruht. Die Stufenfolge der Beamten, die durch Prädicate, welche der einem jeden zuertheilten Bürde entsprechen. unterschieden wurden, bildete, so zu sagen, eine politische Hierardie, von der alles abbing, an deren Spike der Begründer der neuen Dinge, Diocletian, die leitende Gewalt ausübte: denn die Casaren standen ihm nicht aleich, und Maximian hing von ihm ab. Diocletian ging nun auch zu einem an die orientalischen Gewohnheiten anknüpfenden Ceremoniell über.

Was schon unter Alexander dem Großen die Verschmelzung der beiden Elemente verhindert hatte, die Verschiedenheit der dem Oberhaupte dargebrachten Verehrung, trat jest erst in voller Wirksamkeit hervor. Die Salutation in griechischer und römischer Weise wurde in Adoration nach dem Muster der persischen Könige verwandelt. Nichts war für Cäsar verderblicher gewesen, als die Andeutung, er könne das

Diadem wenigstens außerhalb Roms zu sühren in den Fall kommen. Sen das setze nun aber Diocletian, der keine Rücksicht auf die Hauptstadt nahm und zu nehmen brauchte, eigenmächtig ins Werk; er trug das breite Stirnband, welches die Herrschaft bedeutete. Das römische Reich hatte seinen Mittelpunkt nicht mehr in Rom. Ueber den Trümmern der nicht mehr haltbaren griechisch-römischen Sinrichtungen erhob sich ein neues Gebäude der Administration, des Krieges, der Justiz, dessen Kraft in einer Centralgewalt gesammelt war und sich nun von oben her durch alle Bezirke der neuen Verwaltung ergoß: ein mächtiger politisch-militärischer Körper.

Aber eine große Association im Reiche gab es, die sich der neuen, auf das Zusammensassen aller Kräfte behufs eines Kampses gegen die Nachbarn berechneten Ordnung der Dinge nicht fügte, noch fügen konnte. Es war die christliche Kirche, die unter all den Widerwärtigkeiten, die sie erduldet hatte, nur stärker angewachsen war. Das römische Recht war durch die Cäsaren zu allgemeiner Geltung gelangt und schloß sich der Idee ihrer Macht an; die christliche Kirche widerstrebte derselben.

Denn noch immer nicht war in dem römischen Reiche die Beränderung eingetreten, die Justinus Martyr gefordert hatte. Der Begriff der höchsten Gewalt war unter all den eingetretenen Schwankungen doch nicht dahin verändert worden, daß für eine abweichende Religionsmeinung ein freier Raum geschaffen worden wäre. Vielmehr trat eben in diesen Zeiten der Punkt, in dem sie einander widersprachen, stärker als je hervor.

Schon über die Verfolgungen unter Valerian sinden wir in einem Briefe des Bischofs Dionysius, sie seinen dadurch

veranlaßt worden, daß die Chriften die Beschwörungsformeln. welche man nach altem Ritus vollzog, perhorrescirten; durch ihren Widerspruch aber sei bann geschehen, daß die Ceremonien überhaupt unwirksam blieben. Ein ähnliches Motiv trat jest unter Diocletian ein, unter welchem ber persische Krieg einige Sabre hindurch das Verhältniß war, welches die Thätigkeit des Gesammtreiches am meisten propocirte: den immer wiederholten Unternehmungen ber Saffaniben in Asien glaubte man nur durch eine strenge Beobachtung altrömischer Gebräuche begegnen zu können. Formeln und Ceremonien, denen man eine geheimnifvolle Wirkung zuschrieb, waren dabei unumgänglich. Daß nun die Chriften dem widersprachen, wurde als Verbrechen betrachtet. Einst als Diocletian aus ben Eingeweiden der Opferthiere die Zukunft erforschen wollte. kamen die Wahrzeichen nicht zum Vorschein, so oft auch die Opfer wiederholt wurden. Der Meister der Haruspices, der den altetruskischen Namen Tages führte, erklärte endlich, das rühre daber, weil bei dem Opfer ungläubige Menschen zugegen seien. Diesen Vorwurf nahmen die Christen mit einer gewissen Freudigkeit an; ein driftlicher Autor versichert, die anwesenden Christen hätten mit dem Reichen des Kreuzes die Dämonen verscheucht 1). Er läßt es zweifelhaft, ob Tages bas Zeichen des Kreuzes gesehen habe oder nicht. Darin liegt der Anlaß einer ebenso tief eingreifenden, wie umfaffenden Zwietracht, daß der Götterdienst, an den sich die Hoffnung eines siegreichen Feldzuges nun einmal knüpfte, in Gegenwart der Christen nicht mehr realisirt werden konnte. Es ift der Aberglaube der Haruspices, der den Anlaß zu den Verfolgungen gab.

<sup>1)</sup> Lactantius, de mort. persec. c. 11.

Die Religion der Legionen und der Imperatoren gründete sich auf jene Eingeweideschau, welche in dem zweiten und dritten Jahrhundert eine in das ganze Leben eingreisende Wirksamkeit ausübte. Und so war es wirklich ein Ereigniß von hoher religiös-politischer Bedeutung, daß die Christen sich dem opponirten. Der Kreis, in welchen die Vorstellungen der alten Welt über das Verhältniß des Göttlichen zu dem Menschlichen durch den Raturdienst gebannt worden waren, wurde damit durchbrochen, was dann auch auf die Idee der höchsten Gewalt Bezug hatte: denn eben auf diesen Gebräuchen und Vorstellungen beruhte die Anerkennung des Imperators.

Durch diesen gar nicht mehr auszugleichenden Conslict wurde nun Diocletian, der überall die Mittel anwandte, durch welche er zu seinem Zwecke zu gelangen hosste, bewogen, jene drei Sdicte zu erlassen, die ihm den Ruf des gefährlichsten aller Christenversolger zugezogen haben. Er befahl, die Kirchen niederzureißen, die heiligen Schriften zu verbrennen; die Christen sollten keiner Würde noch Shre fähig sein; sie sollten die Rechte römischer Bürger verlieren und die Freigelassenen ihrer Freiheit verlustig gehen 1). Die Vorsteher der Kirchen sollten eingesperrt werden und ihre Freiheit nur dann wiedererlangen, wenn sie opfern würden. Endlich solgte ein noch

<sup>1)</sup> Die beiden Hauptberichte ilber den Inhalt der Edicte dei Eusebius und Lactantius stimmen im Ganzen überein, bieten aber doch einige Disserenzen dar. Die Worte, die sich in dem ersten Edict vom 24. Februar 303 auf die Freigelassenen beziehen, sinden sich nur dei Eusedius; das of év oduerlaus ist von Balesus in seiner lateinischen Uedersetzung der Kirchengeschichte VIII, 1 unzweiselhaft richtig als liderti gesaft worden; im Buche de martyridus (in prol.) hat er es wiedergegeben mit pledeji et in ministerio constituti, was zu mancherlei Ansos Beranlassung gegeben hat. Rusinus übersetztene, si quis servorum permansisset Christianus, lidertatem consequi posset.

umfaffenderes Gefet, nach welchem die Chriften allenthalben, Stadt für Stadt, jum Opfern gezwungen werben follten. Todesstrafe ift darin nicht verhängt; soweit wollte Diocletian nicht geben; er meinte, die Christen durch die strengen Berordnungen, die er erließ, zum Abfall von ihrer Religion zu zwingen. Wir werden versichert, daß die von den Beamten verhängten Strafen noch qualvoller gewesen seien, als der Tod. Alle die neuen, erst vor kurzem geschaffenen Beamten wetteiferten, die einen aus Dienstbeflissenheit, um immer höher zu steigen, die andern aus Furcht, um nicht selbst gestraft zu werden, das Edict auszuführen 1). Die driftlichen Kirchen — wie man damals noch sagte, Conventikel — wurden zerstört, mit ihnen zuweilen ganze Ortschaften. Was im Ginzelnen nicht immer ohne Uebertreibung gemeldet wird, bezieht sich auf Palästina, Asien und Jupricum, die Gebiete des Galerius, der den vornehmften Antrieb zu allem gegeben haben soll, und des Diocletian selbst. Auch Maximian und Constantius waren aufgefordert worden, die Edicte zu vollziehen, obwohl man sie bei deren Erlaß nicht gefragt hatte. Maximian fügte sich, Constantius aber war ein wirklicher Freund der Chriften; bei ihm hatten sie, selbst wenn sie anderwärts verfolgt wurden, einen sicheren Rüchalt gefunden: nicht als ob er ein Chrift gewesen wäre, aber er gehörte der gebildeten Klaffe an, welche die wilden Gögendienste verabscheute und dem Monotheismus huldigte. Um den Edicten Diocletians nicht geradezu zu widerstreben, ließ er die kirchlichen Gebäude zerftören; die Menschen aber, wie der driftliche Autor sagt, die eigentlichen Tempel Gottes schonte er 2).

<sup>1)</sup> Lactantius, Instit. divin. V, 11.

<sup>2)</sup> lactantius, de mort. persec. c. 15.

In diesem doch immer sehr gewaltsamen Zustande trat in Diocletian eine Verstimmung ein, welche eine Abnahme seiner Energie im Gesolge hatte 1). Er fühlte sich so wenig sicher wie seine Vorgänger; er soll einer Verschwörung von Christen und Eunuchen auf die Spur gekommen sein.

Noch einmal kehrte er nach Rom zurück?); das römische Bolk hatte das Vergnügen, einen orientalischen Triumphzug nach dem Capitol führen zu sehen, bei dem die Bilder der Frauen und der Kinder des Narses und der ihnen entrissene Schmuck auf Tragbahren vorgeführt wurden?). Aber hiebei trat doch auch der Widerspruch der alten Zustände mit den neuen hervor. Diocletian empfand es als eine Beleidigung, wenn das römische Bolk Beweise davon gab, daß es seine alte Freiheit noch nicht vergessen hatte. Mißvergnügt verließ er Rom, ohne auch nur das Consulat, das ihm für das

<sup>1)</sup> Die spanische Inschrift, in welcher ber Bernichtung des Christenthums (nomine Christianorum deleto) durch Diocletian und Maximian gedacht wird, hat Hilber im Corp. insc. lat. II. p. 26 sitr eine Falssscian erklärt; dennoch wird sie von neueren Schrisstellern (wie in Wietersheims Geschichte der Böllerwanderung, 2 Ausg. I, S. 349, Hunziler in den Untersuchungen zur römischen Kaisergeschichte, herausgegeben von Blindinger II, S. 291) unbedenklich als eine ächte Urhunde angesehen.

<sup>2)</sup> Er feierte in Rom bie Bicennalien 20. December 303 u. A.

<sup>3)</sup> Nach Hieronymus in seiner Uebersetzung des Chronikon des Eusebius wären die Frau des Narses, seine Schwestern und seine Kinder dem Triumphwagen vorangegangen. Das läßt sich aber nicht annehmen, weil diese nach Patricius schon eine Reihe von Jahren vorher dem Narses zurückgegeben waren. Aus demselben Grunde muß man auch die Stelle des Eutrop IX, c. 27: pompa ferculorum illustri, qua Narsei conjuges sororesque et liberi ante currum ducti sunt, dahin verstehen, daß ihre Bilder ausgesichtet worden sind. Bei Hieronymus liegt eben diese Stelle des Eutrop zu Grunde. Auch der Ausdruck des Chronographen von 354, der des Narses selbst gedenkt, kann nur von Abbildungen verstanden werden: Regem Persarum cum omnibus gentidus et tunicas eorum . . . . circa templa . . . posuerunt.

Jahr 304 votirt war, daselbst antreten zu wollen. Auf der langen unbequemen Reise ward er von einer Krankheit ergriffen, sodaß er, in seine eigene Hauptstadt Nicomedien zurückgekommen, sich von aller Gesellschaft zurückzog; man meinte bisweilen, er sei schon tobt. Diesen Zustand wollte Galerius, der doch eigentlich die großen Siege gegen die Berser erfochten batte, nicht ertragen; er war mit der Stellung als Casar nicht mehr zufrieden; er war durchdrungen von dem alten Chrgeiz der römischen Heerführer, der in ihm den getroffenen Einrichtungen gemäß nur in etwas veränderter Form erschien. Wenn Briefe anlangten, auf benen er als Cafar bezeichnet murde, so hat man ihn ausrufen hören: "Wie lange noch Cafar?" Mit Maximian gerieth er in offene Feindseligkeit und drobte ihm mit bürgerlichem Krieg. Die Unthätigkeit seines eigenen Augustus, Diocletian, veranlaßte ibn. sich in Verson nach Nicomedien zu begeben, wo es ihm dann wirklich gelang, denselben zur Abdankung zu bewegen.

Auf einer Anhöhe bei Nicomedien versammelten sich die anwesenden Truppen; Diocletian sprach aus, daß er unfähig sei, das Reich serner zu verwalten; er ernannte Galerius zum Augustus.<sup>1</sup>). Wenn man sich nun erinnert, daß auch die Herrschaft des Maximian von einem solchen Entschlusse des Mitgenossen abhing, so war auch für diesen die Abdankung eine Nothwendigkeit, wie sie denn auch in derselben Zeit ersfolgt ist. Aber Galerius wollte nicht allein Augustus sein; er wollte Cäsaren neben sich haben, die dann zugleich auf jener

<sup>- 1)</sup> Am 1. Mai 305 u. Ä. nach Lactantius, de mort. persecut. 19, 1; 46, 8. Daß diese Datirung, nicht die der Fasti Idatiani (1. April) die richtige ift, zeigt Hunziker in den Untersuchungen zur römischen Geschichte, herausgegeben von Bildinger II, S. 207 ff.

b. Rante, Weltgeschichte. III. 1. 3. Aufl.

Anhöhe ernannt wurden, Maximinus und Severus 1). Ueberlegt man sich alles, so lag barin eine Beränderung in der Regierungsform und ben herrschenden Persönlichkeiten, die einer Umwälzung gleichkam. An und für sich ließ die von Diocletian combinirte Verfassung nicht auf langen Bestand rechnen. Eine gemeinschaftliche Regierung zweier Augusti und zweier Cafaren war eine treffliche Auskunft für den Moment. aber für ein ruhiges Bestehen bot sie doch keine Büraschaft dar. Denn, wenn sich vier Mittelpunkte der Gewalt bildeten. so konnte nicht fehlen, daß bei dem einen oder dem andern Tendenzen hervortraten, die dem allgemeinen Interesse entgegenliefen; die Regierungen waren in gewisser Art unabhängig von einander, aber doch auf einander angewiesen. Und wie schwer war es, wenn in einem der Theile eine Beränderung stattfand, daß dieselbe auch in den anderen Anerkennung finden würde.

Die Abdankung in Nicomedien mochte insofern heilsam für den Orient sein, als sie die höchste Autorität wieder in sesse Hände brachte. In Folge der ersten Vereinbarung Diocletians mit Maximian erreichte sie aber auch den Occident. Maximian konnte sich nicht weigern, nach dem Beispiele Diocletians ebenfalls zu abdiciren. Da kam nun das meiste auf Constantius Chlorus an, der immer selbständige Gessinnung bewährt und eine Stellung von eigenthümlicher Bedeutung erlangt hatte. Wie Galerius im Osten, so hatte Constantius im Westen die Macht des Neiches behauptet, und wenn Diocletian und Maximian von der unmittelbaren Aussübung der Gewalt zurücktraten, so hätte es in der Natur der

<sup>1)</sup> Flavius Valerius Severus; Galerius Valerius Maximinus, der den Beinamen Daza führt.

Sache gelegen, daß, wie Galerius im Often, so Constantius im Westen die oberste Stelle eingenommen hätte. Auch waltet darüber kein Zweisel ob, daß er als Augustus anerkannt wurde. Auf den Münzen erscheinen Galerius und Constantius als Consuln, was sie im Jahre 305 waren, und zugleich als Augusti.). So lesen wir auch die Namen derselben vereinigt in verschiedenen Inschriften und in dem Eingang kaiserlicher Constitutionen?). Wir sinden die Nachricht, man habe Constantius angeboten, Italien und Afrika, welche durch die Abdankung Maximians ihren unmittelbaren Gebieter versloren hatten.), zugleich mit Gallien, das er behalten haben würde, unter seine Verwaltung zu nehmen. Ein großes occidentales Reich wäre dann in seine Hände gekommen.

<sup>3)</sup> Entrop X, 1: divisus ita Romanus orbis, ut Galliam, Italiam, Africam Constantius, Illyricum, Asiam, Orientem Galerius obtineret, sumptis duobus Caesaribus. Constantius tamen contentus dignitate Augusti Italiae atque Africae administrandae solicitudinem recusavit.



<sup>1)</sup> Auf bem Revers der Milinzen des Constantius, auf deren Bordersseite er als Augustus bezeichnet wird, sindet sich die Bezeichnung Consul V. d. i. des Jahres 305, oder die Legende Consul(es) Augg. (Augusti), die entweder auf das Jahr 305 oder 306 hinweist; in diesen beiden Jahren bestiedete er gemeinsam mit Galerius das Consulat. Auch die Consecrationsmilinzen bezeichnen ihn als Augustus.

<sup>2)</sup> Es giebt zwei Constitutionen des Jahres 305 dom 6. September (Cod. Just. VI, 9, 7) und vom 22. Dezember (V, 45, 2), in denen Constantius und Galerius — der Name des ersteren steht voran — als Augusti, Severus und Maxentius als Cäsaren bezeichnet sind. Eden das ist auch auf einer in den Thermen des Diocletian zu Rom gesundenen Inschrift der Fall, in welcher zugleich und zwar ganz zuerst Diocletianus et Maximianus invicti seniores Augusti patres Imperatorum et Caesarum genannt werden. Auf einer dei der numidischen Stadt Thibisis gesundenen Inschrift, in der (nach unzweiselhaster Restitution) das sechste Consulat des Constantius angegeben ist, die also aus dem Jahre 306 herrührt (Corp. inser. lat. VIII, nr. 5528), wird Constantius ebenfalls als Augustus bezeichnet, gleichwie in einer spanischen Ausschicht (C. i. l. II, nr. 2202).

Constantius jedoch lehnte dies ab. Was ihn dazu bewog. läßt sich wohl auch ohne ein bestimmtes Zeugniß mit einer gewissen Sicherheit angeben; er war soeben mit der Unterwerfung des nördlichen Britanniens beschäftigt, mas zur Behauptung der nördlichen Grenzen des Reiches nothwendig war. und eine Ausdehnung seines Machtbezirkes würde die intensive Kraft seiner Machtstellung eber geschwächt als gesteigert haben. Ueberdies war er bereits hoch in Jahren und von Krankbeiten heimgesucht, die seine Thatkraft, wenn nicht lähmten, so doch beschränkten. Ein großes Ereigniß war es aber, wenn der vornehmste Machthaber im Occident es ausschlug, Italien und Afrika zu übernehmen. Denn damit erhob sich die neue Frage, wie diese Kernländer des Reiches und die alte Hauptstadt selbst fortan regiert werden sollten. Der Sohn Maximians. Maxentius, trug kein Bedenken, die Herrschaft in Italien und Afrika in Anspruch zu nehmen 1). Es erhellt nicht mit Beftimmtheit, ob er dies im Einverständniß mit seinem Bater Maximian oder nur aus eigenem Antriebe gethan hat. dem leichtbeweglichen Sinne Maximians, der von Natur voll von dem alten imperialistischen Chrgeiz mar, ift das Erfte das wahrscheinliche. Wie dem aber auch sei, so lief es doch bem bisherigen System geradezu entgegen, wenn in Italien und Afrika eine neue Gewalt im Widerspruch mit den alten Satungen und Verfassungen sich organisirte. Es ließ sich nicht anders erwarten, als daß zwischen Galerius und

<sup>1)</sup> Marcus Aurelius Balerius Maxentius; zum Augustus wurde er am 27. October 306 ausgerusen (Lactantius, de mort. persec. c. 44). Es giebt von ihm auch Minzen, auf denen er nur als Exsar bezeichnet wird; diese sind sämmtlich karthagischen Ursprungs (Eckhel VIII, p. 55). Als Augustus wird er auf mehreren in Oberitalien gesundenen Meilensteinen bezeichnet (C. i. l. V, 8000. 8015. 8017. 8039. 8052. 8054).

Maxentius hierüber ein offener Kampf ausbrechen würde. Dazu aber kam der gebrechliche Zustand, in welchem sich Constantius befand. Wie einer der Panegyristen sagt: er fühlte, daß er zu den Göttern gehen werde. Wenn er starb, so schien das ganze Regiment an Galerius und dessen Cäsaren übergehen zu müssen. Diocletian zog sich nach Salona zurück und enthielt sich zunächst aller Theilnahme an den leitenden Geschäften. Aber seine Abdankung war doch keineswegs eine vollständige; sein Bild und das seines früheren Mitaugustus wurden noch immer in den Provinzen als die der Inhaber der höchsten Gewalt verehrt.

Die politische Differenz war zugleich eine religiöse. Die eigentliche Verfolgung wüthete im Orient, nicht im Occident, nahm aber einen Anlauf, auch dahin vorzudringen. Wäre Galerius in Italien und in Gallien Meister geworden, so würden die Verfolgungen auch den Occident erreicht haben: Niemand kann daran zweiseln.

In beiderlei Beziehungen bildete das nahe Ableben des Constantius eine Gefahr, wenn derselbe nicht einen Nachfolger von Charakter und Gesinnung fand, der dem allgemeinen Sturme zu widerstehen den Entschluß faßte. Ein solcher war sein älterer Sohn Constantin.

## Fünfzehntes Capitel.

Conftantin genannt ber Große.

Den Beinamen der Große hat Constantin, wenn wir dies vorausschicken dürsen, nicht etwa wie Alexander durch ausgebreitete Eroberungen, sondern durch eine Consolidation im Inneren, welche die solgenden Jahrhunderte beherrscht hat, erworben.

Er hat die beiden Weltkräfte, die einander widerstrebten, die Macht des römischen Imperiums und die neue Weltzeligion, das Christenthum, ausgesöhnt. Das erste ist dadurch noch einmal lebensfähig geworden; der zweiten wurde die Bahn zu innerer Durchbildung und zu weitester Ausdehnung nach außen eröffnet. Es ist eins der vornehmsten Ereignisse der gesammten Geschichte.

Man begreift es, und es könnte gar nicht anders sein, als daß eine traditionelle Auffassung desselben von Anfang an sich gebildet und dann fortgepslanzt hat. Selbst für den Fall, daß darin mehr Wahrheit enthalten wäre, als gewöhnlich in dem Fabelhaften, können wir davon abstrahiren. Wir haben nur den geschichtlichen Verlauf, so weit er erkennbar ist, nachzuweisen, wobei dann die Wahrnehmung hervortritt, daß zwei verschiedene Begebenheiten sich in einander verslechten: Feststellung der Succession und die Vegründung der Freiheit des christlichen Vekenntnisses. Auch die erste ist, wie

die Geschichte des Kaiserthums zeigt, von eminenter Wichtigkeit. Sie bildete eine durch alle die Schwankungen und Katastrophen, die man erlebt hatte, noch nicht gelöste Aufgabe. Das Eine war mit dem Anderen auf das engste verwoben.

Emporkommen Conftanting jum Imperium.

Der älteste Sohn bes Constantius aus seiner ersten Che mit Helena, von der er fich hatte scheiden muffen, als er sich mit der Stieftochter Maximians vermählte, war Cajus Flavius Valerius Aurelius Claudius Constantinus, der als Geisel für die Treue des Vaters am Hofe Diocletians verweilte und diesen bei seinen Reisen durch das Land begleitete. Dabei ist er auch Zeuge der damaligen Christenverfolgungen gewesen, wie man aus seinen späteren Aeußerungen fieht, zum größten Schmerz seiner Seele. Und schon zog er durch seine kräftige körperliche Erscheinung und hervorragende Gaben seines Geistes die Aufmerksamkeit derer auf fich, die die Zukunft ins Auge faßten. Obwohl zu hohem militärischen Rang gestiegen, sah er sich doch eifersuchtig beargwöhnt und entzog sich der einseitigen Macht, die Galerius auszuüben begann, durch Rlucht. Er traf bei seinem Bater ein, als derselbe eben nach Britannien geben wollte, und war gegenwärtig bei dessen Tode, welcher am 25. Juli 306 in Nordbritannien eintrat 1). Die Ueberlieferung ist, der Bater babe den Sohn als seinen Erben anerkannt und ihn selbst aufgefordert, seine jungeren Geschwister in Schut zu nehmen.

<sup>1)</sup> Nach Entrop (X, 1) zu Eboracum (York.) Der Tag des Todes wird in den Fasti Idat., Chron. Pasch. p. 278 B. und Sofrates, Hist. eccles. I, c. 1 angegeben. Abweichend von der gewöhnlichen und beglandigten Ueberlieferung läßt der Chronograph von 354 den Constantius in Gallien sterden, — was schon Eusediess angenommen zu haben scheint.

Denn bereits glaubte man Grund zu haben, für deren Rufunft fürchten zu müffen. Man bat es Constantin immer zum Ruhme angerechnet, daß er den Tod seines Baters rubig abwartete. Nachdem berselbe erfolgt war, wurde Constantin von dem Kriegsvolf zum Imperator ausgerufen; ein alemannischer Kürft, ber mit seinen Schaaren zugegen mar, bat sich dabei besonders thätig erwiesen. Constantin weigerte sich einen Augenblick, die Würde anzunehmen: er soll seinem Pferde die Sporen gegeben haben, um der Ehre, die man ihm anthun wollte, zu entgehen. Aber indem er den Tod seines Vaters mit Thränen beklagte, wurde er mit dem Burpurmantel bekleidet. Er übernahm dann die Rachfolge desselben, jedoch nicht, ohne sich die Beistimmung der älteren Inhaber der höchsten Gewalt, welche bisher nur immer als eine einzige und zusammengehörige betrachtet worden war, vorzubehalten. Er nahm zuerst den Titel Casar an, und in dieser Stellung wurde er von Galerius anerkannt.

Nach allen Seiten sette dann Constantin die Unternehmungen fort, in denen sein Bater begriffen gewesen; besonders den Germanen in Gallien erwies er sich als ein schonungsloser und überlegener Feind. Man rühmte ihn, daß er die Stelle eines Oberbesehlshabers, die er in jüngeren Jahren, als die Helden der römischen Borzeit, übernommen, doch ebensogut verwaltet habe. Diese an sich einsache Stellung wurde dadurch scheindar bestätigt, aber zugleich modisiert, daß Maximian dem jungen Cäsar seine Tochter Fausta zur Gemahlin gab. Aus dem Panegyrifus vom Jahre 307 ershellt, daß man in dieser She eine Gewähr für die künstigen Successionen in regelmäßiger Folge erblickte. Denn des Wechsels der Herrscher waren die Provinzen überhaupt müde.

Eine andere Wirkung dieser Verbindung lag darin, daß Constantin dadurch in die zweifelhafte Politik Maximians verstochten wurde. In Rom war, wie berührt, unter Beistand der Prätorianer deffen Sohn Maxentius zum Imperator erhoben worden, mas dann unmittelbar einen Angriff des Galerius auf Rom veranlaßte. Severus, der damals in Italien stand, jest zum Augustus erhoben sehr zum Verdruß Constantins, wurde von Galerius beauftragt, sich Roms zu bemächtigen 1). Aber Severus ftieß bei seinem Unternehmen auf unerwarteten Widerstand: die von ihm aufgebotenen Truppen gingen zu dem Sohne ihres Führers Maximian über, und dieser selbst trug kein Bedenken, an dem Kriege theilzunehmen: er brachte Severus, der in seine Bande gerieth, um 2). Hierauf erhob sich Galerius selbst; mit einem stattlichen Heere gelangte er bis vor die Hauptstadt. die vor kurzem errichteten aurelianischen Befestigungswerke zeigten sich widerstandsfähiger, als er erwartet hatte, und in den Truppen traten gegen ihn dieselben Antipathien bervor, wie gegen Severus 3). Man fand es seltsam, daß ein römischer Imperator ein heer gegen Rom selbst beranführe. Seinen Rückzug bezeichnete Galerius mit entseklichen

<sup>1) 307</sup> u. A. (Hieronymus, Fasti Idat.).

<sup>2)</sup> Der Chronograph von 354 fagt: ipse se interfecit, — was durch den Bericht des Lactantius, de mort. pers. c. 26: venis incisis leniter mori coactus est, erläutert wird. Nach Zosimus und dem Anonymus Vales. wurde Severus erdrosselt. Der Chronograph giebt dem Severus ein Imperium von 3 Jahren 4 Monaten 15 Tagen, so daß er als den Tag von dessen Erhebung in Uebereinstimmung mit den Fasti Idat. den 1. April 304 annimmt. Severus würde dieser Berechnung zusolge am 16. August 307 umgekommen sein.

<sup>3)</sup> Lactantius, de mort. pers. c. 27: Legiones translatis signis imperium reliquerunt — oder Galerium: denn so muß man wohl statt imperium lesen.

Berheerungen, sodaß man ihm die Idee zugeschrieben hat, Italien gänzlich zu verwüsten und den Sitz des Reiches nach Dacien zu verlegen.

Maximian, dessen Vorkehrungen das meiste dazu beigetragen hatten, um den Angriff des Galerius zurückzuweisen, faßte nun die Absicht, wieder als Augustus aufzutreten und fich in den Besit der bochften Gewalt zu seten; er machte den Versuch, seinen Sohn in Rom selbst der Herrschaft zu entkleiden. Er hat demselben wohl einmal im wildesten Affect den Purpurmantel von den Schultern geriffen. Aber bei ben Prätorianern fand ber Sohn größere hinneigung, als ber Bater, der wie eine Art von Parteigänger erscheinen mochte; Marimian wurde genöthigt, Rom zu verlassen. Auf einer Rusammenkunft in Carnuntum im Spätjahre 307 hat er bann eingewilligt, daß unter ber Beistimmung des Diocletian Valerius Licinianus Licinius, ein alter Waffengefährte des Galerius, an Stelle bes Severus zum Augustus ausgerufen wurde 1). Zwischen Licinius und Marentius war für Maximian kein Plat in Italien; er begab sich zu seinem Schwiegersohn nach Gallien, wo ihm dieser alle mögliche Ehre erwies, aber bann in ein Zerwürfniß mit ihm gerieth, welches einen blutigen Ausgang nahm. In dem Besitz der Macht liegt ein

<sup>1)</sup> Am 11. November 307 nach bem Chron. Pasch. p. 279 B. Wietersheim, Geschichte ber Bölkerwanderung III, 484, N. 62, solgt den Fasti Idat. und nimmt das Jahr 308 an. — Der Chronograph schreibt dem Diocletian und Maximian ein Imperium von 21 Jahren 11 Monaten 12 Tagen zu, eine Angade, die jedoch nicht leicht zu deuten ist. Wirde man als terminus ad quem den 11. November 307 betrachten, so würde terminus a quo der 28. Dezember 285 sein, der dann wohl nur als der Tag der Erhebung Maximians zum Casar angesehen werden könnte. (Bergl. S. 479, N. 1.). Es stimmt aber hiemit nicht recht siberein, wenn der Chronograph die Erhebung des Licinius in das Jahr 308 setz (S. 523, N. 3).

Rauber, von welchem sich Marimian am wenigsten losmachen konnte. Dort, wo er seine ersten Siege ersochten und den Rustand hergestellt hatte, auf dem alles beruhte, glaubte er allezeit auf die böchfte Autorität Anspruch machen zu können. Auch fand sich unter den dortigen Truppen eine Bartei, welche ihn anerkannte, sodaß er ben schon zweimal abgelegten Burpur zum dritten Male annahm und in Massilia als gebietender Amperator auftrat. Constantin war soeben in einem Feldzug gegen die Franken beschäftigt; auf diese Nachricht aber wandte er sich mit den ihm unbedingt gehorsamen Schaaren von dem Norden nach dem Süden. Das sonderbarfte Zusammentreffen, das sich denken läßt, fand nun vor den Mauern von Massilia statt. Maximian erschien auf den Binnen berfelben; Conftantin fragte ibn, mas er benn eigentlich beabsichtige; Maximian antwortete mit beleidigenden Schmähreden. Aber indem er sich noch in benselben erging, öffneten die Truppen, die er zu beherrschen glaubte, die Thore; er wurde der Gefangene seines Schwiegersohnes. Das war sein Geschick: mochte er versprochen haben, was er wollte, so begte er doch einen so unvertilgbaren, durch alte Successe genährten, immer wieder aufflammenden imperatorischen Ehrgeiz, daß er sich nie in eine nicht vollkommen unabbängige Stellung finden konnte. Er wich zuweilen zurück; niemals gab er auf. Damals hat er ben Bersuch gemacht, wie seinem Sohne in Italien, so seinem Schwiegersohne in Gallien zur Seite, die allgemeine Gewalt eines Augustus Aber er erlag den localen Mächten, die eine auszuüben. bessere militärische Grundlage hatten. Vor seinem Sohne war er geflohen. Jett gerieth er in die hände seines Schwiegersohnes. Auch in dieser Lage hat er noch, wenn wir recht unterrichtet sind, seine Herrschaftsgelüste nicht aufgegeben. Man berichtet, er habe mit Hilse seiner Tochter den Schwiegersohn ermorden wollen, aber diese habe sich ihrem Gemahl ergebener gezeigt, als ihrem Bater; Maximian sei dann durch Constantin umgekommen, nur die Wahl des Todes habe ihm dieser gelassen<sup>1</sup>).

Im folgenden Jahre starb Galerius, nachdem er noch ein Sdict erlassen hatte, in welchem er den bisherigen Verfolgungen der Christen Sinhalt that, obwohl unter Ausbrücken, welche Haß und Verachtung gegen dieselben athmen?). Es gab nun abermals vier große Gewalthaber im Reiche: Licinius und Maximinus im Osten, Constantin und Maxentius im Westen.

Zwischen den beiden orientalischen Herrschern that sich der Unterschied hervor, daß der eine, Licinius, in Illyrien in Folge des letzen Toleranzedictes den Christen Schonung angedeihen ließ, der andere, Maximinus Daza, im Orient um so strenger an den Begriffen der alten römischen Religion sestibielt. Zwischen Maxentius und Constantin dagegen trat eine persönliche und territoriale Feindselizseit ein; Maxentius meinte, den Tod des Vaters an dem Schwager rächen zu nüssen. Er besaß Italien und Afrika'); was ihm aber be-

<sup>1)</sup> Maximians Tob fällt in das Jahr 310 u. A. (nach Hieronymus und den Fasti Idat.).

<sup>2)</sup> Galerius starb in der mösischen Provinz Dardania. Sein Tod würde nach Lactantius, de mort. persec. c. 25 in den Friihling des Jahres 311 zu setzen sein.

<sup>3)</sup> Afrika war im Jahre 308 u. A. unter bem vicarius praef. praet. Domitius Alexander (C. i. l. VIII nr. 7004) von Magentius abgefallen; im Jahre 310 wurde Domitius von dem Praefectus Praetorio Aufius Bolufianus besiegt (Bictor, Caes. 40, 28) und damit Afrika für Magentius wiedergewonnen.

sonders eine allgemeine Autorität verschaffte, war seine Stellung in der alten Hauptstadt der Welt, die er durch seine Prätorianer im Zaum hielt. Unter diesen Umftänden schloß Constantin Freundschaft mit Licinius, der jest keine religiösen Bedenken mehr im Wege ftanden; sie wurde durch eine verwandtschaftliche Verbindung verstärkt. Maxentius bagegen stellte eine ansehnliche Beeresmacht in Rhätien auf, durch welche er beide bedrobte. Besonders mochte er hoffen. in den Gebieten des Licinius Einverstandene zu finden und Erwerbungen zu machen 1). Er schien zur allgemeinen Herrschaft nach Often und nach Westen bin emporzustreben. eben eine solche wollte Constantin, der von derselben am meisten betroffen worden wäre, nicht wieder aufkommen lassen. Im Frühling des Jahres 312 überstieg er mit seinem nicht eben großen, aber friegsgeübten und ergebenen Beere die cottischen Alven. Seine Truppen nahmen den Schlüssel der Alpenpässe, Susa, durch einen raschen Anlauf in Besitz: benn mit einer langen Belagerung konnten sie sich nicht aufhalten; sie eroberten die Stadt mit Sturm und waren bann ihrem Kührer folgsam genug, um sich auf seinen Befehl aller Blunderung zu enthalten. Run aber erft erschienen die Heerbaufen des Marentius im Feld. Den vornehmsten Bestandtheil derselben bildete eine Schaar von Kataphraften, wie sie die Verser und ihre Verbündeten in den orientalischen Kriegen ausgebildet und die Römer angenommen hatten schwergerüftete Reiterei, in der Mann und Pferd durch Panzer gegen Sieb und Stich geschützt waren. Diese ruckten

<sup>1)</sup> Zosimus II, c. 14.

bem Heere des Constantinus kräftig vordringend entgegen. Aber Constantin sette ihnen, wie dort schon Aurelian, eine mit ftarken Reulen ausgerüftete Reiterei entgegen, welche eine besondere, in den germanischen Kriegen eingeübte Beweglickfeitbesaß. Ueberdies dienten viele Germanen unter Conftantin, die dann viel dazu beitrugen, die aus dem Orient herübergekommene Ausrüftung des Marentius unwirksam zu machen. Der Cavallerie des Constantin gelang es, die Flanken der Feinde zu durchbrechen, dann die gepanzerten Reiter niederzuwerfen und zu vernichten. Durch diese beiden Handlungen, die das Gemeinsame haben, daß ein wohlgerüfteter Feind durch rasche Thatkraft überwältigt wird, wurde Constantin Meister in dem oberen Italien; Marentius wurde von den Vorkehrungen, die er in Rhätien getroffen haben mochte, abgedrängt. Conftantin ward noch einmal, als er Verona belagerte, von einem feindlichen Heere, das jum Entsat beranrudte, in Gefahr gebracht; aber er entschloß fich, zugleich bie Belagerung fortseten zu lassen und selbst persönlich dem Feinde entgegenzugeben. Damit gelang es ihm beffer, als unserem Friedrich bei Colin. Constantin schlug den Feind und nahm Verona in Besit, was dann eine so durchgreifende Wirkung hatte, daß auch die Besatzung des festen Aquileja ihn als Herrn begrüßte und zu ihm überging.

So scheiterten die Absichten des Maxentius, die gegen die Stellung Constantins in Gallien gerichtet waren. Der Gegensatz der beiden Oberhäupter nahm nun eine noch umfassendere Gestalt an. Wir werden wohl nicht irren, wenn wir die raschen Successe Constantins zum Theil von der Verbindung, in die er zu Licinius trat, herleiten. Denn Licinius hätte ihm wenigsens große Hindernisse in den Weg legen können.

Diese Allianz hatte nun aber noch eine andere Folge. Maximinus, der durch die Vereinigung des Licinius mit Constantin beunruhigt war, verband sich mit Marentius; sie hatten hiebei, soviel wir erfahren, auch den alten Diocletian auf ihrer Seite, den man in großen Krisen immer aus seiner Einsamkeit berauszutreten bewog. Es bildeten sich also zwei Gegenbündnisse, die den Orient und Occident umfaßten und zugleich eine religiöse Seite hatten. Denn wie hätte nicht ein Beer, das dem alten Götterglauben anhing, von dem Prästigium des capitolinischen Jupiter, das durch die Mauern Aurelians neu befestigt worden war, betroffen werden; wie hätte es nicht dasselbe Schicksal befürchten sollen, das kurz zuvor Severus und Galerius, die doch Augusti waren und allgemein anerkannte Rechte besaßen, erfahren hatten? Constantin bedurfte eines Heeres, welches für dies Bräftigium der alten Hauptstadt der Welt unzugänglich war. Dadurch aber wurde für ihn selbst der driftliche Glaube ein unschätzbarer Bundesgenosse. Der Schutz der Christen war eine der Verlassenschaften seines Laters, dessen Regiment in seiner Besonderheit er recht eigentlich fortsette. der allgemeinen Lage und den vorliegenden Fragen ergiebt sich, wie Constantin auf den Gedanken gerathen konnte, in dem Kreuzeszeichen werde er siegen. Auf die Wundererscheinungen, mit welchen die driftliche Legende, die sehr früh beginnt, den Uebertritt Conftantins zum Christenthum motivirt, kommt es hiebei nicht an 1). Das wahre Wunder ift, daß der römische Imperator von den Götterdiensten,

<sup>1)</sup> Ich gebenke in der Folge den christlichen Autoren einen besonderen Artikel zu widmen, wobei auch von diesen Traditionen die Rede sein wird.

auf welchen bisher das römische Reich beruhte. zu dem Glauben an den Einen Gott überging. Die Haruspices, in denen sich der Dienst der alten Götter, die mit der Idee von Rom identisch waren, repräsentirte, setzen sich dem Vorhaben des Conftantin mit dringenden Warnungen entgegen. Conftantin aber glaubte nicht mehr an die besonderen Götter, sondern, wie sein Bater, an den Gott des Alls, deffen Symbol das Zeichen des Kreuzes war. Er hat nicht allein bei der großen Anzahl der Christen Unterstützung gesucht; sondern die Macht des Gottes, den sie bekannten, und das Zeichen des Kreuzes sollte die Feinde vor ihm her zersprengen. Der Kriegszug, den er unternahm, bedeutete in Wahrheit den Kampf zwischen dem Monotheismus, wie er in dem Chriftenthum zur Erscheinung kam, und dem Polytheismus, welcher sich in den capitolinischen Göttern darstellte. Es ift ganz ernstlich gemeint, daß es sich nun zeigen mußte. wer am ftärksten sei: die Gottheiten von Rom ober der Gott der Christen, d. b. welcher von beiden Religionen die Aufunft der Welt gehöre. Eine hiftorisch glaubwürdige Nachricht liegt vor, nach welcher Constantin eben in diesem Rampfe gegen Rom und Marentius den Christen erlaubte, das Monogramm ihres Glaubens auf ihren Schilden anzubringen.

Für Maxentius konnte es zweiselhaft scheinen, ob er sich auf die Vertheidigung der Stadt beschränken oder vor den Mauern eine Schlacht liefern sollte. Wenn man die vorliegenden Nachrichten combinirt, so muß man schließen, daß er das Eine und das Andere zu vereinigen gedachte. Die zahlreichen Truppen, die er gesammelt hatte, nahmen eine Stellung jenseit des Tiber, nicht jedoch ohne eine Schiffbrücke anzulegen, mittelst welcher sie im Nothfall sich auf die Stadt hätten

zurückziehen können. Sie hatten Veranstaltungen getroffen. daß diese nicht etwa ihren Feinden zu Gute kommen könnte. Wenn wir recht unterrichtet sind, zögerte Marentius anfangs, bem heere Constantins personlich entgegenzugeben. Aber von dem Bolke gedrängt und, wie man sagt, durch ein Drakel. nach welchem die Feinde von Rom vernichtet werden sollten. ermuthigt, begab er sich endlich selbst in die Schlacht. Entscheidung ließ dann nicht lange auf fich warten. Die Jußvölker Constantins hielten Stand; seine Reiterei hat vor den Thoren von Rom, wie dort am Juße der Alpen, den Sieg entschieden; fie brachte die feindlichen Schaaren, die lange auf das tapferfte Widerstand geleiftet hatten, jum Rückzug. Aber dieser Rückzug verwandelte sich in eine Flucht, wobei sich alle die erwähnten Veranstaltungen unnüt erwiesen; die Brücke wurde zerftört; Marentius selbst hat dabei seinen Untergang mit einem großen Theil seiner Leute gefunden 1). Man wird bier trot der Entlegenheit der Zeiten an den Angriff Borsenna's und die Niederlage an der Allia erinnert; — diesmal aber fehlte es an einem Horatius Cocles und vor allem an ber capitolinischen Burg, um die Feinde zurückzuweisen. Die aurelianischen Mauern hatten Rom gegen die letten Angriffe geschütt; aber Befestigungen großer Städte können boch nur dann einen Erfolg haben, wenn sie von einer einmuthigen Bevölkerung gegen den andringenden Feind be-In Rom war das diesmal nicht der bauptet werden. Fall: Marentius hatte sich durch Gewaltthätigkeiten bei den böheren Klaffen selbst verhaßt gemacht. Ungehindert konnte

<sup>1)</sup> Am 27. October (a. d. VI. Cal. Novembr. Cactantius, de mort. persec. c. 41, panegyr. Nazar. c. 33) i. 3. 312 (Fasti Idat).

v. Rante, Weltgeschichte. III. 1, 3. Muff.

Constantin in die Stadt vorrücken; der Senat war glücklich, der Tyrannei des Maxentius entgangen zu sein; angesehene consularische Männer, die man gesangen gehalten, erfreuten sich einer unerwarteten Erlösung.

Die Eroberung von Rom durch Constantin ist das größte Ereigniß der Epoche, von welcher die Weltumwandlung ausging. So baben es vor allem die Christen gefaßt; aber auch bei benen, die das nicht waren, findet sich eine anlautende Vorstellung, die gleichwohl eine vollkommen andere ift. Nazarius erzählt in seinem Panegpricus: man habe ein Heer, von schreckendem Lichte umflossen, in wunderbarer blenbender Rüftung dem Constantin zu Gülfe kommen seben; nach dem Siege sei es den Augen wieder verschwunden; dies Heer babe Conftantius, jest ein Gott, dem Sohne geschickt, der seine Sache beffer verfechte, als er selbst 1). Man erkennt darin die politische Seite des Ereignisses, den Gegensat, in dem Constantius zu den anderen Machtbabern stand: Constantin führt die Sache seines Baters durch, aber mit dessen Hülfe. der ihn vom himmel her unterftütt. Der Sieg Conftantins über Marentius erschien auch den Heiden als ein Wunder, und mit der driftlichen Tradition trifft es insofern zusammen, als es eine außermenschliche Hülfe ift, die den Sieg des Constantin berbeiführt.

An der Verfassung der Stadt änderte Constantin nichts; er wohnte den circensischen Spielen bei.

Man erfährt selbst nicht zuverlässig, ob er das christliche Glaubenszeichen, das Labarum, in Rom aufgestellt hat, oder

<sup>1)</sup> Nagarius c. 14: Illi coelo lapsi, illi divinitus missi gloria-bantur, quod tibi militabant.

nicht. Aber darauf kommt auch soviel nicht an. Der Antheil, ben die Christen an seinem Siege genommen hatten, führte sie zwar noch keineswegs zur Herrschaft, aber zur Ausbebung der Verfolgungen und zur politischen Gleichstellung. Und damit stimmte auch der Verbündete Constantins, Licinius, überein. In beider Namen wurde das Soict von Mailand proclamirt, nach welchem die Christen von allen Bedrückungen, die sie bisher erduldet, befreit sein sollten. Wenn das erwähnte Soict des Galerius die gleiche Versügung in sich schließt, so werden in demselben doch die Grundsätze Diocletians nochmals proclamirt, die Hoheit des Polytheismus behauptet und jede Concession als eine Gnade betrachtet; jetzt aber wurden die Bekenner des Christenthums den Anhängern der alten Dienste gleichgestellt und zwar auf Grund einer Uebereinkunft zwischen den beiden mächtigsten Gebietern.

Daß der Dritte, Maximinus Daza, der entweder von der Toleranz überhaupt nichts hören wollte oder sie doch nur im Sinne des Galerius verstand, hiegegen Einsprache erheben würde, ließ sich von vornherein erwarten. Ueberhaupt aber lag in dem Untergang des Maxentius zugleich eine Beränderung des allgemeinen politischen Zustandes, um so mehr, da Diocletian im Getümmel dieser Begebenheiten mit Tode abgegangen war. In Maxentius war auch dessen Berbündeter, Maximin, mitbesiegt worden. Und durch die Berbündung zwischen Licinius und Constantin wurde er insofern in seiner Stellung beeinträchtigt, als dadurch eine ihm entgegengesetzte Macht im römischen Reiche constituirt wurde. Mit dem Tode des Maxentius war die volle Hoheit über den Occident an Constantin, dem sich unter anderem Afrika ohne weiteres anschloß, übergegangen. Durch dessen Aerse

bindung mit Licinius wurde nun auch die Independenz des Drients insofern bedroht, als der dem Constantin eigenthümliche Gedanke der Protection der Christen über alle Provinzen des Reiches ausgedehnt werden sollte. Zwar läßt sich nicht annehmen, daß Licinius positiv für das Christenthum gewesen wäre; was er bewilligte, war nur eben die Bedingung, unter der Conftantin ihm seine Freundschaft gewährte. Durch die Familienallianz, die sie eingingen, — Licinius vermählte sich mit der Schwester Constantins — wurde aber zugleich die Autorität des Licinius im Orient befestigt 1). Hiegegen nun erhob sich ber Herrscher des Orients mit aller seiner Macht. Auch bei ihm war Religion und dynastischer Ehrgeiz verbunden. Er hielt an den alten Borstellungen, auf denen das Imperium beruhte, fest; er hat wohl gedroht, alle Christen Jupiter zu opfern. Er hoffte, nicht allein Licinius, sondern auch Constantin über den Haufen zu werfen, mas ihn dann zum Oberherrn des Gesammtreichs gemacht haben würde. Er wäre bochft gefährlich geworden, wenn er noch vor dem Tode des Marentius eingetroffen wäre. Aber soweit wenigstens waren seine Streitfrafte in gutem Stand, daß er unmittelbar nach der Nachricht von der Ausammenkunft in Mailand aufbrechen konnte, um ihren Refultaten vorzubeugen. Es war gegen Ende des Jahres 312, daß er seine orientalischen Legionen über den Bosporus führte. Byzanz und Perinth in Besitz nahm und dann auf der großen Landstraße, welche die illyrischen Provinzen durchschnitt, vordrang.

<sup>1)</sup> Die Bermählung fand (nach Lactantius 45, 1) im Winter 312/3 zu Mailand flatt.

Da ist ihm nun Licinius mit seinem bei weitem schwächeren Heere bei Abrianopel begegnet. Aber dies Heer war von der neuen Jdee durchdrungen, in welcher sich Licinius und Constantinus vereinigt hatten. Ueberaus merkwürdig ist das Gebet, durch welches sich die Licinianischen Truppen zu ihrem großen Kampse vorbereiteten; es ist an den höchsten Gott gerichtet, den heiligen Gott, von dem alles Leben ausgehe. Diesen slehen sie an, ihre gerechte Sache und das Imperium, dem sie angehören, zu beschützen; durch ihn denken sie Sieger zu bleiben; nach ihm strecken sie ihre Hand aus: "erhöre uns, höchster Gott"). Weder von dem Kreuz noch von Jesus Christus ist da die Rede. Das Gebet ist gleichsam eine monotheistische Consession, ausgesprochen im Moment des Kampses gegen die alten Götter.

Die Tribunen und die Kriegsobersten sagten dies Gebet ihren Truppen vor, die es nach abgenommenem Helm dreimal wiederholten. Hierauf setzen sie ihren Helm wieder auf das Haupt und griffen zu Schild und Speer. Die beiden Schlachthausen standen einander schlagfertig gegenüber, doch wurde noch eine Zusammentunst zwischen den Heersührern veranstaltet. Maximinus hielt dafür, daß das seindliche Heer zu ihm, der bei weitem freigebiger war, als Licinius, auch deshalb übergehen würde; er kam selbst an die vordersten Reihen heran, um sie dazu aufzusordern. Als er sah, daß es vergebens war, kehrte er zu seinen Leuten zurück. Aber in

<sup>1)</sup> Summe Deus, te rogamus, sancte Deus, te rogamus, omnem justitiam tibi commendamus, salutem nostram tibi commendamus, imperium nostrum tibi commendamus. Per te vivimus, per te victores et felices exsistimus. Summe, sancte Deus, preces nostras exaudi, brachia nostra ad te tendimus, exaudi, sancte, summe Deus. Lactantius, de mortibus persecutorum c. 46.

dem schritten die Truppen des Licinius zu einem entschlossenen Angriss. Die Maximinianer wurden überrascht und auseinander geworfen 1); Maximinus selbst entsloh, und ging dann über die Meerenge zurück. Er zeigte so wenig Kraft des Widerstandes, daß das Heer nur seinem Beispiel zu solgen meinte, wenn es die Fahnen verließ. Er sloh immer weiter und ist dann in Tarsus in einer Art von Verzweislung, sich selbst und alle Andern anklagend, umgekommen 2).

Der Sieger war ihm auf dem Fuße gefolgt; in Nicomedien hielt er ein seierliches Danksest für den ersochtenen Sieg und zugleich proclamirte er das Edict, das in Mailand vereindart war. Dadurch wurde, wie berührt, eine allgemeine Religionsfreiheit verkündet. Dehr eigenthümlich ist das Motiv, das hiesür angesührt wird: welcher Art auch immer die Gottbeit sei, die von ihrem himmlischen Sitz her Alles lenke, so solle sie für die Imperatoren und alle Einwohner ihrer Gebiete günstig gestimmt werden. Die Toleranz war gleichsam eine Neutralität zwischen Vielgötterei und Monotheismus. Die erste wurde nicht ausgegeben, aber der letztere gelangte zu einer Anerkennung, die er noch nie besessen des Polygroße Wendung der Dinge war eine Niederlage des Polygroße

<sup>1) 30.</sup> April 313. Der Bericht bes Lactantius, de mortibus persecutorum c. 46 ff. ist zwar durch die Einmischung des Bunders der Engelerscheinung sehr verdächtig geworden, aber wir sind darum nicht besugt, ihn zu rerwersen. Wie ost mischen sich in die Schlachtberichte des Alterthums Prodigien ein, die man verwirst, ohne darum die Sache selbst zu lengnen. Ein ähnliches Bersahren muß man wohl auch auf die christlichen Berichte anwenden.

<sup>2)</sup> Der Chronograph giebt ihm ein Imperium von 9 Jahren 8 Monaten 6 Tagen, wonach, da hiebei für seine Erhebung der 1. April 304 angenommen werden muß, sein Tod am 7. December 313 erfolgt ist.

<sup>3)</sup> ut daremus Christianis et omnibus liberam potestatem sequendi religionem.

theismus, aber noch keineswegs ein Sieg des positiven Christenthums.

Daß es nun aber dabei lange sein Benkleiben haben könne, war doch unmöglich. Es ließ sich schon darum nicht erwarten, weil die Sisersucht der beiden Imperatoren trot der geschlossenen Berwandtschaft doch gar bald wieder erwachte und zugleich religiöse Dissernzen zwischen ihnen anregte. Licinius trat als Gebieter des Ostens, Constantinus als Gebieter des Westens auf. Aber eine solche Theilung der Gewalt entsprach nicht eigentlich der Idee des römischen Reiches, und wenn Constantin die höhere Autorität in Anspruch nahm, so war Licinius entsernt davon, eine solche anzuerkennen. Richt lange, so kam es in den illyrischen Warken zu offener Entzweiung. Licinius ließ die in den Grenzgebieten in der Colonie Aemona aufgestellten Bildsäulen Constantins umstürzen. Aber damit provocirte er dessendseligkeit.

An dem Knotenpunkte der beiden Straßen, die von Pannonien nach Italien und nach Noricum führen, sowie von Sirmium nach Salona, bei Cibala, kam es zur Schlacht 1). Constantin behielt auch hier hauptsächlich durch seine Reiterei die Oberhand und eroberte Sirmium. Sein Kriegseiser aber wurde aufs neue entzündet, als Licinius hierauf einen Kriegsobersten von geringer Herkunst, des Namens Valens, zum Cäsar ernannte. Denn dadurch schien das Recht der Nachkommenschaft der mit Licinius vermählten Schwester Constantins in Frage gestellt zu werden. Nicht dazu, sagte er, solle sein Wassenzlück dienen, daß er den Gemahl seiner

<sup>1)</sup> Am 8. October 314 (Fasti Idat.).

Schwester verjagen und einen Menschen wie Balens erheben lasse. Durch diesen aber wurden doch die Streitkräfte des Licinius in einer Weise verftärkt, daß er dem Conftantin Widerstand leisten konnte. Es kam bei Adrianopel zu einer Keldschlacht, welche unentschieden blieb und, wenn wir recht unterrichtet sind, in Folge einer Uebereinkunft zwischen Constantin und Licinius abgebrochen wurde. Dieser verstand sich dazu. Allpricum abzutreten und den neuen Cafar fallen zu laffen, fo daß Conftantin seiner occidentalischen Berrichaft über die gallischen Provinzen. Britannien, Italien, Afrika, auch Illyricum hinzufügte 1) und nothwendig seine religiösen Makregeln dabin ausdehnte. Nach einiger Zeit brachen nun aber neue Entzweiungen zwischen den beiden Imperatoren aus. Ihre Ursache lag, wenn wir so sagen dürfen, in einer religiösen Eifersucht. Die Stellung Constantins in dem Abendland war dadurch eine andere geworden, daß er in den firchlichen Zwistigkeiten der Christen unter einander entscheidende Urtheile zu fällen und durchzuführen in den Fall fam. Wir werden darauf zurücktommen; bier bemerken wir nur, daß die firchliche Autorität, die er ausübte, sein politisches Anseben nach allen Seiten bin vermehrte.

Es mochte nicht falsch sein, wenn Licinius den Christen in seinen Provinzen den Wunsch zuschrieb, daß die Herrschaft im Reiche überhaupt an Constantin fallen möchte. Sehr charakteristisch ist die Form, in der sich das ausspricht; er meinte, daß in den Kirchen für ihn nicht mit demselben Eiser

<sup>1)</sup> Bosimus II, 20: τὸν μὲν Κωνσταντίνον ἄρχειν Ἰλλυριῶν .... Αικίννιον δὲ Θράκην ἔχειν καὶ τὴν ξώαν. Betrus Batticius: ἔδοξε τὸν Βάλεντα ἔκβληθήναι τῆς βασιλείας. Anon. Vales. 18. 19.

gebetet werde, wie für Constantin. Er entsernte die eifrigen Christen aus seiner Hoshaltung und den wichtigsten militärischen Stellungen, die sie einnahmen; er scheint selbst — denn wie schwer mußte der Uebergang von den particularen Gößendiensten zu der allgemeinen Religion werden — die Meinung gehabt zu haben, daß der von Constantin angebetete Gott ihm ungünstig sei. Gegen das Zeichen des Kreuzes ließ er eine gewisse Abneigung blicken.

Und immer muß man sich erinnern, daß Licinius ur= sprünglich der Combination des Galerius angehörte, welcher Conftantin sich widersetzte. Ihre Allianz war nicht eine naturwüchsige, sondern von dem gemeinschaftlichen Interesse berbeigeführte, welche sich dann wieder auflöste. Dak es im Reiche zwei von einander unabhängige und nicht einmal übereinstimmende Botenzen geben sollte, war ein Ding der Unmöglichkeit. Wie sollte der Kaiser des Occidents die Regionen, in denen die großen Weltmächte von jeber aufeinander gestoßen waren, in den Händen einer Macht dulben, der er nicht vollkommen vertrauen konnte? Bei einem Einfall ber Gothen zögerten die Orientalen zur Abwehr zu schreiten. und der occidentalische Imperator trug nicht lange Bedenken. sie auf eigene Hand anzugreifen und abzuwehren, obwohl es nicht eigentlich seine Gebiete waren, welche die Invasion betroffen batte.

Ueberhaupt aber wie oft war doch in den letzen Jahren der Occident dadurch gefährdet worden, daß die Uebergänge von Asien nach Europa in dem Besitz der Orientalen waren. In der natürlichen Politik Constantins lag es, wenn er sie in seine Hände zu bringen trachtete.

Es läßt sich wohl nicht bezweifeln, daß er auch diesmal

den Krieg begonnen bat, wie einige Rabre vorber. Aufs neue trafen die beiden Heere in der Rähe von Adrianopel zusammen, um den abgebrochenen Streit definitiv zu entscheiben. Licinius war kein dem Gegner an Talent und Kriegserfahrung ebenbürtiger Feldberr; seine Truppen waren schon einmal geschlagen. Wahrscheinlich geschah es abermals durch die raschere Beweglichkeit der in den gallisch-germanischen Grenzkriegen ausgebildeten Reiterei, daß er ftrategisch in Nachtheil gerieth: er erlitt eine Niederlage, bei der er mehr als 40 000 Mann verloren haben foll 1). Die eigentliche Frage war dann nur, ob er sich in Byzanz zu halten vermögen würde. Byzanz war seit jener Zerstörung seiner Mauern durch Septimius Severus niemals wieder zu der alten Festigkeit, die es als uneinnehmbar erscheinen ließ, gelangt. Wir wiffen, wie viel in dem allgemeinen Berhältniß, namentlich auch in der Abwehr der von der niederen Donau ber andringenden Barbaren, auf diesen Blat ankam. Licinius batte benselben wenigstens in so weit wieder bergestellt, daß er ihn gegen den ersten Anlauf eines Beeres. das ja zu einer Belagerung nicht vorbereitet war, vertheidigen zu können hoffte. Er batte auch eine prientalische Seemacht um sich versammelt, auf die er sich lehnen zu dürfen meinte. In diesem doppelten Conflict ift nun Conftantin durch seinen bereits kriegberühmten Sohn Crispus kräftig unterftütt worden; eben hiebei bat fich Crispus einen Namen

<sup>1) 323</sup> u. Å. 3. Insi (die V. Non. Jul. nach den Fasti Idat.); die Angade des Chron. Pasch. p. 382 προ ε καλενδών Ιούλίων, die dem 25. Juni entsprechen wittbe, ift irrig (Dufresne z. St. in der Bonner Ausgade II, S. 370).

in der Geschichte erworben: er traf mit der auf der ariechischen Rüfte gerüfteten Marine des Licinius zusammen und warf sie auseinander, so daß dieser den Angriff Conftantins in Byzanz nicht mehr erwarten konnte. So wenigstens finden wir in dem glaubwürdigften und der Zeit am nächsten ftebenben Bericht 1). Licinius entfloh, eben als es noch möglich war, mit seinen Schähen nach Chalcedon, in ber Hoffnung, ben Rrieg auf ber asiatischen Rufte fortzuseten. Allein wie zu Land durch die Reiterei, so war Constantin durch die Beweglichkeit seiner Schiffe zur See dem Licinius überlegen. Er ging nach Afien über und bebauptete in einem Treffen bei Lampfacus die Oberhand über ihn 2). Chalcedon mußte sich ergeben. so wie kurz vorber Byzanz. Richt gerade eine aroke militärische Handlung war diese Eroberung, aber sie war entscheidend für die damaligen Verhältnisse. Die größere oder geringere Unabhängigkeit des Orients vom Occident, welche Licinius verfocht, wurde damit vernichtet. Auch in der untergeordneten Stellung aber, in die dieser nunmehr gerieth, konnte er sich nicht behaupten. Dem einfachsten der alten Berichte zufolge ift er nach Nicomedien geflüchtet, bier jedoch sehr bald inne geworden, daß er keinen Widerstand mehr leisten könne, worauf er sich in das Lager Constantins begeben und ihn als seinen Herrn und Kaiser anerkannt hat's).

<sup>1)</sup> Anonymus Valesii 26.

<sup>2) 18.</sup> September 323 u. A.; ben Tag geben die Fasti Idat. an; sie setzen aber die Begebenheit in das Jahr 324 — eine Zeitbestimmung, mit welcher die Datirung eines im Codex Theodosianus erhaltenen Gesetzes Constantins vom 16. Mai 324 (XV, t. 14, c. 1), durch welche die Berordnungen des Licinius ausgehoben werden, in Widerspruch steht.

<sup>3)</sup> Indem der Chronograph die Dauer seines Imperiums auf 15 Jahre 4 Monate 16 Tage angiebt, wird als Beginn besselben in Uebereinstimmung

Eine andere Erzählung schreibt seiner Gemablin, der Schwester Constantins, eine Fürbitte für Licinius zu; sie habe ihm auch die Herrschaft zu erhalten gedacht, aber nur eben das Bersprechen ausgewirkt, Licinius solle am Leben bleiben 1). Er wurde nach Theffalonike gebracht und hier nicht lange darauf bingerichtet: benn das Kriegsbeer babe einen Mann nicht am Leben laffen wollen, der einen unabhängigen Anspruch auf das Imperium machen konnte. Constantin soll bann noch bei bem Senat in Rom angefragt und von diesem die Antwort erhalten haben, daß der Wille der Truppen vollzogen werden möge?). Die Legionen wollten eben nur noch Einen Herrn im Reiche seben. Die erclusive Anhänglichkeit der Truppen an den Kaiser, die Siege desselben und ber Fortgang der religiösen Ideen — benn auch im Kriege hatte Licinius besonders das Kreuz bekämpft, das die Truppen vertheidigten, - wirkten zusammen, um Constantin zum alleinigen Augustus des römischen Reiches zu machen.

Man sieht wohl, was es ihn kostete, dahin zu gelangen. Seinen Schwiegervater, den Bruder seiner Gemahlin, den Gemahl seiner Schwester, hat er umbringen lassen. Aber noch Schwereres, Gräßlicheres stand ihm bevor. Sein eigener Sohn ist dem Verdachte, daß er ihm gefährlich werden könnte, geopfert worden.

Constantin war frei von den Ausschweifungen, die man so vielen seiner Borgänger, namentlich auch dem letten, Marentius, zum Vorwurf gemacht hat; leicht zugänglich und

mit den Fasti Idat. der 11. Rovember 308 vorausgesetzt; demnach würde der 27. März 324 der Todestag des Licinius sein, was zu den vorhin angegebenen Daten sehr gut paßt.

<sup>1)</sup> Exc. Vales. § 28. 30fimus II, c. 28.

<sup>2)</sup> Das Lette berichtet Bonaras.

gebuldig einen jeden anzuhören, verband er überhaupt mit dem Besitz der Herrschaft den Ausdruck der Menschenfreundlichkeit und des Wohlwollens, wodurch sie erträglich wird. Aber theilen wollte er sie mit Riemandem, wer es auch sein mochte. Seine Entschlüsse erwog er lange und bielt sie verborgen, bis er sie etwa nach einem Moment ber Sammlung mit einer Heftigkeit, die durch nichts zurückzuhalten war, ins Werk sette. Die Umftande nun, die ihn vermocht haben, zu der Hinrichtung seines Sohnes zu schreiten, sind nicht mehr zu ermitteln. Wahrscheinlich bat die Eifersucht der Fausta, welche ihren eigenen Kindern die Succession sichern wollte, Einfluß auf den Raiser gewonnen 1). So viel man fieht, wurde Fausta durch die Truppen unterstütt, welche aulest den Tod des Licinius veranlaßt hatten; fie wollten auch den Sohn desselben, der zum Casar ernannt worden war, nicht dulden; in dessen Katastrophe ist dann Crispus verwickelt worden. Einen Cafar in dem bisberigen Sinne fonnte es überhaupt nicht mehr geben 2).

<sup>1)</sup> Aus wenigen Indicien hat man eine Erzählung von einem Berhälmiß, wie zwischen Phädra und Hippolyt, zusammengesetzt, und den Sod der Fausta selbst damit in Berdindung gedracht. Das Letzte aber gehört offendar in das Reich der Ersindungen. Kaiser Julian schildert (orat. I, p. 9 B ed. Spanheim) die Fausta als Muster einer glücklichen Gattin, und ein Panegyrist aus dem Jahre 340 bezeichnet sie noch als sedend (Anonymi funedris oratio in Constantinum c. 4 in der Ausgade des Eutrop von Havercamp); von Constantin ist sie also nicht umgedracht worden. So grobe Berletzungen der Wahrheit sinden sich selbst den Panegyristen nicht.

<sup>2)</sup> Constantius Crispus wurde im 20sten Jahre der Regierung Constantius (Sozomenos, H. eccles. I, c. 5), also 326 u. A. hingerichtet, wie auch die Fasti Idat. angeben. Nach Zosimus II, 29 befahl Constantin während seines Aufenthalts in Rom, der nach der Subscription eines Gesetzes im Juli diese Jahres stattsand, die Hinrichtung seines Sohnes. Bergl. Tillemont, Note LIV zur Geschichte Constantius.

Den Charafter der unbedingten Einheit der Gewalt, die gegen alle Widersacher mit der Schärfe des Schwertes gehandhabt werden müsse, den ihr schon Tiberius gegeben, erkennt man auch unter Constantin wieder. Zwischen dem Augustus und den Legionen sollte es Niemand geben, der eine eigene unabhängige Autorität hätte zur Geltung bringen können.

Aus der licinianischen Verwickelung entsprangen auch die letten Kriegshandlungen Constantins. Wenn er die Gothen eigentlich im Gegensatz gegen Licinius aus Thracien verbrängte, so sind dann diese dem Licinius in seinem Conflict mit Constantin zu Hülfe gekommen. Dadurch wurde aber Conftantin wieder veranlaßt, den Sarmaten im Rampfe mit den Gothen Beiftand ju leiften. Er brachte ein großes Heer der Gothen in eine so verzweifelte Lage, daß es durch hunger und Kälte ju Grunde ging; er nöthigte fie, ihm Beiseln von königlicher Herkunft zu stellen, durch die er sich des Friedens mit ihnen versicherte. Dann aber batte er auch die Sarmaten zu bekämpfen, die sich nicht eben als zuverlässige Bundesgenossen erwiesen. Gin innerer Streit unter ihnen, eine Empörung der Anechte gegen ihre Herren, kam den Römern zu Hülfe. Constantin brachte es dabin, daß er ein paar hunderttaufend Sarmaten von verschiedenem Rang und Geschlecht in Thracien, Macedonien und selbst in Italien ansiedeln konnte 1).

Aus dem Verhältniß, welches diese Siege herbeiführten, ist die Gründung von Constantinopel hervorgegangen.

<sup>1)</sup> Rach ben Fasti Idat. ersocht Constantin seinen großen Sieg über bie Gothen am 20. April 332 (Mommsen im Corp. inser. lat. I, p. 386); die Uebersiedelung der Sarmaten fand 334 statt.

Conftantin bat die Stadt, die seinen Namen trägt, nicht aus dem Nichts bervorgerufen, wie Alexander das ägpptische Alexandrien. Auch war die Absicht Constantins nicht auf eine universale Weltverbindung gerichtet, die Alexander der Große ins Auge faßte und durchführte. Nur auf das römische Reich, aber in seiner Gesammtheit, war sein Augenmerk gelenkt. Da war nun vor allem ein besserer Zusammenhang zwischen Orient und Occident erforderlich. Rom war zu entfernt, um von da aus den Orient zusammenzuhalten und zu beherrschen 1). Und wie man von Anfang an die Zerftörung der Mauern von Byzanz als eine Schwächung bes Reiches den feindseligen Nachbarn gegenüber betrachtet batte. so war auch aus diesem Grunde eine Erneuerung und Verftärkung der alten Fortification nothwendig: die Sicherheit bes Imperiums gründete sich darauf. Diesem Bedürfniß genügte Constantin, indem er Byzanz aufs neue und in größerem Umfang als bis dabin befestigte 2). Zunächst wurde dadurch die Abhängigkeit des Orients vom Occident unerschütterlich. Die Vermittelung bildete Illyrien, von wo in den letten Zeiten die brauchbarften Truppen ausgegangen waren. Constantinopel bildete gerade die geeignete Stelle für diese militärische Berbindung. Für die römisch-griechische Welt im

<sup>1)</sup> Man hat eine Minze, auf beren Borberseite sich die Legende Constantinopolis und ein weibliches Brustbild, mit lorbeerumkränztem Helm, einen Scepter haltend, sindet; deren Revers die Beischrift Felix temp(orum) reparatio und eine Frau auf den Bordertheil eines Schisses tretend zeigt (Echel VIII, p. 96). Auf anderen lautet auf dem Revers die Beischrift: Victoria Aug(usti); und es ist Bictoria, einen Lorbeerzweig und das Fillhorn haltend, dargestellt, indem sie den Fuß auf den Bordertheil eines Schisse setzt (Cohen VI, p. 174).

<sup>2)</sup> Die seiersiche Einweihung ber neuen Stadt sand (nach ben Fasti Idat. und dem Chron. Pasch. p. 285 A) am 11. Mai 330 flatt.

Orient wurde hiedurch ein neuer Mittelvunkt geschaffen. Constantinopel wurde die zweite Hauptstadt des Reiches. Es empfing einen Praefectus Praetorio und einen nach dem Borbilde Roms eingerichteten Senat. In späteren Zeiten hat man der Freiheiten, welche die ursprüngliche städtische Berfaffung gewährte, mit einer gewissen Bewunderung gedacht. In der Mitte einer ergebenen, überwiegend griechischen Bevölkerung fühlte sich der Kaiser doppelt mächtig. Bei der Keier der eircensischen Spiele ist Constantin, was er in Rom nicht hätte wagen können, mit einem orientalisch geschmückten Diadem erschienen. Es springt in die Augen, daß Rom dadurch zurücktrat. Und wer wollte verkennen, daß dabei auch religiöse Rücksichten obgewaltet haben! Wenn die Siege Constantins darauf beruhten, daß das Bräftigium der alten Roma nicht mehr hinreichte, ihre Vertheidigung ju fichern, eben in Folge der religiösen Idee, welche seine Truppen belebte, so konnte auch das Capitol mit seinen Göttern nicht mehr als das religiöse Centrum des gesammten Reiches betrachtet werden. Der die Legionen belebende Gedanke konnte fortan seinen Ausdruck nicht mehr in Rom finden. Conftantinopel bildete recht eigentlich bas Monument der Siege Constantins. Mit der historischen Stellung des Kaisers bangt es zusammen. wenn er das Gedächtniß der Märtyrer, d. h. eben der Berfolgten, für die er die Waffen ergriffen hatte, durch Dentmale feierte; dem Gotte dieser Märtyrer weihte er die Stadt, wie Eusebius sagt 1). Innerhalb der neuen Mauern ließ er

<sup>1)</sup> v. Constant. III, c. 48: τὴν πόλιν τῷ τῶν μαρτύρων καθιέρου θεῷ. Die Geschichte der Gründung von Conflantinopel ift in späteren
Zeiten prächtig ausgeschmildt worden. Allein das Meiste, was man davon vordringt, ist sabelhast. Namentlich gehört der dei Banduri im ersten
Bande seines Imperium orientale (Parisiis 1711) gedrucke Anonymus,
Antiquitatum Constantinopolitanarum libri VIII, der in den Zeiten der

Momente ber Bereinigung bes Christenthums und bes Imperiums. 529

die Dienste nicht zu, deren Ablehnung die Berfolgungen bervorgerufen hatte.

Insofern entsprach die Einrichtung einer neuen Hauptstadt der religiösen Idee, welche den Waffenthaten und Siegen Constantins zu Grunde lag. Von der Herrschaft des Christenthums war dabei zunächst noch nicht die Rede; es galt nur seine Unabhängigkeit.

Fassen wir nun das Verhältniß Constantins zu der Religion noch besonders ins Auge, seine Sigenschaft als Beschützer des Christenthums, als erster Imperator dieses Glaubens.

Conftantin und das Chriftenthum.

Erwägen wir vor allem noch einmal, was die religiöse Beränderung, die sich unter ihm volkzog, in sich schloß.

Das Christenthum verdankte, wie wir wissen, seine Erhaltung der Prärogative des römischen Bürgerrechtes. Hierauf unter gewaltsamen Imperatoren verfolgt, hatte es doch, sobald diese Strenge nachließ, sich mit einer gewissen inneren Folgerichtigkeit entwickelt, und die Kaiser hatten Bedenken getragen, es gewaltsam zu unterdrücken. Worauf es dann ankam, das war bereits durch Justinus Marthr ausgesprochen. Der Philosoph-Märtyrer hatte es für ein unbe-

34

Commenen schrieb, in die Klasse der woographischen Mythologen. Was er von Constantin und dessen Kriegen gegen Persien und gegen die Schthen erzählt, ist eine willkirliche Fiction. Die zwerlässigste Nachricht enthält nach meinem Dassikhalten das Chronicon Paschale, dem gerade in diesem Theile ein beinahe gleichzeitiger Ursprung zugeschrieben wird. Da heißt es, Constantin habe die Mauern erneuert und ihren Umsang vergrößert: ανενέωσε τὸ πρώτον τείχος τῆς Βύζου πόλεως, ποιήσας καὶ προσθήκας τῷ αὐτῷ τείχει οὐκ ὀλίγας, καὶ συνηψεν τῷ παλαιῷ τείχει, p. 284 A.

b. Rante, Weltgefchichte. III. 1. 3. Aufl.

zweiseltes Recht erklärt, von dem Schlechteren zu dem Besseren übergehen zu dürsen, — in religiöser Hinscht wie in jeder anderen. Er ging davon aus, daß der Kaiser durch die Pflicht, sein Amt zu verwalten, auch dazu verpflichtet werde, dies Recht anzuerkennen. Eine momentane Toleranz genügte ihm noch nicht. Er wollte eine solche auf immer von dem Kaiserthum anerkannt und ausgeübt sehen.

Awei Mächte waren von Anfang an im Kampf: das Christenthum, das dem Götendienst absacte, und das Raiserthum, das an demselben festhielt. Dieses batte sich selbst reformiren muffen, wenn es bem Chriftenthum batte gerecht werden wollen. Und vielleicht ware das mit der Zeit möglich gewesen, wenn der Friede, der damals obwaltete, im Innern und Aeußern fortgedauert hätte. Aber durch die Angriffe der benachbarten Bölker, die sich erneuerten, wurde die Idee der Religion der Waffen wiederbelebt. Nur unter bem Schutz der Götter glaubte man die Feinde abwehren zu können. In dem inneren Conflict kamen zuweilen mildere Tendenzen, die dann die Wirkung hatten, daß das Chriftenthum sich weiter entwickeln konnte, zum Vorschein: aber sie wurden wieder zurüdgebrängt, und zwar um so schärfer, je größer die zulett geübte Nachsicht gewesen war. Besonders waren es dann die persischen Kriege, welche den Anlaß gaben, daß man alle Kräfte des Reiches ins Keld zu führen versuchte. Die Verbindung des Dienstes der alten Götter mit der Landesvertheidigung hatte zur Folge, daß man jede Abweichung von diesem als dem allgemeinen Wohl zuwiderlaufend auf das strengste verponte. Die Ibee, welche Diocletian in einem seiner Edicte aussprach, war, daß durch die Vorsicht der Götter alles das, was gut sei, der Welt

bekannt geworden sei und nur durch verständige Männer erwogen und ausgeführt zu werden brauche. Er verdammte jede religiöse Abweichung als eine verbrecherische Verirrung. Da nun der Erfolg der Waffen lediglich durch die Kührung ber Götter, beren Willen man durch die Haruspicien erkenne, bestimmt wurde, so schritt man zu den äußersten Acten der Gewalt, um die Chriften zur Theilnahme an dem Götterdienst zu zwingen. Die Idee des alten römischen Reiches und die Vorstellung von den göttlichen Dingen, die seit der Gründung desselben vorgewaltet, schlossen aneinander und verbängten Untergang und Verderben über die Christen. Man kann das vom rein patriotischen Standpunkt begreifen, aber in der That war es doch ein Wahn und eine Grausamkeit. Denn Rom war eben nicht die Welt. Wäre es auch mit der Vertheidigung gelungen, so würde doch das römische Reich und die Cultur, die es in sich schloß, auf die gegenwärtigen Grenzen beschränkt geblieben, jeder weitere Fortschritt unmöglich geworden sein. Das Christenthum aber war eine Religion für die Welt, die benachbarten Nationen sowohl wie die Römer. Und eine Grausamkeit lag barin. wenn man die keines anderen Bergebens anzuklagenden Gläubigen ihres Glaubens wegen umbrachte.

Die chriftliche Tugend selbst wurde ein Berbrechen; Constantin spricht mit Indignation über das Verfahren, das man gegen die Christen einschlug, und mit Bewunderung von der Standhaftigkeit, mit welcher diese jede Gewaltsamkeit, von der sie bedrängt wurden, ertrugen. Man kann nicht bezweiseln, daß er den Gedanken hegte, von diesem Unwesen wenigstens die Gebiete seines Vaters freizuhalten und vielleicht ihm auf immer ein Ende zu machen, als er

aus Asien zurücklam. Darin liegt die Größe seiner Position. Er strebte nach dem Imperium — es ist kein Zweisel daran, — aber zugleich nach einer Veränderung desselben, die dem Christenthum entsprach. Streng genommen darf man nicht sagen, daß er sich der Christen habe bedienen wollen, um seinen Zweck zu erreichen, ebensowenig als man sagen dürste, daß die Christen ihn an ihre Spize gestellt hätten, um den ihren durchzusezen; es war eine Coincidenz zweier Intentionen. Der Cäsar wollte die ihm überlegenen Gewalten stürzen; die Christen mußten auch ihrerseits wünschen, derselben entledigt zu werden. Sie vereinigten sich zu dem Zwecke, das Imperium zu erobern, aber ihm zugleich einen anderen Charakter zu geben.

Man dürfte behaupten, daß diese Veränderung nicht dahin ging, das Reich zu ftürzen, sondern vielmehr es auf eine Weise umzugestalten, daß ihm selbst noch eine weitere Ausdehnung seiner Macht ermöglicht wurde. Die patriotischen, aber beschränkten Anschauungen, welche Diocletian verkündet hatte, konnten beseitigt und das Reich, noch in etwas freierem Sinne, der Muttelpunkt der Weltgeschichte werden. So ward diese Vereinigung zweier ursprünglich verschiedener Intentionen geschlossen. Sie waren beide der Allgemalt der Herrscher, welche die Verfolgungen über die Welt verhängten, entgegengesett. Und da liegt nun am Tage, daß die Christen dem Casar, der Augustus wurde, die größten Dienste geleiftet haben. An der milvischen Brücke ist der Sieg durch ihre Schaaren unzweifelhaft behauptet worden. Die nur in der Form der Anerkennung eines höchsten Wesens ausgesprochene, gleichsam noch verhüllte Religion hatte ebenso ben Sieg über den alten Götterdienst im

Rampfe gegen Maximinus davongetragen. Der alte Glaube wurde durch den Sieg des Kreuzes über die Schaaren des Licinius vernichtet; ber neue Glaube erfocht ben vollen Sieg. Nachdem diese großen Erfolge errungen waren, machte Constantin vor allem den Ungerechtigkeiten, die sich Licinius hatte zu Schulden kommen lassen, ein Ende. Alle die, welche ihre Aemter verloren hatten, erhielten dieselben wieder. welche in die Bergwerke oder zu öffentlichen Arbeiten verurtheilt waren, wurden in ihren früheren Stand wiedereingesett. Die confiscirten Güter der hingerichteten gab Conftantin ben Angehörigen zurud. Er bedrobte Die mit Strafen, welche Besitzungen, die den Chriften gehörten, sich angeeignet hatten, wenn sie sich weigern würden, sie herauszugeben. Was an den Fiscus gekommen war, befahl er, auch dann nicht zu behalten, wenn sich keine berechtigten Erben fanden. Die Güter wurden dann den Kirchen überlassen, denen die Verurtbeilten angebort hatten. Denen, welche ihre militärischen Stellungen ihrer Religion wegen verloren hatten, wurde freigestellt, entweder sie mit dem alten Range wieder anzutreten oder mit allen Ehren den Abschied zu nehmen. Mit Einem Schlage bekam die bisber unterdrückte Bartei die Oberhand. In der Civilverwaltung nahm Constantin die obersten Beamten aus den Christen; waren einige dies nicht, so wurde ihnen verboten, zu opfern. Idololatrie wurde den Beamten untersaat, sodaß die ganze Organisation, welche den Staat constituirte, denen entrissen wurde, welche am Dienst der Götter festhielten: benn mit jener Neutralität hatte es in Folge der Ereignisse ein Ende auf immer genommen.

Ein Schreiben an die Provinzialen des Orients liegt vor, in welchem Constantin seinen Standpunkt ausführlich

entwickelt 1). Er gebt davon aus, daß sein Bater mit wunderbarer Einsicht Gott den Höchften allein angebetet; deffen Mitgenossen im Reich, ohne gesundes Verständnik und von gewaltsamer Natur, dagegen seien bestissen gewesen, die Wahrbeit zu unterdrücken. Conftantin bringt dann die Erinnerungen aus seiner Jugend bei, deren wir schon gedachten. Dem aber fügt er noch ein Moment hinzu, durch welches die patriotischen Absichten, welche die früheren Kaiser vor sich bertrugen, in ihrer Nichtigkeit erscheinen; vielmehr seien sie eben zum Gegentheil ausgeschlagen. Um den nicht zu beschreibenden Qualen zu entgeben, welche man den Chriften angethan habe, seien viele zu dem Entschluß gekommen, zu den Barbaren zu fliehen, und hätten sich bei diesen einer menschenfreundlichen Aufnahme erfreut. Welch ein Schimpf für die Römer liege darin! Aber die Urheber dieser Gräuel seien in bürgerliche Rriege verwickelt worden und sämmtlich zu Grunde gegangen. Conftantin bittet Gott, durch ibn, seinen Diener, den Drientalen Rettung und Beil angebeihen zu laffen. Unter göttlicher Leitung habe er sein Heer daber geführt und seine Siege erfochten; seine Absicht sei, das von den Tyrannen vermüstete Haus Gottes wieder aufzurichten: "durch Deine Macht bin ich groß geworden; ich fürchte Deine Macht".

Den Umfang seiner Ideen lernt man noch besonders aus einem Schreiben kennen, welches er an seinen sassanidischen Nachbar, den in den orientalischen Sagen und Geschichten hochgeseierten Schapur II., gerichtet hat. Eben in dessen Gebiet war der größte Theil der ausgetretenen Christen gestüchtet; und Constantin gewann es über sich, dem Oberhaupt

<sup>1)</sup> Eusebius, vita Constantini II, 24-42.

bes Feuerdienstes den Schut der Gläubigen zu empfehlen. Er erklärt dem Schapur, er freue sich, daß das Reich desselben in Blüthe sei: denn das werde auch den Christen in den dortigen Gebieten zu gute kommen. Lon seinen Siegen spricht er bann in demselben Sinne, wie in dem eben erwähnten Erlaß. Er sei dem Lichte der Wahrheit gefolgt und zwar im Kampf mit den frühern großen Machtbabern, deren Sinn dabin gegangen sei, die Wahrheit, für die es ihnen an allem Berständniß gefehlt habe, zu verdunkeln oder vielmehr zu ersticken. Die höchste Gottheit habe ihren Unwillen über dies Verfahren dadurch zu erkennen geben, daß sie die Urheber desselben zu Grunde gerichtet habe. Zu den Beweisen dieser göttlichen Ungnade rechnet Conftantin nun selbst die Vortheile, welche die Berser über die Römer zu Zeiten errungen hatten, selbst die Gefangennehmung des Kaisers Balerian durch den ersten Historisch unrichtig ift die Verbindung dieser Schapur. Denn wenn Valerian im Kampfe Momente keinesweas. gegen die Verser obgesiegt bätte, so würden die von ihm erlassenen Sticte gegen die Christen zur Ausführung gelangt und das Chriftenthum unterdrückt worden sein. Für die Umwandlung der weltbeherrschenden Ideen ift es von größter Bedeutung, daß ein römischer Raiser die Niederlage eines seiner Vorgänger für eine von der Gottheit, die er anbetet. verhängte Kügung erklärt. Dadurch wurde die ideale Scheidewand zwischen dem römischen Imperium und dem Saffanidenreiche gleichsam niedergerissen; eine höhere Idee wurde anerkannt, welche über den beiden Reichen schwebte und ihre Entzweiung eigentlich als ein untergeordnetes Moment erscheinen ließ. Es war die Idee des Christenthums, das bei den Versern eine Auflucht gefunden und nun im römischen

Reich die Oberhand erhalten hatte. Das war ja eben die charakteristische Eigenthümlichkeit der neuen Religion: sie siel nicht mit der obersten politischen Gewalt zusammen. Sin Moment trat ein, in welchem die christliche Idee zur Trägerin des Friedens zwischen den Nationen zu werden den Anlauf nahm. Das römische Imperium konnte mit den Nationen, die es bekämpste, im Frieden bleiben, ohne daß diese sich unterworfen hätten. Die Culturwelt vermochte auf fremde Nationen noch auf eine andere Weise Sinskuß zu gewinnen, als durch die Religion der Wassen. Wir werden im Laufe der Geschichte wahrnehmen, wohin das geführt hat. Jezt bleiben wir innerhalb der Grenzen des Imperiums stehen, wo die nächste Frage eine ganz andere war.

Die Bielgötterei war besiegt, aber keineswegs vertilgt; das Christenthum hatte die Oberhand gewonnen, aber damit nicht etwa die ausschließende Herrschaft. Und noch nicht so abgestorben war die innere Lebenssähigkeit der heidnischen Culte, daß sie nicht auch ohne unmittelbaren Anlaß sich immer auß neue hätten regen sollen. Sie hatten in den localen Diensten seste Wurzeln.

Man dürfte nicht sagen, die Christen seien Meister des Reiches geworden; der Fürst war es geworden, der sie vor den Gewaltsamkeiten schützte, die sie von seinen Gegnern ersuhren. Aber indem er die Persecutoren niederwarf, war er doch zugleich ihr Nachfolger geworden. Er konnte unmöglich zugeben, daß an die Stelle der Unordnungen der Versolgung die vielleicht noch größeren einer gewaltsamen Reaction träten. Er höre wohl sagen, so drückt er sich einmal auß: die Tempel und ihr Dienst seien nunmehr ausgehoben. Auch er sei geneigt, die Macht der Finsterniß zu

zerstören, aber er bedenke das vielen Gemüthern innewohnende hartnäckige Festhalten des Jrrthums; dieser drohe die allgemeine Wiederherstellung zu hindern.

Allerdings hat Constantin eine Anzahl von polytheistischen Heiligthümern, besonders solche, welche dem Dienst der Benus gewidmet oder von denen die Orakel ausgegangen waren, zerstören lassen. Es waren die Stätten unversöhnlicher Feindseligkett, welche er nicht dulden wollte. Doch legte er die Art noch nicht an die Burzel der früheren Religionen: er ließ sie vielmehr bestehen, um nicht ein neues Feuer, neue Kriege aufzuwecken. Er wußte recht wohl, daß es die Pflicht des Fürsten sei, auch für Die zu sorgen, die in der Berehrung des Kreuzes nicht mit ihm übereinstimmten. Die allgemeine Reichsgenossenschaft, die Pflicht des Imperators, den öffentlichen Frieden zu erhalten, standen ihm noch höher, als das von ihm ergriffene Bekenntniß.

Diese Pflicht auszuüben, kam er nun aber auch in seinem Berhältniß zu den Christen selbst in die Nothwendigkeit.

Eines der größten politischen Probleme ist es, wie sich die Staatsgewalt, die an der religiösen Meinung einer großen Partei sesthält, zu den Zwistigkeiten, die in deren Mitte ausbrechen, stellen soll. Die Entzweiungen unter den Christen waren bereits von so hoher Bedeutung, daß sie die Dazwischenkunst des Imperators erforderlich machten.

Roch vor dem Sieg über Licinius griff Constantin in eine Spaltung ein, welche in der afrikanischen Kirche zum Vorschein gekommen war.

In Folge der Gewaltsamkeiten des Decius hatte sich überall die hierarchische Verfassung verstärkt; die Bischöfe waren nach denselben mächtiger als je geworden. Als die

Berfolgung nachließ, entstand ein Streit darüber, wie dieienigen behandelt werden sollten, die wirklich zum Opfern genöthigt oder sonft zur Verleugnung des Glaubens gebracht worden waren, jest aber nichts mehr wünschten, als wieder in den Schoof der Kirche zurückzukehren. Es bilbeten sich bierüber drei Meinungen: die eine. daß man sie schlechtbin aufnehmen, die andere, daß man sie zurückweisen, die dritte, daß die Aufnahme mit einer Poenitenz verbunden sein solle. Dieser Meinung war Caecilius Cyprianus, Bischof von Karthago, der eben in jener Zeit durch seine weise und standhafte Haltung großes Ansehen erworben batte; und auch in der römischen Kirche behielt sie über Die, welche die Aufnahme überhaupt verweigern wollten, den Sieg. Nach der diocletianischen Verfolgung trat nun dieser Streit noch in größerer Schärfe bervor. Nicht wenige hatten sich verleiten lassen, die heiligen Bücher der Christen den kaiserlichen Beamten auszuliefern. Es sind die Traditores, welches Wort hier den Sinn der Verräther, den es in den romanischen Sprachen noch hat, in sich schließt. Ihnen trat eine streng rechtgläubige Bartei entgegen, welche diese Nachgiebigkeit für einen Abfall und jede kirchliche Handlung, die unter ihrer Mitwirkung vorgenommen worden, für ungültig erklärte.

Bei dem größten Act der afrikanischen Gemeinden, der Wahl eines Bischofs von Karthago, geriethen sie im Jahre 311 in offenen Conflict. Noch einmal wurde ein Mann von der Gesinnung Cyprians, des Namens Caecilianus, auf den bischöslichen Stuhl erhoben. Aber bei der Ordination desselben geschah es, daß auch Geiftliche mitwirkten, die als Traditores bezeichnet werden; was zur Folge hatte, daß die Mehrzahl der Bischöfe, namentlich die numidischen, deren

man siedzig zählte, sich weigerten, den Caecilian als rechtmäßigen Bischof anzuerkennen, und vielmehr einen Anderen an dessen Stelle wählten. An der Spize dieser Partei befand sich Donatus, Bischof von Casaenigrae, welcher überhaupt montanistische Ideen versolgte, von denen wir wissen, daß sie eine Berständigung der Kirche mit den herrschenden Gewalten unmöglich gemacht hätten. In dieser Lage befand sich die afrikanische Kirche, als Constantin den Maxentius besiegte, worauf er, wie in Italien, so auch in Afrika als Imperator an dessen Stelle auftrat.

Die daselbst eingetretene kirchliche Spaltung zog sofort seine Ausmerksamkeit auf sich. Die Frage war, ob die larere chprianische oder die strenge donatistische Doctrin die Oberhand behalten sollte.

Schon war die Bevölkerung aufgeregt. Bon der über die Besetzung eines der wichtigften bischöflichen Stühle ausgebrochenen Entzweiung wurde die höchste Gewalt nabe berührt. Constantin sette eine Commission, eigentlich einen Gerichtshof zusammen, der aus dem römischen Bischof und drei gallischen Bischöfen, von denen einer der von Röln ift, besteben soll. . Vor dieser Versammlung soll Caecilianus mit zehn Bischöfen, die ihm anhängen, zugleich aber auch zehn anderen in Rom erscheinen, um ihren Steit entscheiden zu laffen, wie es das Gesetz Gottes verlange. Diese Versammlung fand nun im October 313 wirklich im Lateran statt. Wir finden keine Spur davon, daß die Initiative vom römiichen Bischof ausgegangen wäre; es war das eigenfte Werk des Raisers. Er spricht sich darüber mit Entschiedenheit zugleich und einer gemiffen Naivetät des Glaubens aus; er sagt in einem Briefe an einen hohen Beamten in Afrika, dem

er zutraut, daß er selbst ein Verehrer des höchsten Gottes sei: er könne den Streit unmöglich dulden oder dissimuliren, benn der böchfte Gott habe ihm die Herrschaft über die irdischen Dinge anvertraut, und er musse fürchten, dieser werde sonst mit seinem Zorn das Menschengeschlecht und ihn selbst treffen. Die Acten des kleinen römischen Concils wurden ihm vorgelegt; mündlich und schriftlich erklärte dasselbe, daß es für Caecilianus sei und vielmehr Die anklagen müffe, die ihn angeklagt hätten. Von diesen waren viele bereits nach Afrika zurückgegangen und setzten die ganze Provinz in Aufregung. Statt sich dem Urtheil zu unterwerfen, das nur von einigen Versonen gefällt worden sei, erhoben sie neue Anklagen gegen Caecilianus, unmittelbar vor dem Raiser selbst. Conftantin ware nicht abgeneigt gewesen, die Sache in Afrika aur Entscheidung bringen ju laffen; er fürchtete jedoch bei der Turbulenz der Donatisten, daß dabei etwas berauskommen dürfte, was der himmlischen Gottheit mißfallen und seine eigene Reputation, für die er vor allen Dingen zu sorgen habe, schädigen werde. Er dachte wohl, Caecilian selbst in Brixia zu verhören, und versprach, ihn zu verurtheilen, wenn auch nur eines von den Verbrechen, die man ihm Schuld gab, nachgewiesen werden könne. Allein auch damit beruhigten sich die Gegner nicht, sodaß sich Constantin entschloß, die Streitsache von einer größeren Versammlung von Bischöfen, die im August 314 in Arles zusammentreten follte, untersuchen und entscheiden zu laffen. Dort sollte Caecilian mit einigen Freunden, die er selbst nambaft machen könne, und einer Anzahl von Mitgliedern der entgegengesetzen Kirchenverbände aus Numidien und Mauretanien sich einfinden. Wir besitzen das Schreiben des Kaisers an den

Bischof von Sprakus, in welchem derselbe aufgefordert wird, mit zwei Bischöfen, deren Wahl ihm überlassen blieb, auf der Versammlung zu erscheinen; der Kaiser trug zugleich Sorge für ihr Fortkommen und ihre Bedienung auf der Reise.

Der römische Bischof Miltiades, der es nicht rathsam fand, den Sit der Apostel zu verlassen, hatte Gefandte nach Arles geschickt: und sehr bemerkenswerth ift die Verehrung, die sich in dem Briefe ausspricht, in dem die Versammelten, an Rahl dreiunddreißig, dem Bischof Nachricht geben, ohne gleichwohl eine Oberhoheit desselben anzuerkennen. Der Beschluß fiel zum Nachtheil der Donatisten auß; denn wie bätten die versammelten Bischöfe die Abrogation eines creirten und designirten Bischofs nicht verwerfen sollen? Der Raiser war seinerseits fehr geneigt, ben Donatiften Gerechtigkeit zu verschaffen. Aber dem Urtheil, das von einer von ihm selbst berufenen bischöflichen Versammlung ausgegangen war, mochte er doch nicht in den Weg treten. Seine Stellung brachte es mit sich. daß er den Bischöfen, die von Decius und Diocletian verfolgt worden waren, seinen Schut angedeihen ließ. Und in Bezug auf den Streit innerhalb der Kirche ift es von Bedeutung, daß die extravaganten Meinungen der Donatisten, die an die Montanisten erinnerten, in einem Concil verworfen wurden. Es war das gemäßigte, mit den Ordnungen des Kaiserthums vereinbare Christenthum, zu dem sich die Bischöfe bekannten. Weltlich-selbstsüchtige Rücksichten weiß ich dabei nicht zu erkennen: ber Inhaber ber höchsten Staatsgewalt konnte nicht anders, als ihre Beschlüsse sanctioniren. Db aber die verurtheilte Partei sich denselben unterwerfen werde, war doch sehr zweifelhaft. Zuerst von den Donatisten ist die Frage aufgeworfen worden, was denn der

Kaiser mit der Kirche zu schaffen habe. Aber um so stärker war die Berpflichtung der Bischöfe und aller derer, die sich zu einer gemäßigten Doctrin bekannten, gegen den Kaiser.

Wie nun aber dann, wenn die Bischöfe sich selbst unter einander entzweiten? — Unmittelbar nach dem Siege über Licinius kam der Raiser in den Kall, in eine kirchliche Entzweiung von der allergrößten Bedeutung eingreifen zu müffen. Es war die arianische, welche nicht bloß die Verfassung, sondern das tiefste Gebeimnif des driftlichen Glaubens selbst betraf. Als einst der Bischof Alexander von Alexandrien den Presbytern seine Lehre von der Dreieinigkeit in dem Sinne einer vollkommenen Einheit des Baters und des Sohnes darstellte — die Trias sei eben eine Monas —, fand er in einem derselben, dem Presbyter Arius, einen scharfsinnigen und entschlossenen Widersacher. Denn die Wesenseinheit, so sagte dieser, würde doch die Unterscheidung der Personen aufheben; der Sohn sei nicht anfangslos, wie der Bater; er sei von demselben erzeugt oder erschaffen.

Diese Lehre, die den gewöhnlichen Vorstellungen der Menschen einen Schritt näher steht, als die andere, fand nun im Orient, so viele Anhänger, daß man in Mexandrien für nothwendig hielt, ihr durch die authentische Erklärung einer Kirchenversammlung entgegenzutreten. Im Jahre 321 wurde Arius durch ein seierliches Concil von Alexandrien von der Kirchengemeinschaft ausgeschlossen. Seine Anhänger behaupteten sich aber dennoch, sodaß sich im Orient eine Partei bildete, welche die Wiederaufnahme des Arius in die Kirchengemeinschaft forderte. Zu derselben gehörten selbst einige Bischöse, unter denen Eusedius von Ricomedien der vornehmste ist. Die Entzweiung erfüllte den Orient mit Hader

und fing an, auf den Occident zurückzuwirken, so daß Conftantin unmittelbar von derselben betroffen wurde. Er war entfernt davon, sich selbst eine Ansicht über die Sache zu bilden; in einem Schreiben an die beiden Antagonisten tadelt er den Bischof, daß er die Frage aufgestellt, zugleich aber auch Arius, daß er sie beantwortet habe. Denn es gebe kein Geseh, welches zu Discussionen dieser Art verpslichte. Das seien vielmehr Meinungen, welche aus müßiger Beschäftigungslosigkeit entspringen, mehr zur Uebung des Geistes geeignet. Man müsse sie innerhalb der Gedankenkreise beschließen und nicht in die Offentlichkeit bringen.

Aber der Streit war nun einmal ausgebrochen. Sobald Constantin der allgemein anerkannte Imperator geworden war, mußte er denselben zu beseitigen versuchen. Als das einzige Mittel dazu erschien es ihm, die unter einander in Streit gerathenen Bischöse der orientalischen Kirche zusammenzurusen und einen Ausgleich zwischen ihnen zu unternehmen. Es war nicht eigentlich ein Besehl, den er ihnen zu diesem Zweck zugehen ließ, sondern eine Aussorderung, die mit allgemeiner Freude begrüßt wurde, auch deshalb, weil Alle den wunderbaren Mann zu sehen wünschten, der so große Dinge ausgesührt hatte, und dem sie ihr Bestehen verdankten. Der Kaiser trug dafür Sorge, wie einst bei den Bersammlungen in Kom und in Arles, daß die Bischöse in den Stand gesetzt wurden, die Reise auszusühren.

Im Juni des Jahres 325 1) kamen bei dritthalbhundert

<sup>1)</sup> Nach den meisten und glaubwiltedigsten Zeugnissen fand die Erössung des Concils am 19. Juni statt; den 20. Mai giebt Solrates, H. eccles. I, 13 an (Clinton 3. J. 325, p. 378). Aus der Datirung eines Gesetzes entnimmt man, daß Constantin am 23. Mai in Nicaa anwesend war.

Bischöfe, nicht ohne geiftliches Gefolge, mit wenigen Ausnahmen alle Drientalen, ohne daß des römischen Bischofs gedacht würde, nicht allein aus dem römischen Reiche, sondern auch aus den benachbarten Landschaften. Bersien und Arabien, in Nicaa zusammen, die einen alt und würdig, die anderen noch jung und fräftig. Sie waren zum Theil auch deshalb gekommen, um ihre Beschwerden nach ihrer Parteistellung bei dem kaiserlichen Gericht einzubringen. Constantin aber verschmähte es, die Eingaben auch nur zu lesen; er soll gesagt haben, den Chriften gezieme gegenseitige Vergebung. Die Versammlung trug nicht das sacrosancte Gepräge, das man mit dem Begriff des ökumenischen Concils zu verbinden pflegt. Alles war ursprünglich, unvorbereitet, wie es die Umstände mit sich brachten. Die Versammlung fand nicht etwa in einer Kirche statt, sondern im kaiserlichen Balast. Constantinus, noch in fräftigen Mannesjahren und von Sieg gekrönt, war doch von jeder Ueberhebung frei. Und wie bätte ihm nicht eine Vereinigung der Würdenträger der Rirche, zu der er sich, wenngleich noch nicht förmlich in ihre Gemeinschaft aufgenommen, doch in der That bekannte, Eindruck machen sollen? Obwohl er in der Pracht des Imperiums erschien, nahm er einen Augenblick Anstand, sich niederzuseten, bis er sab, daß es der allgemeine Wunsch war. Dann erft, und, wie man erzählt, mit niedergeschlagenen Augen, begann er zu reden. Bon allen Gnaden, sagte er, die ihm Gott erwiesen, sei beinabe die gröfte, daß er die Bischöfe vereinigt um sich sebe, von denen er erwarten dürfe, sie würden sich zu Giner Meinung vereinigen. Er habe sie berufen, um durch ihren Eifer den firchlichen Entzweiungen, in benen eine noch größere Gefahr liege, als in jeder anderen,

ein Ende zu machen. Sie seien Gott geweiht und schon das durch verpflichtet, ruhiger Eintracht zu pslegen und sie auch denen zu schaffen, die danach trachten. Er sprach dann die Erwartung aus, daß sie die Knoten ihrer Antilogien im Sinne des Friedens auszulösen bedacht sein würden. Die Rede hielt er in der offiziellen Sprache des lateinischen Imperiums; ein Dolmetscher übersetzte sie ins Griechische. Dann aber mischte sich Constantin in die Versammlung und redete in der Sprache, die ihnen am geläusigsten war, in der griechischen, mit den Einzelnen.

Wie man versichert, hat er dem, was ein jeder für seine eigene Meinung vorbrachte, sein Ohr geliehen, sodaß die Streitsucht einer gemäßigteren Stimmung Plat machte. Wir hören, er habe die Einen überzeugt, die Andern beschämt; genug, durch persönliche Einrede brachte er ihnen die übereinstimmenden Grundlagen ihrer Doctrin ins Bewußtsein, so daß die Differenzen zurücktraten.

Doch waren auch in Nicka die beiden Parteien sehr ernstlich auseinander gestoßen. Dem Presbyter Arius stellte sich der Zögling des Bischofs Alexander, Athanasius, damals Diacon, in persönlichem Streitgesecht gegenüber. Allein wenn wir recht unterrichtet sind, bildete sich auch eine dritte, zwischen Beiden stehende Partei aus, die an der Wesenseinheit sestheilt, jedoch mit solchen Bestimmungen, welche sie auch den Gegner derselben annehmbar machten. Man fand eine Formel, welche von allen Bischösen mit Ausnahme von nur zweien unterschrieben wurde. Das Gesühl, der allgemeinen Gesahr entgangen zu sein, die Verehrung für den Fürsten, der dies bewirtt hatte, und das gemeinsame Interesse, mit ihm und unter einander zusammenzuhalten, walteten vor. Daß das geschah, wurde von Constantin als ein neuer Sieg betrachtet, den er davongetragen habe. Er feierte das mals die Vicennalien seiner Thronbesteigung. Mitten durch die Protectoren — so nannte man die Leibwächter, die mit gezogenem Schwert bastanden. — nahmen die Männer Gottes ihren Weg in die Gemächer des Kaisers, wo ihrer ein festlicher Empfang wartete. Sie glaubten zu träumen, so unerwartet war ihnen dieses alles; der Kaiser betrachtete diese Keftlichkeit gleichsam als einen Triumph, die Vollendung seiner Siege. Constantin erscheint nicht als ein Theologe, der dem Gebeimniß des Glaubens weiter nachzuforschen bestrebt gewesen ware. Er nahm die Doctrin an, wie er sie fand. Den inneren Awistigkeiten, die in den driftlichen Gemeinden ausgebrochen waren, suchte er vornehmlich auch aus dem Grunde abzuhelfen, um dem Widerspruch der Gegner, die sich wohl auf die Awietracht unter den Christen beriefen, ein Ende zu machen 1). Insofern geborte eine Abkunft, wie die in Nicaa getroffene, zur Vollendung seiner Siege, denn an die Entzweiung hätten sich neue Unruhen und Gefahren geknüpft. So faßten auch die in Nicaa versammelten Bischöfe beider Parteien die Sache auf; sie entschlossen sich, die vereinbarte Formel zu unterschreiben, weil darin der Ausdruck des allgemeinen Sieges ihrer Sache bestand. Daß es dabei sein Bewenden nicht haben würde, hat sich bald gezeigt. Ein jeder behielt doch die ihm eigenthümliche Vorstellung insoweit bei, als es bei der vereinbarten Formel möglich war.

<sup>1)</sup> Das Concil murbe am 25. August (VIII. Kal. Sept.) 325 geschlossen. (Cresconia, collectio canonum).

Bertiefung in das Abstracte lag mehr in der Natur der christlichen Theologie, als Constantin vielleicht meinte. Doch das sind Fragen für eine spätere Zeit. Unmöglich konnte man von dem neuen Imperator erwarten, daß er sie lösen würde. Sine weltgeschichtliche Persönlichkeit in diesem Sinne hat es nie gegeben und kann es nicht geben: eine solche würde der Fortentwicklung der Jahrhunderte ein Ziel seizen. Auch Constantin hat sich diesen Beruf nicht zugetraut; aber die natürlichen Wirkungen seiner Siege zu ergreisen und zu realisiren, ließ er sich nicht nehmen. Er verschaffte den Bekennern des Glaubens, unter dessen Zeichen er gesiegt hatte, eine überwiegende Stellung im Reiche, welche die maßgebende für alle Zeiten geworden ist.

3d weiß nicht, ob ich Beistimmung finden werde, wenn ich den mir selbst unerwarteten Gedanken ausspreche, daß die einheitliche Gestaltung der driftlichen Kirche aus ihrer Bereinbarung mit dem Raiserthum entsprungen ift: denn für ben Glauben an sich wäre eine solche nicht nothwendig gewesen, da dieser auf der Grundlage der evangelischen Schriften, und der Kirchendienst auf den presbyterialen und epistopalen Einrichtungen beruhte. Daß die Gläubigen von dem Raiserthum verfolgt wurden, gehörte dazu, um das Gefühl ber Zusammengehörigkeit, das in dem gemeinschaftlichen Glauben lag, zu erhalten und zu verstärken. aber Constantin ein heidnischer Herrscher gewesen ware, so würden in den verschiedenen Gebieten sich Provinzialverfassungen ausgebildet haben. Das Auftreten und die Siege Conftantins hoben diese Möglichkeit auf. Daß es Einen Imperator gab, der sich zwar nicht erdreistete, seine

versönliche Meinung geltend zu machen, von dem man nicht einmal mit Gewißheit sagen kann, daß er wirklich durch die Taufe in den religiösen Verband der Christen förmlich aufgenommen worden ift. der aber durch seine Stellung und Gesinnung barauf angewiesen war, alle Streitigkeiten unter den Christen, als deren Protector er zur Macht gelangt war, zu verhüten, und dazu der Beihülfe der Bischöfe bedurfte, gab der Gesammtheit der Christen eine gewisse Einheit, die sich eben um den Imperator her gruppirte. Eine solche war in der That noch nicht vorbanden. Sie wurde durch die Gesammtheit der Bischöfe gebildet, welche zu einem großen Concilium berufen wurden, und fam in den beiden Autoritäten, dem Kaiser und der Versammlung, zur Erscheinung. bürfte nicht meinen, daß ber Raiser das Concil beberrscht habe; die eigentliche Beschluffassung blieb den Bischöfen überlaffen. Denn nicht durch untergeordnete Bulfeleiftung, sondern eine eingeborene Autonomie waren die Striften emporge-Aber als Gesammtheit gestaltete sich die Kirche fommen. nur eben unter dem Einfluß dessen, der die bochfte Gewalt in den händen hatte. Hätte sich ein besonderer Imperator im Orient behauptet, so murden sich zwei verschiedene Rirchen, eine öftliche und eine westliche, haben ausbilden muffen; es bedurfte der Vereinigung des Imperiums in Einer Hand, um die Einheit der Weiterentwicklung für die Zukunft möglich zu machen. Das Christenthum war seiner Natur nach nicht auf das römische Reich beschränkt; es war spaar bereits in einer Ausbreitung über die Grenzen desselben binaus begriffen; aber es schloß sich doch dem römischen Imperium unbedingt an und vermehrte insofern deffen Autorität, die

als eine allgemeine, dem göttlichen Willen entsprechende angesehen wurde.

In dieser Verbindung liegt der Charakter der Institutionen des Reiches, wie es unter Constantin bestand.

In Bezug auf die eigentliche Organisation desselben hielt er an dem Werke seiner Vorgänger sest. Er übernahm die divcletianische Versassung in ihren Grundprinzipien und bildete sie weiter aus. Die Trennung der militärischen und civilen Gewalten, die früher nur angebahnt war, durchgeführt zu haben, ist ohne Zweisel das Verdienst Constantins. Die Sinrichtung der großen Präsecturen, welche die Gesammtbeit umfaßten, wurde erst dann wahrhaft möglich, wenn die höchste Sewalt, die über Alle herrschte, in Siner Hand concentrirt war.

Und kein Zweifel ist, daß die Stabilität des Kaiserthums durch die Vereinigung mit dem Christenthum eine neue Bürgschaft erhielt. Dadurch wurde eine ausgedehnte Klasse der Bevölkerung, in der das meiste Leben war, unmittelbar an den Thron geknüpft, der sich fortan von der Religion nicht mehr trennen konnte. Noch einmal zwar ist der Versuch vorgekommen, aber er hat nur die entgegengesette Wirkung hervorgebracht.

Den Umfang der äußeren Macht hat Constantin zu erhalten gewußt; zuerst an den Grenzen des Occidents, dann an der niederen Donau hat er die Einbrücke der entgegengeseten Nationalitäten zurückgedrängt. Das Imperium nahm wieder eine allgemein anerkannte Machtstellung ein. Der Biograph des Kaisers, Eusedius, ist davon voll, daß die verschiedensten Nationen ihm ihre Huldigung dargebracht haben:

er selbst war dabei zugegen, wie der Kaiser sie empfing, die Aethiopen und Blemmper aus dem Süden und die frästigen Gestalten, weiß und roth im Antliz, aus dem Rorden. Gesandte von dem äußersten Osten mit prächtigen Geschenken an Sdelgestein und Thiergestalten, die man sonst nicht kannte, sind vor Constantin erschienen. Auch nach der Erweiterung der Erdkunde durch Ptolemaeus brach die Meinung sich Bahn, daß der indische Osten durch einen Ocean begrenzt werde, dem ähnlich, welchem Britannien angehörte. Es wurde als der Sipsel der Shre betrachtet, daß das Reich in den entgegengesetten Regionen den Ocean erreiche, der die Erde umstuthe.

Das römische Reich war noch in einem anderen Sinne, als zur Zeit des Augustus, der Mittelpunkt der Welt ge-Wenn die intensive Macht des Kaiserthums auf worden. den griechischer römischen Institutionen, die in Rom vereinigt waren, beruhte, so trat im Christenthum die Idee der ältesten Welt, welche durch das Judenthum vermittelt in das römische Reich gekommen war, doch in einer von dem Boden der beschränkten Nationalität losgeriffenen idealen Gestalt in dem Reiche Constantins des Großen hervor. Das gehörte aber zur Vollendung der Culturwelt in ihrem vollen Umfang. Und zugleich war es nothwendig, um die Hervorbringungen des bistorischen Lebens anderen Nationeu überliefern zu können. Nur in ihrer Verbindung konnten sie ein Gemeingut der Menschen werden. Wie nun die Elemente des geiftigen Lebens innerhalb des römischen Reiches sich erganzen und mit einander ausgleichen, ob und wie dann die benachbarten Nationen von denselben ergriffen und durchdrungen werden könnten, war die Frage der folgenden Epochen der Weltaeschichte.

Noch war alles im Werben und in mannichfaltigem innerem Widerspruch begriffen, der dann sich wiederholt Bahn machte, die innere Entwickelung sowie die äußere Gestaltung noch sehr zweiselhaft. Die Leidenschaften der Menschen auf der einen, die Besonderheit der Nationalitäten auf der anderen Seite setzen sich der Idee entgegen, die jedoch im Ganzen und im Großen den Sieg davongetragen hatte. Eben dazu solgen die Generationen des Menschengeschlechtes auf einander, um, zusammenhängend und doch verschieden, den inneren Kräften des menschlichen Geistes und seiner Entwicklungsfähigkeit Raum zu schaffen.



Bierer'iche Sofbuchbruderei. Stephan Geibel & Co. in Altenburg.

|            |     |     | • |    |   |
|------------|-----|-----|---|----|---|
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     | -   |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
| <u>.</u> . |     |     |   |    |   |
| •          |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     | ٠   |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   | •  |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            | • • |     |   | `` |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    | • |
|            |     |     |   |    | • |
|            |     |     |   |    | • |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    | • |
|            |     |     |   |    | • |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     | · . | · | ,  |   |
|            |     |     | · |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            |     |     |   | •  |   |
|            |     |     |   | •  | • |
|            |     |     |   | •  | • |
|            |     |     |   | •  | • |
|            |     |     |   | •  | • |
|            |     |     |   | •  | • |
|            |     |     |   | •  | • |
|            |     |     |   | •  | • |
|            |     |     |   | •  | • |
|            |     |     |   | •  | • |
|            |     |     |   | •  | • |
|            |     |     |   | •  | • |
|            |     |     |   | •  | • |
|            | `   |     |   | •  | • |
|            | `   |     |   | •  |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            | `   |     |   |    |   |
|            | `   |     |   |    |   |
|            | `   |     |   |    |   |
|            |     |     |   |    |   |
|            | `   |     |   |    |   |

\_ Septimin Surem Hofm



